Philologisch-Exegetischer Kommentar

Tanach-Deutsch 

Exodus
Exodus 1,1
Hebräisch: וְאֵ֗לֶּה שְׁמוֹת֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל הַבָּאִ֖ים מִצְרָ֑יְמָה אֵ֣ת יַעֲקֹ֔ב אִ֥ישׁ וּבֵיתֹ֖ו בָּֽאוּ׃
Deutsch: Und dies sind die Namen der Kinder Jisra'els, die nach Mizrajim mit Ja'akov kamen. Sie kamen jedermann und sein Haus:

Kommentar: וְאֵלֶּה ist eine Übergangsformel aus waw + אֵלֶּה ("diese"), die eine neue Erzähleinheit einleitet und gleichzeitig an das Ende der Genesis anknüpft. שְׁמוֹת ist der Plural von שֵׁם ("Name") und gibt dem ganzen Buch seinen hebräischen Namen.
בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל ist die zentrale Konstruktusverbindung: בְּנֵי (Plural Constructus von בֵּן, "Söhne") + יִשְׂרָאֵל. Diese Bezeichnung umfasst die zwölf Stämme als Kollektiv und verbindet sie mit der Patriarchenzeit.
הַבָּאִ֖ים מִצְרָ֑יְמָה ist ein partizipialer Relativsatz: הַבָּאִים (Qal-Partizip Plural von בוא, "kommen", mit definitem Artikel) + מִצְרַיְמָה (Richtungspartikel ה־...ָה, "ägyptenwärts"). מִצְרַיִם steht im Dual und bezeichnet Ober- und Unterägypten.
אֵ֣ת יַעֲקֹ֔ב zeigt die Präposition אֵת in der Bedeutung "mit" (nicht als Objektspartikel). יַעֲקֹב wird hier anstelle von יִשְׂרָאֵל verwendet und betont die persönliche, familiäre Dimension der Migration.
אִ֥ישׁ וּבֵיתֹ֖ו בָּֽאוּ bildet den zweiten Hauptsatz: אִישׁ ("Mann/jedermann") + וּבֵיתוֹ (waw + בַּיִת "Haus" + Possessivsuffix der dritten Person maskulin Singular) + בָּאוּ (Qal Perfekt von בוא, dritte Person Plural). בַּיִת bezeichnet die Hausgemeinschaft einschließlich Familie und Besitz.
Die Struktur zeigt eine Doppelperspektive: erst die kollektive Bezeichnung בְּנֵי יִשְׂרָאֵל, dann die individuelle Betrachtung אִישׁ וּבֵיתוֹ. אִישׁ fungiert hier distributiv ("ein jeder").
Die LXX übersetzt וְאֵלֶּה mit ταῦτα δὲ ("dies aber"), שְׁמוֹת mit ὀνόματα ("Namen") und מִצְרַיְמָה mit εἰς Αἴγυπτον ("nach Ägypten"). Die LXX fügt "τῷ πατρὶ αὐτῶν" (mit ihrem Vater) hinzu und erklärt damit explizit die Beziehung zu Jakob, während der hebräische Text dies implizit lässt.
Satzstruktur: Übergangsformel mit Demonstrativpronomen, gefolgt von partizipialem Subjektssatz und distributivem Abschlusssatz.
Der Vers leitet das Buch Exodus ein, indem er die zwölf Patriarchensöhne als Gründer der späteren Stämme vorstellt und ihre kollektive Migration nach Ägypten betont.
Exodus 1,2
Hebräisch: רְאוּבֵ֣ן שִׁמְע֔וֹן לֵוִ֖י וִיהוּדָֽה׃
Deutsch: Re'uven, Schim'on, Levi und Jehuda,

Kommentar: Diese Aufzählung beginnt mit den vier ältesten Söhnen יַעֲקֹב von לֵאָה. רְאוּבֵן ist der Erstgeborene (Gen 29,32), שִׁמְעוֹן der Zweitgeborene (Gen 29,33), לֵוִי der Drittgeborene (Gen 29,34) und יְהוּדָה der Viertgeborene (Gen 29,35).
Die Namen stehen in asyndetischer Aufzählung (ohne verbindende וְ) bis zum letzten Namen, was ein typisches stilistisches Mittel hebräischer Listen ist. Nur וִיהוּדָה trägt das waw copulativum als Abschlussmarkierung der ersten Gruppe.
רְאוּבֵן bedeutet etymologisch "Seht, ein Sohn!" (Gen 29,32). שִׁמְעוֹן leitet sich von שׁמע ("hören") ab (Gen 29,33). לֵוִי hängt mit לוה ("sich anschließen") zusammen (Gen 29,34). יְהוּדָה ist von ידה ("preisen") abgeleitet (Gen 29,35).
Die Reihenfolge entspricht der Geburtsreihenfolge nach Gen 29, nicht der späteren politischen oder kultischen Bedeutung. יְהוּדָה wird später die führende Rolle übernehmen, לֵוִי wird der Priesterstand.
Die LXX gibt die Namen als Ῥουβὶμ Συμεὼν Λευὶ Ἰούδας wieder und folgt der hebräischen Reihenfolge genau.
Satzstruktur: Asyndetische Namensliste mit abschließendem waw copulativum.
Die vier ältesten Söhne Leas bilden die erste Gruppe der zwölf Stammväter Israels.
Exodus 1,3
Hebräisch: יִשָּׂשכָ֥ר זְבוּלֻ֖ן וּבְנְיָמִֽן׃
Deutsch: Jissaschar, Sevulun und Binjamin,

Kommentar: Diese Vers setzt die Aufzählung fort mit יִשָּׂשכָר und זְבוּלֻן, den beiden jüngsten Söhnen לֵאָה (Gen 30,17-20), sowie בִּנְיָמִין, dem jüngsten Sohn רָחֵל (Gen 35,16-18).
יִשָּׂשכָר (Gen 30,18) wird etymologisch mit שָׂכָר ("Lohn") verbunden. זְבוּלֻן (Gen 30,20) leitet sich von זבל ("wohnen/beschenken") ab. בִּנְיָמִין bedeutet "Sohn der rechten Hand" (Gen 35,18), im Gegensatz zu seinem ursprünglichen Namen בֶּן־אוֹנִי ("Sohn meines Leids").
Die Gruppierung ist bemerkenswert: יִשָּׂשכָר und זְבוּלֻן als Söhne Leas stehen zusammen, בִּנְיָמִין als zweiter Rachels Sohn wird hier bereits genannt, obwohl יוֹסֵף (der erste Sohn Rachels) erst später erscheint.
וּבְנְיָמִין trägt das waw copulativum und schließt diese zweite Dreiergruppe ab. Die asyndetische Reihung יִשָּׂשכָר זְבוּלֻן wird durch das abschließende וּבְנְיָמִין beendet.
Die LXX übersetzt als Ἰσσάχαρ Ζαβουλὼν Βενιαμίν und behält die hebräische Struktur bei.
Satzstruktur: Fortsetzung der asyndetischen Liste mit abschließendem waw copulativum.
Diese Gruppe verbindet die jüngsten Söhne Leas mit dem jüngsten Sohn Rachels und vervollständigt die Söhne der beiden Hauptfrauen.
Exodus 1,4
Hebräisch: דָּ֥ן וְנַפְתָּלִ֖י גָּ֥ד וְאָשֵֽׁר׃
Deutsch: Dan und Naphthali, Gad und Ascher.

Kommentar: Diese abschließende Gruppe umfasst die vier Söhne der Nebenfrauen בִּלְהָה und זִלְפָּה. דָּן und נַפְתָּלִי sind Söhne בִּלְהָה (Rachels Magd, Gen 30,5-8), גָּד und אָשֵׁר sind Söhne זִלְפָּה (Leas Magd, Gen 30,10-13).
דָּן bedeutet "richten" (Gen 30,6), נַפְתָּלִי "mein Kampf" (Gen 30,8), גָּד "Glück" (Gen 30,11), אָשֵׁר "Glück/Heil" (Gen 30,13).
Die Struktur zeigt eine bewusste Paarung: דָּן וְנַפְתָּלִי (Bilhas Söhne) und גָּד וְאָשֵׁר (Silpas Söhne). Beide Paare sind durch waw copulativum verbunden, was die Gleichrangigkeit trotz des Magdstatus ihrer Mütter betont.
Die Gesamtanordnung der Verse 2-4 folgt einem genealogischen Schema: Leas älteste Söhne (V.2), Leas jüngste + Rachels jüngster Sohn (V.3), Söhne der Nebenfrauen (V.4). יוֹסֵף wird bewusst ausgelassen, da er bereits in Ägypten ist.
Die LXX gibt wieder: Δὰν καὶ Νεφθαλὶ Γὰδ καὶ Ἀσήρ und folgt der hebräischen Paarstruktur.
Satzstruktur: Zwei koordinierte Paare mit waw copulativum, die die Gesamtliste der zwölf Söhne abschließen.
Die vier Söhne der Nebenfrauen vervollständigen die zwölf Stammväter Israels und zeigen ihre Gleichberechtigung trotz unterschiedlicher Herkunft ihrer Mütter.
Exodus 1,5
Hebräisch: וַֽיְהִ֗י כָּל־נֶ֛פֶשׁ יֹצְאֵ֥י יֶֽרֶךְ־יַעֲקֹ֖ב שִׁבְעִ֣ים נָ֑פֶשׁ וְיוֹסֵ֖ף הָיָ֥ה בְמִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und es waren alle Seelen, die aus der Hüfte Jakobs hervorgegangen waren, siebzig Seelen; und Josef war in Ägypten.

Kommentar: וַֽיְהִי ist die bekannte wayyiqtol-Formel von היה zur Einleitung existentieller Aussagen. כָּל־נֶ֛פֶשׁ ist eine Konstruktion aus Quantifikator כֹּל ("alle") + נֶפֶשׁ ("Seele/Person").
יֹצְאֵ֥י יֶֽרֶךְ־יַעֲקֹ֖ב ist eine Konstruktusverbindung: יֹצְאֵי (Qal-Partizip Plural Constructus von יצא, "hinausgehen/hervorgehen") + יֶרֶךְ־יַעֲקֹב (Konstruktusverbindung "Hüfte Jakobs"). יֶרֶךְ bezeichnet metaphorisch die Zeugungskraft und Nachkommenschaft.
שִׁבְעִ֣ים נָ֑פֶשׁ ist eine appositionale Konstruktion: שִׁבְעִים (Zahlwort "siebzig") + נֶפֶשׁ ("Seele"). Die Wiederholung von נֶפֶשׁ verstärkt die Aussage. שִׁבְעִים ist eine symbolische Vollzahl (7 x 10).
וְיוֹסֵ֖ף הָיָ֥ה בְמִצְרָֽיִם ist ein kontrastierender Umstandssatz: וְיוֹסֵף + הָיָה (Qal Perfekt von היה) + בְמִצְרַיִם (lokale präpositionale Phrase). Dies erklärt, warum יוֹסֵף nicht in der vorigen Liste erscheint.
יֹצְאֵי יֶרֶךְ ist eine euphemistische Wendung für direkte Nachkommenschaft (vgl. Gen 46,26; Ri 8,30). יֶרֶךְ kann "Hüfte/Lende" bedeuten und steht für Zeugungskraft.
Die Zahl שִׁבְעִים entspricht Gen 46,27 und Dtn 10,22, zeigt aber Variationen in der LXX (75 in Apg 7,14). נֶפֶשׁ wird sowohl Singular als auch als Zählwort verwendet.
Zur LXX eine TEXTKRITISCHE NOTIZ ZU EXODUS 1,5: MT 70 vs. LXX 75
שִׁבְעִים נָפֶשׁ entspricht Gen 46,27 und Dtn 10,22 und bewahrt die ursprüngliche, symbolisch bedeutsame Zahl. Die LXX zeigt mit πέντε καὶ ἑβδομήκοντα (75, auch in Apg 7,14) eine sekundäre Entwicklung durch genealogische Ausweitung späterer Listen aus Num 26,29.35 und 1 Chr 7,14-20, die fünf zusätzliche Namen (Machir, Gilead, Sutelaam, Taam, Edem) in Gen 46,20 LXX einfügt
Der MT bewahrt die authentische Lesart: 
· 70 als vollkommene Zahl (7 × 10) symbolisiert Israel als vollendete Gemeinschaft entsprechend den 70 Völkern der Welt (Gen 10) und 
· knüpft an die heilsgeschichtliche Bedeutung der Siebzig an (70 Älteste Num 11,16; 70 Jahre Exil Jer 25,11). 
Die textkritische Evidenz (lectio difficilior, interne mathematische Konsistenz: 66 + 2 + 2 = 70) und theologische Symbolik sprechen eindeutig für die Ursprünglichkeit der MT-Lesart gegen die harmonisierende LXX-Tradition.​​​​​​​​​​​​​​​​
Satzstruktur: Existentialsatz mit quantifizierender Apposition und kontrastierender Umstandsangabe.
Die Gesamtzahl der Jakobsnachkommen beträgt siebzig Personen, wobei Josef bereits in Ägypten weilt und somit den Grundstein für die spätere Ansiedlung gelegt hat.
Exodus 1,6
Hebräisch: וַיָּ֤מָת יוֹסֵף֙ וְכָל־אֶחָ֔יו וְכֹ֖ל הַדּ֥וֹר הַהֽוּא׃
Deutsch: Und Josef starb und alle seine Brüder und jene ganze Generation.

Kommentar: וַיָּמָת יוֹסֵף ist eine wayyiqtol-Form von מות ("sterben") mit יוֹסֵף als Subjekt. Dies knüpft an Gen 50,26 an und markiert einen entscheidenden Übergang in der Heilsgeschichte.
וְכָל־אֶחָיו koordiniert weitere Subjekte: וְכֹל + אֶחָיו (אָח "Bruder" + Possessivsuffix der dritten Person maskulin Singular). כֹּל zeigt die Totalität an.
וְכֹ֖ל הַדּ֥וֹר הַהֽוּא erweitert den Kreis: וְכֹל + הַדּוֹר הַהוּא (definiter Artikel + דּוֹר "Generation" + Demonstrativpronomen הַהוּא "jene").
Die Struktur zeigt eine Klimax: יוֹסֵף (Einzelperson) → כָל־אֶחָיו (Brüder) → כֹל הַדּוֹר הַהוּא (ganze Generation). כֹּל wird dreimal verwendet und betont die Vollständigkeit des Übergangs.
דּוֹר bezeichnet eine Generation als Zeiteinheit (etwa 25-40 Jahre). הַהוּא verweist anaphorisch auf die in den vorigen Versen genannte Gründergeneration.
Theologisch markiert dieser Vers das Ende der Patriarchenzeit und den Beginn einer neuen Epoche. יוֹסֵף wird zuerst genannt, da er die Schlüsselfigur für die ägyptische Periode war.
Die LXX übersetzt וַיָּמָת mit ἐτελεύτησεν ("er vollendete sein Leben"), אֶחָיו mit ἀδελφοί αὐτοῦ ("seine Brüder") und הַדּוֹר הַהוּא mit ἡ γενεὰ ἐκείνη ("jene Generation").
Satzstruktur: Wayyiqtol-Satz mit drei koordinierten Subjekten in klimaktischer Anordnung.
Der Tod Josefs und seiner Generation beendet die Ära des Wohlwollens in Ägypten und bereitet den Übergang zur Unterdrückung vor.
Exodus 1,7
Hebräisch: וּבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל פָּר֧וּ וַֽיִּשְׁרְצ֛וּ וַיִּרְבּ֥וּ וַיַּֽעַצְמ֖וּ בִּמְאֹ֣ד מְאֹ֑ד וַתִּמָּלֵ֥א הָאָ֖רֶץ אֹתָֽם׃
Deutsch: Und die Söhne Israels waren fruchtbar und wimmelten und vermehrten sich und wurden sehr, sehr stark; und das Land wurde voll von ihnen.

Kommentar: וּבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל ist das Subjekt mit waw adversativum ("aber die Söhne Israels"), das den Kontrast zum Tod der vorigen Generation markiert. בְּנֵי יִשְׂרָאֵל wird hier anstelle von זֶרַע יַעֲקֹב verwendet und betont die nationale Identität.
פָּר֧וּ ist Qal Perfekt von פרה ("fruchtbar sein") in der dritten Person Plural. Dies ist das erste Verb einer vierfachen Steigerung und erinnert an den Schöpfungssegen (Gen 1,28: פְּרוּ וּרְבוּ).
וַֽיִּשְׁרְצ֛וּ ist wayyiqtol von שׁרץ ("wimmeln/wuseln") im Qal. שׁרץ wird sonst für kleine Tiere verwendet (Gen 1,20) und betont hier die überwältigende Vermehrung.
וַיִּרְבּ֥וּ ist wayyiqtol von רבה ("sich mehren/groß werden") im Qal. Dies ist das zweite Element des Schöpfungssegens und zeigt zahlenmäßige Zunahme.
וַיַּֽעַצְמ֖וּ ist wayyiqtol von עצם ("stark werden/mächtig werden") im Qal. עצם bezeichnet nicht nur numerische, sondern auch politische und militärische Stärke.
בִּמְאֹ֣ד מְאֹ֑ד ist eine adverbielle Intensivierung: בְ + מְאֹד מְאֹד ("sehr sehr/außerordentlich"). Die Verdoppelung von מְאֹד zeigt höchste Steigerung an.
וַתִּמָּלֵ֥א הָאָ֖רֶץ אֹתָֽם ist wayyiqtol von מלא ("voll werden") im Qal mit הָאָרֶץ als Subjekt und אֹתָם als direktem Objekt. Die Konstruktion ist bemerkenswert: normalerweise "füllt" jemand etwas, hier "wird das Land voll von ihnen".
Die vier Verben פרו - ישׁרצו - ירבו - יעצמו bilden eine Klimax von biologischer Fruchtbarkeit zu politischer Macht. פרה und רבה stammen aus Gen 1,28, שׁרץ aus Gen 1,20, עצם ist neu hinzugefügt.
Die LXX übersetzt פָּרוּ mit ηὐξήθησαν ("sie wuchsen"), וַיִּשְׁרְצוּ mit ἐπληθύνθησαν ("sie vermehrten sich"), וַיִּרְבּוּ mit ἐπλήθυναν ("sie mehrten sich") und וַיַּעַצְמוּ mit ἴσχυσαν σφόδρα σφόδρα ("sie wurden sehr, sehr stark").
Satzstruktur: Adversativer Übergang mit vierfacher Steigerung der Verben und adverbieller Intensivierung, gefolgt von zusammenfassendem Ergebnissatz.
Trotz des Todes der Gründergeneration explodiert Israels Bevölkerung in Erfüllung der Verheißungen und wird zu einer demographischen und politischen Macht in Ägypten.
Exodus 1,8
Hebräisch: וַיָּ֥קָם מֶֽלֶךְ־חָדָ֖שׁ עַל־מִצְרָ֑יִם אֲשֶׁ֥ר לֹֽא־יָדַ֖ע אֶת־יוֹסֵֽף׃
Deutsch: Und es stand ein neuer König über Ägypten auf, der Josef nicht kannte.

Kommentar: וַיָּקָם ist wayyiqtol von קום ("aufstehen/sich erheben") im Qal und bezeichnet hier die Thronbesteigung. מֶלֶךְ־חָדָשׁ ist eine Konstruktusverbindung: מֶלֶךְ ("König") + חָדָשׁ ("neu").
עַל־מִצְרָ֑יִם ist eine präpositionale Phrase mit עַל ("über") + מִצְרַיִם, die die Herrschaftsposition anzeigt. עַל bezeichnet hier politische Autorität ("herrschen über").
אֲשֶׁ֥ר לֹֽא־יָדַ֖ע אֶת־יוֹסֵֽף ist ein charakterisierender Relativsatz: אֲשֶׁר + לֹא + יָדַע (Qal Perfekt von ידע, "kennen") + אֶת־יוֹסֵף (direktes Objekt mit Objektspartikel).
חָדָשׁ kann sowohl "neu" (zeitlich) als auch "anders/fremd" (qualitativ) bedeuten. Es impliziert einen Dynastiewechsel oder grundlegenden Politikwandel.
לֹא־יָדַע אֶת־יוֹסֵף ist zentral: ידע bedeutet nicht nur intellektuelles Wissen, sondern persönliche Beziehung und Anerkennung. Der neue König verwirft bewusst Josefs Verdienste und die daraus resultierenden Privilegien für Israel.
Historisch könnte dies den Übergang von der Hyksoszeit zur einheimischen ägyptischen Dynastie der 18. Dynastie (ca. 1550 v.Chr.) reflektieren. Die Hyksos waren semitische Herrscher, die den Israeliten möglicherweise wohlgesonnen waren.
קום + מֶלֶךְ ist eine standardmäßige Formel für Herrschaftsantritt (vgl. 1 Kön 11,14.23). עַל + Länder-/Völkername zeigt Herrschaftsbereich an.
Die LXX übersetzt וַיָּקָם mit ἀνέστη ("er stand auf"), מֶלֶךְ־חָדָשׁ mit βασιλεὺς ἕτερος ("ein anderer König") und לֹא־יָדַע mit οὐκ ᾔδει ("er kannte nicht").
Satzstruktur: Narrativer Herrschaftsantritt mit charakterisierendem Relativsatz, der die politische Wende markiert.
Ein Dynastiewechsel in Ägypten beendet die josephinische Ära und leitet die Zeit der Unterdrückung ein, da der neue Herrscher Josefs Verdienste nicht anerkennt.
Exodus 1,9
Hebräisch: וַיֹּ֖אמֶר אֶל־עַמֹּ֑ו הִנֵּ֗ה עַ֚ם בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל רַ֥ב וְעָצ֖וּם מִמֶּֽנּוּ׃
Deutsch: Und er sprach zu seinem Volk: Siehe, das Volk der Söhne Israels ist zahlreicher und stärker als wir.

Kommentar: וַיֹּאמֶר אֶל־עַמֹּו ist die standardmäßige Einleitung direkter Rede: wayyiqtol von אמר + אֶל־עַמּוֹ (עַם "Volk" + Possessivsuffix der dritten Person maskulin Singular). עַמּוֹ bezeichnet hier die ägyptische Führungsschicht oder das ägyptische Volk allgemein.
הִנֵּה ist die bekannte Aufmerksamkeitspartikel ("siehe"), die eine wichtige Feststellung einleitet. עַ֚ם בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל ist eine Apposition: עַם ("Volk") + Konstruktusverbindung בְּנֵי יִשְׂרָאֵל.
רַ֥ב וְעָצ֖וּם sind koordinierte Adjektive: רַב ("zahlreich/viel") + וְעָצוּם (waw + עָצוּם, "stark/mächtig"). עָצוּם ist das Adjektiv zu עצם aus Vers 7.
מִמֶּֽנּוּ ist eine Vergleichspräposition: מִן ("als/von") + Pronomen der ersten Person Plural mit Paragoge-Nun ("als wir"). Dies zeigt den komparativen Aspekt an.
Die Terminologie ist signifikant: עַם erkennt Israel als politische Einheit an, nicht nur als Familienverband. רַב bezieht sich auf die Quantität, עָצוּם auf Qualität und Macht.
מִמֶּנּוּ (statt מִמֶּנִּי) zeigt, dass der König im Namen des ganzen ägyptischen Volkes spricht. Die Pluralform verstärkt die kollektive Bedrohungswahrnehmung.
Der König verwendet bewusst die Terminologie aus Vers 7 (עצם), zeigt also, dass er die israelitische Entwicklung genau beobachtet hat. הִנֵּה betont die Dringlichkeit der Situation.
Die LXX übersetzt הִנֵּה mit ἰδοὺ ("siehe"), עַם mit ἔθνος ("Volk/Nation"), רַב mit πολὺ ("viel") und עָצוּם mit ἰσχυρὸν ("stark").
Satzstruktur: Direkte Rede mit Aufmerksamkeitspartikel, nominaler Feststellung und komparativischer Charakterisierung.
Der neue Par’o alarmiert sein Volk über Israels demographisches und politisches Wachstum, das er als Bedrohung für die ägyptische Dominanz betrachtet.
Exodus 1,10
Hebräisch: הָ֥בָה נִֽתְחַכְּמָ֖ה לוֹ֑ פֶּן־יִרְבֶּ֗ה וְהָיָ֞ה כִּֽי־תִקְרֶ֤אנָה מִלְחָמָה֙ וְנוֹסַ֤ף גַּם־הוּא֙ עַל־שֹׂ֣נְאֵ֔ינוּ וְנִלְחַם־בָּ֖נוּ וְעָלָ֥ה מִן־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Wohlan, lasst uns klug gegen es vorgehen, damit es sich nicht vermehrt und es geschieht, wenn Krieg eintritt, dass es sich auch zu unseren Feinden schlägt und gegen uns kämpft und aus dem Land hinaufzieht.

Kommentar: הָבָה ist eine Kohortativpartikel ("wohlan/kommt"), die zu gemeinsamer Aktion aufruft. נִֽתְחַכְּמָ֖ה ist Hithpael-Kohortativ von חכם ("weise sein") in der ersten Person Plural. Das Hithpael kann reflexive ("uns weise verhalten") oder intensive Bedeutung haben.
לוֹ֑ ist ein Dativ-Pronomen der dritten Person maskulin Singular ("ihm gegenüber/gegen ihn"), bezogen auf עַם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל. חכם mit לְ kann "klug handeln gegen/list anwenden gegen" bedeuten.
פֶּן־יִרְבֶּ֗ה ist eine negative Finalklausel: פֶּן ("damit nicht/dass nicht") + יִרְבֶּה (Qal-Imperfekt von רבה, "sich vermehren", dritte Person maskulin Singular).
וְהָיָ֞ה כִּֽי־תִקְרֶ֤אנָה מִלְחָמָה֙ ist eine konditionelle Konstruktion: וְהָיָה (waw + Qal Perfekt von היה) + כִּי + תִקְרֶאנָה (Qal-Imperfekt von קרא, "rufen/eintreten", dritte Person femininum Plural) + מִלְחָמָה ("Krieg").
תִקְרֶאנָה מִלְחָמָה ist eine idiomatische Wendung für "Krieg bricht aus". מִלְחָמָה ist femininum, daher die feminine Pluralform des Verbs, die hier unpersönlich verwendet wird.
וְנוֹסַ֤ף גַּם־הוּא֙ עַל־שֹׂ֣נְאֵ֔ינוּ führt die befürchtete Konsequenz aus: וְנוֹסַף (waw + Niphal Perfekt von יסף, "hinzugefügt werden") + גַּם־הוּא ("auch er") + עַל־שֹׂנְאֵינוּ (Präposition עַל + שֹׂנְאִים "Feinde" + Possessivsuffix erste Person Plural).
וְנִלְחַם־בָּ֖נוּ koordiniert weitere Befürchtungen: וְנִלְחַם (waw + Niphal Perfekt von לחם, "kämpfen") + בָּנוּ (Präposition בְ + Pronomen erste Person Plural, "gegen uns").
וְעָלָ֥ה מִן־הָאָֽרֶץ ist die finale Befürchtung: וְעָלָה (waw + Qal Perfekt von עלה, "hinaufsteigen/weggehen") + מִן־הָאָרֶץ (ablative präpositionale Phrase "aus dem Land").
Die Ironie ist bemerkenswert: Par’o fürchtet sowohl, dass Israel bleibt und kämpft, als auch dass es weggeht. עָלָה מִן־הָאָרֶץ könnte den Verlust der Arbeitskraft bedeuten.
Die LXX übersetzt הָבָה mit δεῦτε ("kommt"), נִתְחַכְּמָה mit κατασοφισώμεθα ("lasst uns überlisten"), פֶּן mit μήποτε ("damit nicht") und תִקְרֶאנָה מִלְחָמָה mit συμβῇ πόλεμος ("Krieg ereignet sich").
Satzstruktur: Kohortativischer Aufruf mit negativer Finalklausel, gefolgt von konditionellem Szenario mit dreifacher Konsequenzkette.
Par’o entwickelt eine "kluge" Strategie gegen Israel, motiviert durch die Furcht vor militärischer Kollaboration mit äußeren Feinden und möglichem Exodus aus Ägypten.
Exodus 1,11
Hebräisch: וַיָּשִׂ֤ימוּ עָלָיו֙ שָׂרֵ֣י מִסִּ֔ים לְמַ֥עַן עַנֹּתוֹ֖ בְּסִבְלֹתָ֑ם וַיִּ֜בֶן עָרֵ֤י מִסְכְּנוֹת֙ לְפַרְעֹ֔ה אֶת־פִּתֹ֖ם וְאֶת־רַעַמְסֵֽס׃
Deutsch: Und sie setzten Fronaufseher über es, um es mit ihren Lasten zu bedrücken. Und es baute Vorratsstädte für Par’o: Pithom und Ramses.

Kommentar: וַיָּשִׂימוּ ist wayyiqtol von שׂים ("setzen") in der dritten Person Plural, bezogen auf die Ägypter. עָלָיו ist ein Präpositionalpronomen ("über ihn"), bezogen auf das israelitische Volk.
שָׂרֵ֣י מִסִּ֔ים ist eine Konstruktusverbindung: שָׂרֵי (Plural Constructus von שַׂר, "Oberster/Aufseher") + מִסִּים (Plural von מַס, "Fron/Zwangsarbeit"). שַׂר מַס bezeichnet einen Fronvogt.
לְמַ֥עַן עַנֹּתוֹ֖ ist eine Finalklausel: לְמַעַן ("damit/um zu") + עַנֹּתוֹ (Piel-Infinitiv von ענה, "bedrücken/demütigen", mit Objektsuffix der dritten Person maskulin Singular).
בְּסִבְלֹתָ֑ם ist eine instrumentale präpositionale Phrase: בְ + סִבְלֹתָם (סֵבֶל "Last/Bürde" + Possessivsuffix der dritten Person maskulin Plural). סֵבֶל bezeichnet schwere körperliche Arbeit.
וַיִּ֜בֶן עָרֵ֤י מִסְכְּנוֹת֙ ist wayyiqtol von בנה ("bauen") + עָרֵי מִסְכְּנוֹת (Konstruktusverbindung "Vorratsstädte"). מִסְכְּנוֹת ist der Plural von מִסְכְּנָה (von סכן, "lagern/aufbewahren").
לְפַרְעֹה zeigt den Auftraggeber mit der Präposition לְ ("für"). אֶת־פִּתֹ֖ם וְאֶת־רַעַמְסֵֽס sind die spezifischen Städte mit Objektspartikeln.
עָנָה im Piel bedeutet intensive Unterdrückung. סֵבֶל und עֹנִי sind zentrale Termini für die ägyptische Sklaverei (vgl. Ex 2,11; 3,7.17; 4,31).
פִּתֹם (ägyptisch Per-Atum, "Haus des Atum") lag im östlichen Nildelta. רַעַמְסֵס (nach Ramses II. benannt) ist das spätere Pi-Ramses, die Ramseshauptstadt im Delta.
מִסְכְּנוֹת bezeichnet Speicherstädte für staatliche Vorräte, wichtig für militärische und administrative Zwecke. Dies zeigt die strategische Bedeutung der Zwangsarbeit.
Die LXX erweitert die Städteliste erheblich: Während der MT nur "פִּתֹ֖ם וְאֶת־רַעַמְסֵֽס" (Pitom und Ramses) nennt, fügt die LXX "καὶ Ὤν, ἥ ἐστιν Ἡλίου πόλις" (und On, das ist Heliopolis) hinzu.
Satzstruktur: Narrativer Hauptsatz mit Finalkonstruktion, gefolgt von Ergebnissatz mit spezifizierenden Objekten.
Die ägyptische "kluge" Politik manifestiert sich in systematischer Zwangsarbeit durch Fronvögte, die Israel zum Bau strategisch wichtiger Vorratsstädte zwingt.
Exodus 1,12
Hebräisch: וְכַאֲשֶׁר֙ יְעַנּ֣וּ אֹתוֹ֔ כֵּ֥ן יִרְבֶּ֖ה וְכֵ֣ן יִפְרֹ֑ץ וַיָּקֻ֕צוּ מִפְּנֵ֖י בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Aber je mehr sie es bedrückten, desto mehr vermehrte es sich, und desto mehr breitete es sich aus. Und sie empfanden Grauen vor den Söhnen Israels.

Kommentar: וְכַאֲשֶׁר יְעַנּוּ אֹתוֹ ist eine temporale Verhältnisklausel: וְכַאֲשֶׁר ("und sowie/je wie") + יְעַנּוּ (Piel-Imperfekt von ענה, "bedrücken", dritte Person maskulin Plural) + אֹתוֹ (Objektpronomen dritte Person maskulin Singular).
כֵּ֥ן יִרְבֶּ֖ה וְכֵ֣ן יִפְרֹ֑ץ ist eine doppelte Korrelativkonstruktion: כֵּן ("so/desto") + יִרְבֶּה (Qal-Imperfekt von רבה, "sich vermehren") + וְכֵן + יִפְרֹץ (Qal-Imperfekt von פרץ, "durchbrechen/sich ausbreiten").
Die Struktur כַּאֲשֶׁר...כֵּן...וְכֵן drückt proportionale Steigerung aus: "je mehr...desto mehr...und desto mehr". Dies ist eine klassische hebräische Konstruktion für inverse Proportion.
וַיָּקֻצוּ ist wayyiqtol von קוץ ("Ekel empfinden/sich grauen") im Qal, dritte Person maskulin Plural. מִפְּנֵ֖י בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל ist eine kausale präpositionale Phrase: מִפְּנֵי ("vor/wegen") + בְּנֵי יִשְׂרָאֵל.
ענה im Piel zeigt intensive, systematische Unterdrückung. רבה knüpft an Vers 7 und die Befürchtungen aus Vers 10 an. פרץ bedeutet "ausbrechen/sich ausbreiten" und kann militärische Konnotationen haben.
קוץ bezeichnet starken Widerwillen oder Grauen. מִפְּנֵי zeigt sowohl die Ursache als auch die Richtung der Emotion ("vor den Israeliten grauen").
Die Ironie ist theologisch bedeutsam: Gerade die Unterdrückung bewirkt das Gegenteil des Gewünschten und erfüllt die göttlichen Segnungsverheißungen. רבה und פרץ erinnern an Gen 28,14.
יִפְרֹץ kann auch "hervorbrechen" bedeuten und zeigt unkontrollierbare Expansion an. Die ägyptischen Maßnahmen erweisen sich als kontraproduktiv.
Die LXX übersetzt וְכַאֲשֶׁר mit καθότι ("insofern als"), יְעַנּוּ mit ἐταπείνουν ("sie demütigten"), יִפְרֹץ mit διέχεον ("sie breiteten sich aus") und וַיָּקֻצוּ mit ἐβδελύσσοντο ("sie verabscheuten").
Satzstruktur: Temporale Verhältnisklausel mit doppelter Korrelativkonstruktion, gefolgt von narrativem Ergebnissatz mit kausaler Bestimmung.
Die ägyptische Unterdrückungsstrategie schlägt fehl und bewirkt das Gegenteil: verstärkte israelitische Vermehrung und Ausbreitung, was zu ägyptischem Grauen führt.
Exodus 1,13
Hebräisch: וַיַּעֲבִ֧דוּ מִצְרַ֛יִם אֶת־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל בְּפָֽרֶךְ׃
Deutsch: Und die Ägypter knechteten die Söhne Israels mit Härte.

Kommentar: וַיַּעֲבִדוּ ist wayyiqtol von עבד ("arbeiten lassen/knechten") im Hiphil, dritte Person maskulin Plural. Das Hiphil zeigt kausative Bedeutung: "zur Arbeit zwingen/knechten". מִצְרַיִם steht als kollektives Subjekt für "die Ägypter".
אֶת־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל ist das definierte direkte Objekt mit Objektspartikel. בְּנֵי יִשְׂרָאֵל wird hier anstelle des Pronomens verwendet und betont die nationale Identität der Unterdrückten.
בְּפָֽרֶךְ ist eine adverbielle präpositionale Phrase: בְ + פֶּרֶךְ ("Härte/Grausamkeit"). פֶּרֶךְ bezeichnet besonders brutale, unbarmherzige Behandlung und kommt auch in Lev 25,43.46.53 vor.
עבד im Hiphil ist stärker als das Qal und bezeichnet systematische Zwangsarbeit. מִצְרַיִם als Plural Tantum kann sowohl "Ägypten" (Land) als auch "Ägypter" (Volk) bedeuten.
פֶּרֶךְ ist ein Schlüsselbegriff für die ägyptische Sklaverei. Es bezeichnet nicht nur harte Arbeit, sondern grausame, entmenschlichende Behandlung. Die Präposition בְ zeigt die Art und Weise an.
Die Kürze des Verses verstärkt die Wirkung und bildet eine Zusammenfassung der vorigen Entwicklung. Nach der gescheiterten "klugen" Politik (V.10-12) folgt nun brutale Unterdrückung.
Der Vers leitet zur detaillierten Beschreibung der Zwangsarbeit in V.14 über und fungiert als Überschrift für die folgende Spezifizierung.
Die LXX übersetzt וַיַּעֲבִדוּ mit κατεδουλοῦντο ("sie versklavten"), מִצְרַיִם mit οἱ Αἰγύπτιοι ("die Ägypter") und בְּפָרֶךְ mit βίᾳ ("mit Gewalt").
Satzstruktur: Einfacher narrativer Satz mit kausativem Verb und adverbieller Bestimmung der Art und Weise.
Die Ägypter steigern ihre Unterdrückung zu brutaler Knechtschaft, die durch besondere Grausamkeit charakterisiert ist.
Exodus 1,14
Hebräisch: וַיְמָרְר֨וּ אֶת־חַיֵּיהֶ֜ם בַּעֲבֹדָ֣ה קָשָׁ֗ה בְּחֹ֨מֶר֙ וּבִלְבֵנִ֔ים וּבְכָל־עֲבֹדָ֖ה בַּשָּׂדֶ֑ה אֵ֚ת כָּל־עֲבֹ֣דָתָ֔ם אֲשֶׁר־עָבְד֥וּ בָהֶ֖ם בְּפָֽרֶךְ׃
Deutsch: Und sie machten ihr Leben bitter mit schwerer Arbeit in Lehm und in Ziegeln und mit jeder Arbeit auf dem Feld, mit all ihrer Arbeit, zu der sie sie mit Härte zwangen.

Kommentar: וַיְמָרְרוּ ist wayyiqtol von מרר ("bitter machen") im Piel, dritte Person maskulin Plural. Das Piel zeigt intensive, kausative Handlung. אֶת־חַיֵּיהֶ֜ם ist das definierte direkte Objekt: אֵת + חַיִּים ("Leben") + Possessivsuffix der dritten Person maskulin Plural.
בַּעֲבֹדָ֣ה קָשָׁ֗ה ist eine instrumentale präpositionale Phrase: בְ + Konstruktusverbindung עֲבֹדָה קָשָׁה ("schwere Arbeit"). עֲבֹדָה bezeichnet körperliche Zwangsarbeit, קָשָׁה bedeutet "hart/schwer".
בְּחֹ֨מֶר֙ וּבִלְבֵנִ֔ים spezifiziert die Arbeitsarten: בְּחֹמֶר ("mit Lehm/Mörtel") + וּבִלְבֵנִים (waw + בְ + לְבֵנִים, "Ziegel"). חֹמֶר ist ungebrannter Lehm, לְבֵנָה sind getrocknete oder gebrannte Ziegel.
וּבְכָל־עֲבֹדָ֖ה בַּשָּׂדֶ֑ה erweitert den Arbeitsbereich: וּבְכָל + עֲבֹדָה + בַּשָּׂדֶה (präpositionale Phrase "auf dem Feld"). Dies umfasst landwirtschaftliche Zwangsarbeit.
אֵ֚ת כָּל־עֲבֹ֣דָתָ֔ם ist eine zusammenfassende Apposition: Objektspartikel + כָּל־עֲבֹדָתָם ("all ihre Arbeit"). עֲבֹדָה wird hier zum dritten Mal wiederholt.
אֲשֶׁר־עָבְד֥וּ בָהֶ֖ם בְּפָֽרֶךְ ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + עָבְדוּ (Qal Perfekt von עבד, "arbeiten lassen", dritte Person Plural) + בָהֶם (Präposition בְ + Pronomen der dritten Person maskulin Plural, "mit ihnen") + בְּפָרֶךְ.
מרר im Piel ist intensiv und beschreibt die totale Zerstörung der Lebensqualität. חַיִּים im Plural bezeichnet das konkrete, alltägliche Leben.
Die Aufzählung חֹמֶר - לְבֵנִים - עֲבֹדָה בַּשָּׂדֶה umfasst alle Bereiche der Zwangsarbeit: Bauwesen und Landwirtschaft. חֹמֶר und לְבֵנִים beziehen sich auf die Stadtbauprojekte aus V.11.
בָהֶם bezieht sich auf בְּנֵי יִשְׂרָאֵל und zeigt die instrumentale Verwendung der Menschen. פֶּרֶךְ aus V.13 wird hier wiederholt und bildet einen Inclusio-Rahmen.
Die LXX übersetzt וַיְמָרְרוּ mit κατωδύνων ("sie quälten"), חֹמֶר mit πηλόν ("Ton"), לְבֵנִים mit πλίνθους ("Ziegel") und behält בְּפָרֶךְ als μετὰ βίας ("mit Gewalt") bei.
Satzstruktur: Narrativer Hauptsatz mit instrumentaler Spezifizierung in dreifacher Steigerung, gefolgt von zusammenfassender Apposition und charakterisierendem Relativsatz.
Die Ägypter zerstören systematisch die Lebensqualität der Israeliten durch umfassende Zwangsarbeit in allen Wirtschaftsbereichen, durchgeführt mit besonderer Grausamkeit.
Exodus 1,15
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר֙ מֶ֣לֶךְ מִצְרַ֔יִם לַֽמְיַלְּדֹ֖ת הָֽעִבְרִיֹּ֑ת אֲשֶׁ֨ר שֵׁ֤ם הָֽאַחַת֙ שִׁפְרָ֔ה וְשֵׁ֥ם הַשֵּׁנִ֖ית פּוּעָֽה׃
Deutsch: Und der König von Ägypten sprach zu den Hebammen der Hebräerinnen, von denen der Name der einen Schiphra und der Name der anderen Pua war,

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֶלֶךְ מִצְרַיִם ist die standardmäßige Einleitung königlicher Rede: wayyiqtol von אמר + מֶלֶךְ מִצְרַיִם (Konstruktusverbindung). מֶלֶךְ מִצְרַיִם wird anstelle von פַּרְעֹה verwendet und betont die offizielle, staatliche Autorität.
לַֽמְיַלְּדֹ֖ת הָֽעִבְרִיֹּ֑ת ist eine Konstruktusverbindung: לַמְיַלְּדֹת (Präposition לְ + מְיַלְּדֹת, Piel-Partizip femininum Plural von ילד, "gebären", → "Hebammen") + הָעִבְרִיֹּת (definiter Artikel + עִבְרִיֹּת, femininum Plural von עִבְרִי, "Hebräer").
אֲשֶׁ֨ר שֵׁ֤ם הָֽאַחַת֙ שִׁפְרָ֔ה ist ein charakterisierender Relativsatz: אֲשֶׁר + שֵׁם הָאַחַת (Konstruktusverbindung "Name der einen") + שִׁפְרָה. הָאַחַת ist das feminine Zahlwort "die eine".
וְשֵׁ֥ם הַשֵּׁנִ֖ית פּוּעָֽה koordiniert die zweite Namensangabe: וְשֵׁם + הַשֵּׁנִית (definiter Artikel + שֵׁנִית, "die zweite") + פּוּעָה.
מְיַלֶּדֶת ist das Piel-Partizip von ילד und bezeichnet professionelle Geburtshelferinnen. עִבְרִיֹּת zeigt, dass es sich um Hebammen für die hebräischen Frauen handelt, möglicherweise selbst Hebräerinnen.
שִׁפְרָה bedeutet möglicherweise "die Schöne" (von שׁפר, "schön sein"). פּוּעָה könnte "die Glänzende" bedeuten (von פעה, "strahlen") oder ägyptischen Ursprungs sein.
Die Erwähnung nur zweier Namen lässt verschiedene Interpretationen zu: entweder gab es nur zwei Hebammen für alle Hebräerinnen, oder diese waren Oberinnen über weitere Hebammen, oder der Text erwähnt nur die wichtigsten.
מְיַלְּדֹת הָעִבְרִיֹּת kann bedeuten "Hebammen der Hebräerinnen" oder "hebräische Hebammen". Die Syntax lässt beide Interpretationen zu.
Die LXX ändert die Namen der Hebammen: Statt "שִׁפְרָ֔ה... פּוּעָֽה" (Schifra... Pua) liest sie "Σεπφωρά... Φουά" (Sepphora... Phua), wobei besonders "Sepphora" an Moses' Frau erinnert.
Satzstruktur: Einleitung direkter Rede mit Adressatenangabe, gefolgt von charakterisierendem Relativsatz mit Namensaufzählung.
Der König wendet sich an die Hebammen der hebräischen Frauen und nennt sie beim Namen, was die Personalität und Verantwortlichkeit unterstreicht.
Exodus 1,16
Hebräisch: וַיֹּ֗אמֶר בְּיַלֶּדְכֶן֙ אֶת־הָֽעִבְרִיּ֔וֹת וּרְאִיתֶ֖ן עַל־הָאָבְנָ֑יִם אִם־בֵּ֥ן הוּא֙ וַהֲמִתֶּ֣ן אֹתוֹ֔ וְאִם־בַּ֥ת הִ֖יא וָחָֽיָה׃
Deutsch: Und sagte: Wenn ihr den Hebräerinnen Geburtshilfe leistet und auf den Geburtssteinen seht: wenn es ein Sohn ist, so tötet ihn, wenn es aber eine Tochter ist, so soll sie leben.

Kommentar: וַיֹּאמֶר setzt die direkte Rede fort. בְּיַלֶּדְכֶן֙ אֶת־הָֽעִבְרִיּ֔וֹת ist eine temporale Klausel: בְּיַלֶּדְכֶן (Präposition בְ + Piel-Infinitiv von ילד mit Suffix der zweiten Person feminin Plural, "bei eurem Gebären-lassen") + אֶת־הָעִבְרִיּוֹת (direktes Objekt).
וּרְאִיתֶ֖ן עַל־הָאָבְנָ֑יִם ist koordiniert: וּרְאִיתֶן (waw + Qal Perfekt von ראה, "sehen", zweite Person femininum Plural) + עַל־הָאָבְנָיִם (Präposition עַל + הָאָבְנָיִם, definiter Artikel + אֲבָנִים, Dual "die zwei Steine").
אִם־בֵּ֥ן הוּא֙ ist eine Konditionalkonstruktion: אִם ("wenn") + בֵּן ("Sohn") + הוּא (Personalpronomen dritte Person maskulin Singular, "er"). וַהֲמִתֶּ֣ן אֹתוֹ֔ ist die Apodosis: וַהֲמִתֶּן (waw + Hiphil Perfekt von מות, "töten", zweite Person femininum Plural) + אֹתוֹ (Objektpronomen).
וְאִם־בַּ֥ת הִ֖יא וָחָֽיָה ist die alternative Bedingung: וְאִם + בַּת ("Tochter") + הִיא (Personalpronomen dritte Person femininum Singular) + וָחָיָה (waw + Qal Perfekt von חיה, "leben", dritte Person femininum Singular).
אָבְנָיִם im Dual bezeichnet die beiden Geburtssteine, auf denen die gebärende Frau kniete. Dies ist ein technischer Terminus der Geburtshilfe im alten Orient.
ילד im Piel bedeutet "zur Geburt verhelfen". ראה עַל־הָאָבְנָיִם zeigt den kritischen Moment der Geburt, in dem das Geschlecht erkennbar wird.
המת im Hiphil ist euphemistisch und vermeidet direktere Begriffe für Mord. חיה steht im bewussten Kontrast zu המת und zeigt die geschlechtsspezifische Diskriminierung.
Die Strategie ist demographisch berechnet: Söhne würden zu Kriegern und Arbeitskräften, Töchter könnten assimiliert werden. Dies ist ein Versuch des Genozids durch selektiven Infantizid.
Die LXX übersetzt בְּיַלֶּדְכֶן mit ὅταν μαιοῦσθε ("wenn ihr Geburtshilfe leistet"), אָבְנָיִם mit σκίμποδες ("Geburtsstuhl") und וַהֲמִתֶּן mit ἀποκτείνατε ("tötet").
Satzstruktur: Temporale Einleitungsklausel mit koordinierter Handlungsanweisung, gefolgt von doppelter Konditionalkonstruktion mit gegensätzlichen Imperativen.
Par’o befiehlt den Hebammen einen verdeckten Genozid durch selektive Tötung männlicher Neugeborener bei der Geburt.
Exodus 1,17
Hebräisch: וַתִּירֶ֤אןָ הַֽמְיַלְּדֹת֙ אֶת־הָ֣אֱלֹהִ֔ים וְלֹ֣א עָשׂ֔וּ כַּאֲשֶׁ֛ר דִּבֶּ֥ר אֲלֵיהֶ֖ן מֶ֣לֶךְ מִצְרָ֑יִם וַתְּחַיֶּ֖יןָ אֶת־הַיְלָדִֽים׃
Deutsch: Aber die Hebammen fürchteten Gott und taten nicht, wie der König von Ägypten zu ihnen gesagt hatte, sondern ließen die Jungen am Leben.

Kommentar: וַתִּירֶ֤אןָ הַֽמְיַלְּדֹת֙ ist wayyiqtol von ירא ("fürchten") in der dritten Person femininum Plural mit הַמְיַלְּדֹת als Subjekt. אֶת־הָ֣אֱלֹהִ֔ים ist das direkte Objekt: Objektspartikel + הָאֱלֹהִים (definiter Artikel + אֱלֹהִים, "Gott").
וְלֹ֣א עָשׂ֔וּ ist eine negative waw-consecutivum Konstruktion: וְלֹא + עָשׂוּ (Qal Perfekt von עשׂה, "tun", dritte Person Plural). כַּאֲשֶׁ֛ר דִּבֶּ֥ר אֲלֵיהֶ֖ן מֶ֣לֶךְ מִצְרָ֑יִם ist eine Vergleichsklausel: כַּאֲשֶׁר + דִּבֶּר (Piel Perfekt von דבר, "sprechen") + אֲלֵיהֶן (Präpositionalpronomen "zu ihnen") + מֶלֶךְ מִצְרַיִם.
וַתְּחַיֶּ֖יןָ אֶת־הַיְלָדִֽים ist wayyiqtol von חיה ("leben lassen") im Piel, dritte Person femininum Plural. אֶת־הַיְלָדִים ist das direkte Objekt: Objektspartikel + הַיְלָדִים (definiter Artikel + יְלָדִים, "Kinder/Jungen").
ירא אֶת־הָאֱלֹהִים ist eine zentrale biblische Formel für wahre Religiosität und ethisches Verhalten. Es bezeichnet ehrfürchtige Anerkennung göttlicher Autorität über menschliche Befehle.
עשׂה כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר ist eine idiomatische Wendung für Gehorsam ("tun, wie jemand gesagt hat"). Die Negation zeigt bewussten Ungehorsam gegenüber dem königlichen Befehl.
חיה im Piel bedeutet "am Leben erhalten/leben lassen" und steht im direkten Gegensatz zu המת aus V.16. יְלָדִים kann generisch "Kinder" oder spezifisch "Jungen" bedeuten - hier wohl letzteres.
Die Theologie ist bemerkenswert: יִרְאַת אֱלֹהִים motiviert zivilen Ungehorsam gegen ungerechte staatliche Gewalt. Dies ist eines der frühen biblischen Beispiele für Widerstand aus Gewissensgründen.
הָאֱלֹהִים anstelle von יהוה zeigt möglicherweise, dass die Hebammen (falls sie Ägypterinnen waren) Gott als universale Macht anerkennen, oder es ist eine allgemein verständliche Gottesbezeichnung.
Die LXX übersetzt וַתִּירֶאן mit ἐφοβοῦντο ("sie fürchteten"), הָאֱלֹהִים mit τὸν θεόν ("Gott") und וַתְּחַיֶּין mit ἐζωογόνουν ("sie erhielten am Leben").
Satzstruktur: Adversativer wayyiqtol-Satz mit negativer Konsequenz und kontrastierender positiver Handlung.
Die Hebammen wählen Gottesfurcht über Königsgehorsam und retten durch zivilen Ungehorsam die männlichen israelitischen Neugeborenen.
Exodus 1,18
Hebräisch: וַיִּקְרָ֤א מֶֽלֶךְ־מִצְרַ֨יִם֙ לַֽמְיַלְּדֹ֔ת וַיֹּ֣אמֶר לָהֶ֔ן מַדּ֥וּעַ עֲשִׂיתֶ֖ן הַדָּבָ֣ר הַזֶּ֑ה וַתְּחַיֶּ֖יןָ אֶת־הַיְלָדִֽים׃
Deutsch: Und der König von Ägypten rief die Hebammen und sagte zu ihnen: Warum habt ihr dies getan und die Jungen am Leben gelassen?

Kommentar: וַיִּקְרָ֤א מֶֽלֶךְ־מִצְרַ֨יִם֙ ist wayyiqtol von קרא ("rufen") mit מֶלֶךְ־מִצְרַיִם als Subjekt. לַֽמְיַלְּדֹ֔ת ist das indirekte Objekt mit der Präposition לְ.
וַיֹּ֣אמֶר לָהֶ֔ן ist die standardmäßige Einleitung direkter Rede: wayyiqtol von אמר + לָהֶן (Präpositionalpronomen "zu ihnen", femininum).
מַדּ֥וּעַ עֲשִׂיתֶ֖ן הַדָּבָ֣ר הַזֶּ֑ה ist eine rhetorische Frage: מַדּוּעַ ("warum") + עֲשִׂיתֶן (Qal Perfekt von עשׂה, "tun", zweite Person femininum Plural) + הַדָּבָר הַזֶּה (demonstrative Phrase "diese Sache").
וַתְּחַיֶּ֖יןָ אֶת־הַיְלָדִֽים wiederholt die Formulierung aus V.17: wayyiqtol von חיה im Piel + אֶת־הַיְלָדִים als direktes Objekt.
קרא לְ zeigt eine offizielle Vorladung an, nicht nur informelles Rufen. מַדּוּעַ ist stärker als לָמָּה und drückt Empörung oder Verwunderung aus.
הַדָּבָר הַזֶּה ist vage formuliert und könnte zeigen, dass der König den direkten Vorwurf des Ungehorsams vermeidet oder dass er die Tat als unverständlich empfindet.
Die Wiederholung von וַתְּחַיֶּין אֶת־הַיְלָדִים aus V.17 zeigt, dass der König genau weiß, was geschehen ist. Dies ist eine direkte Konfrontation.
Die Struktur מַדּוּעַ עֲשִׂיתֶן...וַתְּחַיֶּין zeigt sowohl die allgemeine Frage nach dem Motiv als auch die spezifische Anklage der Handlung.
Die LXX übersetzt וַיִּקְרָא mit ἐκάλεσεν ("er rief"), מַדּוּעַ mit τί ὅτι ("warum") und behält die Struktur der direkten Konfrontation bei.
Satzstruktur: Narrativer Vorladungssatz, gefolgt von direkter Rede mit rhetorischer Frage und spezifizierender Anklage.
Der König konfrontiert die Hebammen direkt mit ihrem Ungehorsam und fordert eine Erklärung für ihre Rettung der männlichen Neugeborenen.
Exodus 1,19
Hebräisch: וַתֹּאמַ֤רְןָ הַֽמְיַלְּדֹת֙ אֶל־פַּרְעֹ֔ה כִּ֣י לֹ֧א כַנָּשִׁ֛ים הַמִּצְרִיֹּ֖ת הָֽעִבְרִיֹּ֑ת כִּֽי־חָי֣וֹת הֵ֔נָּה בְּטֶ֨רֶם תָּב֧וֹא אֲלֵהֶ֛ן הַמְיַלֶּ֖דֶת וְיָלָֽדוּ׃
Deutsch: Und die Hebammen sagten zu Par’o: Weil die Hebräerinnen nicht wie die ägyptischen Frauen sind; denn sie sind lebenskräftig. Ehe die Hebamme zu ihnen kommt, haben sie geboren.

Kommentar: וַתֹּאמַ֤רְןָ הַֽמְיַלְּדֹת֙ ist wayyiqtol von אמר in der dritten Person femininum Plural mit הַמְיַלְּדֹת als Subjekt. אֶל־פַּרְעֹ֔ה zeigt den Adressaten - hier wird פַּרְעֹה anstelle von מֶלֶךְ מִצְרַיִם verwendet.
כִּ֣י לֹ֧א כַנָּשִׁ֛ים הַמִּצְרִיֹּ֖ת הָֽעִבְרִיֹּ֑ת ist eine Begründung: כִּי + לֹא + כַנָּשִׁים הַמִּצְרִיֹּת (Präposition כְ + Konstruktusverbindung "wie die ägyptischen Frauen") + הָעִבְרִיֹּת (Subjekt "die Hebräerinnen").
כִּֽי־חָי֣וֹת הֵ֔נָּה ist eine weitere Begründung: כִּי + חָיוֹת (femininum Plural von חַי, "lebenskräftig/vital") + הֵנָּה (Personalpronomen dritte Person femininum Plural, "sie").
בְּטֶ֨רֶם תָּב֧וֹא אֲלֵהֶ֛ן הַמְיַלֶּ֖דֶת וְיָלָֽדוּ ist eine temporale Klausel: בְּטֶרֶם ("bevor/ehe") + תָּבוֹא (Qal-Imperfekt von בוא, "kommen", dritte Person femininum Singular) + אֲלֵהֶן ("zu ihnen") + הַמְיַלֶּדֶת ("die Hebamme") + וְיָלָדוּ (waw + Qal Perfekt von ילד, "gebären", dritte Person Plural).
כַנָּשִׁים zeigt die Vergleichspräposition כְ ("wie") mit נָשִׁים (Plural von אִשָּׁה, "Frauen"). הַמִּצְרִיֹּת ist das Adjektiv "ägyptisch" im femininum Plural mit definitem Artikel.
חָיוֹת ist ein Schlüsselbegriff und kann "lebenskräftig", "vital", "robust" oder sogar "wie Tiere" (von חַיָּה, "Tier") bedeuten. Die Mehrdeutigkeit ist möglicherweise beabsichtigt.
בְּטֶרֶם mit Imperfekt zeigt eine Handlung an, die noch nicht eingetreten ist, wenn eine andere bereits vollendet ist. Die Konstruktion בְּטֶרֶם...וְיָלָדוּ zeigt die Schnelligkeit der Geburten.
Die Antwort der Hebammen ist diplomatisch geschickt: Sie geben einen plausiblen ethnobiologischen Grund für ihre "Unfähigkeit", den königlichen Befehl auszuführen. חָיוֹת kann sowohl positiv ("lebenskräftig") als auch leicht abwertend ("wie Tiere") verstanden werden.
Die Unterscheidung zwischen נָשִׁים הַמִּצְרִיֹּת und הָעִבְרִיֹּת zeigt ethnische Stereotypisierung, die möglicherweise ägyptische Vorurteile ausnutzt. Dies ist eine Form der "klugen wie Schlangen" Strategie.
Die LXX verkürzt die Antwort der Hebammen und lässt das charakterisierende "כִּֽי־חָי֣וֹת הֵ֔נָּה" (denn sie sind kräftig/lebenskräftig) weg, wodurch die ethnische Unterscheidung zwischen hebräischen und ägyptischen Frauen weniger stark betont wird.
Satzstruktur: Antwortrede mit doppelter kausaler Begründung und temporaler Klausel, die die ethnische Erklärung stützt.
Die Hebammen antworten mit einer diplomatischen Halbwahrheit, die ethnische Unterschiede betont und ihre "Unfähigkeit" erklärt, den Genozidbefehl auszuführen.
Exodus 1,20
Hebräisch: וַיֵּ֥יטֶב אֱלֹהִ֖ים לַֽמְיַלְּדֹ֑ת וַיִּ֧רֶב הָעָ֛ם וַיַּֽעַצְמ֖וּ מְאֹֽד׃
Deutsch: Und Gott tat den Hebammen Gutes. Und das Volk vermehrte sich und wurde sehr stark.

Kommentar: וַיֵּיטֶב אֱלֹהִים ist wayyiqtol von יטב ("gut sein/Gutes tun") im Hiphil ("Gutes tun") mit אֱלֹהִים als Subjekt. לַֽמְיַלְּדֹ֑ת ist das indirekte Objekt mit der Präposition לְ ("den Hebammen").
וַיִּ֧רֶב הָעָ֛ם ist wayyiqtol von רבה ("sich mehren") im Qal mit הָעָם ("das Volk") als Subjekt. וַיַּֽעַצְמ֖וּ מְאֹֽד koordiniert eine weitere Aussage: wayyiqtol von עצם ("stark werden") + Intensivierungsadverb מְאֹד ("sehr").
יטב im Hiphil bedeutet "Wohltat erweisen/segnen". אֱלֹהִים anstelle von יהוה passt zum universalen Kontext der Geschichte und zur möglichen nichtisraelitischen Identität der Hebammen.
רבה und עצם knüpfen direkt an V.7 an und zeigen, dass trotz aller ägyptischen Maßnahmen die göttlichen Segnungsverheißungen sich erfüllen. Dies ist theologisch zentral.
הָעָם bezeichnet hier בְּנֵי יִשְׂרָאֵל und zeigt deren Entwicklung zu einer politischen Größe. מְאֹד verstärkt עצם und betont die außergewöhnliche Stärke.
Die Struktur zeigt Ursache und Wirkung: Gottes Segen für die Hebammen führt zum fortgesetzten Wachstum Israels. יטב לְ ist eine standardmäßige Formel für göttliche Vergeltung guter Taten.
Die Kürze des Verses kontrastiert mit der ausführlichen Beschreibung der ägyptischen Maßnahmen und zeigt die Effizienz göttlichen Handelns.
Die LXX übersetzt וַיֵּיטֶב mit εὖ ἐποίησεν ("er tat gut"), וַיִּרֶב mit ἐπληθύνθη ("es vermehrte sich") und וַיַּעַצְמוּ mit ἴσχυσαν ("sie wurden stark").
Satzstruktur: Narrativer Satz über göttliche Vergeltung, gefolgt von koordinierten Aussagen über kontinuierliches Volkswachstum.
Gott belohnt die Hebammen für ihre Gottesfurcht, und gleichzeitig setzt sich Israels demographisches Wachstum trotz aller Unterdrückung fort.
Exodus 1,21
Hebräisch: וַיְהִ֕י כִּֽי־יָֽרְא֥וּ הַֽמְיַלְּדֹ֖ת אֶת־הָאֱלֹהִ֑ים וַיַּ֥עַשׂ לָהֶ֖ם בָּתִּֽים׃
Deutsch: Und es geschah, weil die Hebammen Gott fürchteten, machte er ihnen Häuser.

Kommentar: וַיְהִי ist die bekannte wayyiqtol-Formel von היה zur Einleitung wichtiger Ereignisse oder Erklärungen. כִּֽי־יָֽרְא֥וּ הַֽמְיַלְּדֹ֖ת אֶת־הָאֱלֹהִ֑ים ist eine kausale Klausel: כִּי + יָרְאוּ (Qal Perfekt von ירא, "fürchten", dritte Person Plural) + הַמְיַלְּדֹת (Subjekt) + אֶת־הָאֱלֹהִים (direktes Objekt).
וַיַּ֥עַשׂ לָהֶ֖ם בָּתִּֽים ist die Hauptaussage: wayyiqtol von עשׂה ("machen") + לָהֶם (Dativ-Pronomen "ihnen") + בָּתִּים (Plural von בַּיִת, "Häuser").
ירא אֶת־הָאֱלֹהִים wiederholt die zentrale Motivation aus V.17 und bildet einen theologischen Rahmen um die Hebammengeschichte. יִרְאַת אֱלֹהִים ist das Leitmotiv.
עשׂה בָּתִּים לְ bedeutet "Häuser bauen für jemanden" und kann sowohl materiell (eigene Häuser) als auch metaphorisch (Dynastien/Nachkommenschaft) verstanden werden. Beide Interpretationen sind möglich.
בָּתִּים kann "Häuser" (konkrete Wohnungen), "Haushalte" (Familien) oder "Dynastien" (Nachkommenschaften) bedeuten. Der Kontext legt nahe, dass Gott ihnen Familien und Nachkommen schenkt.
Die Belohnung ist bemerkenswert: Während sie das Leben anderer retteten, schenkt Gott ihnen eigenes Leben in Form von Nachkommenschaft. בַּיִת als Dynastie ist ein wichtiger biblischer Begriff (vgl. בֵּית דָּוִד).
כִּי zeigt hier den Grund für die göttliche Belohnung an. Die Struktur וַיְהִי כִּי...וַיַּעַשׂ ist eine klassische Erzählformel für Ursache-Wirkung-Beziehungen.
Die LXX übersetzt וַיְהִי כִּי mit ἐπειδὴ δὲ ("weil aber"), יָרְאוּ mit ἐφοβοῦντο ("sie fürchteten") und בָּתִּים mit οἰκίας ("Häuser"), was eher die materielle Deutung nahelegt.
Satzstruktur: Einleitungsformel mit kausaler Begründung und konsekutiver Hauptaussage über göttliche Belohnung.
Gott belohnt die Gottesfurcht der Hebammen mit dem Aufbau eigener Häuser/Familien - eine Ironie, da sie durch Rettung fremder Kinder eigene Nachkommenschaft erhalten.
Exodus 1,22
Hebräisch: וַיְצַ֣ו פַּרְעֹ֔ה לְכָל־עַמֹּ֖ו לֵאמֹ֑ר כָּל־הַבֵּ֣ן הַיִּלּ֗וֹד הַיְאֹ֨רָה֙ תַּשְׁלִיכֻ֔הוּ וְכָל־הַבַּ֖ת תְּחַיּֽוּן׃
Deutsch: Und Par’o gebot seinem ganzen Volk, sagend: Jeden Sohn, der geboren wird, sollt ihr in den Nil werfen, aber jede Tochter sollt ihr am Leben lassen.

Kommentar: וַיְצַו פַּרְעֹה ist wayyiqtol von צוה ("befehlen") mit פַּרְעֹה als Subjekt. לְכָל־עַמֹּ֖ו ist das indirekte Objekt: לְ + כָל־עַמּוֹ ("seinem ganzen Volk"). לֵאמֹ֑ר ist die standardmäßige Einleitung direkter Rede.
כָּל־הַבֵּ֣ן הַיִּלּ֗וֹד ist das Objekt des Befehls: כָּל ("jeder") + הַבֵּן (definiter Artikel + בֵּן, "Sohn") + הַיִּלּוֹד (Niphal-Partizip von ילד, "geboren werden", mit definitem Artikel).
הַיְאֹ֨רָה֙ תַּשְׁלִיכֻ֔הוּ ist der Hauptbefehl: הַיְאֹרָה (definiter Artikel + יְאֹר "Nil" + Richtungspartikel ה־...ָה, "nilwärts") + תַּשְׁלִיכֻהוּ (Hiphil-Imperfekt von שׁלך, "werfen", zweite Person maskulin Plural mit Objektsuffix der dritten Person maskulin Singular).
וְכָל־הַבַּ֖ת תְּחַיּֽוּן ist die kontrastierende Anweisung: וְכָל־הַבַּת (waw + כָּל + definiter Artikel + בַּת, "Tochter") + תְּחַיּוּן (Piel-Imperfekt von חיה, "leben lassen", zweite Person maskulin Plural).
יְאֹר ist die spezifisch ägyptische Bezeichnung für den Nil und zeigt die lokale Färbung der Erzählung. הַיְאֹרָה mit Richtungspartikel betont die konkrete Handlungsanweisung.
שׁלך im Hiphil bedeutet "hinwerfen/hineinwerfen" und ist ein brutaler Terminus. הַיִּלּוֹד im Niphal zeigt passivische Bedeutung ("der geboren wird") und umfasst alle männlichen Neugeborenen.
Die Eskalation ist bemerkenswert: von verdecktem Genozid durch Hebammen (V.16) zu öffentlichem Befehl an das ganze Volk. לְכָל־עַמּוֹ macht alle Ägypter zu Komplizen.
חיה im Piel wiederholt die Terminologie aus den vorigen Versen und zeigt die geschlechtsspezifische Diskriminierung. Die Struktur כָּל־הַבֵּן...וְכָל־הַבַּת betont die Totalität des Befehls.
Die LXX übersetzt וַיְצַו mit συνέταξεν ("er befahl"), הַיְאֹרָה mit εἰς τὸν ποταμόν ("in den Fluss") und תַּשְׁלִיכֻהוּ mit ῥίπτετε ("werft").
Satzstruktur: Befehlserteilung mit Adressatenangabe und direkter Rede, die kontrastierende Imperative für männliche und weibliche Neugeborene enthält.
Par’o eskaliert zu öffentlichem Genozid und macht das gesamte ägyptische Volk zu Vollstreckern des systematischen Mordes an israelitischen Jungen durch Ertränkung im Nil.
	κ τοῦ βάτου ("aus dem Dornbusch") und behält die doppelte Anrede bei. Die Septuaginta lässt Moses mit "Τί ἐστιν;" (Was ist?) antworten, während der MT das einfache "הִנֵּֽנִי" (Hier bin ich) hat - eine weniger ehrfürchtige Antwort.
Satzstruktur: Göttliche Wahrnehmung menschlicher Neugier, direkte Ansprache aus dem Wunderort und bereite Antwort.
Gott sieht Moses Annäherung und spricht ihn direkt mit doppelter Namensnennung an, worauf Mose mit der klassischen Bereitschaftsformel antwortet.
Exodus 2,1
Hebräisch:
וַיֵּ֥לֶךְ אִ֖ישׁ מִבֵּ֣ית לֵוִ֑י וַיִּקַּ֖ח אֶת־בַּת־לֵוִֽי׃
Deutsch:
Und ein Mann aus dem Haus Levi ging hin und nahm eine Tochter Levis.

Kommentar: Der Vers eröffnet die Mose-Erzählung mit bewusst allgemeinen, fast formelhaften Formulierungen. Die Waw-consecutivum-Form וַיֵּלֶךְ (wajjelech, und er ging) von הלך (gehen, hingehen) 3.m.sg. leitet narrativ ein. Das Subjekt אִישׁ (Mann, Mensch) ist bewusst unspezifisch und schafft Spannung – erst später (v. 10) wird klar, dass es sich um die Eltern Moses handelt (vgl. Ex 6,20: Amram und Jochebed).
Die präpositionale Phrase מִבֵּית לֵוִי (aus dem Haus Levi) mit מִן (von, aus) und der Constructus-Verbindung בֵּית (Haus) mit לֵוִי (Levi) identifiziert die tribale Zugehörigkeit. בֵּית bezeichnet hier nicht das physische Haus, sondern die Abstammungslinie, den Stamm oder die Familie (ein häufiger idiomatischer Gebrauch). לֵוִי (Levi) ist der dritte Sohn Jakobs (Gen 29,34).
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַיִּקַּח (wajjikkach, und er nahm) von לקח (nehmen, holen, zur Frau nehmen) 3.m.sg. beschreibt die Eheschließung. Das Verb לקח wird im Kontext der Heirat idiomatisch verwendet und bedeutet „zur Frau nehmen, heiraten". Das Objekt אֶת־בַּת־לֵוִי (eine Tochter Levis) mit der Akkusativpartikel אֶת־ und der Constructus-Verbindung בַּת (Tochter) mit לֵוִי zeigt endogame Heiratspraxis: beide Ehepartner gehören zum Stamm Levi. Die unbestimmte Form (keine Artikel, keine Namen) verstärkt die universalisierende, beispielhafte Qualität der Erzählung.
Die LXX übersetzt וַיֵּלֶךְ אִישׁ מִבֵּית לֵוִי mit ἦν δέ τις ἐκ τῆς φυλῆς Λευι (es war aber jemand aus dem Stamm Levi), wobei die LXX das Verb הלך (gehen) nicht wörtlich wiedergibt, sondern eine Existenzaussage verwendet. φυλή (Stamm, Sippe) interpretiert בֵּית im tribalen Sinne. וַיִּקַּח אֶת־בַּת־לֵוִי wird mit ὃς ἔλαβεν τῶν θυγατέρων Λευι (der eine von den Töchtern Levis nahm) übersetzt, wobei die LXX den Plural θυγατέρων (Töchter) verwendet statt Singular, was partitiv wirkt („eine von den Töchtern").
Die Satzstruktur besteht aus zwei parallel konstruierten Waw-consecutivum-Sätzen ohne explizite Konnektoren außer dem narrativen Waw: (1) Verb + Subjekt + präpositionale Herkunftsangabe, (2) Verb + Objekt. Die Kürze und Parallelität der beiden Sätze schafft einen rhythmischen, formelhaften Eröffnungsstil. Beide Verben (הלך und לקח) beschreiben Handlungen ohne Details zu Motivation, Zeitpunkt oder Umständen.
Der Vers etabliert den ethnisch-religiösen Kontext (levitische Herkunft) und bereitet die Geburt eines bedeutenden Kindes vor, dessen Identität zunächst verschleiert bleibt. Die genealogische Präzisierung als Leviten wird später theologisch bedeutsam (Mose als zukünftiger Mittler, Aaron als Hohepriester, beide Leviten).
Exodus 2,2
Hebräisch:
וַתַּ֥הַר הָאִשָּׁ֖ה וַתֵּ֣לֶד בֵּ֑ן וַתֵּ֤רֶא אֹתוֹ֙ כִּי־ט֣וֹב ה֔וּא וַֽתִּצְפְּנֵ֖הוּ שְׁלֹשָׁ֥ה יְרָחִֽים׃
Deutsch:
Und die Frau wurde schwanger und gebar einen Sohn. Und sie sah ihn, dass er schön war, und verbarg ihn drei Monate.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Geburt und die erste Reaktion der Mutter in vier koordinierten Handlungen. Die erste Waw-consecutivum-Form וַתַּהַר (wattahar, und sie wurde schwanger, sie empfing) von הרה (schwanger werden, empfangen) 3.f.sg. mit dem expliziten Subjekt הָאִשָּׁה (die Frau) setzt die Erzählung fort. Der Artikel הָ macht die im vorherigen Vers eingeführte Frau definit. Die Formulierung הרה + ילד (schwanger werden + gebären) ist eine standard Geburtsformel im Alten Testament.
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַתֵּלֶד (watteeled, und sie gebar) von ילד (gebären) 3.f.sg. mit dem Objekt בֵּן (Sohn, m.sg.) komplettiert die Geburtsnotiz. Die knappe Formulierung ohne weitere Details (Geburtsschmerzen, Umstände) fokussiert auf das Wesentliche.
Die dritte Waw-consecutivum-Form וַתֵּרֶא (wattere, und sie sah) von ראה (sehen) 3.f.sg. mit dem Objekt אֹתוֹ (ihn, 3.m.sg.) leitet die mütterliche Wahrnehmung ein. Der folgende כִּי-Satz כִּי־טוֹב הוּא (dass er gut/schön war) fungiert als Objektsatz zu ראה und beschreibt den Inhalt der Wahrnehmung. Das Adjektiv טוֹב (gut, schön, angenehm) mit dem Pronomen הוּא (er) als Subjekt bildet einen Nominalsatz. טוֹב evoziert bewusst die Schöpfungssprache (Gen 1: וַיַּרְא אֱלֹהִים כִּי־טוֹב), was dem Kind besondere Bedeutung verleiht. Hebräisch 11,23 interpretiert טוֹב als ἀστεῖος (schön, anmutig), Apostelgeschichte 7,20 verstärkt zu ἀστεῖος τῷ θεῷ (schön vor Gott).
Die vierte Waw-consecutivum-Form וַתִּצְפְּנֵהוּ (wattitzpenehu, und sie verbarg ihn) von צפן (verbergen, verstecken) 3.f.sg. im Hifil mit Suffix 3.m.sg. beschreibt die Schutzhandlung. Das Hifil von צפן bedeutet „verborgen halten, sicher verwahren". Die temporale Angabe שְׁלֹשָׁה יְרָחִים (drei Monate) mit der Kardinalzahl שְׁלֹשָׁה (drei, f. Form vor m. Nomen) und יְרָחִים (Monate, m.pl. von יֶרַח, Monat, Mond) gibt die Dauer an. Die Zahl Drei hat keine explizite symbolische Bedeutung hier, sondern markiert eine praktische Grenze (wie lange ein Säugling versteckt werden kann, bevor er zu laut wird).
Der Kontext des Versteckens verweist auf Ex 1,15-22: Par’os Befehl, alle neugeborenen hebräischen Jungen zu töten. Das mütterliche Verstecken ist Widerstand gegen den genozidalen Befehl.
Die LXX übersetzt וַתַּהַר הָאִשָּׁה וַתֵּלֶד mit καὶ ἐν γαστρὶ ἔλαβεν καὶ ἔτεκεν (und im Leib empfing sie und gebar), wobei die idiomatische Wendung ἐν γαστρὶ λαμβάνω (im Leib empfangen) הרה wiedergibt. בֵּן wird mit ἄρσεν (männlich, Männliches) statt υἱός (Sohn) übersetzt. וַתֵּרֶא אֹתוֹ כִּי־טוֹב הוּא erscheint als ἰδόντες δὲ αὐτὸ ἀστεῖον (als sie ihn aber schön sahen), wobei interessanterweise die LXX Plural ἰδόντες (sehend, Partizip m.pl.) verwendet statt Singular, was impliziert, dass beide Eltern das Kind sahen. ἀστεῖος (städtisch gebildet, fein, schön) interpretiert טוֹב ästhetisch. וַתִּצְפְּנֵהוּ שְׁלֹשָׁה יְרָחִים wird mit ἐσκέπασαν αὐτὸ μῆνας τρεῖς (sie verbargen es drei Monate) wiedergegeben, wobei die LXX erneut den Plural verwendet.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Waw-consecutivum-Formen in schneller Sequenz: (1) Empfängnis, (2) Geburt, (3) Wahrnehmung (mit כִּי-Objektsatz), (4) Schutzhandlung (mit temporaler Angabe). Die asyndetische Verbindung nur durch Waw-consecutivum schafft narrative Dynamik und Dringlichkeit. Der כִּי-Satz nach ראה ist ein häufiges syntaktisches Muster für Wahrnehmungsverben (sehen + dass-Satz).
Der Vers etabliert die existentielle Bedrohung des Kindes und die schützende Liebe der Mutter. Die Verwendung von טוֹב verleiht dem Kind schöpfungstheologische Dignität und bereitet seine besondere Rolle vor.
Exodus 2,3
Hebräisch:
וְלֹא־יָכְלָ֣ה עוֹד֮ הַצְּפִינֹו֒ וַתִּֽקַּֽח־לוֹ֙ תֵּ֣בַת גֹּ֔מֶא וַתַּחְמְרָ֥ה בַחֵמָ֖ר וּבַזָּ֑פֶת וַתָּ֤שֶׂם בָּהּ֙ אֶת־הַיֶּ֔לֶד וַתָּ֥שֶׂם בַּסּ֖וּף עַל־שְׂפַ֥ת הַיְאֹֽר׃
Deutsch:
Und sie konnte ihn nicht länger verbergen. Da nahm sie für ihn ein Kästchen aus Schilfrohr und verstrich es mit Asphalt und Pech, und legte das Kind hinein und legte es in das Schilf am Ufer des Nils.

Kommentar: Der Vers beschreibt den Wendepunkt von aktivem Schutz (Verbergen) zu riskantem Aussetzen. Die negative Form וְלֹא־יָכְלָה עוֹד הַצְּפִינֹו (und sie konnte nicht länger ihn verbergen) beginnt mit der Konjunktion וְ (und) mit der Negation לֹא (nicht), dem Perfekt יָכְלָה (sie konnte, sie vermochte) 3.f.sg. von יכל (können, vermögen), dem Adverb עוֹד (noch, weiter, länger) und dem Infinitiv Constructus הַצְּפִינוֹ (ihn zu verbergen) von צפן im Hifil mit Artikel und Suffix 3.m.sg. Die Konstruktion יכל + Infinitiv drückt Fähigkeit oder Möglichkeit aus. Die Negation mit עוֹד betont die zeitliche Grenze: ein Weitermachen ist unmöglich geworden.
Die erste Waw-consecutivum-Form וַתִּקַּח־לוֹ (wattikkach-lo, und sie nahm für ihn) von לקח (nehmen) 3.f.sg. mit der Präposition לְ + Suffix 3.m.sg. (לוֹ, für ihn, ihm) zeigt den Zweck. Das Objekt תֵּבַת גֹּמֶא (ein Kästchen aus Schilfrohr) ist eine Constructus-Verbindung: תֵּבָה (Kasten, Arche) mit גֹּמֶא (Papyrusschilf, Binse). Das Wort תֵּבָה erscheint im Alten Testament nur hier und in der Sintfluterzählung (Gen 6-9 für Noahs Arche), was eine bewusste intertextuelle Verbindung schafft: Beide Male rettet eine תֵּבָה Leben vor dem Wasser.
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַתַּחְמְרָה (wattachmera, und sie verstrich es) von חמר (mit Asphalt bestreichen, verpichen) 3.f.sg. beschreibt das Abdichten. Das Verb ist ein Denominativ von חֵמָר (Asphalt, Bitumen). Die instrumentale Phrase בַחֵמָר וּבַזָּפֶת (mit Asphalt und mit Pech) zeigt doppelte Präposition בְּ (mit, durch) mit חֵמָר (Asphalt, Bitumen) und זֶפֶת (Pech, Harz). Die beiden Materialien waren im Alten Orient standard für Abdichtung von Booten und Körben. Auch Gen 6,14 erwähnt כֹּפֶר (Pech) für Noahs Arche.
Die dritte Waw-consecutivum-Form וַתָּשֶׂם בָּהּ אֶת־הַיֶּלֶד (wattasem bah et-hajjeled, und sie legte in sie das Kind) von שׂים (setzen, legen, stellen) 3.f.sg. mit der Präposition בְּ + Suffix 3.f.sg. (בָּהּ, in ihr, in sie, bezogen auf תֵּבָה) und dem Objekt אֶת־הַיֶּלֶד (das Kind) mit Artikel beschreibt das Hineinlegen. יֶלֶד (Kind, Knabe) ersetzt hier בֵּן aus V. 2.
Die vierte Waw-consecutivum-Form וַתָּשֶׂם בַּסּוּף עַל־שְׂפַת הַיְאֹר (wattasem bassuf al-sefat hajeor, und sie legte in das Schilf an das Ufer des Nils) wiederholt das Verb שׂים mit zwei Ortsangaben: בַּסּוּף (in das Schilf, im Schilf) mit בְּ und סוּף (Schilf, Schilfrohr, Rohr), und עַל־שְׂפַת הַיְאֹר (an das Ufer des Nils) mit עַל (an, auf), der Constructus-Form שְׂפַת (Ufer, Lippe, Rand) von שָׂפָה mit הַיְאֹר (der Nil). יְאֹר (Fluss, speziell der Nil) ist ein ägyptisches Lehnwort im Hebräischen. Das Schilf (סוּף) am Nilufer bot Versteck, aber auch Nähe zum Wasser – ein riskanter Ort.
Die LXX übersetzt וְלֹא־יָכְלָה עוֹד הַצְּפִינֹו mit ἐπεὶ δὲ οὐκ ἠδύναντο αὐτὸ ἔτι κρύπτειν (als sie aber ihn nicht mehr verbergen konnten), wobei die LXX erneut den Plural ἠδύναντο (sie konnten) statt Singular verwendet. וַתִּקַּח־לוֹ תֵּבַת גֹּמֶא wird mit ἔλαβεν αὐτῷ ἡ μήτηρ αὐτοῦ θῖβιν (nahm ihm seine Mutter eine Binsenlade) wiedergegeben, wobei die LXX ἡ μήτηρ αὐτοῦ (seine Mutter) hinzufügt, was im Hebräischen nur implizit ist. θῖβις (Binsenkasten, Papyruskiste) transliteriert תֵּבָה. וַתַּחְמְרָה בַחֵמָר וּבַזָּפֶת erscheint als καὶ κατέχρισεν αὐτὴν ἀσφαλτοπίσσῃ (und sie verstrich sie mit Asphaltpech), wobei ἀσφαλτόπισσα (Asphaltpech) die beiden hebräischen Begriffe zusammenfasst. וַתָּשֶׂם בָּהּ אֶת־הַיֶּלֶד wird mit καὶ ἐνέβαλεν τὸ παιδίον εἰς αὐτήν (und sie legte das Kindlein in sie) übersetzt. וַתָּשֶׂם בַּסּוּף עַל־שְׂפַת הַיְאֹר erscheint als καὶ ἔθηκεν αὐτὴν εἰς τὴν ἕλην παρὰ τὸν ποταμόν (und sie legte sie in den Sumpf am Fluss), wobei ἕλος (Sumpf, Sumpfland) סוּף interpretativ wiedergibt und ποταμός (Fluss) das spezifische יְאֹר generalisiert.
Die Satzstruktur zeigt eine komplexe Sequenz: (1) negativer Zustandssatz (können + nicht + länger + Infinitiv), (2-5) vier koordinierte Waw-consecutivum-Formen, die die Vorbereitung und das Aussetzen beschreiben. Die Verben לקח, חמר, שׂים (zweimal) bilden eine logische Handlungsfolge: Nehmen → Abdichten → Hineinlegen → An den Fluss legen. Die doppelte Ortsangabe bei der letzten Handlung (בַּסּוּף und עַל־שְׂפַת) präzisiert die prekäre Positionierung: im Schilf, aber am Flussufer – versteckt, aber auffindbar.
Der Vers beschreibt einen verzweifelten Akt mütterlicher Liebe: Das Aussetzen ist ein letzter Versuch, das Kind zu retten, indem es dem göttlichen Schutz und menschlichem Zufall überlassen wird. Die תֵּבָה-Typologie verbindet Moses mit Noah als Gerettete durch göttliche Vorsehung.
Exodus 2,4
Hebräisch:
וַתֵּתַצַּ֥ב אֲחֹת֖וֹ מֵרָחֹ֑ק לְדֵעָ֕ה מַה־יֵּעָשֶׂ֖ה לֽוֹ׃
Deutsch:
Und seine Schwester stellte sich von fern hin, um zu erfahren, was mit ihm geschehen würde.

Kommentar: Der Vers führt eine neue Figur ein und beschreibt ihre Beobachterposition. Die Waw-consecutivum-Form וַתֵּתַצַּב (wattettatzav, und sie stellte sich hin) von יצב im Hitpael (sich hinstellen, sich aufstellen, Stellung nehmen) 3.f.sg. beschreibt eine bewusste Positionierung. Das Hitpael von יצב hat reflexive Bedeutung und impliziert eine feste, wachende Haltung. Das Subjekt אֲחֹתוֹ (seine Schwester) mit Suffix 3.m.sg. (bezogen auf das Kind) identifiziert die Figur nur durch ihre Beziehung zum Kind, nicht durch Namen. Aus Ex 15,20 und Num 26,59 wissen wir, dass es sich um Mirjam handelt, aber hier bleibt sie anonym als „die Schwester".
Die adverbiale Phrase מֵרָחֹק (von fern, aus der Ferne) mit der Präposition מִן (von) und רָחֹק (Ferne, Entfernung, Distanz) beschreibt die räumliche Distanz. Die Entfernung war notwendig, um nicht aufzufallen, ermöglichte aber weiterhin Beobachtung.
Der finale Infinitiv Constructus לְדֵעָה (um zu wissen, um zu erfahren) von ידע (wissen, erkennen, erfahren) mit der Präposition לְ drückt den Zweck aus. Die Form zeigt die He-locale-Endung ־ָה, was bei diesem Verb ungewöhnlich ist, aber als stilistische Variante oder dialektale Form verstanden werden kann. Der indirekte Fragesatz מַה־יֵּעָשֶׂה לוֹ (was geschehen würde ihm, was mit ihm geschehen würde) mit dem Fragepronomen מַה (was), dem Niphal Imperfekt יֵּעָשֶׂה (es wird getan, es wird geschehen) 3.m.sg. von עשׂה (tun, machen) und der Präposition לְ mit Suffix 3.m.sg. (לוֹ, ihm, mit ihm) gibt den Inhalt des Wissen-Wollens an. Das Niphal von עשׂה ist passivisch: „was getan werden würde ihm". Das Imperfekt drückt Zukunft oder Potentialität aus.
Die LXX übersetzt וַתֵּתַצַּב אֲחֹתוֹ מֵרָחֹק mit καὶ κατεσκόπευεν ἡ ἀδελφὴ αὐτοῦ μακρόθεν (und seine Schwester beobachtete von fern), wobei κατασκοπεύω (beobachten, ausspähen, auskundschaften) das Hitpael von יצב interpretativ wiedergibt und die Beobachtungsfunktion betont. μακρόθεν (von fern, aus der Ferne) entspricht מֵרָחֹק. לְדֵעָה מַה־יֵּעָשֶׂה לוֹ wird mit μαθεῖν τί τὸ ἀποβησόμενον αὐτῷ (um zu erfahren, was ihm widerfahren würde) wiedergegeben, wobei μανθάνω (lernen, erfahren) ידע wiedergibt und τὸ ἀποβησόμενον (das Widerfahrende, Partizip Futur von ἀποβαίνω) das Niphal Imperfekt יֵּעָשֶׂה mit futurischer Bedeutung interpretiert.
Die Satzstruktur besteht aus einem Hauptsatz (Waw-consecutivum + Subjekt + adverbiale Phrase) mit einem finalen Infinitivsatz (Präposition + Infinitiv + indirekter Fragesatz als Objekt). Der finale Infinitiv zeigt den Zweck der Handlung, der indirekte Fragesatz präzisiert den Inhalt des Wissenwollens. Die Struktur Verb der Positionierung + finale Zweckangabe ist typisch für Beobachtungsszenen.
Der Vers zeigt familiäre Solidarität und Fürsorge: Die Schwester überlässt das Kind nicht einfach dem Schicksal, sondern behält es im Blick. Ihre Position als Beobachterin wird später (V. 7-8) entscheidend für die Rettung. Die narrative Technik erzeugt Spannung: Leser und Schwester warten gemeinsam, was geschehen wird.
Exodus 2,5
Hebräisch:
וַתֵּ֤רֶד בַּת־פַּרְעֹה֙ לִרְחֹ֣ץ עַל־הַיְאֹ֔ר וְנַעֲרֹתֶ֥יהָ הֹלְכֹ֖ת עַל־יַ֣ד הַיְאֹ֑ר וַתֵּ֤רֶא אֶת־הַתֵּבָה֙ בְּת֣וֹךְ הַסּ֔וּף וַתִּשְׁלַ֥ח אֶת־אֲמָתָ֖הּ וַתִּקָּחֶֽהָ׃
Deutsch:
Und die Tochter Par'os kam herab, um am Nil zu baden, während ihre Dienerinnen am Ufer des Nils entlanggingen. Und sie sah das Kästchen mitten im Schilf und sandte ihre Magd hin und ließ es holen.

Kommentar: Der Vers führt die Prinzessin ein und beschreibt die Entdeckung des Kindes. Die Waw-consecutivum-Form וַתֵּרֶד (watteered, und sie kam herab, sie stieg hinab) von ירד (hinabsteigen, hinabgehen) 3.f.sg. beschreibt die Bewegung zum Fluss. Das Subjekt בַּת־פַּרְעֹה (die Tochter Par’os) ist eine Constructus-Verbindung: בַּת (Tochter) mit פַּרְעֹה (Par’o). פַּרְעֹה ist ein Titel (nicht Name), ägyptischen Ursprungs (per-aa, „großes Haus"). Die Prinzessin bleibt namenlos; spätere jüdische Tradition nennt sie Bithja (1 Chr 4,18 in rabbinischer Interpretation).
Der finale Infinitiv Constructus לִרְחֹץ (um zu baden, zu waschen) von רחץ (baden, waschen) mit לְ gibt den Zweck an. Die Präpositionalphrase עַל־הַיְאֹר (am Nil, auf dem Nil, beim Nil) mit עַל (an, auf, bei) lokalisiert die Handlung.
Der Nominalsatz וְנַעֲרֹתֶיהָ הֹלְכֹת עַל־יַד הַיְאֹר (und ihre Dienerinnen gingen entlang am Ufer des Nils) ist parenthetisch und beschreibt die Begleitung. נַעֲרֹתֶיהָ (ihre Dienerinnen, ihre Mädchen) ist Plural von נַעֲרָה (Mädchen, junge Frau, Dienerin) mit Suffix 3.f.sg. הֹלְכֹת (gehend, entlanggehend) ist Partizip Qal f.pl. von הלך, das hier mit präsentischer oder imperfektischer Bedeutung den Hintergrund der Haupthandlung beschreibt. Die Präpositionalphrase עַל־יַד הַיְאֹר (an der Seite des Nils, entlang dem Nil) mit עַל (an, bei) und יַד (Hand, Seite) im Constructus mit הַיְאֹר ist idiomatisch für „entlang, an der Seite von".
Die Waw-consecutivum-Form וַתֵּרֶא (wattere, und sie sah) von ראה (sehen) 3.f.sg. mit dem Objekt אֶת־הַתֵּבָה (das Kästchen, die Arche) mit Artikel nimmt das Objekt aus V. 3 auf. Die Ortsangabe בְּתוֹךְ הַסּוּף (mitten im Schilfrohr, inmitten des Schilfrohrs) mit בְּ (in) und der Constructus-Form תּוֹךְ (Mitte, Inneres) mit הַסּוּף (das Schilf) beschreibt die Position.
Die folgende Waw-consecutivum-Form וַתִּשְׁלַח (wattischlach, und sie sandte) von שׁלח (senden, schicken) 3.f.sg. mit dem Objekt אֶת־אֲמָתָהּ (ihre Magd, ihre Dienerin) – אָמָה (Magd, Sklavin, Dienerin) mit Suffix 3.f.sg. – beschreibt die Reaktion. Das Wort אָמָה kann sowohl „Magd" als auch „Elle" (Maßeinheit) bedeuten, was zu interpretatorischen Diskussionen geführt hat. Einige rabbinische Auslegungen verstehen es als „ihren Arm" (ihre Hand streckte sich wunderbar aus), aber der Kontext legt „Magd" nahe.
Die abschließende Waw-consecutivum-Form וַתִּקָּחֶהָ (wattikkacheha, und sie nahm es, sie holte es) von לקח (nehmen, holen) 3.f.sg. mit Suffix 3.f.sg. (bezogen auf תֵּבָה) komplettiert die Rettungsaktion.
Die LXX übersetzt וַתֵּרֶד בַּת־פַּרְעֹה לִרְחֹץ עַל־הַיְאֹר mit κατέβη δὲ ἡ θυγάτηρ Φαραω λούσασθαι ἐπὶ τὸν ποταμόν (es kam aber die Tochter Par’os herab, um zu baden am Fluss), wobei λούω (baden, waschen) רחץ wiedergibt. וְנַעֲרֹתֶיהָ הֹלְכֹת עַל־יַד הַיְאֹר erscheint als καὶ αἱ ἅβραι αὐτῆς παρεπορεύοντο παρὰ τὸν ποταμόν (und ihre Gefährtinnen gingen entlang am Fluss), wobei ἅβρα (Gefährtin, Begleiterin, ein seltenes Wort) נַעֲרָה wiedergibt und παραπορεύομαι (entlanggehen, vorbeigehen) das Partizip הֹלְכֹת interpretiert. וַתֵּרֶא אֶת־הַתֵּבָה בְּתוֹךְ הַסּוּף wird mit καὶ ἰδοῦσα τὴν θῖβιν ἐν τῷ ἕλει (und als sie die Binsenlade im Sumpf sah) übersetzt, wobei die LXX ein Partizip verwendet. וַתִּשְׁלַח אֶת־אֲמָתָהּ וַתִּקָּחֶהָ erscheint als ἀποστείλασα τὴν ἅβραν ἀνείλατο αὐτήν (sandte sie die Gefährtin und holte sie), wobei ἀναιρέω (heraufnehmen, aufheben, holen) לקח wiedergibt. Die LXX übersetzt אֲמָתָהּ mit ἅβραν (Gefährtin), was die „Magd"-Interpretation stützt.
Die Satzstruktur zeigt eine narrative Sequenz: (1) Bewegung zum Fluss mit Zweckangabe (Waw-consecutivum + finaler Infinitiv), (2) parenthetischer Nominalsatz (Hintergrund: Dienerinnen), (3) Wahrnehmung mit Ortsangabe (Waw-consecutivum + Objekt + Lokalisierung), (4) Reaktion (zwei koordinierte Waw-consecutivum-Formen: Senden + Holen). Die Syntax bewegt sich flüssig von Bewegung über Wahrnehmung zu Handlung.
Der Vers zeigt göttliche Vorsehung: Gerade als die Prinzessin zum Baden kommt, ist das Kästchen sichtbar. Die Ironie ist deutlich: Die Tochter desjenigen, der alle hebräischen Jungen töten ließ, wird zur Retterin eines hebräischen Kindes. Das Baden der Prinzessin am Nil hat möglicherweise rituelle Konnotationen (Reinigungsriten im alten Ägypten).
Exodus 2,6
Hebräisch:
וַתִּפְתַּח֙ וַתִּרְאֵ֣הוּ אֶת־הַיֶּ֔לֶד וְהִנֵּה־נַ֖עַר בֹּכֶ֑ה וַתַּחְמֹ֣ל עָלָ֔יו וַתֹּ֕אמֶר מִיַּלְדֵ֥י הָֽעִבְרִ֖ים זֶֽה׃
Deutsch:
Und sie öffnete es und sah es, das Kind, und siehe, der Junge weinte. Und sie hatte Mitleid mit ihm und sagte: Dies ist eins von den Kindern der Ivrim.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Entdeckung des Kindes und die emotionale Reaktion der Prinzessin. Die erste Waw-consecutivum-Form וַתִּפְתַּח (wattiftach, und sie öffnete) von פתח (öffnen) 3.f.sg. beschreibt das Öffnen des Kästchens. Das Objekt ist implizit (das Kästchen aus V. 5).
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַתִּרְאֵהוּ (wattirʼehu, und sie sah ihn) von ראה (sehen) 3.f.sg. mit Suffix 3.m.sg. wird gefolgt von der akkusativischen Apposition אֶת־הַיֶּלֶד (das Kind) mit Akkusativpartikel und Artikel. Diese doppelte Objektmarkierung (Suffix + אֶת + Nomen) ist eine emphatische oder präzisierende Konstruktion: „sie sah ihn, nämlich das Kind".
Der Ausrufssatz וְהִנֵּה־נַעַר בֹּכֶה (und siehe, ein Junge weinend) mit der Interjektion הִנֵּה (siehe!, da!) mit Maqqef, dem Nomen נַעַר (Junge, Knabe) und dem Partizip Qal m.sg. בֹּכֶה (weinend) von בכה (weinen) bildet einen Nominalsatz und gibt die unmittelbare Wahrnehmung wieder. נַעַר ist etwas älter als יֶלֶד und könnte bedeuten, dass das Kind schon einige Monate alt war (vgl. V. 2: drei Monate). Das Partizip בֹּכֶה beschreibt den Zustand im Moment der Entdeckung.
Die dritte Waw-consecutivum-Form וַתַּחְמֹל עָלָיו (wattachmol ʻalaw, und sie hatte Mitleid mit ihm) von חמל (Mitleid haben, verschonen, schonen) 3.f.sg. mit der Präposition עַל (über, mit) und Suffix 3.m.sg. beschreibt die emotionale Reaktion. Das Verb חמל bezeichnet tiefes Mitgefühl und Erbarmen, oft mit der Konnotation, jemanden vor Unheil zu bewahren.
Die vierte Waw-consecutivum-Form וַתֹּאמֶר (wattomer, und sie sagte) von אמר (sagen, sprechen) 3.f.sg. leitet die direkte Rede ein: מִיַּלְדֵי הָעִבְרִים זֶה (von den Kindern der Hebräer ist dieser). Die Präposition מִן (von, aus) in מִיַּלְדֵי ist partitiv („einer von"), יַלְדֵי (Kinder von, Plural Constructus von יֶלֶד) mit הָעִבְרִים (die Hebräer, m.pl. von עִבְרִי, Hebräer). Das Demonstrativpronomen זֶה (dieser) fungiert als Subjekt des Nominalsatzes. Die Wortstellung (Präpositionalphrase vor Subjekt) ist emphatisch.
Die Identifikation als hebräisches Kind könnte auf verschiedene Indizien beruhen: Beschneidung (Gen 17,12: am achten Tag), die Art des Kästchens, der Ort (wo Hebräer leben), oder einfach logische Schlussfolgerung (wer sonst würde ein Kind aussetzen angesichts von Par’os Befehl?).
Die LXX übersetzt וַתִּפְתַּח וַתִּרְאֵהוּ אֶת־הַיֶּלֶד mit ἀνοίξασα δὲ ὁρᾷ παιδίον κλαῖον ἐν τῇ θίβει (als sie aber öffnete, sieht sie ein weinendes Kindlein in der Binsenlade), wobei die LXX die beiden Verben mit Partizip (ἀνοίξασα, öffnend) + finitem Verb (ὁρᾷ, sie sieht, Präsens) wiedergibt, was als historisches Präsens Dramatik erzeugt. Die LXX fügt ἐν τῇ θίβει (in der Binsenlade) hinzu, was im MT implizit ist. וְהִנֵּה־נַעַר בֹּכֶה wird als κλαῖον (weinend, Partizip) im vorherigen Satz integriert. וַתַּחְמֹל עָלָיו erscheint als καὶ ἐφείσατο αὐτοῦ (und sie verschonte ihn, sie hatte Mitleid mit ihm), wobei φείδομαι (schonen, verschonen, Mitleid haben) חמל wiedergibt. וַתֹּאמֶר מִיַּלְדֵי הָעִבְרִים זֶה wird mit καὶ ἔφη ἡ θυγάτηρ Φαραω Ἀπὸ τῶν παιδίων τῶν Εβραίων τοῦτο (und es sagte die Tochter Par’os: Von den Kindern der Hebräer ist dieses) übersetzt, wobei die LXX das Subjekt explizit macht.
Die Satzstruktur zeigt eine schnelle Sequenz von fünf koordinierten Einheiten: (1) Öffnen, (2) Sehen mit doppelter Objektmarkierung, (3) Ausrufssatz (Wahrnehmung des Weinens), (4) emotionale Reaktion, (5) verbale Identifikation in direkter Rede. Die Syntax bewegt sich von äußerer Handlung (öffnen, sehen) über sinnliche Wahrnehmung (weinen hören) zu innerer Reaktion (Mitleid) und schließlich zu kognitiver Einordnung (Identifikation).
Der Vers ist der emotionale Wendepunkt der Erzählung: Das Weinen des Kindes weckt das Mitleid der Prinzessin und überwindet ethnische und politische Grenzen. Ihre Identifikation des Kindes als hebräisch zeigt, dass sie die Konsequenz kennt (es müsste nach ihres Vaters Befehl getötet werden), aber ihr Mitleid ist stärker. Die Ironie ist intensiv: Sie weiß, dass es gegen das Gesetz ihres Vaters verstößt, aber rettet es trotzdem.
Exodus 2,7
Hebräisch:
וַתֹּ֣אמֶר אֲחֹתוֹ֮ אֶל־בַּת־פַּרְעֹה֒ הַאֵלֵ֗ךְ וְקָרָ֤אתִי לָךְ֙ אִשָּׁ֣ה מֵינֶ֔קֶת מִ֖ן הָעִבְרִיֹּ֑ת וְתֵינִ֥ק לָ֖ךְ אֶת־הַיָּֽלֶד׃
Deutsch:
Und seine Schwester sagte zur Tochter des Par'o: Soll ich hingehen und dir eine stillende Frau von den Ivroth rufen, damit sie dir das Kind stillt?

Kommentar: Der Vers zeigt die entscheidende Intervention der Schwester. Die Waw-consecutivum-Form וַתֹּאמֶר (wattomer, und sie sagte) von אמר 3.f.sg. mit dem Subjekt אֲחֹתוֹ (seine Schwester, mit Suffix 3.m.sg., bezogen auf das Kind) nimmt die Figur aus V. 4 wieder auf. Die Präposition אֶל (zu) mit בַּת־פַּרְעֹה (die Tochter Par’os) gibt die Adressatin an.
Die direkte Rede beginnt mit der interrogativen Form הַאֵלֵךְ (soll ich hingehen? darf ich gehen?) mit der Fragepartikel הַ und dem Imperfekt אֵלֵךְ (ich werde gehen, ich möge gehen) 1.sg. von הלך (gehen). Die Fragepartikel mit Imperfekt 1.sg. drückt höfliches Anbieten oder Bitten um Erlaubnis aus.
Die koordinierte Form וְקָרָאתִי לָךְ (und ich rufe dir, und ich möchte dir rufen) zeigt das Waw mit Perfekt קָרָאתִי (ich rief, ich habe gerufen) 1.sg. von קרא (rufen, nennen) mit der Präposition לְ + Suffix 2.f.sg. (לָךְ, dir, für dich). Die Perfektform nach Imperfekt in koordinierter Rede kann konsekutive oder finale Bedeutung haben (damit ich rufe, sodass ich rufe). Das Objekt אִשָּׁה מֵינֶקֶת (eine stillende Frau, eine Amme) besteht aus אִשָּׁה (Frau) mit dem Partizip Hifil f.sg. מֵינֶקֶת (stillend, säugend) von ינק (saugen, säugen). Das Hifil von ינק bedeutet „säugen, stillen lassen" (kausativ). Die präpositionale Phrase מִן הָעִבְרִיֹּת (von den Hebräerinnen, aus den hebräischen Frauen) mit מִן partitiv und הָעִבְרִיֹּת (die Hebräerinnen, f.pl. von עִבְרִית) spezifiziert die ethnische Herkunft.
Der finale Waw-consecutivum-Form (oder konsekutive Perfekt) וְתֵינִק לָךְ אֶת־הַיָּלֶד (und sie möge dir stillen das Kind, damit sie dir das Kind stille) mit dem Perfekt תֵינִק (sie stillte, sie möge stillen) 3.f.sg. von ינק im Hifil, der Präposition לְ + Suffix 2.f.sg. (לָךְ, dir, für dich) und dem Objekt אֶת־הַיָּלֶד (das Kind) drückt den Zweck oder die beabsichtigte Folge aus.
Die Klugheit der Schwester zeigt sich in mehreren Details: (1) Sie wartet den richtigen Moment ab (nachdem die Prinzessin Mitleid gezeigt hat), (2) sie bietet eine praktische Lösung an (eine Amme wird gebraucht), (3) sie schlägt spezifisch eine hebräische Amme vor (was plausibel ist, da das Kind hebräisch ist), (4) sie formuliert es als höfliches Angebot, nicht als Forderung.
Die LXX übersetzt וַתֹּאמֶר אֲחֹתוֹ אֶל־בַּת־פַּרְעֹה mit καὶ εἶπεν ἡ ἀδελφὴ αὐτοῦ τῇ θυγατρὶ Φαραω (und es sagte seine Schwester zur Tochter Par’os). הַאֵלֵךְ וְקָרָאתִי לָךְ אִשָּׁה מֵינֶקֶת מִן הָעִבְרִיֹּת wird mit Θέλεις καλέσω σοι γυναῖκα τροφεύουσαν ἐκ τῶν Εβραίων (Willst du, dass ich dir eine stillende Frau aus den Hebräerinnen rufe?) wiedergegeben, wobei θέλω (wollen, wünschen) + Konjunktiv die höfliche Frage wiedergibt. τροφεύω (aufziehen, stillen, ernähren) interpretiert ינק im Hifil. וְתֵינִק לָךְ אֶת־הַיָּלֶד erscheint als καὶ θηλάσει σοι τὸ παιδίον (und sie wird dir das Kindlein stillen), wobei θηλάζω (säugen, stillen) verwendet wird und das Futur die konsekutive Bedeutung wiedergibt.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung gefolgt von einem komplexen Angebot in direkter Rede: (1) höfliche Frage (Interrogativpartikel + Imperfekt 1.sg.), (2) spezifizierte Handlung (Waw + Perfekt + Objekt mit Attribut), (3) Zweck oder Folge (Waw + Perfekt 3.f.sg. + Objekt). Die Syntax ist höflich und indirekt, vermeidet direkte Befehle und bietet einen Dienst an.
Der Vers zeigt die mutige und intelligente Initiative Mirjams, die die Situation rettet. Ohne ihr Eingreifen hätte das Kind eine fremde Amme bekommen und wäre von seiner Mutter getrennt worden. Die Frage nach einer hebräischen Amme ist kulturell und praktisch begründet (Ernährung, Sprache, Bräuche), verschleiert aber die wahre Identität der Mutter.
Exodus 2,8
Hebräisch:
וַתֹּֽאמֶר־לָ֥הּ בַּת־פַּרְעֹ֖ה לֵ֑כִי וַתֵּ֨לֶךְ֙ הָֽעַלְמָ֔ה וַתִּקְרָ֖א אֶת־אֵ֥ם הַיָּֽלֶד׃
Deutsch:
Und die Tochter des Par'os sagte zu ihr: Geh! Und das Mädchen ging und rief die Mutter des Kindes.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Zustimmung der Prinzessin und die Ausführung des Plans. Die Waw-consecutivum-Form וַתֹּאמֶר־לָהּ (wattomer-lah, und sie sagte zu ihr) von אמר 3.f.sg. mit der Präposition לְ + Suffix 3.f.sg. (לָהּ, ihr, zu ihr), verbunden durch Maqqef, mit dem Subjekt בַּת־פַּרְעֹה (die Tochter Par’os) zeigt die Antwort.
Die direkte Rede besteht nur aus dem knappen Imperativ לֵכִי (geh! lekhi) von הלך (gehen) 2.f.sg. Die feminine Form לֵכִי (statt maskulin לֵךְ) passt zur weiblichen Adressatin (der Schwester). Die Kürze der Antwort drückt Zustimmung und möglicherweise Dringlichkeit aus.
Die Waw-consecutivum-Form וַתֵּלֶךְ (wattelech, und sie ging) von הלך 3.f.sg. mit dem Subjekt הָעַלְמָה (das Mädchen, die junge Frau) beschreibt die Ausführung. עַלְמָה (junge Frau, Mädchen im heiratsfähigen Alter) ist ein Synonym für נַעֲרָה, betont aber das jugendliche Alter. Der Artikel הָ macht die Figur definit: das bekannte Mädchen (die Schwester).
Die folgende Waw-consecutivum-Form וַתִּקְרָא (wattikra, und sie rief) von קרא (rufen) 3.f.sg. mit dem Objekt אֶת־אֵם הַיָּלֶד (die Mutter des Kindes) – Akkusativpartikel mit der Constructus-Verbindung אֵם (Mutter) mit הַיָּלֶד (das Kind, mit Artikel) – vollendet die Handlung. Die Formulierung „die Mutter des Kindes" (statt „ihre Mutter" oder ein Name) hält die familiäre Beziehung vor der Prinzessin verborgen und lässt sie aus Leserperspektive ironisch erscheinen.
Die LXX übersetzt וַתֹּאמֶר־לָהּ בַּת־פַּרְעֹה לֵכִי mit ἡ δὲ εἶπεν αὐτῇ ἡ θυγάτηρ Φαραω Πορεύου (es sagte aber zu ihr die Tochter Par’os: Geh!), wobei πορεύομαι (gehen, reisen) הלך wiedergibt. וַתֵּלֶךְ הָעַלְמָה erscheint als ἐλθοῦσα δὲ ἡ νεᾶνις (als aber das Mädchen ging), wobei νεᾶνις (junges Mädchen, Jungfrau) עַלְמָה wiedergibt. וַתִּקְרָא אֶת־אֵם הַיָּלֶד wird mit ἐκάλεσεν τὴν μητέρα τοῦ παιδίου (rief sie die Mutter des Kindleins) übersetzt.
Die Satzstruktur ist einfach und linear: (1) Redeeinleitung mit Adressatenangabe, (2) direkter Imperativ (ein Wort), (3) Ausführung (zwei koordinierte Waw-consecutivum-Formen). Die Syntax ist beschleunigt und handlungsorientiert, ohne Verzögerungen oder Details. Die Kürze spiegelt die Effizienz und Dringlichkeit der Handlung wider.
Der Vers zeigt die Ausführung des Plans ohne Hindernisse. Die Prinzessin stimmt sofort zu, die Schwester geht sofort, die Mutter wird sofort gerufen. Die Erzählung betont die reibungslose, fast wunderbare Fügung der Ereignisse. Die ironische Dimension bleibt: Die Prinzessin weiß nicht, dass sie gerade die leibliche Mutter des Kindes holen lässt.
Exodus 2,9
Hebräisch:
וַתֹּ֧אמֶר לָ֣הּ בַּת־פַּרְעֹ֗ה הֵילִ֜יכִי אֶת־הַיֶּ֤לֶד הַזֶּה֙ וְהֵינִקִ֣הוּ לִ֔י וַאֲנִ֖י אֶתֵּ֣ן אֶת־שְׂכָרֵ֑ךְ וַתִּקַּ֧ח הָאִשָּׁ֛ה הַיֶּ֖לֶד וַתְּנִיקֵֽהוּ׃
Deutsch:
Und die Tochter des Par'o sagte zu ihr: Nimm dieses Kind mit und stille es für mich, und ich werde dir deinen Lohn geben. Und die Frau nahm das Kind und stillte es.

Kommentar: Der Vers beschreibt den Vertrag zwischen der Prinzessin und der Mutter (die nicht als solche erkannt wird). Die Waw-consecutivum-Form וַתֹּאמֶר לָהּ בַּת־פַּרְעֹה (und die Tochter Par’os sagte zu ihr) von אמר 3.f.sg. mit לְ + Suffix 3.f.sg. leitet die Anweisung ein.
Die direkte Rede beginnt mit dem Hifil-Imperativ הֵילִיכִי (heylichi, nimm mit! bringe weg!) von הלך im Hifil (weggehen lassen, mitnehmen, wegbringen) 2.f.sg. mit dem Objekt אֶת־הַיֶּלֶד הַזֶּה (dieses Kind) – Akkusativpartikel mit הַיֶּלֶד (das Kind, mit Artikel) und dem Demonstrativpronomen הַזֶּה (dieses). Das Hifil von הלך bedeutet „gehen machen, wegführen, mitnehmen".
Der zweite Imperativ וְהֵינִקִהוּ לִי (wehenikhihu li, und stille es für mich) von ינק im Hifil (stillen, säugen lassen) 2.f.sg. mit Suffix 3.m.sg. (־הוּ, es, ihn) und der Präposition לְ + Suffix 1.sg. (לִי, für mich, mir) präzisiert die Aufgabe. Die Präposition לְ drückt hier den Nutznießer aus (für mich, zu meinem Vorteil).
Die folgende Aussage וַאֲנִי אֶתֵּן אֶת־שְׂכָרֵךְ (und ich werde geben deinen Lohn) mit dem betonten Personalpronomen אֲנִי (ich, 1.sg. betont), dem Imperfekt אֶתֵּן (ich werde geben) 1.sg. von נתן (geben) und dem Objekt אֶת־שְׂכָרֵךְ (deinen Lohn) – Akkusativpartikel mit שָׂכָר (Lohn, Bezahlung) mit Suffix 2.f.sg. – verspricht Entlohnung. Das betonte Pronomen אֲנִי am Anfang unterstreicht die persönliche Verpflichtung der Prinzessin. Das Imperfekt hat hier futurische Bedeutung (Versprechen zukünftiger Handlung).
Die Waw-consecutivum-Form וַתִּקַּח הָאִשָּׁה הַיֶּלֶד (wattikkach ha'ishah hajjeled, und die Frau nahm das Kind) von לקח (nehmen) 3.f.sg. mit dem Subjekt הָאִשָּׁה (die Frau, mit Artikel) und dem Objekt הַיֶּלֶד (das Kind) beschreibt die Annahme. Die Bezeichnung אִשָּׁה (Frau) statt אֵם (Mutter) hält die wahre Identität verschleiert.
Die abschließende Waw-consecutivum-Form וַתְּנִיקֵהוּ (wattenikhehu, und sie stillte es) von ינק im Hifil 3.f.sg. mit Suffix 3.m.sg. vollendet die Handlungssequenz.
Die LXX übersetzt וַתֹּאמֶר לָהּ בַּת־פַּרְעֹה mit εἶπεν δὲ πρὸς αὐτὴν ἡ θυγάτηρ Φαραω (es sagte aber zu ihr die Tochter Par’os). הֵילִיכִי אֶת־הַיֶּלֶד הַזֶּה wird mit Διατήρησόν μοι τὸ παιδίον τοῦτο (Bewahre mir dieses Kindlein) wiedergegeben, wobei διατηρέω (bewahren, erhalten, beschützen) das Hifil von הלך interpretativ wiedergibt – die LXX versteht die Aufgabe als Bewahrung/Pflege, nicht nur als Mitnehmen. וְהֵינִקִהוּ לִי erscheint als καὶ θήλασόν μοι αὐτό (und stille mir es). וַאֲנִי אֶתֵּן אֶת־שְׂכָרֵךְ wird mit ἐγὼ δὲ δώσω σοι τὸν μισθόν (ich aber werde dir den Lohn geben) übersetzt, wobei μισθός (Lohn, Bezahlung) שָׂכָר entspricht. וַתִּקַּח הָאִשָּׁה הַיֶּלֶד וַתְּנִיקֵהוּ erscheint als ἔλαβεν δὲ ἡ γυνὴ τὸ παιδίον καὶ ἐθήλαζεν αὐτό (es nahm aber die Frau das Kindlein und stillte es).
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von direkter Rede mit drei koordinierten Elementen (zwei Imperative + Versprechen im Imperfekt), dann zwei Waw-consecutivum-Formen als Ausführungsbericht. Die Syntax der direkten Rede ist asymmetrisch: zwei Befehle (Hifil-Imperativ + Hifil-Imperativ) gefolgt von einer Zusage (Imperfekt). Die Struktur Befehl → Befehl → Versprechen ist typisch für Vertragsformulierungen.
Der Vers ist reich an Ironie: Die Prinzessin bezahlt die leibliche Mutter dafür, ihr eigenes Kind zu stillen. Was normalerweise kostenlose mütterliche Pflege wäre, wird zum bezahlten Dienst. Die Mutter erhält nicht nur ihr Kind zurück, sondern wird auch noch dafür bezahlt, es aufzuziehen. Die göttliche Vorsehung verkehrt die böse Absicht Par’os ins Gegenteil: Statt dass hebräische Kinder getötet werden, wird eines im Haus Par’os aufgezogen und seine Mutter dafür bezahlt.
Exodus 2,10
Hebräisch:
וַיִגְדַּ֣ל הַיֶּ֗לֶד וַתְּבִאֵ֨הוּ֙ לְבַת־פַּרְעֹ֔ה וַֽיְהִי־לָ֖הּ לְבֵ֑ן וַתִּקְרָ֤א שְׁמוֹ֙ מֹשֶׁ֔ה וַתֹּ֕אמֶר כִּ֥י מִן־הַמַּ֖יִם מְשִׁיתִֽהוּ׃
Deutsch:
Und das Kind wuchs heran, und sie brachte ihn der Tochter des Par'o, und er wurde ihr zum Sohn. Und sie gab ihm den Namen Mosche und sagte: Denn aus dem Wasser habe ich ihn gezogen.

Kommentar: Der Vers beschreibt das Heranwachsen, die Übergabe und die Namensgebung Moses. Die Waw-consecutivum-Form וַיִגְדַּל (wajjigdal, und er wuchs, er wurde groß) von גדל (groß werden, wachsen) 3.m.sg. mit dem Subjekt הַיֶּלֶד (das Kind) markiert einen Zeitsprung. Die Dauer ist unbestimmt, vermutlich mehrere Jahre (bis zum Abstillen, typischerweise 2-3 Jahre im Alten Orient).
Die Waw-consecutivum-Form וַתְּבִאֵהוּ (wattevißehu, und sie brachte ihn) von בוא im Hifil (bringen, hereinbringen) 3.f.sg. mit Suffix 3.m.sg. beschreibt die Übergabe. Das Subjekt ist implizit die Mutter (die Frau aus V. 9). Das indirekte Objekt לְבַת־פַּרְעֹה (zur Tochter Par’os, der Tochter Par’os) mit לְ markiert die Empfängerin.
Die dritte Waw-consecutivum-Form וַיְהִי־לָהּ לְבֵן (wajjehi-lah leven, und er wurde ihr zum Sohn) von היה (sein, werden) 3.m.sg. mit der Präposition לְ + Suffix 3.f.sg. (לָהּ, ihr) und לְבֵן (zu einem Sohn, zum Sohn) beschreibt die Adoption. Die doppelte לְ-Konstruktion (לָהּ לְבֵן) ist typisch für Zustandsveränderung: „er wurde für sie zu einem Sohn". Die rechtliche und soziale Adoption macht Mose zum Prinzen Ägyptens.
Die vierte Waw-consecutivum-Form וַתִּקְרָא שְׁמוֹ מֹשֶׁה (wattikra schemo Moscheh, und sie nannte seinen Namen Mose) von קרא (rufen, nennen) 3.f.sg. mit dem Objekt שְׁמוֹ (sein Name, mit Suffix 3.m.sg.) und dem Namen מֹשֶׁה (Mose) beschreibt die Namensgebung. Die Konstruktion קרא שׁם (einen Namen nennen/rufen) ist die Standard Namensgebungsformel.
Die fünfte Waw-consecutivum-Form וַתֹּאמֶר (wattomer, und sie sagte) leitet die Etymologie ein: כִּי מִן־הַמַּיִם מְשִׁיתִהוּ (denn aus dem Wasser habe ich ihn gezogen). Die kausale Konjunktion כִּי (denn, weil) begründet den Namen. Die präpositionale Phrase מִן־הַמַּיִם (aus dem Wasser) mit מִן (von, aus) und הַמַּיִם (das Wasser, m.dual) steht betont am Anfang. Das Perfekt מְשִׁיתִהוּ (meschittihu, ich zog ihn heraus) 1.sg. von משׁה (herausziehen, ziehen) mit Suffix 3.m.sg. erklärt den Namen.
Die Etymologie ist komplex: מֹשֶׁה (Mosche) klingt hebräisch wie ein Partizip Qal von משׁה (herausziehend, der Herausziehende), was aktiv wäre. Die gegebene Erklärung verwendet aber das Perfekt מְשִׁיתִהוּ (ich zog heraus), was passiv sein sollte: „der Herausgezogene". Die Form מֹשֶׁה könnte auch als Hofal-Partizip verstanden werden (der Herausgezogene), aber die Vokalisierung passt nicht perfekt. Alternativ ist מֹשֶׁה möglicherweise ägyptischen Ursprungs (ms, „Kind, Sohn", wie in Thutmosis, Ramses), was historisch wahrscheinlicher wäre, aber der biblische Text gibt eine hebräische Volksetymologie.
Die LXX übersetzt וַיִגְדַּל הַיֶּלֶד mit ἁδρυνθέντος δὲ τοῦ παιδίου (als aber das Kind herangewachsen war), wobei das Partizip Aorist Passiv ἁδρύνω (heranwachsen, stark werden) verwendet wird. וַתְּבִאֵהוּ לְבַת־פַּרְעֹה erscheint als εἰσήγαγεν αὐτὸν πρὸς τὴν θυγατέρα Φαραω (führte sie ihn zur Tochter Par’os), wobei εἰσάγω (hineinführen, einführen) das Hifil von בוא wiedergibt. וַיְהִי־לָהּ לְבֵן wird mit καὶ ἐγενήθη αὐτῇ εἰς υἱόν (und er wurde ihr zum Sohn) übersetzt. וַתִּקְרָא שְׁמוֹ מֹשֶׁה erscheint als ἐπωνόμασεν δὲ τὸ ὄνομα αὐτοῦ Μωυσῆν (sie nannte aber seinen Namen Moyses). וַתֹּאמֶר כִּי מִן־הַמַּיִם מְשִׁיתִהוּ wird mit λέγουσα Ἐκ τοῦ ὕδατος αὐτὸν ἀνειλόμην (sagend: Aus dem Wasser habe ich ihn herausgenommen) wiedergegeben, wobei ἀναιρέω (herausnehmen, aufheben, retten) משׁה interpretiert.
Die Satzstruktur zeigt fünf koordinierte Waw-consecutivum-Formen, die eine Sequenz beschreiben: (1) Heranwachsen (Zeitsprung), (2) Übergabe, (3) Adoption, (4) Namensgebung, (5) Namensethymologie in direkter Rede. Die Syntax ist linear und chronologisch, markiert aber durch das erste Verb (גדל) einen signifikanten Zeitsprung gegenüber den vorherigen Versen.
Der Vers ist der Höhepunkt der Rettungserzählung: Das Kind, das zum Töten bestimmt war, wird zum Prinzen adoptiert. Die Ironie erreicht ihren Gipfel: Par’os eigene Tochter rettet und adoptiert denjenigen, der später zum Befreier Israels wird. Die Namensgebung durch die Prinzessin (mit hebräischer Etymologie!) ist bemerkenswert und zeigt möglicherweise ihre Identifikation mit der hebräischen Kultur oder ist eine literarische Konstruktion des Erzählers. Der Name Mose (מֹשֶׁה) wird zum Schlüssel seiner Identität: aus dem Wasser gezogen, zwischen zwei Welten (ägyptisch und hebräisch), Mittler zwischen Gott und Volk.
Exodus 2,11
Hebräisch:
וַיְהִ֣י׀ בַּיָּמִ֣ים הָהֵ֗ם וַיִּגְדַּ֤ל מֹשֶׁה֙ וַיֵּצֵ֣א אֶל־אֶחָ֔יו וַיַּ֖רְא בְּסִבְלֹתָ֑ם וַיַּרְא֙ אִ֣ישׁ מִצְרִ֔י מַכֶּ֥ה אִישׁ־עִבְרִ֖י מֵאֶחָֽיו׃
Deutsch:
Und es begab sich in jenen Tagen, als Mosche groß geworden war, da ging er zu seinen Brüdern hinaus und sah ihren Lastarbeiten zu. Und er sah einen Mann, einen Mizri, der dabei war, einen Mann, einen Ivri von seinen Brüdern, zu schlagen.

Kommentar: Der Vers markiert einen neuen Abschnitt und einen weiteren bedeutenden Zeitsprung im Leben Moses. Die narrative Einleitungsformel וַיְהִי בַּיָּמִים הָהֵם (wajjehi bajjamim hahem, und es geschah in jenen Tagen) mit וַיְהִי (und es geschah) und der temporalen Phrase בַּיָּמִים הָהֵם (in jenen Tagen) – בְּ mit יָמִים (Tage, m.pl. von יוֹם) und dem demonstrativen Artikel הָהֵם (jene) – ist eine typische Übergangsformel, die einen unbestimmten Zeitraum bezeichnet. Mose ist nun erwachsen.
Die erste Haupthandlung וַיִּגְדַּל מֹשֶׁה (wajjigdal Moscheh, und Mose wurde groß/erwachsen) von גדל (groß werden, erwachsen werden) 3.m.sg. mit dem expliziten Subjekt מֹשֶׁה (Mose) beschreibt das Erwachsenwerden. Das Verb גדל erschien bereits in V. 10 für das Heranwachsen des Kindes; hier markiert es die Vollendung zum Erwachsenen.
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַיֵּצֵא אֶל־אֶחָיו (wajjetze el-echaw, und er ging hinaus zu seinen Brüdern) von יצא (hinausgehen, ausgehen) 3.m.sg. mit der Richtungspräposition אֶל (zu, nach) und אֶחָיו (seine Brüder, m.pl. von אָח mit Suffix 3.m.sg.) beschreibt eine bewusste Bewegung. אֶחָיו (seine Brüder) bezeichnet hier nicht leibliche Geschwister, sondern Stammesgenossen, Volksgenossen – die Hebräer. Das Possessivsuffix zeigt Moses Identifikation mit seinem Volk trotz seiner ägyptischen Erziehung.
Die dritte Waw-consecutivum-Form וַיַּרְא בְּסִבְלֹתָם (wajjar besivelotam, und er sah ihre Lasten/Zwangsarbeiten) von ראה (sehen) 3.m.sg. mit der Präposition בְּ (in, bei, an) und סִבְלֹתָם (ihre Lasten, ihre Zwangsarbeiten) – Plural von סֵבֶל (Last, Bürde, Zwangsarbeit) mit Suffix 3.m.pl. – beschreibt die Wahrnehmung. Die Präposition בְּ mit ראה kann „ansehen, betrachten, beobachten" bedeuten. סֵבֶל bezeichnet harte körperliche Arbeit, Fronarbeit, besonders die Zwangsarbeit der Israeliten in Ägypten (vgl. Ex 1,11; 5,4-5; 6,6-7).
Die vierte Waw-consecutivum-Form וַיַּרְא (wajjar, und er sah) wiederholt das Verb ראה und leitet eine spezifische Beobachtung ein. Das Objekt ist komplex strukturiert: אִישׁ מִצְרִי מַכֶּה אִישׁ־עִבְרִי מֵאֶחָיו (ein Mann, ein Ägypter, schlagend einen Mann, einen Hebräer, von seinen Brüdern). Die erste Phrase אִישׁ מִצְרִי (ein Mann, ein Ägypter) besteht aus אִישׁ (Mann) mit dem Gentilizium מִצְרִי (Ägypter, m.sg. von מִצְרַיִם, Ägypten) als Apposition. Das Partizip Hifil מַכֶּה (schlagend, dabei zu schlagen) m.sg. von נכה (schlagen) beschreibt die Handlung im Prozess. Das Objekt אִישׁ־עִבְרִי (ein Mann, ein Hebräer), verbunden durch Maqqef, zeigt אִישׁ mit עִבְרִי (Hebräer, m.sg.) als Apposition. Die abschließende präpositionale Phrase מֵאֶחָיו (von seinen Brüdern) mit מִן partitiv und אֶחָיו (seine Brüder, mit Suffix 3.m.sg., bezogen auf Mose) spezifiziert die ethnische Zugehörigkeit des Opfers zu Moses Volk.
Die LXX übersetzt וַיְהִי בַּיָּמִים הָהֵם mit Ἐγένετο δὲ ἐν ταῖς ἡμέραις ταῖς πολλαῖς ἐκείναις (es geschah aber in jenen vielen Tagen), wobei die LXX πολλαῖς (vielen) hinzufügt, was im MT nicht steht, aber die Dauer betont. וַיִּגְדַּל מֹשֶׁה erscheint als μέγας γενόμενος Μωυσῆς (als Moyses groß/erwachsen geworden war), wobei das Partizip Aorist den Zustand beschreibt. וַיֵּצֵא אֶל־אֶחָיו wird mit ἐξήλθεν πρὸς τοὺς ἀδελφοὺς αὐτοῦ τοὺς υἱοὺς Ισραηλ (ging er hinaus zu seinen Brüdern, den Söhnen Israels) wiedergegeben, wobei die LXX τοὺς υἱοὺς Ισραηλ (die Söhne Israels) hinzufügt als erklärende Apposition. וַיַּרְא בְּסִבְלֹתָם erscheint als κατανοήσας δὲ τὸν πόνον αὐτῶν (als er ihre Mühsal wahrnahm), wobei κατανοέω (bemerken, wahrnehmen, betrachten) und πόνος (Mühsal, Arbeit, Schmerz) verwendet werden. וַיַּרְא אִישׁ מִצְרִי מַכֶּה אִישׁ־עִבְרִי מֵאֶחָיו wird mit ὁρᾷ ἄνθρωπον Αἰγύπτιον τύπτοντα τινὰ Εβραῖον τῶν ἑαυτοῦ ἀδελφῶν τῶν υἱῶν Ισραηλ (sieht er einen ägyptischen Menschen, der einen gewissen Hebräer von seinen eigenen Brüdern, den Söhnen Israels, schlug) übersetzt, wobei ὁράω im Präsens historicum Dramatik erzeugt, τύπτω (schlagen) נכה wiedergibt, und die LXX erneut τῶν υἱῶν Ισραηλ hinzufügt.
Die Satzstruktur zeigt einen temporalen Rahmen (וַיְהִי + Zeitangabe) gefolgt von vier koordinierten Waw-consecutivum-Formen: (1) Erwachsenwerden, (2) Hinausgehen zu den Brüdern, (3) Beobachtung der Zwangsarbeit, (4) spezifische Beobachtung eines Gewaltaktes. Die Syntax bewegt sich von allgemein (erwachsen werden, hinausgehen) über mittelspezifisch (Zwangsarbeit beobachten) zu hochspezifisch (konkreten Gewaltakt sehen). Die Wiederholung von וַיַּרְא (und er sah) in V. 11c und 11d schafft Emphase: erst allgemeines Sehen (die Situation), dann spezifisches Sehen (der konkrete Übergriff).
Der Vers markiert Moses erste bewusste Begegnung mit dem Leid seines Volkes. Seine Bewegung „zu seinen Brüdern" zeigt ethnische Solidarität trotz seiner privilegierten Position als Prinz. Die doppelte Verwendung von אֶחָיו (seine Brüder) in V. 11b und 11d rahmt die Episode und betont Moses Identifikation. Das Sehen (ראה) ist nicht passiv, sondern aktiv-engagiert, wie die folgende Handlung (V. 12) zeigen wird. Die Szene etabliert den Konflikt zwischen ägyptischer Macht und hebräischem Leiden, der Moses Leben bestimmen wird.
Exodus 2,12
Hebräisch:
וַיִּ֤פֶן כֹּה֙ וָכֹ֔ה וַיַּ֖רְא כִּ֣י אֵ֣ין אִ֑ישׁ וַיַּךְ֙ אֶת־הַמִּצְרִ֔י וַֽיִּטְמְנֵ֖הוּ בַּחֽוֹל׃
Deutsch:
Und er wandte sich hierhin und dorthin, und als er sah, dass niemand da war, erschlug er den Mizri und verscharrte ihn im Sand.

Kommentar: Der Vers beschreibt Moses impulsive Reaktion auf die Gewalt. Die erste Waw-consecutivum-Form וַיִּפֶן (wajjifen, und er wandte sich) von פנה (sich wenden, sich umwenden) 3.m.sg. beschreibt Moses vorsichtige Umschau. Die adverbiale Phrase כֹּה וָכֹה (hierhin und dorthin, so und so) mit כֹּה (so, hier) zweimal, koordiniert durch וְ, drückt die Richtungen aus. Die Verdoppelung betont die Gründlichkeit: er schaute in alle Richtungen. כֹּה ist ein deiktisches Adverb, das normalerweise „so, auf diese Weise" bedeutet, hier aber mit פנה lokale Bedeutung erhält („hierhin").
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַיַּרְא (wajjar, und er sah) von ראה (sehen) 3.m.sg. mit dem כִּי-Satz כִּי אֵין אִישׁ (dass niemand da war, dass kein Mensch war) als Objekt beschreibt die Feststellung. כִּי fungiert als Objektkonjunktion (dass). אֵין (es gibt nicht, nicht vorhanden) ist die negative Existenzpartikel mit אִישׁ (Mann, Mensch, jemand) als Subjekt. Die Formulierung אֵין אִישׁ bedeutet idiomatisch „niemand ist da".
Die dritte Waw-consecutivum-Form וַיַּךְ אֶת־הַמִּצְרִי (wajjach et-hammitzri, und er erschlug den Ägypter) von נכה im Hifil (schlagen, erschlagen, töten) 3.m.sg. mit dem Objekt אֶת־הַמִּצְרִי (den Ägypter) – Akkusativpartikel mit הַמִּצְרִי (der Ägypter, m.sg. mit Artikel, definit aus V. 11) – beschreibt die Tötung. Das Hifil von נכה kann sowohl „schlagen" als auch „töten" bedeuten; der Kontext (er verscharrt ihn) macht klar, dass es tödlich war.
Die vierte Waw-consecutivum-Form וַיִּטְמְנֵהוּ בַּחוֹל (wajjitmenehu bachol, und er verscharrte ihn im Sand) von טמן (verbergen, verscharren, verstecken) 3.m.sg. im Qal mit Suffix 3.m.sg. und der präpositionalen Phrase בַּחוֹל (im Sand) – בְּ mit חוֹל (Sand) – beschreibt das Verbergen der Leiche. Die Wahl von חוֹל (Sand) als Ort ist geographisch passend (Ägypten, Wüstenrand) und praktisch (schnelles Vergraben möglich).
Die LXX übersetzt וַיִּפֶן כֹּה וָכֹה mit περιβλεψάμενος ὧδε καὶ ὧδε (nachdem er hierhin und dorthin umhergeblickt hatte), wobei περιβλέπω (sich umschauen, umherblicken) das Umschauen betont und ὧδε (hierhin, hierher) כֹּה wiedergibt. וַיַּרְא כִּי אֵין אִישׁ erscheint als οὐχ ὁρᾷ οὐδένα (sieht er niemanden), wobei die LXX die Konstruktion vereinfacht und οὐδείς (niemand) אֵין אִישׁ wiedergibt. וַיַּךְ אֶת־הַמִּצְרִי wird mit πατάξας τὸν Αἰγύπτιον (nachdem er den Ägypter geschlagen hatte) übersetzt, wobei πατάσσω (schlagen, töten) verwendet wird. וַיִּטְמְנֵהוּ בַּחוֹל erscheint als ἔκρυψεν αὐτὸν ἐν τῇ ἄμμῳ (verbarg er ihn im Sand), wobei κρύπτω (verbergen) טמן wiedergibt und ἄμμος (Sand) חוֹל entspricht.
Die Satzstruktur zeigt vier schnell aufeinander folgende Waw-consecutivum-Formen: (1) Umschauen, (2) Feststellen (mit כִּי-Objektsatz), (3) Schlagen/Töten, (4) Verscharren. Die Syntax ist beschleunigt und handlungsorientiert, ohne psychologische Reflexion oder moralische Bewertung. Die asyndetische Verbindung nur durch Waw-consecutivum erzeugt narrative Dringlichkeit und Impulsivität.
Der Vers zeigt Moses spontane Solidarität mit seinem unterdrückten Volk, aber auch seine Gewaltbereitschaft und mangelnde Vorsicht (obwohl er sich umschaut, wird die Tat bekannt, V. 14). Die Tötung des Ägypters ist moralisch ambivalent: einerseits Verteidigung eines Unterdrückten, andererseits Mord ohne rechtliches Verfahren. Spätere jüdische und christliche Auslegungen interpretieren die Episode unterschiedlich (als gerechter Eifer, als voreiliger Akt, als notwendige Befreiungstat). Der Text selbst urteilt nicht explizit, aber die Folgen (Flucht, Exil) zeigen, dass die Handlung problematisch war. Die Wendung אֵין אִישׁ (niemand war da) ist tragisch ironisch: Mose meinte, er sei unbeobachtet, aber V. 13-14 zeigen, dass Zeugen vorhanden waren.
Exodus 2,13
Hebräisch:
וַיֵּצֵא֙ בַּיּ֣וֹם הַשֵּׁנִ֔י וְהִנֵּ֛ה שְׁנֵֽי־אֲנָשִׁ֥ים עִבְרִ֖ים נִצִּ֑ים וַיֹּ֨אמֶר֙ לָֽרָשָׁ֔ע לָ֥מָּה תַכֶּ֖ה רֵעֶֽךָ׃
Deutsch:
Und er ging am zweiten Tag hinaus, und siehe, zwei Männer, Ivrim, stritten miteinander. Da sagte er zu dem Schuldigen: Warum schlägst du deinen Nächsten?

Kommentar: Der Vers beschreibt Moses zweiten Ausgang und seine Konfrontation mit innerisraelitischem Konflikt. Die Waw-consecutivum-Form וַיֵּצֵא (wajjetze, und er ging hinaus) von יצא (hinausgehen) 3.m.sg. entspricht V. 11 und zeigt Moses fortgesetzte Anteilnahme. Die temporale Angabe בַּיּוֹם הַשֵּׁנִי (am zweiten Tag, am nächsten Tag) mit בְּ, יוֹם (Tag) und dem Ordinaladjektiv הַשֵּׁנִי (der zweite, m.sg.) markiert die zeitliche Abfolge: der Tag nach der Tötung des Ägypters.
Der Ausrufssatz וְהִנֵּה שְׁנֵי־אֲנָשִׁים עִבְרִים נִצִּים (und siehe, zwei Männer, Hebräer, streitend) mit der Interjektion הִנֵּה (siehe!) gibt die unmittelbare Wahrnehmung wieder. Das Subjekt שְׁנֵי־אֲנָשִׁים (zwei Männer) mit der Dualform שְׁנֵי (zwei, Constructus von שְׁנַיִם) verbunden durch Maqqef mit אֲנָשִׁים (Männer, m.pl.) wird spezifiziert durch עִבְרִים (Hebräer, m.pl.) als Apposition. Das Partizip Nifal נִצִּים (streitend, kämpfend) m.pl. von נצה (streiten, kämpfen, zanken) beschreibt den Zustand. Das Nifal von נצה hat reziproke Bedeutung: sie stritten miteinander.
Die Waw-consecutivum-Form וַיֹּאמֶר לָרָשָׁע (wajjomer larascha, und er sagte zu dem Schuldigen/Übeltäter) von אמר (sagen) 3.m.sg. mit der Präposition לְ und רָשָׁע (der Schuldige, der Übeltäter, der Gottlose) – Partizip oder Adjektiv von רשׁע (schuldig sein, gottlos sein) mit Artikel – identifiziert den Adressaten. רָשָׁע ist ein moralisch gewichtiger Begriff und zeigt, dass Mose den Aggressor identifiziert hat (vermutlich war einer am Schlagen, der andere am Verteidigen).
Die direkte Rede לָמָּה תַכֶּה רֵעֶךָ (warum schlägst du deinen Nächsten?) besteht aus dem Fragepronomen לָמָּה (warum? weshalb?), dem Imperfekt תַכֶּה (du schlägst) 2.m.sg. von נכה im Hifil (schlagen) und dem Objekt רֵעֶךָ (deinen Nächsten, deinen Genossen) – רֵעַ (Nächster, Genosse, Freund) mit Suffix 2.m.sg. Die Verwendung von רֵעַ (Nächster) statt אָח (Bruder) betont die soziale Verpflichtung gegenseitiger Solidarität unter Volksgenossen.
Die LXX übersetzt וַיֵּצֵא בַּיּוֹם הַשֵּׁנִי mit ἐξελθὼν δὲ τῇ ἡμέρᾳ τῇ δευτέρᾳ (als er aber am zweiten Tag hinausging), wobei das Partizip Aorist ἐξέρχομαι verwendet wird. וְהִנֵּה שְׁנֵי־אֲנָשִׁים עִבְרִים נִצִּים erscheint als ὁρᾷ δύο ἄνδρας Εβραίους διαπληκτιζομένους (sieht er zwei hebräische Männer, die miteinander streiten), wobei die LXX ὁρᾷ (er sieht) hinzufügt (was im MT implizit ist) und διαπληκτίζομαι (sich streiten, zanken, Partizip Präsens Medium/Passiv) das Nifal נִצִּים wiedergibt. וַיֹּאמֶר לָרָשָׁע wird mit καὶ λέγει τῷ ἀδικοῦντι (und er sagt zu dem Unrecht Tuenden) übersetzt, wobei ἀδικέω (Unrecht tun, freveln, Partizip Präsens) רָשָׁע interpretiert. לָמָּה תַכֶּה רֵעֶךָ erscheint als Διὰ τί σὺ τύπτεις τὸν πλησίον (Warum schlägst du den Nächsten?), wobei πλησίον (Nächster) רֵעַ wiedergibt.
Die Satzstruktur zeigt: (1) Bewegung mit Zeitangabe (Waw-consecutivum + temporale Phrase), (2) Wahrnehmung als Ausrufssatz (Interjektion + Nominalsatz mit Partizip), (3) Reaktion und Ansprache (Waw-consecutivum + Adressatenangabe + direkte Rede als rhetorische Frage). Die Syntax bewegt sich schnell von Wahrnehmung zu verbaler Intervention.
Der Vers zeigt Moses Versuch, als Schlichter zwischen Volksgenossen zu fungieren – eine Rolle, die er später als Führer und Richter Israels einnehmen wird (Ex 18). Die Ironie ist offensichtlich: Nachdem er am Vortag einen Ägypter erschlagen hat, tadelt er nun einen Hebräer für Gewalt gegen einen anderen Hebräer. Die Parallelität ist bewusst konstruiert: In V. 11-12 sieht Mose einen Ägypter, der einen Hebräer schlägt, und tötet den Ägypter; in V. 13 sieht er einen Hebräer, der einen anderen Hebräer schlägt, und tadelt ihn verbal. Die unterschiedliche Reaktion (Töten vs. Tadeln) reflektiert die ethnische Grenze, aber auch Moses noch unreife Führungsqualität. Die Verwendung von רֵעַ (Nächster) statt אָח (Bruder) ist signifikant und betont die soziale Verpflichtung unter Volksgenossen.
Exodus 2,14
Hebräisch:
וַ֠יֹּאמֶר מִ֣י שָֽׂמְךָ֞ לְאִ֨ישׁ שַׂ֤ר וְשֹׁפֵט֙ עָלֵ֔ינוּ הַלְהָרְגֵ֨נִי֙ אַתָּ֣ה אֹמֵ֔ר כַּאֲשֶׁ֥ר הָרַ֖גְתָּ אֶת־הַמִּצְרִ֑י וַיִּירָ֤א מֹשֶׁה֙ וַיֹּאמַ֔ר אָכֵ֖ן נוֹדַ֥ע הַדָּבָֽר׃
Deutsch:
Der aber sagte: Wer hat dich zum Aufseher und Richter über uns gesetzt? Gedenkst du etwa, mich zu töten, wie du den Mizri getötet hast? Da fürchtete sich Mosche und sagte: Fürwahr, die Sache ist bekannt geworden.

Kommentar: Der Vers zeigt die aggressive Zurückweisung von Moses Autorität und die Enthüllung seiner Tat. Die Waw-consecutivum-Form וַיֹּאמֶר (wajjomer, und er sagte) von אמר 3.m.sg. leitet die Antwort des Schuldigen ein. Das Subjekt ist implizit aus V. 13 (der רָשָׁע, der Schuldige).
Die direkte Rede beginnt mit der rhetorischen Frage מִי שָׂמְךָ לְאִישׁ שַׂר וְשֹׁפֵט עָלֵינוּ (wer hat dich zum Mann, Anführer und Richter über uns gesetzt?). Das Fragepronomen מִי (wer?) mit dem Perfekt שָׂמְךָ (er setzte dich, er machte dich) 3.m.sg. von שׂים (setzen, machen, bestellen) mit Suffix 2.m.sg. bildet die Frage. Die präpositionale Phrase לְאִישׁ שַׂר וְשֹׁפֵט (zu einem Mann, Anführer und Richter) mit לְ (zu, als), אִישׁ (Mann), שַׂר (Fürst, Anführer, Oberster) und שֹׁפֵט (Richter, Richter) – koordiniert durch וְ – spezifiziert die Rolle. Die dreifache Bezeichnung (אִישׁ שַׂר וְשֹׁפֵט) ist emphatisch: Mann [von Autorität], Anführer und Richter. Die Präposition עָלֵינוּ (über uns) mit עַל und Suffix 1.pl. zeigt die beanspruchte Jurisdiktion.
Die zweite rhetorische Frage הַלְהָרְגֵנִי אַתָּה אֹמֵר כַּאֲשֶׁר הָרַגְתָּ אֶת־הַמִּצְרִי (gedenkst du etwa, mich zu töten, wie du den Ägypter getötet hast?) beginnt mit der Fragepartikel הַ (ob? etwa?), dem Infinitiv Constructus לְהָרְגֵנִי (mich zu töten) von הרג (töten) mit לְ und Suffix 1.sg., dem betonten Pronomen אַתָּה (du, 2.m.sg.) und dem Partizip אֹמֵר (sagend, denkend, vorhaben) von אמר. Die Konstruktion הַ + Infinitiv + Partizip von אמר drückt Absicht oder Vorhaben aus („gedenkst du? hast du vor?"). Der Vergleichssatz כַּאֲשֶׁר הָרַגְתָּ אֶת־הַמִּצְרִי (wie du getötet hast den Ägypter) mit כַּאֲשֶׁר (wie, so wie), dem Perfekt הָרַגְתָּ (du hast getötet, du tötetest) 2.m.sg. von הרג und dem Objekt אֶת־הַמִּצְרִי (den Ägypter) enthüllt Moses Geheimnis.
Die Waw-consecutivum-Form וַיִּירָא מֹשֶׁה (wajjira Moscheh, und Mose fürchtete sich) von ירא (fürchten, sich fürchten) 3.m.sg. mit dem expliziten Subjekt מֹשֶׁה beschreibt Moses emotionale Reaktion. Die folgende Waw-consecutivum-Form וַיֹּאמַר (wajjomar, und er sagte) leitet Moses inneren Monolog ein: אָכֵן נוֹדַע הַדָּבָר (fürwahr, bekannt ist die Sache). Das Adverb אָכֵן (fürwahr, gewiss, tatsächlich) bekräftigt. Das Nifal Perfekt נוֹדַע (es wurde bekannt, es ist bekannt geworden) 3.m.sg. von ידע (wissen, kennen) ist passivisch. Das Subjekt הַדָּבָר (die Sache, die Angelegenheit) mit Artikel bezieht sich auf die Tötung des Ägypters.
Die LXX übersetzt וַיֹּאמֶר mit ὁ δὲ εἶπεν (der aber sagte). מִי שָׂמְךָ לְאִישׁ שַׂר וְשֹׁפֵט עָלֵינוּ erscheint als Τίς σε κατέστησεν ἄρχοντα καὶ δικαστὴν ἐφ' ἡμῶν (Wer hat dich als Anführer und Richter über uns eingesetzt?), wobei καθίστημι (einsetzen, bestellen) שׂים wiedergibt, ἄρχων (Anführer, Herrscher) שַׂר entspricht und δικαστής (Richter) שֹׁפֵט wiedergibt. Die LXX lässt אִישׁ weg. הַלְהָרְגֵנִי אַתָּה אֹמֵר wird mit μὴ ἀνελεῖν με σὺ θέλεις (etwa willst du mich töten?) übersetzt, wobei ἀναιρέω (töten, beseitigen) verwendet wird und θέλω (wollen) die Absicht ausdrückt. כַּאֲשֶׁר הָרַגְתָּ אֶת־הַמִּצְרִי erscheint als ὃν τρόπον ἀνεῖλες ἐχθὲς τὸν Αἰγύπτιον (wie du gestern den Ägypter getötet hast), wobei die LXX ἐχθές (gestern) hinzufügt, was im MT nicht steht. וַיִּירָא מֹשֶׁה wird mit ἐφοβήθη δὲ Μωυσῆς (es fürchtete sich aber Moyses) wiedergegeben. וַיֹּאמַר אָכֵן נוֹדַע הַדָּבָר erscheint als καὶ εἶπεν Εἰ οὕτως ἐμφανὲς γέγονεν τὸ ῥῆμα τοῦτο (und er sagte: Wenn auf diese Weise offenbar geworden ist diese Sache), wobei ἐμφανής (offenbar, sichtbar) נוֹדַע interpretiert.
Die Satzstruktur zeigt: (1) Redeeinleitung, (2) direkte Rede mit zwei rhetorischen Fragen (erste: autoritätsverweigernd, zweite: anklagend mit Vergleichssatz), (3) Moses Reaktion (Furcht), (4) Moses Erkenntnis in direkter Rede (Adverb + passivisches Perfekt + Subjekt). Die Syntax der direkten Rede des Schuldigen ist aggressiv und herausfordernd mit zwei aufeinanderfolgenden rhetorischen Fragen, die Moses Autorität untergraben und seine verborgene Tat enthüllen.
Der Vers ist der Wendepunkt in Moses ägyptischer Phase: Seine gut gemeinte Intervention wird zurückgewiesen, seine Autorität wird bestritten, seine Gewalttat wird öffentlich. Die doppelte rhetorische Frage ist vernichtend: „Wer hat dich eingesetzt?" negiert jede Legitimation, „Willst du mich auch töten?" stellt ihn als Mörder dar. Die Parallele zu Apg 7,27-28 (Stephanus' Predigt) zeigt die bleibende Bedeutung dieser Szene. Moses Erkenntnis אָכֵן נוֹדַע הַדָּבָר (fürwahr, bekannt ist die Sache) ist tragisch: Der Mann, der dachte, ungesehen zu handeln (V. 12: אֵין אִישׁ), erkennt, dass Zeugen vorhanden waren. Die Ablehnung durch sein eigenes Volk vorwegnimmt spätere Rebellionen (Ex 5,21; 14,11-12; 16,2-3; 17,2-3).
Exodus 2,15
Hebräisch:
וַיִּשְׁמַ֤ע פַּרְעֹה֙ אֶת־הַדָּבָ֣ר הַזֶּ֔ה וַיְבַקֵּ֖שׁ לַהֲרֹ֣ג אֶת־מֹשֶׁ֑ה וַיִּבְרַ֤ח מֹשֶׁה֙ מִפְּנֵ֣י פַרְעֹ֔ה וַיֵּ֥שֶׁב בְּאֶֽרֶץ־מִדְיָ֖ן וַיֵּ֥שֶׁב עַֽל־הַבְּאֵֽר׃
Deutsch:
Und der Par'o hörte von dieser Sache und suchte, Mosche zu töten. Und Mosche floh vor dem Par'o und hielt sich im Land Midjan auf. Und er setzte sich an einen Brunnen.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Konsequenzen von Moses Enthüllung und seinen Beginn des Exils. Die Waw-consecutivum-Form וַיִּשְׁמַע פַּרְעֹה (wajjischma far'oh, und Par’o hörte) von שׁמע (hören) 3.m.sg. mit dem expliziten Subjekt פַּרְעֹה (Par’o) zeigt, dass die Nachricht die höchste Ebene erreicht hat. Das Objekt אֶת־הַדָּבָר הַזֶּה (diese Sache, diese Angelegenheit) mit Akkusativpartikel, הַדָּבָר (die Sache, die Angelegenheit) mit Artikel und dem Demonstrativpronomen הַזֶּה (diese, dieser) nimmt הַדָּבָר aus V. 14 auf.
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַיְבַקֵּשׁ לַהֲרֹג אֶת־מֹשֶׁה (wajvakkesh laharog et-Moscheh, und er suchte zu töten Mose) von בקשׁ im Piel (suchen, trachten, streben) 3.m.sg. mit dem Infinitiv Constructus לַהֲרֹג (zu töten) von הרג mit לְ und dem Objekt אֶת־מֹשֶׁה (Mose) beschreibt Par’os Absicht. Die Konstruktion בקשׁ + Infinitiv drückt Absicht, Streben oder Versuch aus.
Die dritte Waw-consecutivum-Form וַיִּבְרַח מֹשֶׁה מִפְּנֵי פַרְעֹה (wajjivrach Moscheh mippene far'oh, und Mose floh vor Par’o) von ברח (fliehen, fliehen) 3.m.sg. mit dem expliziten Subjekt מֹשֶׁה und der präpositionalen Phrase מִפְּנֵי פַרְעֹה (vor Par’o, vor dem Angesicht Par’os) – מִן + פָּנֶה (Angesicht) im Constructus mit פַּרְעֹה – beschreibt Moses Flucht. ברח impliziert schnelle, notwendige Flucht vor Gefahr.
Die vierte Waw-consecutivum-Form וַיֵּשֶׁב בְּאֶרֶץ־מִדְיָן (wajjeschev be'eretz-Midjan, und er ließ sich nieder im Land Midian) von ישׁב (sitzen, wohnen, sich niederlassen) 3.m.sg. mit der präpositionalen Phrase בְּאֶרֶץ־מִדְיָן (im Land Midian) – בְּ mit der Constructus-Verbindung אֶרֶץ (Land) mit מִדְיָן (Midian) – beschreibt das Exilziel. מִדְיָן (Midian) bezeichnet ein Gebiet östlich des Golfs von Aqaba, bewohnt von midianitischen Stämmen (Nachkommen Abrahams durch Ketura, Gen 25,2). Die genaue Lage ist umstritten, aber generell im nordwestlichen Arabien.
Die fünfte Waw-consecutivum-Form וַיֵּשֶׁב עַל־הַבְּאֵר (wajjeschev al-habber, und er setzte sich an den Brunnen) von ישׁב (sitzen, sich setzen) 3.m.sg. mit der präpositionalen Phrase עַל־הַבְּאֵר (an/bei dem Brunnen) – עַל (an, bei, auf) mit בְּאֵר (Brunnen, Quelle, f.sg.) mit Artikel – bereitet die folgende Brunnenszene vor. Das Verb ישׁב erscheint zweimal mit unterschiedlichen Bedeutungen: erst „sich niederlassen, wohnen" (in Midian), dann „sich setzen" (am Brunnen). Brunnen waren zentrale Treffpunkte in nomadischen und halbnomadischen Gesellschaften.
Die LXX übersetzt וַיִּשְׁמַע פַּרְעֹה אֶת־הַדָּבָר הַזֶּה mit ἤκουσεν δὲ Φαραω τὸ ῥῆμα τοῦτο (es hörte aber Par’o diese Sache). וַיְבַקֵּשׁ לַהֲרֹג אֶת־מֹשֶׁה wird mit καὶ ἐζήτει ἀνελεῖν Μωυσῆν (und er suchte Moyses zu töten) wiedergegeben, wobei ζητέω (suchen) בקשׁ entspricht. וַיִּבְרַח מֹשֶׁה מִפְּנֵי פַרְעֹה erscheint als ἀνεχώρησεν δὲ Μωυσῆς ἀπὸ προσώπου Φαραω (es wich aber Moyses vom Angesicht Par’os), wobei ἀναχωρέω (zurückweichen, sich zurückziehen) ברח abschwächt. וַיֵּשֶׁב בְּאֶרֶץ־מִדְיָן wird mit καὶ ᾤκησεν ἐν γῇ Μαδιαμ (und er wohnte im Land Madiam) übersetzt, wobei οἰκέω (wohnen, bewohnen) ישׁב wiedergibt. וַיֵּשֶׁב עַל־הַבְּאֵר erscheint als ἐλθὼν δὲ εἰς γῆν Μαδιαμ ἐκάθισεν ἐπὶ τοῦ φρέατος (als er aber ins Land Madiam kam, setzte er sich an den Brunnen), wobei die LXX die Ankunft in Midian wiederholt und καθίζω (sich setzen) das zweite ישׁב wiedergibt, φρέαρ (Brunnen, Zisterne, n.) בְּאֵר entspricht.
Die Satzstruktur zeigt fünf koordinierte Waw-consecutivum-Formen in rascher Sequenz: (1) Par’o hört, (2) Par’o sucht zu töten, (3) Mose flieht, (4) Mose lässt sich nieder (in Midian), (5) Mose setzt sich (an einen Brunnen). Die Syntax ist handlungsorientiert und geographisch progressiv: von Ägypten (Par’o) nach Midian (Land) zum Brunnen (spezifischer Ort). Die asyndetische Verbindung nur durch Waw-consecutivum erzeugt narrative Dringlichkeit.
Der Vers markiert das Ende von Moses ägyptischer Phase und den Beginn seines midianitischen Exils. Die Parallelen zu anderen Fluchtgeschichten (Jakob flieht vor Esau zu Laban, Gen 27-28; David flieht vor Saul) sind offensichtlich. Moses Flucht ist existentiell notwendig: Par’o, sein Adoptivvater/Großvater, will ihn töten. Das Setzen am Brunnen (V. 15b) bereitet eine Brautwerbungsszene vor (Typusszene: Mann am Brunnen trifft zukünftige Frau – vgl. Gen 24 [Rebekka]; Gen 29 [Rahel]). Moses Leben ist radikal unterbrochen: vom Prinzen zum Flüchtling, vom Palast zur Wüste. Das Exil in Midian wird eine Phase der Reifung und Vorbereitung auf seine zukünftige Berufung.
Exodus 2,16
Hebräisch:
וּלְכֹהֵ֥ן מִדְיָ֖ן שֶׁ֣בַע בָּנ֑וֹת וַתָּבֹ֣אנָה וַתִּדְלֶ֗נָה וַתְּמַלֶּ֨אנָה֙ אֶת־הָ֣רְהָטִ֔ים לְהַשְׁק֖וֹת צֹ֥אן אֲבִיהֶֽן׃
Deutsch:
Und der Priester von Midjan hatte sieben Töchter; und sie kamen und schöpften und füllten die Tränkrinnen, um die Herde ihres Vaters zu tränken.

Kommentar: Der Vers führt neue Figuren ein und bereitet die Brautwerbungsszene vor. Die Konjunktion וְ (und) mit der präpositionalen Phrase לְכֹהֵן מִדְיָן (für den Priester von Midian, dem Priester von Midian) – לְ (für, zu) mit der Constructus-Verbindung כֹהֵן (Priester) mit מִדְיָן (Midian) – leitet einen Umstandssatz ein. כֹהֵן bezeichnet einen Priester, hier nicht im israelitischen Sinne, sondern als religiöser Funktionsträger der Midianiter. Die Konstruktion לְ + Nomen am Satzanfang ist eine nominale Existenzaussage („Der Priester von Midian hatte...").
Das Prädikat שֶׁבַע בָּנוֹת (sieben Töchter) besteht aus der Kardinalzahl שֶׁבַע (sieben, f.) und בָּנוֹת (Töchter, f.pl. von בַּת). Die Zahl Sieben hat oft symbolische Bedeutung (Vollständigkeit, Vollkommenheit), hier aber vermutlich literal gemeint. Die große Zahl von Töchtern (ohne erwähnte Söhne) erklärt, warum sie selbst die Herden tränken müssen.
Die erste Waw-consecutivum-Form וַתָּבֹאנָה (wattavo'nah, und sie kamen) von בוא (kommen, hineingehen) 3.f.pl. mit dem impliziten Subjekt (die sieben Töchter) beschreibt ihre Ankunft am Brunnen. Die feminine Pluralendung ־נָה markiert das grammatische Genus und den Numerus.
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַתִּדְלֶנָה (wattidlenah, und sie schöpften) von דלה (schöpfen, hochziehen) 3.f.pl. beschreibt das Wasserschöpfen. דלה bezeichnet das Heraufziehen von Wasser aus einem Brunnen mit Eimer und Seil.
Die dritte Waw-consecutivum-Form וַתְּמַלֶּאנָה (wattemalle'nah, und sie füllten) von מלא im Piel (füllen, voll machen) 3.f.pl. mit dem Objekt אֶת־הָרְהָטִים (die Tränkrinnen) – Akkusativpartikel mit רְהָטִים (Tränkrinnen, m.pl. von רַהַט, Tränkrinne, Wasserkanal) mit Artikel – beschreibt das Füllen der Viehtränken. רַהַט ist ein seltenes Wort, das nur hier und in Gen 24,20 (Rebekka am Brunnen) und Gen 30,38.41 (Jakobs Herden) vorkommt, was die typologischen Verbindungen zwischen den Brunnenszenen verstärkt.
Der finale Infinitiv Constructus לְהַשְׁקוֹת צֹאן אֲבִיהֶן (um zu tränken die Herde ihres Vaters) von שׁקה im Hifil (tränken, zu trinken geben) mit לְ und dem Objekt צֹאן אֲבִיהֶן (die Herde ihres Vaters) – צֹאן (Kleinvieh, Schafe und Ziegen, Kollektivum f.sg.) im Constructus mit אָב (Vater) mit Suffix 3.f.pl. (אֲבִיהֶן, ihr Vater) – gibt den Zweck an. Das Hifil von שׁקה ist kausativ: „trinken lassen, tränken".
Die LXX übersetzt וּלְכֹהֵן מִדְיָן שֶׁבַע בָּנוֹת mit Τῷ δὲ ἱερεῖ Μαδιαμ ἦσαν ἑπτὰ θυγατέρες (Dem Priester von Madiam aber waren sieben Töchter), wobei die LXX die Existenzaussage mit ἦσαν (sie waren, Imperfekt von εἰμί) explizit macht. ἱερεύς (Priester) entspricht כֹהֵן. וַתָּבֹאנָה וַתִּדְלֶנָה wird mit ποιμαίνουσαι τὰ πρόβατα τοῦ πατρὸς αὐτῶν Ιοθορ παρεγένοντο καὶ ἤντλουν (die Schafe ihres Vaters Jothor weidend kamen sie und schöpften) wiedergegeben, wobei die LXX ποιμαίνω (weiden, hüten) hinzufügt, den Namen Ιοθορ (Jethro/Jitro) einfügt (der im MT erst in 3,1 erscheint) und παραγίνομαι (ankommen, erscheinen) für בוא und ἀντλέω (schöpfen) für דלה verwendet. וַתְּמַלֶּאנָה אֶת־הָרְהָטִים erscheint als ἕως ἐπλήρωσαν τὰς δεξαμενάς (bis sie füllten die Zisternen), wobei πληρόω (füllen) und δεξαμενή (Zisterne, Wasserbehälter, f.) verwendet werden. לְהַשְׁקוֹת צֹאן אֲבִיהֶן wird mit ποτίσαι τὰ πρόβατα τοῦ πατρὸς αὐτῶν (um zu tränken die Schafe ihres Vaters) übersetzt, wobei ποτίζω (tränken) das Hifil von שׁקה wiedergibt und πρόβατον (Schaf) צֹאן interpretiert.
Die Satzstruktur zeigt einen nominalen Existenzsatz (וְ + präpositionale Phrase + Prädikat) gefolgt von drei koordinierten Waw-consecutivum-Formen (kommen, schöpfen, füllen) mit finalem Infinitiv (um zu tränken). Die Syntax ist linear und beschreibt eine typische Sequenz der Viehtränkung: ankommen → Wasser schöpfen → Tränken füllen → Vieh tränken (letzteres im Infinitiv als Zweck).
Der Vers etabliert die soziale und ökonomische Situation: Ein Priester mit sieben Töchtern (aber anscheinend ohne Söhne oder mit zu jungen Söhnen), dessen Töchter die Herden tränken müssen. Dies ist harte, männlich konnotierte Arbeit (vgl. V. 17: Hirten versuchen, sie zu vertreiben), was die Anfälligkeit der Töchter zeigt. Die Brunnenszene ist eine klassische Typusszene für Brautwerbung im Alten Testament (Gen 24: Isaak-Rebekka; Gen 29: Jakob-Rahel), was die Leser vorbereitet auf eine romantische Entwicklung. Die Zahl Sieben und die priesterliche Identität des Vaters verleihen der Familie Dignität trotz ihrer offensichtlichen Bedürftigkeit (brauchen einen Mann für Schutz und Arbeit).
Exodus 2,17
Hebräisch:
וַיָּבֹ֥אוּ הָרֹעִ֖ים וַיְגָרְשׁ֑וּם וַיָּ֤קָם מֹשֶׁה֙ וַיּ֣וֹשִׁעָ֔ן וַיַּ֖שְׁקְ אֶת־צֹאנָֽם׃
Deutsch:
Und die Hirten kamen und wollten sie vertreiben. Da stand Mosche auf und half ihnen und tränkte ihre Herde.

Kommentar: Der Vers beschreibt den Konflikt am Brunnen und Moses heldenhafte Intervention. Die Waw-consecutivum-Form וַיָּבֹאוּ הָרֹעִים (wajjavo'u haro'im, und die Hirten kamen) von בוא (kommen) 3.m.pl. mit dem Subjekt הָרֹעִים (die Hirten) – Partizip Qal m.pl. von רעה (weiden, hüten) mit Artikel, substantiviert als „Hirten" – beschreibt das Erscheinen einer konkurrierenden Gruppe. Der Artikel macht sie definit, aber nicht näher identifiziert – vermutlich lokale Hirten, die den Brunnen dominieren wollen.
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַיְגָרְשׁוּם (wajgarschum, und sie vertrieben sie) von גרשׁ im Piel (vertreiben, wegtreiben, verjagen) 3.m.pl. mit Suffix 3.f.pl. (־וּם, sie [feminin], bezogen auf die sieben Töchter) beschreibt die aggressive Handlung. Das Piel von גרשׁ ist intensiv oder faktitiv: kraftvolles Vertreiben, Verjagen. Die Hirten nutzen ihre physische Überlegenheit, um die Frauen vom Brunnen zu vertreiben und selbst zuerst ihre Herden zu tränken – ein Akt der Ungerechtigkeit und Gewalt.
Die dritte Waw-consecutivum-Form וַיָּקָם מֹשֶׁה (wajjakam Moscheh, und Mose stand auf) von קום (aufstehen, sich erheben) 3.m.sg. mit dem expliziten Subjekt מֹשֶׁה beschreibt Moses Reaktion. קום impliziert hier nicht nur physisches Aufstehen (er saß am Brunnen, V. 15), sondern auch entschlossenes Handeln, Eingreifen. Das Verb קום wird oft für heldenhaftes oder entschiedenes Auftreten verwendet.
Die vierte Waw-consecutivum-Form וַיּוֹשִׁעָן (wajjoschi'an, und er rettete sie, er half ihnen) von ישׁע im Hifil (retten, helfen, befreien) 3.m.sg. mit Suffix 3.f.pl. (־ָן, sie [feminin]) beschreibt die Rettungsaktion. Das Hifil von ישׁע ist das klassische Rettungsverb im Alten Testament (etymologisch verwandt mit יְשׁוּעָה, Rettung, und dem Namen יֵשׁוּעַ/יְהוֹשֻׁעַ, Josua/Jesus). Die Verwendung dieses Verbs für Mose ist programmatisch: Er ist der Retter, der Befreier – ein Vorgeschmack auf seine spätere Rolle als Retter Israels aus Ägypten.
Die fünfte Waw-consecutivum-Form וַיַּשְׁקְ אֶת־צֹאנָם (wajjaschk et-tzo'nam, und er tränkte ihre Herde) von שׁקה im Hifil (tränken) 3.m.sg. mit dem Objekt אֶת־צֹאנָם (ihre Herde) – Akkusativpartikel mit צֹאן (Kleinvieh, Kollektivum) und Suffix 3.f.pl. – zeigt, dass Mose nicht nur die Frauen verteidigt, sondern auch ihre Arbeit vollendet. Er tränkt selbst die Herde, was bedeutet, dass er entweder half, weitere Tränken zu füllen, oder die bereits gefüllten Tränken für die Schafe zugänglich machte.
Die LXX übersetzt וַיָּבֹאוּ הָרֹעִים וַיְגָרְשׁוּם mit παραγενόμενοι δὲ οἱ ποιμένες ἐξέβαλον αὐτάς (als aber die Hirten kamen, warfen sie sie hinaus), wobei παραγίνομαι (ankommen, erscheinen) בוא wiedergibt und ἐκβάλλω (hinauswerfen, vertreiben) גרשׁ im Piel entspricht. וַיָּקָם מֹשֶׁה wird mit ἀναστὰς δὲ Μωυσῆς (als aber Moyses aufstand) wiedergegeben, wobei das Partizip Aorist ἀνίστημι verwendet wird. וַיּוֹשִׁעָן erscheint als ἐρρύσατο αὐτάς (rettete er sie), wobei ῥύομαι (retten, befreien, erretten) das Hifil von ישׁע wiedergibt. וַיַּשְׁקְ אֶת־צֹאנָם wird mit καὶ ἤντλησεν αὐταῖς καὶ ἐπότισεν τὰ πρόβατα αὐτῶν (und er schöpfte für sie und tränkte ihre Schafe) übersetzt, wobei die LXX ἀντλέω (schöpfen) hinzufügt, was im MT implizit ist, und ποτίζω (tränken) verwendet.
Die Satzstruktur zeigt fünf koordinierte Waw-consecutivum-Formen in zwei Sequenzen: (1-2) Ankunft der Hirten und ihre Aggression, (3-5) Moses dreifache Reaktion (aufstehen, retten, tränken). Die Syntax ist beschleunigt und handlungsorientiert, ohne Details der Konfrontation. Die dreifache Beschreibung von Moses Aktion (aufstehen, retten, tränken) ist emphatisch und hebt seinen heldenhaften Charakter hervor.
Der Vers zeigt Mose als Verteidiger der Schwachen und Bekämpfer von Ungerechtigkeit – zentrale Charakterzüge, die ihn zum Befreier qualifizieren. Die Parallelen zu seinen früheren Interventionen sind offensichtlich: In V. 11-12 verteidigte er einen Hebräer gegen einen Ägypter (mit tödlicher Gewalt), in V. 13 versuchte er, zwischen zwei Hebräern zu schlichten (erfolglos), hier verteidigt er midianitische Frauen gegen midianitische Hirten (erfolgreich, ohne erwähnte Gewalt, aber implizit mit physischer Macht). Die Progression zeigt Reifung: von impulsiver Gewalt über zurückgewiesene Schlichtung zu effektiver, gerechter Intervention. Die Verwendung von ישׁע (retten) ist theologisch signifikant und verbindet Mose mit der Rettungstätigkeit Gottes selbst. Die Brunnenszene folgt dem klassischen Muster: Mann kommt zu Brunnen, trifft Frauen, hilft ihnen (oft gegen Widerstand), wird ins Haus eingeladen, heiratet eine der Töchter.
Exodus 2,18
Hebräisch:
וַתָּבֹ֕אנָה אֶל־רְעוּאֵ֖ל אֲבִיהֶ֑ן וַיֹּ֕אמֶר מַדּ֛וּעַ מִהַרְתֶּ֥ן בֹּ֖א הַיּֽוֹם׃
Deutsch:
Und sie kamen zu ihrem Vater Re'u'el. Und er sagte: Warum seid ihr heute so früh gekommen?

Kommentar: Der Vers beschreibt die Rückkehr der Töchter und die Reaktion ihres Vaters. Die Waw-consecutivum-Form וַתָּבֹאנָה (wattavo'nah, und sie kamen) von בוא (kommen, hineinkommen) 3.f.pl. mit der Richtungspräposition אֶל (zu, nach) und רְעוּאֵל אֲבִיהֶן (Reuel, ihr Vater) beschreibt die Rückkehr. רְעוּאֵל (Reuel) ist hier erstmals der Name des Priesters genannt. אֲבִיהֶן (ihr Vater) mit Suffix 3.f.pl. ist Apposition zu רְעוּאֵל.
Der Name רְעוּאֵל (Reuel) bedeutet etymologisch „Freund Gottes" oder „Genosse Gottes" (רֵעַ = Freund, Genosse + אֵל = Gott). Später in Ex 3,1; 4,18; 18,1ff wird derselbe Schwiegervater Moses יִתְרוֹ (Jitro, Jethro) genannt. Einige Ausleger sehen darin verschiedene Namen/Titel derselben Person (Reuel = persönlicher Name, Jitro = Ehrenname oder umgekehrt), andere sehen darin redaktionelle Verschiedenheit. Num 10,29 nennt חֹבָב als weiteren möglichen Namen oder identifiziert Hobab als Sohn Reuels.
Die Waw-consecutivum-Form וַיֹּאמֶר (wajjomer, und er sagte) von אמר (sagen) 3.m.sg. leitet die Frage des Vaters ein. Das Subjekt (Reuel) ist implizit aus dem vorherigen Kontext.
Die direkte Rede מַדּוּעַ מִהַרְתֶּן בֹּא הַיּוֹם (warum seid ihr heute so schnell gekommen? warum habt ihr euch heute beeilt zu kommen?) besteht aus dem Fragepronomen מַדּוּעַ (warum? weshalb?), dem Perfekt מִהַרְתֶּן (ihr habt euch beeilt, ihr seid schnell gewesen) 2.f.pl. von מהר im Piel (sich beeilen, eilen) und dem Infinitiv Constructus בֹּא (zu kommen, beim Kommen) von בוא mit der temporalen Angabe הַיּוֹם (heute, an diesem Tag) mit Artikel. Die Konstruktion מהר + Infinitiv bedeutet „sich beeilen zu..., schnell tun".
Die Frage des Vaters impliziert, dass die Töchter normalerweise viel später zurückkommen, weil das Schöpfen, Füllen und Tränken sowie eventuell die Auseinandersetzungen mit den Hirten Zeit kosten. Die frühe Rückkehr ist ungewöhnlich und erregt seine Aufmerksamkeit.
Die LXX übersetzt וַתָּבֹאנָה אֶל־רְעוּאֵל אֲבִיהֶן mit παραγίνονται δὲ πρὸς Ραγουηλ τὸν πατέρα αὐτῶν (sie kommen aber zu Raguel, ihrem Vater), wobei παραγίνομαι im Präsens historicum verwendet wird und Ραγουηλ die griechische Transliteration von רְעוּאֵל ist. וַיֹּאמֶר מַדּוּעַ מִהַרְתֶּן בֹּא הַיּוֹם wird mit ὁ δὲ εἶπεν αὐταῖς Τί ὅτι ἐταχύνατε τοῦ παραγενέσθαι σήμερον (er aber sagte zu ihnen: Was, dass ihr euch beeilt habt zu kommen heute?) wiedergegeben, wobei τί ὅτι (was, dass = warum) מַדּוּעַ wiedergibt, ταχύνω (sich beeilen, schnell sein) מהר im Piel entspricht und παραγίνομαι (ankommen) den Infinitiv בֹּא wiedergibt.
Die Satzstruktur zeigt eine Waw-consecutivum-Form (Ankommen) gefolgt von einer Redeeinleitung mit direkter Rede als Frage (Fragepronomen + Perfekt + Infinitiv + Zeitangabe). Die Syntax ist dialogisch und leitet die Erzählung der Töchter (V. 19) ein.
Der Vers zeigt die fürsorgliche Aufmerksamkeit des Vaters gegenüber seinen Töchtern. Seine Frage ist nicht anklagend, sondern interessiert und besorgt: Was ist heute anders? Die frühe Rückkehr deutet auf eine Veränderung der normalen Routine hin, die der Vater sofort bemerkt. Die Szene bereitet die Einführung Moses in die Familie vor und zeigt die Familienstruktur: ein Vater, der auf seine Töchter angewiesen ist, aber auch für sie sorgt.
Exodus 2,19
Hebräisch:
וַתֹּאמַ֕רְןָ אִ֣ישׁ מִצְרִ֔י הִצִּילָ֖נוּ מִיַּ֣ד הָרֹעִ֑ים וְגַם־דָּלֹ֤ה דָלָה֙ לָ֔נוּ וַיַּ֖שְׁקְ אֶת־הַצֹּֽאן׃
Deutsch:
Und sie sagten: Ein Mann, ein Mizri, hat uns aus der Hand der Hirten gerettet und hat sogar für uns geschöpft und die Herde getränkt.

Kommentar: Der Vers gibt die Antwort der Töchter wieder und beschreibt Moses Hilfe aus ihrer Perspektive. Die Waw-consecutivum-Form וַתֹּאמַרְןָ (watto'marnah, und sie sagten) von אמר (sagen) 3.f.pl. mit der speziellen femininen Pluralendung ־ְןָ (die Paragogicum-Nun + He-Endung kombiniert) leitet die direkte Rede ein. Diese Form ist eine seltene, archaische oder dialektale feminine Pluralendung.
Die direkte Rede beginnt mit אִישׁ מִצְרִי הִצִּילָנוּ מִיַּד הָרֹעִים (ein ägyptischer Mann rettete uns aus der Hand der Hirten). Das Subjekt אִישׁ מִצְרִי (ein Mann, ein Ägypter) besteht aus אִישׁ (Mann) mit dem Gentilizium מִצְרִי (Ägypter) als Apposition. Die Töchter identifizieren Mose als Ägypter – vermutlich aufgrund seiner Kleidung, Sprache, Erscheinung oder seines Verhaltens. Ironischerweise ist Mose ethnisch Hebräer, aber kulturell ägyptisch erzogen und erscheint daher als Ägypter.
Das Perfekt הִצִּילָנוּ (er rettete uns) 3.m.sg. von נצל im Hifil (retten, befreien, entreißen) mit Suffix 1.pl. ist ein weiteres Rettungsverb (neben ישׁע in V. 17). Das Hifil von נצל bedeutet „entreißen, herausholen, befreien". Die präpositionale Phrase מִיַּד הָרֹעִים (aus der Hand der Hirten) mit מִן (aus, von) und יַד (Hand) im Constructus mit הָרֹעִים (die Hirten) ist idiomatisch für „aus der Gewalt von, aus der Macht von". יַד (Hand) steht metonymisch für Macht, Kontrolle, Gewalt.
Die koordinierte Aussage וְגַם־דָּלֹה דָלָה לָנוּ (und sogar schöpfend schöpfte er für uns, und er schöpfte sogar für uns) mit וְגַם (und auch, und sogar, und selbst) zur Betonung, dem Infinitiv Absolutus דָּלֹה (schöpfen) von דלה und dem Perfekt דָלָה (er schöpfte) 3.m.sg. von דלה mit der Präposition לְ + Suffix 1.pl. (לָנוּ, für uns) zeigt die Konstruktion Infinitiv Absolutus + finites Verb, die Emphase oder Intensität ausdrückt. Die Konstruktion betont, dass Mose nicht nur verteidigt, sondern auch die harte Arbeit des Wasserschöpfens übernommen hat.
Die abschließende Waw-consecutivum-Form וַיַּשְׁקְ אֶת־הַצֹּאן (wajjaschk et-hatzzon, und er tränkte die Herde) von שׁקה im Hifil (tränken) 3.m.sg. mit dem Objekt אֶת־הַצֹּאן (die Herde) wiederholt V. 17e und komplettiert die Beschreibung von Moses Hilfe.
Die LXX übersetzt וַתֹּאמַרְןָ mit αἱ δὲ εἶπαν (sie aber sagten). אִישׁ מִצְרִי הִצִּילָנוּ מִיַּד הָרֹעִים wird mit Ἄνθρωπος Αἰγύπτιος ἐρρύσατο ἡμᾶς ἀπὸ τῶν ποιμένων (Ein ägyptischer Mann rettete uns von den Hirten) wiedergegeben, wobei ῥύομαι (retten, befreien) das Hifil von נצל wiedergibt. וְגַם־דָּלֹה דָלָה לָנוּ erscheint als καὶ ἤντλησεν ἡμῖν (und er schöpfte für uns), wobei die LXX die emphatische Infinitiv-Absolutus-Konstruktion nicht wiedergibt, sondern nur das Verb ἀντλέω (schöpfen) verwendet. וַיַּשְׁקְ אֶת־הַצֹּאן wird mit καὶ ἐπότισεν τὰ πρόβατα ἡμῶν (und er tränkte unsere Schafe) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine direkte Rede mit drei koordinierten Aussagen über Moses Taten: (1) Subjekt + Perfekt + präpositionale Phrase (Rettung aus der Gewalt), (2) emphatische Konstruktion (Infinitiv Absolutus + Perfekt + für uns) (Wasserschöpfen), (3) Waw-consecutivum + Objekt (Tränken). Die Syntax bewegt sich von der dramatischsten Tat (Rettung) über die mühsamste (Schöpfen) zur abschließenden (Tränken).
Der Vers ist reich an Ironie: Die Töchter identifizieren Mose als Ägypter, obwohl er Hebräer ist. Diese Fehlidentifikation ist verständlich (er wuchs als ägyptischer Prinz auf), aber symbolisch bedeutsam: Mose ist eine Grenzfigur zwischen den Kulturen, die sowohl als Ägypter als auch als Hebräer wahrgenommen werden kann. Die dreifache Beschreibung seiner Hilfe (retten, schöpfen, tränken) betont seine Großzügigkeit und sein Engagement – er tat mehr als nötig. Die Verwendung beider Rettungsverben (נצל hier, ישׁע in V. 17) unterstreicht Moses Rolle als Retter. Die Erwähnung וְגַם (und sogar) zeigt die Überraschung der Töchter: Er rettete sie nicht nur, sondern übernahm auch ihre Arbeit.
Exodus 2,20
Hebräisch:
וַיֹּ֥אמֶר אֶל־בְּנֹתָ֖יו וְאַיּוֹ֑ לָ֤מָּה זֶּה֙ עֲזַבְתֶּ֣ן אֶת־הָאִ֔ישׁ קִרְאֶ֥ן לוֹ֖ וְיֹ֥אכַל לָֽחֶם׃
Deutsch:
Da sagte er zu seinen Töchtern: Wo ist er? Warum habt ihr den Mann zurückgelassen? Ruft ihn, dass er Brot esse!

Kommentar: Der Vers zeigt die empörte und gastfreundliche Reaktion Reuels auf die Erzählung seiner Töchter. Die Waw-consecutivum-Form וַיֹּאמֶר אֶל־בְּנֹתָיו (wajjomer el-benotaw, und er sagte zu seinen Töchtern) von אמר (sagen) 3.m.sg. mit der Präposition אֶל (zu) und בְּנֹתָיו (seine Töchter, f.pl. von בַּת mit Suffix 3.m.sg.) leitet die direkte Rede ein.
Die erste Frage וְאַיּוֹ (we'ajjo, und wo ist er?) mit der Konjunktion וְ und dem Fragepronomen אַיּוֹ (wo?, wo ist?) – eine Kurzform von אַיֵּה mit Suffix 3.m.sg. – ist eine kurze, dringliche Frage nach dem Aufenthaltsort des Mannes. Die Kürze der Frage drückt Dringlichkeit und Unmut aus.
Die zweite Frage לָמָּה זֶּה עֲזַבְתֶּן אֶת־הָאִישׁ (warum denn habt ihr den Mann verlassen?) besteht aus dem Fragepronomen לָמָּה (warum?), der verstärkenden Partikel זֶּה (dies, dieses – hier emphatisch: „denn, doch"), dem Perfekt עֲזַבְתֶּן (ihr habt verlassen, ihr habt zurückgelassen) 2.f.pl. von עזב (verlassen, zurücklassen) und dem Objekt אֶת־הָאִישׁ (den Mann) mit Akkusativpartikel und Artikel. Die Frage ist vorwurfsvoll: Wie konntet ihr einen Wohltäter einfach zurücklassen, ohne ihm Gastfreundschaft anzubieten?
Der Imperativ קִרְאֶן לוֹ (kir'en lo, ruft ihm!, ruft ihn!) von קרא (rufen, nennen) 2.f.pl. mit der Präposition לְ + Suffix 3.m.sg. (לוֹ, ihm, zu ihm) ist ein Befehl. Die feminine Pluralform קִרְאֶן (mit der Endung ־ֶן) passt zu den Töchtern als Adressatinnen.
Der finale Satz וְיֹאכַל לָחֶם (wejo'chal lechem, und er möge Brot essen, damit er Brot esse) mit וְ, dem Imperfekt (oder Jussiv) יֹאכַל (er möge essen, er wird essen) 3.m.sg. von אכל (essen) und dem Objekt לָחֶם (Brot) drückt den Zweck aus. Die Konstruktion Imperativ + Waw + Imperfekt/Jussiv ist eine finale oder konsekutive Konstruktion: „Ruft ihn, damit/sodass er esse". לֶחֶם (Brot) steht metonymisch für eine Mahlzeit, Nahrung, Gastfreundschaft im Allgemeinen (vgl. „Brot brechen" = gemeinsam essen).
Die LXX übersetzt וַיֹּאמֶר אֶל־בְּנֹתָיו mit ὁ δὲ εἶπεν ταῖς θυγατράσιν αὐτοῦ (er aber sagte zu seinen Töchtern). וְאַיּוֹ wird mit Καὶ ποῦ ἐστιν (Und wo ist er?) wiedergegeben, wobei die LXX das Verb ἐστίν (er ist) explizit macht. לָמָּה זֶּה עֲזַבְתֶּן אֶת־הָאִישׁ erscheint als καὶ ἵνα τί οὕτως καταλελοίπατε τὸν ἄνθρωπον (und weshalb so habt ihr den Menschen verlassen?), wobei καταλείπω (zurücklassen, verlassen) עזב wiedergibt. קִרְאֶן לוֹ וְיֹאכַל לָחֶם wird mit καλέσατε οὖν αὐτόν, ὅπως φάγῃ ἄρτον (ruft also ihn, damit er Brot esse) übersetzt, wobei καλέω (rufen) im Imperativ und ὅπως + Konjunktiv φάγῃ (er esse) die finale Konstruktion wiedergibt.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung gefolgt von direkter Rede mit vier Elementen: (1) Frage nach dem Aufenthaltsort (Fragepronomen), (2) vorwurfsvolle Frage (Fragepronomen + emphatische Partikel + Perfekt + Objekt), (3) Imperativ (Befehl), (4) finaler Imperfekt/Jussiv (Zweck). Die Syntax ist dialogisch, dringlich und imperativisch. Die zwei Fragen gefolgt von einem Befehl zeigen Reuels Unmut und sofortige Handlungsanweisung.
Der Vers zeigt Reuels ethische Haltung und seine Kenntnis der Gastfreundschaftspflichten. Im Alten Orient (und besonders in Wüstengebieten) war Gastfreundschaft eine heilige Pflicht: Wer Gutes getan hat, muss eingeladen, bewirtet und geschützt werden. Reuels Reaktion וְאַיּוֹ (wo ist er?) zeigt seine Empörung darüber, dass seine Töchter diese Pflicht vernachlässigt haben. Die Einladung וְיֹאכַל לָחֶם (damit er Brot esse) ist mehr als bloße Höflichkeit – sie ist der erste Schritt zur Integration Moses in die Familie. Die gemeinsame Mahlzeit schafft eine Verbindung und Verpflichtung. Die Szene bereitet Moses Aufnahme in Reuels Haushalt vor, die letztlich zu seiner Heirat mit Zippora führen wird.
Exodus 2,21
Hebräisch:
וַיּ֥וֹאֶל מֹשֶׁ֖ה לָשֶׁ֣בֶת אֶת־הָאִ֑ישׁ וַיִּתֵּ֛ן אֶת־צִפֹּרָ֥ה בִתּוֹ֖ לְמֹשֶֽׁה׃
Deutsch:
Und Mosche willigte ein, bei dem Mann zu bleiben. Und er gab Mosche Zippora, seine Tochter.

Kommentar: Der Vers beschreibt Moses Entscheidung zu bleiben und die daraus resultierende Heirat. Die Waw-consecutivum-Form וַיּוֹאֶל מֹשֶׁה (wajjo'el Moscheh, und Mose willigte ein, Mose war bereit) von יאל im Hifil (einwilligen, bereit sein, zustimmen) 3.m.sg. mit dem expliziten Subjekt מֹשֶׁה beschreibt Moses Zustimmung. Das Hifil von יאל bedeutet „willens sein, einwilligen, bereit sein, sich entschließen". Das Verb drückt eine bewusste, freiwillige Entscheidung aus.
Der Infinitiv Constructus לָשֶׁבֶת אֶת־הָאִישׁ (lasehevet et-ha'isch, bei dem Mann zu bleiben, mit dem Mann zu wohnen) von ישׁב (wohnen, bleiben) mit לְ und der ungewöhnlichen Konstruktion אֶת־הָאִישׁ (mit dem Mann, bei dem Mann) gibt den Inhalt der Einwilligung an. Die Präposition אֶת (normalerweise Akkusativpartikel) wird hier als „mit, bei" verwendet, was ungewöhnlich ist, aber in poetischen oder archaischen Texten vorkommt (vgl. Gen 4,1; 1 Sam 14,21). Normalerweise würde man עִם (mit) oder לְ (bei) erwarten. הָאִישׁ (der Mann) bezieht sich auf Reuel.
Die Waw-consecutivum-Form וַיִּתֵּן (wajjitten, und er gab) von נתן (geben) 3.m.sg. mit dem Objekt אֶת־צִפֹּרָה בִתּוֹ (Zippora, seine Tochter) – Akkusativpartikel mit צִפֹּרָה (Zippora) und בִתּוֹ (seine Tochter, f.sg. von בַּת mit Suffix 3.m.sg.) als Apposition – und dem indirekten Objekt לְמֹשֶׁה (dem Mose, für Mose) mit לְ beschreibt die Heirat. Die Konstruktion „geben eine Tochter zu/für jemanden" ist die standard Idiomatik für Verheiratung im Alten Testament: Der Vater „gibt" seine Tochter dem Mann zur Frau.
Der Name צִפֹּרָה (Zippora, Zipporah) bedeutet etymologisch „Vogel" (von צִפּוֹר, Vogel). Der Name könnte ihre Lebhaftigkeit, Schönheit oder Freiheit symbolisieren.
Die LXX übersetzt וַיּוֹאֶל מֹשֶׁה לָשֶׁבֶת אֶת־הָאִישׁ mit κατῳκίσθη δὲ Μωυσῆς παρὰ τῷ ἀνθρώπῳ (es wurde aber Moyses angesiedelt bei dem Menschen), wobei κατοικίζω (ansiedeln, niederlassen lassen, Aorist Passiv) das Hifil von יאל + Infinitiv interpretativ wiedergibt als passive Niederlassung, und παρά + Dativ (bei) die ungewöhnliche אֶת-Konstruktion wiedergibt. וַיִּתֵּן אֶת־צִפֹּרָה בִתּוֹ לְמֹשֶׁה wird mit καὶ ἐξέδοτο Σεπφωραν τὴν θυγατέρα αὐτοῦ Μωυσῇ γυναῖκα (und er gab Sepphora, seine Tochter, dem Moyses zur Frau) wiedergegeben, wobei ἐκδίδωμι (weggeben, verheiraten) נתן in diesem Kontext wiedergibt und γυνή (Frau, Ehefrau) explizit macht, was im MT implizit ist.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Waw-consecutivum-Formen: (1) Einwilligung (Verb + Subjekt + Infinitiv mit ungewöhnlicher präpositionaler Konstruktion), (2) Heiratsgabe (Verb + Objekt mit Apposition + indirektes Objekt). Die Syntax ist knapp und formal, typisch für Heiratsnotizen im Alten Testament. Die beiden Sätze stehen in logischer Verbindung: Zuerst willigt Mose ein zu bleiben, dann gibt ihm Reuel seine Tochter – die Reihenfolge zeigt, dass die Heirat nicht sofort, sondern nach einer Zeit des Zusammenlebens und gegenseitigen Kennenlernens erfolgt.
Der Vers markiert Moses Integration in die midianitische Gesellschaft. Die knappe Formulierung verschleiert wichtige Details: Wie lange dauerte es, bis zur Heirat? Gab es eine Brautwerbung? Welche Tochter (von den sieben) ist Zippora? Der Text konzentriert sich auf das Wesentliche: Mose fand ein neues Zuhause und eine Frau. Die Heirat mit einer Midianiterin (und Nicht-Israelitin) ist bemerkenswert und wird später zu Spannungen führen (Num 12,1, wo Mirjam und Aaron gegen Moses kuschitische/midianitische Frau murren). Die Verbindung zu Reuel, dem Priester, ist auch theologisch bedeutsam: Mose lernt in der Wüste von einem nichtisraelitischen Priester, was ihn auf seine Rolle als Mittler zwischen Gott und Volk vorbereitet. Die Stille des Textes über Zipporas Gefühle oder Wahl ist typisch für altorientalische Erzählungen, wo Frauen oft als Objekte der Väterverfügung dargestellt werden, obwohl sie faktisch mehr Handlungsspielraum hatten.
Exodus 2,22
Hebräisch:
וַתֵּ֣לֶד בֵּ֔ן וַיִּקְרָ֥א אֶת־שְׁמֹ֖ו גֵּרְשֹׁ֑ם כִּ֣י אָמַ֔ר גֵּ֣ר הָיִ֔יתִי בְּאֶ֖רֶץ נָכְרִיָּֽה׃ פ
Deutsch:
Und sie gebar einen Sohn, und er nannte seinen Namen Gerschom, denn er sagte: Ein Fremder bin ich geworden in fremdem Land.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Geburt von Moses erstem Sohn und die etymologische Erklärung seines Namens. Die Waw-consecutivum-Form וַתֵּלֶד בֵּן (watteeled ben, und sie gebar einen Sohn) von ילד (gebären) 3.f.sg. mit dem Objekt בֵּן (Sohn, m.sg.) ist die standard Geburtsformel. Das Subjekt (Zippora) ist implizit aus V. 21.
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַיִּקְרָא אֶת־שְׁמוֹ גֵּרְשֹׁם (wajjikra et-schemo Gerschom, und er nannte seinen Namen Gerschom) von קרא (rufen, nennen) 3.m.sg. mit dem Objekt אֶת־שְׁמוֹ (seinen Namen) – Akkusativpartikel mit שֵׁם (Name) und Suffix 3.m.sg. – und dem Namen גֵּרְשֹׁם (Gerschom) beschreibt die Namensgebung. Das Subjekt ist Mose (maskulin), was typisch ist: Väter geben normalerweise die Namen im Alten Testament (obwohl es Ausnahmen gibt, vgl. V. 10, wo die Prinzessin Mose benennt).
Der Name גֵּרְשֹׁם (Gerschom, Gershom) wird etymologisch erklärt durch den folgenden כִּי-Satz. Die kausale Konjunktion כִּי (denn, weil) leitet die Erklärung ein: אָמַר (er sagte) 3.m.sg. Perfekt von אמר (sagen) mit der direkten Rede גֵּר הָיִיתִי בְּאֶרֶץ נָכְרִיָּה (ein Fremder bin ich geworden in fremdem Land).
Das Nomen גֵּר (Fremder, Fremdling, Immigrant) mit dem Perfekt הָיִיתִי (ich war, ich bin geworden) 1.sg. von היה (sein, werden) bildet einen Nominalsatz der Vergangenheit: „Ich war/wurde ein Fremder". Die präpositionale Phrase בְּאֶרֶץ נָכְרִיָּה (in fremdem Land, in ausländischem Land) mit בְּ, אֶרֶץ (Land) und dem Adjektiv נָכְרִיָּה (fremd, ausländisch, f.sg. von נָכְרִי) lokalisiert die Fremderfahrung.
Die Etymologie verbindet גֵּרְשֹׁם mit גֵּר (Fremder) und möglicherweise auch mit גרשׁ (vertreiben, wegtreiben – vgl. V. 17). Die Vokalisation גֵּרְשֹׁם könnte als „Vertreibung dort" oder „Fremder dort" verstanden werden (שָׁם = dort). Die Etymologie ist eine Volksetymologie, die den klanglichen Anklang nutzt, um die existentielle Erfahrung Moses auszudrücken.
Die Aussage גֵּר הָיִיתִי בְּאֶרֶץ נָכְרִיָּה ist tief bedeutsam: Mose fühlt sich als Fremder in Midian. Obwohl er dort Aufnahme, Heirat und Familie gefunden hat, bleibt er innerlich ein Fremder. Die Formulierung könnte sich auf Ägypten beziehen (wo er aufwuchs, aber als Hebräer fremd war) oder auf Midian (wo er jetzt lebt, aber als Flüchtling fremd ist) oder auf beides. Die Ambiguität ist vermutlich beabsichtigt: Mose ist nirgends zu Hause, weder in Ägypten noch in Midian noch bei den Hebräern (die ihn zurückwiesen, V. 14). Diese Heimatlosigkeit bereitet seine Rolle als Mittler vor: Er steht zwischen allen Welten.
Das Paragraph-Zeichen פ (Pe) markiert einen Abschnitt und zeigt, dass hier eine thematische Einheit endet.
Die LXX übersetzt וַתֵּלֶד בֵּן mit ἐν γαστρὶ δὲ λαβοῦσα ἡ γυνὴ ἔτεκεν υἱόν (nachdem aber die Frau im Leib empfangen hatte, gebar sie einen Sohn), wobei die LXX das Subjekt „die Frau" explizit macht und die Empfängnis hinzufügt. וַיִּקְרָא אֶת־שְׁמוֹ גֵּרְשֹׁם wird mit καὶ ἐπωνόμασεν Μωυσῆς τὸ ὄνομα αὐτοῦ Γηρσαμ (und Moyses nannte seinen Namen Gersam) wiedergegeben, wobei die LXX das Subjekt „Moyses" explizit macht. כִּי אָמַר גֵּר הָיִיתִי בְּאֶרֶץ נָכְרִיָּה erscheint als λέγων ὅτι Πάροικός εἰμι ἐν γῇ ἀλλοτρίᾳ (sagend: Ein Beisasse bin ich in fremdem Land), wobei πάροικος (Beisasse, Fremder, Mitbewohner ohne Bürgerrecht) גֵּר wiedergibt und ἀλλότριος (fremd, ausländisch) נָכְרִי entspricht. Die LXX verwendet Präsens εἰμί (ich bin) statt Perfekt, was die andauernde Zustandsbeschreibung betont.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Waw-consecutivum-Formen (Geburt, Namensgebung) gefolgt von einer etymologischen Erklärung (kausale Konjunktion + Redeeinleitung + direkte Rede als Nominalsatz mit präpositionaler Phrase). Die Syntax der Namensgebungsszenen im Alten Testament folgt typischerweise diesem Muster: Geburt → Namensgebung → Etymologie (oft als Wortspiel).
Der Vers zeigt Moses innere Zerrissenheit und Heimatlosigkeit. Der Name Gerschom wird zum Ausdruck seiner Identitätskrise: Er ist überall ein Fremder. Diese Erfahrung der Fremde ist zentral für Moses Verständnis der Situation der Israeliten, die in Ägypten Fremde sind (גֵּרִים) und unterdrückt werden. Die Spannung zwischen Integration (Heirat, Familie, Beruf) und Entfremdung (Fremder sein) wird Moses gesamtes Leben prägen. Die Geburt eines Sohnes sollte normalerweise Wurzelschlagen und Heimatgefühl bedeuten, aber der Name zeigt, dass Mose sich trotzdem nicht angekommen fühlt. Diese unerfüllte Sehnsucht nach Heimat bereitet seine Bereitschaft vor, den Ruf Gottes anzunehmen und sein Volk in die verheißene Heimat zu führen.
Exodus 2,23
Hebräisch:
וַיְהִי֩ בַיָּמִ֨ים הָֽרַבִּ֜ים הָהֵ֗ם וַיָּ֨מָת֙ מֶ֣לֶךְ מִצְרַ֔יִם וַיֵּאָנְח֧וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל מִן־הָעֲבֹדָ֖ה וַיִּזְעָ֑קוּ וַתַּ֧עַל שַׁוְעָתָ֛ם אֶל־הָאֱלֹהִ֖ים מִן־הָעֲבֹדָֽה׃
Deutsch:
Und es geschah während jener vielen Tage, da starb der König von Mizrajim. Und die Söhne Jisra'els seufzten wegen der Arbeit und schrien, und ihr Geschrei wegen der Arbeit stieg auf zu Gott.

Kommentar: Der Vers markiert einen dramatischen Zeitsprung und eine theologische Wende. Die temporale Einleitungsformel וַיְהִי בַיָּמִים הָרַבִּים הָהֵם (wajjehi bajjamim harabbim hahem, und es geschah in jenen vielen Tagen) mit וַיְהִי (und es geschah), der Präposition בְּ, יָמִים (Tage, m.pl.) mit dem Adjektiv הָרַבִּים (die vielen, viele, m.pl. von רַב) und dem Demonstrativpronomen הָהֵם (jene) deutet auf eine lange Zeitspanne hin. Die Formulierung „viele Tage" ist bewusst unbestimmt, deutet aber auf Jahre oder Jahrzehnte (Apg 7,23 und 7,30 legen nahe, dass Mose etwa 40 Jahre in Midian war). Während dieser Zeit wuchs Moses Familie, er arbeitete als Hirte (Ex 3,1), und in Ägypten verschlimmerte sich die Unterdrückung.
Die erste Haupthandlung וַיָּמָת מֶלֶךְ מִצְרַיִם (wajjamat melech Mitzrajim, und der König von Ägypten starb) von מות (sterben) 3.m.sg. mit dem Subjekt מֶלֶךְ מִצְרַיִם (der König von Ägypten) – Constructus-Verbindung von מֶלֶךְ (König) mit מִצְרַיִם (Ägypten) – ist historisch bedeutsam. Der Tod des Par’o, der Mose töten wollte (V. 15), beseitigt die unmittelbare Todesgefahr für Mose (vgl. Ex 4,19: „Alle Männer sind gestorben, die dir nach dem Leben trachteten"). Die Identität dieses Par’o ist historisch umstritten (Thutmosis III.? Ramses II.?), aber der Text nennt keinen Namen.
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַיֵּאָנְחוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל מִן־הָעֲבֹדָה (wajje'anchu vene-Jisrael min-ha'avodah, und die Söhne Israels seufzten wegen der Arbeit) von אנח im Nifal (seufzen, stöhnen) 3.m.pl. mit dem Subjekt בְנֵי־יִשְׂרָאֵל (die Söhne Israels, die Israeliten) – Constructus-Verbindung von בֵּן (Sohn, m.pl.) mit יִשְׂרָאֵל (Israel) – und der kausalen präpositionalen Phrase מִן־הָעֲבֹדָה (wegen der Arbeit, aus der Arbeit) mit מִן (von, aus, wegen) und עֲבֹדָה (Arbeit, Dienst, Sklaverei) mit Artikel beschreibt die Not des Volkes. עֲבֹדָה bezeichnet hier nicht freie Arbeit, sondern Zwangsarbeit, Sklaverei (vgl. Ex 1,14; 2,11). Das Nifal von אנח ist intensiv und drückt tiefes, wiederholtes Seufzen aus.
Die dritte Waw-consecutivum-Form וַיִּזְעָקוּ (wajjiz'aku, und sie schrien, sie schrien um Hilfe) von זעק (schreien, rufen, um Hilfe rufen) 3.m.pl. steigert die Intensität: Von Seufzen zu lautem Schreien. זעק bezeichnet oft verzweifeltes Hilferufen in Not (kriegerischer, rechtlicher oder sozialer Bedrängnis).
Die vierte Waw-consecutivum-Form וַתַּעַל שַׁוְעָתָם אֶל־הָאֱלֹהִים מִן־הָעֲבֹדָה (watta'al schaw'atam el-ha'Elohim min-ha'avodah, und ihr Geschrei stieg auf zu Gott wegen der Arbeit) von עלה (hinaufsteigen, aufsteigen) 3.f.sg. mit dem Subjekt שַׁוְעָתָם (ihr Geschrei, ihr Hilferuf) – שַׁוְעָה (Geschrei, Hilferuf, f.sg.) mit Suffix 3.m.pl. – der Richtungspräposition אֶל (zu, nach) mit הָאֱלֹהִים (Gott) und der kausalen Phrase מִן־הָעֲבֹדָה (wegen der Arbeit) beschreibt theologisch die entscheidende Wende. Das Geschrei erreicht Gott. Die Formulierung עלה אֶל־הָאֱלֹהִים (aufsteigen zu Gott) ist eine metaphorische Beschreibung: Das Gebet, der Hilferuf steigt wie Rauch von Opfern zu Gott auf.
Bemerkenswert ist, dass der Text nicht sagt, die Israeliten beteten oder riefen zu Gott – nur dass sie seufzten und schrien (vermutlich in allgemeiner Verzweiflung), aber Gott hört dieses Seufzen als Gebet. Die Wiederholung von מִן־הָעֲבֹדָה (wegen der Arbeit) in V. 23c und 23d rahmt die Aussagen und betont die Ursache der Not.
Die Verwendung von הָאֱלֹהִים (Gott, mit Artikel) statt des Gottesnamens יְהוָה (JHWH, der Ewige) ist stilistisch bedeutsam: אֱלֹהִים betont Gottes universale, schöpferische Macht, während יְהוָה seine Bundesbeziehung zu Israel betont. Die Verse 23-25 verwenden אֱלֹהִים (V. 23-25 dreimal), Ex 3 führt dann den Namen יְהוָה prominent ein.
Die LXX übersetzt וַיְהִי בַיָּמִים הָרַבִּים הָהֵם mit Μετὰ δὲ τὰς ἡμέρας τὰς πολλὰς ἐκείνας (Nach aber jenen vielen Tagen), wobei μετά (nach) statt ἐν (in) verwendet wird. וַיָּמָת מֶלֶךְ מִצְרַיִם erscheint als ἐτελεύτησεν ὁ βασιλεὺς Αἰγύπτου (starb der König von Ägypten), wobei τελευτάω (sterben, enden) מות wiedergibt. וַיֵּאָנְחוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל מִן־הָעֲבֹדָה wird mit καὶ κατεστέναξαν οἱ υἱοὶ Ισραηλ ἀπὸ τῶν ἔργων (und es seufzten die Söhne Israels wegen der Arbeiten) wiedergegeben, wobei καταστενάζω (tief seufzen, stöhnen) das Nifal von אנח intensiv wiedergibt und ἔργον (Werk, Arbeit, Plural) עֲבֹדָה interpretiert. וַיִּזְעָקוּ erscheint als καὶ ἀνεβόησαν (und sie schrien auf), wobei ἀναβοάω (aufschreien, laut rufen) verwendet wird. וַתַּעַל שַׁוְעָתָם אֶל־הָאֱלֹהִים מִן־הָעֲבֹדָה wird mit καὶ ἀνέβη ἡ βοὴ αὐτῶν πρὸς τὸν θεὸν ἀπὸ τῶν ἔργων (und es stieg auf ihr Schreien zu Gott von den Arbeiten) übersetzt, wobei βοή (Geschrei, Rufen) שַׁוְעָה wiedergibt.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung (וַיְהִי + Zeitangabe) gefolgt von vier koordinierten Waw-consecutivum-Formen: (1) Tod des Par’o, (2) Seufzen der Israeliten (mit kausaler Phrase), (3) Schreien, (4) Aufsteigen des Geschreis zu Gott (mit Richtung und kausaler Phrase). Die Syntax bewegt sich von historischem Ereignis (Par’os Tod) über menschliche Not (Seufzen, Schreien) zu theologischer Wende (das Geschrei erreicht Gott). Die doppelte Erwähnung von מִן־הָעֲבֹדָה rahmt die Klage und betont die Ursache.
Der Vers ist der theologische Wendepunkt des gesamten Buches Exodus. Die lange Stille Gottes (seit Gen 50) wird durchbrochen. Das Seufzen und Schreien der Israeliten, auch wenn nicht explizit als Gebet formuliert, erreicht Gott. Die göttliche Reaktion (V. 24-25) wird die Befreiung in Gang setzen. Der Tod des Par’o ist doppelt bedeutsam: Er entfernt die Bedrohung für Mose und markiert möglicherweise eine verschärfte Unterdrückung unter dem neuen Par’o (neue Herrscher versuchten oft, ihre Macht zu festigen durch harte Maßnahmen). Die dreifache Beschreibung der israelitischen Not (seufzen, schreien, Geschrei steigt auf) unterstreicht die Dringlichkeit und Intensität ihres Leidens.
Exodus 2,24
Hebräisch:
וַיִּשְׁמַ֥ע אֱלֹהִ֖ים אֶת־נַאֲקָתָ֑ם וַיִּזְכֹּ֤ר אֱלֹהִים֙ אֶת־בְּרִיתֹ֔ו אֶת־אַבְרָהָ֖ם אֶת־יִצְחָ֥ק וְאֶֽת־יַעֲקֹֽב׃
Deutsch:
Und Gott hörte ihr Stöhnen, und Gott gedachte seines Bundes mit 'Avraham, Jitzchak und Ja'akov.

Kommentar: Der Vers beschreibt Gottes Reaktion auf das Leiden Israels in vier parallelen Aussagen (V. 24-25). Die erste Waw-consecutivum-Form וַיִּשְׁמַע אֱלֹהִים אֶת־נַאֲקָתָם (wajjischma' Elohim et-na'akatam, und Gott hörte ihr Stöhnen) von שׁמע (hören, vernehmen) 3.m.sg. mit dem expliziten Subjekt אֱלֹהִים (Gott) und dem Objekt אֶת־נַאֲקָתָם (ihr Stöhnen, ihr Gestöhne) – Akkusativpartikel mit נְאָקָה (Stöhnen, Seufzen, f.sg.) mit Suffix 3.m.pl. – beschreibt das göttliche Hören. שׁמע bedeutet nicht nur akustisches Wahrnehmen, sondern aufmerksames, reagierendes Hören. נְאָקָה ist ein intensives Seufzen, Gestöhne, verwandt mit אנח aus V. 23.
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַיִּזְכֹּר אֱלֹהִים אֶת־בְּרִיתוֹ (wajjizkor Elohim et-berito, und Gott gedachte seines Bundes) von זכר (gedenken, sich erinnern) 3.m.sg. mit dem wiederholten expliziten Subjekt אֱלֹהִים (Gott) und dem Objekt אֶת־בְּרִיתוֹ (seinen Bund) – Akkusativpartikel mit בְּרִית (Bund, Vertrag, f.sg.) mit Suffix 3.m.sg. – beschreibt das theologisch zentrale göttliche Erinnern. זכר bedeutet nicht, dass Gott vergessen hatte (Gott vergisst nicht), sondern dass er jetzt handelt aufgrund seiner früheren Verpflichtung. Das „Gedenken" ist aktives, wirksames Erinnern, das zum Handeln führt.
Die Objekte des Gedenkens werden spezifiziert durch drei koordinierte Akkusativobjekte: אֶת־אַבְרָהָם אֶת־יִצְחָק וְאֶת־יַעֲקֹב (mit Abraham, mit Isaak und mit Jakob) – jeweils אֶת־ mit den Namen der drei Patriarchen, die letzten beiden mit וְ koordiniert. Die dreifache Wiederholung von אֶת־ ist emphatisch. Die Präposition אֶת wird hier wieder in der ungewöhnlichen Bedeutung „mit" verwendet (wie in V. 21), was den Bundespartnern gilt. Der Bund bezieht sich auf die Verheißungen an die Erzväter (Gen 15; 17; 26,3-5; 28,13-15; 35,11-12): Nachkommenschaft, Land, Segen.
Die Namen אַבְרָהָם (Abraham), יִצְחָק (Isaak) und יַעֲקֹב (Jakob) sind die drei Erzväter Israels, mit denen Gott seinen Bund schloss. Die Reihenfolge ist chronologisch: Großvater, Vater, Sohn (bzw. Enkel). Die Erwähnung aller drei betont die Kontinuität und Festigkeit des Bundes durch die Generationen.
Die LXX übersetzt וַיִּשְׁמַע אֱלֹהִים אֶת־נַאֲקָתָם mit καὶ εἰσήκουσεν ὁ θεὸς τὸν στεναγμὸν αὐτῶν (und Gott erhörte ihr Stöhnen), wobei εἰσακούω (erhören, auf etwas hören) das aktive, reagierende Hören betont und στεναγμός (Stöhnen, Seufzen) נְאָקָה wiedergibt. וַיִּזְכֹּר אֱלֹהִים אֶת־בְּרִיתוֹ erscheint als καὶ ἐμνήσθη ὁ θεὸς τῆς διαθήκης αὐτοῦ (und Gott gedachte seines Bundes), wobei μιμνῄσκομαι (sich erinnern, gedenken, Aorist Passiv) זכר wiedergibt und διαθήκη (Bund, Testament) בְּרִית entspricht. אֶת־אַבְרָהָם אֶת־יִצְחָק וְאֶת־יַעֲקֹב wird mit τῆς πρὸς Αβρααμ καὶ Ισαακ καὶ Ιακωβ (des [Bundes] mit Abraham und Isaak und Jakob) übersetzt, wobei die LXX nur eine Präposition πρός (mit, zu) verwendet statt dreimaligem אֶת.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallel konstruierte Waw-consecutivum-Sätze mit identischem Aufbau: (1) Verb + explizites Subjekt (אֱלֹהִים) + Objekt, (2) Verb + explizites Subjekt (אֱלֹהִים wiederholt) + Objekt + drei koordinierte spezifizierende Objekte. Die Parallelität ist bewusst stilistisch: Gott hörte... Gott gedachte... Die zweimalige explizite Nennung von אֱלֹהִים (in V. 24a und 24b) ist emphatisch und unterstreicht Gott als handelndes Subjekt.
Der Vers ist theologisch zentral: Gottes Intervention in der Geschichte beruht auf seinem Bund mit den Vätern. Das „Gedenken" (זכר) ist ein Schlüsselbegriff der Bundestheologie: Gott ist treu zu seinen Verheißungen. Die Struktur Hören → Gedenken zeigt die Abfolge: Das gegenwärtige Leiden des Volkes aktiviert Gottes frühere Bundesverpflichtung. Der Bund mit den Erzvätern (Gen 15; 17 etc.) beinhaltete Landverheißung (Kanaan) und Nachkommensverheißung (großes Volk), aber die Israeliten sind jetzt in Ägypten versklavt. Gottes Gedenken bedeutet, dass er jetzt handeln wird, um die Verheißungen zu erfüllen. Die Erwähnung aller drei Patriarchen betont die Kontinuität und Unwiderruflichkeit des Bundes: nicht nur mit Abraham, sondern auch mit Isaak und Jakob bekräftigt, über Generationen hinweg gültig.
Exodus 2,25
Hebräisch:
וַיַּ֥רְא אֱלֹהִ֖ים אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וַיֵּ֖דַע אֱלֹהִֽים׃ ס
Deutsch:
Und Gott sah die Söhne Jisra'els, und Gott nahm Kenntnis.

Kommentar: Der Vers bildet den Abschluss des Kapitels und führt die göttliche Reaktion fort. Die dritte Waw-consecutivum-Form וַיַּרְא אֱלֹהִים אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (wajjar Elohim et-bene Jisrael, und Gott sah die Söhne Israels) von ראה (sehen) 3.m.sg. mit dem expliziten Subjekt אֱלֹהִים (Gott, zum dritten Mal in diesen drei Versen) und dem Objekt אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (die Söhne Israels) – Akkusativpartikel mit der Constructus-Verbindung בְּנֵי (Söhne von, m.pl.) mit יִשְׂרָאֵל (Israel) – beschreibt das göttliche Sehen. ראה bedeutet hier nicht nur optisches Wahrnehmen, sondern aufmerksames, mitfühlendes Sehen, Beobachten ihrer Not.
Die vierte und letzte Waw-consecutivum-Form וַיֵּדַע אֱלֹהִים (wajjeda' Elohim, und Gott erkannte, Gott nahm Kenntnis, Gott kümmerte sich) von ידע (wissen, erkennen, kennen) 3.m.sg. mit dem expliziten Subjekt אֱלֹהִים (Gott, zum vierten Mal) ist bemerkenswert durch das fehlende Objekt. Das Verb ידע steht absolut, ohne zu sagen, was Gott erkannte oder wusste.
Diese syntaktische Besonderheit ist interpretationsbedürftig: (1) Das Objekt ist implizit (ihre Not, ihre Situation, sie selbst), (2) ידע bedeutet hier „Kenntnis nehmen, sich kümmern, beachten" in absolutem Sinne (vgl. Ps 1,6: „Der Ewige kennt den Weg der Gerechten" = kümmert sich um), (3) ידע hat hier die Konnotation von intimer Kenntnis, persönlicher Zuwendung, Bundesbeziehung (wie in Gen 4,1: „Adam erkannte Eva" = eheliche Intimität).
Die LXX und viele Ausleger verstehen וַיֵּדַע אֱלֹהִים als „Gott kümmerte sich (um sie)", „Gott hatte Acht auf sie", „Gott nahm sie zur Kenntnis". Die absolute Verwendung ohne Objekt ist rhetorisch kraftvoll: Das Wesentliche ist nicht, was Gott wusste oder erkannte, sondern dass er wusste/erkannte – er trat in Beziehung, er wendete sich zu, er kümmerte sich. Das Fehlen des Objekts lässt den Satz offen und macht ihn umso gewichtiger.
Das Setumah-Zeichen ס (Samech) markiert einen Abschnitt mittlerer Länge und zeigt, dass hier eine wichtige thematische Einheit endet. Kapitel 2 endet mit göttlicher Aufmerksamkeit, Kapitel 3 beginnt mit göttlicher Offenbarung und Berufung.
Die LXX übersetzt וַיַּרְא אֱלֹהִים אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit καὶ εἶδεν ὁ θεὸς τοὺς υἱοὺς Ισραηλ (und Gott sah die Söhne Israels), wobei ὁράω (sehen) im Aorist verwendet wird. וַיֵּדַע אֱלֹהִים erscheint als καὶ ἐγνώσθη αὐτοῖς (und er wurde ihnen bekannt), wobei die LXX ein bemerkenswertes Passiv γινώσκω (erkennen, kennenlernen, bekannt werden, Aorist Passiv) verwendet und das Objekt αὐτοῖς (ihnen, Dativ) hinzufügt. Die LXX interpretiert also: „Gott wurde ihnen bekannt" oder „Gott machte sich ihnen bekannt" – eine theologisch bedeutsame Interpretation, die das absolute וַיֵּדַע als Beginn göttlicher Offenbarung versteht und die kommende Gotteserscheinung in Kapitel 3 vorwegnimmt.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallel konstruierte Waw-consecutivum-Sätze mit identischem Aufbau: (1) Verb + explizites Subjekt + Objekt, (2) Verb + explizites Subjekt (ohne Objekt). Die Parallelität zu V. 24 ist offensichtlich:
· V. 24a: Gott hörte...
· V. 24b: Gott gedachte...
· V. 25a: Gott sah...
· V. 25b: Gott erkannte/kümmerte sich...
Die vierfache Wiederholung von אֱלֹהִים als explizites Subjekt (viermal in zwei Versen!) ist höchst emphatisch und unterstreicht, dass Gott der alleinige Akteur ist. Die vier Verben (שׁמע, זכר, ראה, ידע) beschreiben unterschiedliche Aspekte göttlicher Aufmerksamkeit und bereiten göttliches Handeln vor:
1. שׁמע (hören) – auditiv, reagierend auf das Geschrei
2. זכר (gedenken) – erinnernd, bezogen auf den Bund
3. ראה (sehen) – visuell, wahrnehmend die Not
4. ידע (erkennen/sich kümmern) – intim, persönlich zugewandt
Die Progression ist bemerkenswert: von äußerer Wahrnehmung (hören, sehen) über kognitive Reaktion (gedenken) zu persönlicher Zuwendung (erkennen/sich kümmern). Alle vier Verben bereiten göttliches Eingreifen vor: Das Hören, Gedenken, Sehen und Sich-Kümmern wird in Kapitel 3 zur Offenbarung und Berufung Moses führen, und schließlich zur Befreiung aus Ägypten.
Der Vers ist ein meisterhafter Abschluss des Kapitels: Nach der langen Erzählung über Moses Leben (Geburt, Rettung, Flucht, Exil, Familie) wendet sich der Fokus zurück zu Israel in Ägypten und vor allem zu Gott als dem eigentlichen Protagonisten der kommenden Befreiungsgeschichte. Die viermalige explizite Nennung von אֱלֹהִים als Subjekt (in nur zwei Versen!) ist stilistisch auffällig und theologisch zentral: Gott ist jetzt der Handelnde. Die Stille Gottes (seit dem Ende der Genesis) ist gebrochen. Gottes Hören, Gedenken, Sehen und Sich-Kümmern sind die theologischen Voraussetzungen für die gesamte folgende Exoduserzählung.
Das absolute וַיֵּדַע אֱלֹהִים ohne Objekt am Ende des Kapitels ist rhetorisch brillant: Es lässt den Leser in gespannter Erwartung zurück. Was wird Gott tun? Wie wird er handeln? Die Antwort kommt in Kapitel 3 mit der Berufung Moses am brennenden Dornbusch. Die dreifache göttliche Selbstaussage in Ex 3,7-8 wird die vier Verben aus Ex 2,24-25 aufnehmen und konkretisieren: „Ich habe das Elend meines Volkes gesehen... ich habe ihr Geschrei gehört... ich kenne ihre Schmerzen... ich bin herabgestiegen, um sie zu retten..."
Exodus 2 endet also nicht mit Mose, sondern mit Gott. Nicht Mose wird Israel retten, sondern Gott – Mose wird nur das Werkzeug sein. Diese theologische Klarstellung ist wesentlich für das Verständnis des ganzen Buches Exodus.
Exodus 3,1
Hebräisch:
וּמֹשֶׁ֗ה הָיָ֥ה רֹעֶ֛ה אֶת־צֹ֛אן יִתְר֥וֹ חֹתְנֹ֖ו כֹּהֵ֣ן מִדְיָ֑ן וַיִּנְהַ֤ג אֶת־הַצֹּאן֙ אַחַ֣ר הַמִּדְבָּ֔ר וַיָּבֹ֛א אֶל־הַ֥ר הָאֱלֹהִ֖ים חֹרֵֽבָה׃
Deutsch:
Und Mosche war die Herde Jitros weidend, seines Schwiegervaters, des Priesters von Midjan. Und er trieb die Herde hinter die Wüste und kam an den Berg Gottes, den Chorev.

Kommentar: Der Vers leitet die Berufungserzählung ein und situiert Mose geographisch und sozial. Die Konjunktion וּ (und) mit dem Subjekt מֹשֶׁה (Mose) und dem Perfekt הָיָה (er war) von היה (sein) 3.m.sg. mit dem Partizip Qal רֹעֶה (weidend, hütend) von רעה (weiden, hüten) bildet einen Umstandssatz: „Und Mose war weidend/hütete". Die Konstruktion היה + Partizip beschreibt einen andauernden Zustand in der Vergangenheit (Vergangenheit progressiv: „Mose pflegte zu weiden", „Mose war dabei zu hüten").
Das Objekt אֶת־צֹאן יִתְרוֹ חֹתְנוֹ כֹּהֵן מִדְיָן (die Herde Jitros, seines Schwiegervaters, des Priesters von Midian) ist komplex strukturiert: צֹאן (Kleinvieh, Schafe und Ziegen, Kollektivum f.sg.) im Constructus mit יִתְרוֹ (Jitro, Jethro), gefolgt von zwei appositiven Erklärungen: חֹתְנוֹ (sein Schwiegervater) – חֹתֵן (Schwiegervater, speziell Vater der Ehefrau) mit Suffix 3.m.sg. – und כֹּהֵן מִדְיָן (Priester von Midian), eine Constructus-Verbindung von כֹהֵן (Priester) mit מִדְיָן (Midian).
Der Name יִתְרוֹ (Jitro, Jethro) erscheint hier zum ersten Mal im Exodusbuch, obwohl derselbe Schwiegervater in Ex 2,18 רְעוּאֵל (Reuel) genannt wurde. Diese Namensdifferenz hat zu verschiedenen Erklärungsversuchen geführt: (1) verschiedene Quellen/Traditionen, (2) Reuel = persönlicher Name, Jitro = Ehren- oder Amtstitel, (3) Reuel = Vater, Jitro = Schwiegervater (unterschiedliche Generationen), (4) beide Namen für dieselbe Person. Die Mehrheit der Ausleger akzeptiert die Identität der Person trotz Namensvarianz.
Die erste Waw-consecutivum-Form וַיִּנְהַג אֶת־הַצֹּאן אַחַר הַמִּדְבָּר (wajjinhag et-hatzzon achar hammidbar, und er trieb die Herde hinter die Wüste) von נהג (treiben, führen, leiten) 3.m.sg. mit dem Objekt אֶת־הַצֹּאן (die Herde) mit Artikel und der präpositionalen Phrase אַחַר הַמִּדְבָּר (hinter die Wüste, jenseits der Wüste, in die Wüste hinein) mit אַחַר (hinter, nach, jenseits) und מִדְבָּר (Wüste, Steppe, unbewohntes Land) mit Artikel beschreibt die Bewegung. אַחַר הַמִּדְבָּר ist geographisch interpretationsbedürftig: „hinter/jenseits der Wüste" könnte bedeuten „in das Innere der Wüste hinein", „auf die andere Seite der Wüste", „in den hinteren Teil der Wüste". Die Formulierung deutet auf entlegenes, abgeschiedenes Gebiet hin.
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַיָּבֹא אֶל־הַר הָאֱלֹהִים חֹרֵבָה (wajjavo el-har ha'Elohim Chorevah, und er kam zum Berg Gottes, zum Horeb) von בוא (kommen, gelangen) 3.m.sg. mit der Richtungspräposition אֶל (zu, nach) und dem Ziel הַר הָאֱלֹהִים חֹרֵבָה (der Berg Gottes, Horeb) – Constructus-Verbindung הַר (Berg) mit הָאֱלֹהִים (Gott) mit Artikel, gefolgt von חֹרֵבָה (Horeb, mit He-locale-Endung: „nach Horeb hin") – beschreibt die Ankunft am heiligen Ort.
הַר הָאֱלֹהִים (der Berg Gottes) ist eine Bezeichnung, die den Berg als Ort göttlicher Offenbarung kennzeichnet. Die Verwendung von אֱלֹהִים mit Artikel ist grammatisch ungewöhnlich (Eigennamen nehmen normalerweise keinen Artikel), was zeigt, dass הָאֱלֹהִים hier appellativisch (der Gott) oder als Titel verwendet wird. חֹרֵב (Horeb) ist ein alternativer Name für den Berg Sinai; die beiden Namen werden im Alten Testament synonym verwendet, wobei deuteronomistische Texte bevorzugt „Horeb" verwenden (Dtn 1,2.6.19; 4,10.15; 5,2 etc.), während andere Traditionen „Sinai" bevorzugen. Die He-locale-Endung ־ָה (richtungsanzeigend: „nach... hin") betont die Bewegung zum Berg.
Die Bezeichnung als „Berg Gottes" ist proleptisch (vorausgreifend), da der Berg erst durch die kommende Offenbarung zum heiligen Berg wird. Allerdings könnte הַר הָאֱלֹהִים auch andeuten, dass der Berg bereits als heiliger Ort bekannt war, möglicherweise in midianitischer oder vorisraelitischer Tradition. Die geographische Lage ist umstritten: traditionell im südlichen Sinai (Gebel Musa), aber auch nördlich in Midian/Nordwestarabien oder in der Nähe von Kadesch-Barnea wurden vorgeschlagen.
Die LXX übersetzt וּמֹשֶׁה הָיָה רֹעֶה אֶת־צֹאן יִתְרוֹ חֹתְנוֹ כֹּהֵן מִדְיָן mit Μωυσῆς δὲ ἦν ποιμαίνων τὰ πρόβατα Ιοθορ τοῦ γαμβροῦ αὐτοῦ τοῦ ἱερέως Μαδιαμ (Moyses aber war weidend die Schafe Jothors, seines Schwiegervaters, des Priesters von Madiam), wobei ποιμαίνω (weiden, hüten, Partizip Präsens) + Imperfekt ἦν (er war) die Konstruktion היה + Partizip wiedergibt, πρόβατον (Schaf, n.pl.) צֹאן interpretiert, und γαμβρός (Schwiegervater, Schwager, Verschwägerter) חֹתֵן wiedergibt. וַיִּנְהַג אֶת־הַצֹּאן אַחַר הַמִּדְבָּר erscheint als καὶ ἤγαγεν τὰ πρόβατα ὑπὸ τὴν ἔρημον (und er führte die Schafe unter die Wüste), wobei ἄγω (führen, treiben, Aorist) נהג wiedergibt und ὑπό + Akkusativ (unter, an) die ungewöhnliche Konstruktion אַחַר הַמִּדְבָּר interpretativ wiedergibt als „unter/an den Fuß der Wüste". וַיָּבֹא אֶל־הַר הָאֱלֹהִים חֹרֵבָה wird mit καὶ ἦλθεν εἰς τὸ ὄρος Χωρηβ (und er kam zum Berg Choreb) übersetzt, wobei die LXX die Doppelung „Berg Gottes, Horeb" vereinfacht zu nur „Berg Choreb". Die LXX lässt הָאֱלֹהִים weg.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Umstandssatz (וְ + Subjekt + היה + Partizip + Objekt mit mehrfachen Appositionen) gefolgt von zwei koordinierten Waw-consecutivum-Formen (Treiben der Herde + Ankommen am Berg). Die Syntax ist narrativ und geographisch progressiv: von Moses alltäglicher Tätigkeit (Hüten) über die Bewegung (Treiben) zur bedeutsamen Ankunft (am Berg Gottes).
Der Vers situiert Mose in seinem Exilleben: Er ist nicht mehr ägyptischer Prinz, sondern einfacher Hirte, der die Herde seines Schwiegervaters hütet – eine demütigende soziale Degradierung aus ägyptischer Perspektive (Ägypter verachteten Hirten, Gen 46,34), aber eine typische Vorbereitung für Führerschaft in biblischer Tradition (David war Hirte, 1 Sam 16,11; viele Patriarchen waren Hirten). Die alltägliche Hirtentätigkeit führt Mose zufällig (oder providentiell) zum Berg Gottes, wo seine Berufung erfolgen wird. Die dreifache Identifikation des Schwiegervaters (Jitro + Schwiegervater + Priester von Midian) betont Moses Integration in die midianitische Gesellschaft und seine Verbindung zu einem priesterlichen Haushalt, was seine theologische Bildung impliziert. Die Ankunft am „Berg Gottes" bereitet den heiligen Raum vor, in dem die Offenbarung stattfinden wird.
Exodus 3,2
Hebräisch:
וַ֠יֵּרָא מַלְאַ֨ךְ יְהֹוָ֥ה אֵלָ֛יו בְּלַבַּת־אֵ֖שׁ מִתּ֣וֹךְ הַסְּנֶ֑ה וַיַּ֗רְא וְהִנֵּ֤ה הַסְּנֶה֙ בֹּעֵ֣ר בָּאֵ֔שׁ וְהַסְּנֶ֖ה אֵינֶ֥נּוּ אֻכָּֽל׃
Deutsch:
Und ein Bote des Ewigen erschien ihm in einer Feuerflamme mitten aus einem Dornbusch. Und er sah, und siehe, der Dornbusch war im Feuer brennend, und der Dornbusch wurde nicht verzehrt.

Kommentar: Der Vers beschreibt die theophane Erscheinung, die Moses Leben verändern wird. Die Waw-consecutivum-Form וַיֵּרָא (wajjera, und er erschien) von ראה im Nifal (erscheinen, sich zeigen lassen, sichtbar werden) 3.m.sg. mit dem Subjekt מַלְאַךְ יְהוָה (der Bote/Engel des Ewigen, der Bote JHWHs) – Constructus-Verbindung von מַלְאָךְ (Bote, Engel, Gesandter) mit יְהוָה (JHWH, der Ewige, der Gottesname) – und dem indirekten Objekt אֵלָיו (zu ihm, ihm) mit אֶל + Suffix 3.m.sg. beschreibt die Erscheinung.
מַלְאַךְ יְהוָה (der Engel/Bote des HERRN) ist eine komplexe theologische Figur im Alten Testament. Manchmal erscheint der מַלְאַךְ יְהוָה als distinkte Boten-Figur (ein Engel im Dienst Gottes), manchmal als Manifestation Gottes selbst (sodass der Engel mit JHWH identisch ist oder für ihn steht). In diesem Text wechselt die Bezeichnung zwischen מַלְאַךְ יְהוָה (V. 2), יְהוָה (V. 4a), אֱלֹהִים (V. 4b), was die enge Identifikation zeigt. Die Erscheinung מַלְאַךְ יְהוָה ist eine Theophanie (Gotteserscheinung), bei der Gott sich durch seinen Boten/Engel offenbart, wobei Bote und Sender manchmal verschmelzen.
Die präpositionale Phrase בְּלַבַּת־אֵשׁ (in einer Feuerflamme) mit בְּ (in, durch) und der Constructus-Verbindung לַבַּת (Flamme, f.sg., Constructus von לֶהָבָה, aber hier in Pausalform לַבַּת) mit אֵשׁ (Feuer, f.sg.) beschreibt das Medium der Erscheinung. Feuer ist ein klassisches Theophanie-Element im Alten Testament (vgl. Ex 13,21; 19,18; 24,17; Dtn 4,24; Jes 6,6).
Die zweite präpositionale Phrase מִתּוֹךְ הַסְּנֶה (mitten aus dem Dornbusch, aus der Mitte des Dornbusches) mit מִן (aus, von) und תּוֹךְ (Mitte, Inneres) im Constructus mit סְנֶה (Dornbusch, Dorngestrüpp) mit Artikel lokalisiert die Erscheinung. סְנֶה (seneh) bezeichnet einen dornigen Busch oder Strauch, die genaue botanische Identität ist unsicher (möglicherweise Rubus sanctus, eine Art Brombeerstrauch, oder Acacia-Arten). Die dreifache Wiederholung von הַסְּנֶה (der Dornbusch) in V. 2-4 (fünfmal insgesamt!) macht den Dornbusch zum zentralen Symbol dieser Theophanie.
Die folgende Waw-consecutivum-Form וַיַּרְא (wajjar, und er sah) von ראה (sehen) 3.m.sg. beschreibt Moses Wahrnehmung. Das Subjekt (Mose) ist implizit.
Der Ausrufssatz וְהִנֵּה הַסְּנֶה בֹּעֵר בָּאֵשׁ (wehinneh haseneh bo'er ba'esch, und siehe, der Dornbusch brennend im Feuer) mit der Interjektion הִנֵּה (siehe!) mit וְ, dem Subjekt הַסְּנֶה (der Dornbusch) mit Artikel, dem Partizip Qal בֹּעֵר (brennend) m.sg. von בער (brennen, verbrennen) und der präpositionalen Phrase בָּאֵשׁ (im Feuer, durch Feuer) mit בְּ und אֵשׁ bildet einen Nominalsatz und gibt die unmittelbare Wahrnehmung wieder.
Der kontrastierende Nominalsatz וְהַסְּנֶה אֵינֶנּוּ אֻכָּל (wehaseneh ennennu uchal, und der Dornbusch, er wird nicht verzehrt) mit וְ, dem Subjekt הַסְּנֶה (der Dornbusch) mit Artikel, der negativen Existenzpartikel אֵין mit Suffix 3.m.sg. (אֵינֶנּוּ, er ist nicht, ihm ist nicht) und dem Partizip Pual אֻכָּל (verzehrt werdend, verzehrt) m.sg. von אכל (essen, fressen, verzehren) beschreibt das Wunder. Das Pual von אכל ist passivisch: „verzehrt werden, aufgefressen werden". Die Konstruktion אֵינֶנּוּ + Partizip Passiv drückt aus: „er wird/ist nicht verzehrt werdend" = „er wird nicht verzehrt", „er verbrennt nicht".
Das Wunder besteht in der Paradoxie: Der Dornbusch brennt (Partizip aktiv בֹּעֵר), aber wird nicht verzehrt (Partizip passiv negiert אֵינֶנּוּ אֻכָּל). Feuer verzehrt normalerweise seinen Brennstoff, aber hier brennt das Feuer ohne zu konsumieren. Diese Unnatur erregt Moses Aufmerksamkeit (V. 3).
Die LXX übersetzt וַיֵּרָא מַלְאַךְ יְהוָה אֵלָיו בְּלַבַּת־אֵשׁ מִתּוֹךְ הַסְּנֶה mit ὤφθη δὲ αὐτῷ ἄγγελος κυρίου ἐν πυρὶ φλογὸς ἐκ τοῦ βάτου (es erschien aber ihm ein Engel des Herrn in Feuerflamme aus dem Dornbusch), wobei ὁράω im Aorist Passiv (erscheinen) das Nifal von ראה wiedergibt, ἄγγελος (Engel, Bote) מַלְאָךְ entspricht, κύριος (Herr) יְהוָה wiedergibt (die LXX vermeidet den Gottesnamen und substituiert κύριος), φλόξ (Flamme, f.) לַבַּת entspricht, und βάτος (Dornbusch, m.) סְנֶה wiedergibt. וַיַּרְא וְהִנֵּה הַסְּנֶה בֹּעֵר בָּאֵשׁ wird mit καὶ ὁρᾷ ὅτι ὁ βάτος κάεται πυρί (und er sieht, dass der Dornbusch mit Feuer brennt) wiedergegeben, wobei die LXX ὅτι (dass) statt הִנֵּה verwendet und das Präsens ὁράω (historisches Präsens) Dramatik erzeugt, κάω (brennen, Passiv Präsens) das Partizip בֹּעֵר wiedergibt. וְהַסְּנֶה אֵינֶנּוּ אֻכָּל erscheint als ὁ δὲ βάτος οὐ κατεκαίετο (der Dornbusch aber wurde nicht verbrannt), wobei κατακάω (verbrennen, verzehren, Imperfekt Passiv mit Negation) das negierte Pual-Partizip אֵינֶנּוּ אֻכָּל mit einem finiten Verb wiedergibt.
Die Satzstruktur zeigt drei Einheiten: (1) Theophanie-Erscheinung (Waw-consecutivum + Subjekt + indirektes Objekt + doppelte präpositionale Phrase), (2) Moses Wahrnehmung als Ausrufssatz (Waw-consecutivum + Interjektion + Nominalsatz mit Partizip), (3) Beschreibung des Wunders als kontrastierender Nominalsatz (Subjekt + negierte Existenzpartikel mit Suffix + Partizip Passiv). Die Syntax bewegt sich von objektiver Erzählung (Erscheinung) über subjektive Wahrnehmung (Mose sieht) zu paradoxer Feststellung (brennt, aber wird nicht verzehrt).
Der Vers ist theologisch zentral für die gesamte Exoduserzählung. Die Erscheinung im brennenden Dornbusch ist eine der bekanntesten Theophanie-Szenen der Bibel. Die symbolische Bedeutung ist vielfältig interpretiert worden: (1) Der Dornbusch repräsentiert Israel – klein, unscheinbar, dornig (leidend), aber nicht verzehrt trotz des Feuers (der Unterdrückung); (2) Das Feuer repräsentiert Gottes Gegenwart – heilig, furchtbar, aber nicht destruktiv gegenüber dem, was er erwählt hat; (3) Die Unverzehrbarkeit zeigt göttliche Bewahrung und Erwählung; (4) Der niedrige Dornbusch (im Gegensatz zu einem majestätischen Baum) zeigt Gottes Solidarität mit den Niedrigen und Unterdrückten. Die Wahl eines סְנֶה (Dornbusch) statt eines imposanten Baumes oder Berggipfels ist theologisch bedeutsam: Gott offenbart sich im Unscheinbaren, Alltäglichen, Verachteten. Die Differenz zwischen מַלְאַךְ יְהוָה (V. 2a) und den folgenden Gottesprädikationen (יְהוָה, אֱלֹהִים in V. 4) zeigt die Spannung zwischen Transzendenz (Gott sendet seinen Boten) und Immanenz (Gott selbst ist präsent).
Exodus 3,3
Hebräisch:
וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֔ה אָסֻֽרָה־נָּ֣א וְאֶרְאֶ֔ה אֶת־הַמַּרְאֶ֥ה הַגָּדֹ֖ל הַזֶּ֑ה מַדּ֖וּעַ לֹא־יִבְעַ֥ר הַסְּנֶֽה׃
Deutsch:
Und Mosche sagte: Ich will doch abbiegen und dieses große Gesicht sehen, warum der Dornbusch nicht verbrennt.

Kommentar: Der Vers gibt Moses inneren Monolog oder leise gesprochene Selbstaufforderung wieder. Die Waw-consecutivum-Form וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה (wajjomer Moscheh, und Mose sagte) von אמר (sagen, sprechen) 3.m.sg. mit dem expliziten Subjekt מֹשֶׁה leitet die direkte Rede ein. Das אמר könnte hier auch inneren Monolog bezeichnen („dachte", „sagte sich"), ist aber wahrscheinlich leise gesprochene Rede.
Die direkte Rede beginnt mit der Kohortativform אָסֻרָה־נָּא (asurah-na, ich will abbiegen, ich möchte abbiegen, lass mich abbiegen) von סור (sich abwenden, abweichen, abbiegen, zur Seite gehen) 1.sg. Kohortativ (Imperfekt mit verlängerter Endung ־ָה) mit der bittenden oder ermahnenden Partikel נָּא (doch, bitte), verbunden durch Maqqef. Der Kohortativ drückt Wunsch, Absicht oder Selbstaufforderung aus. Die Partikel נָּא (bitte, doch) mildert die Aussage oder macht sie höflicher, könnte hier aber auch selbstaufmunternd sein („doch", „einmal"). סור bedeutet von einem Weg abweichen, zur Seite gehen, sich einem Objekt nähern, das nicht direkt auf dem Weg liegt.
Die koordinierte Kohortativform וְאֶרְאֶ֔ה (we'er'eh, und ich will sehen, damit ich sehe) von ראה (sehen) 1.sg. Kohortativ mit וְ gibt den Zweck oder die Folge an. Die Konstruktion Kohortativ + וְ + Kohortativ drückt Absicht aus: „Ich will abbiegen, damit ich sehe / um zu sehen".
Das Objekt אֶת־הַמַּרְאֶה הַגָּדֹל הַזֶּה (et-hammar'eh haggadol hazzeh, diese große Erscheinung, dieses große Gesicht) mit Akkusativpartikel, מַרְאֶה (Erscheinung, Gesicht, Anblick, Vision, m.sg.) mit Artikel, dem Adjektiv הַגָּדֹל (der große, m.sg.) mit Artikel und dem Demonstrativpronomen הַזֶּה (dieser, diese) mit Artikel spezifiziert, was Mose sehen will. מַרְאֶה von ראה bedeutet „Gesicht, Anblick, Erscheinung, Vision" – das, was gesehen wird. Das Adjektiv גָּדוֹל (groß, bedeutend, gewaltig) mit Artikel betont die außergewöhnliche Natur der Erscheinung.
Der indirekte Fragesatz מַדּוּעַ לֹא־יִבְעַר הַסְּנֶה (maddua lo-jiv'ar haseneh, warum nicht verbrennt der Dornbusch, warum der Dornbusch nicht verbrennt) mit dem Fragepronomen מַדּוּעַ (warum?, weshalb?, weswegen?), der Negation לֹא (nicht), dem Imperfekt יִבְעַר (er wird verbrennen, er verbrennt) 3.m.sg. von בער (brennen, verbrennen) und dem Subjekt הַסְּנֶה (der Dornbusch) mit Artikel gibt den Inhalt dessen an, was Mose sehen/verstehen will. Die Konstruktion מַדּוּעַ לֹא (warum nicht?) mit folgendem Imperfekt ist eine typische indirekte Fragekonstruktion. Das Verb בער erscheint hier im Qal (intransitiv: „verbrennen, verzehrt werden"), während in V. 2 das Partizip בֹּעֵר (brennend) verwendet wurde. Hier beschreibt יִבְעַר das Resultat: „warum wird er nicht (ganz) verbrannt, warum verbrennt er nicht (auf)".
Die LXX übersetzt וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה mit καὶ εἶπεν Μωυσῆς (und Moyses sagte). אָסֻרָה־נָּא וְאֶרְאֶה wird mit Παρελθὼν ὄψομαι (nachdem ich herangetreten bin, werde ich sehen / ich will herantreten und sehen) wiedergegeben, wobei παρέρχομαι (vorbeigehen, herantreten, sich nähern, Partizip Aorist) סור interpretiert und ὁράω (sehen, Futur) den Kohortativ אֶרְאֶה mit Futur wiedergibt. אֶת־הַמַּרְאֶה הַגָּדֹל הַזֶּה erscheint als τὸ ὅραμα τὸ μέγα τοῦτο (diese große Erscheinung, diese große Vision), wobei ὅραμα (Gesicht, Vision, Erscheinung, n.) מַרְאֶה wiedergibt. מַדּוּעַ לֹא־יִבְעַר הַסְּנֶה wird mit τί ὅτι οὐ κατακαίεται ὁ βάτος (was, dass nicht verbrannt wird der Dornbusch = warum der Dornbusch nicht verbrannt wird) übersetzt, wobei τί ὅτι (was dass = warum) מַדּוּעַ wiedergibt und κατακάω (verbrennen, verzehren, Präsens Passiv mit Negation) יִבְעַר im Passiv interpretiert.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung gefolgt von direkter Rede mit drei Elementen: (1) Kohortativ mit נָּא (Selbstaufforderung), (2) koordinierter Kohortativ (Zweck), (3) Objekt mit indirektem Fragesatz (Inhalt des Sehen-Wollens). Die Syntax ist Ausdruck von Moses Neugier und Verwunderung: die Selbstaufforderung zum Abbiegen, der Wunsch zu sehen, und die Frage nach dem Warum des Wunders.
Der Vers zeigt Moses charakterliche Züge: Neugier, Aufmerksamkeit für das Außergewöhnliche, Bereitschaft, vom gewohnten Weg abzuweichen. Die Formulierung אָסֻרָה־נָּא (ich will abbiegen) ist entscheidend: Mose muss aktiv vom Weg abweichen, um die Erscheinung näher zu untersuchen. Gott zwingt sich nicht auf, sondern wartet auf Moses Initiative. Die Bezeichnung הַמַּרְאֶה הַגָּדֹל (die große Erscheinung) zeigt, dass Mose die außergewöhnliche Natur des Phänomens erkennt. Die Frage מַדּוּעַ לֹא־יִבְעַר הַסְּנֶה (warum verbrennt der Dornbusch nicht?) zeigt rationale Neugier: Mose sucht eine Erklärung für das Paradoxe. Diese Kombination von Staunen und Rationalität, von Aufmerksamkeit und Erklärungsbedürfnis, qualifiziert Mose für seine spätere Rolle als Mittler zwischen Gott und Volk. Die Bereitschaft, סור (abzubiegen, vom Weg abzuweichen), ist symbolisch: Berufung erfordert Bereitschaft, den gewohnten Pfad zu verlassen. Erst Moses סור (V. 3) führt zu Gottes קרא (Rufen, V. 4).
Exodus 3,4
Hebräisch:
וַיַּ֥רְא יְהוָ֖ה כִּ֣י סָ֣ר לִרְא֑וֹת וַיִּקְרָא֩ אֵלָ֨יו אֱלֹהִ֜ים מִתּ֣וֹךְ הַסְּנֶ֗ה וַיֹּ֛אמֶר מֹשֶׁ֥ה מֹשֶׁ֖ה וַיֹּ֥אמֶר הִנֵּֽנִי׃
Deutsch:
Und der Ewige sah, dass er abbog, um zu sehen. Und Gott rief ihm mitten aus dem Dornbusch zu und sagte: Mosche, Mosche! Und er sagte: Hier bin ich.

Kommentar: Der Vers beschreibt Gottes Reaktion auf Moses Initiative und den Beginn des Dialogs. Die Waw-consecutivum-Form וַיַּרְא יְהוָה (wajjar JHWH, und der Ewige sah, und JHWH sah) von ראה (sehen) 3.m.sg. mit dem expliziten Subjekt יְהוָה (JHWH, der Ewige, der Gottesname) beschreibt Gottes Wahrnehmung. Die Verwendung des Gottesnamens יְהוָה statt אֱלֹהִים (wie in V. 1) oder מַלְאַךְ יְהוָה (wie in V. 2) zeigt die direkte göttliche Präsenz. Dies ist das erste Vorkommen des Tetragramms יְהוָה im Buch Exodus seit der genealogischen Notiz in Ex 2,24.
Der כִּי-Satz כִּי סָר לִרְאוֹת (ki sar lir'ot, dass er abbog um zu sehen, dass er sich näherte, um zu sehen) mit der kausalen oder faktischen Konjunktion כִּי (dass, weil), dem Perfekt סָר (er bog ab, er wich ab, er wandte sich) 3.m.sg. von סור (abbiegen, abweichen) und dem finalen Infinitiv Constructus לִרְאוֹת (um zu sehen) von ראה mit לְ gibt den Inhalt des göttlichen Sehens an. Das Perfekt סָר nimmt den Kohortativ אָסֻרָה aus V. 3 auf und zeigt die vollzogene Handlung: Mose hat tatsächlich abgebogen.
Die zweite Waw-consecutivum-Form וַיִּקְרָא אֵלָיו אֱלֹהִים מִתּוֹךְ הַסְּנֶה (wajjikra elav Elohim mittoch haseneh, und Gott rief ihm aus der Mitte des Dornbusches) von קרא (rufen, nennen) 3.m.sg. mit dem indirekten Objekt אֵלָיו (zu ihm) mit אֶל + Suffix 3.m.sg., dem expliziten Subjekt אֱלֹהִים (Gott) und der präpositionalen Phrase מִתּוֹךְ הַסְּנֶה (aus der Mitte des Dornbusches, mitten aus dem Dornbusch) mit מִן (aus), תּוֹךְ (Mitte, Inneres) im Constructus und סְנֶה (Dornbusch) mit Artikel beschreibt das göttliche Rufen.
Die Wechsel in der Gottesbezeichnung innerhalb eines Verses (יְהוָה in V. 4a, אֱלֹהִים in V. 4b) ist stilistisch bemerkenswert. Manche Ausleger sehen darin verschiedene Quellen (Jahwist/Elohist), andere sehen darin stilistische Variation oder unterschiedliche Nuancen: יְהוָה betont die personale, bundesbezogene Dimension Gottes (der Gott Israels), אֱלֹהִים betont die universale, schöpferische, majestätische Dimension (Gott als solcher). Die Kombination zeigt: Der universale Gott (אֱלֹהִים) ist identisch mit JHWH, dem Bundesgott Israels.
Die dritte Waw-consecutivum-Form וַיֹּאמֶר (wajjomer, und er sagte) leitet die direkte Rede Gottes ein. Die Anrede מֹשֶׁה מֹשֶׁה (Moscheh Moscheh, Mose, Mose!) ist eine doppelte Vokativform – die Wiederholung des Namens ist intensiv und dringlich. Diese Verdoppelung der Anrede erscheint mehrfach im Alten Testament bei bedeutsamen göttlichen Anreden: Abraham, Abraham (Gen 22,11), Jakob, Jakob (Gen 46,2), Samuel, Samuel (1 Sam 3,10). Die Verdoppelung drückt Dringlichkeit, Intimität, ernste Bedeutung aus.
Die Antwort וַיֹּאמֶר הִנֵּנִי (wajjomer hinneni, und er sagte: Hier bin ich) mit der vierten Waw-consecutivum-Form וַיֹּאמֶר und der Response-Formel הִנֵּנִי (hier bin ich, siehe, ich) – הִנֵּה (siehe, hier) mit Suffix 1.sg. (־נִי, mich, ich) – ist die standard Antwortformel auf göttliche Anrede (vgl. Gen 22,1.11; 1 Sam 3,4-8; Jes 6,8). הִנֵּנִי drückt Präsenz, Bereitschaft, Aufmerksamkeit aus: „Ich bin hier, ich bin bereit, ich höre". Es ist eine Formel der Verfügbarkeit und des Gehorsams.
Die LXX übersetzt וַיַּרְא יְהוָה כִּי סָר לִרְאוֹת mit ὡς δὲ εἶδεν κύριος ὅτι προσάγει ἰδεῖν (als aber der Herr sah, dass er sich nähert, um zu sehen), wobei ὡς (als) + Aorist die zeitliche Konstruktion verdeutlicht, κύριος (Herr) יְהוָה wiedergibt, und προσάγω (sich nähern, herantreten) סור interpretativ wiedergibt (die LXX versteht das Abbiegen als Sich-Nähern). וַיִּקְרָא אֵלָיו אֱלֹהִים מִתּוֹךְ הַסְּנֶה wird mit ἐκάλεσεν αὐτὸν κύριος ἐκ τοῦ βάτου (rief ihn der Herr aus dem Dornbusch) wiedergegeben, wobei die LXX κύριος (Herr) für אֱלֹהִים verwendet (anders als der MT, der hier zwischen יְהוָה und אֱלֹהִים variiert – die LXX harmonisiert zu κύριος in beiden Fällen). וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה מֹשֶׁה erscheint als καὶ εἶπεν Μωυσῆ Μωυσῆ (und er sagte: Moyse, Moyse), wobei die Vokativform im Griechischen verwendet wird. וַיֹּאמֶר הִנֵּנִי wird mit ὁ δὲ εἶπεν Τί ἐστιν (er aber sagte: Was ist?) übersetzt, wobei die LXX הִנֵּנִי völlig anders wiedergibt als der MT – statt „Hier bin ich" hat die LXX „Was ist?" Diese Abweichung ist bemerkenswert und könnte auf einer anderen Vorlage oder einer interpretatorischen Übersetzung beruhen.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Waw-consecutivum-Formen: (1) Gottes Sehen mit כִּי-Objektsatz (Perfekt + finaler Infinitiv), (2) Gottes Rufen mit Subjekt und Ortsangabe, (3) Gottes Anrede in direkter Rede (doppelter Vokativ), (4) Moses Antwort in direkter Rede (Response-Formel). Die Syntax bewegt sich von göttlicher Wahrnehmung über göttliche Aktion zu Dialog (Anruf – Antwort).
Der Vers ist der Wendepunkt vom Wunder zur Berufung, von der Theophanie zum Dialog. Gottes Handeln ist reaktiv auf Moses Initiative: כִּי סָר (weil er abbog) ist die Bedingung für das göttliche Rufen. Gott respektiert menschliche Freiheit und Initiative – er ruft erst, nachdem Mose sich genähert hat. Die Verdoppelung מֹשֶׁה מֹשֶׁה ist hochdramatisch und markiert einen Lebenswendepunkt (wie bei Abraham in Gen 22,11, wo die Verdoppelung die Opferung Isaaks verhindert). Moses Antwort הִנֵּנִי zeigt seine Bereitschaft und Offenheit, aber noch nicht sein Verständnis der Tragweite. Die dreifache Ortsangabe zum Dornbusch (V. 2: מִתּוֹךְ הַסְּנֶה, V. 3: הַסְּנֶה, V. 4: מִתּוֹךְ הַסְּנֶה) betont den Dornbusch als Ort der Offenbarung – ein unscheinbarer, niedriger, dorniger Ort, wo Gott sich offenbart. Die Variation zwischen יְהוָה (sah) und אֱלֹהִים (rief) zeigt die Einheit der göttlichen Person bei Variation der Bezeichnungen.
Exodus 3,5
Hebräisch: וַיֹּ֖אמֶר אַל־תִּקְרַ֣ב הֲלֹ֑ם שַׁל־נְעָלֶ֨יךָ֙ מֵעַ֣ל רַגְלֶ֔יךָ כִּ֣י הַמָּק֗וֹם אֲשֶׁ֤ר אַתָּה֙ עוֹמֵ֣ד עָלָ֔יו אַדְמַת־קֹ֖דֶשׁ הֽוּא׃
Deutsch: Und er sagte: Nähere dich nicht hierher! Zieh deine Sandalen von deinen Füßen, denn der Ort, auf dem du stehst, ist heiliger Boden.

Kommentar: וַיֹּאמֶר אַל־תִּקְרַב הֲלֹם ist wayyiqtol von אמר + negative Imperativkonstruktion אַל־תִּקְרַב (Vetitiv von קרב, "sich nähern") + הֲלֹם (Richtungsadverb "hierher").
שַׁל־נְעָלֶיךָ מֵעַל רַגְלֶיךָ ist ein Imperativ: שַׁל (Qal-Imperativ von שׁלה, "ausziehen") + נְעָלֶיךָ (נַעַל "Sandalen" + Possessivsuffix der zweiten Person maskulin Singular) + מֵעַל רַגְלֶיךָ (ablative präpositionale Phrase "von deinen Füßen").
כִּי הַמָּקוֹם אֲשֶׁר אַתָּה עוֹמֵד עָלָיו אַדְמַת־קֹדֶשׁ הוּא ist eine kausale Begründung: כִּי + הַמָּקוֹם ("der Ort") + Relativsatz אֲשֶׁר אַתָּה עוֹמֵד עָלָיו + Prädikatsnominativ אַדְמַת־קֹדֶשׁ הוּא.
קרב bedeutet "sich nähern" und zeigt, dass Moses noch zu weit entfernt ist. הֲלֹם zeigt die spezifische Richtung zum heiligen Zentrum.
שׁלה bedeutet "ausziehen/ablegen". נַעַל sind Sandalen aus Leder. Das Ausziehen der Schuhe ist ein Akt der Ehrfurcht und Reinheit.
מָקוֹם bezeichnet den spezifischen Ort der Theophanie. עמד עַל zeigt physisches Stehen auf dem Boden.
אַדְמַת־קֹדֶשׁ ist eine Konstruktusverbindung: אֲדָמָה ("Boden/Erde") + קֹדֶשׁ ("Heiligkeit"). קֹדֶשׁ zeigt göttliche Gegenwart, die den Ort heiligt.
הוּא am Ende betont die definitive Aussage über die Heiligkeit. Das Ausziehen der Sandalen ist ein Zeichen der Ehrerbietung vor dem Heiligen.
Die LXX übersetzt אַל־תִּקְרַב mit μὴ ἐγγίσῃς ("nähere dich nicht"), שַׁל mit λῦσαι ("löse") und אַדְמַת־קֹדֶשׁ mit γῆ ἁγία ("heilige Erde").
Satzstruktur: Negative Imperativkonstruktion mit positiver Handlungsanweisung und kausaler Begründung über die Heiligkeit des Ortes.
Gott gebietet Mose Halt und Ehrfurcht durch das Ausziehen der Sandalen, da der Ort durch göttliche Gegenwart geheiligt ist.
Exodus 3,6
Hebräisch: וַיֹּ֗אמֶר אָנֹכִי֙ אֱלֹהֵ֣י אָבִ֔יךָ אֱלֹהֵ֧י אַבְרָהָ֛ם אֱלֹהֵ֥י יִצְחָ֖ק וֵאלֹהֵ֣י יַעֲקֹ֑ב וַיַּסְתֵּ֤ר מֹשֶׁה֙ פָּנָ֔יו כִּ֣י יָרֵ֔א מֵהַבִּ֖יט אֶל־הָאֱלֹהִֽים׃
Deutsch: Und er sagte: Ich bin der Gott deines Vaters, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs. Da verhüllte Mose sein Angesicht, denn er fürchtete sich, zu Gott hinzublicken.

Kommentar: וַיֹּאמֶר אָנֹכִי אֱלֹהֵי אָבִיךָ ist wayyiqtol von אמר + Selbstoffenbarungsformel אָנֹכִי (betontes Personalpronomen "ich bin") + אֱלֹהֵי אָבִיךָ (Konstruktusverbindung "Gott deines Vaters").
אֱלֹהֵ֧י אַבְרָהָ֛ם אֱלֹהֵ֥י יִצְחָ֖ק וֵאלֹהֵ֣י יַעֲקֹ֑ב ist eine dreifache Explikation: אֱלֹהֵי wird vor jeden Patriarchennamen gesetzt und betont die individuelle Beziehung zu jedem.
וַיַּסְתֵּר מֹשֶׁה פָּנָיו ist wayyiqtol von סתר ("verbergen/verhüllen") im Hiphil + מֹשֶׁה + פָּנָיו ("sein Angesicht"). כִּי יָרֵא מֵהַבִּיט אֶל־הָאֱלֹהִים ist eine kausale Begründung: כִּי + יָרֵא (Qal Perfekt von ירא, "fürchten") + מֵהַבִּיט (präpositionale Phrase mit Hiphil-Infinitiv von נבט, "hinblicken") + אֶל־הָאֱלֹהִים.
אָנֹכִי ist stärker als אֲנִי und wird oft in göttlichen Selbstoffenbarungen verwendet (vgl. Ex 20,2). אֱלֹהֵי אָבִיךָ schafft persönliche Verbindung zu Moses Familientradition.
Die dreifache Wiederholung von אֱלֹהֵי + Patriarchenname betont die Kontinuität des Bundes. וֵאלֹהֵי (mit waw) beim letzten Namen zeigt den Abschluss der Aufzählung.
סתר im Hiphil bedeutet "verbergen/verhüllen" und zeigt ehrfürchtige Reaktion. פָּנִים kann "Angesicht/Gesicht" bedeuten.
ירא מֵהַבִּיט zeigt religiöse Furcht vor der direkten Gottesschau. נבט im Hiphil bedeutet "anstarren/fest hinblicken". אֶל־הָאֱלֹהִים zeigt die Richtung des gefürchteten Blicks.
Die Theologie der Gottesschau ist zentral: Direkte Sicht auf Gott wird als tödlich gefürchtet (vgl. Ex 33,20; Ri 13,22). הַבִּיט אֶל־אֱלֹהִים gilt als gefährlich.
Die LXX übersetzt אָנֹכִי mit ἐγώ εἰμι ("ich bin"), וַיַּסְתֵּר mit ἀπέστρεψεν ("er wandte ab") und מֵהַבִּיט mit ἐμβλέψαι ("hinzublicken").
Satzstruktur: Göttliche Selbstoffenbarung mit dreifacher Patriarchenbeziehung, gefolgt von Moses ehrfürchtiger Reaktion und kausaler Begründung.
Gott offenbart sich als der Bundesgott der Patriarchen, worauf Mose ehrfürchtig sein Gesicht verhüllt aus Furcht vor der direkten Gottesschau.
Exodus 3,7
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר יְהוָ֔ה רָאֹ֥ה רָאִ֛יתִי אֶת־עֳנִ֥י עַמִּ֖י אֲשֶׁ֣ר בְּמִצְרָ֑יִם וְאֶת־צַעֲקָתָ֤ם שָׁמַ֨עְתִּי֙ מִפְּנֵ֣י נֹֽגְשָׂ֔יו כִּ֥י יָדַ֖עְתִּי אֶת־מַכְאֹבָֽיו׃
Deutsch: Und der Ewige sagte: Sehen, gesehen habe ich das Elend meines Volkes in Ägypten, und ihr Geschrei wegen ihrer Treiber habe ich gehört; ja, ich kenne seine Schmerzen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה ist die standardmäßige Einleitung göttlicher Rede. רָאֹה רָאִיתִי אֶת־עֳנִי עַמִּי ist eine emphatische Konstruktion: רָאֹה (Infinitiv absolutus von ראה) + רָאִיתִי (Qal Perfekt erste Person Singular) + אֶת־עֳנִי עַמִּי (direktes Objekt).
אֲשֶׁר בְּמִצְרָיִם ist ein lokaler Relativsatz: אֲשֶׁר + בְּמִצְרַיִם (präpositionale Phrase). וְאֶת־צַעֲקָתָם שָׁמַעְתִּי מִפְּנֵי נֹֽגְשָׂיו ist koordiniert: וְאֶת־צַעֲקָתָם + שָׁמַעְתִּי (Qal Perfekt erste Person Singular von שׁמע) + מִפְּנֵי נֹגְשָׂיו (kausale präpositionale Phrase).
כִּי יָדַעְתִּי אֶת־מַכְאֹבָיו ist eine weitere emphatische Aussage: כִּי + יָדַעְתִּי (Qal Perfekt erste Person Singular von ידע) + אֶת־מַכְאֹבָיו (מַכְאוֹב "Schmerz" + Possessivsuffix der dritten Person maskulin Singular).
רָאֹה רָאִיתִי ist ein Infinitiv absolutus + finites Verb, das höchste Emphase ausdrückt ("gewiss habe ich gesehen"). עֳנִי bezeichnet Elend, Unterdrückung und Not.
עַמִּי zeigt Gottes Besitzanspruch und emotionale Verbindung zu Israel. צַעֲקָה ist intensiver als שַׁוְעָה aus 2,23 und bezeichnet lautes Hilfegeschrei.
נֹגְשָׂיו ist der Plural von נֹגֵשׂ ("Antreiber/Fronvogt") und bezeichnet die ägyptischen Aufseher. מִפְּנֵי zeigt die Ursache des Geschreis.
ידע geht über intellektuelles Wissen hinaus und zeigt tiefes, empathisches Verstehen. מַכְאֹבָיו (Plural von מַכְאוֹב) bezeichnet körperliche und seelische Schmerzen.
Die dreifache Struktur רָאִיתִי - שָׁמַעְתִּי - יָדַעְתִּי zeigt vollständige göttliche Wahrnehmung aller Aspekte des Leidens. ראה - שׁמע - ידע entspricht den drei Hauptsinnen der Wahrnehmung.
Die LXX übersetzt רָאֹה רָאִיתִי mit ἰδὼν εἶδον ("sehend habe ich gesehen"), עֳנִי mit κάκωσιν ("Misshandlung") und נֹגְשָׂיו mit ἐργοδιωκτῶν ("Arbeitsantreiber").
Satzstruktur: Dreifache emphatische Wahrnehmungsaussage mit lokaler Bestimmung, kausaler Phrase und zusammenfassender Erkenntnisaussage.
Gott bestätigt seine vollständige Wahrnehmung des israelitischen Leidens durch Sehen, Hören und Erkennen - die Grundlage für seine Intervention.
Exodus 3,8
Hebräisch: וָאֵרֵ֞ד לְהַצִּילֹ֣ו׀ מִיַּ֣ד מִצְרַ֗יִם וּֽלְהַעֲלֹתוֹ֮ מִן־הָאָ֣רֶץ הַהִוא֒ אֶל־אֶ֤רֶץ טוֹבָה֙ וּרְחָבָ֔ה אֶל־אֶ֛רֶץ זָבַ֥ת חָלָ֖ב וּדְבָ֑שׁ אֶל־מְק֤וֹם הַֽכְּנַעֲנִי֙ וְהַ֣חִתִּ֔י וְהָֽאֱמֹרִי֙ וְהַפְּרִזִּ֔י וְהַחִוִּ֖י וְהַיְבוּסִֽי׃
Deutsch: Und ich bin herabgekommen, um es aus der Hand Ägyptens zu erretten und es aus diesem Land hinaufzuführen in ein gutes und geräumiges Land, in ein Land, fließend von Milch und Honig, an den Ort des Kanaaniters und des Hetiters und des Amoriters und des Perisiters und des Hiviters und des Jebusiters.

Kommentar: וָאֵרֵד לְהַצִּילוֹ מִיַּד מִצְרַיִם ist waw + Qal Perfekt von ירד ("herabsteigen") + Finalklausel לְהַצִּילוֹ (Hiphil-Infinitiv von נצל, "erretten") + מִיַּד מִצְרַיִם (ablative präpositionale Phrase "aus der Hand Ägyptens").
וּֽלְהַעֲלֹתוֹ מִן־הָאָרֶץ הַהִוא koordiniert eine zweite Finalklausel: וּלְהַעֲלֹתוֹ (waw + Hiphil-Infinitiv von עלה, "hinaufführen") + מִן־הָאָרֶץ הַהִוא (ablative präpositionale Phrase "aus diesem Land").
אֶל־אֶ֤רֶץ טוֹבָה֙ וּרְחָבָ֔ה ist die Zielangabe: אֶל + אֶרֶץ טוֹבָה וּרְחָבָה (koordinierte Adjektive "gutes und geräumiges Land").
אֶל־אֶ֛רֶץ זָבַ֥ת חָלָ֖ב וּדְבָ֑שׁ ist eine weitere Charakterisierung: אֶל + אֶרֶץ זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ (partizipiale Konstruktion "Land, fließend von Milch und Honig").
אֶל־מְק֤וֹם הַֽכְּנַעֲנִי֙ וְהַ֣חִתִּ֔י וְהָֽאֱמֹרִי֙ וְהַפְּרִזִּ֔י וְהַחִוִּ֖י וְהַיְבוּסִֽי ist eine dritte lokale Bestimmung mit sechs koordinierten Völkernamen.
ירד zeigt göttliche Bewegung vom Himmel zur Erde für die Rettungsmission. נצל im Hiphil bedeutet "entreißen/befreien". יַד מִצְרַיִם ist metaphorisch für ägyptische Macht.
עלה im Hiphil kontrastiert mit ירד und zeigt die Bewegung aus Ägypten heraus. הָאָרֶץ הַהִוא bezeichnet Ägypten abwertend als "jenes Land".
טוֹבָה וּרְחָבָה sind zentrale Charakteristika des verheißenen Landes: טוֹב ("gut/fruchtbar"), רָחָב ("weit/geräumig").
זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ ist die klassische Formel für das verheißene Land: זָבַת (Qal-Partizip femininum von זוב, "fließen") + חָלָב וּדְבָשׁ ("Milch und Honig").
Die sechs Völkernamen repräsentieren die vorisraelitische Bevölkerung Kanaans: כְּנַעֲנִי (Kanaaniter), חִתִּי (Hetiter), אֱמֹרִי (Amoriter), פְּרִזִּי (Perisiter), חִוִּי (Hiviter), יְבוּסִי (Jebusiter).
Die LXX übersetzt וָאֵרֵד mit κατέβην („ich stieg herab“), לְהַצִּילוֹ mit ἐξελέσθαι („um zu befreien“) und זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ mit ῥέουσαν γάλα καὶ μέλι („fließend von Milch und Honig“). Bemerkenswert ist die erweiterte Völkerliste: Die LXX fügt „καὶ Γεργεσαίων“ („und der Girgasiter“) hinzu und bietet damit die klassische Siebenerliste der Völker Kanaans, während im MT nur sechs Völker genannt sind. Diese Fassung entspricht Parallelen in Dtn 7,1 und Jos 3,10 und dürfte den ursprünglicheren, vollständigen Text bewahren.
Satzstruktur: Göttliche Handlungsankündigung mit doppelter Finalklausel und dreifacher Charakterisierung des Ziellandes.
Gott kündigt seine aktive Intervention an: Herabkommen zur Rettung aus Ägypten und Hinaufführung in das fruchtbare verheißene Land der sechs Völker.
Exodus 3,9
Hebräisch: וְעַתָּ֕ה הִנֵּ֛ה צַעֲקַ֥ת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֖ל בָּ֣אָה אֵלָ֑י וְגַם־רָאִ֨יתִי֙ אֶת־הַלַּ֔חַץ אֲשֶׁ֥ר מִצְרַ֖יִם לֹחֲצִ֥ים אֹתָֽם׃
Deutsch: Und nun siehe, das Geschrei der Söhne Israels ist zu mir gekommen; und ich habe auch die Bedrückung gesehen, mit der die Ägypter sie bedrücken.

Kommentar: וְעַתָּה הִנֵּה ist eine Übergangsformel: וְעַתָּה ("und nun") + הִנֵּה ("siehe"), die von der allgemeinen Offenbarung zur konkreten Situation überleitet.
צַעֲקַ֥ת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֖ל בָּ֣אָה אֵלָ֑י ist ein Nominalsatz: צַעֲקַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (Konstruktusverbindung "Geschrei der Söhne Israels") + בָּאָה (Qal Perfekt von בוא, "kommen", dritte Person femininum Singular) + אֵלָי (Richtungsangabe "zu mir").
וְגַם־רָאִ֨יתִי֙ אֶת־הַלַּ֔חַץ ist koordiniert: וְגַם ("und auch") + רָאִיתִי (Qal Perfekt erste Person Singular von ראה) + אֶת־הַלַּחַץ (direktes Objekt "die Bedrückung").
אֲשֶׁ֥ר מִצְרַ֖יִם לֹחֲצִ֥ים אֹתָֽם ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + מִצְרַיִם (Subjekt) + לֹחֲצִים (Qal-Partizip maskulin Plural von לחץ, "bedrücken") + אֹתָם (direktes Objekt).
צַעֲקָה nimmt צַעֲקָתָם aus 2,23 auf und zeigt die Kontinuität des Leidens. בָּאָה אֵלָי zeigt, dass das Geschrei Gott erreicht hat.
גַם verstärkt die Aussage und zeigt zusätzliche göttliche Wahrnehmung. לַחַץ bezeichnet systematische Unterdrückung und Bedrängnis.
לחץ als Partizip zeigt andauernde, kontinuierliche Bedrückung. מִצְרַיִם als Subjekt (nicht מִצְרִי) zeigt kollektive ägyptische Unterdrückung.
Die Struktur רָאִיתִי...רָאִיתִי (V.7 und V.9) zeigt doppelte göttliche Wahrnehmung: erst das עֳנִי (Elend), dann den לַחַץ (Druck).
אֹתָם bezieht sich auf בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל und zeigt die Israeliten als Objekt der Unterdrückung.
Die LXX übersetzt צַעֲקָה mit κραυγή ("Geschrei"), בָּאָה mit ἦλθεν ("ist gekommen") und לַחַץ mit θλῖψιν ("Bedrängnis").
Satzstruktur: Übergangsformel mit Aufmerksamkeitspartikel, existentieller Aussage über das Geschrei und koordinierter Wahrnehmung der Unterdrückung.
Gott stellt fest, dass Israels Hilfeschrei ihn erreicht hat und er auch die systematische ägyptische Unterdrückung wahrgenommen hat.
Exodus 3,10
Hebräisch: וְעַתָּ֣ה לְכָ֔ה וְאֶֽשְׁלָחֲךָ֖ אֶל־פַּרְעֹ֑ה וְהוֹצֵ֛א אֶת־עַמִּ֥י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מִמִּצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und nun geh hin, denn ich will dich zu Par’o senden, damit du mein Volk, die Söhne Israels, aus Ägypten herausführst.

Kommentar: וְעַתָּה לְכָה ist eine imperativische Aufforderung: וְעַתָּה ("und nun") + לְכָה (Imperativ von הלך, "gehen", mit Paragoge-He für Emphase).
וְאֶֽשְׁלָחֲךָ֖ אֶל־פַּרְעֹ֑ה ist eine Ankündigung: וְאֶשְׁלָחֲךָ (waw + Qal-Imperfekt erste Person Singular von שׁלח, "senden", mit Objektsuffix der zweiten Person maskulin Singular) + אֶל־פַּרְעֹה (Richtungsangabe).
וְהוֹצֵ֛א אֶת־עַמִּ֥י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מִמִּצְרָֽיִם ist eine weitere Imperativkonstruktion: וְהוֹצֵא (waw + Hiphil-Imperativ von יצא, "herausführen") + אֶת־עַמִּי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל (direktes Objekt mit Apposition) + מִמִּצְרַיִם (ablative präpositionale Phrase).
לְכָה mit Paragoge-He ist emphatischer als לֵךְ und zeigt die Dringlichkeit des göttlichen Auftrags. שׁלח zeigt Moses Rolle als Gesandter.
אֶל־פַּרְעֹה bezeichnet das konkrete Ziel der Sendung - den mächtigsten Herrscher der Zeit. הוצא im Hiphil bedeutet "herausführen/befreien".
עַמִּי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל ist eine doppelte Bezeichnung: עַמִּי ("mein Volk") zeigt die göttliche Beziehung, בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל die genealogische Identität.
מִמִּצְרַיִם mit doppeltem מִן verstärkt die ablative Bewegung "heraus aus Ägypten". Dies ist Moses Hauptauftrag.
Die Struktur zeigt klare Progression: לְכָה (Bewegung Moses) → אֶשְׁלָחֲךָ (göttliche Sendung) → הוֹצֵא (Moses Auftrag).
Die LXX übersetzt לְכָה mit δεῦρο („komm her“), וְאֶשְׁלָחֲךָ mit ἀποστελῶ σε („ich sende dich“) und וְהוֹצֵא mit ἐξάγαγε („führe heraus“). Zusätzlich erweitert sie „Par’o“ zu „Φαραὼ τὸν βασιλέα Αἰγύπτου“ („Par’o, der König von Ägypten“). Dadurch wird der Titel expliziter als im MT und für ein griechisches Publikum deutlicher markiert.
Satzstruktur: Dringende Aufforderung mit koordinierten göttlichen und menschlichen Handlungen zur Befreiungsmission.
Gott beauftragt Mose mit der konkreten Mission: Gehe zu Par’o und führe mein Volk aus Ägypten heraus.
Exodus 3,11
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר מֹשֶׁה֙ אֶל־הָ֣אֱלֹהִ֔ים מִ֣י אָנֹ֔כִי כִּ֥י אֵלֵ֖ךְ אֶל־פַּרְעֹ֑ה וְכִ֥י אוֹצִ֛יא אֶת־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל מִמִּצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und Mose sagte zu Gott: Wer bin ich, dass ich zu Par’o gehen und dass ich die Söhne Israels aus Ägypten herausführen sollte?

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־הָאֱלֹהִים ist die standardmäßige Antwortformel: wayyiqtol von אמר + מֹשֶׁה + אֶל־הָאֱלֹהִים.
מִי אָנֹכִי ist eine rhetorische Frage der Selbsterniedrigung: מִי ("wer") + אָנֹכִי (betontes Personalpronomen "ich"). כִּי אֵלֵךְ אֶל־פַּרְעֹה ist eine Finalklausel: כִּי + אֵלֵךְ (Qal-Imperfekt erste Person Singular von הלך) + אֶל־פַּרְעֹה.
וְכִי אוֹצִיא אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִמִּצְרַיִם koordiniert eine zweite Finalklausel: וְכִי + אוֹצִיא (Hiphil-Imperfekt erste Person Singular von יצא, "herausführen") + אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִמִּצְרַיִם.
מִי אָנֹכִי ist ein Topos der Berufungserzählungen und drückt Unwürdigkeit und Selbstzweifel aus (vgl. Ri 6,15; 1 Sam 18,18). אָנֹכִי verstärkt die Betonung des schwachen Ichs.
כִּי leitet hier finale oder konsekutive Nebensätze ein ("so dass ich/damit ich"). Die doppelte כִּי-Konstruktion zeigt zwei Aspekte der Aufgabe.
אֵלֵךְ אֶל־פַּרְעֹה wiederholt die Formulierung aus V.10 und zeigt Moses Verständnis der Schwierigkeit. פַּרְעֹה repräsentiert weltliche Macht.
אוֹצִיא im Hiphil wiederholt הוֹצֵא aus V.10 und zeigt Moses Zweifel an seiner Fähigkeit zur Durchführung. בְּנֵי יִשְׂרָאֵל anstelle von עַמִּי zeigt Moses Distanz.
Die LXX übersetzt מִי אָנֹכִי mit τίς εἰμι ἐγώ ("wer bin ich"), כִּי אֵלֵךְ mit ὅτι πορεύσομαι ("dass ich gehen werde") und וְכִי אוֹצִיא mit καὶ ὅτι ἐξάξω ("und dass ich herausführen werde").
Satzstruktur: Rhetorische Frage der Selbsterniedrigung mit doppelter finaler Begründung der empfundenen Unzulänglichkeit.
Mose reagiert mit demütiger Selbsteinschätzung und bezweifelt seine Qualifikation sowohl für die Konfrontation mit Par’o als auch für die Führung Israels.
Exodus 3,12
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר֙ כִּֽי־אֶֽהְיֶ֣ה עִמָּ֔ךְ וְזֶה־לְּךָ֣ הָא֔וֹת כִּ֥י אָנֹכִ֖י שְׁלַחְתִּ֑יךָ בְּהוֹצִֽיאֲךָ֤ אֶת־הָעָם֙ מִמִּצְרַ֔יִם תַּֽעַבְדוּן֙ אֶת־הָ֣אֱלֹהִ֔ים עַ֖ל הָהָ֥ר הַזֶּֽה׃
Deutsch: Und er sagte: Gewiss, ich werde mit dir sein; und dies sei dir das Zeichen, dass ich dich gesandt habe: Wenn du das Volk aus Ägypten herausführst, werdet ihr Gott auf diesem Berg dienen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר כִּֽי־אֶֽהְיֶ֣ה עִמָּ֔ךְ ist wayyiqtol von אמר + Zusage כִּי־אֶהְיֶה עִמָּךְ (כִּי "gewiss" + אֶהְיֶה, Qal-Imperfekt erste Person Singular von היה, "ich werde sein" + עִמָּךְ, "mit dir").
וְזֶה־לְּךָ֣ הָא֔וֹת ist koordiniert: וְזֶה (waw + Demonstrativpronomen "dies") + לְּךָ (Dativ "dir") + הָאוֹת ("das Zeichen").
כִּ֥י אָנֹכִ֖י שְׁלַחְתִּ֑יךָ ist eine Begründung: כִּי + אָנֹכִי (betontes Personalpronomen) + שְׁלַחְתִּיךָ (Qal Perfekt erste Person Singular von שׁלח, "senden", mit Objektsuffix).
בְּהוֹצִֽיאֲךָ֤ אֶת־הָעָם֙ מִמִּצְרַ֔יִם ist eine temporale Klausel: בְּהוֹצִיאֲךָ (Präposition בְ + Hiphil-Infinitiv von יצא mit Suffix der zweiten Person) + אֶת־הָעָם + מִמִּצְרַיִם.
תַּֽעַבְדוּן֙ אֶת־הָ֣אֱלֹהִ֔ים עַ֖ל הָהָ֥ר הַזֶּֽה ist die Hauptaussage: תַּעַבְדוּן (Qal-Imperfekt zweite Person maskulin Plural von עבד, "dienen") + אֶת־הָאֱלֹהִים + עַל הָהָר הַזֶּה (lokale präpositionale Phrase).
אֶהְיֶה עִמָּךְ ist eine fundamentale Zusage göttlicher Gegenwart (vgl. Gen 26,24; 28,15; 31,3). עִמָּךְ zeigt begleitende, unterstützende Anwesenheit.
אוֹת bezeichnet ein Zeichen als Bestätigung göttlicher Sendung. זֶה־לְּךָ הָאוֹת macht das folgende zum konkreten Erkennungszeichen.
אָנֹכִי שְׁלַחְתִּיךָ betont mit אָנֹכִי die göttliche Autorität der Sendung. Das Perfekt שְׁלַחְתִּיךָ zeigt bereits vollzogene Sendung.
עבד אֶת־הָאֱלֹהִים ist der Zweck der Befreiung: nicht politische Freiheit, sondern Gottesdienst. עַל הָהָר הַזֶּה zeigt den konkreten Ort - den jetzigen Ort der Berufung.
Die Ironie des Zeichens: Es kann erst nach der Erfüllung der Mission erkannt werden. הָהָר הַזֶּה verbindet Berufung und Ziel.
Die LXX übersetzt אֶהְיֶה עִמָּךְ mit ἔσομαι μετὰ σοῦ ("ich werde mit dir sein"), אוֹת mit σημεῖον ("Zeichen") und תַּעַבְדוּן mit λατρεύσετε ("ihr werdet dienen").
Satzstruktur: Göttliche Zusage mit Zeichenankündigung und temporaler Klausel, die das künftige Ziel der Mission beschreibt.
Gott verspricht seine Gegenwart und gibt als Zeichen an, dass Israel nach der Befreiung an diesem Berg Gottesdienst feiern wird.
Exodus 3,13
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֜ה אֶל־הָֽאֱלֹהִ֗ים הִנֵּ֨ה אָנֹכִ֣י בָא֮ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ וְאָמַרְתִּ֣י לָהֶ֔ם אֱלֹהֵ֥י אֲבוֹתֵיכֶ֖ם שְׁלָחַ֣נִי אֲלֵיכֶ֑ם וְאָֽמְרוּ־לִ֣י מַה־שְּׁמֹ֔ו מָ֥ה אֹמַ֖ר אֲלֵהֶֽם׃
Deutsch: Und Mose sagte zu Gott: Siehe, ich bin zu den Söhnen Israels kommend und sage ihnen: Der Gott eurer Väter hat mich zu euch gesandt, und sie sagen zu mir: Was ist sein Name?, was soll ich zu ihnen sagen?

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־הָאֱלֹהִים ist die bekannte Antwortformel. הִנֵּה אָנֹכִי בָא אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist eine Situationsbeschreibung: הִנֵּה + אָנֹכִי + בָא (Qal-Partizip von בוא, "kommen") + אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל.
וְאָמַרְתִּי לָהֶם אֱלֹהֵי אֲבוֹתֵיכֶם שְׁלָחַנִי אֲלֵיכֶם ist eine antizipierte Rede: וְאָמַרְתִּי (waw + Qal Perfekt erste Person Singular von אמר) + לָהֶם + direkte Rede אֱלֹהֵי אֲבוֹתֵיכֶם שְׁלָחַנִי אֲלֵיכֶם.
וְאָֽמְרוּ־לִ֣י מַה־שְּׁמֹ֔ו ist die erwartete Gegenfrage: וְאָמְרוּ (waw + Qal Perfekt dritte Person Plural) + לִי (Dativ) + מַה־שְּׁמוֹ ("was ist sein Name").
מָ֥ה אֹמַ֖ר אֲלֵהֶֽם ist Moses Problem: מָה ("was") + אֹמַר (Qal-Imperfekt erste Person Singular von אמר) + אֲלֵהֶם ("zu ihnen").
בָא als Partizip zeigt unmittelbar bevorstehende Handlung ("ich bin im Begriff zu kommen"). אֱלֹהֵי אֲבוֹתֵיכֶם ist eine allgemeine Gottesbezeichnung, die die Patriarchentradition evoziert.
מַה־שְּׁמוֹ zeigt, dass אֱלֹהֵי אֲבוֹתֵיכֶם als zu vage empfunden werden könnte. שֵׁם bezeichnet nicht nur Bezeichnung, sondern Wesen und Charakter.
Moses Problem ist praktisch-theologisch: Wie kann er einen namenlosen Gott verkünden? שֵׁם ist für Glaubwürdigkeit und Authentizität essentiell.
אֹמַר אֲלֵהֶם zeigt Moses Hilflosigkeit angesichts der erwarteten Nachfrage. Dies ist eine präventive Einwendung.
Die LXX übersetzt בָא mit πορεύομαι ("ich gehe"), אֱלֹהֵי אֲבוֹתֵיכֶם mit ὁ θεὸς τῶν πατέρων ὑμῶν ("der Gott eurer Väter") und μַה־שְּׁמוֹ mit τί ὄνομα αὐτῷ ("was ist sein Name").
Satzstruktur: Situative Einleitung mit antizipierter Verkündigung, erwarteter Rückfrage und hilfloser Nachfrage an Gott.
Mose antizipiert eine konkrete Schwierigkeit: Die Israeliten werden nach dem spezifischen Namen Gottes fragen, den er nicht kennt.
Exodus 3,14
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר אֱלֹהִים֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה אֶֽהְיֶ֖ה אֲשֶׁ֣ר אֶֽהְיֶ֑ה וַיֹּ֗אמֶר כֹּ֤ה תֹאמַר֙ לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל אֶֽהְיֶ֖ה שְׁלָחַ֥נִי אֲלֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und Gott sagte zu Mose: Ich werde sein, der ich sein werde. Und er sagte: So sollst du zu den Söhnen Israels sagen: "Ich werde sein" hat mich zu euch gesandt.

Kommentar: וַיֹּאמֶר אֱלֹהִים אֶל־מֹשֶׁה ist die göttliche Antwortformel. אֶֽהְיֶ֖ה אֲשֶׁ֣ר אֶֽהְיֶ֑ה ist die berühmte Gottesnamensoffenbarung: אֶהְיֶה (Qal-Imperfekt erste Person Singular von היה, "ich werde sein") + Relativsatz אֲשֶׁר אֶהְיֶה ("der ich sein werde").
וַיֹּ֗אמֶר כֹּ֤ה תֹאמַר֙ לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל ist eine weitere Anweisung: wayyiqtol von אמר + כֹּה תֹאמַר ("so sollst du sagen") + לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל.
אֶֽהְיֶ֖ה שְׁלָחַ֥נִי אֲלֵיכֶֽם ist die zu verkündende Botschaft: אֶהְיֶה (als Name) + שְׁלָחַנִי (Qal Perfekt dritte Person maskulin Singular von שׁלח mit Objektsuffix erste Person) + אֲלֵיכֶם ("zu euch").
אֶהְיֶה אֲשֶׁר אֶהְיֶה ist eine der schwierigsten theologischen Formulierungen der Bibel. אֶהְיֶה kann "ich werde sein", "ich bin", oder "ich bin da" bedeuten.
אֲשֶׁר kann relativ ("der") oder modal ("wie/als") verstanden werden. Mögliche Übersetzungen: "Ich werde sein, der ich sein werde", "Ich bin, der ich bin", "Ich werde da sein, als der ich da sein werde".
כֹּה תֹאמַר ist die standardmäßige Botenformel. אֶהְיֶה wird als eigenständiger Gottesname präsentiert, verkürzt aus der längeren Formel.
Die Struktur zeigt Progression von der vollen Formel (אֶהְיֶה אֲשֶׁר אֶהְיֶה) zur praktischen Kurzform (אֶהְיֶה) für die Verkündigung.
היה als Grundlage des Gottesnamens betont Existenz, Gegenwart und dynamisches Sein. Dies kontrastiert mit statischen Götternamen.
Die LXX übersetzt das berühmte „אֶֽהְיֶ֖ה אֲשֶׁ֣ר אֶֽהְיֶ֑ה“ (Ich werde sein, der ich sein werde) mit „Ἐγώ εἰμι ὁ ὤν“ („Ich bin der Seiende“) und verkürzt die zweite Erwähnung zu „Ὁ ὢν“ („Der Seiende“). Damit wird die hebräische Zukunftsorientierung („Ich werde sein“) in eine statische Seins Definition umgedeutet. Die LXX betont das philosophische Sein Gottes und prägte damit nachhaltig die jüdisch-hellenistische und die christliche Gotteslehre.
Satzstruktur: Göttliche Namensoffenbarung mit Relativsatzerweiterung, gefolgt von praktischer Verkündigungsanweisung.
Gott offenbart seinen Namen als "Ich werde sein, der ich sein werde" und weist Mose an, sich als von "Ich werde sein" gesandt zu legitimieren.
Exodus 3,15
Hebräisch: וַיֹּאמֶר֩ ע֨וֹד אֱלֹהִ֜ים אֶל־מֹשֶׁ֗ה כֹּֽה־תֹאמַר֮ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ יְהוָ֞ה אֱלֹהֵ֣י אֲבֹתֵיכֶ֗ם אֱלֹהֵ֨י אַבְרָהָ֜ם אֱלֹהֵ֥י יִצְחָ֛ק וֵאלֹהֵ֥י יַעֲקֹ֖ב שְׁלָחַ֣נִי אֲלֵיכֶ֑ם זֶה־שְּׁמִ֣י לְעֹלָ֔ם וְזֶ֥ה זִכְרִ֖י לְדֹ֥ר דֹּֽר׃
Deutsch: Und Gott sagte weiter zu Mose: So sollst du zu den Söhnen Israels sagen: Der Ewige, der Gott eurer Väter, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs, hat mich zu euch gesandt. Das ist mein Name für ewig, und das ist mein Gedenken von Generation zu Generation.

Kommentar: וַיֹּאמֶר עוֹד אֱלֹהִים אֶל־מֹשֶׁה ist eine Fortsetzungsformel: wayyiqtol von אמר + עוֹד ("weiter/noch") + אֱלֹהִים + אֶל־מֹשֶׁה.
כֹּֽה־תֹאמַר֮ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ ist die bekannte Botenformel: כֹּה־תֹאמַר + אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל.
יְהוָ֞ה אֱלֹהֵ֣י אֲבֹתֵיכֶ֗ם אֱלֹהֵ֨י אַבְרָהָ֜ם אֱלֹהֵ֥י יִצְחָ֛ק וֵאלֹהֵ֥י יַעֲקֹ֖ב שְׁלָחַ֣נִי אֲלֵיכֶ֑ם ist die Botschaft: יְהוָה + אֱלֹהֵי אֲבֹתֵיכֶם + dreifache Explikation + שְׁלָחַנִי אֲלֵיכֶם.
זֶה־שְּׁמִ֣י לְעֹלָ֔ם וְזֶ֥ה זִכְרִ֖י לְדֹ֥ר דֹּֽר ist eine doppelte Ewigkeitsaussage: זֶה־שְׁמִי לְעֹלָם ("dies ist mein Name für ewig") + וְזֶה זִכְרִי לְדֹר דֹּר ("und dies ist mein Gedenken von Generation zu Generation").
יְהוָה ist der Eigenname Gottes, wahrscheinlich von היה abgeleitet ("Er ist/Er wird sein"). אֱלֹהֵי אֲבֹתֵיכֶם verbindet mit der Patriarchentradition.
Die dreifache Wiederholung אֱלֹהֵי + Patriarchenname (wie in V.6) betont die historische Kontinuität. וֵאלֹהֵי beim letzten Namen zeigt den Abschluss.
שֵׁם und זֵכֶר sind parallel: שֵׁם ist der Name selbst, זֵכֶר ist die Art, wie er erinnert und verkündet wird.
לְעֹלָם bezeichnet ewige Dauer ("für ewig/immerdar"). לְדֹר דֹּר ist eine verstärkende Wendung ("von Generation zu Generation") mit Wiederholung des Singulars für Emphase.
Der Kontrast zwischen V.14 (אֶהְיֶה) und V.15 (יְהוָה) zeigt verschiedene Aspekte derselben Gottheit: אֶהְיֶה betont das dynamische Sein, יְהוָה den traditionellen Bundesnamen.
Die LXX übersetzt יְהוָה mit κύριος ("Herr"), זֶה־שְׁמִי mit τοῦτό μού ἐστιν ὄνομα ("dies ist mein Name") und לְדֹר דֹּר mit εἰς γενεὰς γενεῶν ("zu Generationen von Generationen").
Satzstruktur: Fortsetzung der göttlichen Rede mit Botenformel, vollständiger Sendungslegitimation und doppelter Ewigkeitsaussage.
Gott ergänzt die אֶהְיֶה-Offenbarung durch den traditionellen Namen יְהוָה und erklärt ihn zum ewigen Gottesnamen für alle Generationen.
Exodus 3,16
Hebräisch: לֵ֣ךְ וְאָֽסַפְתָּ֞ אֶת־זִקְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל וְאָמַרְתָּ֤ אֲלֵהֶם֙ יְהוָ֞ה אֱלֹהֵ֤י אֲבֹֽתֵיכֶם֙ נִרְאָ֣ה אֵלַ֔י אֱלֹהֵ֧י אַבְרָהָ֛ם יִצְחָ֥ק וְיַעֲקֹ֖ב לֵאמֹ֑ר פָּקֹ֤ד פָּקַ֨דְתִּי֙ אֶתְכֶ֔ם וְאֶת־הֶעָשׂ֥וּי לָכֶ֖ם בְּמִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Geh und versammle die Ältesten Israels, und sage ihnen: Der Ewige, der Gott eurer Väter, ist mir erschienen, der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, sagend: Prüfend geprüft habe ich euch und das, was euch in Ägypten getan wird.

Kommentar: לֵךְ וְאָֽסַפְתָּ֞ אֶת־זִקְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל ist eine imperativische Anweisung: לֵךְ (Qal-Imperativ von הלך) + וְאָסַפְתָּ (waw + Qal Perfekt von אסף, "sammeln/versammeln") + אֶת־זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל (direktes Objekt).
וְאָמַרְתָּ֤ אֲלֵהֶם֙ setzt fort: וְאָמַרְתָּ (waw + Qal Perfekt von אמר) + אֲלֵהֶם ("zu ihnen").
יְהוָ֞ה אֱלֹהֵ֤י אֲבֹֽתֵיכֶם֙ נִרְאָ֣ה אֵלַ֔י ist die Kernbotschaft: יְהוָה אֱלֹהֵי אֲבֹתֵיכֶם + נִרְאָה (Niphal Perfekt von ראה, "erscheinen") + אֵלַי ("zu mir").
אֱלֹהֵ֧י אַבְרָהָ֛ם יִצְחָ֥ק וְיַעֲקֹ֖ב ist die bekannte dreifache Explikation, aber hier ohne wiederholtes אֱלֹהֵי vor jedem Namen (im Unterschied zu V.6 und V.15).
לֵאמֹ֑ר leitet die direkte Gottesrede ein. פָּקֹ֤ד פָּקַ֨דְתִּי֙ אֶתְכֶ֔ם ist eine emphatische Konstruktion: פָּקֹד (Infinitiv absolutus von פקד) + פָּקַדְתִּי (Qal Perfekt erste Person Singular) + אֶתְכֶם (direktes Objekt).
וְאֶת־הֶעָשׂ֥וּי לָכֶ֖ם בְּמִצְרָֽיִם koordiniert ein weiteres Objekt: וְאֶת + הֶעָשׂוּי (Qal-Passivpartizip von עשׂה, "getan werden") + לָכֶם (Dativ) + בְּמִצְרַיִם (lokale Bestimmung).
זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל sind die Stammesältesten als offizielle Repräsentanten des Volkes. אסף bedeutet "sammeln/versammeln" für eine offizielle Versammlung.
נראה אֵלַי zeigt die Theophanie als Grundlage der Sendung. פָּקֹד פָּקַדְתִּי bedeutet "heimsuchen" im Sinne von "sich kümmern um/besuchen".
פקד kann "besuchen", "sich kümmern um", "heimsuchen" oder "prüfen" bedeuten. הֶעָשׂוּי לָכֶם ist ein passivisches Partizip, das die ägyptischen Handlungen bezeichnet.
Die LXX übersetzt אָסַפְתָּ mit συνάγαγε ("versammle"), זִקְנֵי mit πρεσβυτέρους ("Älteste"), נִרְאָה mit ὤφθη ("er erschien") und פָּקֹד פָּקַדְתִּי mit ἐπισκοπῇ ἐπέσκεμμαι ("besuchend habe ich besucht").
Satzstruktur: Imperativische Anweisungen mit Botschaftsformel, Theophanieankündigung und emphatischer Heimsuchungsaussage.
Gott beauftragt Mose, die Ältesten zu versammeln und ihnen mitzuteilen, dass JHWH als Gott der Väter erschienen ist und sich um sie und ihr Leiden gekümmert hat.
Exodus 3,17
Hebräisch: וָאֹמַ֗ר אַעֲלֶ֣ה אֶתְכֶם֮ מֵעֳנִ֣י מִצְרַיִם֒ אֶל־אֶ֤רֶץ הַֽכְּנַעֲנִי֙ וְהַ֣חִתִּ֔י וְהָֽאֱמֹרִי֙ וְהַפְּרִזִּ֔י וְהַחִוִּ֖י וְהַיְבוּסִ֑י אֶל־אֶ֛רֶץ זָבַ֥ת חָלָ֖ב וּדְבָֽשׁ׃
Deutsch: Und ich sage: Ich will euch aus dem Elend Ägyptens hinaufführen in das Land des Kanaaniters und des Hetiters und des Amoriters und des Perisiters und des Hiviters und des Jebusiters, in ein Land, fließend von Milch und Honig.

Kommentar: וָאֹמַר אַעֲלֶה אֶתְכֶם מֵעֳנִי מִצְרַיִם ist eine göttliche Zusage: וָאֹמַר (waw + Qal Perfekt erste Person Singular von אמר) + אַעֲלֶה (Hiphil-Imperfekt erste Person Singular von עלה, "hinaufführen") + אֶתְכֶם + מֵעֳנִי מִצְרַיִם (ablative präpositionale Phrase).
אֶל־אֶ֤רֶץ הַֽכְּנַעֲנִי֙ וְהַ֣חִתִּ֔י וְהָֽאֱמֹרִי֙ וְהַפְּרִזִּ֔י וְהַחִוִּ֖י וְהַיְבוּסִ֑י ist die Zielangabe mit sechs koordinierten Völkernamen (wie in V.8).
אֶל־אֶ֛רֶץ זָבַ֥ת חָלָ֖ב וּדְבָֽשׁ wiederholt die Charakterisierung aus V.8: (die klassische Formel für das verheißene Land).
עֳנִי מִצְרַיִם ist eine Konstruktusverbindung: עֳנִי ("Elend/Not") + מִצְרַיִם als Genitiv der Ursache ("Elend [verursacht durch] Ägypten").
עלה im Hiphil zeigt die Bewegung aus der Tiefe der Unterdrückung zur Höhe der Befreiung. מֵעֳנִי betont den Ausgangszustand des Elends.
Die sechs Völkernamen werden hier mit definitem Artikel (הַכְּנַעֲנִי etc.) gegenüber V.8 ohne Artikel präsentiert, was möglicherweise die konkretere Realität der Landnahme betont.
אֹמַר als einleitendes Verb zeigt die göttliche Deklaration. אַעֲלֶה אֶתְכֶם betont Gottes aktive Rolle bei der Hinaufführung.
זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ ist die stereotyp poetische Beschreibung der Fruchtbarkeit: זָבַת (Partizip femininum von זוב, "fließen") ist metaphorisch für Überfluss.
Die LXX verändert die Reihenfolge der Völker: Sie listet "Χαναναίων καὶ Χετταίων καὶ Εὑαίων καὶ Ἀμορραίων καὶ Φερεζαίων καὶ Γεργεσαίων καὶ Ἰεβουσαίων" (Kanaaniter, Hethiter, Hiwiter, Amoriter, Perisiter, Girgasiter und Jebusiter) auf, während der MT eine andere Reihenfolge hat.
Satzstruktur: Göttliche Zusage mit Bewegung von negativem Ausgangspunkt zu positivem Ziel mit sechsfacher ethnischer Spezifizierung.
Gott verspricht, Israel aus dem ägyptischen Elend in das fruchtbare Land der sechs Völker hinaufzuführen.
Exodus 3,18
Hebräisch: וְשָׁמְע֖וּ לְקֹלֶ֑ךָ וּבָאתָ֡ אַתָּה֩ וְזִקְנֵ֨י יִשְׂרָאֵ֜ל אֶל־מֶ֣לֶךְ מִצְרַ֗יִם וַאֲמַרְתֶּ֤ם אֵלָיו֙ יְהוָ֞ה אֱלֹהֵ֤י הָֽעִבְרִיִּים֙ נִקְרָ֣ה עָלֵ֔ינוּ וְעַתָּ֗ה נֵֽלֲכָה־נָּ֞א דֶּ֣רֶךְ שְׁלֹ֤שֶׁת יָמִים֙ בַּמִּדְבָּ֔ר וְנִזְבְּחָ֖ה לַֽיהוָ֥ה אֱלֹהֵֽינוּ׃
Deutsch: Und sie werden auf deine Stimme hören. Und du sollst, du und die Ältesten Israels, zum König von Ägypten kommen, und ihr sollt zu ihm sagen: Der Ewige, der Gott der Hebräer, ist uns begegnet. Und nun lass uns doch drei Tagereisen weit in die Wüste ziehen, damit wir dem Ewigen, unserem Gott, opfern.

Kommentar: וְשָׁמְעוּ לְקֹלֶךָ ist eine Zusage: וְשָׁמְעוּ (waw + Qal Perfekt dritte Person Plural von שׁמע, "hören/gehorchen") + לְקֹלֶךָ ("auf deine Stimme").
וּבָאתָ֡ אַתָּה֩ וְזִקְנֵ֨י יִשְׂרָאֵ֜ל אֶל־מֶ֣לֶךְ מִצְרַ֗יִם ist eine Handlungsanweisung: וּבָאתָ (waw + Qal Perfekt von בוא) + אַתָּה וְזִקְנֵי יִשְׂרָאֵל (koordinierte Subjekte) + אֶל־מֶלֶךְ מִצְרַיִם.
וַאֲמַרְתֶּ֤ם אֵלָיו֙ ist waw + Qal Perfekt zweite Person maskulin Plural von אמר + אֵלָיו ("zu ihm").
יְהוָ֞ה אֱלֹהֵ֤י הָֽעִבְרִיִּים֙ נִקְרָ֣ה עָלֵ֔ינוּ ist die Botschaft: יְהוָה אֱלֹהֵי הָעִבְרִיִּים + נִקְרָה (Niphal Perfekt von קרא, "sich treffen/begegnen") + עָלֵינוּ ("uns").
וְעַתָּ֗ה נֵֽלֲכָה־נָּ֞א דֶּ֣רֶךְ שְׁלֹ֤שֶׁת יָמִים֙ בַּמִּדְבָּ֔ר ist die konkrete Bitte: וְעַתָּה + נֵלֲכָה־נָּא (Qal-Kohortativ von הלך mit נָא) + דֶּרֶךְ שְׁלֹשֶׁת יָמִים ("einen Weg von drei Tagen") + בַּמִּדְבָּר ("in der Wüste").
וְנִזְבְּחָ֖ה לַֽיהוָ֥ה אֱלֹהֵֽינוּ ist die Zweckangabe: וְנִזְבְּחָה (waw + Qal-Kohortativ von זבח, "opfern") + לַיהוָה אֱלֹהֵינוּ ("dem JHWH, unserem Gott").
שׁמע לְקוֹל ist eine idiomatische Wendung für "gehorchen/befolgen". קוֹל steht für Autorität und Botschaft.
אַתָּה וְזִקְנֵי יִשְׂרָאֵל zeigt Moses Führungsrolle zusammen mit den Ältesten. מֶלֶךְ מִצְרַיִם anstelle von פַּרְעֹה betont die offizielle, staatliche Funktion.
אֱלֹהֵי הָעִבְרִיִּים ist die Außenbezeichnung für die ägyptischen Hörer. נקרה עַל bedeutet "jemandem begegnen/erscheinen".
דֶּרֶךְ שְׁלֹשֶׁת יָמִים ist eine moderate Bitte - keine permanente Ausreise, sondern ein temporärer Kultakt. זבח bezeichnet Schlachtopfer.
Die LXX übersetzt וְשָׁמְעוּ לְקֹלֶךָ mit εἰσακούσονταί σου ("sie werden auf dich hören"), נִקְרָה mit συνήντηκεν ("er ist begegnet") und נֵלֲכָה mit πορευθῶμεν ("lass uns gehen").
Satzstruktur: Gehorsamszusage, koordinierte Handlungsanweisung und diplomatische Bitte mit religiöser Begründung.
Die Ältesten werden gehorchen, gemeinsam mit Mose zum König gehen und eine scheinbar moderate Bitte um temporären Wüstengottesdienst vortragen.
Exodus 3,19
Hebräisch: וַאֲנִ֣י יָדַ֔עְתִּי כִּ֠י לֹֽא־יִתֵּ֥ן אֶתְכֶ֛ם מֶ֥לֶךְ מִצְרַ֖יִם לַהֲלֹ֑ךְ וְלֹ֖א בְּיָ֥ד חֲזָקָֽה׃
Deutsch: Aber ich weiß, dass der König von Ägypten euch nicht ziehen lassen wird, und nicht durch eine starke Hand.

Kommentar: וַאֲנִ֣י יָדַ֔עְתִּי ist eine emphatische göttliche Ankündigung: וַאֲנִי (betontes Personalpronomen "und ich") + יָדַעְתִּי (Qal Perfekt erste Person Singular von ידע, "wissen").
כִּ֠י לֹֽא־יִתֵּ֥ן אֶתְכֶ֛ם מֶ֥לֶךְ מִצְרַ֖יִם לַהֲלֹ֑ךְ ist ein Inhaltssatz: כִּי + לֹא־יִתֵּן (Negation + Qal-Imperfekt von נתן, "geben/zulassen") + אֶתְכֶם (direktes Objekt) + מֶלֶךְ מִצְרַיִם (Subjekt) + לַהֲלֹךְ (Qal-Infinitiv von הלך, "gehen").
וְלֹ֖א בְּיָ֥ד חֲזָקָֽה ist eine verstärkende Negation: וְלֹא + בְּיָד חֲזָקָה (instrumentale präpositionale Phrase "durch eine starke Hand").
ידע zeigt göttliche Vorhersicht und sichere Erkenntnis der künftigen Ereignisse. אֲנִי יָדַעְתִּי betont Gottes überlegenes Wissen.
נתן + Objektpronomen + לַהֲלֹךְ ist eine idiomatische Konstruktion für "ziehen lassen/gehen lassen". מֶלֶךְ מִצְרַיִם wiederholt die offizielle Bezeichnung aus V.18.
יָד חֲזָקָה kann sowohl "starke Hand" (menschliche Gewalt) als auch "starke Hand Gottes" bedeuten. Der Kontext ist ambivalent.
לֹא...וְלֹא verstärkt die Negation: "nicht...und auch nicht". Die Konstruktion zeigt, dass weder die höfliche Bitte noch menschlicher Zwang erfolgreich sein wird.
בְּיָד חֲזָקָה bereitet die späteren Plagenereignisse vor, wo יָד חֲזָקָה zu einem Leitmotiv wird (vgl. Ex 6,1; 13,3.9).
Die LXX übersetzt וַאֲנִי יָדַעְתִּי mit ἐγὼ δὲ οἶδα ("ich aber weiß"), לֹא־יִתֵּן mit οὐ προήσεται ("er wird nicht vorangehen lassen") und בְּיָד חֲזָקָה mit ἐν χειρὶ κραταιᾷ ("mit starker Hand").
Satzstruktur: Emphatische göttliche Vorhersage mit verstärkter doppelter Negation über die Erfolglosigkeit diplomatischer und gewaltsamer Mittel.
Gott warnt vor, dass der ägyptische König weder auf die höfliche Bitte noch auf menschlichen Zwang reagieren wird - die Vorbereitung auf die kommenden Plagen.
Exodus 3,20
Hebräisch: וְשָׁלַחְתִּ֤י אֶת־יָדִי֙ וְהִכֵּיתִ֣י אֶת־מִצְרַ֔יִם בְּכֹל֙ נִפְלְאֹתַ֔י אֲשֶׁ֥ר אֶֽעֱשֶׂ֖ה בְּקִרְבֹּ֑ו וְאַחֲרֵי־כֵ֖ן יְשַׁלַּ֥ח אֶתְכֶֽם׃
Deutsch: Und ich werde meine Hand ausstrecken und Ägypten schlagen mit allen meinen Wundern, die ich in seiner Mitte tun werde; und danach wird er euch ziehen lassen.

Kommentar: וְשָׁלַחְתִּי אֶת־יָדִי ist eine göttliche Handlungsankündigung: וְשָׁלַחְתִּי (waw + Qal Perfekt erste Person Singular von שׁלח, "ausstrecken") + אֶת־יָדִי ("meine Hand").
וְהִכֵּיתִ֣י אֶת־מִצְרַ֔יִם ist koordiniert: וְהִכֵּיתִי (waw + Hiphil Perfekt erste Person Singular von נכה, "schlagen") + אֶת־מִצְרַיִם (direktes Objekt).
בְּכֹל֙ נִפְלְאֹתַ֔י ist eine instrumentale präpositionale Phrase: בְּכֹל ("mit allen") + נִפְלְאֹתַי (נִפְלָאוֹת "Wunder" + Possessivsuffix erste Person Singular).
אֲשֶׁ֥ר אֶֽעֱשֶׂ֖ה בְּקִרְבֹּ֑ו ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + אֶעֱשֶׂה (Qal-Imperfekt erste Person Singular von עשׂה) + בְּקִרְבּוֹ ("in seiner Mitte").
וְאַחֲרֵי־כֵ֖ן יְשַׁלַּ֥ח אֶתְכֶֽם ist die Konsequenz: וְאַחֲרֵי־כֵן ("und danach") + יְשַׁלַּח (Piel-Imperfekt von שׁלח, dritte Person maskulin Singular) + אֶתְכֶם.
שׁלח יָד ist eine kriegerische Metapher für aggressive Handlung. יָד steht für göttliche Macht und Intervention.
נכה im Hiphil bedeutet "heftig schlagen/vernichtend treffen". מִצְרַיִם als Land und Volk wird Ziel der göttlichen Schläge.
נִפְלָאוֹת sind Wunder als Manifestationen göttlicher Macht, die natürliche Gesetze überschreiten. כֹּל zeigt die Totalität der Wundertaten.
עשׂה בְּקֶרֶב bedeutet "inmitten tun" und zeigt, dass die Wunder im Herzen Ägyptens geschehen werden. בְּקִרְבּוֹ bezieht sich auf מִצְרַיִם.
אַחֲרֵי־כֵן zeigt die zeitliche Abfolge: erst die Plagen, dann die Freilassung. יְשַׁלַּח im Piel zeigt intensive Handlung des "Ziehenlassens".
Die LXX übersetzt וְשָׁלַחְתִּי אֶת־יָדִי mit ἐκτείνας τὴν χεῖρά μου ("nachdem ich meine Hand ausgestreckt habe"), נִפְלְאֹתַי mit τὰ θαυμάσιά μου ("meine Wunder") und יְשַׁלַּח mit ἐξαποστελεῖ ("er wird wegsenden").
Satzstruktur: Göttliche Kampfansage mit Wunderankündigung und zeitlicher Erfolgsgarantie.
Gott kündigt gewaltsame Intervention durch Wundertaten an, die schließlich Par’os Widerstand brechen und zur Freilassung führen werden.
Exodus 3,21
Hebräisch: וְנָתַתִּ֛י אֶת־חֵ֥ן הָֽעָם־הַזֶּ֖ה בְּעֵינֵ֣י מִצְרָ֑יִם וְהָיָה֙ כִּ֣י תֵֽלֵכ֔וּן לֹ֥א תֵלְכ֖וּ רֵיקָֽם׃
Deutsch: Und ich werde Gunst für dieses Volk in den Augen der Ägypter geben, und es wird geschehen, wenn ihr auszieht, werdet ihr nicht leer ausziehen.

Kommentar: וְנָתַתִּ֛י אֶת־חֵ֥ן הָֽעָם־הַזֶּ֖ה בְּעֵינֵ֣י מִצְרָ֑יִם ist eine göttliche Zusage: וְנָתַתִּי (waw + Qal Perfekt erste Person Singular von נתן, "geben") + אֶת־חֵן הָעָם־הַזֶּה (direktes Objekt) + בְּעֵינֵי מִצְרַיִם (lokale metaphorische Phrase).
וְהָיָה֙ כִּ֣י תֵֽלֵכ֔וּן לֹ֥א תֵלְכ֖וּ רֵיקָֽם ist eine konditionelle Konsequenz: וְהָיָה כִּי ("und es wird geschehen, wenn") + תֵלֵכוּן (Qal-Imperfekt zweite Person maskulin Plural von הלך) + לֹא תֵלְכוּ רֵיקָם (negative Aussage).
חֵן bedeutet "Gunst/Gnade" und bezeichnet positive Einstellung und Wohlwollen. הָעָם־הַזֶּה ist eine demonstrative Bestimmung ("dieses Volk").
בְּעֵינֵי מִצְרַיִם ist eine idiomatische Wendung: "in den Augen der Ägypter" bedeutet "in der Wahrnehmung/im Urteil der Ägypter".
הָיָה כִּי + Imperfekt ist eine standardmäßige Konstruktion für zukünftige Ereignisse unter Bedingungen.
תֵלֵכוּן wiederholt הלך aus der Bitte in V.18, aber hier als Realität. רֵיקָם bedeutet "leer/mit leeren Händen".
לֹא תֵלְכוּ רֵיקָם ist eine Litotes (Verneinung des Gegenteils) und bedeutet "ihr werdet reich beladen ausziehen". Diese Verheißung bereitet Ex 12,35-36 vor.
Die LXX übersetzt חֵן mit χάριν ("Gnade"), בְּעֵינֵי mit ἐναντίον ("vor") und רֵיקָם mit κενοί ("leer").
Satzstruktur: Göttliche Zusage über Gunsterweisung mit konditioneller Konsequenz über die Art des Auszugs.
Gott verspricht, den Israeliten Gunst bei den Ägyptern zu verschaffen, so dass sie nicht mit leeren Händen ausziehen werden.
Exodus 3,22
Hebräisch: וְשָׁאֲלָ֨ה אִשָּׁ֤ה מִשְּׁכֶנְתָּהּ֙ וּמִגָּרַ֣ת בֵּיתָ֔הּ כְּלֵי־כֶ֛סֶף וּכְלֵ֥י זָהָ֖ב וּשְׂמָלֹ֑ת וְשַׂמְתֶּ֗ם עַל־בְּנֵיכֶם֙ וְעַל־בְּנֹ֣תֵיכֶ֔ם וְנִצַּלְתֶּ֖ם אֶת־מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und jede Frau soll von ihrer Nachbarin und von ihrer Hausgenossin silberne Geräte und goldene Geräte und Kleider fordern. Die sollt ihr euren Söhnen und euren Töchtern anlegen und Ägypten ausplündern.

Kommentar: וְשָׁאֲלָ֨ה אִשָּׁ֤ה ist waw + Qal Perfekt von שׁאל ("bitten/fordern") + אִשָּׁה ("Frau") als distributives Subjekt ("jede Frau").
מִשְּׁכֶנְתָּהּ֙ וּמִגָּרַ֣ת בֵּיתָ֔הּ sind koordinierte ablative Quellen: מִשְּׁכֶנְתָּהּ (שְׁכֵנָה "Nachbarin" + Possessivsuffix) + וּמִגָּרַת בֵּיתָהּ (גֵּר "Beisasse/Hausgenosse" + בַּיִת + Possessivsuffix).
כְּלֵי־כֶ֛סֶף וּכְלֵ֥י זָהָ֖ב וּשְׂמָלֹ֑ת sind drei koordinierte Objektkategorien: כְּלֵי־כֶסֶף ("silberne Geräte"), כְּלֵי זָהָב ("goldene Geräte"), שְׂמָלֹת ("Kleider").
וְשַׂמְתֶּ֗ם עַל־בְּנֵיכֶם֙ וְעַל־בְּנֹ֣תֵיכֶ֔ם ist eine weitere Anweisung: וְשַׂמְתֶּם (waw + Qal Perfekt zweite Person maskulin Plural von שׂים, "setzen/legen") + koordinierte Objekte עַל־בְּנֵיכֶם וְעַל־בְּנֹתֵיכֶם.
וְנִצַּלְתֶּ֖ם אֶת־מִצְרָֽיִם ist die zusammenfassende Aussage: וְנִצַּלְתֶּם (waw + Piel Perfekt zweite Person maskulin Plural von נצל, "ausplündern/berauben") + אֶת־מִצְרַיִם.
שׁאל kann "bitten" oder "fordern" bedeuten. Im Kontext der חֵן aus V.21 wird es als erfolgreiche Bitte verstanden.
שְׁכֵנָה ist eine weibliche Nachbarin, גֵּר בַּיִת ist ein Hausgenosse oder zeitweiliger Bewohner. Beide zeigen persönliche Beziehungen.
כְּלֵי כֶסֶף וְזָהָב sind wertvolle Gegenstände aus Edelmetall. שְׂמָלֹת sind kostbare Gewänder. שׂים עַל bedeutet "anlegen/umhängen".
נצל im Piel bedeutet "ausplündern/berauben" und ist theologisch kontrovers. אֶת־מִצְרַיִם zeigt Ägypten als Objekt der "Ausplünderung".
Die Ironie ist bemerkenswert: Die einstigen Sklaven werden ihre Unterdrücker "ausplündern" durch deren eigene Gunst. נצל kann auch "retten" bedeuten und zeigt Umkehrung der Machtverhältnisse.
Die LXX verwendet "συσκήνου" (Zeltgenossin) zusätzlich zu "γείτονος" (Nachbarin) und fügt damit eine weitere Kategorie von Personen hinzu, von denen die Israeliten bitten sollen.
Satzstruktur: Distributive Handlungsanweisung mit koordinierten Quellen und Objekten, gefolgt von Verwendungsanweisung und zusammenfassender Schlussaussage.
Jede israelitische Frau soll wertvolle Gegenstände von ihren ägyptischen Nachbarinnen erbitten, diese ihren Kindern anlegen und so Ägypten "ausplündern" - eine göttlich verordnete Umkehrung der Machtverhältnisse.
Exodus 4,1
Hebräisch: וַיַּ֤עַן מֹשֶׁה֙ וַיֹּ֔אמֶר וְהֵן֙ לֹֽא־יַאֲמִ֣ינוּ לִ֔י וְלֹ֥א יִשְׁמְע֖וּ בְּקֹלִ֑י כִּ֣י יֹֽאמְר֔וּ לֹֽא־נִרְאָ֥ה אֵלֶ֖יךָ יְהוָֽה׃
Deutsch: Und Mose antwortete und sagte: Und siehe, sie werden mir nicht glauben und nicht auf meine Stimme hören; denn sie werden sagen: Nicht ist der Ewige dir erschienen.

Kommentar: וַיַּעַן מֹשֶׁה וַיֹּאמֶר ist eine doppelte Einleitungsformel: וַיַּעַן (wayyiqtol von ענה, "antworten") + מֹשֶׁה + וַיֹּאמֶר (wayyiqtol von אמר). Die Doppelformulierung betont die Wichtigkeit der Antwort.
וְהֵן לֹא־יַאֲמִינוּ לִי ist eine skeptische Vermutung: וְהֵן ("und siehe/aber siehe") + לֹא־יַאֲמִינוּ (Negation + Hiphil-Imperfekt von אמן, "glauben", dritte Person Plural) + לִי (Dativ "mir").
וְלֹא יִשְׁמְעוּ בְּקֹלִי koordiniert eine weitere Befürchtung: וְלֹא + יִשְׁמְעוּ (Qal-Imperfekt von שׁמע, "hören/gehorchen") + בְּקֹלִי (präpositionale Phrase "auf meine Stimme").
כִּי יֹאמְרוּ לֹא־נִרְאָה אֵלֶיךָ יְהוָה ist eine kausale Begründung: כִּי + יֹאמְרוּ (Qal-Imperfekt von אמר, dritte Person Plural) + direkte Rede לֹא־נִרְאָה אֵלֶיךָ יְהוָה.
ענה deutet auf eine Antwort auf eine unausgesprochene Frage oder einen inneren Dialog hin. Moses Zweifel sind präventiv, noch bevor er den Auftrag versucht hat.
הֵן ist stärker als הִנֵּה und drückt Gewissheit über eine wahrscheinliche Entwicklung aus. אמן im Hiphil bedeutet "glauben/vertrauen".
שׁמע בְּקוֹל ist eine idiomatische Wendung für "gehorchen/befolgen". קוֹל steht für Autorität und Botschaft.
נִרְאָה אֵלֶיךָ יְהוָה ist Niphal Perfekt von ראה ("erscheinen") + אֵלֶיךָ + יְהוָה als Subjekt. Moses befürchtet Anzweiflung seiner Theophanie.
Die Struktur zeigt Moses psychologische Verfassung: Er antizipiert Widerstand und sucht nach Ausreden, um dem schwierigen Auftrag zu entgehen.
Die LXX fügt "τί ἐρῶ πρὸς αὐτούς;" (was soll ich ihnen sagen?) hinzu, wodurch Moses' Sorge ausführlicher dargestellt wird als im MT.
Satzstruktur: Doppelte Antworteinleitung mit skeptischer Vermutung über mangelnde Glaubwürdigkeit und antizipierter direkter Infragestellung der Theophanie.
Mose antwortet mit einer weiteren Einwendung: Er befürchtet, dass die Israeliten seiner Berufung nicht glauben und seine Gottesbegegnung anzweifeln werden.
Exodus 4,2
Hebräisch: וַיֹּ֧אמֶר אֵלָ֛יו יְהוָ֖ה מַזֶּה בְיָדֶ֑ךָ וַיֹּ֖אמֶר מַטֶּֽה׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu ihm: Was ist das in deiner Hand? Und er sagte: Ein Stab.

Kommentar: וַיֹּאמֶר אֵלָיו יְהוָה ist die standardmäßige göttliche Antwortformel. מַזֶּה בְיָדֶךָ ist eine interrogative Konstruktion: מַה ("was") + זֶּה (Demonstrativpronomen "dies") + בְיָדֶךָ (präpositionale Phrase "in deiner Hand").
וַיֹּאמֶר מַטֶּה ist Moses knappe Antwort: wayyiqtol von אמר + מַטֶּה ("Stab").
מַה־זֶּה ist eine verstärkte Frageform ("was ist das denn"). Die Frage erscheint rhetorisch, da Gott natürlich weiß, was Mose in der Hand hält.
מַטֶּה ist der Hirtenstab, mit dem Mose bereits in 3,1 seine Herde führte. בְיָדֶךָ betont den physischen Besitz und die Kontrolle.
Die göttliche Frage dient der pädagogischen Hinführung zum Wunder. Gott transformiert das Gewöhnliche (Hirtenstab) ins Außergewöhnliche (Wunderzeichen).
Moses lakonische Antwort zeigt möglicherweise Verwirrung über die scheinbar banale Frage in einem so ernsten Kontext.
Die LXX übersetzt מַזֶּה mit τί τοῦτο ("was ist dies") und מַטֶּה mit ῥάβδος ("Stab").
Satzstruktur: Göttliche Frage nach einem alltäglichen Gegenstand mit knapper, sachlicher Antwort.
Gott fragt nach dem Stab in Moses Hand - eine scheinbar banale Frage, die das kommende Wunder vorbereitet.
Exodus 4,3
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר֙ הַשְׁלִיכֵ֣הוּ אַ֔רְצָה וַיַּשְׁלִיכֵ֥הוּ אַ֖רְצָה וַיְהִ֣י לְנָחָ֑שׁ וַיָּ֥נָס מֹשֶׁ֖ה מִפָּנָֽיו׃
Deutsch: Und er sagte: Wirf ihn auf die Erde. Da warf er ihn auf die Erde, und er wurde zu einer Schlange; und Mose floh vor ihr.

Kommentar: וַיֹּאמֶר הַשְׁלִיכֵהוּ אַרְצָה ist wayyiqtol von אמר + הַשְׁלִיכֵהוּ (Hiphil-Imperativ von שׁלך, "werfen/schleudern", mit Objektsuffix der dritten Person maskulin Singular) + אַרְצָה (Richtungspartikel ה־...ָה, "erdwärts").
וַיַּשְׁלִיכֵהוּ אַרְצָה zeigt sofortigen Gehorsam: wayyiqtol von שׁלך im Hiphil + Objektsuffix + אַרְצָה. Die Wiederholung der Formulierung zeigt exakte Befolgung.
וַיְהִי לְנָחָשׁ ist wayyiqtol von היה ("werden") + לְנָחָשׁ (Präposition לְ + נָחָשׁ, "Schlange"). לְ zeigt Transformation an ("zu einer Schlange werden").
וַיָּנָס מֹשֶׁה מִפָּנָיו ist wayyiqtol von נוס ("fliehen") + מֹשֶׁה + מִפָּנָיו (ablative präpositionale Phrase "vor ihr").
שׁלך im Hiphil bedeutet "hinwerfen/schleudern" und zeigt energische Handlung. אַרְצָה betont die Richtung zur Erde.
היה לְ ist eine standardmäßige Transformationsformel. נָחָשׁ ist eine Schlange, möglicherweise eine Kobra, die in Ägypten als Königssymbol galt.
נוס מִפְּנֵי zeigt instinktive Furchtreaktion. מִפָּנָיו bezieht sich grammatisch auf נָחָשׁ (maskulinum).
Moses Flucht zeigt menschliche Reaktion auf das Übernatürliche, trotz seiner Rolle als Wunderwirker. Die Transformation ist real und eindrucksvoll.
Die LXX übersetzt הַשְׁלִיכֵהוּ mit ῥῖψον αὐτήν ("wirf sie"), נָחָשׁ mit ὄφις ("Schlange") und וַיָּנָס mit ἔφυγεν ("er floh").
Satzstruktur: Imperativische Anweisung mit sofortiger Ausführung, dramatischer Transformation und instinktiver Fluchtreaktion.
Gott befiehlt, den Stab zu werfen, der sich sofort in eine Schlange verwandelt, vor der Mose instinktiv flieht.
Exodus 4,4
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה שְׁלַח֙ יָֽדְךָ֔ וֶאֱחֹ֖ז בִּזְנָבֹ֑ו וַיִּשְׁלַ֤ח יָדוֹ֙ וַיַּ֣חֲזֶק בּוֹ֔ וַיְהִ֥י לְמַטֶּ֖ה בְּכַפֹּֽו׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Strecke deine Hand aus und ergreife ihren Schwanz. Und er streckte seine Hand aus und ergriff sie, und sie wurde zum Stab in seiner Handfläche.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist die bekannte Formel göttlicher Anweisung. שְׁלַח יָֽדְךָ וֶאֱחֹז בִּזְנָבוֹ sind zwei koordinierte Imperative: שְׁלַח (Qal-Imperativ von שׁלח, "ausstrecken") + יָדְךָ + וֶאֱחֹז (waw + Qal-Imperativ von אחז, "ergreifen") + בִּזְנָבוֹ (präpositionale Phrase "an seinem Schwanz").
וַיִּשְׁלַח יָדוֹ וַיַּחֲזֶק בּוֹ zeigt erneut exakte Befolgung: וַיִּשְׁלַח (wayyiqtol von שׁלח) + יָדוֹ + וַיַּחֲזֶק (wayyiqtol von חזק, "festhalten/ergreifen") + בּוֹ (präpositionale Phrase "an ihm").
וַיְהִי לְמַטֶּה בְּכַפּוֹ ist die Rücktransformation: wayyiqtol von היה + לְמַטֶּה + בְּכַפּוֹ (präpositionale Phrase "in seiner Handfläche").
זָנָב ist der Schwanz der Schlange - normalerweise ein gefährlicher Ort zum Ergreifen einer Schlange. אחז בְ bedeutet "festhalten an/packen".
יָד שׁלח bedeutet "die Hand ausstrecken" und zeigt bewusste, kontrollierte Bewegung trotz der Furcht. חזק ist stärker als אחז und zeigt festes Zupacken.
כַּף ist die Handfläche oder hohle Hand. בְּכַפּוֹ zeigt, dass der Stab wieder in Moses vertrauter Kontrolle ist.
Die Anweisung, eine Schlange am Schwanz zu packen, erfordert Überwindung natürlicher Furcht und Vertrauen in göttlichen Schutz.
Die LXX übersetzt שְׁלַח יָדְךָ mit ἔκτεινον τὴν χεῖρά σου ("strecke deine Hand aus"), זָנָב mit κέρκος ("Schwanz") und כַּף mit χεῖρ ("Hand").
Satzstruktur: Doppelte imperativische Anweisung mit mutiger Ausführung und erfolgreicher Rücktransformation.
Gott befiehlt Mose, die Schlange am Schwanz zu ergreifen, was er trotz seiner Furcht tut, woraufhin sie wieder zum Stab wird.
Exodus 4,5
Hebräisch: לְמַ֣עַן יַאֲמִ֔ינוּ כִּֽי־נִרְאָ֥ה אֵלֶ֛יךָ יְהוָ֖ה אֱלֹהֵ֣י אֲבֹתָ֑ם אֱלֹהֵ֧י אַבְרָהָ֛ם אֱלֹהֵ֥י יִצְחָ֖ק וֵאלֹהֵ֥י יַעֲקֹֽב׃
Deutsch: Damit sie glauben, dass dir erschienen ist der Ewige, der Gott ihrer Väter, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs.

Kommentar: לְמַעַן יַאֲמִינוּ ist eine Finalklausel: לְמַעַן ("damit/auf dass") + יַאֲמִינוּ (Hiphil-Imperfekt von אמן, "glauben", dritte Person Plural).
כִּֽי־נִרְאָ֥ה אֵלֶ֛יךָ יְהוָ֖ה ist ein Inhaltssatz des Glaubens: כִּי + נִרְאָה (Niphal Perfekt von ראה, "erscheinen") + אֵלֶיךָ + יְהוָה als Subjekt.
אֱלֹהֵ֣י אֲבֹתָ֑ם אֱלֹהֵ֧י אַבְרָהָ֛ם אֱלֹהֵ֥י יִצְחָ֖ק וֵאלֹהֵ֥י יַעֲקֹֽב ist die bekannte dreifache Explikation (wie in 3,6.15.16), die die historische Kontinuität des Bundes betont.
לְמַעַן zeigt den Zweck des Wunderzeichens: nicht Selbstzweck, sondern Glaubenshilfe. אמן im Hiphil bedeutet "für wahr halten/vertrauen".
נִרְאָה אֵלֶיךָ יְהוָה nimmt Moses Befürchtung aus V.1 (לֹא־נִרְאָה אֵלֶיךָ יְהוָה) auf und zeigt, dass das Zeichen genau diese Zweifel entkräften soll.
אֱלֹהֵי אֲבֹתָם (nicht אֲבֹתֵיכֶם) zeigt Moses Perspektive als Sprecher zu den Israeliten über ihre Väter.
Die dreifache Wiederholung אֱלֹהֵי + Patriarchenname etabliert göttliche Identität und Autorität durch historische Kontinuität.
Die LXX übersetzt לְמַעַן mit ἵνα ("damit"), יַאֲמִינוּ mit πιστεύσωσίν ("sie mögen glauben") und behält die Patriarchennamen bei.
Satzstruktur: Finalklausel mit Inhaltssatz über Theophanie und dreifacher historischer Legitimation.
Das Stabwunder soll die Israeliten überzeugen, dass JHWH, der Gott der Patriarchen, Mose wirklich erschienen ist.
Exodus 4,6
Hebräisch: וַיֹּאמֶר֩ יְהוָ֨ה לוֹ֜ ע֗וֹד הָֽבֵא־נָ֤א יָֽדְךָ֙ בְּחֵיקֶ֔ךָ וַיָּבֵ֥א יָדֹ֖ו בְּחֵיקֹ֑ו וַיּ֣וֹצִאָ֔הּ וְהִנֵּ֥ה יָדֹ֖ו מְצֹרַ֥עַת כַּשָּֽׁלֶג׃
Deutsch: Und der Ewige sagte weiter zu ihm: Stecke doch deine Hand in deinen Gewandbausch. Und er steckte seine Hand in seinen Gewandbausch; und er zog sie heraus, und siehe, seine Hand war aussätzig wie Schnee.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה לוֹ עוֹד ist eine Fortsetzungsformel: wayyiqtol von אמר + יְהוָה + לוֹ + עוֹד ("weiter/noch").
הָֽבֵא־נָ֤א יָֽדְךָ֙ בְּחֵיקֶ֔ךָ ist ein Imperativ mit Höflichkeitspartikel: הָבֵא (Hiphil-Imperativ von בוא, "hineinbringen/stecken") + נָא + יָדְךָ + בְּחֵיקֶךָ (präpositionale Phrase "in deinen Gewandbausch").
וַיָּבֵ֥א יָדֹ֖ו בְּחֵיקֹ֑ו zeigt die Ausführung: wayyiqtol von בוא im Hiphil + יָדוֹ + בְּחֵיקוֹ.
וַיּ֣וֹצִאָ֔הּ וְהִנֵּ֥ה יָדֹ֖ו מְצֹרַ֥עַת כַּשָּֽׁלֶג zeigt das Ergebnis: וַיּוֹצִאָהּ (wayyiqtol von יצא, "herausziehen", im Hiphil, mit Objektsuffix) + Wahrnehmungssatz וְהִנֵּה יָדוֹ מְצֹרַעַת כַּשָּׁלֶג.
חֵיק ist der Gewandbausch oder die Brust, der Raum zwischen Körper und Gewand. בוא im Hiphil bedeutet "hineinbringen/stecken".
מְצֹרַעַת ist das feminine Partizip von צרע (im Pual), "aussätzig werden". צָרַעַת ist eine Hautkrankheit, oft als "Aussatz" übersetzt.
כַּשָּׁלֶג ist ein Vergleich: כְ ("wie") + שֶׁלֶג ("Schnee"). Die weiße Farbe des Schnees verdeutlicht das Ausmaß der Hautverfärbung.
נָא zeigt, dass Gott höflich, aber bestimmt zum zweiten Zeichen übergeht. יָד wird hier konkret für die physische Hand verwendet.
Die LXX beschreibt die lepröse Hand als "ὡσεὶ χιών" (wie Schnee), während der MT "מְצֹרַ֥עַת כַּשָּֽׁלֶג" (aussätzig wie Schnee) hat - ein subtiler Unterschied in der Betonung.
Satzstruktur: Fortsetzung mit höflicher Anweisung, prompter Ausführung und dramatischer Wahrnehmung der Transformation.
Gott befiehlt ein zweites Zeichen: Moses Hand wird beim Hineinlegen in den Gewandbausch schneeweiß aussätzig.
Exodus 4,7
Hebräisch: וַיֹּ֗אמֶר הָשֵׁ֤ב יָֽדְךָ֙ אֶל־חֵיקֶ֔ךָ וַיָּ֥שֶׁב יָדֹ֖ו אֶל־חֵיקֹ֑ו וַיּֽוֹצִאָהּ֙ מֵֽחֵיקֹ֔ו וְהִנֵּה־שָׁ֖בָה כִּבְשָׂרֹֽו׃
Deutsch: Und er sagte: Tu deine Hand wieder in deinen Gewandbausch. Und er tat seine Hand wieder in seinen Gewandbausch; und er zog sie aus seinem Gewandbausch heraus, und siehe, sie war wieder wie sein übriges Fleisch.

Kommentar: וַיֹּאמֶר הָשֵׁב יָֽדְךָ אֶל־חֵיקֶךָ ist wayyiqtol von אמר + הָשֵׁב (Hiphil-Imperativ von שׁוב, "zurückbringen/wieder tun") + יָדְךָ + אֶל־חֵיקֶךָ.
וַיָּשֶׁב יָדוֹ אֶל־חֵיקוֹ zeigt die Ausführung: wayyiqtol von שׁוב im Hiphil + יָדוֹ + אֶל־חֵיקוֹ.
וַיּוֹצִאָהּ מֵֽחֵיקוֹ setzt fort: wayyiqtol von יצא im Hiphil + Objektsuffix + מֵחֵיקוֹ (ablative präpositionale Phrase "aus seinem Gewandbausch").
וְהִנֵּה־שָׁ֖בָה כִּבְשָׂרֹֽו ist ein Wahrnehmungssatz: וְהִנֵּה + שָׁבָה (Qal Perfekt von שׁוב, "zurückkehren", dritte Person femininum Singular) + כִּבְשָׂרוֹ (Vergleichsklausel "wie sein Fleisch").
שׁוב im Hiphil bedeutet "wieder hinein tun/zurücktun". שׁוב im Qal (bei שָׁבָה) bedeutet "zurückkehren zum ursprünglichen Zustand".
בָּשָׂר bezeichnet das normale, gesunde Fleisch im Gegensatz zur kranken Haut. כִּבְשָׂרוֹ zeigt die vollständige Heilung.
Die Wiederholung der Handlung zeigt göttliche Kontrolle über Krankheit und Heilung. מֵחֵיקוֹ betont die Bewegung heraus aus dem heilenden Ort.
שָׁבָה (femininum) kongruiert mit יָד (femininum) und zeigt grammatische Korrektheit.
Die LXX übersetzt הָשֵׁב mit ἐπίστρεψον ("wende zurück"), שָׁבָה mit ἐπεστράφη ("sie kehrte zurück") und בָּשָׂר mit σάρξ ("Fleisch").
Satzstruktur: Imperativische Wiederholung der Handlung mit prompter Ausführung und Wahrnehmung der vollständigen Heilung.
Gott befiehlt die Wiederholung, und Moses Hand wird vollständig geheilt - ein Zeichen göttlicher Macht über Krankheit und Gesundheit.
Exodus 4,8
Hebräisch: וְהָיָה֙ אִם־לֹ֣א יַאֲמִ֣ינוּ לָ֔ךְ וְלֹ֣א יִשְׁמְע֔וּ לְקֹ֖ל הָאֹ֣ת הָרִאשׁ֑וֹן וְהֶֽאֱמִ֔ינוּ לְקֹ֖ל הָאֹ֥ת הָאַחֲרֽוֹן׃
Deutsch: Und es wird geschehen, wenn sie dir nicht glauben und nicht auf die Stimme des ersten Zeichens hören, so werden sie der Stimme des späteren Zeichens glauben.

Kommentar: וְהָיָה אִם־לֹא יַאֲמִינוּ לָךְ ist eine konditionelle Konstruktion: וְהָיָה אִם ("und es wird geschehen, wenn") + לֹא יַאֲמִינוּ + לָךְ (Dativ "dir").
וְלֹא יִשְׁמְעוּ לְקוֹל הָאֹת הָרִאשׁוֹן koordiniert eine weitere Bedingung: וְלֹא + יִשְׁמְעוּ (Qal-Imperfekt von שׁמע) + לְקוֹל הָאֹת הָרִאשׁוֹן (präpositionale Phrase "auf die Stimme des ersten Zeichens").
וְהֶֽאֱמִ֔ינוּ לְקֹ֖ל הָאֹ֥ת הָאַחֲרֽוֹן ist die Apodosis: וְהֶאֱמִינוּ (waw + Hiphil Perfekt von אמן, dritte Person Plural) + לְקוֹל הָאֹת הָאַחֲרוֹן.
קוֹל הָאֹת ist eine bemerkenswerte Formulierung: Zeichen haben eine "Stimme", die "spricht" und Überzeugungskraft besitzt. אוֹת sind nicht nur visuelle Phänomene, sondern kommunizieren Botschaften.
הָרִאשׁוֹן und הָאַחֲרוֹן bezeichnen die zeitliche Reihenfolge: "das erste" (Stab-Schlange) und "das spätere" (aussätzige Hand).
שׁמע לְקוֹל  bedeutet "auf die Stimme hören/gehorchen". Die Zeichen haben eine überzeugende "Stimme", die zur Annahme der Botschaft führt.
Die logische Struktur zeigt Eskalation: Wenn das erste Zeichen nicht überzeugt, wird das zweite erfolgreich sein. הֶאֱמִינוּ steht ohne Negation und zeigt Gewissheit.
Die LXX übersetzt קוֹל mit φωνή ("Stimme"), אוֹת mit σημεῖον ("Zeichen"), הָרִאשׁוֹן mit πρότερον ("das frühere") und הָאַחֲרוֹן mit ἔσχατον ("das letzte").
Satzstruktur: Konditionelle Konstruktion mit doppelter Protasis und zuversichtlicher Apodosis über die Wirksamkeit der gestaffelten Zeichen.
Falls das erste Zeichen nicht überzeugt, wird das zweite Zeichen mit seiner "Stimme" die Israeliten zum Glauben führen.
Exodus 4,9
Hebräisch: וְהָיָ֡ה אִם־לֹ֣א יַאֲמִ֡ינוּ גַּם֩ לִשְׁנֵ֨י הָאֹת֜וֹת הָאֵ֗לֶּה וְלֹ֤א יִשְׁמְעוּן֙ לְקֹלֶ֔ךָ וְלָקַחְתָּ֙ מִמֵּימֵ֣י הַיְאֹ֔ר וְשָׁפַכְתָּ֖ הַיַּבָּשָׁ֑ה וְהָי֤וּ הַמַּ֙יִם֙ אֲשֶׁ֣ר תִּקַּ֣ח מִן־הַיְאֹ֔ר וְהָי֥וּ לְדָ֖ם בַּיַּבָּֽשֶׁת׃
Deutsch: Und es wird geschehen, wenn sie auch diesen beiden Zeichen nicht glauben und nicht auf deine Stimme hören, so sollst du von dem Wasser des Nil nehmen und es auf das trockene Land gießen; und das Wasser, das du aus dem Nil nimmst, wird zu Blut werden auf dem trockenen Land.

Kommentar: וְהָיָה אִם־לֹא יַאֲמִינוּ גַּם לִשְׁנֵי הָאֹתוֹת הָאֵלֶּה ist eine weitere konditionelle Steigerung: וְהָיָה אִם + לֹא יַאֲמִינוּ + גַּם ("auch/sogar") + לִשְׁנֵי הָאֹתוֹת הָאֵלֶּה ("den beiden Zeichen, diesen").
וְלֹא יִשְׁמְעוּן לְקֹלֶךָ koordiniert: וְלֹא + יִשְׁמְעוּן (Qal-Imperfekt mit Paragoge-Nun) + לְקֹלֶךָ ("auf deine Stimme").
וְלָקַחְתָּ מִמֵּימֵי הַיְאֹר וְשָׁפַכְתָּ הַיַּבָּשָׁה ist die Apodosis mit zwei koordinierten Handlungen: וְלָקַחְתָּ (waw + Qal Perfekt von לקח, "nehmen") + מִמֵּימֵי הַיְאֹר (partitive präpositionale Phrase "von den Wassern des Nils") + וְשָׁפַכְתָּ (waw + Qal Perfekt von שׁפך, "ausgießen") + הַיַּבָּשָׁה (Richtungsangabe "auf das Trockene").
וְהָיוּ הַמַּיִם אֲשֶׁר תִּקַּח מִן־הַיְאֹר וְהָיוּ לְדָם בַּיַּבָּשֶׁת zeigt die Transformation: וְהָיוּ (waw + Qal Perfekt von היה, dritte Person Plural) + הַמַּיִם (Subjekt) + Relativsatz אֲשֶׁר תִּקַּח מִן־הַיְאֹר + וְהָיוּ לְדָם (Wiederholung + לְדָם, "zu Blut") + בַּיַּבָּשֶׁת (lokale Bestimmung).
שְׁנֵי הָאֹתוֹת הָאֵלֶּה fasst die beiden vorigen Zeichen zusammen. גַּם zeigt Steigerung: "sogar diese beiden".
יְאֹר ist die spezifisch ägyptische Bezeichnung für den Nil. מֵימֵי ist der Plural von מַיִם in Konstruktusform.
שׁפך bedeutet "ausgießen/verschütten". יַבָּשָׁה ist das Trockene/feste Land im Gegensatz zum Wasser.
היה לְדָם ist die Transformationsformel "zu Blut werden". דָם symbolisiert Tod und göttliches Gericht.
Das dritte Zeichen ist das eindrucksvollste: die Verwandlung des lebensspendenden Nils in todbringendes Blut - eine Vorschau auf die erste Plage.
Die LXX übersetzt שְׁנֵי הָאֹתוֹת mit δύο σημείων ("zwei Zeichen"), יְאֹר mit ποταμοῦ ("Fluss"), יַבָּשָׁה mit ξηρά ("Trockenes") und דָם mit αἷμα ("Blut").
Satzstruktur: Konditionelle Steigerung mit doppelter Handlungsanweisung und dramatischer Transformationsankündigung.
Falls beide Zeichen versagen, soll Mose Nilwasser auf trockenes Land gießen, wo es zu Blut wird - das mächtigste Zeichen göttlicher Macht.
Exodus 4,10
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֣ה אֶל־יְהוָה֮ בִּ֣י אֲדֹנָי֒ לֹא֩ אִ֨ישׁ דְּבָרִ֜ים אָנֹ֗כִי גַּ֤ם מִתְּמוֹל֙ גַּ֣ם מִשִּׁלְשֹׁ֔ם גַּ֛ם מֵאָ֥ז דַּבֶּרְךָ֖ אֶל־עַבְדֶּ֑ךָ כִּ֧י כְבַד־פֶּ֛ה וּכְבַ֥ד לָשׁ֖וֹן אָנֹֽכִי׃
Deutsch: Und Mose sagte zum Ewigen: Bitte, mein Herr, ich bin kein Mann der Rede, weder seit gestern noch seit vorgestern, noch seitdem du zu deinem Knecht redest; denn ich bin schwer von Mund und schwer von Zunge.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־יְהוָה בִּי אֲדֹנָי ist Moses vierte Einwendung: wayyiqtol von אמר + מֹשֶׁה + אֶל־יְהוָה + בִּי אֲדֹנָי (Höflichkeitsformel "bitte, mein Herr").
לֹא אִישׁ דְּבָרִים אָנֹכִי ist eine Selbsteinschätzung: לֹא + אִישׁ דְּבָרִים (Konstruktusverbindung "Mann der Worte/Redner") + אָנֹכִי (betontes Personalpronomen).
גַּם מִתְּמוֹל גַּם מִשִּׁלְשֹׁם גַּם מֵאָז דַּבֶּרְךָ אֶל־עַבְדֶּךָ ist eine dreifache temporale Verneinung: גַּם מִתְּמוֹל ("auch seit gestern") + גַּם מִשִּׁלְשֹׁם ("auch seit vorgestern") + גַּם מֵאָז ("auch seit") + דַּבֶּרְךָ אֶל־עַבְדֶּךָ (Infinitiv-Konstruktion).
כִּי כְבַד־פֶּה וּכְבַד לָשׁוֹן אָנֹכִי ist die kausale Begründung: כִּי + כְבַד־פֶּה (Konstruktusverbindung "schwer von Mund") + וּכְבַד לָשׁוֹן (koordiniert) + אָנֹכִי.
אִישׁ דְּבָרִים bedeutet "eloquenter Redner/Wortgewandter". אָנֹכִי am Ende betont Moses Selbstwahrnehmung als ungeeignet.
תְּמוֹל ("gestern") und שִׁלְשֹׁם ("vorgestern") bilden zusammen die idiomatische Wendung für "früher/in der Vergangenheit". מֵאָז ("seit") bezieht sich auf die Berufung.
כָבֵד bedeutet "schwer/träge/unbeholfen". פֶּה und לָשׁוֹן sind Synonyme für Sprechwerkzeuge, die Wiederholung verstärkt die Behinderung.
עַבְדֶּךָ zeigt Moses Demut und Unterordnung, obwohl er den Auftrag ablehnt.
Moses behauptet eine Sprachbehinderung, die ihn für prophetische Rede ungeeignet mache - ein letzter Versuch, dem Auftrag zu entgehen.
Die LXX übersetzt Moses' Redeunfähigkeit als "ἰσχνόφωνος καὶ βραδύγλωσσος" (schwachstimmig und langsam sprechend), während der MT "כְבַד־פֶּ֛ה וּכְבַ֥ד לָשׁ֖וֹן" (schwer von Mund und schwer von Zunge) hat.
Satzstruktur: Höfliche Einwendung mit Selbstdefinition, dreifacher temporaler Verstärkung und kausaler Begründung durch körperliche Behinderung.
Mose wendet ein, er sei kein Redner und leide an einer Sprachbehinderung, die ihn schon immer und auch seit der Berufung behindert habe.
Exodus 4,11
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֵלָ֗יו מִ֣י שָׂ֣ם פֶּה֮ לָֽאָדָם֒ א֚וֹ מִֽי־יָשׂ֣וּם אִלֵּ֔ם א֣וֹ חֵרֵ֔שׁ א֥וֹ פִקֵּ֖חַ א֣וֹ עִוֵּ֑ר הֲלֹ֥א אָנֹכִ֖י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu ihm: Wer hat dem Menschen den Mund gemacht? Oder wer macht stumm oder taub oder sehend oder blind? Nicht ich, der Ewige?

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֵלָיו ist die göttliche Antwortformel. מִי שָׂם פֶּה לָֽאָדָם ist eine rhetorische Frage: מִי ("wer") + שָׂם (Qal Perfekt von שׂים, "setzen/machen") + פֶּה + לָאָדָם (Dativ "dem Menschen").
א֚וֹ מִֽי־יָשׂ֣וּם אִלֵּ֔ם א֣וֹ חֵרֵ֔שׁ א֥וֹ פִקֵּ֖חַ א֣וֹ עִוֵּ֑ר ist eine Kette rhetorischer Fragen: אוֹ מִי־יָשׂוּם ("oder wer macht") + vier koordinierte Adjektive: אִלֵּם ("stumm"), חֵרֵשׁ ("taub"), פִקֵּחַ ("sehend"), עִוֵּר ("blind").
הֲלֹ֥א אָנֹכִ֖י יְהוָֽה ist eine rhetorische Gegenfrage: הֲלֹא (Fragepartikel, die Zustimmung erwartet "nicht wahr?") + אָנֹכִי (betontes Personalpronomen) + יְהוָה.
שׂים פֶּה zeigt göttliche Schöpfermacht über die Sprechwerkzeuge. לָאָדָם betont die universale menschliche Natur.
יָשׂוּם (Qal-Imperfekt von שׂים) zeigt kontinuierliche göttliche Kontrolle über körperliche Fähigkeiten. Die vier Adjektive bilden zwei Gegensatzpaare: אִלֵּם/פִקֵּחַ (stumm/beredt) und חֵרֵשׁ/עִוֵּר (taub/blind).
הֲלֹא erwartet eine bejahende Antwort und macht Moses Einwand zunichte. אָנֹכִי יְהוָה betont göttliche Souveränität und Identität.
Die Argumentation ist theologisch fundamental: Gott als Schöpfer kontrolliert alle menschlichen Fähigkeiten, einschließlich Behinderungen.
Die LXX übersetzt מִי שָׂם mit τίς ἔδωκεν ("wer gab"), אִלֵּם mit κωφόν ("stumm"), חֵרֵשׁ mit κωφόν ("taub"), פִקֵּחַ mit βλέποντα ("sehend") und עִוֵּר mit τυφλόν ("blind").
Satzstruktur: Doppelte rhetorische Frage über göttliche Schöpfermacht mit vierfacher Adjektivaufzählung und abschließender rhetorischer Identitätsfrage.
Gott weist Moses Einwand zurück: Als Schöpfer aller menschlichen Fähigkeiten und Behinderungen kann er Mose befähigen zu sprechen.
Exodus 4,12
Hebräisch: וְעַתָּ֖ה לֵ֑ךְ וְאָנֹכִי֙ אֶֽהְיֶ֣ה עִם־פִּ֔יךָ וְהוֹרֵיתִ֖יךָ אֲשֶׁ֥ר תְּדַבֵּֽר׃
Deutsch: Und nun geh hin, und ich selbst will mit deinem Mund sein und dich lehren, was du reden sollst.

Kommentar: וְעַתָּה לֵךְ ist die bekannte Übergangsformel: וְעַתָּה ("und nun") + לֵךְ (Qal-Imperativ von הלך, "gehen").
וְאָנֹכִי֙ אֶֽהְיֶ֣ה עִם־פִּ֔יךָ ist eine emphatische göttliche Zusage: וְאָנֹכִי (betontes Personalpronomen "und ich selbst") + אֶהְיֶה (Qal-Imperfekt erste Person Singular von היה) + עִם־פִּיךָ ("mit deinem Mund").
וְהוֹרֵיתִ֖יךָ אֲשֶׁ֥ר תְּדַבֵּֽר koordiniert eine weitere Zusage: וְהוֹרֵיתִיךָ (waw + Hiphil Perfekt von ירה, "lehren/unterweisen", erste Person Singular mit Objektsuffix) + אֲשֶׁר תְּדַבֵּר (Relativsatz "was du reden sollst").
אָנֹכִי betont die göttliche Person und Autorität. אֶהְיֶה עִם־פִּיךָ erinnert an אֶהְיֶה עִמָּךְ aus 3,12, aber spezifiziert den Mund als Ort göttlicher Gegenwart.
ירה im Hiphil bedeutet "lehren/unterweisen" und zeigt aktive göttliche Unterstützung. אֲשֶׁר תְּדַבֵּר zeigt den Inhalt der Unterweisung.
פֶּה wird hier konkret für Moses Sprechwerkzeug verwendet. עִם־פִּיךָ zeigt göttliche Kontrolle über Moses Sprache.
Die Zusage ist zweifach: göttliche Gegenwart beim Sprechen und göttliche Unterweisung über den Inhalt.
Die LXX übersetzt וְעַתָּה mit νῦν οὖν ("nun also"), אֶהְיֶה עִם־פִּיךָ mit ἔσομαι μετὰ τοῦ στόματός σου ("ich werde mit deinem Mund sein") und וְהוֹרֵיתִיךָ mit συμβιβάσω σε ("ich werde dich unterweisen").
Satzstruktur: Imperativische Aufforderung mit doppelter göttlicher Zusage über Gegenwart und Unterweisung.
Gott befiehlt Mose zu gehen und verspricht, bei seinem Sprechen gegenwärtig zu sein und ihn über den Redeinhalt zu unterweisen.
Exodus 4,13
Hebräisch: וַיֹּ֖אמֶר בִּ֣י אֲדֹנָ֑י שְֽׁלַֽח־נָ֖א בְּיַד־תִּשְׁלָֽח׃
Deutsch: Und er sagte: Bitte, mein Herr, sende doch, durch die Hand dessen, den du senden willst.

Kommentar: וַיֹּאמֶר בִּי אֲדֹנָי wiederholt die höfliche Formel aus V.10: wayyiqtol von אמר + בִּי אֲדֹנָי ("bitte, mein Herr").
שְֽׁלַֽח־נָ֖א בְּיַד־תִּשְׁלָֽח ist eine euphemistische Wendung: שְׁלַח־נָא (Qal-Imperativ von שׁלח mit נָא) + בְּיַד־תִּשְׁלָח (instrumentale präpositionale Phrase "durch die Hand dessen, den du senden wirst").
בְּיַד־תִּשְׁלָח ist eine indirekte Art zu sagen "sende jemand anderen". יַד steht metaphorisch für "Vermittlung/Agent". תִּשְׁלָח ist Qal-Imperfekt von שׁלח ("du wirst senden").
Die Formulierung ist bewusst vage und respektvoll, aber klar in der Ablehnung. Moses möchte nicht derjenige sein, den Gott sendet.
נָא macht die Bitte höflich, aber sie bleibt eine Verweigerung des göttlichen Auftrags. Dies ist Moses fünfte und finale Einwendung.
שְׁלַח בְּיַד bedeutet "durch jemanden senden/jemanden als Boten senden". תִּשְׁלָח zeigt Moses Bereitschaft, dass Gott jemanden sendet - nur nicht ihn.
Die LXX erweitert Moses' Bitte zu "προχείρισαι δυνάμενον ἄλλον, ὃν ἀποστελεῖς" (bestimme einen anderen Fähigen, den du senden willst), was expliziter ist als das hebräische "שְֽׁלַֽח־נָ֖א בְּיַד־תִּשְׁלָֽח" (sende doch durch die Hand dessen, den du senden wirst).
Satzstruktur: Höfliche aber bestimmte Ablehnung durch euphemistische Formulierung einer Alternative.
Mose macht eine letzte, höfliche aber klare Absage: Gott möge bitte jemand anderen senden.
Exodus 4,14
Hebräisch: וַיִּֽחַר־אַ֨ף יְהוָ֜ה בְּמֹשֶׁ֗ה וַיֹּ֨אמֶר֙ הֲלֹ֨א אַהֲרֹ֤ן אָחִ֨יךָ֙ הַלֵּוִ֔י יָדַ֕עְתִּי כִּֽי־דַבֵּ֥ר יְדַבֵּ֖ר ה֑וּא וְגַ֤ם הִנֵּה־הוּא֙ יֹצֵ֣א לִקְרָאתֶ֔ךָ וְרָאֲךָ֖ וְשָׂמַ֥ח בְּלִבֹּֽו׃
Deutsch: Da entbrannte der Zorn des Ewigen gegen Mose, und er sagte: Ist nicht Aaron, der Levit, dein Bruder? Ich weiß, dass er redend reden kann. Und siehe, auch ist er ausgehend, dir entgegen; und wenn er dich sieht, wird er sich in seinem Herzen freuen.

Kommentar: וַיִּֽחַר־אַ֨ף יְהוָ֜ה בְּמֹשֶׁ֗ה zeigt göttlichen Zorn: וַיִּחַר (wayyiqtol von חרה, "entbrennen") + אַף יְהוָה (Konstruktusverbindung "Zorn JHWHs") + בְּמֹשֶׁה (präpositionale Phrase "gegen Mose").
וַיֹּ֨אמֶר֙ הֲלֹ֨א אַהֲרֹ֤ן אָחִ֨יךָ֙ הַלֵּוִ֔י ist eine rhetorische Frage: wayyiqtol von אמר + הֲלֹא + אַהֲרֹן אָחִיךָ הַלֵּוִי (Aaron als Bruder und Levit charakterisiert).
יָדַ֕עְתִּי כִּֽי־דַבֵּ֥ר יְדַבֵּ֖ר ה֑וּא ist eine emphatische Aussage: יָדַעְתִּי (Qal Perfekt erste Person Singular von ידע) + כִּי־דַבֵּר יְדַבֵּר הוּא (Infinitiv absolutus + finites Verb für Emphase).
וְגַ֤ם הִנֵּה־הוּא֙ יֹצֵ֣א לִקְרָאתֶ֔ךָ zeigt weitere Information: וְגַם ("und auch") + הִנֵּה־הוּא + יֹצֵא (Qal-Partizip von יצא, "hinausgehen") + לִקְרָאתֶךָ ("dir entgegen").
וְרָאֲךָ֖ וְשָׂמַ֥ח בְּלִבֹּֽו zeigt die Reaktion: וְרָאֲךָ (waw + Qal Perfekt von ראה mit Objektsuffix) + וְשָׂמַח (waw + Qal Perfekt von שׂמח, "sich freuen") + בְּלִבּוֹ ("in seinem Herzen").
חרה אַף ist eine idiomatische Wendung für Zornesausbruch. Dies ist das erste Mal, dass Gottes Zorn gegen Mose erwähnt wird.
הַלֵּוִי bezeichnet Aaron als Leviten, was seine kultische Qualifikation betont. אָחִיךָ zeigt die familiäre Verbindung.
דַבֵּר יְדַבֵּר ist eine emphatische Konstruktion ("er kann wirklich/gewiss reden"). יֹצֵא לִקְרָאתֶךָ zeigt, dass Aaron bereits unterwegs ist.
שׂמח בְּלֵב zeigt innere, herzliche Freude im Gegensatz zu äußerlicher Höflichkeit.
Die LXX übersetzt וַיִּחַר־אַף mit ὠργίσθη ("er wurde zornig"), הַלֵּוִי mit ὁ Λευίτης ("der Levit") und דַבֵּר יְדַבֵּר mit λαλῶν λαλήσει ("redend wird er reden").
Satzstruktur: Zornesausbruch mit rhetorischer Frage, emphatischer Fähigkeitsaussage und koordinierten Informationen über Aarons Bewegung und Reaktion.
Gottes Zorn entbrennt über Moses hartnäckige Weigerung, und er bietet Aaron als Sprecher an, der bereits unterwegs ist und sich freuen wird.
Exodus 4,15
Hebräisch: וְדִבַּרְתָּ֣ אֵלָ֔יו וְשַׂמְתָּ֥ אֶת־הַדְּבָרִ֖ים בְּפִ֑יו וְאָנֹכִ֗י אֶֽהְיֶ֤ה עִם־פִּ֨יךָ֙ וְעִם־פִּ֔יהוּ וְהוֹרֵיתִ֣י אֶתְכֶ֔ם אֵ֖ת אֲשֶׁ֥ר תַּעֲשֽׂוּן׃
Deutsch: Und du sollst zu ihm reden und die Worte in seinen Mund legen, und ich selbst will mit deinem Mund und mit seinem Mund sein und will euch lehren, was ihr tun sollt.

Kommentar: וְדִבַּרְתָּ֣ אֵלָ֔יו ist waw + Piel Perfekt von דבר ("reden/sprechen") + אֵלָיו ("zu ihm"). וְשַׂמְתָּ֥ אֶת־הַדְּבָרִ֖ים בְּפִ֑יו koordiniert: וְשַׂמְתָּ (waw + Qal Perfekt von שׂים, "setzen/legen") + אֶת־הַדְּבָרִים + בְּפִיו ("in seinen Mund").
וְאָנֹכִ֗י אֶֽהְיֶ֤ה עִם־פִּ֨יךָ֙ וְעִם־פִּ֔יהוּ erweitert die Zusage aus V.12: וְאָנֹכִי + אֶהְיֶה + עִם־פִּיךָ וְעִם־פִּיהוּ (koordinierte präpositionale Phrasen).
וְהוֹרֵיתִ֣י אֶתְכֶ֔ם אֵ֖ת אֲשֶׁ֥ר תַּעֲשֽׂוּן ist eine weitere koordinierte Zusage: וְהוֹרֵיתִי (waw + Hiphil Perfekt von ירה) + אֶתְכֶם (direktes Objekt Plural) + אֵת אֲשֶׁר תַּעֲשׂוּן (doppeltes Objekt "das, was ihr tun sollt").
שׂים דְּבָרִים בְּפֶה ist eine metaphorische Wendung für "Worte eingeben/inspirieren". דְּבָרִים sind hier die göttlichen Botschaften.
עִם־פִּיךָ וְעִם־פִּיהוּ zeigt göttliche Gegenwart bei beiden Sprechern. Die Parallelstruktur betont Gleichberechtigung.
הוֹרֵיתִי אֶתְכֶם (Plural) zeigt, dass beide - Mose und Aaron - göttliche Unterweisung erhalten werden. תַּעֲשׂוּן (Plural) bezieht sich auf gemeinsame Handlungen.
Die Arbeitsteilung wird klar: Mose erhält die Offenbarung und gibt sie an Aaron weiter, der sie verkündet.
Die LXX übersetzt וְשַׂמְתָּ mit ἐμβαλεῖς ("du wirst hineinlegen"), בְּפִיו mit εἰς τὸ στόμα αὐτοῦ ("in seinen Mund") und תַּעֲשׂוּן mit ποιήσετε ("ihr werdet tun").
Satzstruktur: Koordinierte Anweisungen für die Zusammenarbeit mit doppelter göttlicher Zusage und plural orientierter Unterweisung.
Mose soll Aaron die göttlichen Worte mitteilen, und Gott wird beiden beim Sprechen beistehen und sie über ihr gemeinsames Handeln unterweisen.
Exodus 4,16
Hebräisch: וְדִבֶּר־ה֥וּא לְךָ֖ אֶל־הָעָ֑ם וְהָ֤יָה הוּא֙ יִֽהְיֶה־לְּךָ֣ לְפֶ֔ה וְאַתָּ֖ה תִּֽהְיֶה־לּוֹ֥ לֵֽאלֹהִֽים׃
Deutsch: Und er wird für dich zum Volk reden; und es wird geschehen, er wird dir zum Mund sein, und du wirst ihm zum Gott sein.

Kommentar: וְדִבֶּר־ה֥וּא לְךָ֖ אֶל־הָעָ֑ם ist waw + Piel Perfekt von דבר + הוּא (betontes Pronomen) + לְךָ ("für dich") + אֶל־הָעָם ("zum Volk").
וְהָיָה הוּא יִֽהְיֶה־לְּךָ֣ לְפֶ֔ה ist eine Zustandsbeschreibung: וְהָיָה + הוּא + יִהְיֶה־לְּךָ לְפֶה (doppelte Präposition "dir zum Mund").
וְאַתָּ֖ה תִּֽהְיֶה־לּוֹ֥ לֵֽאלֹהִֽים ist das Gegenstück: וְאַתָּה + תִּהְיֶה־לּוֹ לֵאלֹהִים ("du wirst ihm zu Gott/zum Gott sein").
דבר לְ אֶל bedeutet "für jemanden zu jemandem sprechen", also als Sprecher/Vertreter auftreten. לְךָ zeigt, dass Aaron in Moses Namen spricht.
היה לְפֶה ist eine metaphorische Wendung: Aaron wird Moses "Mund" sein, sein Sprachorgan. פֶּה steht für Sprechwerkzeug und Kommunikationsmittel.
היה לֵאלֹהִים ist bemerkenswert: Mose wird Aaron gegenüber "wie Gott" sein, d.h. die Autorität und Quelle der Botschaft. אֱלֹהִים kann hier "Gott-ähnlich/göttlich autoritativ" bedeuten.
Die Hierarchie ist klar: Gott → Mose → Aaron → Volk. Mose nimmt eine mittlerische Position zwischen Gott und Aaron ein.
Die LXX übersetzt לְפֶה mit στόμα ("Mund"), לֵאלֹהִים mit θεός ("Gott") und interpretiert die Wendung als Autoritätsverhältnis.
Satzstruktur: Funktionsbeschreibung der Arbeitsteilung mit reziproken Verhältnisbestimmungen.
Aaron wird Moses Sprecher zum Volk sein, Moses "Mund", während Mose für Aaron die göttliche Autorität repräsentiert.
Exodus 4,17
Hebräisch: וְאֶת־הַמַּטֶּ֥ה הַזֶּ֖ה תִּקַּ֣ח בְּיָדֶ֑ךָ אֲשֶׁ֥ר תַּעֲשֶׂה־בּוֹ֖ אֶת־הָאֹתֹֽת׃
Deutsch: Und diesen Stab sollst du in deine Hand nehmen, mit dem du die Zeichen tun sollst.

Kommentar: וְאֶת־הַמַּטֶּ֥ה הַזֶּ֖ה תִּקַּ֣ח בְּיָדֶ֑ךָ ist waw + אֶת־הַמַּטֶּה הַזֶּה (definiertes direktes Objekt mit Demonstrativpronomen) + תִּקַּח (Qal-Imperfekt von לקח, "nehmen") + בְּיָדֶךָ ("in deine Hand").
אֲשֶׁ֥ר תַּעֲשֶׂה־בּוֹ֖ אֶת־הָאֹתֹֽת ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + תַּעֲשֶׂה (Qal-Imperfekt von עשׂה, "tun") + בּוֹ (instrumentale Präposition "mit ihm") + אֶת־הָאֹתֹת ("die Zeichen").
הַמַּטֶּה הַזֶּה bezeichnet den Stab aus V.2-4, jetzt durch das Wunder transformiert und geheiligt. זֶה betont seine neue Bedeutung.
לקח בְּיָד bedeutet "in die Hand nehmen" und zeigt physischen Besitz und Kontrolle. יָד ist das Werkzeug für Wundertaten.
עשׂה אוֹתוֹת בְ bedeutet "Zeichen tun mit", der Stab wird zum Wunderinstrument. אוֹתוֹת (Plural) zeigt, dass weitere Zeichen folgen werden.
Der Stab wird von einem gewöhnlichen Hirtenstab zu einem göttlichen Wunderinstrument transformiert - "der Stab Gottes" (V.20).
Die LXX fügt "τὴν στραφεῖσαν εἰς ὄφιν" (die sich zur Schlange verwandelte) hinzu und erinnert damit explizit an das vorige Wunder.
Satzstruktur: Imperativische Anweisung mit Instrumentalbestimmung und relativischer Zweckangabe.
Mose soll den durch das Wunder geheiligten Stab nehmen, der künftig als Instrument für göttliche Zeichen dienen wird.
Exodus 4,18
Hebräisch: וַיֵּ֨לֶךְ מֹשֶׁ֜ה וַיָּ֣שָׁב׀ אֶל־יֶ֣תֶר חֹֽתְנֹ֗ו וַיֹּ֤אמֶר לוֹ֙ אֵ֣לְכָה נָּ֗א וְאָשׁ֨וּבָה֙ אֶל־אַחַ֣י אֲשֶׁר־בְּמִצְרַ֔יִם וְאֶרְאֶ֖ה הַעוֹדָ֣ם חַיִּ֑ים וַיֹּ֧אמֶר יִתְר֛וֹ לְמֹשֶׁ֖ה לֵ֥ךְ לְשָׁלֽוֹם׃
Deutsch: Und Mose ging hin und kehrte zu Jeter, seinem Schwiegervater, zurück und sagte zu ihm: Lass mich doch gehen und zu meinen Brüdern zurückkehren, die in Ägypten sind, dass ich sehe, ob sie noch am Leben sind. Und Jitro sagte zu Mose: Geh hin in Frieden!

Kommentar: וַיֵּלֶךְ מֹשֶׁה וַיָּשָׁב אֶל־יֶתֶר חֹֽתְנֹו sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיֵּלֶךְ (von הלך, "gehen") + וַיָּשָׁב (von שׁוב, "zurückkehren") + אֶל־יֶתֶר חֹתְנוֹ.
וַיֹּ֤אמֶר לוֹ֙ אֵ֣לְכָה נָּ֗א וְאָשׁ֨וּבָה֙ אֶל־אַחַ֣י ist wayyiqtol von אמר + לוֹ + אֵלְכָה נָּא (Qal-Kohortativ von הלך mit נָא) + וְאָשׁוּבָה (waw + Qal-Kohortativ von שׁוב) + אֶל־אַחַי ("zu meinen Brüdern").
אֲשֶׁר־בְּמִצְרַיִם וְאֶרְאֶה הַעוֹדָם חַיִּים ist Relativsatz + Zweckklausel: אֲשֶׁר־בְּמִצְרַיִם + וְאֶרְאֶה (waw + Qal-Kohortativ von ראה) + הַעוֹדָם חַיִּים (Fragekonstruktion "ob sie noch leben").
וַיֹּאמֶר יִתְרוֹ לְמֹשֶׁה לֵךְ לְשָׁלוֹם ist die Antwort: wayyiqtol von אמר + יִתְרוֹ + לְמֹשֶׁה + לֵךְ לְשָׁלוֹם (idiomatische Abschiedsformel).
יֶתֶר ist die Kurzform von יִתְרוֹ (vgl. 3,1). חֹתֵן bezeichnet den Schwiegervater. אֵלְכָה נָא ist eine höfliche Bitte um Erlaubnis.
אַחַי ("meine Brüder") bezeichnet die Israeliten als Volksgenossen. הַעוֹדָם ist eine Fragekonstruktion: הַ (Fragepartikel) + עוֹד ("noch") + ָם (Suffix).
לֵךְ לְשָׁלוֹם ist eine standardmäßige Abschiedsformel ("gehe in Frieden") und zeigt Jitros Einverständnis.
Mose verschweigt seine göttliche Berufung und gibt einen natürlichen, familiären Grund für seine Reise an.
Die LXX fügt nach Jithros Antwort einen wichtigen Zusatz hinzu: "μετὰ δὲ τὰς ἡμέρας τὰς πολλὰς ἐκείνας ἐτελεύτησεν ὁ βασιλεὺς Αἰγύπτου" (Nach jenen vielen Tagen starb der König von Ägypten), was im MT erst in Vers 19 vorausgesetzt wird.
Satzstruktur: Doppelte Bewegung zurück zum Schwiegervater mit höflicher Bitte, relativischer Ortsangabe und Zweckklausel, gefolgt von zustimmender Abschiedsformel.
Mose kehrt zu seinem Schwiegervater zurück und bittet höflich um Erlaubnis, nach Ägypten zu reisen, um nach seinen Brüdern zu sehen - ohne die wahre Berufung zu erwähnen.
Exodus 4,19
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֤ה אֶל־מֹשֶׁה֙ בְּמִדְיָ֔ן לֵ֖ךְ שֻׁ֣ב מִצְרָ֑יִם כִּי־מֵ֨תוּ֙ כָּל־הָ֣אֲנָשִׁ֔ים הַֽמְבַקְשִׁ֖ים אֶת־נַפְשֶֽׁךָ׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose in Midian: Geh hin, kehre nach Ägypten zurück; denn gestorben sind alle die Männer, die nach deinem Leben trachteten.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה בְּמִדְיָן ist wayyiqtol von אמר + יְהוָה + אֶל־מֹשֶׁה + בְּמִדְיָן (lokale Bestimmung).
לֵךְ שֻׁב מִצְרָיִם sind zwei koordinierte Imperative: לֵךְ (Qal-Imperativ von הלך) + שֻׁב (Qal-Imperativ von שׁוב, "zurückkehren") + מִצְרָיִם (Richtungsangabe).
כִּי־מֵתוּ כָּל־הָאֲנָשִׁים הַֽמְבַקְשִׁים אֶת־נַפְשֶׁךָ ist eine kausale Begründung: כִּי + מֵתוּ (Qal Perfekt von מות, "sterben", dritte Person Plural) + כָּל־הָאֲנָשִׁים (Subjekt) + הַמְבַקְשִׁים אֶת־נַפְשֶׁךָ (Partizipialphrase).
בְּמִדְיָן zeigt, dass diese Offenbarung an einem anderen Ort als die Berufung am Horeb stattfindet. שׁוב מִצְרָיִם bedeutet "nach Ägypten zurückkehren".
מֵתוּ ist ein einfaches Perfekt, das einen abgeschlossenen Zustand anzeigt. אֲנָשִׁים sind die männlichen Verfolger Moses.
מְבַקְשִׁים אֶת־נֶפֶשׁ ist eine idiomatische Wendung für "nach dem Leben trachten/töten wollen". נֶפֶשׁ steht hier für "Leben".
Dies bezieht sich auf Moses Flucht in 2,15 nach dem Totschlag des ägyptischen Aufsehers. Gott beseitigt die praktischen Hindernisse für Moses Rückkehr.
Die LXX übersetzt שֻׁב mit ἀπόστρεφε ("kehre zurück"), מֵתוּ mit τεθνήκασιν ("sind gestorben") und מְבַקְשִׁים אֶת־נַפְשֶׁךָ mit ζητοῦντες σου τὴν ψυχήν ("die dein Leben suchen").
Satzstruktur: Göttliche Anweisung mit doppeltem Imperativ und kausaler Begründung über das Ende der Verfolgung.
Gott befiehlt Mose in Midian, nach Ägypten zurückzukehren, da alle seine Verfolger gestorben sind - die praktischen Hindernisse sind beseitigt.
Exodus 4,20
Hebräisch: וַיִּקַּ֨ח מֹשֶׁ֜ה אֶת־אִשְׁתּוֹ֣ וְאֶת־בָּנָ֗יו וַיַּרְכִּבֵם֙ עַֽל־הַחֲמֹ֔ר וַיָּ֖שָׁב אַ֣רְצָה מִצְרָ֑יִם וַיִּקַּ֥ח מֹשֶׁ֛ה אֶת־מַטֵּ֥ה הָאֱלֹהִ֖ים בְּיָדֹֽו׃
Deutsch: Und Mose nahm seine Frau und seine Söhne und ließ sie auf dem Esel reiten, und er kehrte in das Land Ägypten zurück; und Mose nahm den Stab Gottes in seine Hand.

Kommentar: וַיִּקַּח מֹשֶׁה אֶת־אִשְׁתּוֹ וְאֶת־בָּנָיו ist wayyiqtol von לקח + מֹשֶׁה + koordinierte direkte Objekte אֶת־אִשְׁתּוֹ וְאֶת־בָּנָיו.
וַיַּרְכִּבֵם עַֽל־הַחֲמֹר ist wayyiqtol von רכב im Hiphil ("reiten lassen/setzen auf") + Objektsuffix + עַל־הַחֲמֹר ("auf den Esel").
וַיָּשָׁב אַרְצָה מִצְרָיִם ist wayyiqtol von שׁוב + אַרְצָה מִצְרַיִם (Richtungsangabe mit ה־...ָה, "landwärts nach Ägypten").
וַיִּקַּח מֹשֶׁה אֶת־מַטֵּה הָאֱלֹהִים בְּיָדוֹ wiederholt וַיִּקַּח מֹשֶׁה + אֶת־מַטֵּה הָאֱלֹהִים + בְּיָדוֹ.
אִשְׁתּוֹ ist Zippora (2,21), בָּנָיו sind seine Söhne (mindestens Gerschom aus 2,22). רכב im Hiphil zeigt, dass Mose sie auf den Esel setzte.
חֲמוֹר ist ein Esel, das typische Reittier für Familien. אַרְצָה mit ה־...ָה zeigt Bewegung zum Land hin.
מַטֵּה הָאֱלֹהִים ist eine neue Bezeichnung für den Stab - nicht mehr nur Moses Hirtenstab, sondern "Gottes Stab" durch die Wunder in V.2-4. בְּיָדוֹ betont Moses physische Kontrolle über das Wunderinstrument.
Die Wiederholung von וַיִּקַּח מֹשֶׁה rahmt die Familie und den heiligen Stab als gleich wichtige Begleiter.
Die LXX übersetzt וַיַּרְכִּבֵם mit ἀνεβίβασεν ("er ließ aufsteigen"), חֲמוֹר mit ὑποζύγια ("Lasttiere") und מַטֵּה הָאֱלֹהִים mit τὴν ῥάβδον τὴν παρὰ τοῦ θεοῦ ("den Stab von Gott").
Satzstruktur: Vier koordinierte wayyiqtol-Handlungen: Familienname, Reisevorbereitung, Aufbruch und Mitnahme des heiligen Instruments.
Mose nimmt seine Familie mit auf die Ägyptenreise und trägt den nun als "Stab Gottes" bezeichneten Wunderstab bei sich.
Exodus 4,21
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר יְהוָה֮ אֶל־מֹשֶׁה֒ בְּלֶכְתְּךָ֙ לָשׁ֣וּב מִצְרַ֔יְמָה רְאֵ֗ה כָּל־הַמֹּֽפְתִים֙ אֲשֶׁר־שַׂ֣מְתִּי בְיָדֶ֔ךָ וַעֲשִׂיתָ֖ם לִפְנֵ֣י פַרְעֹ֑ה וַאֲנִי֙ אֲחַזֵּ֣ק אֶת־לִבֹּ֔ו וְלֹ֥א יְשַׁלַּ֖ח אֶת־הָעָֽם׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Wenn du gehst, um nach Ägypten zurückzukehren, sieh zu, dass du alle Wunder, die ich in deine Hand gelegt habe, vor Par’o tust. Und ich, ich werde sein Herz verhärten, und er wird das Volk nicht ziehen lassen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist die bekannte Einleitungsformel. בְּלֶכְתְּךָ לָשׁוּב מִצְרַיְמָה ist eine temporale Klausel: בְּלֶכְתְּךָ (Präposition בְ + Qal-Infinitiv von הלך mit Suffix) + לָשׁוּב מִצְרַיְמָה (Qal-Infinitiv von שׁוב + Richtungsangabe).
רְאֵה כָּל־הַמֹּֽפְתִים אֲשֶׁר־שַׂמְתִּי בְיָדֶךָ ist ein Imperativ mit Objekt: רְאֵה (Qal-Imperativ von ראה, hier "achte auf/sorge für") + כָּל־הַמֹּפְתִים + Relativsatz אֲשֶׁר־שַׂמְתִּי בְיָדֶךָ.
וַעֲשִׂיתָ֖ם לִפְנֵ֣י פַרְעֹ֑ה ist koordiniert: וַעֲשִׂיתָם (waw + Qal Perfekt von עשׂה mit Objektsuffix) + לִפְנֵי פַרְעֹה ("vor Par’o").
וַאֲנִי אֲחַזֵּק אֶת־לִבּוֹ וְלֹא יְשַׁלַּח אֶת־הָעָם ist eine kontrastierende Ankündigung: וַאֲנִי (betontes Personalpronomen) + אֲחַזֵּק (Piel-Imperfekt von חזק, "stark/hart machen") + אֶת־לִבּוֹ + וְלֹא יְשַׁלַּח אֶת־הָעָם.
מֹפְתִים sind Wundertaten als Machtdemonstrationen (intensiver als אוֹתוֹת). שׂים בְּיָד bedeutet "in jemandes Macht/Verfügung geben".
ראה bedeutet hier nicht nur "sehen", sondern "achten auf/sorgen dafür". לִפְנֵי פַרְעֹה betont die öffentliche Demonstration vor dem mächtigsten Herrscher.
חזק לֵב ist eine zentrale theologische Aussage: Gott selbst wird Par’os Herz verhärten. לֵב steht für Wille und Entscheidungsfähigkeit.
Die Paradoxie ist bemerkenswert: Gott befiehlt Wunder, die überzeugen sollen, kündigt aber gleichzeitig Par’os Verstockung an.
Textkritische und theologische Notiz zur Herzenshärtung:
Die Aussage "וַאֲנִי אֲחַזֵּק אֶת־לִבּוֹ" (und ich werde sein Herz verhärten) ist theologisch hochbrisant und markiert den Beginn eines zentralen Exodus-Motivs. Die LXX übersetzt mit "ἐγὼ δὲ σκληρυνῶ τὴν καρδίαν αὐτοῦ" (ich aber werde sein Herz verhärten), was die hebräische Aussage präzise wiedergibt.
Im weiteren Verlauf des Exodus variiert die Darstellung der Herzenshärtung zwischen drei Formulierungen:
Gott verhärtet Par’os Herz (חזק Piel: Ex 4,21; 7,3; 9,12; 10,1.20.27; 11,10; 14,4.8.17 | כבד Hiphil: Ex 10,1)
Par’os Herz verhärtet sich (כבד Qal: Ex 7,14; 8,11.28; 9,7.34)
Par’o verhärtet sein Herz (כבד Hiphil: Ex 8,15.28; חזק Hiphil: Ex 9,35)
Diese dreifache Darstellung hat zu intensiven theologischen Debatten geführt:
Deterministische Lesart: Gott entzieht Par’o die Willensfreiheit zur Demonstration seiner Macht (vgl. Röm 9,17-18)
Harmonisierende Lesart: Gottes Verhärtung wirkt durch Par’os eigene Verstockung hindurch; beide Ebenen koexistieren
Rabbinische Interpretation: Nach den ersten fünf Plagen verhärtet Par’o selbst sein Herz; erst danach greift Gott ein und "versiegelt" Par’os selbst gewählte Haltung (Exodus Rabbah 13,3)
Die LXX zeigt keine Tendenz, die göttliche Verantwortung abzuschwächen, im Gegensatz zu einigen späteren Interpretationen. Das Nebeneinander der drei Formulierungen im MT bewahrt die Spannung zwischen göttlicher Souveränität und menschlicher Verantwortung, ohne sie aufzulösen. Die Paradoxie dient der Erzählung: Par’o muss widerstehen, damit Gottes Macht in der vollständigen Plagensequenz offenbar werden kann (vgl. Ex 9,16).
Die LXX übersetzt מֹפְתִים mit τέρατα ("Wunder"), אֲחַזֵּק mit σκληρυνῶ ("ich werde verhärten") und לֵב mit καρδία ("Herz").
Satzstruktur: Temporale Einleitung mit imperativischer Anweisung, Relativsatz über göttlich verliehene Macht und paradoxer Ankündigung göttlicher Herzenshärtung.
Gott weist Mose an, alle Wunder vor Par’o zu vollbringen, kündigt aber gleichzeitig an, dass er Par’os Herz verhärten wird, so dass er das Volk nicht freilassen wird.
Exodus 4,22
Hebräisch: וְאָמַרְתָּ֖ אֶל־פַּרְעֹ֑ה כֹּ֚ה אָמַ֣ר יְהוָ֔ה בְּנִ֥י בְכֹרִ֖י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und du sollst zu Par’o sagen: So spricht der Ewige: Mein erstgeborener Sohn ist Israel.

Kommentar: וְאָמַרְתָּ אֶל־פַּרְעֹה ist waw + Qal Perfekt von אמר + אֶל־פַּרְעֹה (Richtungsangabe). כֹּה אָמַר יְהוָה ist die standardmäßige Botenformel ("so spricht JHWH").
בְּנִי בְכֹרִי יִשְׂרָאֵל ist eine doppelte Charakterisierung: בְּנִי ("mein Sohn") + בְכֹרִי ("mein Erstgeborener") + יִשְׂרָאֵל als Subjekt.
בֵּן in Bezug auf ein Volk bezeichnet eine besondere Beziehung zwischen Gott und Israel. בְכוֹר ist der Erstgeborene mit besonderen Rechten und Privilegien.
יִשְׂרָאֵל wird hier als kollektive Einheit verstanden, nicht als Individuum Jakob. Die Bezeichnung als "Erstgeborener" impliziert Vorrang vor anderen Völkern.
בְכֹרִי betont Israels besondere Stellung unter den Völkern und legitimiert Gottes Forderung nach Freilassung.
Die LXX übersetzt בְּנִי mit υἱός μου ("mein Sohn"), בְכֹרִי mit πρωτότοκός μου ("mein Erstgeborener") und behält יִשְׂרָאֵל bei.
Satzstruktur: Redeauftrag mit Botenformel und doppelter filiozentrischer Charakterisierung Israels.
Mose soll Par’o ausrichten, dass Israel Gottes erstgeborener Sohn ist - eine Legitimation für die kommende Forderung.
Exodus 4,23
Hebräisch: וָאֹמַ֣ר אֵלֶ֗יךָ שַׁלַּ֤ח אֶת־בְּנִי֙ וְיַֽעַבְדֵ֔נִי וַתְּמָאֵ֖ן לְשַׁלְּחֹ֑ו הִנֵּה֙ אָנֹכִ֣י הֹרֵ֔ג אֶת־בִּנְךָ֖ בְּכֹרֶֽךָ׃
Deutsch: Und ich sage zu dir: Lass meinen Sohn ziehen, damit er mir dient! Und weigerst du dich, ihn ziehen zu lassen, siehe, so werde ich deinen erstgeborenen Sohn töten.

Kommentar: וָאֹמַר אֵלֶיךָ שַׁלַּח אֶת־בְּנִי וְיַֽעַבְדֵנִי ist waw + Qal Perfekt von אמר (erste Person Singular) + אֵלֶיךָ + שַׁלַּח (Piel-Imperativ von שׁלח, "freilassen") + אֶת־בְּנִי + וְיַעַבְדֵנִי (waw + Qal-Jussiv von עבד mit Objektsuffix).
וַתְּמָאֵן לְשַׁלְּחוֹ ist waw + Piel Perfekt von מאן ("sich weigern") + לְשַׁלְּחוֹ (Piel-Infinitiv von שׁלח mit Objektsuffix).
הִנֵּה אָנֹכִי הֹרֵג אֶת־בִּנְךָ בְּכֹרֶךָ ist eine Drohung: הִנֵּה + אָנֹכִי (betontes Personalpronomen) + הֹרֵג (Qal-Partizip von הרג, "töten") + אֶת־בִּנְךָ בְּכֹרֶךָ (doppelte Bezeichnung "deinen Sohn, deinen Erstgeborenen").
שׁלח im Piel bedeutet "freilassen/wegsenden" und ist die zentrale Forderung des Exodus. עבד mit Objektsuffix zeigt den Zweck: "mir dienen".
מאן im Piel bedeutet "hartnäckig ablehnen/sich weigern". לְשַׁלְּחוֹ wiederholt das geforderte שַׁלַּח.
הִנֵּה אָנֹכִי הֹרֵג ist eine unmittelbare Drohungsformel. הֹרֵג als Partizip zeigt die Gewissheit der Handlung.
בִּנְךָ בְּכֹרֶךָ spiegelt בְּנִי בְכֹרִי aus V.22 wider - die Vergeltung entspricht exakt der Verwandtschaftsbeziehung.
Die Struktur ist chiastisch: בְּנִי בְכֹרִי יִשְׂרָאֵל (V.22) entspricht בִּנְךָ בְּכֹרֶךָ (V.23).
Die LXX übersetzt שַׁלַּח mit ἐξαπόστειλον ("sende weg"), וַתְּמָאֵן mit οὐ βούλει ("du willst nicht") und הֹרֵג mit ἀποκτενῶ ("ich werde töten").
Satzstruktur: Vergangene Forderung mit Zweckangabe, konditionelle Weigerung und entsprechende Vergeltungsdrohung in chiastischer Struktur.
Gott erinnert an seine Forderung nach Israels Freilassung zum Gottesdienst und droht bei Weigerung mit der Tötung von Par’os Erstgeborenem.
Exodus 4,24
Hebräisch: וַיְהִ֥י בַדֶּ֖רֶךְ בַּמָּל֑וֹן וַיִּפְגְּשֵׁ֣הוּ יְהוָ֔ה וַיְבַקֵּ֖שׁ הֲמִיתֹֽו׃
Deutsch: Und es geschah auf dem Weg, in der Herberge, da begegnete ihm der Ewige und suchte ihn zu töten.

Kommentar: וַיְהִי בַדֶּרֶךְ בַּמָּלוֹן ist eine temporale und lokale Einleitung: וַיְהִי (wayyiqtol von היה, "es geschah") + בַדֶּרֶךְ ("auf dem Weg") + בַּמָּלוֹן ("in der Herberge/Nachtlager").
וַיִּפְגְּשֵׁהוּ יְהוָה וַיְבַקֵּשׁ הֲמִיתוֹ sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיִּפְגְּשֵׁהוּ (von פגש, "begegnen", mit Objektsuffix) + יְהוָה als Subjekt + וַיְבַקֵּשׁ (von בקש, "suchen/trachten") + הֲמִיתוֹ (Hiphil-Infinitiv von מות, "töten", mit Objektsuffix).
דֶּרֶךְ bezeichnet die Reise von Midian nach Ägypten. מָלוֹן ist ein Nachtlager oder eine Herberge für Reisende.
פגש kann sowohl neutrale Begegnung als auch feindliche Konfrontation bedeuten. בקש הֲמִית ist eine intensive Wendung für Tötungsabsicht.
Diese Episode ist eine der rätselhaftesten im Alten Testament. יְהוָה als Subjekt zeigt, dass Gott selbst Moses Leben bedroht.
Das Pronomen "ihn" (הוּ) bezieht sich grammatisch auf Mose, könnte aber auch auf seinen Sohn bezogen werden.
Die LXX spezifiziert "ἄγγελος κυρίου" (Engel des Herrn) statt des einfachen "יְהוָ֔ה" (JHWH) im MT.
Satzstruktur: Temporale Einleitung mit Ortsangabe und dramatische Wende durch göttliche Konfrontation mit Tötungsabsicht.
Unterwegs in einer Herberge begegnet JHWH Mose feindlich und trachtet ihm nach dem Leben - eine mysteriöse und bedrohliche Wende.
Exodus 4,25
Hebräisch: וַתִּקַּ֨ח צִפֹּרָ֜ה צֹ֗ר וַתִּכְרֹת֙ אֶת־עָרְלַ֣ת בְּנָ֔הּ וַתַּגַּ֖ע לְרַגְלָ֑יו וַתֹּ֕אמֶר כִּ֧י חֲתַן־דָּמִ֛ים אַתָּ֖ה לִֽי׃
Deutsch: Da nahm Zippora einen scharfen Stein und schnitt die Vorhaut ihres Sohnes ab und berührte seine Füße und sagte: Fürwahr, du bist mir ein Blutbräutigam!

Kommentar: וַתִּקַּח צִפֹּרָה צֹר ist wayyiqtol von לקח + צִפֹּרָה als Subjekt + צֹר ("scharfer Stein/Feuerstein").
וַתִּכְרֹת אֶת־עָרְלַת בְּנָהּ ist wayyiqtol von כרת ("schneiden/abschneiden") + אֶת־עָרְלַת בְּנָהּ ("die Vorhaut ihres Sohnes").
וַתַּגַּע לְרַגְלָיו ist wayyiqtol von נגע ("berühren/antasten") + לְרַגְלָיו ("seine Füße"). רַגְלַיִם kann euphemistisch für Genitalien stehen.
וַתֹּאמֶר כִּי חֲתַן־דָּמִים אַתָּה לִי ist wayyiqtol von אמר + direkte Rede כִּי חֲתַן־דָּמִים אַתָּה לִי ("denn/fürwahr, ein Blutbräutigam bist du mir").
צֹר ist ein scharfer Feuerstein, das traditionelle Werkzeug für Beschneidungen. עָרְלָה ist die männliche Vorhaut.
נגע לְרַגְלַיִם - רַגְלַיִם kann "Füße" oder euphemistisch "Genitalien" bedeuten. Der Bezug ist unklar: Moses oder des Sohnes Genitalien?
חֲתַן־דָּמִים ist eine rätselhafte Wendung, wörtlich "Blutbräutigam". חָתָן kann "Bräutigam" oder "Schwiegersohn" bedeuten.
Zipporas schnelle Reaktion zeigt, dass sie den Zusammenhang zwischen der Lebensgefahr und der fehlenden Beschneidung erkennt.
Die LXX ändert Zipporahs Ausspruch zu "Ἔστη τὸ αἷμα τῆς περιτομῆς τοῦ παιδίου μου" (Es stehe das Blut der Beschneidung meines Kindes), was klarer und weniger rätselhaft ist als das hebräische "חֲתַן־דָּמִ֛ים" (Blutbräutigam).
Satzstruktur: Vier koordinierte wayyiqtol-Handlungen: Werkzeugnahme, Beschneidungsakt, rituelle Berührung und erklärende Aussage.
Zippora rettet die Situation durch sofortige Beschneidung ihres Sohnes, berührt Moses Genitalien mit der Vorhaut und erklärt ihn zum "Blutbräutigam".
Exodus 4,26
Hebräisch: וַיִּ֖רֶף מִמֶּ֑נּוּ אָ֚ז אָֽמְרָ֔ה חֲתַ֥ן דָּמִ֖ים לַמּוּלֹֽת׃
Deutsch: Da ließ er von ihm ab. Damals sagte sie "Blutbräutigam" der Beschneidungen wegen.

Kommentar: וַיִּרֶף מִמֶּנּוּ ist wayyiqtol von רפה ("loslassen/ablassen") + מִמֶּנּוּ (ablative präpositionale Phrase "von ihm"). Das Subjekt ist JHWH aus V.24.
אָז אָֽמְרָ֔ה חֲתַ֥ן דָּמִ֖ים לַמּוּלֹֽת ist ein erläuternder Kommentar: אָז ("damals/dann") + אָמְרָה (Qal Perfekt von אמר, dritte Person femininum Singular) + חֲתַן דָּמִים + לַמּוּלֹת (präpositionale Phrase "wegen der Beschneidungen").
רפה bedeutet "loslassen/nachlassen" und zeigt, dass die Gefahr vorüber ist. מִמֶּנּוּ bezieht sich auf Mose.
אָז kann temporal ("damals") oder erklärend ("deshalb") verstanden werden. אָמְרָה bezieht sich auf Zippora.
מוּלוֹת ist der Plural von מוּלָה ("Beschneidung") oder ein Abstraktum. לַמּוּלֹת erklärt den Kontext der Aussage "Blutbräutigam".
Der Vers bietet eine ätiologische Erklärung für die rätselhafte Wendung חֲתַן דָּמִים: Sie bezieht sich auf Beschneidungsriten.
Die LXX übersetzt וַיִּרֶף mit ἀπέστη ("er entfernte sich"), אָז mit τότε ("dann") und לַמּוּלֹת mit περιτομῆς ("der Beschneidung").
Satzstruktur: Resultat der rituellen Handlung mit erklärendem Kommentar über die historische Verwendung des Ausdrucks.
Gott lässt von Mose ab, und der Erzähler erklärt, dass Zippora damals "Blutbräutigam" im Zusammenhang mit Beschneidungen sagte.
Exodus 4,27
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶֽל־אַהֲרֹ֔ן לֵ֛ךְ לִקְרַ֥את מֹשֶׁ֖ה הַמִּדְבָּ֑רָה וַיֵּ֗לֶךְ וַֽיִּפְגְּשֵׁ֛הוּ בְּהַ֥ר הָאֱלֹהִ֖ים וַיִּשַּׁק־לוֹֽ׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Aaron: Geh Mose entgegen in die Wüste! Und er ging hin und traf ihn am Berg Gottes und küsste ihn.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶֽל־אַהֲרֹן ist wayyiqtol von אמר + יְהוָה + אֶל־אַהֲרֹן. לֵךְ לִקְרַ֥את מֹשֶׁ֖ה הַמִּדְבָּ֑רָה ist לֵךְ (Qal-Imperativ von הלך) + לִקְרַאת מֹשֶׁה ("Mose entgegen") + הַמִּדְבָּרָה (Richtungsangabe "wüstenwärts").
וַיֵּלֶךְ וַֽיִּפְגְּשֵׁהוּ בְּהַר הָאֱלֹהִים sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיֵּלֶךְ (von הלך) + וַיִּפְגְּשֵׁהוּ (von פגש, "treffen/begegnen", mit Objektsuffix) + בְּהַר הָאֱלֹהִים (lokale Bestimmung).
וַיִּשַּׁק־לוֹ ist wayyiqtol von נשׁק ("küssen") + לוֹ (Dativ).
לִקְרַאת bedeutet "entgegen/zur Begegnung mit". מִדְבָּרָה mit ה־...ָה zeigt Bewegungsrichtung in die Wüste.
פגש hier bedeutet friedliche Begegnung, im Gegensatz zu V.24. הַר הָאֱלֹהִים ist Horeb/Sinai aus 3,1.
נשׁק zeigt affektive Begrüßung zwischen Brüdern. Der Kuss ist Ausdruck von Freude und Verbundenheit.
Die parallele Sendung Aarons zeigt göttliche Koordination der Ereignisse. Beide Brüder werden göttlich geleitet.
Die LXX übersetzt לִקְרַאת mit εἰς συνάντησιν ("zur Begegnung"), וַיִּפְגְּשֵׁהוּ mit συνήντησεν αὐτῷ ("er begegnete ihm") und וַיִּשַּׁק mit κατεφίλησεν ("er küsste").
Satzstruktur: Göttlicher Auftrag mit Richtungsangabe und drei koordinierte Ausführungshandlungen: Gehen, Treffen, Begrüßen.
Gott befiehlt Aaron, Mose in der Wüste zu treffen, was am Gottesberg geschieht und in herzlicher Begrüßung mündet.
Exodus 4,28
Hebräisch: וַיַּגֵּ֤ד מֹשֶׁה֙ לְאַֽהֲרֹ֔ן אֵ֛ת כָּל־דִּבְרֵ֥י יְהוָ֖ה אֲשֶׁ֣ר שְׁלָחֹ֑ו וְאֵ֥ת כָּל־הָאֹתֹ֖ת אֲשֶׁ֥ר צִוָּֽהוּ׃
Deutsch: Und Mose berichtete Aaron alle Worte des Ewigen, mit denen er ihn gesandt hatte, und alle Zeichen, die er ihm geboten hatte.

Kommentar: וַיַּגֵּד מֹשֶׁה לְאַֽהֲרֹן ist wayyiqtol von נגד im Hiphil ("berichten/mitteilen") + מֹשֶׁה + לְאַהֲרֹן (Dativ).
אֵת כָּל־דִּבְרֵי יְהוָה אֲשֶׁר שְׁלָחוֹ ist das erste direkte Objekt: אֵת כָּל־דִּבְרֵי יְהוָה + Relativsatz אֲשֶׁר שְׁלָחוֹ ("mit denen er ihn gesandt hatte").
וְאֵת כָּל־הָאֹתֹת אֲשֶׁר צִוָּהוּ ist das koordinierte zweite Objekt: וְאֵת כָּל־הָאֹתֹת + Relativsatz אֲשֶׁר צִוָּהוּ ("die er ihm geboten hatte").
נגד im Hiphil bedeutet "bekannt machen/berichten". דִּבְרֵי יְהוָה sind die göttlichen Worte und Aufträge.
שׁלח mit Bezug auf דְּבָרִים zeigt, dass die Worte das Medium der Sendung sind. אוֹתוֹת sind die Wunderzeichen aus Kapitel 4.
צוה bedeutet "befehlen/anweisen" und zeigt, dass die Zeichen nicht optional, sondern verpflichtend sind.
Die Vollständigkeit wird durch כָּל betont: alle Worte und alle Zeichen werden mitgeteilt.
Die LXX übersetzt וַיַּגֵּד mit ἀνήγγειλεν ("er berichtete"), דִּבְרֵי mit ῥήματα ("Worte") und אוֹתוֹת mit σημεῖα ("Zeichen").
Satzstruktur: Berichterstattung mit doppeltem direktem Objekt und relativischen Charakterisierungen der göttlichen Beauftragung.
Mose informiert Aaron vollständig über alle göttlichen Worte seiner Sendung und alle Zeichen, die ihm aufgetragen wurden.
Exodus 4,29
Hebräisch: וַיֵּ֥לֶךְ מֹשֶׁ֖ה וְאַהֲרֹ֑ן וַיַּ֣אַסְפ֔וּ אֶת־כָּל־זִקְנֵ֖י בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und Mose und Aaron gingen hin, und sie versammelten alle Ältesten der Söhne Israels.

Kommentar: וַיֵּלֶךְ מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן ist wayyiqtol von הלך mit koordinierten Subjekten מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן.
וַיַּ֣אַסְפ֔וּ אֶת־כָּל־זִקְנֵ֖י בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל ist wayyiqtol von אסף ("sammeln/versammeln") + אֶת־כָּל־זִקְנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (direktes Objekt).
הלך zeigt die Bewegung zu den Israeliten in Ägypten. אסף bedeutet "versammeln" für eine offizielle Zusammenkunft.
זִקְנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל sind die Stammesältesten als Volksrepräsentanten (vgl. 3,16). כָּל betont die Vollständigkeit der Versammlung.
Dies entspricht der göttlichen Anweisung aus 3,16: "Geh und versammle die Ältesten Israels."
Die LXX übersetzt וַיֵּלֶךְ mit ἐπορεύθη ("er/sie gingen"), וַיַּאַסְפוּ mit συνήγαγον ("sie versammelten") und זִקְנֵי mit πρεσβυτέρους ("Älteste").
Satzstruktur: Koordinierte Bewegung der beiden Gesandten und kollektive Versammlungshandlung aller Volksrepräsentanten.
Mose und Aaron gehen zu den Israeliten und versammeln alle Ältesten wie von Gott befohlen.
Exodus 4,30
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר אַהֲרֹ֔ן אֵ֚ת כָּל־הַדְּבָרִ֔ים אֲשֶׁר־דִּבֶּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֑ה וַיַּ֥עַשׂ הָאֹתֹ֖ת לְעֵינֵ֥י הָעָֽם׃
Deutsch: Und Aaron redete alle Worte, die der Ewige zu Mose geredet hatte, und er tat die Zeichen vor den Augen des Volkes.

Kommentar: וַיְדַבֵּר אַהֲרֹן אֵת כָּל־הַדְּבָרִים אֲשֶׁר־דִּבֶּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist wayyiqtol von דבר im Piel + אַהֲרֹן als Subjekt + direktes Objekt אֵת כָּל־הַדְּבָרִים + Relativsatz אֲשֶׁר־דִּבֶּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה.
וַיַּעַשׂ הָאֹתֹת לְעֵינֵי הָעָם ist koordiniert: wayyiqtol von עשׂה + הָאֹתֹת (direktes Objekt) + לְעֵינֵי הָעָם ("vor den Augen des Volkes").
דבר im Piel bedeutet "sprechen/reden" und zeigt Aaron als aktiven Sprecher. כָּל־הַדְּבָרִים betont die Vollständigkeit der Weitergabe.
עשׂה אוֹתוֹת bedeutet "Zeichen vollbringen". לְעֵינֵי ist eine idiomatische Wendung für "vor/in Gegenwart von".
Das Subjekt von וַיַּעַשׂ ist wahrscheinlich Mose (vgl. 4,17), obwohl es grammatisch auch Aaron sein könnte.
Die Arbeitsteilung aus 4,15-16 wird hier verwirklicht: Aaron spricht, die Zeichen werden demonstriert.
Die LXX übersetzt וַיְדַבֵּר mit ἐλάλησεν ("er sprach"), הַדְּבָרִים mit τὰ ῥήματα ("die Worte") und לְעֵינֵי הָעָם mit ἐναντίον τοῦ λαοῦ ("vor dem Volk").
Satzstruktur: Koordinierte Durchführung der Mission: vollständige Wortverkündigung durch Aaron und Zeichendemonstration vor dem versammelten Volk.
Aaron verkündet alle göttlichen Worte an Mose, und die Wunderzeichen werden vor dem versammelten Volk vollbracht.
Exodus 4,31
Hebräisch: וַֽיַּאֲמֵ֖ן הָעָ֑ם וַֽיִּשְׁמְע֡וּ כִּֽי־פָקַ֨ד יְהוָ֜ה אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל וְכִ֤י רָאָה֙ אֶת־עָנְיָ֔ם וַֽיִּקְּד֖וּ וַיִּֽשְׁתַּחֲוּֽוּ׃
Deutsch: Und das Volk glaubte; und als sie hörten, dass der Ewige die Söhne Israels heimgesucht hatte und dass er ihr Elend gesehen hatte, da verneigten sie sich und warfen sich nieder.

Kommentar: וַֽיַּאֲמֵ֖ן הָעָ֑ם ist wayyiqtol von אמן im Hiphil ("glauben") + הָעָם als Subjekt.
וַֽיִּשְׁמְע֡וּ כִּֽי־פָקַ֨ד יְהוָ֜ה אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל ist koordiniert: וַיִּשְׁמְעוּ (wayyiqtol von שׁמע, "hören") + Inhaltssatz כִּי־פָקַד יְהוָה אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל.
וְכִ֤י רָאָה֙ אֶת־עָנְיָ֔ם ist koordinierter zweiter Inhaltssatz: וְכִי + רָאָה (Qal Perfekt von ראה, dritte Person maskulin Singular) + אֶת־עָנְיָם ("ihr Elend").
וַֽיִּקְּד֖וּ וַיִּֽשְׁתַּחֲוּֽוּ sind koordinierte Reaktionen: וַיִּקְּדוּ (wayyiqtol von קדד, "sich verneigen") + וַיִּשְׁתַּחֲווּ (wayyiqtol von שׁחה, "sich niederwerfen").
אמן im Hiphil zeigt, dass das Volk den Bericht für wahr hält. פָקַד nimmt 3,16 auf ("פָּקֹד פָּקַדְתִּי אֶתְכֶם").
רָאָה אֶת־עֳנִי wiederholt 3,7 ("רָאֹה רָאִיתִי אֶת־עֳנִי עַמִּי"). עָנְיָם ist "ihr Elend/ihre Bedrückung".
קדד und שׁחה sind Synonyme für Anbetungsgesten. קדד ist "sich verneigen", שׁחה ist "sich zu Boden werfen".
Die Reaktion zeigt religiöse Ehrfurcht und Dankbarkeit. Moses Befürchtung aus 4,1 ("sie werden mir nicht glauben") erweist sich als unbegründet.
Die LXX fügt "καὶ ἐχάρη" (und freute sich) hinzu, was die emotionale Reaktion des Volkes verstärkt.
Satzstruktur: Positive Volksreaktion mit doppeltem Inhaltssatz über göttliche Fürsorge und Wahrnehmung, gefolgt von koordinierten Anbetungsgesten.
Das Volk glaubt der Botschaft und reagiert mit Anbetung, als es hört, dass JHWH sie heimgesucht und ihr Elend gesehen hat.
Exodus 5,1
Hebräisch: וְאַחַ֗ר בָּ֚אוּ מֹשֶׁ֣ה וְאַהֲרֹ֔ן וַיֹּאמְר֖וּ אֶל־פַּרְעֹ֑ה כֹּֽה־אָמַ֤ר יְהוָה֙ אֱלֹהֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל שַׁלַּח֙ אֶת־עַמִּ֔י וְיָחֹ֥גּוּ לִ֖י בַּמִּדְבָּֽר׃
Deutsch: Und danach kamen Mose und Aaron und sagten zu Par’o: So spricht der Ewige, der Gott Israels: Lass mein Volk ziehen, damit sie mir ein Fest feiern in der Wüste.

Kommentar: וְאַחַר בָּאוּ מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן ist eine temporale Überleitung: וְאַחַר ("und danach") + בָּאוּ (Qal Perfekt von בוא, "kommen", dritte Person Plural) + koordinierte Subjekte מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן.
וַיֹּאמְרוּ אֶל־פַּרְעֹה ist wayyiqtol von אמר (dritte Person Plural) + אֶל־פַּרְעֹה (Richtungsangabe). כֹּה־אָמַר יְהוָה אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל ist die prophetische Botenformel mit genitivischer Näherbestimmung.
שַׁלַּח אֶת־עַמִּי וְיָחֹגּוּ לִי בַּמִּדְבָּר ist die zentrale Forderung: שַׁלַּח (Piel-Imperativ von שׁלח, "freilassen") + אֶת־עַמִּי + וְיָחֹגּוּ (waw + Qal-Jussiv von חגג, "ein Fest feiern") + לִי בַּמִּדְבָּר (Dativ + lokale Bestimmung).
אַחַר bezieht sich auf die erfolgreiche Mission vor den Israeliten (4,29-31). פַּרְעֹה ist hier der mächtige ägyptische König.
יְהוָה אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל identifiziert JHWH als Israels Nationalgott und legitimiert die Forderung. עַמִּי betont die besitzrechtliche Beziehung zwischen JHWH und Israel.
חגג bedeutet "ein Fest feiern/einen Pilgerzug durchführen". מִדְבָּר ist der Ort der Gottesbegegnung außerhalb ägyptischer Kontrolle.
Die Forderung ist zunächst scheinbar moderat: nicht dauerhafte Auswanderung, sondern religiöser Kultakt.
Die LXX übersetzt וְאַחַר mit μετὰ δὲ ταῦτα ("nach diesen Dingen"), שַׁלַּח mit ἐξαπόστειλον ("sende weg") und חגג mit ἑορτάσωσιν ("sie mögen ein Fest feiern").
Satzstruktur: Temporale Einleitung mit koordinierter Bewegung zur Audienz, Botenformel und imperativische Forderung mit finalem Zweck.
Nach dem Erfolg bei den Israeliten gehen Mose und Aaron zu Par’o und fordern im Namen JHWHs die Freilassung für ein Wüstenfest.
Exodus 5,2
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר פַּרְעֹ֔ה מִ֤י יְהוָה֙ אֲשֶׁ֣ר אֶשְׁמַ֣ע בְּקֹלֹ֔ו לְשַׁלַּ֖ח אֶת־יִשְׂרָאֵ֑ל לֹ֤א יָדַ֨עְתִּי֙ אֶת־יְהוָ֔ה וְגַ֥ם אֶת־יִשְׂרָאֵ֖ל לֹ֥א אֲשַׁלֵּֽחַ׃
Deutsch: Und Par’o sagte: Wer ist der Ewige, dass ich auf seine Stimme hören sollte, Israel ziehen zu lassen? Ich kenne den Ewigen nicht, und auch werde ich Israel nicht ziehen lassen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר פַּרְעֹה מִי יְהוָה ist wayyiqtol von אמר + פַּרְעֹה + rhetorische Frage מִי יְהוָה ("wer ist JHWH").
אֲשֶׁר אֶשְׁמַע בְּקֹלוֹ לְשַׁלַּח אֶת־יִשְׂרָאֵל ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + אֶשְׁמַע (Qal-Imperfekt erste Person Singular von שׁמע) + בְּקֹלוֹ + לְשַׁלַּח אֶת־יִשְׂרָאֵל (finale Infinitivkonstruktion).
לֹא יָדַעְתִּי אֶת־יְהוָה וְגַם אֶת־יִשְׂרָאֵל לֹא אֲשַׁלֵּחַ ist eine doppelte Verweigerung: לֹא יָדַעְתִּי אֶת־יְהוָה + וְגַם (verstärkend) + אֶת־יִשְׂרָאֵל לֹא אֲשַׁלֵּחַ.
מִי יְהוָה ist eine hochmütige Infragestellung göttlicher Autorität. שׁמע בְּקוֹל bedeutet "gehorchen/befolgen".
ידע bedeutet mehr als intellektuelles Wissen - es impliziert Anerkennung und Respekt. Par’os לֹא יָדַעְתִּי ist Verweigerung der Anerkennung.
גַּם verstärkt die Verweigerung: "auch/selbst Israel werde ich nicht freilassen". אֲשַׁלֵּחַ ist Piel-Imperfekt mit emphatischer Negation.
Par’os Antwort zeigt totale Ablehnung: Unkenntnis JHWHs, Verweigerung des Gehorsams und kategorische Ablehnung der Forderung.
Die LXX übersetzt מִי יְהוָה mit τίς ἐστιν κύριος ("wer ist der Herr"), אֶשְׁמַע בְּקֹלוֹ mit ὑπακούσω τῆς φωνῆς αὐτοῦ ("ich gehorche seiner Stimme") und לֹא יָדַעְתִּי mit οὐκ οἶδα ("ich kenne nicht").
Satzstruktur: Par’onische Gegenfrage mit relativischer Infragestellung, doppelte kategorische Verweigerung durch Unkenntnis und Weigerung.
Par’o reagiert mit arroganter Ablehnung: Er kennt JHWH nicht, erkennt seine Autorität nicht an und weigert sich kategorisch, Israel freizulassen.
Exodus 5,3
Hebräisch: וַיֹּ֣אמְר֔וּ אֱלֹהֵ֥י הָעִבְרִ֖ים נִקְרָ֣א עָלֵ֑ינוּ נֵ֣לֲכָה נָּ֡א דֶּרֶךְ֩ שְׁלֹ֨שֶׁת יָמִ֜ים בַּמִּדְבָּ֗ר וְנִזְבְּחָה֙ לַֽיהוָ֣ה אֱלֹהֵ֔ינוּ פֶּ֨ן־יִפְגָּעֵ֔נוּ בַּדֶּ֖בֶר א֥וֹ בֶחָֽרֶב׃
Deutsch: Und sie sagten: Der Gott der Hebräer ist uns begegnet. Lass uns doch drei Tagereisen weit in die Wüste ziehen und dem Ewigen, unserem Gott, opfern, damit er uns nicht mit der Pest oder mit dem Schwert begegnet.

Kommentar: וַיֹּאמְרוּ אֱלֹהֵי הָעִבְרִים נִקְרָא עָלֵינוּ ist wayyiqtol von אמר (Plural) + אֱלֹהֵי הָעִבְרִים (Subjekt) + נִקְרָא (Niphal Perfekt von קרא, "begegnen/sich treffen") + עָלֵינוּ ("uns").
נֵ֣לֲכָה נָּ֡א דֶּרֶךְ֩ שְׁלֹ֨שֶׁת יָמִ֜ים בַּמִּדְבָּ֗ר ist eine höfliche Bitte: נֵלֲכָה נָּא (Qal-Kohortativ von הלך mit נָא) + דֶּרֶךְ שְׁלֹשֶׁת יָמִים ("einen Weg von drei Tagen") + בַּמִּדְבָּר.
וְנִזְבְּחָה לַֽיהוָ֣ה אֱלֹהֵ֔ינוּ koordiniert den Zweck: וְנִזְבְּחָה (waw + Qal-Kohortativ von זבח, "opfern") + לַיהוָה אֱלֹהֵינוּ.
פֶּ֨ן־יִפְגָּעֵ֔נוּ בַּדֶּ֖בֶר א֥וֹ בֶחָֽרֶב ist eine Befürchtungsklausel: פֶּן ("damit nicht/dass nicht etwa") + יִפְגָּעֵנוּ (Qal-Imperfekt von פגע, "begegnen/treffen", mit Objektsuffix) + בַּדֶּבֶר אוֹ בֶחָרֶב (instrumentale Alternative "mit Pest oder Schwert").
אֱלֹהֵי הָעִבְרִים ist die diplomatische Bezeichnung für JHWH in ägyptischen Ohren. עִבְרִים ("Hebräer") ist die Außenbezeichnung für Israeliten.
קרא עַל im Niphal bedeutet "jemandem begegnen/erscheinen". דֶּרֶךְ שְׁלֹשֶׁת יָמִים wiederholt die moderate Bitte aus 3,18.
פֶּן drückt echte religiöse Furcht aus. דֶּבֶר ("Pest/Seuche") und חֶרֶב ("Schwert") sind göttliche Strafmittel.
Die Argumentation wird diplomatischer: statt Befehl nun Bitte mit religiöser Begründung und Furcht vor göttlicher Bestrafung.
Die LXX übersetzt "בַּדֶּ֖בֶר א֥וֹ בֶחָֽרֶב" (mit Pest oder mit Schwert) als "θάνατος ἢ φόνος" (Tod oder Mord), was eine allgemeinere Formulierung darstellt.
Satzstruktur: Modifizierte Argumentation mit Gottesbezeichnung, höflicher Bitte, finalem Zweck und Befürchtungsklausel über göttliche Bestrafung.
Mose und Aaron ändern ihre Strategie: Sie verwenden die Außenbezeichnung "Gott der Hebräer" und begründen die Bitte mit Furcht vor göttlicher Bestrafung bei Nichtbefolgung.
Exodus 5,4
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר אֲלֵהֶם֙ מֶ֣לֶךְ מִצְרַ֔יִם לָ֚מָּה מֹשֶׁ֣ה וְאַהֲרֹ֔ן תַּפְרִ֥יעוּ אֶת־הָעָ֖ם מִמַּֽעֲשָׂ֑יו לְכ֖וּ לְסִבְלֹתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und der König von Ägypten sagte zu ihnen: Warum, Mose und Aaron, wollt ihr das Volk von seinen Arbeiten abhalten? Geht an eure Lastarbeiten!

Kommentar: וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם מֶלֶךְ מִצְרַיִם ist wayyiqtol von אמר + אֲלֵהֶם + מֶלֶךְ מִצְרַיִם (alternative Bezeichnung zu פַּרְעֹה).
לָמָּה מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן תַּפְרִיעוּ אֶת־הָעָם מִמַּֽעֲשָׂיו ist eine rhetorische Frage: לָמָּה ("warum") + מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן (Vokativ) + תַּפְרִיעוּ (Hiphil-Imperfekt von פרע, "abhalten/stören", zweite Person Plural) + אֶת־הָעָם + מִמַּעֲשָׂיו (ablative präpositionale Phrase "von seinen Arbeiten").
לְכוּ לְסִבְלֹתֵיכֶם ist ein abweisender Befehl: לְכוּ (Qal-Imperativ von הלך, Plural "geht") + לְסִבְלֹתֵיכֶם ("zu euren Lastarbeiten").
מֶלֶךְ מִצְרַיִם betont die staatliche Autorität im Gegensatz zur religiösen Forderung. פרע im Hiphil bedeutet "abhalten/störend einwirken auf".
מַעֲשָׂיו sind die Arbeiten des Volkes, d.h. die Fronarbeit. סִבְלוֹת sind schwere körperliche Lastarbeiten.
Par’o erkennt Mose und Aaron persönlich an (מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן), betrachtet sie aber als Störenfriede der Arbeitsordnung.
לְכוּ לְסִבְלֹתֵיכֶם impliziert, dass auch Mose und Aaron zur Fronarbeit verpflichtet sind.
Die LXX fügt "ὁ βασιλεὺς Αἰγύπτου" (der König von Ägypten) hinzu und macht damit Par’os Titel expliziter, sowie "ἕκαστος ὑμῶν πρὸς τὰ ἔργα αὐτοῦ" (ein jeder von euch zu seinen Arbeiten) statt des einfacheren hebräischen Textes.
Satzstruktur: Rhetorische Frage mit persönlicher Anrede und Vorwurf der Arbeitsstörung, gefolgt von abweisendem Imperativ.
Par’o weist die Bitte schroff ab, wirft Mose und Aaron vor, das Volk von der Arbeit abzuhalten, und befiehlt ihnen, zu ihren eigenen Lastarbeiten zu gehen.
Exodus 5,5
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר פַּרְעֹ֔ה הֵן־רַבִּ֥ים עַתָּ֖ה עַ֣ם הָאָ֑רֶץ וְהִשְׁבַּתֶּ֥ם אֹתָ֖ם מִסִּבְלֹתָֽם׃
Deutsch: Und Par’o sagte: Siehe, zahlreich ist jetzt das Volk des Landes, und ihr wollt sie von ihren Lastarbeiten feiern lassen?

Kommentar: וַיֹּאמֶר פַּרְעֹה הֵן־רַבִּים עַתָּה עַם הָאָרֶץ ist wayyiqtol von אמר + פַּרְעֹה + Aufmerksamkeitspartikel הֵן + רַבִּים עַתָּה עַם הָאָרֶץ (Nominalsatz "zahlreich ist jetzt das Volk des Landes").
וְהִשְׁבַּתֶּם אֹתָם מִסִּבְלֹתָם ist eine rhetorische Frage (ohne Fragepartikel): וְהִשְׁבַּתֶּם (waw + Hiphil Perfekt von שׁבת, "ruhen lassen/feiern lassen", zweite Person Plural) + אֹתָם + מִסִּבְלֹתָם ("von ihren Lastarbeiten").
הֵן lenkt Aufmerksamkeit auf den folgenden wichtigen Punkt. רַבִּים betont die große Anzahl der Israeliten. עַתָּה ("jetzt") zeigt die aktuelle Situation.
עַם הָאָרֶץ kann "Volk des Landes" (Einheimische) oder "Landbevölkerung" bedeuten, hier wohl die Israeliten als zahlreiche Gruppe in Ägypten.
שׁבת im Hiphil bedeutet "aufhören lassen/ruhen lassen". סִבְלוֹת wiederholt das Thema der schweren Arbeiten.
Par’os Argument ist wirtschaftlich-politisch: Bei der großen Anzahl der Israeliten wäre ein Arbeitsausfall schädlich.
Die LXX übersetzt הֵן mit ἰδοὺ δή ("siehe nun"), רַבִּים mit πολὺς ("zahlreich"), עַם הָאָרֶץ mit ὁ λαὸς τῆς γῆς ("das Volk des Landes") und וְהִשְׁבַּתֶּם mit καταπαύετε ("ihr lasst aufhören").
Satzstruktur: Aufmerksamkeitspartikel mit Feststellung über die Volksmenge und rhetorischer Frage über die Arbeitsunterbrechung.
Par’o argumentiert, dass bei der großen Anzahl der Israeliten ein Arbeitsausfall für religiöse Feiern wirtschaftlich untragbar wäre.
Exodus 5,6
Hebräisch: וַיְצַ֥ו פַּרְעֹ֖ה בַּיּ֣וֹם הַה֑וּא אֶת־הַנֹּגְשִׂ֣ים בָּעָ֔ם וְאֶת־שֹׁטְרָ֖יו לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und Par’o befahl an jenem Tag den Treibern des Volkes und seinen Aufsehern, sagend:

Kommentar: וַיְצַו פַּרְעֹה בַּיּוֹם הַהוּא ist wayyiqtol von צוה ("befehlen") + פַּרְעֹה + temporale Bestimmung בַּיּוֹם הַהוּא ("an jenem Tag").
אֶת־הַנֹּגְשִׂים בָּעָם וְאֶת־שֹׁטְרָיו sind koordinierte Empfänger des Befehls: אֶת־הַנֹּגְשִׂים בָּעָם ("die Antreiber des Volkes") + וְאֶת־שֹׁטְרָיו ("und seine Aufseher").
לֵאמֹר ist die standardmäßige Einleitung direkter Rede ("sagend").
בַּיּוֹם הַהוּא betont die Unmittelbarkeit der Reaktion auf Moses und Aarons Besuch. צוה zeigt königliche Autorität.
נֹגְשִׂים (von נגש, "bedrängen") sind Antreiber oder Fronvögte. בָּעָם zeigt, dass sie über das Volk gesetzt sind.
שֹׁטְרִים sind Aufseher oder Beamte. Die Unterscheidung zeigt hierarchische Verwaltungsstruktur: שֹׁטְרִים sind höher als נֹגְשִׂים.
Die LXX übersetzt "שֹׁטְרָ֖יו" (seine Aufseher) als "τοῖς γραμματεῦσιν" (den Schreibern), was eine funktionale Interpretation der Rolle darstellt.
Satzstruktur: Sofortige Befehlserteilung mit temporaler Bestimmung an die hierarchisch geordnete Verwaltung.
Par’o reagiert umgehend mit Befehlen an die Verwaltungshierarchie: Antreiber und Aufseher sollen neue Anweisungen erhalten.
Exodus 5,7
Hebräisch: לֹ֣א תֹאסִפ֞וּן לָתֵ֨ת תֶּ֧בֶן לָעָ֛ם לִלְבֹּ֥ן הַלְּבֵנִ֖ים כִּתְמ֣וֹל שִׁלְשֹׁ֑ם הֵ֚ם יֵֽלְכ֔וּ וְקֹשְׁשׁ֥וּ לָהֶ֖ם תֶּֽבֶן׃
Deutsch: Ihr sollt dem Volk nicht mehr wie früher Stroh geben, um Ziegel zu machen. Sie sollen selbst gehen und sich Stroh sammeln.

Kommentar: לֹא תֹאסִפוּן לָתֵת תֶּבֶן לָעָם ist eine negative Anweisung: לֹא + תֹאסִפוּן (Qal-Imperfekt von יסף, "hinzufügen/fortfahren", zweite Person maskulin Plural) + לָתֵת (Qal-Infinitiv von נתן, "geben") + תֶּבֶן לָעָם.
לִלְבֹּן הַלְּבֵנִים כִּתְמוֹל שִׁלְשֹׁם ist eine Zweck- und Vergleichsangabe: לִלְבֹּן (Qal-Infinitiv von לבן, "Ziegel machen") + הַלְּבֵנִים + כִּתְמוֹל שִׁלְשֹׁם ("wie gestern und vorgestern" = "wie früher").
הֵם יֵֽלְכוּ וְקֹשְׁשׁוּ לָהֶם תֶּֽבֶן ist die neue Anordnung: הֵם (betontes Pronomen "sie selbst") + יֵלְכוּ (Qal-Imperfekt von הלך, dritte Person Plural) + וְקֹשְׁשׁוּ (waw + Polel Perfekt von קשׁש, "sammeln") + לָהֶם תֶּבֶן.
יסף לָ + Infinitiv bedeutet "fortfahren zu/weiterhin tun". תֶּבֶן ist Stroh als Bindemittel für Ziegel. לבן bedeutet "Ziegel formen/brennen".
תְּמוֹל שִׁלְשֹׁם ist eine idiomatische Wendung für "früher/bisher". הֵם betont, dass die Arbeiter selbst diese zusätzliche Arbeit übernehmen müssen.
קשׁש im Polel bedeutet "mühsam sammeln". Dies bedeutet erhebliche Mehrarbeit bei gleicher Ziegelproduktion.
Die LXX übersetzt תֹאסִפוּן mit προστεθῆναι ("hinzuzufügen"), תֶּבֶן mit ἄχυρα ("Spreu"), לְבֵנִים mit πλίνθους ("Ziegel") und קֹשְׁשׁוּ mit συναγαγέτωσαν ("sie mögen sammeln").
Satzstruktur: Negative Anweisung mit Zweckangabe und Zeitvergleich, gefolgt von emphatischer Selbstverantwortungsanordnung.
Die Strafmaßnahme: Das Stroh für die Ziegelproduktion wird nicht mehr geliefert - die Arbeiter müssen es selbst sammeln, zusätzlich zur bisherigen Arbeit.
Exodus 5,8
Hebräisch: וְאֶת־מַתְכֹּ֨נֶת הַלְּבֵנִ֜ים אֲשֶׁ֣ר הֵם֩ עֹשִׂ֨ים תְּמ֤וֹל שִׁלְשֹׁם֙ תָּשִׂ֣ימוּ עֲלֵיהֶ֔ם לֹ֥א תִגְרְע֖וּ מִמֶּ֑נּוּ כִּֽי־נִרְפִּ֣ים הֵ֔ם עַל־כֵּ֗ן הֵ֤ם צֹֽעֲקִים֙ לֵאמֹ֔ר נֵלְכָ֖ה נִזְבְּחָ֥ה לֵאלֹהֵֽינוּ׃
Deutsch: Aber die Zahl der Ziegel, die sie früher gemacht haben, sollt ihr ihnen auferlegen. Ihr sollt nichts davon abziehen, denn sie sind faul; darum schreien sie, sagend: Wir wollen gehen und unserem Gott opfern.

Kommentar: וְאֶת־מַתְכֹּנֶת הַלְּבֵנִים אֲשֶׁר הֵם עֹשִׂים תְּמוֹל שִׁלְשֹׁם תָּשִׂימוּ עֲלֵיהֶם ist eine kontrastierende Anweisung: וְאֶת־מַתְכֹּנֶת הַלְּבֵנִים (direktes Objekt "die Zahl/das Maß der Ziegel") + Relativsatz אֲשֶׁר הֵם עֹשִׂים תְּמוֹל שִׁלְשֹׁם + תָּשִׂימוּ עֲלֵיהֶם (Qal-Imperfekt von שׂים, "setzen/auferlegen", zweite Person Plural).
לֹא תִגְרְעוּ מִמֶּנּוּ verstärkt die Anweisung: לֹא + תִגְרְעוּ (Qal-Imperfekt von גרע, "abziehen/vermindern") + מִמֶּנּוּ ("davon").
כִּֽי־נִרְפִּ֣ים הֵ֔ם ist die Begründung: כִּי + נִרְפִּים (Niphal-Partizip von רפה, "schlaff/faul sein") + הֵם (betontes Pronomen).
עַל־כֵּן הֵם צֹֽעֲקִים לֵאמֹר נֵלְכָה נִזְבְּחָה לֵאלֹהֵינוּ ist die Schlussfolgerung: עַל־כֵּן ("deshalb") + הֵם צֹעֲקִים לֵאמֹר + direkte Rede נֵלְכָה נִזְבְּחָה לֵאלֹהֵינוּ.
מַתְכֹּנֶת bezeichnet das festgesetzte Maß oder die Quote. שׂים עַל bedeutet "jemandem auferlegen/als Pflicht setzen".
גרע bedeutet "verringern/abziehen". נִרְפִּים charakterisiert die Israeliten als "faul/träge" aus Par’os Sicht.
צעק zeigt lautes Rufen oder Schreien. Die direkte Rede נֵלְכָה נִזְבְּחָה zitiert ironisch die religiöse Bitte.
Par’os Logik: Religiöse Wünsche entstehen aus Faulheit - mehr Arbeit wird sie davon abhalten.
Die LXX erklärt "נִרְפִּ֣ים הֵ֔ם" (sie sind träge) mit "σχολάζουσιν γάρ" (denn sie haben Zeit/sind müßig), was eine interpretative Übersetzung ist.
Satzstruktur: Kontrastierende Anweisung mit Relativsatz über bisherige Leistung, verstärkende Negation, kausale Begründung durch Faulheitsvorwurf und Schlussfolgerung mit zitierter direkter Rede.
Die Produktionsquote bleibt unverändert trotz wegfallendem Stroh - Par’o erklärt die religiösen Wünsche mit Faulheit und will sie durch Mehrarbeit unterdrücken.
Exodus 5,9
Hebräisch: תִּכְבַּ֧ד הָעֲבֹדָ֛ה עַל־הָאֲנָשִׁ֖ים וְיַעֲשׂוּ־בָ֑הּ וְאַל־יִשְׁע֖וּ בְּדִבְרֵי־שָֽׁקֶר׃
Deutsch: Schwer laste die Arbeit auf den Männern, dass sie damit beschäftigt sind und nicht auf Lügenworte achten.

Kommentar: תִּכְבַּד הָעֲבֹדָה עַל־הָאֲנָשִׁים ist ein Jussiv: תִּכְבַּד (Qal-Jussiv von כבד, "schwer sein/werden", dritte Person femininum Singular) + הָעֲבֹדָה (Subjekt) + עַל־הָאֲנָשִׁים ("auf den Männern").
וְיַעֲשׂוּ־בָהּ ist koordiniert: וְיַעֲשׂוּ (waw + Qal-Jussiv von עשׂה, "tun/arbeiten", dritte Person Plural) + בָהּ (präpositionale Phrase "mit ihr/daran").
וְאַל־יִשְׁעוּ בְּדִבְרֵי־שָׁקֶר ist eine negative Finalklausel: וְאַל + יִשְׁעוּ (Qal-Jussiv von שׁעה, "achten auf/beachten") + בְּדִבְרֵי־שָׁקֶר ("auf Lügenworte").
כבד bedeutet "schwer/belastend werden". עֲבֹדָה ist die Fronarbeit. אֲנָשִׁים bezeichnet die männlichen Arbeiter.
עשׂה בְ bedeutet "sich beschäftigen mit/arbeiten an". שׁעה bedeutet "Aufmerksamkeit schenken/beachten".
דִּבְרֵי־שָׁקֶר sind "Lügenworte" - Par’os Charakterisierung der religiösen Botschaft Moses und Aarons.
Die Strategie ist psychologisch: Durch Arbeitsüberlastung soll keine Zeit und Energie für "subversive" religiöse Ideen bleiben.
Die LXX übersetzt "וְאַל־יִשְׁע֖וּ בְּדִבְרֵי־שָֽׁקֶר" (und sie sollen nicht auf Lügenworte achten) mit "καὶ μὴ μεριμνάτωσαν ἐν λόγοις κενοῖς" (und sie sollen sich nicht mit leeren Worten beschäftigen). Diese Übersetzung zeigt eine signifikante semantische Abschwächung: Während der MT "דִּבְרֵי־שָׁקֶר" (Lügenworte) verwendet - eine moralisch aufgeladene Denunziation, die Moses Botschaft als bewusste Täuschung charakterisiert - wählt die LXX "λόγοις κενοῖς" (leere/nichtige Worte), was neutraler ist und die Worte als substanzlos und ablenkend, aber nicht notwendigerweise als unwahr darstellt. Zudem ersetzt die LXX "יִשְׁעוּ" (sie sollen achten auf/beachten) durch "μεριμνάτωσαν" (sie sollen sich sorgen/beschäftigen mit), was eine stärkere emotionale Komponente hat. Die LXX-Abschwächung könnte theologischer Sensibilität entspringen: Selbst aus Par’os Perspektive wird vermieden, eine göttliche Botschaft explizit als "Lüge" zu bezeichnen. Der MT bewahrt die schärfere Formulierung, die Par’os totale Verachtung für die göttliche Offenbarung unterstreicht.
Satzstruktur: Jussivische Anordnung über Arbeitsbelastung mit Zweckangabe und negativer Finalklausel gegen "Lügenpropaganda".
Par’os Strategie: Die Arbeit soll so schwer werden, dass die Männer völlig damit beschäftigt sind und keine Zeit für Moses "Lügenworte" haben.
Exodus 5,10
Hebräisch: וַיֵּ֨צְא֜וּ נֹגְשֵׂ֤י הָעָם֙ וְשֹׁ֣טְרָ֔יו וַיֹּאמְר֥וּ אֶל־הָעָ֖ם לֵאמֹ֑ר כֹּ֚ה אָמַ֣ר פַּרְעֹ֔ה אֵינֶ֛נִּי נֹתֵ֥ן לָכֶ֖ם תֶּֽבֶן׃
Deutsch: Und die Treiber des Volkes und seine Aufseher gingen hinaus und sprachen zum Volk, sagend: So spricht Par’o: Ich bin euch kein Stroh gebend.

Kommentar: וַיֵּצְאוּ נֹגְשֵׂי הָעָם וְשֹׁטְרָיו ist wayyiqtol von יצא ("hinausgehen") + koordinierte Subjekte נֹגְשֵׂי הָעָם וְשֹׁטְרָיו (wie in V.6).
וַיֹּאמְרוּ אֶל־הָעָם לֵאמֹר ist wayyiqtol von אמר (Plural) + אֶל־הָעָם + לֵאמֹר (Einleitung direkter Rede).
כֹּה אָמַר פַּרְעֹה אֵינֶנִּי נֹתֵן לָכֶם תֶּבֶן ist die Botenformel: כֹּה אָמַר פַּרְעֹה + אֵינֶנִּי נֹתֵן לָכֶם תֶּבֶן (Partizipialaussage "ich bin nicht gebend euch Stroh").
יצא zeigt die Bewegung der Beamten zu den Arbeitsplätzen. אֵינֶנִּי נֹתֵן ist eine emphatische Verneinung des Partizips.
כֹּה אָמַר פַּרְעֹה parodiert die prophetische Botenformel כֹּה אָמַר יְהוָה aus V.1.
Die direkte Verkündigung zeigt die sofortige Umsetzung von Par’os Befehl durch die Verwaltungshierarchie.
Die LXX übersetzt וַיֵּצְאוּ mit ἐξῆλθον ("sie gingen hinaus"), אֵינֶנִּי נֹתֵן mit οὐκέτι δίδωμι ("ich gebe nicht mehr") und behält die Botenformel bei.
Satzstruktur: Bewegung der Beamtenschaft mit Verkündigung durch parodistische Botenformel und kategorische Verweigerung.
Die Verwaltung setzt Par’os Befehl sofort um und verkündet dem Volk mit parodistischer Botenformel das Ende der Strohlieferung.
Exodus 5,11
Hebräisch: אַתֶּ֗ם לְכ֨וּ קְח֤וּ לָכֶם֙ תֶּ֔בֶן מֵאֲשֶׁ֖ר תִּמְצָ֑אוּ כִּ֣י אֵ֥ין נִגְרָ֛ע מֵעֲבֹדַתְכֶ֖ם דָּבָֽר׃
Deutsch: Geht ihr selbst, holt euch Stroh, wo ihr es findet; doch von eurer Arbeit wird nichts gemindert werden.

Kommentar: אַתֶּם לְכוּ קְחוּ לָכֶם תֶּבֶן ist eine emphatische Anweisung: אַתֶּם (betontes Pronomen "ihr selbst") + לְכוּ (Qal-Imperativ von הלך, Plural) + קְחוּ לָכֶם (Qal-Imperativ von לקח, "nehmen", mit ethischem Dativ) + תֶּבֶן.
מֵאֲשֶׁר תִּמְצָאוּ ist eine lokale Bestimmung: מֵאֲשֶׁר ("von wo/wo auch immer") + תִּמְצָאוּ (Qal-Imperfekt von מצא, "finden", zweite Person Plural).
כִּי אֵין נִגְרָע מֵעֲבֹדַתְכֶם דָּבָר ist eine kontrastierende Feststellung: כִּי + אֵין נִגְרָע (Niphal-Partizip von גרע mit existentialer Negation "es wird nicht vermindert") + מֵעֲבֹדַתְכֶם (ablative präpositionale Phrase "von eurer Arbeit") + דָּבָר ("etwas/irgendetwas").
אַתֶּם betont die Eigenverantwortlichkeit. לָכֶם ist ein ethischer Dativ ("für euch selbst"). מֵאֲשֶׁר תִּמְצָאוּ zeigt die Unsicherheit der Beschaffung.
אֵין נִגְרָע...דָּבָר ist eine absolute Verneinung ("überhaupt nichts wird vermindert"). עֲבֹדָה ist die Arbeitsleistung.
Die Unmöglichkeit der Situation wird deutlich: zusätzliche Strohsuche bei unveränderter Produktionsquote.
Die LXX übersetzt אַתֶּם mit αὐτοὶ ("ihr selbst"), מֵאֲשֶׁר תִּמְצָאוּ mit ὅθεν ἐὰν εὕρητε ("woher auch immer ihr findet") und אֵין נִגְרָע mit οὐκ ἀφαιρεθήσεται ("es wird nicht weggenommen").
Satzstruktur: Emphatische Eigenverantwortungsanweisung mit indefiniter Lokalisierung und kontrastierender Unveränderlichkeit der Arbeitsanforderung.
Die Arbeiter sollen selbst Stroh suchen, wo sie es finden können, aber ihre Arbeitsquote bleibt vollständig bestehen.
Exodus 5,12
Hebräisch: וַיָּ֥פֶץ הָעָ֖ם בְּכָל־אֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם לְקֹשֵׁ֥שׁ קַ֖שׁ לַתֶּֽבֶן׃
Deutsch: Da zerstreute sich das Volk im ganzen Land Ägypten, um Stoppeln zu sammeln zu Stroh.

Kommentar: וַיָּפֶץ הָעָם בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרָיִם ist wayyiqtol von פוץ ("sich zerstreuen") + הָעָם + בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרַיִם (lokale Bestimmung "im ganzen Land Ägypten").
לְקֹשֵׁשׁ קַשׁ לַתֶּבֶן ist eine finale Klausel: לְקֹשֵׁשׁ (Polel-Infinitiv von קשׁש, "sammeln") + קַשׁ ("Stoppeln") + לַתֶּבֶן (finale präpositionale Phrase "zu/für Stroh").
פוץ zeigt die Bewegung in alle Richtungen. כָל־אֶרֶץ מִצְרַיִם betont die Weite der Suche.
קַשׁ sind Geteidestoppeln, die als Strohersatz dienen können. לְקֹשֵׁשׁ im Polel zeigt mühsame, intensive Sammelarbeit.
לַתֶּבֶן zeigt den Zweck: Die Stoppeln sollen als Strohersatz für die Ziegelproduktion dienen.
Die Verzweiflung der Situation wird deutlich: das ganze Volk muss sich über ganz Ägypten verteilen, um Strohersatz zu finden.
Die LXX spezifiziert das gesammelte Material als "καλάμην εἰς ἄχυρα" (Stroh zu Häcksel), während der MT "קַ֖שׁ לַתֶּֽבֶן" (Stoppeln für Stroh) hat.
Satzstruktur: Resultat der unmöglichen Anweisung durch landesweite Zerstreuung zu intensiver Sammeltätigkeit.
Das Volk zerstreut sich verzweifelt über ganz Ägypten, um Stoppeln als Strohersatz für die Ziegelproduktion zu sammeln.
Exodus 5,13
Hebräisch: וְהַנֹּגְשִׂ֖ים אָצִ֣ים לֵאמֹ֑ר כַּלּ֤וּ מַעֲשֵׂיכֶם֙ דְּבַר־י֣וֹם בְּיוֹמֹ֔ו כַּאֲשֶׁ֖ר בִּהְי֥וֹת הַתֶּֽבֶן׃
Deutsch: Und die Treiber waren sie drängend, sagend: Vollendet eure Arbeiten, die Sache eines Tages an ihrem Tag, wie als Stroh da war.

Kommentar: וְהַנֹּגְשִׂים אָצִים לֵאמֹר ist waw + הַנֹּגְשִׂים (Subjekt) + אָצִים (Qal-Partizip von אוץ, "drängen/antreiben") + לֵאמֹר.
כַּלּוּ מַעֲשֵׂיכֶם דְּבַר־יוֹם בְּיוֹמוֹ ist die direkte Rede: כַּלּוּ (Piel-Imperativ von כלה, "vollenden/fertigstellen") + מַעֲשֵׂיכֶם ("eure Arbeiten") + דְּבַר־יוֹם בְּיוֹמוֹ (idiomatische Wendung "die Sache/Aufgabe eines Tages an seinem Tag").
כַּאֲשֶׁר בִּהְיוֹת הַתֶּבֶן ist ein Vergleichssatz: כַּאֲשֶׁר ("wie/so wie") + בִּהְיוֹת (Qal-Infinitiv von היה mit בְ, "beim Sein/als...da war") + הַתֶּבֶן.
אוץ zeigt konstanten Druck und Bedrängung. כלה im Piel bedeutet "zu Ende bringen/fertigstellen".
דְּבַר־יוֹם בְּיוֹמוֹ ist eine standardmäßige Wendung für Tagesrationen oder -aufgaben (vgl. Ex 16,4).
בִּהְיוֹת הַתֶּבֶן zeigt die frühere, bessere Zeit als Vergleichsmaßstab für die gleiche Leistungsanforderung.
Die Absurdität wird betont: gleiche Leistung trotz erschwerter Bedingungen.
Die LXX übersetzt אָצִים mit κατέσπευδον ("sie trieben an"), כַּלּוּ mit συντελεῖτε ("vollendet"), דְּבַר־יוֹם mit τὸ καθῆκον ("das Zukommende") und בִּהְיוֹת mit ἦν ("war").
Satzstruktur: Kontinuierlicher Druck durch Partizipialaussage mit imperativischer direkter Rede und zeitlichem Vergleichsmaßstab.
Die Antreiber setzen die Arbeiter konstant unter Druck: Die tägliche Arbeitsleistung muss vollständig erbracht werden wie zu Zeiten der Strohlieferung.
Exodus 5,14
Hebräisch: וַיֻּכּ֗וּ שֹֽׁטְרֵי֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל אֲשֶׁר־שָׂ֣מוּ עֲלֵהֶ֔ם נֹגְשֵׂ֥י פַרְעֹ֖ה לֵאמֹ֑ר מַדּ֡וּעַ לֹא֩ כִלִּיתֶ֨ם חָקְכֶ֤ם לִלְבֹּן֙ כִּתְמ֣וֹל שִׁלְשֹׁ֔ם גַּם־תְּמ֖וֹל גַּם־הַיּֽוֹם׃
Deutsch: Und die Aufseher der Söhne Israels, die die Treiber Par’os über sie gesetzt hatten, wurden geschlagen, sagend: Warum habt ihr euren festgesetzten Anteil an Ziegeln nicht vollendet, weder gestern noch heute, wie früher?

Kommentar: וַיֻּכּוּ שֹֽׁטְרֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist wayyiqtol von נכה im Hophal ("geschlagen werden") + שֹׁטְרֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Subjekt "die Aufseher der Israeliten").
אֲשֶׁר־שָׂמוּ עֲלֵהֶם נֹגְשֵׂי פַרְעֹה ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + שָׂמוּ עֲלֵהֶם (Qal Perfekt von שׂים, "setzen über", dritte Person Plural) + נֹגְשֵׂי פַרְעֹה (Subjekt des Relativsatzes).
לֵאמֹר מַדּוּעַ לֹא כִלִּיתֶם חָקְכֶם לִלְבֹּן ist die Begründung der Schläge: לֵאמֹר + מַדּוּעַ ("warum") + לֹא כִלִּיתֶם (Negation + Piel Perfekt von כלה, "vollenden") + חָקְכֶם לִלְבֹּן ("euren Anteil zu ziegeln").
כִּתְמוֹל שִׁלְשֹׁם גַּם־תְּמוֹל גַּם־הַיּוֹם ist eine erweiterte Zeitangabe: כִּתְמוֹל שִׁלְשֹׁם ("wie gestern-vorgestern") + גַּם־תְּמוֹל גַּם־הַיּוֹם ("sowohl gestern als auch heute").
נכה im Hophal zeigt, dass die israelitischen Aufseher die Leidtragenden sind. שׂים עַל bedeutet "über jemanden setzen/als Vorgesetzte einsetzen".
חֹק bezeichnet die festgesetzte Ration oder Quote. לִלְבֹּן ist der Infinitiv von לבן ("Ziegel formen").
Die hierarchische Struktur wird deutlich: ägyptische Antreiber → israelitische Aufseher → israelitische Arbeiter.
גַּם...גַּם betont die Kontinuität des Problems über mehrere Tage.
Die LXX übersetzt וַיֻּכּוּ mit ἐμαστιγώθησαν ("sie wurden gegeißelt"), חֹק mit σύνταγμα ("festgesetzte Ordnung") und לִלְבֹּן mit πλινθεύειν ("Ziegel machen").
Satzstruktur: Passive Gewaltanwendung gegen die israelitische Mittelschicht mit relativischer Hierarchieerklärung und rhetorischer Frage über kontinuierliches Leistungsdefizit.
Die israelitischen Aufseher, die von den ägyptischen Antreibern eingesetzt wurden, werden geschlagen, weil die Ziegelquote nicht erfüllt wird.
Exodus 5,15
Hebräisch: וַיָּבֹ֗אוּ שֹֽׁטְרֵי֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וַיִּצְעֲק֥וּ אֶל־פַּרְעֹ֖ה לֵאמֹ֑ר לָ֧מָּה תַעֲשֶׂ֦ה כֹ֖ה לַעֲבָדֶֽיךָ׃
Deutsch: Da kamen die Aufseher der Söhne Israels und schrien zu Par’o, sagend: Warum tust du so an deinen Knechten?

Kommentar: וַיָּבֹאוּ שֹׁטְרֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist wayyiqtol von בוא + שֹׁטְרֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל als Subjekt (wie in V.14).
וַיִּצְעֲקוּ אֶל־פַּרְעֹה לֵאמֹר ist wayyiqtol von צעק ("schreien/rufen") + אֶל־פַּרְעֹה (Richtungsangabe) + לֵאמֹר.
לָמָּה תַעֲשֶׂה כֹה לַעֲבָדֶיךָ ist eine klagende Frage: לָמָּה ("warum") + תַעֲשֶׂה (Qal-Imperfekt von עשׂה, "tun", zweite Person maskulin Singular) + כֹה ("so") + לַעֲבָדֶיךָ ("an deinen Knechten").
צעק אֶל zeigt verzweifeltes Hilferufen zu einer Autorität. Die israelitischen Aufseher wenden sich direkt an Par’o.
כֹה bezieht sich auf die unmenschlichen Arbeitsbedingungen und körperliche Bestrafung. עֲבָדֶיךָ zeigt ihre unterwürfige Selbstbezeichnung.
Die israelitischen Mittelmanager versuchen, durch direkte Audienz beim König eine Lösung zu finden.
Die LXX übersetzt וַיִּצְעֲקוּ mit ἐβόησαν ("sie schrien"), לָמָּה mit ἵνα τί ("warum") und עֲבָדֶיךָ mit τοῖς οἰκέταις σου ("deinen Dienern").
Satzstruktur: Bewegung zu höchster Autorität mit verzweifeltem Hilferuf und unterwürfiger Klage.
Die geschlagenen israelitischen Aufseher wenden sich direkt an Par’o mit einem verzweifelten Hilferuf.
Exodus 5,16
Hebräisch: תֶּ֗בֶן אֵ֤ין נִתָּן֙ לַעֲבָדֶ֔יךָ וּלְבֵנִ֛ים אֹמְרִ֥ים לָ֖נוּ עֲשׂ֑וּ וְהִנֵּ֧ה עֲבָדֶ֛יךָ מֻכִּ֖ים וְחָטָ֥את עַמֶּֽךָ׃
Deutsch: Stroh wird deinen Knechten nicht gegeben, und man sagt zu uns: Macht Ziegel! Und siehe, deine Knechte werden geschlagen, und die Schuld ist bei deinem Volk.

Kommentar: תֶּבֶן אֵין נִתָּן לַעֲבָדֶיךָ ist ein existentieller Nominalsatz: תֶּבֶן (Subjekt) + אֵין נִתָּן (Niphal-Partizip von נתן mit existentialer Negation "wird nicht gegeben") + לַעֲבָדֶיךָ.
וּלְבֵנִים אֹמְרִים לָנוּ עֲשׂוּ ist koordiniert: וּלְבֵנִים (waw + "und Ziegel") + אֹמְרִים לָנוּ (Qal-Partizip von אמר, "sagen", maskulin Plural + Dativ) + עֲשׂוּ (Qal-Imperativ von עשׂה, Plural).
וְהִנֵּה עֲבָדֶיךָ מֻכִּים וְחָטָ֥את עַמֶּֽךָ ist die Konsequenz: וְהִנֵּה + עֲבָדֶיךָ מֻכִּים (Hophal-Partizip von נכה, "geschlagen werden") + וְחָטָאת עַמֶּךָ ("und die Sünde/Schuld ist deines Volkes").
אֵין נִתָּן zeigt die fehlende Strohlieferung. אֹמְרִים לָנוּ zeigt unpersönliche Befehlsgebung ("man sagt zu uns").
מֻכִּים wiederholt das Passiv aus V.14. חָטָאת עַמֶּךָ ist eine mutige Anklage: "Die Schuld liegt bei deinem Volk" (d.h. den ägyptischen Antreibern).
Die Argumentation ist logisch: Unmögliche Anforderungen (Ziegel ohne Stroh) führen zu ungerechter Bestrafung.
Die LXX fügt am Ende "ἀδικήσεις οὖν τὸν λαόν σου" (du wirst also deinem Volk unrecht tun) hinzu, während der MT "וְחָטָ֥את עַמֶּֽךָ" (und die Sünde deines Volkes) hat.
Satzstruktur: Logische Argumentationskette: fehlende Ressourcen, unveränderte Anforderungen, ungerechte Bestrafung und Schuldzuweisung.
Die Aufseher erklären das Problem: kein Stroh, aber Befehl zur Ziegelproduktion, was zu ungerechten Schlägen führt - die Schuld liegt beim ägyptischen System.
Exodus 5,17
Hebräisch: וַיֹּ֛אמֶר נִרְפִּ֥ים אַתֶּ֖ם נִרְפִּ֑ים עַל־כֵּן֙ אַתֶּ֣ם אֹֽמְרִ֔ים נֵלְכָ֖ה נִזְבְּחָ֥ה לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Und er sagte: Faul seid ihr, faul! Darum sagt ihr: Wir wollen gehen und dem Ewigen opfern.

Kommentar: וַיֹּאמֶר נִרְפִּים אַתֶּם נִרְפִּים ist wayyiqtol von אמר + נִרְפִּים אַתֶּם נִרְפִּים (doppelte emphatische Aussage: Niphal-Partizip von רפה, "faul/schlaff sein" + אַתֶּם + Wiederholung).
עַל־כֵּן אַתֶּם אֹֽמְרִים נֵלְכָה נִزְבְּחָה לַֽיהוָה ist die Schlussfolgerung: עַל־כֵּן ("deshalb") + אַתֶּם אֹמְרִים (betontes Pronomen + Partizip) + direkte Rede נֵלְכָה נִזְבְּחָה לַיהוָה.
נִרְפִּים...נִרְפִּים ist eine emphatische Doppelung (wie in V.8). רפה im Niphal bedeutet "schlaff/träge/faul sein".
עַל־כֵּן verbindet Faulheit kausal mit religiösen Wünschen. Par’o sieht Religion als Ausrede für Arbeitsscheu.
Die direkte Rede נֵלְכָה נִזְבְּחָה לַיהוָה zitiert spöttisch die ursprüngliche Bitte aus V.1 und V.3.
Par’o ignoriert völlig die logischen Argumente und wiederholt seine psychologische Deutung.
Die LXX wiederholt "σχολάζετε, σχολασταί ἐστε" (ihr habt Zeit, Müßiggänger seid ihr) für das hebräische "נִרְפִּ֥ים אַתֶּ֖ם נִרְפִּ֑ים" (träge seid ihr, träge).
Satzstruktur: Emphatische doppelte Charakterisierung mit kausaler Schlussfolgerung und spöttischem Zitat der religiösen Bitte.
Par’o ignoriert alle Argumente und wiederholt seine Faulheitsdiagnose: Religiöse Wünsche entstehen aus Arbeitsscheu.
Exodus 5,18
Hebräisch: וְעַתָּה֙ לְכ֣וּ עִבְד֔וּ וְתֶ֖בֶן לֹא־יִנָּתֵ֣ן לָכֶ֑ם וְתֹ֥כֶן לְבֵנִ֖ים תִּתֵּֽנּוּ׃
Deutsch: Und nun geht, arbeitet! Und Stroh wird euch nicht gegeben werden, und die festgesetzte Zahl Ziegel sollt ihr liefern.

Kommentar: וְעַתָּה לְכוּ עִבְדוּ ist וְעַתָּה ("und nun") + לְכוּ (Qal-Imperativ von הלך, Plural) + עִבְדוּ (Qal-Imperativ von עבד, "arbeiten", Plural).
וְתֶבֶן לֹא־יִנָּתֵן לָכֶם ist eine kategorische Verweigerung: וְתֶבֶן + לֹא־יִנָּתֵן (Niphal-Imperfekt von נתן mit Negation "wird nicht gegeben werden") + לָכֶם.
וְתֹכֶן לְבֵנִים תִּתֵּנּוּ ist die unveränderte Forderung: וְתֹכֶן לְבֵנִים ("und [die] Zahl/das Maß [der] Ziegel") + תִּתֵּנוּ (Qal-Imperfekt von נתן, "geben/liefern", zweite Person Plural).
לְכוּ עִבְדוּ ist eine barsche Abweisung zurück zur Arbeit. יִנָּתֵן im Niphal zeigt passive Konstruktion.
תֹּכֶן ist das festgesetzte Maß oder die Quote (verwandt mit מַתְכֹּנֶת aus V.8). תִּתֵּנוּ zeigt die Verpflichtung zur Lieferung.
Par’o bekräftigt seine unmöglichen Forderungen: keine Ressourcen, aber volle Leistung.
Die LXX übersetzt עִבְדוּ mit ἐργάζεσθε ("arbeitet"), לֹא־יִנָּתֵן mit οὐ δοθήσεται ("wird nicht gegeben werden") und תֹכֶן mit σύνταγμα ("festgesetzte Ordnung").
Satzstruktur: Übergangsformel mit doppeltem Imperativ, kategorische Verweigerung und unveränderte Leistungsforderung.
Par’o weist sie schroff zur Arbeit zurück: kein Stroh, aber die volle Ziegelquote muss geliefert werden.
Exodus 5,19
Hebräisch: וַיִּרְא֞וּ שֹֽׁטְרֵ֧י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל אֹתָ֖ם בְּרָ֣ע לֵאמֹ֑ר לֹא־תִגְרְע֥וּ מִלִּבְנֵיכֶ֖ם דְּבַר־י֥וֹם בְּיוֹמֹֽו׃
Deutsch: Da sahen die Aufseher der Söhne Israels, dass es übel um sie stand, sagend: Ihr sollt nichts mindern von euren Ziegeln, von der Sache eines Tages an ihrem Tag.

Kommentar: וַיִּרְאוּ שֹׁטְרֵי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל אֹתָם בְּרָע ist wayyiqtol von ראה + שֹׁטְרֵי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל + אֹתָם (direktes Objekt, sich auf sie selbst beziehend) + בְּרָע (präpositionale Phrase "in Übel/in schlimmer Lage").
לֵאמֹר לֹא־תִגְרְעוּ מִלִּבְנֵיכֶם דְּבַר־יוֹם בְּיוֹמוֹ erklärt das רָע: לֵאמֹר + לֹא־תִגְרְעוּ (Negation + Qal-Imperfekt von גרע, "vermindern") + מִלִּבְנֵיכֶם ("von euren Ziegeln") + דְּבַר־יוֹם בְּיוֹמוֹ (wie in V.13).
ראה אֹתָם בְּרָע ist eine idiomatische Wendung für "sich in schlechter Lage befinden". אֹתָם ist reflexiv ("sich selbst").
בְּרָע bezeichnet die aussichtslose Situation. לֵאמֹר kann hier "nämlich/das heißt" bedeuten und das רָע explizieren.
גרע bedeutet "abziehen/vermindern". מִלִּבְנֵיכֶם zeigt, dass sie persönlich für die Ziegelproduktion verantwortlich sind.
Die Aufseher erkennen, dass ihre Mission gescheitert ist und ihre Lage hoffnungslos geworden ist.
Die LXX übersetzt וַיִּרְאוּ...בְּרָע mit εἶδον ἑαυτοὺς ἐν κακοῖς ("sie sahen sich in Übeln"), תִגְרְעוּ mit ἀφελεῖσθε ("ihr werdet wegnehmen") und דְּבַר־יוֹם mit τὸ καθῆκον τῆς ἡμέρας ("das Tagewerk").
Satzstruktur: Wahrnehmung der aussichtslosen Situation mit explizierender Begründung der unveränderten unmöglichen Anforderungen.
Die israelitischen Aufseher erkennen ihre verzweifelte Lage: Die Tagesquote bleibt unverändert trotz fehlender Ressourcen.
Exodus 5,20
Hebräisch: וַֽיִּפְגְּעוּ֙ אֶת־מֹשֶׁ֣ה וְאֶֽת־אַהֲרֹ֔ן נִצָּבִ֖ים לִקְרָאתָ֑ם בְּצֵאתָ֖ם מֵאֵ֥ת פַּרְעֹֽה׃
Deutsch: Und sie trafen auf Mose und Aaron, die ihnen entgegenstanden, als sie von Par’o herauskamen.

Kommentar: וַיִּפְגְּעוּ אֶת־מֹשֶׁה וְאֶֽת־אַהֲרֹן ist wayyiqtol von פגע ("treffen auf/begegnen") + koordinierte direkte Objekte אֶת־מֹשֶׁה וְאֶֽת־אַהֲרֹן.
נִצָּבִים לִקְרָאתָם ist ein Partizipialausdruck: נִצָּבִים (Niphal-Partizip von נצב, "stehen/aufgestellt sein") + לִקְרָאתָם ("ihnen entgegen").
בְּצֵאתָם מֵאֵת פַּרְעֹה ist eine temporale Klausel: בְּצֵאתָם (Präposition בְ + Qal-Infinitiv von יצא mit Suffix, "bei ihrem Herauskommen") + מֵאֵת פַּרְעֹה ("von Par’o weg").
פגע kann neutrale Begegnung oder Konfrontation bedeuten. נצב im Niphal bedeutet "postiert sein/bereitstehen".
לִקְרָאתָם zeigt, dass Mose und Aaron die Aufseher erwartet haben. צאת מֵאֵת zeigt die Bewegung weg von der Audienz.
Die Szene zeigt gespannte Erwartung: Mose und Aaron warten auf das Ergebnis der Beschwerde.
Die LXX übersetzt וַיִּפְגְּעוּ mit συνήντησαν ("sie begegneten"), נִצָּבִים mit συνιστάντο ("sie standen zusammen") und בְּצֵאתָם mit ἐκπορευομένων αὐτῶν ("als sie herauskamen").
Satzstruktur: Begegnung mit partizipialischer Ortsangabe und temporaler Umstands-klausel.
Die enttäuschten Aufseher treffen auf Mose und Aaron, die auf sie gewartet haben, als sie von der gescheiterten Audienz kommen.
Exodus 5,21
Hebräisch: וַיֹּאמְר֣וּ אֲלֵהֶ֔ם יֵ֧רֶא יְהוָ֛ה עֲלֵיכֶ֖ם וְיִשְׁפֹּ֑ט אֲשֶׁ֧ר הִבְאַשְׁתֶּ֣ם אֶת־רֵיחֵ֗נוּ בְּעֵינֵ֤י פַרְעֹה֙ וּבְעֵינֵ֣י עֲבָדָ֔יו לָֽתֶת־חֶ֥רֶב בְּיָדָ֖ם לְהָרְגֵֽנוּ׃
Deutsch: Und sie sagten zu ihnen: Der Ewige sehe auf euch und richte, dass ihr unseren Geruch stinkend gemacht habt in den Augen Par’os und in den Augen seiner Knechte, so dass ihr ein Schwert in ihre Hand gegeben habt, uns zu töten.

Kommentar: וַיֹּאמְרוּ אֲלֵהֶם יֵרֶא יְהוָה עֲלֵיכֶם וְיִשְׁפֹּט ist wayyiqtol von אמר + אֲלֵהֶם + Fluchformel: יֵרֶא (Qal-Jussiv von ראה, "sehen") + יְהוָה + עֲלֵיכֶם + וְיִשְׁפֹּט (waw + Qal-Jussiv von שׁפט, "richten").
אֲשֶׁר הִבְאַשְׁתֶּם אֶת־רֵיחֵנוּ בְּעֵינֵי פַרְעֹה וּבְעֵינֵי עֲבָדָיו ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + הִבְאַשְׁתֶּם (Hiphil Perfekt von באשׁ, "stinkend machen", zweite Person Plural) + אֶת־רֵיחֵנוּ + בְּעֵינֵי פַרְעֹה וּבְעֵינֵי עֲבָדָיו.
לָֽתֶת־חֶרֶב בְּיָדָם לְהָרְגֵנוּ ist eine Resultatklausel: לָתֶת (Qal-Infinitiv von נתן, "geben") + חֶרֶב בְּיָדָם ("Schwert in ihre Hand") + לְהָרְגֵנוּ (Qal-Infinitiv von הרג, "töten", mit Objektsuffix).
יֵרֶא...וְיִשְׁפֹּט ist eine Fluchformel: Gott möge sehen und richten. באשׁ im Hiphil bedeutet "stinkend/verhasst machen".
רֵיחֵנוּ ("unser Geruch") ist metaphorisch für "unser Ansehen/unsere Reputation". בְּעֵינֵי bedeutet" in der Wahrnehmung von".
לָתֶת חֶרֶב בְּיָד ist eine Metapher für "Anlass zum Töten geben". Die Aufseher sehen sich in Lebensgefahr.
Die LXX verwendet "Ἴδοι ὁ θεὸς ὑμᾶς καὶ κρίναι" (Gott möge euch sehen und richten) statt "יֵ֧רֶא יְהוָ֛ה עֲלֵיכֶ֖ם וְיִשְׁפֹּ֑ט" (JHWH möge auf euch blicken und richten), sowie "ῥομφαίαν" (Schwert) statt "חֶ֥רֶב" (Schwert) - eine stilistische Variante.
Satzstruktur: Fluchformel mit Begründung durch metaphorische Ansehensbeschädigung und resultierender Lebensgefahr.
Die Aufseher verfluchen Mose und Aaron: Sie haben das Ansehen der Israeliten bei den Ägyptern ruiniert und sie in Lebensgefahr gebracht.
Exodus 5,22
Hebräisch: וַיָּ֧שָׁב מֹשֶׁ֛ה אֶל־יְהוָ֖ה וַיֹּאמַ֑ר אֲדֹנָ֗י לָמָ֤ה הֲרֵעֹ֨תָה֙ לָעָ֣ם הַזֶּ֔ה לָ֥מָּה זֶּ֖ה שְׁלַחְתָּֽנִי׃
Deutsch: Da wandte sich Mose zum Ewigen zurück und sagte: Mein Herr, warum hast du so übel getan diesem Volk? Warum hast du mich denn gesandt?

Kommentar: וַיָּשָׁב מֹשֶׁה אֶל־יְהוָה ist wayyiqtol von שׁוב ("zurückkehren/sich wenden") + מֹשֶׁה + אֶל־יְהוָה.
וַיֹּאמַר אֲדֹנָי לָמָה הֲרֵעֹתָה לָעָם הַזֶּה ist wayyiqtol von אמר + אֲדֹנָי (Anrede) + לָמָה ("warum") + הֲרֵעֹתָה (Hiphil Perfekt von רעע, "Böses tun", zweite Person maskulin Singular) + לָעָם הַזֶּה.
לָמָּה זֶּה שְׁלַחְתָּנִי ist eine zweite klagende Frage: לָמָּה זֶּה (verstärktes "warum denn/warum überhaupt") + שְׁלַחְתָּנִי (Qal Perfekt von שׁלח mit Objektsuffix).
שׁוב אֶל יְהוָה zeigt Moses Rückkehr zum Gebet nach dem Scheitern. אֲדֹנָי ist eine respektvolle, aber vertraute Anrede.
רעע im Hiphil bedeutet "Schlechtes/Böses tun". הֲרֵעֹתָה mit ה־ Fragepartikel zeigt Moses Unverständnis.
לָמָּה זֶּה ist verstärkend: "warum nur/warum überhaupt". Moses Frage stellt den Sinn der Sendung in Frage.
Moses erste direkte Konfrontation mit Gott nach dem Scheitern zeigt seine Verzweiflung und sein Unverständnis.
Die LXX übersetzt וַיָּשָׁב mit ἐπεστράφη ("er wandte sich um"), הֲרֵעֹתָה mit ἐκάκωσας ("du hast schlecht behandelt") und שְׁלַחְתָּנִי mit ἀπέστειλάς με ("du hast mich gesandt").
Satzstruktur: Rückkehr zu Gott im Gebet mit doppelter klagender Frage über göttliches Handeln und Sendung.
Mose wendet sich verzweifelt an Gott: Warum hat er dem Volk geschadet? Warum hat er ihn überhaupt gesandt?
Exodus 5,23
Hebräisch: וּמֵאָ֞ז בָּ֤אתִי אֶל־פַּרְעֹה֙ לְדַבֵּ֣ר בִּשְׁמֶ֔ךָ הֵרַ֖ע לָעָ֣ם הַזֶּ֑ה וְהַצֵּ֥ל לֹא־הִצַּ֖לְתָּ אֶת־עַמֶּֽךָ׃
Deutsch: Denn seitdem ich zu Par’o gekommen bin, um in deinem Namen zu reden, hat er diesem Volk übel getan, und du hast dein Volk gewiss nicht gerettet.

Kommentar: וּמֵאָז בָּאתִי אֶל־פַּרְעֹה לְדַבֵּר בִּשְׁמֶךָ ist eine temporale Klausel: וּמֵאָז ("und seitdem") + בָּאתִי (Qal Perfekt von בוא, erste Person Singular) + אֶל־פַּרְעֹה + לְדַבֵּר בִּשְׁמֶךָ (finale Infinitivkonstruktion "um in deinem Namen zu reden").
הֵרַע לָעָם הַזֶּה ist die erste Konsequenz: הֵרַע (Hiphil Perfekt von רעע, dritte Person maskulin Singular) + לָעָם הַזֶּה (Dativ "diesem Volk").
וְהַצֵּל לֹא־הִצַּלְתָּ אֶת־עַמֶּֽךָ ist eine emphatische Verneinung: וְהַצֵּל (waw + Infinitiv absolutus von נצל, "retten") + לֹא־הִצַּלְתָּ (Negation + Hiphil Perfekt von נצל, zweite Person maskulin Singular) + אֶת־עַמֶּךָ ("dein Volk").
מֵאָז ("seitdem") markiert einen Zeitpunkt des Wandels zum Schlechteren. דבר בְּשֵׁם bedeutet "im Namen von jemandem sprechen" und zeigt Moses prophetische Rolle.
רעע im Hiphil bedeutet "Schlechtes antun/schädigen". הֵרַע bezieht sich auf Par’os verschärfte Unterdrückung als direkte Folge von Moses Mission.
הַצֵּל לֹא־הִצַּלְתָּ ist eine emphatische Verneinung mit Infinitiv absolutus: "gewiss nicht/überhaupt nicht hast du gerettet". Dies betont Moses Enttäuschung über das Ausbleiben der versprochenen Rettung.
עַמֶּךָ ("dein Volk") erinnert Gott an seine Besitzbeziehung und Verantwortung für Israel.
Moses Anklage ist direkt und bitter: Statt Befreiung hat seine Mission zu verschärfter Unterdrückung geführt.
Die LXX übersetzt מֵאָז mit ἀφ᾽ οὗ ("seit"), בִּשְׁמֶךָ mit τῷ σῷ ὀνόματι ("in deinem Namen"), הֵרַע mit ἐκάκωσεν ("er hat misshandelt") und הַצֵּל לֹא־הִצַּלְתָּ mit ῥυσάμενος οὐκ ἐρρύσω ("rettend hast du nicht gerettet").
Satzstruktur: Temporale Klausel über Moses Mission, resultierende Verschlimmerung der Lage und emphatische Verneinung göttlicher Rettung.
Moses Anklage gipfelt: Seit er in Gottes Namen zu Par’o ging, wurde alles schlimmer, und die versprochene Rettung ist ausgeblieben.
Exodus 6,1
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה עַתָּ֣ה תִרְאֶ֔ה אֲשֶׁ֥ר אֶֽעֱשֶׂ֖ה לְפַרְעֹ֑ה כִּ֣י בְיָ֤ד חֲזָקָה֙ יְשַׁלְּחֵ֔ם וּבְיָ֣ד חֲזָקָ֔ה יְגָרְשֵׁ֖ם מֵאַרְצֹֽו׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Nun sollst du sehen, was ich Par’o tun werde; denn durch eine starke Hand wird er sie ziehen lassen, und durch eine starke Hand wird er sie aus seinem Land vertreiben.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה עַתָּה תִרְאֶה ist wayyiqtol von אמר + יְהוָה + אֶל־מֹשֶׁה + עַתָּה ("nun") + תִרְאֶה (Qal-Imperfekt von ראה, "sehen", zweite Person maskulin Singular).
אֲשֶׁר אֶֽעֱשֶׂ֖ה לְפַרְעֹ֑ה ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + אֶעֱשֶׂה (Qal-Imperfekt von עשׂה, "tun", erste Person Singular) + לְפַרְעֹה ("Par’o" - hier Dativ des Nachteils).
כִּי בְיָד חֲזָקָה יְשַׁלְּחֵם וּבְיָד חֲזָקָה יְגָרְשֵׁם מֵאַרְצוֹ ist eine kausale Begründung mit Parallelismus: כִּי + בְיָד חֲזָקָה (instrumentale präpositionale Phrase) + יְשַׁלְּחֵם (Piel-Imperfekt von שׁלח mit Objektsuffix) + parallele Struktur mit יְגָרְשֵׁם (Piel-Imperfekt von גרש, "vertreiben") + מֵאַרְצוֹ.
עַתָּה markiert einen entscheidenden Wendepunkt nach Moses Verzweiflung. תִרְאֶה zeigt göttliche Zusage sichtbarer Demonstration der Macht.
עשׂה לְ kann "jemandem antun" bedeuten und zeigt hier göttliche Vergeltung. יָד חֲזָקָה ist ein Leitmotiv der Exodus-Erzählung für göttliche Macht.
שׁלח (Piel) bedeutet "freilassen/wegsenden", גרש (Piel) "gewaltsam vertreiben". Die Steigerung zeigt: von widerwilliger Freilassung zu aktiver Vertreibung.
מֵאַרְצוֹ betont, dass Par’o Israel aus seinem eigenen Land hinaustreiben wird - eine ironische Wendung.
Die LXX übersetzt "בְיָ֣ד חֲזָקָ֔ה" zweimal unterschiedlich: einmal als "ἐν χειρὶ κραταιᾷ" (mit starker Hand) und dann als "ἐν βραχίονι ὑψηλῷ" (mit erhobenem Arm), was eine Variation für das wiederholte hebräische Wort einführt.
Satzstruktur: Göttliche Antwort auf Moses Verzweiflung mit Ankündigung sichtbarer Demonstration und paralleler Steigerung der Par’o-Reaktion.
Gott antwortet auf Moses Anklage mit der Zusage sichtbarer göttlicher Macht, die Par’o zu widerwilliger Freilassung und schließlich aktiver Vertreibung zwingen wird.
Exodus 6,2
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר אֱלֹהִ֖ים אֶל־מֹשֶׁ֑ה וַיֹּ֥אמֶר אֵלָ֖יו אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und Gott redete zu Mose und sagte zu ihm: Ich bin der Ewige.

Kommentar: וַיְדַבֵּר אֱלֹהִים אֶל־מֹשֶׁה ist wayyiqtol von דבר (Piel, "reden") + אֱלֹהִים + אֶל־מֹשֶׁה. וַיֹּאמֶר אֵלָיו אֲנִי יְהוָה ist wayyiqtol von אמר + אֵלָיו + Selbstoffenbarungsformel אֲנִי יְהוָה.
דבר (Piel) ist intensiver als אמר und zeigt die Wichtigkeit der folgenden Offenbarung. אֱלֹהִים wechselt zu יְהוָה - eine bedeutsame theologische Progression.
אֲנִי יְהוָה ist die fundamentale Selbstoffenbarungsformel und Grundlage aller weiteren Aussagen. Dies leitet eine große theologische Rede ein.
Die doppelte Einleitung (וַיְדַבֵּר...וַיֹּאמֶר) betont die Feierlichkeit und Bedeutung der kommenden Offenbarung.
Die LXX übersetzt וַיְדַבֵּר mit ἐλάλησεν ("er sprach"), אֱלֹהִים mit ὁ θεός ("Gott") und אֲנִי יְהוָה mit ἐγώ εἰμι κύριος ("ich bin der Herr").
Satzstruktur: Doppelte feierliche Einleitung einer fundamentalen Gottesnamens-offenbarung.
Gott beginnt eine große theologische Offenbarung mit der grundlegenden Selbst-identifikation als JHWH.
Exodus 6,3
Hebräisch: וָאֵרָ֗א אֶל־אַבְרָהָ֛ם אֶל־יִצְחָ֥ק וְאֶֽל־יַעֲקֹ֖ב בְּאֵ֣ל שַׁדָּ֑י וּשְׁמִ֣י יְהוָ֔ה לֹ֥א נוֹדַ֖עְתִּי לָהֶֽם׃
Deutsch: Und ich bin Abraham, Isaak und Jakob als El Schaddai erschienen, aber mit meinem Namen JHWH bin ich ihnen nicht bekannt geworden.

Kommentar: וָאֵרָא אֶל־אַבְרָהָם אֶל־יִצְחָ֥ק וְאֶֽל־יַעֲקֹ֖ב בְּאֵ֣ל שַׁדָּ֑י ist waw + Niphal Perfekt von ראה ("erscheinen", erste Person Singular) + dreifache Präposition אֶל + Patriarchennamen + בְּאֵל שַׁדָּי (göttlicher Name "Gott, der Allmächtige").
וּשְׁמִ֣י יְהוָ֔ה לֹ֥א נוֹדַ֖עְתִּי לָהֶֽם ist kontrastierend: וּשְׁמִי יְהוָה ("und mein Name JHWH") + לֹא נוֹדַעְתִּי (Negation + Niphal Perfekt von ידע, "bekannt werden", erste Person Singular) + לָהֶם ("ihnen").
אֵרָא אֶל zeigt göttliche Theophanie zu bestimmten Personen. Die dreifache אֶל-Wiederholung betont individuelle Beziehungen zu jedem Patriarchen.
אֵל שַׁדַּי ist der traditionelle Patriarchenname für Gott (vgl. Gen 17,1; 28,3; 35,11). שַׁדַּי bedeutet möglicherweise "Allmächtiger" oder "Berggott".
שֵׁם ist mehr als Bezeichnung - es zeigt Wesen und Charakter. נוֹדַע im Niphal bedeutet "erkannt/erfahren werden".
Die Aussage ist theologisch bedeutsam: JHWH offenbart sich als derselbe Gott, aber unter einem neuen Namen mit neuer Offenbarungsqualität.
Die LXX ändert "בְּאֵ֣ל שַׁדָּ֑י" (als El Schaddai) zu "θεὸς ὢν αὐτῶν" (ihr Gott seiend), was die spezifische Gottesbezeichnung durch eine Allgemeinere ersetzt.
Satzstruktur: Historische Rückblende auf Patriarchenoffenbarungen mit kontrastierender neuer Namensoffenbarung.
Gott erklärt, er sei den Patriarchen als El Schaddai erschienen, aber der Name JHWH war ihnen unbekannt - eine neue Offenbarungsstufe beginnt.
Exodus 6,4
Hebräisch: וְגַ֨ם הֲקִמֹ֤תִי אֶת־בְּרִיתִי֙ אִתָּ֔ם לָתֵ֥ת לָהֶ֖ם אֶת־אֶ֣רֶץ כְּנָ֑עַן אֵ֛ת אֶ֥רֶץ מְגֻרֵיהֶ֖ם אֲשֶׁר־גָּ֥רוּ בָֽהּ׃
Deutsch: Und ich habe auch meinen Bund mit ihnen errichtet, ihnen das Land Kanaan zu geben, das Land ihrer Fremdlingschaften, in dem sie sich als Fremde aufgehalten haben.

Kommentar: וְגַם הֲקִמֹתִי אֶת־בְּרִיתִי אִתָּם ist וְגַם ("und auch") + הֲקִמֹתִי (Hiphil Perfekt von קום, "errichten/aufstellen", erste Person Singular) + אֶת־בְּרִיתִי + אִתָּם ("mit ihnen").
לָתֵת לָהֶם אֶת־אֶרֶץ כְּנָעַן ist eine finale Infinitivkonstruktion: לָתֵת (Qal-Infinitiv von נתן, "geben") + לָהֶם + אֶת־אֶרֶץ כְּנָעַן.
אֵת אֶרֶץ מְגֻרֵיהֶם אֲשֶׁר־גָּרוּ בָהּ ist eine appositionale Erklärung: אֵת (Akkusativzeichen als "nämlich") + אֶרֶץ מְגֻרֵיהֶם (Konstruktusverbindung "Land ihrer Fremdlingschaften") + Relativsatz אֲשֶׁר־גָּרוּ בָהּ.
הֵקִים בְּרִית ist eine technische Wendung für Bundesschluss. גַּם verbindet dies mit der vorigen Offenbarung als zusätzlichen Aspekt.
מְגֻרִים (von גור, "als Fremder leben") bezeichnet temporären Aufenthalt. גָּרוּ בָהּ wiederholt die Fremdlingssituation.
Die Ironie ist bemerkenswert: Das Land, in dem die Patriarchen Fremde waren, soll ihren Nachkommen gehören.
Die LXX übersetzt הֲקִמֹתִי mit ἀνέστησα ("ich richtete auf"), בְּרִיתִי mit διαθήκην μου ("meinen Bund") und מְגֻרֵיהֶם mit παροικίας αὐτῶν ("ihrer Fremdlingschaft").
Satzstruktur: Zusätzliche Bundesaussage mit finaler Landgabe und appositionaler erklärender Fremdlingssituation.
Gott erinnert an den Patriarchenbund mit der Landverheißung für Kanaan, wo sie als Fremde lebten.
Exodus 6,5
Hebräisch: וְגַ֣ם׀ אֲנִ֣י שָׁמַ֗עְתִּי אֶֽת־נַאֲקַת֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל אֲשֶׁ֥ר מִצְרַ֖יִם מַעֲבִדִ֣ים אֹתָ֑ם וָאֶזְכֹּ֖ר אֶת־בְּרִיתִֽי׃
Deutsch: Und ich habe auch das Stöhnen der Söhne Israels gehört, die Ägypten zur Arbeit zwingt, und ich habe an meinen Bund gedacht.

Kommentar: וְגַם אֲנִי שָׁמַעְתִּי אֶֽת־נַאֲקַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist וְגַם + אֲנִי (betontes Personalpronomen) + שָׁמַעְתִּי (Qal Perfekt von שׁמע, "hören") + אֶת־נַאֲקַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל.
אֲשֶׁר מִצְרַיִם מַעֲבִדִים אֹתָם ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + מִצְרַיִם (Subjekt) + מַעֲבִדִים (Hiphil-Partizip von עבד, "zur Arbeit zwingen/versklaven") + אֹתָם.
וָאֶזְכֹּר אֶת־בְּרִיתִי ist waw + Qal Perfekt von זכר ("gedenken/sich erinnern", erste Person Singular) + אֶת־בְּרִיתִי.
נְאָקָה ist intensives Stöhnen aus tiefer Not (stärker als צַעֲקָה). אֲנִי betont göttliche Aufmerksamkeit und Anteilnahme.
עבד im Hiphil bedeutet "zur Sklavenarbeit zwingen". זכר בְּרִית zeigt, dass Bundesgedenken Handlung auslöst.
Die Progression ist klar: Bundesschluss (V.4) → aktuelles Hören (V.5) → kommendes Handeln (V.6ff).
Die LXX übersetzt נְאָקָה mit στεναγμόν ("Seufzen"), מַעֲבִדִים mit καταδουλοῦνται ("sie werden versklavt") und וָאֶזְכֹּר mit ἐμνήσθην ("ich gedachte").
Satzstruktur: Aktuelle göttliche Wahrnehmung des Leidens mit partizipialer Ursachenangabe und resultierender Bundeserinnerung.
Gott bestätigt, dass er das aktuelle Stöhnen der versklavten Israeliten gehört und sich an seinen Bund erinnert hat.
Exodus 6,6
Hebräisch: לָכֵ֞ן אֱמֹ֥ר לִבְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֮ אֲנִ֣י יְהוָה֒ וְהוֹצֵאתִ֣י אֶתְכֶ֗ם מִתַּ֨חַת֙ סִבְלֹ֣ת מִצְרַ֔יִם וְהִצַּלְתִּ֥י אֶתְכֶ֖ם מֵעֲבֹדָתָ֑ם וְגָאַלְתִּ֤י אֶתְכֶם֙ בִּזְר֣וֹעַ נְטוּיָ֔ה וּבִשְׁפָטִ֖ים גְּדֹלִֽים׃
Deutsch: Darum sage zu den Söhnen Israels: Ich bin der Ewige, und ich werde euch herausführen unter den Lastarbeiten Ägyptens hinweg, und werde euch retten aus ihrem Dienst, und werde euch erlösen mit ausgestrecktem Arm und durch große Gerichte.

Kommentar: לָכֵן אֱמֹר לִבְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל אֲנִי יְהוָה ist לָכֵן ("darum/deshalb") + אֱמֹר (Qal-Imperativ von אמר) + לִבְנֵי־יִשְׂרָאֵל + אֲנִי יְהוָה (Selbstoffenbarungsformel).
וְהוֹצֵאתִי אֶתְכֶם מִתַּחַת סִבְלֹת מִצְרַיִם ist die erste Verheißung: וְהוֹצֵאתִי (waw + Hiphil Perfekt von יצא, "herausführen") + אֶתְכֶם + מִתַּחַת סִבְלֹת מִצְרַיִם (ablative präpositionale Phrase).
וְהִצַּלְתִּי אֶתְכֶם מֵעֲבֹדָתָם ist die zweite Verheißung: וְהִצַּלְתִּי (waw + Hiphil Perfekt von נצל, "retten") + אֶתְכֶם + מֵעֲבֹדָתָם ("aus ihrem Dienst").
וְגָאַלְתִּי אֶתְכֶם בִּזְרוֹעַ נְטוּיָה וּבִשְׁפָטִים גְּדֹלִים ist die dritte Verheißung: וְגָאַלְתִּי (waw + Qal Perfekt von גאל, "erlösen") + אֶתְכֶם + instrumentale Angaben בִּזְרוֹעַ נְטוּיָה וּבִשְׁפָטִים גְּדֹלִים.
לָכֵן zeigt die logische Folge aus den vorigen Versen. Drei Verben der Befreiung zeigen Steigerung: יצא (herausführen), נצל (retten), גאל (erlösen).
מִתַּחַת bedeutet "unter...hervor" und zeigt die Befreiung aus der Last. זְרוֹעַ נְטוּיָה ist ein Anthropomorphismus für göttliche Macht.
שְׁפָטִים גְּדֹלִים sind "große Gerichte" - die kommenden Plagen als Gottes Rechtsprechung über Ägypten.
Die LXX übersetzt סִבְלֹת mit δουλείας ("Sklaverei"), זְרוֹעַ נְטוּיָה mit βραχίονι ὑψηλῷ ("mit hohem Arm") und שְׁפָטִים גְּדֹלִים mit κρίσει μεγάλῃ ("mit großem Gericht").
Satzstruktur: Schlussfolgerung mit Verkündigungsauftrag, Selbstoffenbarung und dreifacher gesteigerter Befreiungsverheißung mit instrumentalen Machtdemonstrationen.
Darum soll Mose verkünden: JHWH wird sie dreifach befreien - herausführen, retten, erlösen - durch göttliche Macht und Gerichte.
Exodus 6,7
Hebräisch: וְלָקַחְתִּ֨י אֶתְכֶ֥ם לִי֙ לְעָ֔ם וְהָיִ֥יתִי לָכֶ֖ם לֵֽאלֹהִ֑ים וִֽידַעְתֶּ֗ם כִּ֣י אֲנִ֤י יְהוָה֙ אֱלֹ֣הֵיכֶ֔ם הַמּוֹצִ֣יא אֶתְכֶ֔ם מִתַּ֖חַת סִבְל֥וֹת מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und ich will euch mir zum Volk nehmen und will euch zum Gott sein; und ihr sollt erkennen, dass ich der Ewige, euer Gott, bin, der euch herausführt unter den Lastarbeiten Ägyptens hinweg.

Kommentar: וְלָקַחְתִּי אֶתְכֶם לִי לְעָם ist die vierte Verheißung: וְלָקַחְתִּי (waw + Qal Perfekt von לקח, "nehmen", erste Person Singular) + אֶתְכֶם + לִי לְעָם (doppelte präpositionale Phrase "mir zum Volk").
וְהָיִיתִי לָכֶם לֵֽאלֹהִים ist die fünfte Verheißung: וְהָיִיתִי (waw + Qal Perfekt von היה, erste Person Singular) + לָכֶם לֵאלֹהִים ("euch zum Gott").
וִֽידַעְתֶּ֗ם כִּ֣י אֲנִ֤י יְהוָה֙ אֱלֹ֣הֵיכֶ֔ם הַמּוֹצִ֣יא אֶתְכֶ֔ם מִתַּ֖חַת סִבְל֥וֹת מִצְרָֽיִם ist die Erkenntnisklausel: וִידַעְתֶּם (waw + Qal Perfekt von ידע, "erkennen", zweite Person Plural) + כִּי-Satz + partizipiale Charakterisierung הַמּוֹצִיא אֶתְכֶם מִתַּחַת סִבְלוֹת מִצְרַיִם.
לקח לְעָם ist eine Erwählungsformel - Israel wird zu Gottes speziellem Volk. היה לֵאלֹהִים ist das Korrelat - die Bundesbeziehung ist reziprok.
ידע כִּי zeigt, dass Erkenntnis Gottes das Ziel der Befreiung ist. הַמּוֹצִיא (Hiphil-Partizip von יצא) charakterisiert JHWH als den Befreier.
Die Bundesformel לִי לְעָם...לָכֶם לֵאלֹהִים ist zentral für die Theologie des Exodus und wird oft wiederholt.
Die LXX übersetzt וְלָקַחְתִּי mit λήμψομαι ("ich werde nehmen"), לְעָם mit λαόν ("Volk"), לֵאלֹהִים mit θεός ("Gott") und וִידַעְתֶּם mit γνώσεσθε ("ihr werdet erkennen").
Satzstruktur: Doppelte reziproke Bundesverheißung mit Erkenntnisklausel und partizipialer Gottescharakterisierung.
Die vierte und fünfte Verheißung etablieren die Bundesbeziehung: Gott nimmt Israel als Volk, wird ihr Gott, damit sie ihn als Befreier erkennen.
Exodus 6,8
Hebräisch: וְהֵבֵאתִ֤י אֶתְכֶם֙ אֶל־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֤ר נָשָׂ֨אתִי֙ אֶת־יָדִ֔י לָתֵ֣ת אֹתָ֔הּ לְאַבְרָהָ֥ם לְיִצְחָ֖ק וּֽלְיַעֲקֹ֑ב וְנָתַתִּ֨י אֹתָ֥הּ לָכֶ֛ם מוֹרָשָׁ֖ה אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und ich werde euch in das Land bringen, das ich meine Hand erhoben habe, es Abraham, Isaak und Jakob zu geben, und werde es euch zum Besitz geben, ich, der Ewige.

Kommentar: וְהֵבֵאתִי אֶתְכֶם אֶל־הָאָרֶץ ist die sechste Verheißung: וְהֵבֵאתִי (waw + Hiphil Perfekt von בוא, "bringen", erste Person Singular) + אֶתְכֶם + אֶל־הָאָרֶץ.
אֲשֶׁר נָשָׂאתִי אֶת־יָדִי לָתֵת אֹתָהּ לְאַבְרָהָם לְיִצְחָק וּֽלְיַעֲקֹב ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + נָשָׂאתִי אֶת־יָדִי (Schwurformel "ich erhob meine Hand") + לָתֵת אֹתָהּ (finale Infinitivkonstruktion) + dreifache Dativobjekte.
וְנָתַתִּי אֹתָהּ לָכֶם מוֹרָשָׁה אֲנִי יְהוָה ist die Bekräftigung: וְנָתַתִּי (waw + Qal Perfekt von נתן, erste Person Singular) + אֹתָהּ לָכֶם + מוֹרָשָׁה ("als Besitz/Erbe") + אֲנִי יְהוָה (Bekräftigungsformel).
נשׂא יָד ist eine Schwurgeste - die erhobene Hand bekräftigt den Eid. הֵבִיא אֶל bedeutet "hineinbringen in" (das verheißene Land).
מוֹרָשָׁה (von ירש, "besitzen") bezeichnet dauerhaften Erbbesitz im Gegensatz zu temporärem Aufenthalt.
אֲנִי יְהוָה am Ende bekräftigt alle sechs Verheißungen mit der Autorität des Gottesnamens.
Die sechs Verheißungen bilden eine Steigerung: Befreiung (3x) → Bundesbeziehung (2x) → Landgabe (1x).
Die LXX übersetzt וְהֵבֵאתִי mit εἰσάξω ("ich werde hineinführen"), נָשָׂאתִי אֶת־יָדִי mit ἦρα τὴν χεῖρά μου ("ich erhob meine Hand"), מוֹרָשָׁה mit κληρονομίαν ("Erbe") und behält die Bekräftigungsformel bei.
Satzstruktur: Sechste Verheißung der Landgabe mit relativischer Schwurformel auf die Patriarchen und bekräftigender Besitzgarantie.
Als sechste Verheißung wird Israel ins verheißene Land gebracht, das Gott den Patriarchen geschworen hat - als dauerhafter Besitz.
Exodus 6,9
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר מֹשֶׁ֛ה כֵּ֖ן אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְלֹ֤א שָֽׁמְעוּ֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה מִקֹּ֣צֶר ר֔וּחַ וּמֵעֲבֹדָ֖ה קָשָֽׁה׃
Deutsch: Und Mose redete so zu den Söhnen Israels; aber sie hörten nicht auf Mose vor Ungeduld und wegen der harten Arbeit.

Kommentar: וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה כֵּן אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist wayyiqtol von דבר (Piel) + מֹשֶׁה + כֵּן ("so") + אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל.
וְלֹא שָֽׁמְעוּ אֶל־מֹשֶׁה ist die negative Reaktion: וְלֹא + שָׁמְעוּ (Qal Perfekt von שׁמע, "hören", dritte Person Plural) + אֶל־מֹשֶׁה.
מִקֹּצֶר רוּחַ וּמֵעֲבֹדָה קָשָׁה sind zwei kausale präpositionale Phrasen: מִקֹּצֶר רוּחַ ("wegen Kürze des Atems/Ungeduld") + וּמֵעֲבֹדָה קָשָׁה ("und wegen harter Arbeit").
כֵּן bezieht sich auf die große Verheißungsrede aus V.6-8. שׁמע אֶל bedeutet "auf jemanden hören/ihm gehorchen".
קֹצֶר רוּחַ ist wörtlich "Kürze des Atems" und bezeichnet Ungeduld, Mutlosigkeit oder Verzweiflung. רוּחַ steht für Lebensgeist oder Moral.
עֲבֹדָה קָשָׁה wiederholt die schweren Arbeitsbedingungen als praktisches Hindernis für das Hören auf göttliche Verheißungen.
Die Ironie ist bitter: Die göttlichen Verheißungen fallen auf taube Ohren wegen der Verzweiflung, die sie eigentlich heilen sollen.
Die LXX übersetzt וַיְדַבֵּר...כֵּן mit ἐλάλησεν...οὕτως ("sprach so"), מִקֹּצֶר רוּחַ mit ἀπὸ τῆς ὀλιγοψυχίας ("wegen Kleinmütigkeit") und עֲבֹדָה קָשָׁה mit ἀπὸ τῶν ἔργων τῶν σκληρῶν ("wegen der harten Arbeiten").
Satzstruktur: Ausführung des göttlichen Auftrags mit negativem Resultat und doppelter kausaler Begründung der Verweigerung.
Mose verkündet die Verheißungen, aber das Volk hört nicht - aus Verzweiflung und wegen der erdrückenden Arbeitslast.
Exodus 6,10
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose, sagend:

Kommentar: וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר ist die standardmäßige Einleitung göttlicher Rede: wayyiqtol von דבר (Piel) + יְהוָה + אֶל־מֹשֶׁה + לֵּאמֹר.
Diese knappe Übergangsformel leitet nach dem Scheitern der Verheißungsverkündigung einen neuen göttlichen Auftrag ein.
דבר im Piel zeigt die Fortsetzung der intensiven göttlichen Kommunikation trotz der menschlichen Ablehnung.
Die LXX übersetzt standardmäßig וַיְדַבֵּר mit ἐλάλησεν ("er sprach") und לֵּאמֹר mit λέγων ("sagend").
Satzstruktur: Standardüberleitung zu neuer göttlicher Anweisung nach gescheiterter Verkündigung.
Trotz der Ablehnung durch das Volk spricht Gott weiter zu Mose - die Mission geht weiter.
Exodus 6,11
Hebräisch: בֹּ֣א דַבֵּ֔ר אֶל־פַּרְעֹ֖ה מֶ֣לֶךְ מִצְרָ֑יִם וִֽישַׁלַּ֥ח אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מֵאַרְצֹֽו׃
Deutsch: Geh hinein, rede zu Par’o, dem König von Ägypten, dass er die Söhne Israels aus seinem Land ziehen lasse.

Kommentar: בֹּא דַבֵּר אֶל־פַּרְעֹה מֶלֶךְ מִצְרָיִם sind zwei koordinierte Imperative: בֹּא (Qal-Imperativ von בוא, "gehen/hineingehen") + דַבֵּר (Piel-Imperativ von דבר, "reden") + אֶל־פַּרְעֹה מֶלֶךְ מִצְרָיִם (vollständiger Titel).
וִֽישַׁלַּ֥ח אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מֵאַרְצֹֽו ist ein Konsekutiv-Imperfekt: וִישַׁלַּח (waw + Piel-Jussiv von שׁלח, "freilassen") + אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל + מֵאַרְצוֹ ("aus seinem Land").
בֹּא bedeutet "hineingehen" und zeigt den Weg in den Palast. דבר אֶל ist direktere Kommunikation als דבר לְ.
מֶלֶךְ מִצְרָיִם betont Par’os politische Autorität. שׁלח im Piel bedeutet "freilassen/wegsenden".
Der Auftrag ist derselbe wie in 5,1, aber jetzt nach den gescheiterten ersten Versuchen und der großen Verheißungsrede.
Die LXX übersetzt בֹּא mit εἴσελθε ("geh hinein"), דַבֵּר mit λάλησον ("sprich") und וִישַׁלַּח mit ἐξαποστείλῃ ("er sende weg").
Satzstruktur: Doppelter Imperativ für Palastaudienz mit konsekutivem Ziel der Freilassung.
Gott befiehlt Mose erneut, zu Par’o zu gehen und die Freilassung zu fordern - trotz der vorigen Fehlschläge.
Exodus 6,12
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר מֹשֶׁ֔ה לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה לֵאמֹ֑ר הֵ֤ן בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ לֹֽא־שָׁמְע֣וּ אֵלַ֔י וְאֵיךְ֙ יִשְׁמָעֵ֣נִי פַרְעֹ֔ה וַאֲנִ֖י עֲרַ֥ל שְׂפָתָֽיִם׃
Deutsch: Und Mose redete vor dem Ewigen, sagend: Siehe, die Söhne Israels haben nicht auf mich gehört, und wie sollte Par’o mich hören, zumal ich unbeschnitten an Lippen bin?

Kommentar: וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה לִפְנֵי יְהוָה לֵאמֹר ist wayyiqtol von דבר (Piel) + מֹשֶׁה + לִפְנֵי יְהוָה ("vor JHWH") + לֵּאמֹר.
הֵן בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל לֹא־שָׁמְעוּ אֵלַי ist Moses Argument: הֵן ("siehe") + בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל + לֹא־שָׁמְעוּ אֵלַי (Bezug auf V.9).
וְאֵיךְ יִשְׁמָעֵנִי פַרְעֹה וַאֲנִי עֲרַ֥ל שְׂפָתָֽיִם ist ein argumentum a fortiori: וְאֵיךְ ("und wie") + יִשְׁמָעֵנִי פַרְעֹה (Qal-Imperfekt von שׁמע mit Objektsuffix) + וַאֲנִי עֲרַל שְׂפָתַיִם (Umstandssatz).
לִפְנֵי יְהוָה zeigt direkte Konfrontation mit Gott in der Klage. הֵן lenkt Aufmerksamkeit auf das evidente Problem.
אֵיךְ ist eine rhetorische Frage der Unmöglichkeit. עֲרַל שְׂפָתַיִם bedeutet wörtlich "unbeschnitten an Lippen" = "schwer von Zunge/sprachbehindert" (vgl. 4,10).
Die Logik ist: Wenn schon die eigenen Leute nicht hören, wie soll dann der feindliche König hören, zumal bei einer Sprachbehinderung?
Die LXX übersetzt "עֲרַ֥ל שְׂפָתָֽיִם" (unbeschnittener Lippen) als "ἄλογός εἰμι" (ich bin unredend/sprachlos), was eine funktionale statt literale Übersetzung darstellt.
Satzstruktur: Direkte Klage vor Gott mit evidentem Argument und rhetorischer a-fortiori-Frage unter Berufung auf persönliche Schwäche.
Mose wendet ein: Wenn schon die Israeliten nicht hören, wie soll Par’o hören, zumal bei seiner Sprachbehinderung?
Exodus 6,13
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָה֮ אֶל־מֹשֶׁ֣ה וְאֶֽל־אַהֲרֹן֒ וַיְצַוֵּם֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאֶל־פַּרְעֹ֖ה מֶ֣לֶךְ מִצְרָ֑יִם לְהוֹצִ֥יא אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מֵאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose und zu Aaron und gebot ihnen an die Söhne Israels und an Par’o, den König von Ägypten, die Söhne Israels aus dem Land Ägypten herauszuführen.

Kommentar: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָה֮ אֶל־מֹשֶׁ֣ה וְאֶֽל־אַהֲרֹן֒ ist wayyiqtol von דבר (Piel) + יְהוָה + koordinierte Empfänger אֶל־מֹשֶׁה וְאֶֽל־אַהֲרֹן.
וַיְצַוֵּם֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאֶל־פַּרְעֹ֖ה מֶ֣לֶךְ מִצְרָ֑יִם ist wayyiqtol von צוה (Piel, "befehlen/gebieten") + Objektsuffix ם־ + koordinierte Richtungsangaben אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאֶל־פַּרְעֹה מֶלֶךְ מִצְרָיִם.
לְהוֹצִ֥יא אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מֵאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם ist die finale Zweckangabe: לְהוֹצִיא (Hiphil-Infinitiv von יצא, "herausführen") + אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל + מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם.
צוה zeigt göttlichen Befehl, der stärker ist als Moses Einwände. Aaron wird explizit als Co-Gesandter einbezogen (vgl. 4,14-16).
אֶל...וְאֶל zeigt doppelte Mission: sowohl zu den Israeliten als auch zu Par’o. מֶלֶךְ מִצְרָיִם betont Par’os staatliche Autorität.
Der Vers ist eine Art Zusammenfassung der gesamten Mission vor der Genealogie.
Die LXX übersetzt וַיְצַוֵּם mit παρήγγειλεν αὐτοῖς ("er befahl ihnen"), behält die doppelte Richtungsangabe bei und לְהוֹצִיא mit ἐξαγαγεῖν ("herauszuführen").
Satzstruktur: Göttliche Anweisung an beide Gesandten mit doppelter Adressierung und finaler Zweckbestimmung der Herausführung.
Gott übergeht Moses Einwände und befiehlt beiden, Mose und Aaron, sowohl zu den Israeliten als auch zu Par’o zu gehen, um die Herausführung zu bewirken.
Exodus 6,14
Hebräisch: אֵ֖לֶּה רָאשֵׁ֣י בֵית־אֲבֹתָ֑ם בְּנֵ֨י רְאוּבֵ֜ן בְּכֹ֣ר יִשְׂרָאֵ֗ל חֲנ֤וֹךְ וּפַלּוּא֙ חֶצְר֣וֹן וְכַרְמִ֔י אֵ֖לֶּה מִשְׁפְּחֹ֥ת רְאוּבֵֽן׃
Deutsch: Dies sind die Häupter ihrer Vaterhäuser: Die Söhne Rubens, des Erstgeborenen Israels: Henoch und Pallu, Hezron und Karmi; das sind die Familien Rubens.

Kommentar: אֵלֶּה רָאשֵׁי בֵית־אֲבֹתָם ist eine genealogische Einleitungsformel: אֵלֶּה ("diese") + רָאשֵׁי בֵית־אֲבֹתָם (Konstruktusverbindung "Häupter der Vaterhäuser").
בְּנֵי רְאוּבֵן בְּכֹר יִשְׂרָאֵל zeigt den ersten Stamm: בְּנֵי רְאוּבֵן + appositionale Charakterisierung בְּכֹר יִשְׂרָאֵל ("Erstgeborener Israels").
חֲנוֹךְ וּפַלּוּא חֶצְרוֹן וְכַרְמִי sind vier koordinierte Söhne Rubens. אֵלֶּה מִשְׁפְּחֹת רְאוּבֵן ist die Schlussformel: אֵלֶּה + מִשְׁפְּחֹת רְאוּבֵן ("die Familien/Sippen Rubens").
רָאשֵׁי בֵית־אֲבוֹת sind Stammeshäupter oder Sippenführer. בְּכֹר יִשְׂרָאֵל betont Rubens Erstgeburtsrecht (vgl. Gen 29,32).
Die Genealogie beginnt mit Ruben als dem ältesten Sohn Jakobs und folgt der natürlichen Ordnung.
מִשְׁפָּחָה bezeichnet eine Sippe oder Großfamilie innerhalb eines Stammes.
Die LXX übersetzt רָאשֵׁי בֵית־אֲבֹתָם mit ἀρχηγοὶ οἴκων πατριῶν αὐτῶν ("Anführer ihrer Vaterhäuser"), בְּכֹר mit πρωτότοκος ("Erstgeborener") und מִשְׁפְּחֹת mit δῆμοι ("Geschlechter").
Satzstruktur: Genealogische Einleitung mit Stammesidentifizierung, Erstgeburtscharakterisierung, Söhneliste und Abschlussformel.
Die Genealogie beginnt mit Ruben, dem Erstgeborenen, und seinen vier Söhnen als Sippenväter.
Exodus 6,15
Hebräisch: וּבְנֵ֣י שִׁמְע֗וֹן יְמוּאֵ֨ל וְיָמִ֤ין וְאֹ֨הַד֙ וְיָכִ֣ין וְצֹ֔חַר וְשָׁא֖וּל בֶּן־הַֽכְּנַעֲנִ֑ית אֵ֖לֶּה מִשְׁפְּחֹ֥ת שִׁמְעֽוֹן׃
Deutsch: Und die Söhne Simeons: Jemuel und Jamin und Ohad und Jachin und Zohar und Schaul, der Sohn der Kanaanäerin; das sind die Familien Simeons.

Kommentar: וּבְנֵי שִׁמְעוֹן ist וּבְנֵי + שִׁמְעוֹן (der zweite Sohn Jakobs). יְמוּאֵל וְיָמִין וְאֹהַד וְיָכִין וְצֹחַר וְשָׁאוּל sind sechs koordinierte Söhne Simeons.
בֶּן־הַֽכְּנַעֲנִית ist eine besondere Charakterisierung: בֶּן ("Sohn") + הַכְּנַעֲנִית ("der Kanaanäerin") - nur bei Schaul wird die Herkunft der Mutter erwähnt.
אֵלֶּה מִשְׁפְּחֹת שִׁמְעוֹן ist die Abschlussformel wie bei Ruben.
Die Erwähnung der kanaanäischen Mutter Schauls ist bemerkenswert und zeigt frühe Mischehen. כְּנַעֲנִית bezeichnet eine Frau aus den vorisraelitischen Völkern Kanaans.
Simeon hat sechs Söhne im Gegensatz zu Rubens vier, zeigt aber die gleiche Sippenstruktur.
Die LXX nennt die kanaanäische Frau "ἐκ τῆς Φοινίσσης" (aus Phönizien) statt "הַֽכְּנַעֲנִ֑ית" (die Kanaanäerin), was eine geographische Präzisierung ist.
Satzstruktur: Stammesfortsetzung mit Söhneliste, besonderer Mutterherkunft bei einem Sohn und Abschlussformel.
Simeon wird mit sechs Söhnen fortgesetzt, wobei Schauls kanaanäische Mutter besonders erwähnt wird.
Exodus 6,16
Hebräisch: וְאֵ֨לֶּה שְׁמ֤וֹת בְּנֵֽי־לֵוִי֙ לְתֹ֣לְדֹתָ֔ם גֵּרְשׁ֕וֹן וּקְהָ֖ת וּמְרָרִ֑י וּשְׁנֵי֙ חַיֵּ֣י לֵוִ֔י שֶׁ֧בַע וּשְׁלֹשִׁ֛ים וּמְאַ֖ת שָׁנָֽה׃
Deutsch: Und dies sind die Namen der Söhne Levis nach ihren Geschlechtern: Gerson und Kehat und Merari. Und die Lebensjahre Levis waren 137 Jahre.

Kommentar: וְאֵלֶּה שְׁמוֹת בְּנֵי־לֵוִי לְתֹלְדֹתָם ist eine erweiterte Einleitungsformel: וְאֵלֶּה שְׁמוֹת ("und dies sind die Namen") + בְּנֵי־לֵוִי + לְתֹלְדֹתָם ("nach ihren Geschlechtern/Generationen").
גֵּרְשׁוֹן וּקְהָת וּמְרָרִי sind die drei Söhne Levis. וּשְׁנֵי חַיֵּי לֵוִי שֶׁבַע וּשְׁלֹשִׁים וּמְאַת שָׁנָה ist eine Lebensdauerangabe: וּשְׁנֵי חַיֵּי לֵוִי (Konstruktusverbindung "die Lebensjahre Levis") + Zahlenangabe.
לְתֹלְדֹתָם zeigt, dass diese Genealogie sich auf Generationenfolgen konzentriert. תּוֹלְדוֹת bedeutet "Geschlechterfolgen/Generationen".
Levi erhält besondere Aufmerksamkeit, da Mose und Aaron aus diesem Stamm kommen. שְׁנֵי חַיֵּי ist eine standardmäßige Formel für Lebensdauer.
137 Jahre zeigt außergewöhnliche Langlebigkeit der Patriarchenzeit.
Die LXX übersetzt לְתֹלְדֹתָם mit κατὰ γενέσεις αὐτῶν ("nach ihren Geschlechtern"), die Namen Γεδσων, Κααθ und Μεραρι, und שְׁנֵי חַיֵּי mit ἔτη ζωῆς ("Lebensjahre").
Satzstruktur: Erweiterte genealogische Einleitung mit Namensliste und Lebensdauerangabe des Stammvaters.
Levi wird mit besonderer Ausführlichkeit behandelt: drei Söhne und Lebensdauer von 137 Jahren.
Exodus 6,17
Hebräisch: בְּנֵ֥י גֵרְשׁ֛וֹן לִבְנִ֥י וְשִׁמְעִ֖י לְמִשְׁפְּחֹתָֽם׃
Deutsch: Die Söhne Gersons: Libni und Simei, nach ihren Familien.

Kommentar: בְּנֵי גֵרְשׁוֹן לִבְנִי וְשִׁמְעִי לְמִשְׁפְּחֹתָם ist eine kompakte genealogische Angabe: בְּנֵי גֵרְשׁוֹן + zwei Söhne לִבְנִי וְשִׁמְעִי + לְמִשְׁפְּחֹתָם ("nach ihren Familien").
גֵּרְשׁוֹן ist der erste Sohn Levis. לִבְנִי und שִׁמְעִי sind die beiden Söhne, die zu Sippenvätern werden.
לְמִשְׁפְּחֹתָם zeigt, dass aus jedem Sohn eine Sippe (מִשְׁפָּחָה) entsteht.
Die LXX übersetzt גֵרְשׁוֹן mit Γεδσων, die Söhne als Λοβενι und Σεμεϊ, und לְמִשְׁפְּחֹתָם mit κατὰ δήμους αὐτῶν ("nach ihren Geschlechtern").
Satzstruktur: Kompakte Genealogie der zweiten Generation mit Sippenbildungshinweis.
Gerson hat zwei Söhne, die zu eigenen Sippen werden.
Exodus 6,18
Hebräisch: וּבְנֵ֣י קְהָ֔ת עַמְרָ֣ם וְיִצְהָ֔ר וְחֶבְר֖וֹן וְעֻזִּיאֵ֑ל וּשְׁנֵי֙ חַיֵּ֣י קְהָ֔ת שָׁלֹ֧שׁ וּשְׁלֹשִׁ֛ים וּמְאַ֖ת שָׁנָֽה׃
Deutsch: Und die Söhne Kehats: Amram und Jizhar und Hebron und Ussiel. Und die Lebensjahre Kehats waren 133 Jahre.

Kommentar: וּבְנֵי קְהָת עַמְרָם וְיִצְהָר וְחֶבְרוֹן וְעֻזִּיאֵל ist וּבְנֵי קְהָת + vier koordinierte Söhne. וּשְׁנֵי חַיֵּי קְהָת שָׁלֹשׁ וּשְׁלֹשִׁים וּמְאַת שָׁנָה wiederholt die Lebensdauerformel.
קְהָת ist der zweite Sohn Levis und erhält besondere Aufmerksamkeit, da עַמְרָם der Vater von Mose und Aaron ist.
133 Jahre ist etwas weniger als Levis 137 Jahre, zeigt aber noch patriarchalische Langlebigkeit.
עַמְרָם wird in V.20 als Vater von Mose und Aaron identifiziert.
Die LXX übersetzt קְהָת mit Κααθ, die Söhne als Αμραμ, Ισσααρ, Χεβρων und Οζιηλ, und gibt die Lebensjahre entsprechend wieder.
Satzstruktur: Genealogie mit vier Söhnen und Lebensdauerangabe des Stammvaters.
Kehat, der Großvater von Mose und Aaron, hat vier Söhne und lebte 133 Jahre.
Exodus 6,19
Hebräisch: וּבְנֵ֥י מְרָרִ֖י מַחְלִ֣י וּמוּשִׁ֑י אֵ֛לֶּה מִשְׁפְּחֹ֥ת הַלֵּוִ֖י לְתֹלְדֹתָֽם׃
Deutsch: Und die Söhne Meraris: Mahli und Muschi. Das sind die Familien Levis nach ihren Geschlechtern.

Kommentar: וּבְנֵי מְרָרִי מַחְלִי וּמוּשִׁי ist וּבְנֵי מְרָרִי + zwei Söhne מַחְלִי וּמוּשִׁי.
אֵלֶּה מִשְׁפְּחֹת הַלֵּוִי לְתֹלְדֹתָם ist eine zusammenfassende Schlussformel: אֵלֶּה + מִשְׁפְּחֹת הַלֵּוִי ("die Familien Levis") + לְתֹלְדֹתָם.
מְרָרִי ist der dritte Sohn Levis. מַחְלִי und מוּשִׁי werden zu Sippenvätern.
Die Schlussformel fasst alle drei Levitenstämme (Gerson, Kehat, Merari) zusammen.
Die LXX übersetzt מְרָרִי mit Μεραρι, die Söhne als Μοολι und Μουσι, und die Schlussformel entsprechend.
Satzstruktur: Abschluss der Leviten Genealogie mit zwei Söhnen und zusammenfassender Formel.
Merari hat zwei Söhne, und damit sind alle Leviten Familien nach ihren Geschlechtern aufgeführt.
Exodus 6,20
Hebräisch: וַיִּקַּ֨ח עַמְרָ֜ם אֶת־יוֹכֶ֤בֶד דֹּֽדָתוֹ֙ לוֹ֣ לְאִשָּׁ֔ה וַתֵּ֣לֶד לוֹ֔ אֶֽת־אַהֲרֹ֖ן וְאֶת־מֹשֶׁ֑ה וּשְׁנֵי֙ חַיֵּ֣י עַמְרָ֔ם שֶׁ֧בַע וּשְׁלֹשִׁ֛ים וּמְאַ֖ת שָׁנָֽה׃
Deutsch: Und Amram nahm Jochebed, die Schwester seines Vaters, sich zur Frau, und sie gebar ihm Aaron und Mose. Und die Lebensjahre Amrams waren 137 Jahre.

Kommentar: וַיִּקַּח עַמְרָם אֶת־יוֹכֶבֶד דֹּֽדָתוֹ לוֹ לְאִשָּׁה ist wayyiqtol von לקח + עַמְרָם + אֶת־יוֹכֶבֶד דֹּדָתוֹ (mit Verwandtschaftsbezeichnung) + לוֹ לְאִשָּׁה (doppelte präpositionale Phrase "sich zur Frau").
וַתֵּלֶד לוֹ אֶֽת־אַהֲרֹן וְאֶת־מֹשֶׁה ist wayyiqtol von ילד ("gebären") + לוֹ + koordinierte Objekte אֶת־אַהֲרֹן וְאֶת־מֹשֶׁה.
וּשְׁנֵי חַיֵּי עַמְרָם שֶׁבַע וּשְׁלֹשִׁים וּמְאַת שָׁנָה ist die Lebensdauerformel (137 Jahre wie Levi).
דֹּדָה bedeutet "Tante" (Schwester des Vaters). Diese Ehe zwischen Onkel und Nichte war zur Zeit des Exodus erlaubt, später aber verboten (Lev 18,12).
Aaron wird vor Mose genannt, obwohl Mose der Hauptprotagonist ist - möglicherweise wegen Aarons Alter oder priesterlicher Rolle.
137 Jahre entspricht genau Levis Lebensdauer - eine bemerkenswerte Koinzidenz.
Die LXX Die LXX fügt "καὶ Μαριὰμ τὴν ἀδελφὴν αὐτῶν" (und Mirjam, ihre Schwester) hinzu, während der MT nur Aaron und Mose als Kinder Amrams nennt. Außerdem ändert sie Amrams Lebensjahre von 137 auf 136.
Satzstruktur: Heiratsnotiz mit Verwandtschaftsangabe, Geburtsangabe der beiden Hauptfiguren und Lebensdauerangabe.
Amram heiratet seine Tante Jochebed, die ihm Aaron und Mose gebiert; er lebt 137 Jahre.
Exodus 6,21
Hebräisch: וּבְנֵ֖י יִצְהָ֑ר קֹ֥רַח וָנֶ֖פֶג וְזִכְרִֽי׃
Deutsch: Und die Söhne Jizhars: Korah und Nepheg und Sichri.

Kommentar: וּבְנֵי יִצְהָר קֹרַח וָנֶפֶג וְזִכְרִי ist וּבְנֵי יִצְהָר + drei koordinierte Söhne.
יִצְהָר ist der zweite Sohn Kehats (V.18). קֹרַח wird später als Anführer einer Rebellion gegen Mose bekannt (Num 16).
נֶפֶג und זִכְרִי sind sonst unbekannt, aber vervollständigen die Genealogie der Jizhar-Sippe.
Die LXX übersetzt יִצְהָר mit Ισσααρ und die Söhne als Κορε, Ναφεκ und Ζεχρι.
Satzstruktur: Kompakte Genealogie des zweiten Kehat-Sohns mit drei Nachkommen.
Jizhar, Amrams Bruder, hat drei Söhne, darunter den späteren Rebellen Korah.
Exodus 6,22
Hebräisch: וּבְנֵ֖י עֻزִּיאֵ֑ל מִֽישָׁאֵ֥ל וְאֶלְצָפָ֖ן וְסִתְרִֽי׃
Deutsch: Und die Söhne Ussiels: Mischael und Elizaphan und Sithri.

Kommentar: וּבְנֵי עֻזִּיאֵל מִֽישָׁאֵל וְאֶלְצָפָן וְסִתְרִי ist וּבְנֵי עֻזִּיאֵל + drei koordinierte Söhne.
עֻזִּיאֵל ist der vierte Sohn Kehats (V.18). מִישָׁאֵל und אֶלְצָפָן werden später als Verwandte erwähnt, die Nadab und Abihu nach ihrem Tod wegträgen (Lev 10,4).
סִתְרִי ist sonst unbekannt. Alle drei Namen enthalten theophore Elemente (אֵל, צָפַן).
Die LXX übersetzt עֻזִּיאֵל mit Οζιηλ und die Söhne als Μισαηλ, Ελισαφαν und Σεθρι.
Satzstruktur: Genealogie des vierten Kehat-Sohns mit drei Nachkommen.
Ussiel, der jüngste Kehat-Sohn, hat drei Söhne, von denen zwei später kultische Rollen spielen.
Exodus 6,23
Hebräisch: וַיִּקַּ֨ח אַהֲרֹ֜ן אֶת־אֱלִישֶׁ֧בַע בַּת־עַמִּינָדָ֛ב אֲח֥וֹת נַחְשׁ֖וֹן לוֹ֣ לְאִשָּׁ֑ה וַתֵּ֣לֶד לוֹ֗ אֶת־נָדָב֙ וְאֶת־אֲבִיה֔וּא אֶת־אֶלְעָזָ֖ר וְאֶת־אִֽיתָמָֽר׃
Deutsch: Und Aaron nahm Elischeba, die Tochter Amminadabs, die Schwester Nahschons, sich zur Frau; und sie gebar ihm Nadab und Abihu, Eleasar und Ithamar.

Kommentar: וַיִּקַּח אַהֲרֹן אֶת־אֱלִישֶׁבַע בַּת־עַמִּינָדָב אֲחוֹת נַחְשׁוֹן לוֹ לְאִשָּׁה ist wayyiqtol von לקח + אַהֲרֹן + אֶת־אֱלִישֶׁבַע mit doppelter genealogischer Bestimmung + לוֹ לְאִשָּׁה.
וַתֵּלֶד לוֹ אֶת־נָדָב וְאֶת־אֲבִיהוּא אֶת־אֶלְעָזָר וְאֶת־אִֽיתָמָר ist wayyiqtol von ילד + לוֹ + vier koordinierte Söhne.
בַּת־עַמִּינָדָב אֲחוֹת נַחְשׁוֹן zeigt Elischebas vornehme Herkunft - נַחְשׁוֹן wird Fürst von Juda (Num 1,7).
נָדָב וַאֲבִיהוּא werden später durch eigenmächtiges Feueropfer getötet (Lev 10,1-2). אֶלְעָזָר wird Aarons Nachfolger als Hoherpriester.
Die Heirat verbindet den Levitenstamm mit dem Stamm Juda durch eine prominente Familie.
Die LXX ändert "אֲבִיה֔וּא" (Abihu) zu "Ἀβιοὺδ" (Abiud), eine Namensvariation.
Satzstruktur: Heiratsnotiz mit doppelter genealogischer Herkunftsangabe und Geburtsangabe von vier Söhnen.
Aaron heiratet aus der vornehmen Familie Amminadabs/Nahschons und bekommt vier Söhne, die späteren Priester.
Exodus 6,24
Hebräisch: וּבְנֵ֣י קֹ֔רַח אַסִּ֥יר וְאֶלְקָנָ֖ה וַאֲבִיאָסָ֑ף אֵ֖לֶּה מִשְׁפְּחֹ֥ת הַקָּרְחִֽי׃
Deutsch: Und die Söhne Korahs: Assir und Elkana und Abiasaph. Das sind die Familien der Korahiter.

Kommentar: וּבְנֵי קֹרַח אַסִּיר וְאֶלְקָנָ֖ה וַאֲבִיאָסָף ist וּבְנֵי קֹרַח + drei koordinierte Söhne. אֵלֶּה מִשְׁפְּחֹת הַקָּרְחִי ist die Abschlussformel.
קֹרַח ist der rebellische Sohn Jizhars aus V.21. Trotz seines späteren Aufstands haben seine Söhne Nachkommen.
הַקָּרְחִי (Gentilic von קֹרַח) zeigt, dass die Korahiter zu einer anerkannten Levitenfamilie werden.
Die Korahiter werden später als Tempelmusiker bekannt (viele Psalmen sind "für die Korahiter" überschrieben).
Die LXX übersetzt קֹרַח mit Κορε, die Söhne als Ασιρ, Ελκανα und Αβιασαφ, und הַקָּרְחִי mit τῶν Κορίτων ("der Koriten").
Satzstruktur: Genealogische Fortsetzung des Rebellen Korah mit drei Söhnen und Sippenabschluss.
Korah hat drei Söhne, die zu den Korahiter-Familien werden - trotz ihres Vaters Rebellion.
Exodus 6,25
Hebräisch: וְאֶלְעָזָ֨ר בֶּֽן־אַהֲרֹ֜ן לָקַֽח־לוֹ֨ מִבְּנ֤וֹת פּֽוּטִיאֵל֙ לוֹ֣ לְאִשָּׁ֔ה וַתֵּ֥לֶד לוֹ֖ אֶת־פִּֽינְחָ֑ס אֵ֗לֶּה רָאשֵׁ֛י אֲב֥וֹת הַלְוִיִּ֖ם לְמִשְׁפְּחֹתָֽם׃
Deutsch: Und Eleasar, der Sohn Aarons, nahm sich eine von den Töchtern Putiels zur Frau, und sie gebar ihm Pinehas. Das sind die Häupter der Väter der Leviten nach ihren Familien.

Kommentar: וְאֶלְעָזָר בֶּֽן־אַהֲרֹן לָקַח־לוֹ מִבְּנוֹת פּֽוּטִיאֵל לוֹ לְאִשָּׁה ist וְאֶלְעָזָר בֶּן־אַהֲרֹן + לָקַח־לוֹ (Qal Perfekt von לקח mit Dativ) + מִבְּנוֹת פּוּטִיאֵל (partitiv "eine von den Töchtern Putiels") + לוֹ לְאִשָּׁה.
וַתֵּלֶד לוֹ אֶת־פִּֽינְחָס ist wayyiqtol von ילד + לוֹ + אֶת־פִּינְחָס.
אֵלֶּה רָאשֵׁי אֲבוֹת הַלְוִיִּם לְמִשְׁפְּחֹתָם ist die große Abschlussformel der gesamten Levitengenealogie.
אֶלְעָזָר ist der dritte Sohn Aarons (V.23) und wird später Hoherpriester. פִּינְחָס wird ein eifriger Priester (Num 25,7-13).
פּוּטִיאֵל ist unbekannt, möglicherweise ägyptischen Ursprungs. רָאשֵׁי אֲבוֹת הַלְוִיִּם fasst alle Levitenhäupter zusammen.
Die LXX übersetzt אֶלְעָזָר mit Ελεαζαρ, פּוּטִיאֵל mit Φουτιηλ, פִּינְחָס mit Φινεες und die Abschlussformel entsprechend.
Satzstruktur: Heirats- und Geburtsnotiz der dritten Generation mit großer Abschlussformel der gesamten Levitengenealogie.
Eleasar heiratet eine Tochter Putiels und bekommt Pinehas - damit sind alle Levitenhäupter nach ihren Familien aufgeführt.
Exodus 6,26
Hebräisch: ה֥וּא אַהֲרֹ֖ן וּמֹשֶׁ֑ה אֲשֶׁ֨ר אָמַ֤ר יְהוָה֙ לָהֶ֔ם הוֹצִ֜יאוּ אֶת־בְּנֵ֧י יִשְׂרָאֵ֛ל מֵאֶ֥רֶץ מִצְרַ֖יִם עַל־צִבְאֹתָֽם׃
Deutsch: Das ist der Aaron und der Mose, zu denen der Ewige gesagt hat: Führt die Söhne Israels aus dem Land Ägypten hinaus nach ihren Heerscharen.

Kommentar: ה֥וּא אַהֲרֹ֖ן וּמֹשֶׁ֑ה ist eine identifizierende Formel: הוּא (demonstratives Pronomen "das ist/dies ist") + koordinierte Subjekte אַהֲרֹן וּמֹשֶׁה.
אֲשֶׁ֨ר אָמַ֤ר יְהוָה֙ לָהֶ֔ם ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + אָמַר יְהוָה לָהֶם (Qal Perfekt von אמר + יְהוָה + לָהֶם "zu ihnen").
הוֹצִ֜יאוּ אֶת־בְּנֵ֧י יִשְׂרָאֵ֛ל מֵאֶ֥רֶץ מִצְרַ֖יִם עַל־צִבְאֹתָֽם ist die direkte göttliche Rede: הוֹצִיאוּ (Hiphil-Imperativ von יצא, "herausführen", Plural) + אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל + מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם + עַל־צִבְאֹתָם.
הוּא am Anfang betont die Identität dieser beiden aus der langen Genealogie als die von Gott beauftragten. Aaron wird hier vor Mose genannt (wie in V.20).
עַל־צִבְאֹתָם bedeutet "nach ihren Heerscharen/Scharen" und zeigt Israel als organisierten, militärisch geordneten Verband beim Auszug.
Die Formel הוֹצִיאוּ...מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם wiederholt den zentralen Auftrag der beiden Brüder.
Die LXX fügt "σὺν δυνάμει αὐτῶν" (mit ihrer Macht) für "עַל־צִבְאֹתָֽם" (nach ihren Heerscharen) hinzu, was eine interpretative Erweiterung ist.
Satzstruktur: Identifizierende Formel mit relativischer göttlicher Auftragsangabe nach militärischer Ordnung.
Das sind Aaron und Mose, denen Gott den Auftrag gab, Israel nach ihren Heerscharen aus Ägypten herauszuführen.
Exodus 6,27
Hebräisch: הֵ֗ם הַֽמְדַבְּרִים֙ אֶל־פַּרְעֹ֣ה מֶֽלֶךְ־מִצְרַ֔יִם לְהוֹצִ֥יא אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מִמִּצְרָ֑יִם ה֥וּא מֹשֶׁ֖ה וְאַהֲרֹֽן׃
Deutsch: Sie sind es, die zu Par’o, dem König von Ägypten, redeten, um die Söhne Israels aus Ägypten herauszuführen: Das ist Mose und Aaron.

Kommentar: הֵ֗ם הַֽמְדַבְּרִים֙ אֶל־פַּרְעֹ֣ה מֶֽלֶךְ־מִצְרַ֔יִם ist הֵם (betontes Personalpronomen "sie") + הַמְדַבְּרִים (Piel-Partizip von דבר, "sprechen", mit Artikel) + אֶל־פַּרְעֹה מֶלֶךְ־מִצְרַיִם.
לְהוֹצִ֥יא אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מִמִּצְרָ֑יִם ist eine finale Infinitivkonstruktion: לְהוֹצִיא + אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל + מִמִּצְרַיִם.
ה֥וּא מֹשֶׁ֖ה וְאַהֲרֹֽן ist eine abschließende Identifikation, aber diesmal mit מֹשֶׁה vor אַהֲרֹן.
הֵם הַמְדַבְּרִים betont, dass genau diese beiden die Sprecher vor Par’o sind. מְדַבְּרִים zeigt kontinuierliche oder wiederholte Rede.
מֶלֶךְ־מִצְרַיִם wiederholt Par’os vollständigen Titel. Die Wortstellung הוּא מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן (im Gegensatz zu V.26) betont hier Moses führende Rolle.
Die LXX übersetzt הֵם mit αὐτοί εἰσιν ("sie sind es"), הַמְדַבְּרִים mit οἱ λαλοῦντες ("die Sprechenden") und kehrt zur üblichen Reihenfolge zurück.
Satzstruktur: Emphatische Identifikation als Sprecher vor Par’o mit finaler Zweckangabe und chiastischer Namenswiederholung.
Sie sind es, die zu Par’o sprachen, um Israel herauszuführen: das ist Mose und Aaron.
Exodus 6,28
Hebräisch: וַיְהִ֗י בְּי֨וֹם דִּבֶּ֧ר יְהוָ֛ה אֶל־מֹשֶׁ֖ה בְּאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und es geschah an dem Tag, als der Ewige zu Mose redete im Land Ägypten,

Kommentar: וַיְהִי בְּיוֹם דִּבֶּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם ist eine Wiederaufnahme-Formel: וַיְהִי (wayyiqtol von היה, "es geschah") + בְּיוֹם ("am Tag") + דִּבֶּר (Piel-Infinitiv von דבר) + יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה + בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם.
Diese Formel nimmt die Erzählung nach der genealogischen Einschaltung (V.14-27) wieder auf und führt zurück zu V.13.
בְּיוֹם דִּבֶּר zeigt den spezifischen Zeitpunkt der göttlichen Rede. בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם lokalisiert das Ereignis.
Die Wendung וַיְהִי בְּיוֹם ist eine standardmäßige Wiederaufnahme-Formel nach Exkursen oder Einschüben.
Die LXX übersetzt וַיְהִי mit ἐγενήθη ("es geschah"), בְּיוֹם mit ἐν ἡμέρᾳ ("am Tag") und דִּבֶּר mit ἐλάλησεν ("er sprach").
Satzstruktur: Wiederaufnahme-Formel zur Rückkehr zur Haupterzählung nach genealogischem Exkurs.
Es geschah an dem Tag, als JHWH zu Mose im Land Ägypten redete - Rückkehr zur Haupterzählung.
Exodus 6,29
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֧ר יְהוָ֛ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹ֖ר אֲנִ֣י יְהוָ֑ה דַּבֵּ֗ר אֶל־פַּרְעֹה֙ מֶ֣לֶךְ מִצְרַ֔יִם אֵ֛ת כָּל־אֲשֶׁ֥ר אֲנִ֖י דֹּבֵ֥ר אֵלֶֽיךָ׃
Deutsch: Da redete der Ewige zu Mose, sagend: Ich bin der Ewige. Rede zu Par’o, dem König von Ägypten, alles, was ich zu dir rede.

Kommentar: וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר ist die standardmäßige Einleitung göttlicher Rede: wayyiqtol von דבר (Piel) + יְהוָה + אֶל־מֹשֶׁה + לֵּאמֹר.
אֲנִי יְהוָה ist die Selbstoffenbarungsformel, die die Autorität der folgenden Anweisung begründet.
דַּבֵּ֗ר אֶל־פַּרְעֹה֙ מֶ֣לֶךְ מִצְרַ֔יִם אֵ֛ת כָּל־אֲשֶׁ֥ר אֲנִ֖י דֹּבֵ֥ר אֵלֶֽיךָ ist der Auftrag: דַּבֵּר (Piel-Imperativ von דבר) + אֶל־פַּרְעֹה מֶלֶךְ מִצְרַיִם + אֵת כָּל־אֲשֶׁר אֲנִי דֹבֵר אֵלֶיךָ (umfassender Relativsatz).
אֲנִי יְהוָה wiederholt die fundamentale Gottesnamens-Offenbarung aus V.2. דַּבֵּר אֶל zeigt direkte Kommunikationsanweisung.
כָּל־אֲשֶׁר אֲנִי דֹבֵר אֵלֶיךָ betont die vollständige Übermittlung aller göttlichen Worte ohne Auslassung oder Änderung.
דֹּבֵר (Partizip) zeigt kontinuierliche oder zukünftige Rede Gottes zu Mose.
Die LXX übersetzt אֲנִי יְהוָה mit ἐγώ εἰμι κύριος ("ich bin der Herr"), דַּבֵּר mit λάλησον ("sprich") und כָּל־אֲשֶׁר mit πάντα ὅσα ("alles was").
Satzstruktur: Göttliche Redeeinleitung mit Autoritätsformel und umfassendem Übermittlungsauftrag.
JHWH spricht zu Mose: Ich bin JHWH - rede zu Par’o alles, was ich zu dir rede.
Exodus 6,30
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר מֹשֶׁ֖ה לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה הֵ֤ן אֲנִי֙ עֲרַ֣ל שְׂפָתַ֔יִם וְאֵ֕יךְ יִשְׁמַ֥ע אֵלַ֖י פַּרְעֹֽה׃
Deutsch: Und Mose sagte vor dem Ewigen: Siehe, ich bin unbeschnitten an Lippen, und wie sollte Par’o auf mich hören?

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה לִפְנֵי יְהוָה ist wayyiqtol von אמר + מֹשֶׁה + לִפְנֵי יְהוָה ("vor JHWH").
הֵ֤ן אֲנִי֙ עֲרַ֣ל שְׂפָתַ֔יִם ist Moses Selbsteinschätzung: הֵן ("siehe") + אֲנִי (betontes Personalpronomen) + עֲרַל שְׂפָתַיִם ("unbeschnitten an Lippen").
וְאֵ֕יךְ יִשְׁמַ֥ע אֵלַ֖י פַּרְעֹֽה ist eine rhetorische Frage: וְאֵיךְ ("und wie") + יִשְׁמַע (Qal-Imperfekt von שׁמע, "hören", dritte Person maskulin Singular) + אֵלַי ("auf mich") + פַּרְעֹה.
עֲרַל שְׂפָתַיִם wiederholt Moses Einwand aus V.12 - wörtlich "unbeschnitten an Lippen", d.h. sprachbehindert oder ungewandt im Reden.
Moses Einwand ist identisch mit V.12, zeigt seine anhaltende Unsicherheit trotz aller göttlichen Zusagen und der langen theologischen Belehrung.
לִפְנֵי יְהוָה zeigt Moses direkte, vertraute Konfrontation mit Gott in seiner Klage.
Die LXX verwendet wieder "ἰσχνόφωνός εἰμι" (schwachstimmig bin ich) für "עֲרַ֣ל שְׂפָתַ֔יִם" (unbeschnittener Lippen), wie bereits in Kapitel 4.
Satzstruktur: Moses wiederholter Einwand mit Selbstcharakterisierung und rhetorischer Unmöglichkeitsfrage.
Mose wiederholt seinen Einwand vor Gott: Er sei sprachbehindert - wie soll Par’o auf ihn hören?
Exodus 7,1
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה רְאֵ֛ה נְתַתִּ֥יךָ אֱלֹהִ֖ים לְפַרְעֹ֑ה וְאַהֲרֹ֥ן אָחִ֖יךָ יִהְיֶ֥ה נְבִיאֶֽךָ׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Siehe, ich habe dich dem Par’o zum Gott gegeben, und Aaron, dein Bruder, wird dein Prophet sein.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist die standardmäßige Einleitung göttlicher Rede. רְאֵה נְתַתִּיךָ אֱלֹהִים לְפַרְעֹה ist רְאֵה (Qal-Imperativ von ראה, "siehe") + נְתַתִּיךָ (Qal Perfekt von נתן, "geben", erste Person Singular mit Objektsuffix) + אֱלֹהִים לְפַרְעֹה (prädikativer Akkusativ + Dativ).
וְאַהֲרֹן אָחִיךָ יִהְיֶה נְבִיאֶךָ ist koordiniert: וְאַהֲרֹן אָחִיךָ + יִהְיֶה (Qal-Imperfekt von היה, dritte Person maskulin Singular) + נְבִיאֶךָ ("dein Prophet").
נתן אֱלֹהִים לְ bedeutet "jemandem als Gott setzen". Dies ist eine außergewöhnliche Aussage: Mose wird Par’o gegenüber göttliche Autorität haben.
נָבִיא bezeichnet einen Propheten als Sprecher und Verkünder. Aaron wird Moses "Mund" sein (vgl. 4,16: יִהְיֶה־לְּךָ לְפֶה).
Die Metapher schafft eine göttliche Hierarchie: JHWH → Mose (als "Gott") → Aaron (als "Prophet") → Par’o.
Die LXX übersetzt נְתַתִּיךָ אֱלֹהִים mit δέδωκά σε θεόν ("ich habe dich als Gott gegeben"), לְפַרְעֹה mit Φαραω (Dativ) und נְבִיאֶךָ mit προφήτης σου ("dein Prophet").
Satzstruktur: Göttliche Antwort auf Moses Einwände mit Aufmerksamkeitspartikel, metaphorischer Autoritätszuweisung und komplementärer Rollenbestimmung.
Gott antwortet auf Moses Spracheinwände: Du wirst Par’o gegenüber göttliche Autorität haben, Aaron wird dein Prophet/Sprecher sein.
Exodus 7,2
Hebräisch: אַתָּ֣ה תְדַבֵּ֔ר אֵ֖ת כָּל־אֲשֶׁ֣ר אֲצַוֶּ֑ךָּ וְאַהֲרֹ֤ן אָחִ֨יךָ֙ יְדַבֵּ֣ר אֶל־פַּרְעֹ֔ה וְשִׁלַּ֥ח אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מֵאַרְצֹֽו׃
Deutsch: Du sollst alles reden, was ich dir gebieten werde, und Aaron, dein Bruder, soll zu Par’o reden, dass er die Söhne Israels aus seinem Land ziehen lasse.

Kommentar: אַתָּה תְדַבֵּר אֵת כָּל־אֲשֶׁר אֲצַוֶּךָּ ist אַתָּה (betontes Personalpronomen) + תְדַבֵּר (Piel-Imperfekt von דבר, zweite Person maskulin Singular) + אֵת כָּל־אֲשֶׁר אֲצַוֶּךָּ (direktes Objekt mit Relativsatz).
וְאַהֲרֹן אָחִיךָ יְדַבֵּר אֶל־פַּרְעֹה ist koordiniert: וְאַהֲרֹן אָחִיךָ + יְדַבֵּר (Piel-Imperfekt von דבר, dritte Person maskulin Singular) + אֶל־פַּרְעֹה.
וְשִׁלַּח אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מֵאַרְצֹֽו ist das gewünschte Resultat: וְשִׁלַּח (waw + Piel Perfekt von שׁלח, "freilassen", dritte Person maskulin Singular) + אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל + מֵאַרְצוֹ.
אַתָּה betont Moses Rolle als Empfänger göttlicher Offenbarung. צוה zeigt göttliche Befehlsgewalt.
דבר אֶל bedeutet "zu jemandem reden" und zeigt direkte Kommunikation zu Par’o. Die Arbeitsteilung ist klar: Mose empfängt, Aaron verkündet.
שׁלח im Piel ist die zentrale Forderung des Exodus. מֵאַרְצוֹ betont, dass es Par’os Land ist, aus dem Israel ziehen soll.
Die LXX übersetzt תְדַבֵּר mit λαλήσεις ("du wirst sprechen"), אֲצַוֶּךָּ mit ἐντέλλομαί σοι ("ich befehle dir") und וְשִׁלַּח mit καὶ ἐξαποστελεῖ ("und er wird senden").
Satzstruktur: Klare Rollenverteilung zwischen göttlicher Offenbarung, menschlicher Übermittlung und erwünschtem Resultat.
Die Arbeitsteilung: Du empfängst alle göttlichen Worte, Aaron verkündet sie Par’o, damit dieser Israel freilässt.
Exodus 7,3
Hebräisch: וַאֲנִ֥י אַקְשֶׁ֖ה אֶת־לֵ֣ב פַּרְעֹ֑ה וְהִרְבֵּיתִ֧י אֶת־אֹתֹתַ֛י וְאֶת־מוֹפְתַ֖י בְּאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und ich werde das Herz Par’os hart machen und meine Zeichen und meine Wunder im Land Ägypten mehren.

Kommentar: וַאֲנִי אַקְשֶׁה אֶת־לֵב פַּרְעֹה ist וַאֲנִי (betontes Personalpronomen "und ich") + אַקְשֶׁה (Hiphil-Imperfekt von קשׁה, "hart machen", erste Person Singular) + אֶת־לֵב פַּרְעֹה.
וְהִרְבֵּיתִי אֶת־אֹתֹתַי וְאֶת־מוֹפְתַי בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם ist koordiniert: וְהִרְבֵּיתִי (waw + Hiphil Perfekt von רבה, "mehren/vermehren") + koordinierte Objekte אֶת־אֹתֹתַי וְאֶת־מוֹפְתַי + בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם.
אֲנִי betont göttliche Souveränität über Par’os Herz. קשׁה im Hiphil bedeutet "verhärten/verstockt machen".
אוֹתוֹת וּמוֹפְתִים ist eine klassische Wortpaarung für Wunderzeichen: אוֹת sind Zeichen, מוֹפֵת sind Wundertaten als Machtdemonstrationen.
רבה im Hiphil zeigt die Intensivierung und Multiplikation der Wunder. בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם lokalisiert das Geschehen.
Die paradoxe Logik: Gott verhärtet Par’os Herz, um mehr Wunder wirken zu können.
Die LXX übersetzt אַקְשֶׁה mit σκληρυνῶ ("ich werde verhärten"), וְהִרְבֵּיתִי mit πληθυνῶ ("ich werde vermehren") und αֹתֹתַי וּמוֹפְתַי mit τὰ σημεῖά μου καὶ τὰ τέρατά μου ("meine Zeichen und meine Wunder").
Satzstruktur: Emphatische göttliche Ankündigung der Herzenshärtung mit koordinierter Wundervermehrung.
Ich aber werde Par’os Herz verhärten und dadurch meine Zeichen und Wunder in Ägypten vermehren.
Exodus 7,4
Hebräisch: וְלֹֽא־יִשְׁמַ֤ע אֲלֵכֶם֙ פַּרְעֹ֔ה וְנָתַתִּ֥י אֶת־יָדִ֖י בְּמִצְרָ֑יִם וְהוֹצֵאתִ֨י אֶת־צִבְאֹתַ֜י אֶת־עַמִּ֤י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ מֵאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם בִּשְׁפָטִ֖ים גְּדֹלִֽים׃
Deutsch: Und Par’o wird nicht auf euch hören; und ich werde meine Hand auf Ägypten legen und herausführen meine Heerscharen, mein Volk, die Söhne Israels, aus dem Land Ägypten durch große Gerichte.

Kommentar: וְלֹֽא־יִשְׁמַ֤ע אֲלֵכֶם֙ פַּרְעֹ֔ה ist וְלֹא־יִשְׁמַע (waw + Negation + Qal-Imperfekt von שׁמע) + אֲלֵכֶם ("auf euch") + פַּרְעֹה.
וְנָתַתִּי אֶת־יָדִי בְּמִצְרָיִם ist וְנָתַתִּי (waw + Qal Perfekt von נתן, erste Person Singular) + אֶת־יָדִי + בְּמִצְרַיִם (lokale Bestimmung).
וְהוֹצֵאתִי אֶת־צִבְאֹתַי אֶת־עַמִּי בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם בִּשְׁפָטִים גְּדֹלִים ist eine erweiterte Aussage: וְהוֹצֵאתִי (waw + Hiphil Perfekt von יצא) + doppelte Apposition אֶת־צִבְאֹתַי אֶת־עַמִּי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל + מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם + בִּשְׁפָטִים גְּדֹלִים.
שׁמע אֶל bedeutet "auf jemanden hören/gehorchen". נתן יָד בְּ ist eine idiomatische Wendung für "Hand anlegen an/angreifen".
צְבָאוֹת bezeichnet "Heerscharen" und zeigt Israel als geordnete militärische Einheit. עַמִּי betont die Besitzbeziehung Gottes zu Israel.
שְׁפָטִים גְּדֹלִים sind "große Gerichte" - die Plagen als göttliche Rechtsprechung über Ägypten.
Die LXX übersetzt וְנָתַתִּי אֶת־יָדִי mit ἐπιβαλῶ τὴν χεῖρά μου ("ich werde meine Hand auflegen"), צִבְאֹתַי mit τὴν δύναμίν μου ("meine Macht") und שְׁפָטִים גְּדֹלִים mit κρίσει μεγάλῃ ("mit großem Gericht").
Satzstruktur: Vorhersage der Verweigerung mit göttlicher Vergeltungsankündigung und Befreiung durch Gericht.
Par’o wird nicht hören; dann lege ich meine Hand auf Ägypten und führe meine Heerscharen, mein Volk Israel, durch große Gerichte heraus.
Exodus 7,5
Hebräisch: וְיָדְע֤וּ מִצְרַ֨יִם֙ כִּֽי־אֲנִ֣י יְהוָ֔ה בִּנְטֹתִ֥י אֶת־יָדִ֖י עַל־מִצְרָ֑יִם וְהוֹצֵאתִ֥י אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מִתּוֹכָֽם׃
Deutsch: Und die Ägypter werden erkennen, dass ich der Ewige bin, wenn ich meine Hand ausstrecke über Ägypten und die Söhne Israels aus ihrer Mitte herausführe.

Kommentar: וְיָדְעוּ מִצְרַיִם כִּֽי־אֲנִי יְהוָה ist וְיָדְעוּ (waw + Qal Perfekt von ידע, "erkennen", dritte Person Plural) + מִצְרַיִם + Erkenntnisinhalt כִּֽי־אֲנִי יְהוָה.
בִּנְטֹתִי אֶת־יָדִי עַל־מִצְרָיִם ist eine temporale Klausel: בִּנְטֹתִי (Präposition בְּ + Qal-Infinitiv von נטה, "ausstrecken", mit Suffix) + אֶת־יָדִי + עַל־מִצְרַיִם.
וְהוֹצֵאתִי אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מִתּוֹכָֽם ist koordiniert: וְהוֹצֵאתִי + אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל + מִתּוֹכָם ("aus ihrer Mitte").
ידע כִּי אֲנִי יְהוָה ist die zentrale Erkenntnisformel des Exodus - auch die Ägypter sollen JHWH als wahren Gott erkennen.
נטה יָד עַל bedeutet "die Hand ausstrecken gegen" und zeigt gerichtliche Aktion. מִתּוֹכָם betont, dass Israel aus der Mitte Ägyptens herausgeführt wird.
Die Erkenntnis JHWHs durch die Ägypter ist ein wichtiges theologisches Motiv - nicht nur Israel, sondern auch ihre Unterdrücker sollen Gott erkennen.
Die LXX übersetzt וְיָדְעוּ mit γνώσονται ("sie werden erkennen"), בִּנְטֹתִי mit ἐν τῷ ἐκτεῖναί με ("wenn ich ausstrecke") und מִתּוֹכָם mit ἐκ μέσου αὐτῶν ("aus ihrer Mitte").
Satzstruktur: Erkenntnisformel mit temporaler Bedingung göttlicher Machtdemonstration und resultierender Herausführung.
Die Ägypter werden erkennen, dass ich JHWH bin, wenn ich meine Hand gegen sie ausstrecke und Israel aus ihrer Mitte herausführe.
Exodus 7,6
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ מֹשֶׁ֖ה וְאַהֲרֹ֑ן כַּאֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה אֹתָ֖ם כֵּ֥ן עָשֽׂוּ׃
Deutsch: Und Mose und Aaron taten so; wie der Ewige ihnen geboten hatte, so taten sie.

Kommentar: וַיַּעַשׂ מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן ist wayyiqtol von עשׂה ("tun") + koordinierte Subjekte מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן.
כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֹתָם כֵּן עָשׂוּ ist eine emphatische Gehorsamsformel: כַּאֲשֶׁר ("wie") + צִוָּה יְהוָה אֹתָם (Piel Perfekt von צוה + יְהוָה + Objektsuffix) + כֵּן עָשׂוּ ("so taten sie").
Die doppelte Verwendung von עשׂה (וַיַּעַשׂ...עָשׂוּ) betont vollständigen Gehorsam. כַּאֲשֶׁר...כֵּן ist eine korrelative Konstruktion ("genau wie...so").
Diese Gehorsamsformel bereitet die folgende Erzählung vor und zeigt, dass Mose und Aaron den göttlichen Auftrag exakt ausführen.
Die LXX übersetzt וַיַּעַשׂ mit ἐποίησεν ("er/sie taten"), כַּאֲשֶׁר צִוָּה mit καθότι ἐνετείλατο ("wie er befohlen hatte") und כֵּן עָשׂוּ mit οὕτως ἐποίησαν ("so taten sie").
Satzstruktur: Gehorsamszusammenfassung mit emphatischer Korrelativkonstruktion über exakte Befolgung.
Mose und Aaron handelten gehorsam: Genau wie JHWH ihnen befohlen hatte, so taten sie.
Exodus 7,7
Hebräisch: וּמֹשֶׁה֙ בֶּן־שְׁמֹנִ֣ים שָׁנָ֔ה וְאַֽהֲרֹ֔ן בֶּן־שָׁלֹ֥שׁ וּשְׁמֹנִ֖ים שָׁנָ֑ה בְּדַבְּרָ֖ם אֶל־פַּרְעֹֽה׃
Deutsch: Und Mose war 80 Jahre alt und Aaron 83 Jahre alt, als sie zu Par’o redeten.

Kommentar: וּמֹשֶׁה בֶּן־שְׁמֹנִים שָׁנָה ist וּמֹשֶׁה + בֶּן־שְׁמֹנִים שָׁנָה (Altersangabe "Sohn von 80 Jahren").
וְאַֽהֲרֹן בֶּן־שָׁלֹשׁ וּשְׁמֹנִים שָׁנָה ist koordiniert mit Aarons Alter (83 Jahre).
בְּדַבְּרָם אֶל־פַּרְעֹה ist eine temporale Klausel: בְּדַבְּרָם (Präposition בְּ + Piel-Infinitiv von דבר mit Suffix) + אֶל־פַּרְעֹה.
בֶּן...שָׁנָה ist eine standardmäßige Altersformel. Aarons höheres Alter entspricht der Aussage in 4,14, dass er der ältere Bruder ist.
80 Jahre zeigt Moses reife Jahre beim Beginn seiner öffentlichen Mission. Die Altersangabe betont die Bedeutsamkeit des historischen Moments.
Die LXX übersetzt בֶּן־שְׁמֹנִים שָׁנָה mit ἐτῶν ὀγδοήκοντα ("80 Jahre alt"), בֶּן־שָׁלֹשׁ וּשְׁמֹנִים mit ἐτῶν ὀγδοήκοντα τριῶν ("83 Jahre alt") und בְּדַבְּרָם mit ἡνίκα ἐλάλησαν ("als sie sprachen").
Satzstruktur: Chronologische Angaben beider Protagonisten mit temporaler Kontextualisierung.
Mose war 80, Aaron 83 Jahre alt, als sie zu Par’o redeten - der Beginn der öffentlichen Mission im reifen Alter.
Exodus 7,8
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר יְהוָ֔ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose und zu Aaron, sagend:

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה וְאֶֽל־אַהֲרֹן לֵאמֹר ist die standardmäßige Einleitung göttlicher Rede an beide Brüder: wayyiqtol von אמר + יְהוָה + koordinierte Adressaten + לֵאמֹר.
Die Ansprache an beide gemeinsam zeigt ihre gleichberechtigte Rolle in der kommenden Mission vor Par’o.
Die LXX übersetzt standardmäßig mit ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν καὶ Ααρων λέγων ("der Herr sprach zu Mose und Aaron, sagend").
Satzstruktur: Standardeinleitung göttlicher Rede an beide Gesandten.
JHWH spricht zu beiden Brüdern gemeinsam - Vorbereitung einer wichtigen Anweisung.
Exodus 7,9
Hebräisch: כִּי֩ יְדַבֵּ֨ר אֲלֵכֶ֤ם פַּרְעֹה֙ לֵאמֹ֔ר תְּנ֥וּ לָכֶ֖ם מוֹפֵ֑ת וְאָמַרְתָּ֣ אֶֽל־אַהֲרֹ֗ן קַ֧ח אֶֽת־מַטְּךָ֛ וְהַשְׁלֵ֥ךְ לִפְנֵֽי־פַרְעֹ֖ה יְהִ֥י לְתַנִּֽין׃
Deutsch: Wenn Par’o zu euch spricht, sagend: Tut ein Wunder für euch!, so sollst du zu Aaron sagen: Nimm deinen Stab und wirf ihn vor Par’o hin; er wird zu einem Ungeheuer werden.

Kommentar: כִּי יְדַבֵּר אֲלֵכֶם פַּרְעֹה לֵאמֹר תְּנוּ לָכֶם מוֹפֵת ist eine konditionelle Einleitung: כִּי יְדַבֵּר (Piel-Imperfekt von דבר, "sprechen", dritte Person maskulin Singular) + אֲלֵכֶם פַּרְעֹה + לֵאמֹר + direkte Rede תְּנוּ לָכֶם מוֹפֵת (Qal-Imperativ von נתן, "geben", Plural + לָכֶם + מוֹפֵת, "Wunder").
וְאָמַרְתָּ אֶֽל־אַהֲרֹן קַח אֶֽת־מַטְּךָ וְהַשְׁלֵךְ לִפְנֵֽי־פַרְעֹה ist die Antweisung: וְאָמַרְתָּ (waw + Qal Perfekt von אמר) + אֶל־אַהֲרֹן + קַח אֶת־מַטְּךָ (Qal-Imperativ von לקח + אֶת־מַטְּךָ) + וְהַשְׁלֵךְ לִפְנֵי־פַרְעֹה (waw + Hiphil-Imperativ von שׁלך, "werfen").
יְהִי לְתַנִּין ist ein Jussiv: יְהִי (Qal-Jussiv von היה, dritte Person maskulin Singular) + לְתַנִּין ("zu einem Seeungeheuer/Drachen").
מוֹפֵת ist ein Wunder als Machtdemonstration und Legitimationszeichen. תְּנוּ לָכֶם bedeutet "vollbringt für euch/zu eurer Legitimation".
תַּנִּין ist ein großes Seeungeheuer oder Drache, mächtiger als die נָחָשׁ (Schlange) aus Kapitel 4. Dies zeigt eine Steigerung der Wundermacht.
לִפְנֵי פַרְעֹה betont die öffentliche Demonstration vor dem mächtigsten Herrscher.
Die LXX übersetzt "תְּנ֥וּ לָכֶ֖ם מוֹפֵ֑ת" (gebt euch ein Wunder) als "Δότε ἡμῖν σημεῖον ἢ τέρας" (gebt uns ein Zeichen oder Wunder) und fügt "ἢ τέρας" (oder Wunder) hinzu.
Satzstruktur: Konditionelle Anweisung für erwartete Forderung mit imperativischer Handlungsanweisung und Transformationsankündigung.
Wenn Par’o ein Legitimationswunder fordert, soll Aaron seinen Stab werfen, der zu einem Ungeheuer wird.
Exodus 7,10
Hebräisch: וַיָּבֹ֨א מֹשֶׁ֤ה וְאַהֲרֹן֙ אֶל־פַּרְעֹ֔ה וַיַּ֣עַשׂוּ כֵ֔ן כַּאֲשֶׁ֖ר צִוָּ֣ה יְהוָ֑ה וַיַּשְׁלֵ֨ךְ אַהֲרֹ֜ן אֶת־מַטֵּ֗הוּ לִפְנֵ֥י פַרְעֹ֛ה וְלִפְנֵ֥י עֲבָדָ֖יו וַיְהִ֥י לְתַנִּֽין׃
Deutsch: Und Mose und Aaron kamen zu Par’o und taten so, wie der Ewige geboten hatte; und Aaron warf seinen Stab vor Par’o und vor seinen Knechten hin, und er wurde zu einem Ungeheuer.

Kommentar: וַיָּבֹא מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן אֶל־פַּרְעֹה ist wayyiqtol von בוא + koordinierte Subjekte + אֶל־פַּרְעֹה.
וַיַּעַשׂוּ כֵן כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה ist wayyiqtol von עשׂה (dritte Person Plural) + כֵן ("so") + כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה (Gehorsamsformel).
וַיַּשְׁלֵךְ אַהֲרֹן אֶת־מַטֵּהוּ לִפְנֵי פַרְעֹה וְלִפְנֵי עֲבָדָיו וַיְהִי לְתַנִּין schildert die Ausführung: וַיַּשְׁלֵךְ אַהֲרֹן אֶת־מַטֵּהוּ + doppelte lokale Bestimmung לִפְנֵי פַרְעֹה וְלִפְנֵי עֲבָדָיו + וַיְהִי לְתַנִּין.
Die Gehorsamsformel כֵן כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה betont exakte Befolgung. לִפְנֵי פַרְעֹה וְלִפְנֵי עֲבָדָיו zeigt die öffentliche Natur der Demonstration.
Aaron führt das Wunder aus, nicht Mose - entsprechend seiner Rolle als "Prophet" Moses.
Die LXX verwendet "δράκων" (Drache) für "תַנִּֽין" (großes Seetier), was eine spezifischere mythologische Konnotation einführt.
Satzstruktur: Dreifache wayyiqtol-Sequenz: Ankunft, gehorsame Ausführung und öffentliche Wunderdemonstration.
Mose und Aaron kommen zu Par’o, führen den Auftrag gehorsam aus, und Aaron verwandelt den Stab vor aller Augen zum Ungeheuer.
Exodus 7,11
Hebräisch: וַיִּקְרָא֙ גַּם־פַּרְעֹ֔ה לַֽחֲכָמִ֖ים וְלַֽמְכַשְּׁפִ֑ים וַיַּֽעֲשׂ֨וּ גַם־הֵ֜ם חַרְטֻמֵּ֥י מִצְרַ֛יִם בְּלַהֲטֵיהֶ֖ם כֵּֽן׃
Deutsch: Da rief auch Par’o die Weisen und die Zauberer; und auch sie, die Wahrsagepriester Ägyptens, taten so mit ihren Zauberkünsten.

Kommentar: וַיִּקְרָא גַּם־פַּרְעֹה לַֽחֲכָמִ֖ים וְלַֽמְכַשְּׁפִ֑ים ist wayyiqtol von קרא ("rufen") + גַּם־פַּרְעֹה (auch Par’o) + koordinierte Dativobjekte לַחֲכָמִים וְלַמְכַשְּׁפִים.
וַיַּֽעֲשׂ֨וּ גַם־הֵ֜ם חַרְטֻמֵּ֥י מִצְרַ֛יִם בְּלַהֲטֵיהֶ֖ם כֵּֽן ist wayyiqtol von עשׂה + גַם־הֵם ("auch sie") + חַרְטֻמֵּי מִצְרַיִם (Apposition) + בְּלַהֲטֵיהֶם (instrumentale präpositionale Phrase) + כֵּן ("so/dasselbe").
חֲכָמִים sind Weise/Gelehrte, מְכַשְּׁפִים sind Zauberer/Magier. חַרְטֻמִּים sind ägyptische Wahrsagepriester oder Ritualexperten.
לַהֲטִים (von לַהַט, "Zauberkunst/Geheimwissen") bezeichnet magische Praktiken oder okkulte Künste.
גַּם...גַּם zeigt Parallelität: "auch Par’o...auch sie" - der Wettstreit zwischen göttlicher und ägyptischer Macht beginnt.
Die ägyptischen Magier können das Wunder scheinbar nachahmen, was die Konfrontation intensiviert.
Die LXX übersetzt "לַֽחֲכָמִ֖ים וְלַֽמְכַשְּׁפִ֑ים" (zu den Weisen und zu den Zauberern) als "τοὺς σοφιστὰς Αἰγύπτου καὶ τοὺς φαρμάκους" (die Sophisten Ägyptens und die Giftmischer), was eine stärkere negative Konnotation hat. Die Septuaginta nennt die ägyptischen Magier "ἐπαοιδοὶ" (Beschwörer) und ihre Praktiken "φαρμακείαις" (Giftmischerei/Zauberei) statt "בְּלַהֲטֵיהֶ֖ם" (mit ihren Geheimkünsten).
Satzstruktur: Par’os Gegenreaktion mit Expertenaufgebot und deren erfolgreiche Nachahmung durch Zauberkunst.
Auch Par’o ruft seine Experten, und auch die ägyptischen Wahrsagepriester vollbringen dasselbe mit ihren Zauberkünsten.
Exodus 7,12
Hebräisch: וַיַּשְׁלִ֨יכוּ֙ אִ֣ישׁ מַטֵּ֔הוּ וַיִּהְי֖וּ לְתַנִּינִ֑ם וַיִּבְלַ֥ע מַטֵּֽה־אַהֲרֹ֖ן אֶת־מַטֹּתָֽם׃
Deutsch: Und sie warfen jeder seinen Stab hin, und sie wurden zu Ungeheuern; aber Aarons Stab verschlang ihre Stäbe.

Kommentar: וַיַּשְׁלִיכוּ אִישׁ מַטֵּהוּ וַיִּהְיוּ לְתַנִּינִם ist wayyiqtol von שׁלך im Hiphil (dritte Person Plural) + distributives אִישׁ מַטֵּהוּ ("jeder seinen Stab") + wayyiqtol von היה (dritte Person Plural) + לְתַנִּינִם (Plural von תַּנִּין).
וַיִּבְלַע מַטֵּֽה־אַהֲרֹן אֶת־מַטֹּתָם ist wayyiqtol von בלע ("verschlingen/verschlucken") + מַטֵּה־אַהֲרֹן als Subjekt + אֶת־מַטֹּתָם ("ihre Stäbe").
אִישׁ מַטֵּהוּ ist distributiv: "jeder einzelne seinen Stab". תַּנִּינִם (Plural) zeigt multiple Verwandlungen.
בלע bedeutet "verschlingen/fressen" und zeigt die Überlegenheit von Aarons Wunder. מַטֹּתָם (Plural von מַטֶּה) bezieht sich auf alle Stäbe der Magier.
Das Verschlingen ist der entscheidende Unterschied: Die ägyptischen Magier können das Wunder nachahmen, aber Aarons Stab erweist sich als überlegen.
Die LXX übersetzt אִישׁ מַטֵּהוּ mit ἕκαστος τὴν ῥάβδον αὐτοῦ ("jeder seinen Stab"), לְתַנִּינִם mit δράκοντες ("Drachen") und וַיִּבְלַע mit κατέπιεν ("er verschlang").
Satzstruktur: Parallele Wundertat der Magier mit entscheidendem Überlegenheitsbeweis durch Aarons Stab.
Jeder Magier verwandelt seinen Stab zum Ungeheuer, aber Aarons Stab verschlingt alle ihre Stäbe - Zeichen göttlicher Überlegenheit.
Exodus 7,13
Hebräisch: וַיֶּחֱזַק֙ לֵ֣ב פַּרְעֹ֔ה וְלֹ֥א שָׁמַ֖ע אֲלֵהֶ֑ם כַּאֲשֶׁ֖ר דִּבֶּ֥ר יְהוָֽה׃
Deutsch: Und das Herz Par’os verhärtete sich, und er hörte nicht auf sie, so wie der Ewige geredet hatte.

Kommentar: וַיֶּחֱזַק לֵב פַּרְעֹה ist wayyiqtol von חזק ("stark werden/sich verhärten") + לֵב פַּרְעֹה. וְלֹא שָׁמַע אֲלֵהֶם ist וְלֹא שָׁמַע (Qal Perfekt von שׁמע) + אֲלֵהֶם ("auf sie").
כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה ist eine Erfüllungsformel: כַּאֲשֶׁר ("wie") + דִּבֶּר יְהוָה (Piel Perfekt von דבר).
חזק לֵב zeigt Par’os Verstockung - hier noch nicht als direktes göttliches Wirken (wie הקשׁה in V.3), sondern als Par’os eigene Reaktion.
שׁמע אֶל bedeutet "auf jemanden hören/gehorchen". Die Erfüllungsformel bestätigt göttliche Vorhersage aus V.4.
Obwohl Aarons Stab die Überlegenheit bewies, reagiert Par’o mit Verstockung - die erste Runde des Konflikts endet mit Verweigerung.
Die LXX übersetzt וַיֶּחֱזַק mit ἐκραταιώθη ("es wurde verhärtet"), לֵב פַּרְעֹה mit ἡ καρδία Φαραω ("Par’os Herz") und כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר mit καθάπερ εἶπεν ("wie gesagt hatte").
Satzstruktur: Par’os verstockte Reaktion mit Verweigerung und Erfüllungsbestätigung göttlicher Vorhersage.
Par’os Herz verhärtet sich trotz der Überlegenheitsdemonstration, und er weigert sich zu hören - wie JHWH vorhergesagt hatte.
Exodus 7,14
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה כָּבֵ֖ד לֵ֣ב פַּרְעֹ֑ה מֵאֵ֖ן לְשַׁלַּ֥ח הָעָֽם׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Verstockten Herzens ist Par’o; er weigert sich, das Volk ziehen zu lassen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist die standardmäßige Einleitung göttlicher Rede. כָּבֵד לֵב פַּרְעֹה ist ein Nominalsatz: כָּבֵד (Adjektiv "schwer/verstockt") + לֵב פַּרְעֹה.
מֵאֵן לְשַׁלַּח הָעָם ist מֵאֵן (Piel-Partizip von מאן, "sich weigern") + לְשַׁלַּח (Piel-Infinitiv von שׁלח) + הָעָם.
כָּבֵד לֵב bedeutet wörtlich "schwer von Herz" und bezeichnet Verstockung oder Unempfänglichkeit. מאן im Piel zeigt hartnäckige, bewusste Verweigerung.
Gott diagnostiziert Par’os Zustand als verstocktes Herz, das sich der zentralen Forderung (שׁלח הָעָם) widersetzt.
Die LXX übersetzt כָּבֵד mit βεβάρυνται ("ist beschwert worden"), לֵב פַּרְעֹה mit ἡ καρδία Φαραω und מֵאֵן mit οὐ βούλεται ("er will nicht").
Satzstruktur: Göttliche Diagnose über Par’os geistlichen Zustand mit partizipialer Charakterisierung seiner Verweigerungshaltung.
JHWH diagnostiziert Par’os verstocktes Herz als Ursache seiner Weigerung, das Volk freizulassen.
Exodus 7,15
Hebräisch: לֵ֣ךְ אֶל־פַּרְעֹ֞ה בַּבֹּ֗קֶר הִנֵּה֙ יֹצֵ֣א הַמַּ֔יְמָה וְנִצַּבְתָּ֥ לִקְרָאתוֹ֖ עַל־שְׂפַ֣ת הַיְאֹ֑ר וְהַמַּטֶּ֛ה אֲשֶׁר־נֶהְפַּ֥ךְ לְנָחָ֖שׁ תִּקַּ֥ח בְּיָדֶֽךָ׃
Deutsch: Geh zu Par’o am Morgen, siehe, er wird ans Wasser hinausgehend sein, und tritt ihm entgegen am Ufer des Nil; und nimm den Stab, der in eine Schlange verwandelt wurde, in deine Hand.

Kommentar: לֵךְ אֶל־פַּרְעֹה בַּבֹּקֶר ist לֵךְ (Qal-Imperativ von הלך) + אֶל־פַּרְעֹה + temporale Bestimmung בַּבֹּקֶר ("am Morgen").
הִנֵּה יֹצֵא הַמַּיְמָה ist הִנֵּה + יֹצֵא (Qal-Partizip von יצא, "hinausgehen") + הַמַּיְמָה (Richtungsangabe "zum Wasser hin").
וְנִצַּבְתָּ לִקְרָאתוֹ עַל־שְׂפַת הַיְאֹר ist וְנִצַּבְתָּ (waw + Niphal Perfekt von נצב, "sich hinstellen/aufstellen") + לִקְרָאתוֹ ("ihm entgegen") + עַל־שְׂפַת הַיְאֹר (lokale Bestimmung "am Ufer des Nil").
וְהַמַּטֶּה אֲשֶׁר־נֶהְפַּךְ לְנָחָשׁ תִּקַּח בְּיָדֶךָ ist וְהַמַּטֶּה + Relativsatz אֲשֶׁר־נֶהְפַּךְ לְנָחָשׁ (Niphal Perfekt von הפך, "verwandelt werden") + תִּקַּח בְּיָדֶךָ (Qal-Imperfekt von לקח + präpositionale Phrase).
בַּבֹּקֶר zeigt den strategisch günstigen Zeitpunkt. יֹצֵא הַמַּיְמָה deutet auf Par’os regelmäßige Gewohnheit, zum Nil zu gehen (möglicherweise für religiöse Riten).
נצב לִקְרָאת bedeutet "sich jemandem in den Weg stellen/entgegentreten". שְׂפַת הַיְאֹר ist das Nilufer als Ort der Begegnung.
Der Stab wird durch das vorige Wunder charakterisiert (נֶהְפַּךְ לְנָחָשׁ) - ein Verweis auf das Legitimationswunder.
Die LXX übersetzt בַּבֹּקֶר mit τὸ πρωί ("am Morgen"), הַמַּיְמָה mit ἐπὶ τὸ ὕδωρ ("zum Wasser"), וְנִצַּבְתָּ mit στήσῃ ("du wirst stehen") und שְׂפַת הַיְאֹר mit τὸ χεῖλος τοῦ ποταμοῦ ("das Ufer des Flusses").
Satzstruktur: Strategische Anweisung mit temporaler und lokaler Spezifikation und symbolischer Objektmitnahme.
Gehe morgens zu Par’o, wenn er zum Nil geht, stelle dich ihm am Ufer entgegen und nimm den Wunderstab mit.
Exodus 7,16
Hebräisch: וְאָמַרְתָּ֣ אֵלָ֗יו יְהוָ֞ה אֱלֹהֵ֤י הָעִבְרִים֙ שְׁלָחַ֤נִי אֵלֶ֨יךָ֙ לֵאמֹ֔ר שַׁלַּח֙ אֶת־עַמִּ֔י וְיַֽעַבְדֻ֖נִי בַּמִּדְבָּ֑ר וְהִנֵּ֥ה לֹא־שָׁמַ֖עְתָּ עַד־כֹּֽה׃
Deutsch: Und sage zu ihm: Der Ewige, der Gott der Hebräer, hat mich zu dir gesandt, sagend: Lass mein Volk ziehen, damit sie mir in der Wüste dienen! Aber siehe, du hast bisher nicht gehört.

Kommentar: וְאָמַרְתָּ אֵלָיו יְהוָה אֱלֹהֵי הָעִבְרִים שְׁלָחַנִי אֵלֶיךָ לֵאמֹר ist וְאָמַרְתָּ אֵלָיו + Botenformel יְהוָה אֱלֹהֵי הָעִבְרִים שְׁלָחַנִי אֵלֶיךָ לֵאמֹר.
שַׁלַּח אֶת־עַמִּי וְיַֽעַבְדֻנִי בַּמִּדְבָּר ist die zentrale Forderung: שַׁלַּח אֶת־עַמִּי (Piel-Imperativ von שׁלח + אֶת־עַמִּי) + וְיַעַבְדֻנִי בַּמִּדְבָּר (waw + Qal-Jussiv von עבד mit Objektsuffix + בַּמִּדְבָּר).
וְהִנֵּה לֹא־שָׁמַעְתָּ עַד־כֹּה ist וְהִנֵּה + לֹא־שָׁמַעְתָּ (Negation + Qal Perfekt von שׁמע, zweite Person maskulin Singular) + עַד־כֹּה ("bis hierher/bisher").
אֱלֹהֵי הָעִבְרִים ist die diplomatische Außenbezeichnung JHWHs (vgl. 3,18; 5,3). עַמִּי betont Gottes Besitzanspruch auf Israel.
עבד בַּמִּדְבָּר wiederholt die ursprüngliche Forderung aus 5,1. עַד־כֹּה zeigt, dass bereits Zeit vergangen ist seit der ersten Forderung.
Die Botschaft kombiniert Wiederholung der ursprünglichen Forderung mit einem Vorwurf des bisherigen Ungehorsams.
Die LXX übersetzt אֱלֹהֵי הָעִבְרִים mit ὁ θεὸς τῶν Ἑβραίων ("der Gott der Hebräer"), שַׁלַּח אֶת־עַמִּי mit ἐξαπόστειλον τὸν λαόν μου ("sende mein Volk weg") und עַד־כֹּה mit ἕως τοῦ νῦν ("bis jetzt").
Satzstruktur: Botenformel mit wiederholter Zentralforderung und vorwurfsvollem Hinweis auf bisherigen Ungehorsam.
Sage ihm: JHWH, der Gott der Hebräer, sendet mich mit derselben Forderung - lass mein Volk zum Wüstengottesdienst ziehen! Aber du hast bisher nicht gehört.
Exodus 7,17
Hebräisch: כֹּ֚ה אָמַ֣ר יְהוָ֔ה בְּזֹ֣את תֵּדַ֔ע כִּ֖י אֲנִ֣י יְהוָ֑ה הִנֵּ֨ה אָנֹכִ֜י מַכֶּ֣ה׀ בַּמַּטֶּ֣ה אֲשֶׁר־בְּיָדִ֗י עַל־הַמַּ֛יִם אֲשֶׁ֥ר בַּיְאֹ֖ר וְנֶהֶפְכ֥וּ לְדָֽם׃
Deutsch: So spricht der Ewige: Daran sollst du erkennen, dass ich der Ewige bin: Siehe, ich will mit dem Stab, der in meiner Hand ist, auf das Wasser schlagen, das im Nil ist, und es wird in Blut verwandelt werden.

Kommentar: כֹּה אָמַר יְהוָה ist die prophetische Botenformel. בְּזֹאת תֵּדַע כִּי אֲנִי יְהוָה ist בְּזֹאת ("dadurch/daran") + תֵּדַע (Qal-Imperfekt von ידע, "erkennen", zweite Person maskulin Singular) + Erkenntnisinhalt כִּי אֲנִי יְהוָה.
הִנֵּה אָנֹכִי מַכֶּה בַּמַּטֶּה אֲשֶׁר־בְּיָדִי עַל־הַמַּיִם אֲשֶׁר בַּיְאֹר ist הִנֵּה אָנֹכִי (betontes Personalpronomen) + מַכֶּה (Hiphil-Partizip von נכה, "schlagen") + instrumentale Phrase בַּמַּטֶּה אֲשֶׁר־בְּיָדִי + עַל־הַמַּיִם אֲשֶׁר בַּיְאֹר.
וְנֶהֶפְכוּ לְדָם ist waw + Niphal Perfekt von הפך ("verwandelt werden", dritte Person Plural) + לְדָם ("zu Blut").
בְּזֹאת bezieht sich auf das kommende Wunder. Die Erkenntnisformel תֵּדַע כִּי אֲנִי יְהוָה ist zentral für die Plagenerzählung.
מכה עַל bedeutet "auf etwas schlagen". נהפך לְ ist die Transformationsformel "verwandelt werden zu".
Die erste Plage wird als Erkenntniszeichen für JHWHs wahre Identität angekündigt.
Die LXX übersetzt בְּזֹאת תֵּדַע mit ἐν τούτῳ γνώσῃ ("dadurch wirst du erkennen"), מַכֶּה mit τύπτω ("ich schlage") und וְנֶהֶפְכוּ mit μεταβληθήσεται ("es wird verwandelt werden").
Satzstruktur: Prophetische Ankündigung mit Erkenntnisformel und konkreter Wunderaktion mit Transformationsresultat.
So spricht JHWH: Daran sollst du erkennen, dass ich JHWH bin - ich schlage mit meinem Stab das Nilwasser, und es wird zu Blut.
Exodus 7,18
Hebräisch: וְהַדָּגָ֧ה אֲשֶׁר־בַּיְאֹ֛ר תָּמ֖וּת וּבָאַ֣שׁ הַיְאֹ֑ר וְנִלְא֣וּ מִצְרַ֔יִם לִשְׁתּ֥וֹת מַ֖יִם מִן־הַיְאֹֽר׃
Deutsch: Und die Fische, die im Nil sind, werden sterben, und der Nil wird stinken, und die Ägypter werden sich ekeln, Wasser aus dem Nil zu trinken.

Kommentar: וְהַדָּגָה אֲשֶׁר־בַּיְאֹר תָּמוּת ist וְהַדָּגָה (kollektiv "die Fische") + Relativsatz אֲשֶׁר־בַּיְאֹר + תָּמוּת (Qal-Imperfekt von מות, "sterben", dritte Person femininum Singular).
וּבָאַשׁ הַיְאֹר ist וּבָאַשׁ (waw + Qal Perfekt von באשׁ, "stinken", dritte Person maskulin Singular) + הַיְאֹר.
וְנִלְאוּ מִצְרַיִם לִשְׁתּוֹת מַיִם מִן־הַיְאֹר ist וְנִלְאוּ (waw + Niphal Perfekt von לאה, "sich ekeln/überdrüssig werden", dritte Person Plural) + מִצְרַיִם + לִשְׁתּוֹת מַיִם מִן־הַיְאֹר (Infinitivkonstruktion "Wasser aus dem Nil zu trinken").
דָּגָה ist kollektiv für alle Fische im Nil. באשׁ zeigt den üblen Geruch als Folge des Massensterbens.
לאה im Niphal bedeutet "sich ekeln/Widerwillen empfinden". Die Ägypter werden das für sie lebenswichtige Nilwasser nicht mehr trinken können.
Die Konsequenzen treffen Ägypten existentiell: Der Nil als Lebensader wird unbrauchbar.
Die LXX übersetzt דָּגָה mit ἰχθύες ("Fische"), וּבָאַשׁ mit βδελυχθήσεται ("wird stinken") und וְנִלְאוּ mit παρενοχληθήσονται ("werden belästigt werden").
Satzstruktur: Dreifache Konsequenz des Wasserwunders: Fischsterben, Geruchsproblem und Trinkwassernotstand.
Die Fische sterben, der Nil stinkt, und die Ägypter können das Wasser nicht mehr trinken - totale Lebensgrundlagen-Zerstörung.
Exodus 7,19
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה אֱמֹ֣ר אֶֽל־אַהֲרֹ֡ן קַ֣ח מַטְּךָ֣ וּנְטֵֽה־יָדְךָ֩ עַל־מֵימֵ֨י מִצְרַ֜יִם עַֽל־נַהֲרֹתָ֣ם׀ עַל־יְאֹרֵיהֶ֣ם וְעַל־אַגְמֵיהֶ֗ם וְעַ֛ל כָּל־מִקְוֵ֥ה מֵימֵיהֶ֖ם וְיִֽהְיוּ־דָ֑ם וְהָ֤יָה דָם֙ בְּכָל־אֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם וּבָעֵצִ֖ים וּבָאֲבָנִֽים׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Sage zu Aaron: Nimm deinen Stab und strecke deine Hand aus über die Wasser Ägyptens, über ihre Ströme, über ihre Kanäle und über ihre Teiche und über alle ihre Wasseransammlungen, damit sie zu Blut werden; und es wird Blut sein im ganzen Land Ägypten, sowohl in hölzernen als auch in steinernen Gefäßen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה אֱמֹר אֶֽל־אַהֲרֹן ist eine doppelte Anweisungskette: wayyiqtol von אמר + יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה + אֱמֹר אֶל־אַהֲרֹן (Qal-Imperativ von אמר).
קַח מַטְּךָ וּנְטֵֽה־יָדְךָ עַל־מֵימֵי מִצְרַיִם ist קַח מַטְּךָ (Qal-Imperativ von לקח + מַטְּךָ) + וּנְטֵה־יָדְךָ (waw + Qal-Imperativ von נטה, "ausstrecken") + עַל־מֵימֵי מִצְרַיִם.
עַֽל־נַהֲרֹתָם עַל־יְאֹרֵיהֶם וְעַל־אַגְמֵיהֶם וְעַל כָּל־מִקְוֵה מֵימֵיהֶם ist eine vierfache Spezifikation der Gewässer: עַל־נַהֲרֹתָם ("über ihre Ströme") + עַל־יְאֹרֵיהֶם ("über ihre Kanäle") + וְעַל־אַגְמֵיהֶם ("über ihre Teiche") + וְעַל כָּל־מִקְוֵה מֵימֵיהֶם ("über alle ihre Wasseransammlungen").
וְיִֽהְיוּ־דָם וְהָיָה דָם בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרַיִם וּבָעֵצִים וּבָאֲבָנִים zeigt das Resultat: וְיִהְיוּ־דָם (waw + Qal-Jussiv von היה, dritte Person Plural) + וְהָיָה דָם בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרַיִם + וּבָעֵצִים וּבָאֲבָנִים ("sowohl in Holz als auch in Steinen").
נטה יָד עַל bedeutet "die Hand ausstrecken über" als Gestus der Machtausübung. Die vierfache Gewässeraufzählung zeigt die Totalität des Wunders.
מִקְוֵה מַיִם bezeichnet jede Wasseransammlung. בָעֵצִים וּבָאֲבָנִים zeigt, dass sogar das Wasser in Gefäßen betroffen ist - absolute Vollständigkeit.
Die LXX übersetzt נַהֲרֹתָם mit ποταμούς ("Flüsse"), יְאֹרֵיהֶם mit διώρυγας ("Kanäle"), אַגְמֵיהֶם mit λίμνας ("Seen") und בָעֵצִים וּבָאֲבָנִים mit ἐν τοῖς ξύλοις καὶ ἐν τοῖς λίθοις ("in Hölzern und in Steinen").
Satzstruktur: Doppelte Befehlskette mit imperativischen Anweisungen, vierfacher Gewässerspezifikation und totalitärer Transformationsankündigung.
JHWH befiehlt Mose, Aaron anzuweisen: Strecke den Stab über alle Gewässer Ägyptens aus - sie sollen alle zu Blut werden, sogar das Wasser in Gefäßen.
Exodus 7,20
Hebräisch: וַיַּֽעֲשׂוּ־כֵן֩ מֹשֶׁ֨ה וְאַהֲרֹ֜ן כַּאֲשֶׁ֣ר׀ צִוָּ֣ה יְהוָ֗ה וַיָּ֤רֶם בַּמַּטֶּה֙ וַיַּ֤ךְ אֶת־הַמַּ֨יִם֙ אֲשֶׁ֣ר בַּיְאֹ֔ר לְעֵינֵ֣י פַרְעֹ֔ה וּלְעֵינֵ֖י עֲבָדָ֑יו וַיֵּהָֽפְכ֛וּ כָּל־הַמַּ֥יִם אֲשֶׁר־בַּיְאֹ֖ר לְדָֽם׃
Deutsch: Und Mose und Aaron taten also, wie der Ewige geboten hatte; und er erhob den Stab und schlug das Wasser, das im Nil war, vor den Augen Par’os und vor den Augen seiner Knechte. Da wurde alles Wasser, das im Nil war, in Blut verwandelt.

Kommentar: וַיַּֽעֲשׂוּ־כֵן מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה ist die Gehorsamsformel: wayyiqtol von עשׂה (dritte Person Plural) + כֵן + koordinierte Subjekte + כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה.
וַיָּרֶם בַּמַּטֶּה וַיַּךְ אֶת־הַמַּיִם אֲשֶׁר בַּיְאֹר sind koordinierte Handlungen: וַיָּרֶם (wayyiqtol von רום, "erheben/erhöhen") + בַּמַּטֶּה (instrumentale Präposition) + וַיַּךְ (wayyiqtol von נכה, "schlagen") + אֶת־הַמַּיִם אֲשֶׁר בַּיְאֹר.
לְעֵינֵי פַרְעֹה וּלְעֵינֵי עֲבָדָיו betont die öffentliche Natur: לְעֵינֵי ("vor den Augen von") + koordinierte Zeugen.
וַיֵּהָֽפְכוּ כָּל־הַמַּיִם אֲשֶׁר־בַּיְאֹר לְדָם ist das Resultat: wayyiqtol von הפך (Niphal, "verwandelt werden", dritte Person Plural) + כָּל־הַמַּיִם אֲשֶׁר־בַּיְאֹר + לְדָם.
רום בַּמַּטֶּה zeigt die feierliche Geste vor dem Schlag. לְעֵינֵי...וּלְעֵינֵי betont die öffentliche Demonstration vor den höchsten Autoritäten.
Das Subjekt von וַיָּרֶם וַיַּךְ ist wahrscheinlich Aaron (vgl. V.19), obwohl es grammatisch auch Mose sein könnte.
כָּל־הַמַּיִם betont die Totalität der Verwandlung.
Die LXX spezifiziert, dass Aaron "τῇ ῥάβδῳ αὐτοῦ" (mit seinem Stab) schlug, während der MT nur "בַּמַּטֶּה֙" (mit dem Stab) sagt.
Satzstruktur: Gehorsamsausführung mit feierlicher Wunderhandlung vor Zeugen und totalitärem Transformationsresultat.
Sie gehorchten JHWH: Er erhob den Stab, schlug das Nilwasser vor Par’o und seinen Dienern, und alles Nilwasser wurde zu Blut.
Exodus 7,21
Hebräisch: וְהַדָּגָ֨ה אֲשֶׁר־בַּיְאֹ֥ר מֵ֨תָה֙ וַיִּבְאַ֣שׁ הַיְאֹ֔ר וְלֹא־יָכְל֣וּ מִצְרַ֔יִם לִשְׁתּ֥וֹת מַ֖יִם מִן־הַיְאֹ֑ר וַיְהִ֥י הַדָּ֖ם בְּכָל־אֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und die Fische im Nil starben, und der Nil wurde stinkend, und die Ägypter konnten das Wasser aus dem Nil nicht trinken; und das Blut war im ganzen Land Ägypten.

Kommentar: וְהַדָּגָה אֲשֶׁר־בַּיְאֹר מֵתָה ist וְהַדָּגָה (kollektiv) + Relativsatz אֲשֶׁר־בַּיְאֹר + מֵתָה (Qal Perfekt von מות, dritte Person femininum Singular).
וַיִּבְאַשׁ הַיְאֹר ist wayyiqtol von באשׁ ("stinken") + הַיְאֹר. וְלֹא־יָכְלוּ מִצְרַיִם לִשְׁתּוֹת מַיִם מִן־הַיְאֹר ist וְלֹא־יָכְלוּ (waw + Negation + Qal Perfekt von יכל, "können", dritte Person Plural) + מִצְרַיִם + לִשְׁתּוֹת מַיִם מִן־הַיְאֹר (Infinitivkonstruktion).
וַיְהִי הַדָּם בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרָיִם ist wayyiqtol von היה + הַדָּם + בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרַיִם (lokale Totalitätsangabe).
Die Vorhersage aus V.18 wird exakt erfüllt: Fischsterben, Gestank, Trinkwassernotstand. יכל + Negation + Infinitiv zeigt Unmöglichkeit.
הַדָּם בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרַיִם bestätigt die Totalität der Plage entsprechend V.19.
Die LXX übersetzt מֵתָה mit ἐτελεύτησεν ("starb"), וַיִּבְאַשׁ mit ἐπώζεσεν ("stank"), יָכְלוּ mit ἠδύναντο ("konnten") und בְּכָל־אֶרֶץ mit ἐν πάσῃ γῇ ("im ganzen Land").
Satzstruktur: Vierfache Erfüllung der angekündigten Konsequenzen mit totalitärer Ausbreitung.
Alles erfüllt sich: Die Fische sterben, der Nil stinkt, die Ägypter können nicht trinken, und überall in Ägypten ist Blut.
Exodus 7,22
Hebräisch: וַיַּֽעֲשׂוּ־כֵ֛ן חַרְטֻמֵּ֥י מִצְרַ֖יִם בְּלָטֵיהֶ֑ם וַיֶּחֱזַ֤ק לֵב־פַּרְעֹה֙ וְלֹא־שָׁמַ֣ע אֲלֵהֶ֔ם כַּאֲשֶׁ֖ר דִּבֶּ֥ר יְהוָֽה׃
Deutsch: Und die Wahrsagepriester Ägyptens taten ebenso mit ihren Zauberkünsten. Und das Herz Par’os verhärtete sich, und er hörte nicht auf sie, so wie der Ewige geredet hatte.

Kommentar: וַיַּֽעֲשׂוּ־כֵן חַרְטֻמֵּי מִצְרַיִם בְּלָטֵיהֶם ist wayyiqtol von עשׂה (dritte Person Plural) + כֵן ("ebenso") + חַרְטֻמֵּי מִצְרַיִם (Subjekt) + בְּלָטֵיהֶם (instrumentale präpositionale Phrase).
וַיֶּחֱזַק לֵב־פַּרְעֹה וְלֹא־שָׁמַע אֲלֵהֶם כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה wiederholt die Formel aus V.13: וַיֶּחֱזַק לֵב־פַּרְעֹה + וְלֹא־שָׁמַע אֲלֵהֶם + Erfüllungsformel כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה.
עשׂה כֵן zeigt, dass die ägyptischen Magier das Blutwunder scheinbar nachahmen können. חַרְטֻמִּים sind die königlichen Wahrsagepriester (wie in V.11).
Die Nachahmung gibt Par’o einen Vorwand zur Verweigerung - wenn die eigenen Magier dasselbe können, ist das Wunder nicht eindeutig göttlich.
חזק לֵב zeigt erneut Par’os Verstockung. Die Erfüllungsformel bestätigt göttliche Vorhersage.
Die LXX verwendet wieder "ταῖς φαρμακείαις αὐτῶν" (mit ihren Giftmischereien) für "בְּלָטֵיהֶ֑ם" (mit ihren Geheimkünsten).
Satzstruktur: Nachahmung durch ägyptische Magier mit resultierender Herzenshärtung und göttlicher Erfüllungsbestätigung.
Auch die ägyptischen Magier vollbringen scheinbar dasselbe mit Zauberkunst. Par’os Herz verhärtet sich, er hört nicht - wie JHWH gesagt hatte.
Exodus 7,23
Hebräisch: וַיִּ֣פֶן פַּרְעֹ֔ה וַיָּבֹ֖א אֶל־בֵּיתֹ֑ו וְלֹא־שָׁ֥ת לִבֹּ֖ו גַּם־לָזֹֽאת׃
Deutsch: Und Par’o wandte sich und kam in sein Haus und nahm auch dies nicht zu Herzen.

Kommentar: וַיִּפֶן פַּרְעֹה וַיָּבֹא אֶל־בֵּיתוֹ sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיִּפֶן (von פנה, "sich wenden/umkehren") + פַּרְעֹה + וַיָּבֹא אֶל־בֵּיתוֹ (von בוא + אֶל־בֵּיתוֹ, "in sein Haus").
וְלֹא־שָׁת לִבּוֹ גַּם־לָזֹאת ist וְלֹא־שָׁת (waw + Negation + Qal Perfekt von שׁית, "setzen/richten", dritte Person maskulin Singular) + לִבּוֹ ("sein Herz") + גַּם־לָזֹאת ("auch auf dies").
פנה zeigt Par’os abweisende Reaktion - er kehrt dem Wunder den Rücken. בוא אֶל־בַּיִת zeigt Rückzug in die private Sphäre.
שׁית לֵב אֶל bedeutet "sein Herz auf etwas richten/etwas beachten". לֹא־שָׁת לִבּוֹ zeigt bewusste Ignorierung.
גַּם־לָזֹאת ("auch auf dies") impliziert, dass Par’o schon frühere Zeichen ignoriert hat.
Par’os Reaktion ist Gleichgültigkeit und bewusste Ignoranz - eine psychologische Abwehrstrategie.
Die LXX übersetzt "וְלֹא־שָׁ֥ת לִבֹּ֖ו גַּם־לָזֹֽאת" (und er achtete auch darauf nicht) als "καὶ οὐκ ἐπέστησεν τὸν νοῦν αὐτοῦ οὐδὲ ἐπὶ τούτῳ" (und er richtete seinen Sinn nicht einmal darauf).
Satzstruktur: Par’os physischer und psychischer Rückzug mit bewusster Ignorierung des Wunders.
Par’o wendet sich ab, geht in sein Haus und beachtet auch dieses Wunder nicht - bewusste Ignoranz als Abwehrstrategie.
Exodus 7,24
Hebräisch: וַיַּחְפְּר֧וּ כָל־מִצְרַ֛יִם סְבִיבֹ֥ת הַיְאֹ֖ר מַ֣יִם לִשְׁתּ֑וֹת כִּ֣י לֹ֤א יָֽכְלוּ֙ לִשְׁתֹּ֔ת מִמֵּימֵ֖י הַיְאֹֽר׃
Deutsch: Und alle Ägypter gruben ringsum den Nil nach Wasser zum Trinken, denn vom Wasser des Nils konnten sie nicht trinken.

Kommentar: וַיַּחְפְּרוּ כָל־מִצְרַיִם סְבִיבֹת הַיְאֹר מַיִם לִשְׁתּוֹת ist wayyiqtol von חפר ("graben") + כָל־מִצְרַיִם (Subjekt) + סְבִיבֹת הַיְאֹר (lokale Bestimmung "ringsum den Nil") + מַיִם לִשְׁתּוֹת (Objekt mit Zweckangabe).
כִּי לֹא יָֽכְלוּ לִשְׁתֹּת מִמֵּימֵי הַיְאֹר ist eine kausale Begründung: כִּי + לֹא יָכְלוּ (Negation + Qal Perfekt von יכל, "können", dritte Person Plural) + לִשְׁתֹּת (Qal-Infinitiv von שׁתה, "trinken") + מִמֵּימֵי הַיְאֹר (partitive Präposition "von den Wassern des Nil").
חפר zeigt die verzweifelte Suche nach trinkbarem Wasser durch Brunnengraben. סְבִיבוֹת bedeutet "ringsum/rund um".
כָל־מִצְרַיִם betont, dass die gesamte Bevölkerung betroffen ist. Die Ägypter müssen nach Grundwasser graben, da das Oberflächenwasser unbrauchbar ist.
Die Plage zeigt ihre volle Wirkung: Existentielle Bedrohung der Wasserversorgung für ganz Ägypten.
Die LXX übersetzt וַיַּחְפְּרוּ mit ὤρυσσον ("sie gruben"), סְבִיבֹת mit κύκλῳ ("ringsum"), מַיִם לִשְׁתּוֹת mit ὕδωρ πιεῖν ("Wasser zu trinken") und יָכְלוּ mit ἠδύναντο ("sie konnten").
Satzstruktur: Kollektive Notstandsmaßnahme der Bevölkerung mit kausaler Begründung der Unmöglichkeit normaler Wassernutzung.
Alle Ägypter graben rings um den Nil nach Trinkwasser, denn das Nilwasser können sie nicht trinken - die Plage zeigt ihre existentielle Wirkung.
Exodus 7,25
Hebräisch: וַיִּמָּלֵ֖א שִׁבְעַ֣ת יָמִ֑ים אַחֲרֵ֥י הַכּוֹת־יְהוָ֖ה אֶת־הַיְאֹֽר׃
Deutsch: Und es wurden sieben Tage erfüllt, nachdem der Ewige den Nil geschlagen hatte.

Kommentar: וַיִּמָּלֵא שִׁבְעַת יָמִים ist wayyiqtol von מלא (Niphal, "erfüllt werden/vergehen") + שִׁבְעַת יָמִים ("sieben Tage").
אַחֲרֵי הַכּוֹת־יְהוָה אֶת־הַיְאֹר ist eine temporale Phrase: אַחֲרֵי ("nach") + הַכּוֹת־יְהוָה (Konstruktusverbindung: Hiphil-Infinitiv von נכה, "schlagen", + יְהוָה) + אֶת־הַיְאֹר.
שִׁבְעַת יָמִים zeigt eine vollständige Zeitperiode - sieben Tage als symbolische Vollzahl. מלא (Niphal) bedeutet hier "zu Ende gehen/vergehen".
הַכּוֹת יְהוָה bezeichnet JHWHs Schlag gegen den Nil als zusammenfassende Charakterisierung der ersten Plage.
Die siebentägige Dauer zeigt die Nachhaltigkeit der Plage und gibt Zeit für Reflexion und mögliche Umkehr.
Die LXX übersetzt וַיִּמָּלֵא mit ἐπληρώθησαν ("wurden erfüllt"), שִׁבְעַת יָמִים mit ἑπτὰ ἡμέραι ("sieben Tage") und הַכּוֹת־יְהוָה mit τὸ πατάξαι κύριον ("das Schlagen des Herrn").
Satzstruktur: Temporale Abschlussnotiz mit Dauerdefinition und rückblickender Charakterisierung der göttlichen Aktion.
Sieben volle Tage vergehen nach JHWHs Schlag gegen den Nil - Zeit für Besinnung und mögliche Umkehr.
Exodus 7,26
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה בֹּ֖א אֶל־פַּרְעֹ֑ה וְאָמַרְתָּ֣ אֵלָ֗יו כֹּ֚ה אָמַ֣ר יְהוָ֔ה שַׁלַּ֥ח אֶת־עַמִּ֖י וְיַֽעַבְדֻֽנִי׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Komm zu Par’o und sage zu ihm: So spricht der Ewige: Lass mein Volk ziehen, damit sie mir dienen!

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist die standardmäßige Einleitung göttlicher Rede. בֹּא אֶל־פַּרְעֹה ist בֹּא (Qal-Imperativ von בוא) + אֶל־פַּרְעֹה.
וְאָמַרְתָּ אֵלָיו כֹּה אָמַר יְהוָה ist וְאָמַרְתָּ אֵלָיו (waw + Qal Perfekt von אמר + אֵלָיו) + prophetische Botenformel כֹּה אָמַר יְהוָה.
שַׁלַּח אֶת־עַמִּי וְיַעַבְדֻנִי wiederholt die zentrale Forderung: שַׁלַּח אֶת־עַמִּי (Piel-Imperativ von שׁלח + אֶת־עַמִּי) + וְיַעַבְדֻנִי (waw + Qal-Jussiv von עבד mit Objektsuffix).
Nach der ersten Plage wird die ursprüngliche Forderung unverändert wiederholt. בֹּא אֶל zeigt erneute Konfrontation.
Die Botenformel כֹּה אָמַר יְהוָה verleiht der Forderung prophetische Autorität. עַמִּי betont Gottes Besitzanspruch.
וְיַעַבְדֻנִי (Jussiv) zeigt den Zweck der Freilassung: Gottesdienst statt Par’odienst.
Die LXX übersetzt בֹּא mit εἴσελθε ("gehe hinein"), כֹּה אָמַר mit τάδε λέγει ("so spricht") und וְיַעַבְדֻנִי mit λατρευσάτωσάν μοι ("sie sollen mir dienen").
Satzstruktur: Erneute Sendung mit prophetischer Botenformel und unveränderter Zentralforderung.
Nach der ersten Plage sendet JHWH Mose erneut zu Par’o mit derselben Grundforderung: Lass mein Volk zum Gottesdienst ziehen!
Exodus 7,27
Hebräisch: וְאִם־מָאֵ֥ן אַתָּ֖ה לְשַׁלֵּ֑חַ הִנֵּ֣ה אָנֹכִ֗י נֹגֵ֛ף אֶת־כָּל־גְּבוּלְךָ֖ בַּֽצְפַרְדְּעִֽים׃
Deutsch: Und wenn du dich weigerst, es ziehen zu lassen, siehe, so werde ich dein ganzes Gebiet mit Fröschen schlagen.

Kommentar: וְאִם־מָאֵן אַתָּה לְשַׁלֵּחַ ist eine konditionale Einleitung: וְאִם־מָאֵן (waw + konditionales אִם + Piel-Partizip von מאן, "sich weigern") + אַתָּה (betontes Personalpronomen) + לְשַׁלֵּחַ (Piel-Infinitiv von שׁלח).
הִנֵּה אָנֹכִי נֹגֵף אֶת־כָּל־גְּבוּלְךָ בַּֽצְפַרְדְּעִים ist הִנֵּה אָנֹכִי (emphatisches "siehe, ich") + נֹגֵף (Qal-Partizip von נגף, "schlagen/plagen") + אֶת־כָּל־גְּבוּלְךָ + בַּצְפַרְדְּעִים (instrumentale Präposition + "Frösche").
מאן לְשַׁלֵּחַ wiederholt Par’os charakteristische Weigerungshaltung. אַתָּה betont persönliche Verantwortung.
נגף bedeutet "schlagen/heimsuchen" und zeigt göttliches Gericht. כָּל־גְּבוּלְךָ zeigt die Totalität der Betroffenheit - das ganze Territorium Par’os.
צְפַרְדְּעִים (Plural von צְפַרְדֵּעַ, "Frosch") sind die Instrumente der zweiten Plage.
Die LXX lässt die Verse über die Froschplage am Ende von Kapitel 7 aus und beginnt diese erst in Kapitel 8, was eine andere Kapiteleinteilung zeigt.
Satzstruktur: Konditionale Warnung mit emphatischer Strafankündigung bei fortgesetzter Verweigerung.
Falls du dich weiterhin weigerst - siehe, ich werde dein ganzes Gebiet mit Fröschen heimsuchen.
Exodus 7,28
Hebräisch: וְשָׁרַ֣ץ הַיְאֹר֮ צְפַרְדְּעִים֒ וְעָלוּ֙ וּבָ֣אוּ בְּבֵיתֶ֔ךָ וּבַחֲדַ֥ר מִשְׁכָּבְךָ֖ וְעַל־מִטָּתֶ֑ךָ וּבְבֵ֤ית עֲבָדֶ֨יךָ֙ וּבְעַמֶּ֔ךָ וּבְתַנּוּרֶ֖יךָ וּבְמִשְׁאֲרוֹתֶֽיךָ׃
Deutsch: Und der Nil wird von Fröschen wimmeln, und sie werden heraufsteigen und in dein Haus kommen und in dein Schlafgemach und auf dein Bett und in die Häuser deiner Knechte und unter dein Volk und in deine Öfen und in deine Backtröge.

Kommentar: וְשָׁרַץ הַיְאֹר צְפַרְדְּעִים ist וְשָׁרַץ (waw + Qal Perfekt von שׁרץ, "wimmeln/schwärmen", dritte Person maskulin Singular) + הַיְאֹר (Subjekt) + צְפַרְדְּעִים (instrumentaler Akkusativ).
וְעָלוּ וּבָאוּ sind koordinierte wayyiqtol-ähnliche Formen: וְעָלוּ (waw + Qal Perfekt von עלה, "heraufsteigen", dritte Person Plural) + וּבָאוּ (waw + Qal Perfekt von בוא, "kommen").
בְּבֵיתֶךָ וּבַחֲדַר מִשְׁכָּבְךָ וְעַל־מִטָּתֶךָ ist eine dreifache Steigerung der Intimität: בְּבֵיתֶךָ ("in dein Haus") + וּבַחֲדַר מִשְׁכָּבְךָ ("in dein Schlafzimmer") + וְעַל־מִטָּתֶךָ ("auf dein Bett").
וּבְבֵית עֲבָדֶיךָ וּבְעַמֶּךָ וּבְתַנּוּרֶיךָ וּבְמִשְׁאֲרוֹתֶיךָ zeigt weitere Invasionsbereiche: וּבְבֵית עֲבָדֶיךָ ("in die Häuser deiner Diener") + וּבְעַמֶּךָ ("unter dein Volk") + וּבְתַנּוּרֶיךָ ("in deine Öfen") + וּבְמִשְׁאֲרוֹתֶיךָ ("in deine Backtröge").
שׁרץ bedeutet "wimmeln" und zeigt massive Vermehrung. Die Frösche kommen aus dem Nil und dringen überall ein.
Die Aufzählung steigert sich von allgemeinen Wohnbereichen zu intimsten Privaträumen bis zu Nahrungszubereitung.
חֲדַר מִשְׁכָּב ist das Schlafzimmer, מִטָּה das Bett als intimster Bereich. תַּנּוּר sind Backöfen, מִשְׁאֲרוֹת Backtröge.
Die LXX übersetzt וְשָׁרַץ mit ἐξερεύξεται ("wird hervorbringen"), צְפַרְדְּעִים mit βατράχους ("Frösche"), חֲדַר מִשְׁכָּב mit κοιτῶνα ("Schlafkammer") und מִשְׁאֲרוֹת mit φυράματα ("Teig").
Satzstruktur: Invasionsbeschreibung mit stufenweiser Steigerung von öffentlichen zu privaten zu intimsten Lebensbereichen.
Der Nil wimmelt von Fröschen, die überall eindringen: in Häuser, Schlafzimmer, aufs Bett, zu den Dienern, ins Volk, in Öfen und Backtröge.
Exodus 7,29
Hebräisch: וּבְכָ֥ה וּֽבְעַמְּךָ֖ וּבְכָל־עֲבָדֶ֑יךָ יַעֲל֖וּ הַֽצְפַרְדְּעִֽים׃
Deutsch: Und auf dich und auf dein Volk und auf alle deine Knechte werden die Frösche heraufsteigen.

Kommentar: וּבְכָה וּבְעַמְּךָ וּבְכָל־עֲבָדֶיךָ יַעֲלוּ הַצְפַרְדְּעִים ist eine dreifache präpositionale Phrase: וּבְכָה ("und auf dich") + וּבְעַמְּךָ ("und auf dein Volk") + וּבְכָל־עֲבָדֶיךָ ("und auf alle deine Knechte") + יַעֲלוּ (Qal-Imperfekt von עלה, "heraufsteigen", dritte Person Plural) + הַצְפַרְדְּעִים.
בְכָה (auf dich) stellt Par’o persönlich an den Anfang der Betroffenheit. עַמְּךָ und עֲבָדֶיךָ zeigen, dass alle gesellschaftlichen Schichten betroffen sind.
עלה עַל bedeutet "auf jemanden heraufsteigen" und zeigt körperlichen Kontakt mit den Fröschen.
כָל־עֲבָדֶיךָ betont die Totalität - selbst die höchsten Beamten sind nicht ausgenommen.
Der Vers bildet den dramatischen Höhepunkt der Froschplage-Ankündigung: Selbst auf die Körper der Menschen steigen die Frösche.
Die LXX übersetzt בְכָה mit ἐπὶ σὲ ("auf dich"), עַמְּךָ mit τὸν λαόν σου ("dein Volk"), עֲבָדֶיךָ mit τοὺς παῖδάς σου ("deine Diener") und יַעֲלוּ mit ἀναβήσονται ("sie werden heraufsteigen").
Satzstruktur: Klimaktischer Abschluss der Invasionsbeschreibung mit direktem körperlichem Kontakt bei allen Gesellschaftsschichten.
Und auf dich selbst, dein Volk und alle deine Diener werden die Frösche heraufsteigen - totale körperliche Invasion.
Exodus 8,1
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר יְהוָה֮ אֶל־מֹשֶׁה֒ אֱמֹ֣ר אֶֽל־אַהֲרֹ֗ן נְטֵ֤ה אֶת־יָדְךָ֙ בְּמַטֶּ֔ךָ עַל־הַ֨נְּהָרֹ֔ת עַל־הַיְאֹרִ֖ים וְעַל־הָאֲגַמִּ֑ים וְהַ֥עַל אֶת־הַֽצְפַרְדְּעִ֖ים עַל־אֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Sage zu Aaron: Strecke deine Hand mit deinem Stab aus über die Ströme, über die Kanäle und über die Teiche, und lass die Frösche über das Land Ägypten heraufsteigen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה אֱמֹר אֶֽל־אַהֲרֹן ist die doppelte Befehlskette: wayyiqtol von אמר + יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה + אֱמֹר אֶל־אַהֲרֹן (Qal-Imperativ von אמר).
נְטֵה אֶת־יָדְךָ בְּמַטֶּךָ עַל־הַנְּהָרֹת עַל־הַיְאֹרִים וְעַל־הָאֲגַמִּים ist נְטֵה אֶת־יָדְךָ (Qal-Imperativ von נטה, "ausstrecken") + בְּמַטֶּךָ (instrumentale Präposition) + dreifache Zielbereiche עַל־הַנְּהָרֹת עַל־הַיְאֹרִים וְעַל־הָאֲגַמִּים.
וְהַעַל אֶת־הַֽצְפַרְדְּעִים עַל־אֶרֶץ מִצְרָיִם ist וְהַעַל (waw + Hiphil-Imperativ von עלה, "heraufsteigen lassen") + אֶת־הַצְפַרְדְּעִים + עַל־אֶרֶץ מִצְרָיִם.
נטה יָד בְּמַטֶּה zeigt die Geste der Machtausübung mit dem Wunderstab. נְהָרוֹת, יְאֹרִים und אֲגַמִּים bezeichnen verschiedene Gewässertypen: Ströme, Kanäle und Teiche.
העלה im Hiphil bedeutet "heraufkommen lassen" - Aaron soll die Frösche aus den Gewässern heraufbeschwören.
Die LXX beginnt das Kapitel mit der Ankündigung der Froschplage (entspricht MT 7,26-29), die im MT am Ende von Kapitel 7 steht, was eine unterschiedliche Kapiteleinteilung zeigt.
Satzstruktur: Doppelte Befehlsübermittlung mit instrumenteller Gestikulation über verschiedene Gewässer und imperativischer Froschbeschwörung.
JHWH befiehlt Mose, Aaron anzuweisen: Strecke deinen Stab über alle Gewässer aus und lass die Frösche über Ägypten heraufkommen.
Exodus 8,2
Hebräisch: וַיֵּ֤ט אַהֲרֹן֙ אֶת־יָד֔וֹ עַ֖ל מֵימֵ֣י מִצְרָ֑יִם וַתַּ֨עַל֙ הַצְּפַרְדֵּ֔עַ וַתְּכַ֖ס אֶת־אֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Da streckte Aaron seine Hand aus über die Wasser Ägyptens, und die Frösche stiegen herauf und bedeckten das Land Ägypten.

Kommentar: וַיֵּט אַהֲרֹן אֶת־יָדוֹ עַל מֵימֵי מִצְרָיִם ist wayyiqtol von נטה ("ausstrecken") + אַהֲרֹן + אֶת־יָדוֹ + עַל מֵימֵי מִצְרָיִם ("über die Wasser Ägyptens").
וַתַּעַל הַצְּפַרְדֵּעַ וַתְּכַס אֶת־אֶרֶץ מִצְרָיִם sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַתַּעַל הַצְּפַרְדֵּעַ (von עלה, "heraufsteigen", dritte Person femininum Singular kollektiv) + וַתְּכַס אֶת־אֶרֶץ מִצְרָיִם (von כסה, "bedecken").
מֵימֵי מִצְרָיִם fasst alle ägyptischen Gewässer zusammen. צְפַרְדֵּעַ ist hier kollektiv feminin Singular, aber bezeichnet die Masse aller Frösche.
כסה zeigt die totale Überdeckung des Landes - eine katastrophale Invasion. Die Ausführung folgt exakt der göttlichen Anweisung.
Die LXX übersetzt וַיֵּט mit ἐξέτεινεν ("er streckte aus"), וַתַּעַל mit ἀνέβη ("stieg herauf") und וַתְּכַס mit ἐκάλυψεν ("bedeckte"). Die LXX verwendet "τοῖς βατράχοις" (mit Fröschen) statt "בַּֽצְפַרְדְּעִֽים" (mit Fröschen), wobei beide dasselbe bedeuten, aber die LXX das üblichere griechische Wort für Frösche verwendet.
Satzstruktur: Gehorsame Ausführung mit wayyiqtol-Sequenz von Geste, Froschaufstieg und totaler Landbedeckung.
Aaron streckt gehorsam seine Hand über Ägyptens Gewässer aus, und die Frösche steigen herauf und bedecken ganz Ägypten.
Exodus 8,3
Hebräisch: וַיַּֽעֲשׂוּ־כֵ֥ן הַֽחֲרְטֻמִּ֖ים בְּלָטֵיהֶ֑ם וַיַּעֲל֥וּ אֶת־הַֽצְפַרְדְּעִ֖ים עַל־אֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und die Wahrsagepriester taten ebenso mit ihren Zauberkünsten und ließen die Frösche über das Land Ägypten heraufkommen.

Kommentar: וַיַּֽעֲשׂוּ־כֵן הַֽחֲרְטֻמִּים בְּלָטֵיהֶם ist wayyiqtol von עשׂה (dritte Person Plural) + כֵן ("ebenso") + הַחֲרְטֻמִּים (Subjekt) + בְּלָטֵיהֶם (instrumentale präpositionale Phrase).
וַיַּעֲלוּ אֶת־הַֽצְפַרְדְּעִים עַל־אֶרֶץ מִצְרָיִם ist wayyiqtol von עלה (Hiphil, "heraufkommen lassen", dritte Person Plural) + אֶת־הַצְפַרְדְּעִים + עַל־אֶרֶץ מִצְרָיִם.
עשׂה כֵן zeigt scheinbar erfolgreiche Nachahmung. חַרְטֻמִּים sind die königlichen Wahrsagepriester wie in 7,11.
Die Magier können das Froschwunder anscheinend duplizieren, was die Situation noch verschlimmert - mehr Frösche statt weniger.
לָטִים (von לַהַט) sind die magischen Künste oder Geheimwissenschaften der ägyptischen Priester.
Die LXX übersetzt חֲרְטֻמִּים mit οἱ ἐπαοιδοὶ ("die Beschwörer"), בְּלָטֵיהֶם mit ταῖς φαρμακείαις αὐτῶν ("mit ihren Zauberkünsten") und וַיַּעֲלוּ mit ἀνήγαγον ("sie führten herauf").
Satzstruktur: Nachahmende Reaktion der Magier mit scheinbar erfolgreichem Resultat.
Auch die ägyptischen Magier vollbringen scheinbar dasselbe mit ihren Zauberkünsten und verschlimmern die Froschinvasion.
Exodus 8,4
Hebräisch: וַיִּקְרָ֨א פַרְעֹ֜ה לְמֹשֶׁ֣ה וּֽלְאַהֲרֹ֗ן וַיֹּ֨אמֶר֙ הַעְתִּ֣ירוּ אֶל־יְהוָ֔ה וְיָסֵר֙ הַֽצְפַרְדְּעִ֔ים מִמֶּ֖נִּי וּמֵֽעַמִּ֑י וַאֲשַׁלְּחָה֙ אֶת־הָעָ֔ם וְיִזְבְּח֖וּ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und Par’o rief Mose und Aaron und sagte: Betet zum Ewigen, dass er die Frösche von mir und von meinem Volk wegnehme, so will ich das Volk ziehen lassen, dass sie dem Ewigen opfern.

Kommentar: וַיִּקְרָא פַרְעֹה לְמֹשֶׁה וּֽלְאַהֲרֹן ist wayyiqtol von קרא ("rufen") + פַרְעֹה + koordinierte Dativobjekte לְמֹשֶׁה וּלְאַהֲרֹן.
וַיֹּאמֶר הַעְתִּירוּ אֶל־יְהוָה וְיָסֵר הַֽצְפַרְדְּעִים מִמֶּנִּי וּמֵֽעַמִּי ist וַיֹּאמֶר + הַעְתִּירוּ אֶל־יְהוָה (Hiphil-Imperativ von עתר, "bitten/beten", Plural) + וְיָסֵר (waw + Hiphil-Jussiv von סור, "entfernen", dritte Person maskulin Singular) + koordinierte Objekte מִמֶּנִּי וּמֵעַמִּי.
וַאֲשַׁלְּחָה אֶת־הָעָם וְיִזְבְּחוּ לַיהוָה ist וַאֲשַׁלְּחָה (waw + Piel Perfekt von שׁלח, erste Person Singular) + אֶת־הָעָם + וְיִזְבְּחוּ לַיהוָה (waw + Qal-Jussiv von זבח, "opfern", dritte Person Plural).
עתר אֶל bedeutet "zu jemandem beten/flehen". Dies ist Par’os erste Bitte um Intervention - er erkennt implizit JHWHs Macht an.
מִמֶּנִּי וּמֵעַמִּי zeigt persönliche Betroffenheit - Par’o ist persönlich von der Plage geplagt.
אֲשַׁלְּחָה (Kohortativ oder perfektisches וְ) ist Par’os erstes Zugeständnis bezüglich der Freilassung.
Die LXX übersetzt וַיִּקְרָא mit ἐκάλεσεν ("er rief"), הַעְתִּירוּ mit εὔξασθε ("betet"), וְיָסֵר mit περιελέτω ("er nehme weg") und וַאֲשַׁלְּחָה mit ἐξαποστελῶ ("ich werde senden").
Satzstruktur: Par’os erste Kapitulation mit Gebetsbitte und bedingter Freilassungszusage.
Erstmals ruft Par’o nach Mose und Aaron: Betet zu JHWH um Froschentfernung, dann lasse ich das Volk zum Opfern ziehen.
Exodus 8,5
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֣ה לְפַרְעֹה֮ הִתְפָּאֵ֣ר עָלַי֒ לְמָתַ֣י׀ אַעְתִּ֣יר לְךָ֗ וְלַעֲבָדֶ֨יךָ֙ וּֽלְעַמְּךָ֔ לְהַכְרִית֙ הַֽצֲפַרְדְּעִ֔ים מִמְּךָ֖ וּמִבָּתֶּ֑יךָ רַ֥ק בַּיְאֹ֖ר תִּשָּׁאַֽרְנָה׃
Deutsch: Und Mose sagte zu Par’o: Bestimme über mich, auf wann ich für dich und für deine Knechte und für dein Volk beten soll, die Frösche von dir und aus deinen Häusern auszurotten; nur im Nil sollen sie übrig bleiben.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה לְפַרְעֹה הִתְפָּאֵר עָלַי לְמָתַי ist וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה לְפַרְעֹה + הִתְפָּאֵר עָלַי (Hithpael-Imperativ von פאר, "sich rühmen/bestimmen über") + לְמָתַי ("wann?").
אַעְתִּיר לְךָ וְלַעֲבָדֶיךָ וּֽלְעַמְּךָ לְהַכְרִית הַֽצֲפַרְדְּעִים מִמְּךָ וּמִבָּתֶּיךָ ist אַעְתִּיר (Hiphil-Imperfekt von עתר, "beten", erste Person Singular) + dreifache Benefiziare לְךָ וְלַעֲבָדֶיךָ וּלְעַמְּךָ + לְהַכְרִית (Hiphil-Infinitiv von כרת, "ausrotten") + הַצְפַרְדְּעִים + מִמְּךָ וּמִבָּתֶּיךָ.
רַק בַּיְאֹר תִּשָּׁאַֽרְנָה ist רַק ("nur") + בַּיְאֹר + תִּשָּׁאַֽרְנָה (Niphal-Imperfekt von שׁאר, "übrig bleiben", dritte Person femininum Plural).
התפאר עַל bedeutet hier "bestimme über mich/verfüge über mich" - Mose gibt Par’o die Wahl des Zeitpunkts.
עתר לְ bedeutet "für jemanden beten". Die dreifache Aufzählung zeigt umfassende Fürsprache.
כרת im Hiphil bedeutet "ausrotten/vernichten". רַק בַּיְאֹר zeigt, dass die Frösche in ihren natürlichen Lebensraum zurückkehren.
Die LXX übersetzt הִתְפָּאֵר mit τάξαι ("bestimme"), אַעְתִּיר mit εὔξωμαι ("ich werde beten"), לְהַכְרִית mit ἀφανίσαι ("vernichten") und תִּשָּׁאַֽרְנָה mit ὑπολειφθήσονται ("werden übrig bleiben").
Satzstruktur: Moses höfliche Antwort mit Zeitpunktwahl-Übertragung und umfassender Gebetszusage mit natürlicher Ausnahme.
Mose antwortet höflich: Bestimme du, wann ich für dich, deine Diener und dein Volk beten soll zur Froschausrottung - nur im Nil sollen sie bleiben.
Exodus 8,6
Hebräisch: וַיֹּ֖אמֶר לְמָחָ֑ר וַיֹּ֨אמֶר֙ כִּדְבָ֣רְךָ֔ לְמַ֣עַן תֵּדַ֔ע כִּי־אֵ֖ין כַּיהוָ֥ה אֱלֹהֵֽינוּ׃
Deutsch: Und er sagte: Für morgen. Da sagte er: Nach deinem Wort, damit du erkennst, dass niemand ist wie der Ewige, unser Gott.

Kommentar: וַיֹּאמֶר לְמָחָר ist wayyiqtol von אמר + לְמָחָר ("morgen/für morgen").
וַיֹּאמֶר כִּדְבָרְךָ לְמַעַן תֵּדַע כִּי־אֵין כַּיהוָה אֱלֹהֵינוּ ist וַיֹּאמֶר + כִּדְבָרְךָ ("nach deinem Wort") + לְמַעַן תֵּדַע (Zweckklausel "damit du erkennst") + כִּי־אֵין כַּיהוָה אֱלֹהֵינוּ (Erkenntnisinhalt).
לְמָחָר zeigt Par’os Wahl - er schiebt den Zeitpunkt hinaus, möglicherweise um zu testen oder aus Ungläubigkeit.
כִּדְבָרְךָ zeigt Moses Bereitschaft, Par’os Zeitwahl zu respektieren. לְמַעַן תֵּדַע ist eine wichtige theologische Zweckangabe.
אֵין כַּיהוָה אֱלֹהֵינוּ ist eine Unvergleichlichkeitsaussage - durch die punktgenaue Erfüllung soll Par’o JHWHs Einzigartigkeit erkennen.
Die LXX übersetzt לְמָחָר mit εἰς αὔριον ("für morgen"), כִּדְבָרְךָ mit κατὰ τὸ ῥῆμά σου ("nach deinem Wort") und אֵין כַּיהוָה mit οὐκ ἔστιν ἄλλος πλὴν κυρίου ("es gibt keinen anderen außer dem Herrn").
Satzstruktur: Par’os Zeitbestimmung mit Moses Zustimmung und theologischer Erkenntniszweck-Erklärung.
Par’o wählt "morgen". Mose stimmt zu "nach deinem Wort" - damit du erkennst, dass niemand ist wie JHWH, unser Gott.
Exodus 8,7
Hebräisch: וְסָר֣וּ הַֽצְפַרְדְּעִ֗ים מִמְּךָ֙ וּמִבָּ֣תֶּ֔יךָ וּמֵעֲבָדֶ֖יךָ וּמֵעַמֶּ֑ךָ רַ֥ק בַּיְאֹ֖ר תִּשָּׁאַֽרְנָה׃
Deutsch: Und die Frösche werden von dir und aus deinen Häusern und von deinen Knechten und von deinem Volk weichen; nur im Nil sollen sie übrig bleiben.

Kommentar: וְסָרוּ הַֽצְפַרְדְּעִים מִמְּךָ וּמִבָּתֶיךָ וּמֵעֲבָדֶיךָ וּמֵעַמֶּךָ ist וְסָרוּ (waw + Qal Perfekt von סור, "weichen/sich entfernen", dritte Person Plural) + הַצְפַרְדְּעִים + vierfache präpositionale Herkunftsangaben.
רַק בַּיְאֹר תִּשָּׁאַֽרְנָה wiederholt die Ausnahme aus V.5.
סור מִן bedeutet "weggehen von/sich entfernen von". Die vierfache Aufzählung (מִמְּךָ וּמִבָּתֶיךָ וּמֵעֲבָדֶיךָ וּמֵעַמֶּךָ) zeigt umfassende Befreiung.
Mose wiederholt seine Zusage in prophetischer Gewissheit - die Frösche werden exakt wie versprochen verschwinden.
Die LXX übersetzt וְסָרוּ mit ἀφαιρεθήσονται ("werden weggenommen"), מִמְּךָ mit ἀπὸ σοῦ ("von dir") und תִּשָּׁאַֽרְנָה mit ὑπολειφθήσονται ("werden übrig bleiben").
Satzstruktur: Moses prophetische Wiederholung der umfassenden Froschentfernung mit natürlicher Ausnahme.
Die Frösche werden von dir, deinen Häusern, Dienern und deinem Volk verschwinden - nur im Nil bleiben sie.
Exodus 8,8
Hebräisch: וַיֵּצֵ֥א מֹשֶׁ֛ה וְאַהֲרֹ֖ן מֵעִ֣ם פַּרְעֹ֑ה וַיִּצְעַ֤ק מֹשֶׁה֙ אֶל־יְהוָ֔ה עַל־דְּבַ֥ר הַֽצְפַרְדְּעִ֖ים אֲשֶׁר־שָׂ֥ם לְפַרְעֹֽה׃
Deutsch: Und Mose und Aaron gingen von Par’o weg; und Mose schrie zu dem Ewigen wegen der Frösche, die er Par’o auferlegt hatte.

Kommentar: וַיֵּצֵא מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן מֵעִם פַּרְעֹה ist wayyiqtol von יצא ("hinausgehen") + koordinierte Subjekte + מֵעִם פַּרְעֹה ("von Par’o weg").
וַיִּצְעַק מֹשֶׁה אֶל־יְהוָה עַל־דְּבַר הַֽצְפַרְדְּעִים אֲשֶׁר־שָׂם לְפַרְעֹה ist wayyiqtol von צעק ("schreien/rufen") + מֹשֶׁה + אֶל־יְהוָה + עַל־דְּבַר ("wegen/betreffend") + הַצְפַרְדְּעִים + Relativsatz אֲשֶׁר־שָׂם לְפַרְעֹה.
צעק אֶל zeigt intensives, dringendes Gebet. עַל־דְּבַר bedeutet "bezüglich/wegen einer Sache".
אֲשֶׁר־שָׂם לְפַרְעֹה (Qal Perfekt von שׂים, "setzen/auferlegen") zeigt, dass JHWH die Frösche als Plage über Par’o verhängt hat.
Mose betet nicht nur, sondern "schreit" - zeigt die Intensität seiner Fürbitte für den heidnischen Herrscher.
Die LXX übersetzt וַיֵּצֵא mit ἐξῆλθεν ("ging hinaus"), וַיִּצְעַק mit ἐβόησεν ("schrie") und אֲשֶׁר־שָׂם mit ἃς ἐπέταξεν ("die er bestimmt hatte").
Satzstruktur: Rückzug von Par’o mit intensivem Fürbittgebet wegen der von JHWH verhängten Plage.
Mose und Aaron gehen weg, und Mose schreit intensiv zu JHWH wegen der Frösche, die er Par’o auferlegt hatte.
Exodus 8,9
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ יְהוָ֖ה כִּדְבַ֣ר מֹשֶׁ֑ה וַיָּמֻ֨תוּ֙ הַֽצְפַרְדְּעִ֔ים מִן־הַבָּתִּ֥ים מִן־הַחֲצֵרֹ֖ת וּמִן־הַשָּׂדֹֽת׃
Deutsch: Und der Ewige tat nach dem Wort Moses, und die Frösche starben weg aus den Häusern, aus den Höfen und von den Feldern.

Kommentar: וַיַּעַשׂ יְהוָה כִּדְבַר מֹשֶׁה ist wayyiqtol von עשׂה + יְהוָה + כִּדְבַר מֹשֶׁה ("nach Moses Wort").
וַיָּמֻתוּ הַֽצְפַרְדְּעִים מִן־הַבָּתִּים מִן־הַחֲצֵרֹת וּמִן־הַשָּׂדֹת ist wayyiqtol von מות ("sterben", dritte Person Plural) + הַצְפַרְדְּעִים + dreifache Herkunftsangaben מִן־הַבָּתִּים מִן־הַחֲצֵרֹת וּמִן־הַשָּׂדֹת.
עשׂה כִּדְבַר zeigt exakte Erfüllung von Moses Gebet. מות zeigt, dass die Frösche nicht einfach verschwinden, sondern sterben.
בָּתִּים, חֲצֵרוֹת und שָׂדוֹת bezeichnen verschiedene Lebensbereiche: Häuser (Innenräume), Höfe (Außenbereiche) und Felder (Agrarland).
Die dreifache מִן-Präposition betont die vollständige Entfernung aus allen Lebensbereichen.
Die LXX übersetzt וַיַּעַשׂ mit ἐποίησεν ("er tat"), כִּדְבַר mit κατὰ τὸ ῥῆμα ("nach dem Wort"), וַיָּמֻתוּ mit ἐτελεύτησαν ("starben") und die Ortsangaben entsprechend.
Satzstruktur: Göttliche Gebetserfüllung mit totalem Froschsterben in allen Lebensbereichen.
JHWH erfüllt Moses Gebet exakt: Die Frösche sterben in Häusern, Höfen und auf Feldern - totale Befreiung wie versprochen.
Exodus 8,10
Hebräisch: וַיִּצְבְּר֥וּ אֹתָ֖ם חֳמָרִ֣ם חֳמָרִ֑ם וַתִּבְאַ֖שׁ הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Und sie sammelten sie zu Haufen, und das Land stank.

Kommentar: וַיִּצְבְּרוּ אֹתָם חֳמָרִם חֳמָרִים ist wayyiqtol von צבר ("aufhäufen/sammeln", dritte Person Plural) + אֹתָם + חֳמָרִים חֳמָרִים (reduplizierte Form "Haufen über Haufen").
וַתִּבְאַשׁ הָאָרֶץ ist wayyiqtol von באשׁ ("stinken", dritte Person femininum Singular) + הָאָרֶץ.
Das Subjekt von וַיִּצְבְּרוּ sind die Ägypter - sie müssen die toten Frösche beseitigen. חֳמָרִים חֳמָרִים (redupliziert) zeigt die enormen Mengen.
באשׁ zeigt die üblen Gerüche der verwesenden Froschmassen. Das Land wird durch die Kadaver verseucht.
Die Befreiung von der Plage bringt neue Probleme mit sich - ein realistisches Detail der Erzählung.
Die LXX übersetzt וַיִּצְבְּרוּ mit συνήγαγον ("sie sammelten"), חֳמָרִים חֳמָרִים mit θιμωνιὰς θιμωνιάς ("Haufen über Haufen") und וַתִּבְאַשׁ mit ἐπώζεσεν ("stank").
Satzstruktur: Praktische Folgeprobleme der Plagenbewältigung mit reduplizierter Mengenangabe und Geruchsproblem.
Die Ägypter häufen die toten Frösche zu gewaltigen Haufen auf, und das ganze Land stinkt - neue Probleme nach der "Befreiung".
Exodus 8,11
Hebräisch: וַיַּ֣רְא פַּרְעֹ֗ה כִּ֤י הָֽיְתָה֙ הָֽרְוָחָ֔ה וְהַכְבֵּד֙ אֶת־לִבֹּ֔ו וְלֹ֥א שָׁמַ֖ע אֲלֵהֶ֑ם כַּאֲשֶׁ֖ר דִּבֶּ֥ר יְהוָֽה׃
Deutsch: Und als Par’o sah, dass Erleichterung eingetreten war, verstockte er sein Herz und hörte nicht auf sie, so wie der Ewige geredet hatte.

Kommentar: וַיַּרְא פַּרְעֹה כִּי הָֽיְתָה הָֽרְוָחָה ist wayyiqtol von ראה ("sehen") + פַּרְעֹה + כִּי-Satz mit הָיְתָה (Qal Perfekt von היה) + הָרְוָחָה ("Erleichterung/Atemraum").
וְהַכְבֵּד אֶת־לִבּוֹ וְלֹא שָׁמַע אֲלֵהֶם כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה ist וְהַכְבֵּד אֶת־לִבּוֹ (waw + Hiphil Perfekt von כבד, "schwer machen/verstocken") + וְלֹא שָׁמַע אֲלֵהֶם + Erfüllungsformel כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה.
רְוָחָה bedeutet "Erleichterung/Atemraum/Entspannung" - die Bedrängnis ist vorbei. הכבד לֵב zeigt, dass Par’o selbst sein Herz verstockt (nicht Gott wie in 7,3).
Sobald der Druck nachlässt, bricht Par’o sein Versprechen - ein klassisches Muster menschlicher Unbeständigkeit.
Die Erfüllungsformel bestätigt göttliche Vorhersage über Par’os Reaktion.
Die LXX übersetzt הָרְוָחָה mit ἀνάψυξις ("Erholung"), וְהַכְבֵּד mit ἐβάρυνεν ("machte schwer") und die Erfüllungsformel entsprechend.
Satzstruktur: Par’os opportunistische Reaktion auf Erleichterung mit selbstverschuldeter Herzenshärtung und göttlicher Erfüllungsbestätigung.
Als Par’o Erleichterung sieht, verstockt er selbst sein Herz und bricht sein Versprechen - wie JHWH vorhergesagt hatte.
Exodus 8,12
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר יְהוָה֮ אֶל־מֹשֶׁה֒ אֱמֹר֙ אֶֽל־אַהֲרֹ֔ן נְטֵ֣ה אֶֽת־מַטְּךָ֔ וְהַ֖ךְ אֶת־עֲפַ֣ר הָאָ֑רֶץ וְהָיָ֥ה לְכִנִּ֖ם בְּכָל־אֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Sage zu Aaron: Strecke deinen Stab aus und schlage den Staub der Erde, und er wird zu Stechmücken werden im ganzen Land Ägypten.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה אֱמֹר אֶֽל־אַהֲרֹן ist die vertraute doppelte Befehlskette.
נְטֵה אֶֽת־מַטְּךָ וְהַךְ אֶת־עֲפַר הָאָרֶץ ist נְטֵה אֶת־מַטְּךָ (Qal-Imperativ von נטה) + וְהַךְ (waw + Hiphil-Imperativ von נכה, "schlagen") + אֶת־עֲפַר הָאָרֶץ.
וְהָיָה לְכִנִּם בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרָיִם ist וְהָיָה (waw + Qal Perfekt von היה) + לְכִנִּם ("zu Stechmücken/Ungeziefer") + בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרָיִם.
Die dritte Plage zielt auf den עֲפַר הָאָרֶץ - den Staub/Erdboden selbst. נכה zeigt direkten Angriff auf die Erde.
כִּנִּים (Plural von כֵּן) sind kleine Ungeziefer, möglicherweise Stechmücken oder Läuse - winzige, aber lästige Plage.
בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרָיִם betont die totale geografische Ausbreitung.
Vers 12 (MT 8,8): Die LXX übersetzt "עַל־דְּבַ֥ר הַֽצְפַרְדְּעִ֖ים אֲשֶׁר־שָׂ֥ם לְפַרְעֹֽה" als "περὶ τοῦ ὁρισμοῦ τῶν βατράχων, ὡς ἐτάξατο Φαραώ" (bezüglich der Festsetzung der Frösche, wie Par’o bestimmt hatte).
Satzstruktur: Doppelte Befehlsübermittlung mit direktem Erdangriff und totalitärer Ungezieferverwandlung.
JHWH befiehlt durch Mose: Aaron soll mit dem Stab den Erdstaub schlagen, der zu Stechmücken wird in ganz Ägypten.
Exodus 8,13
Hebräisch: וַיַּֽעֲשׂוּ־כֵ֗ן וַיֵּט֩ אַהֲרֹ֨ן אֶת־יָד֤וֹ בְמַטֵּ֨הוּ֙ וַיַּךְ֙ אֶת־עֲפַ֣ר הָאָ֔רֶץ וַתְּהִי֙ הַכִּנָּ֔ם בָּאָדָ֖ם וּבַבְּהֵמָ֑ה כָּל־עֲפַ֥ר הָאָ֛רֶץ הָיָ֥ה כִנִּ֖ים בְּכָל־אֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und sie taten so, und Aaron streckte seine Hand mit seinem Stab aus und schlug den Staub der Erde, und die Stechmücken kamen über die Menschen und über das Vieh; aller Staub der Erde wurde zu Stechmücken im ganzen Land Ägypten.

Kommentar: וַיַּֽעֲשׂוּ־כֵן ist die Gehorsamsformel. וַיֵּט אַהֲרֹן אֶת־יָדוֹ בְמַטֵּהוּ וַיַּךְ אֶת־עֲפַר הָאָרֶץ ist eine dreifache wayyiqtol-Sequenz der Ausführung.
וַתְּהִי הַכִּנָּם בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה ist wayyiqtol von היה + הַכִּנָּם + בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה ("an Menschen und Vieh").
כָּל־עֲפַר הָאָ֛רֶץ הָיָ֥ה כִנִּ֖ים בְּכָל־אֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם betont die Totalität: כָּל־עֲפַר הָאָרֶץ + הָיָה כִנִּים + בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרָיִם.
בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה zeigt, dass sowohl Menschen als auch Tiere betroffen sind. כָּל־עֲפַר הָאָרֶץ betont die völlige Verwandlung.
Die Plage ist allgegenwärtig und unentrinnbar - selbst der Erdboden wird zu Ungeziefer.
Die LXX übersetzt וַתְּהִי mit ἐγένετο ("wurde"), בָּאָדָם mit ἐν ἀνθρώποις ("an Menschen"), בַבְּהֵמָה mit ἐν τετράποσιν ("an Vierfüßlern") und כִנִּים mit σκνῖπες ("Mücken").
Satzstruktur: Gehorsame Ausführung mit dreifacher Handlungssequenz und totaler Erdverwandlung zu Ungeziefer.
Sie gehorchen: Aaron streckt seinen Stab aus, schlägt den Erdstaub, und alle Erde wird zu Stechmücken an Menschen und Vieh.
Exodus 8,14
Hebräisch: וַיַּעֲשׂוּ־כֵ֨ן הַחַרְטֻמִּ֧ים בְּלָטֵיהֶ֛ם לְהוֹצִ֥יא אֶת־הַכִּנִּ֖ים וְלֹ֣א יָכֹ֑לוּ וַתְּהִי֙ הַכִּנָּ֔ם בָּאָדָ֖ם וּבַבְּהֵמָֽה׃
Deutsch: Und die Wahrsagepriester taten ebenso mit ihren Zauberkünsten, um die Stechmücken hervorzubringen; aber sie konnten es nicht. Und die Stechmücken kamen über die Menschen und über das Vieh.

Kommentar: וַיַּעֲשׂוּ־כֵן הַחַרְטֻמִּים בְּלָטֵיהֶם לְהוֹצִיא אֶת־הַכִּנִּים וְלֹא יָכֹלוּ ist וַיַּעֲשׂוּ־כֵן הַחַרְטֻמִּים בְּלָטֵיהֶם + לְהוֹצִיא אֶת־הַכִּנִּים (finale Infinitivkonstruktion "um die Stechmücken hervorzubringen") + וְלֹא יָכֹלוּ (waw + Negation + Qal Perfekt von יכל, "können").
וַתְּהִי הַכִּנָּם בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה wiederholt V.13b.
עשׂה כֵן zeigt den Versuch der Nachahmung. הוציא im Hiphil bedeutet "hervorbringen/produzieren".
לֹא יָכֹלוּ ist der Wendepunkt: Zum ersten Mal scheitern die ägyptischen Magier. Die Grenze ihrer Macht ist erreicht.
Die Wiederholung von V.13b betont, dass die Plage trotz des Scheiterns der Magier weiter besteht.
Die LXX übersetzt לְהוֹצִיא mit ἐξαγαγεῖν ("hervorzubringen"), וְלֹא יָכֹלוּ mit οὐκ ἠδύναντο ("sie konnten nicht") und וַתְּהִי mit ἐγένετο ("wurde").
Satzstruktur: Erstmaliges Scheitern der ägyptischen Magie mit finaler Zweckangabe und anhaltender Plagenwirkung.
Die Magier versuchen vergeblich mit ihren Zauberkünsten, die Stechmücken nachzuahmen - zum ersten Mal können sie nicht. Die Plage bleibt.
Exodus 8,15
Hebräisch: וַיֹּאמְר֤וּ הַֽחַרְטֻמִּים֙ אֶל־פַּרְעֹ֔ה אֶצְבַּ֥ע אֱלֹהִ֖ים הִ֑וא וַיֶּחֱזַ֤ק לֵב־פַּרְעֹה֙ וְלֹֽא־שָׁמַ֣ع אֲלֵהֶ֔ם כַּאֲשֶׁ֖ר דִּבֶּ֥ר יְהוָֽה׃
Deutsch: Da sagten die Wahrsagepriester zu Par’o: Das ist der Finger Gottes. Und das Herz Par’os verhärtete sich, und er hörte nicht auf sie, so wie der Ewige geredet hatte.

Kommentar: וַיֹּאמְרוּ הַֽחַרְטֻמִּים אֶל־פַּרְעֹה אֶצְבַּע אֱלֹהִים הִוא ist wayyiqtol von אמר (dritte Person Plural) + הַחַרְטֻמִּים + אֶל־פַּרְעֹה + אֶצְבַּע אֱלֹהִים הִוא (Nominalsatz).
וַיֶּחֱזַק לֵב־פַּרְעֹה וְלֹֽא־שָׁמַע אֲלֵהֶם כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה ist die bekannte Formel der Verstockung und Erfüllung.
אֶצְבַּע אֱלֹהִים ("Finger Gottes") ist ein wichtiges theologisches Geständnis - die ägyptischen Experten erkennen göttliche Macht an.
אֱלֹהִים (nicht יְהוָה) zeigt, dass sie göttliche Macht allgemein, aber nicht JHWHs spezifische Identität anerkennen.
Paradoxerweise verstockt sich Par’o gerade dann, wenn seine eigenen Experten göttliches Wirken bezeugen.
Die LXX übersetzt אֶצְבַּע אֱלֹהִים mit δάκτυλος θεοῦ ("Finger Gottes"), וַיֶּחֱזַק mit ἐσκληρύνθη ("wurde verhärtet") und die Erfüllungsformel entsprechend.
Satzstruktur: Theologisches Geständnis der gescheiterten Magier mit paradoxer Par’o-Verstockung und göttlicher Erfüllungsbestätigung.
Die eigenen Magier bekennen: "Das ist Gottes Finger!" Doch Par’o verstockt sich gerade deshalb und hört nicht - wie JHWH gesagt hatte.
Exodus 8,16
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה הַשְׁכֵּ֤ם בַּבֹּ֨קֶר֙ וְהִתְיַצֵּב֙ לִפְנֵ֣י פַרְעֹ֔ה הִנֵּ֖ה יוֹצֵ֣א הַמָּ֑יְמָה וְאָמַרְתָּ֣ אֵלָ֗יו כֹּ֚ה אָמַ֣ר יְהוָ֔ה שַׁלַּ֥ח עַמִּ֖י וְיַֽעַבְדֻֽנִי׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Mache dich früh am Morgen auf und tritt vor das Angesicht Par’os - siehe, er wird ans Wasser hinausgehend sein - und sage zu ihm: So spricht der Ewige: Lass mein Volk ziehen, damit sie mir dienen!

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה הַשְׁכֵּם בַּבֹּקֶר וְהִתְיַצֵּב לִפְנֵי פַרְעֹה ist וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה + הַשְׁכֵּם בַּבֹּקֶר (Hiphil-Imperativ von שׁכם, "früh aufstehen") + וְהִתְיַצֵּב לִפְנֵי פַרְעֹה (waw + Hithpael-Imperativ von יצב, "sich hinstellen/aufstellen").
הִנֵּה יוֹצֵא הַמָּיְמָה ist הִנֵּה + יוֹצֵא (Qal-Partizip von יצא) + הַמָּיְמָה ("zum Wasser hin").
וְאָמַרְתָּ אֵלָיו כֹּה אָמַר יְהוָה שַׁלַּח עַמִּי וְיַעַבְדֻנִי wiederholt die Standardforderung mit prophetischer Botenformel.
השׁכם בַּבֹּקֶר bedeutet "früh am Morgen aufstehen" - eine strategische Zeitwahl. התיצב לִפְנֵי bedeutet "sich vor jemanden hinstellen/konfrontieren".
יוֹצֵא הַמָּיְמָה zeigt Par’os regelmäßige Gewohnheit (vgl. 7,15), möglicherweise religiöse Nil Riten.
Vers 16 (MT 8,12): Die LXX übersetzt "כִנִּ֖ים" (Läuse/Stechmücken) als "σκνῖφες" (Mücken), was eine spezifische Identifizierung des Ungeziefers darstellt.
Satzstruktur: Strategische Anweisung zur Frühkonfrontation mit prophetischer Botenformel und zentraler Forderung.
JHWH befiehlt: Stehe früh auf, konfrontiere Par’o am Wasser mit der prophetischen Botschaft: Lass mein Volk zum Gottesdienst ziehen!
Exodus 8,17
Hebräisch: כִּ֣י אִם־אֵינְךָ֮ מְשַׁלֵּ֣חַ אֶת־עַמִּי֒ הִנְנִי֩ מַשְׁלִ֨יחַ בְּךָ֜ וּבַעֲבָדֶ֧יךָ וּֽבְעַמְּךָ֛ וּבְבָתֶּ֖יךָ אֶת־הֶעָרֹ֑ב וּמָ֨לְא֜וּ בָּתֵּ֤י מִצְרַ֨יִם֙ אֶת־הֶ֣עָרֹ֔ב וְגַ֥ם הָאֲדָמָ֖ה אֲשֶׁר־הֵ֥ם עָלֶֽיהָ׃
Deutsch: Denn wenn du mein Volk nicht ziehen lässt, siehe, so werde ich die Hundsfliegen senden über dich und über deine Knechte und über dein Volk und in deine Häuser; und die Häuser Ägyptens werden voll sein von Hundsfliegen und auch der Erdboden, auf dem sie sind.

Kommentar: כִּי אִם־אֵינְךָ מְשַׁלֵּחַ אֶת־עַמִּי ist eine konditionale Einleitung: כִּי אִם ("denn wenn") + אֵינְךָ (Negation mit Pronominalsuffix "du nicht") + מְשַׁלֵּחַ (Piel-Partizip von שׁלח) + אֶת־עַמִּי.
הִנְנִי מַשְׁלִיחַ בְּךָ וּבַעֲבָדֶיךָ וּֽבְעַמְּךָ וּבְבָתֶיךָ אֶת־הֶעָרֹב ist הִנְנִי ("siehe, ich") + מַשְׁלִיחַ (Hiphil-Partizip von שׁלח, "senden") + vierfache Zielangaben + אֶת־הֶעָרֹב.
וּמָלְאוּ בָּתֵּי מִצְרַיִם אֶת־הֶעָרֹב וְגַם הָאֲדָמָה אֲשֶׁר־הֵם עָלֶיהָ ist וּמָלְאוּ (waw + Qal Perfekt von מלא, "voll werden", dritte Person Plural) + בָּתֵּי מִצְרַיִם + אֶת־הֶעָרֹב + וְגַם הָאֲדָמָה אֲשֶׁר־הֵם עָלֶיהָ.
אֵינְךָ מְשַׁלֵּחַ zeigt fortgesetzte Verweigerung. הִנְנִי מַשְׁלִיחַ ist göttliche Gegendrohung.
עָרֹב (kollektiv) bezeichnet "Ungeziefer/Schwärme", oft als "Hundsfliegen" verstanden - lästige, aggressive Insektenschwärme.
Die vierfache Zielangabe (בְּךָ וּבַעֲבָדֶיךָ וּבְעַמְּךָ וּבְבָתֶיךָ) zeigt totale Durchdringung aller Gesellschaftsebenen und Lebensbereiche.
Die LXX übersetzt אֵינְךָ mit οὐ βούλει ("du willst nicht"), הֶעָרֹב mit κυνόμυιαν ("Hundsfliegen"), וּמָלְאוּ mit πλησθήσονται ("werden voll werden") und הָאֲדָמָה mit ἡ γῆ ("die Erde").
Satzstruktur: Konditionale Warnung mit vierfacher Invasionsdrohung und totaler Durchdringung aller Lebensbereiche.
Falls du dich weigerst - siehe, ich sende Hundsfliegen-Schwärme über dich, deine Diener, dein Volk und in deine Häuser, bis alles davon voll ist.
Exodus 8,18
Hebräisch: וְהִפְלֵיתִי֩ בַיּ֨וֹם הַה֜וּא אֶת־אֶ֣רֶץ גֹּ֗שֶׁן אֲשֶׁ֤ר עַמִּי֙ עֹמֵ֣ד עָלֶ֔יהָ לְבִלְתִּ֥י הֱיֽוֹת־שָׁ֖ם עָרֹ֑ב לְמַ֣עַן תֵּדַ֔ע כִּ֛י אֲנִ֥י יְהוָ֖ה בְּקֶ֥רֶב הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Und ich werde an jenem Tag das Land Goschen aussondern, in dem mein Volk wohnt, dass dort keine Hundsfliegen seien, damit du erkennst, dass ich, der Ewige, in der Mitte des Landes bin.

Kommentar: וְהִפְלֵיתִי בַיּוֹם הַהוּא אֶת־אֶרֶץ גֹּשֶׁן ist וְהִפְלֵיתִי (waw + Hiphil Perfekt von פלה, "aussondern/unterscheiden", erste Person Singular) + בַיּוֹם הַהוּא ("an jenem Tag") + אֶת־אֶרֶץ גֹּשֶׁן.
אֲשֶׁר עַמִּי עֹמֵד עָלֶיהָ ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + עַמִּי + עֹמֵד עָלֶיהָ (Qal-Partizip von עמד, "stehen/wohnen").
לְבִלְתִּי הֱיוֹת־שָׁם עָרֹב ist לְבִלְתִּי (negative Zweckpartikel "damit nicht") + הֱיוֹת (Qal-Infinitiv von היה) + שָׁם עָרֹב.
לְמַעַן תֵּדַע כִּי אֲנִי יְהוָה בְּקֶרֶב הָאָרֶץ ist die Erkenntniszweckangabe: לְמַעַן תֵּדַע + כִּי אֲנִי יְהוָה + בְּקֶרֶב הָאָרֶץ ("in der Mitte des Landes").
פלה im Hiphil bedeutet "unterscheiden/absondern" - zum ersten Mal wird zwischen Israels und Ägyptens Gebiet unterschieden.
גֹּשֶׁן ist das Gebiet im östlichen Nildelta, wo die Israeliten leben. עמד עַל bedeutet "auf/in einem Land wohnen".
בְּקֶרֶב הָאָרֶץ betont JHWHs Präsenz mitten im ägyptischen Land - er ist nicht nur Israels Gott, sondern universaler Herrscher.
Die LXX übersetzt וְהִפְלֵיתִי mit παραδοξάσω ("ich werde wunderbar machen"), גֹּשֶׁן mit Γεσεμ ("Gesem"), לְבִלְתִּי mit τοῦ μὴ ("damit nicht") und בְּקֶרֶב הָאָרֶץ mit ἐν μέσῳ τῆς γῆς ("in der Mitte der Erde").
Satzstruktur: Göttliche Unterscheidungsankündigung mit Ortsbestimmung, negativer Zweckangabe und theologischer Erkenntnisbegründung.
An jenem Tag werde ich Goschen, wo mein Volk wohnt, aussondern - keine Hundsfliegen dort, damit du erkennst: Ich, JHWH, bin in der Mitte des Landes.
Exodus 8,19
Hebräisch: וְשַׂמְתִּ֣י פְדֻ֔ת בֵּ֥ין עַמִּ֖י וּבֵ֣ין עַמֶּ֑ךָ לְמָחָ֥ר יִהְיֶ֖ה הָאֹ֥ת הַזֶּֽה׃
Deutsch: Und ich werde eine Scheidung setzen zwischen meinem Volk und deinem Volk; morgen wird dieses Zeichen geschehen.

Kommentar: וְשַׂמְתִּי פְדֻת בֵּין עַמִּי וּבֵין עַמֶּךָ ist וְשַׂמְתִּי (waw + Qal Perfekt von שׂים, "setzen", erste Person Singular) + פְדֻת + בֵּין עַמִּי וּבֵין עַמֶּךָ (doppelte בֵּין-Konstruktion).
לְמָחָר יִהְיֶה הָאֹת הַזֶּה ist לְמָחָר ("morgen") + יִהְיֶה (Qal-Imperfekt von היה, dritte Person maskulin Singular) + הָאֹת הַזֶּה ("dieses Zeichen").
פְּדֻת (von פדה, "erlösen/loskaufen") bedeutet hier "Unterscheidung/Scheidung" - eine Trennung zwischen den beiden Völkern.
בֵּין...וּבֵין ist eine klassische Unterscheidungsformel. עַמִּי versus עַמֶּךָ betont den Gegensatz zwischen Gottes Volk und Par’os Volk.
לְמָחָר zeigt die unmittelbare zeitliche Nähe. הָאֹת הַזֶּה fasst die ganze vierte Plage als göttliches Zeichen zusammen.
Die LXX übersetzt פְדֻת mit διαστολήν ("Unterscheidung"), בֵּין...וּבֵין mit ἀνὰ μέσον...καὶ ἀνὰ μέσον ("zwischen...und zwischen") und הָאֹת mit τὸ σημεῖον ("das Zeichen").
Satzstruktur: Göttliche Unterscheidungsankündigung zwischen den beiden Völkern mit zeitlicher Präzisierung des Zeichens.
Ich setze Unterscheidung zwischen meinem und deinem Volk - morgen geschieht dieses Zeichen der Trennung.
Exodus 8,20
Hebräisch: וַיַּ֤עַשׂ יְהוָה֙ כֵּ֔ן וַיָּבֹא֙ עָרֹ֣ב כָּבֵ֔ד בֵּ֥יתָה פַרְעֹ֖ה וּבֵ֣ית עֲבָדָ֑יו וּבְכָל־אֶ֧רֶץ מִצְרַ֛יִם תִּשָּׁחֵ֥ת הָאָ֖רֶץ מִפְּנֵ֥י הֶעָרֹֽב׃
Deutsch: Und der Ewige tat so, und es kamen schwere Hundsfliegen in das Haus Par’os und in die Häuser seiner Knechte; und im ganzen Land Ägypten wurde das Land verdorben von den Hundsfliegen.

Kommentar: וַיַּעַשׂ יְהוָה כֵּן ist die Erfüllungsformel. וַיָּבֹא עָרֹב כָּבֵד ist wayyiqtol von בוא + עָרֹב + כָּבֵד (Adjektiv "schwer/massiv").
בֵּיתָה פַרְעֹה וּבֵית עֲבָדָיו ist בֵּיתָה פַרְעֹה (mit Richtungspartikel ־ה) + וּבֵית עֲבָדָיו.
וּבְכָל־אֶרֶץ מִצְרַיִם תִּשָּׁחֵת הָאָרֶץ מִפְּנֵי הֶעָרֹב ist וּבְכָל־אֶרֶץ מִצְרַיִם + תִּשָּׁחֵת הָאָרֶץ (Niphal Perfekt von שׁחת, "verderbt werden/zugrunde gehen") + מִפְּנֵי הֶעָרֹב ("wegen der Hundsfliegen").
עָרֹב כָּבֵד zeigt die Intensität der Plage - "schwere/massive Fliegenschwärme". בֵּיתָה (mit Richtungspartikel) zeigt Eindringen in Par’os Palast.
שׁחת im Niphal bedeutet "verderbt/zerstört werden" - die Hundsfliegen verursachen Verwüstung. מִפְּנֵי zeigt kausale Beziehung.
Die LXX übersetzt כָּבֵד mit πολύς ("viel/zahlreich"), בֵּיתָה mit εἰς οἶκον ("in das Haus"), תִּשָּׁחֵת mit διεφθάρη ("wurde verderbt") und מִפְּנֵי mit ὑπό ("wegen").
Satzstruktur: Göttliche Erfüllung mit massiver Invasion der höchsten Kreise und totaler Landverderbnis.
JHWH erfüllt seine Drohung: Schwere Fliegenschwärme kommen in Par’os Palast und Beamtenhäuser, ganz Ägypten wird von den Hundsfliegen verwüstet.
Exodus 8,21
Hebräisch: וַיִּקְרָ֣א פַרְעֹ֔ה אֶל־מֹשֶׁ֖ה וּֽלְאַהֲרֹ֑ן וַיֹּ֗אמֶר לְכ֛וּ זִבְח֥וּ לֵֽאלֹהֵיכֶ֖ם בָּאָֽרֶץ׃
Deutsch: Da rief Par’o Mose und Aaron und sagte: Geht hin und opfert eurem Gott im Land.

Kommentar: וַיִּקְרָא פַרְעֹה אֶל־מֹשֶׁה וּֽלְאַהֲרֹן ist wayyiqtol von קרא + פַרְעֹה + koordinierte Objekte.
וַיֹּאמֶר לְכוּ זִבְחוּ לֵֽאלֹהֵיכֶם בָּאָרֶץ ist וַיֹּאמֶר + לְכוּ (Qal-Imperativ von הלך, Plural) + זִבְחוּ לֵאלֹהֵיכֶם (Qal-Imperativ von זבח, Plural) + בָּאָרֶץ.
Dies ist Par’os erstes echtes Zugeständnis - er erlaubt Gottesdienst, aber mit einer entscheidenden Einschränkung: בָּאָרֶץ ("im Land").
לֵאלֹהֵיכֶם (nicht לַיהוָה) zeigt, dass Par’o noch nicht JHWHs spezifische Identität anerkennt, sondern nur allgemein von "eurem Gott" spricht.
Die Bedingung בָּאָרֶץ soll verhindern, dass Israel entkommt - ein diplomatisches Manöver.
Vers 21 (MT 8,17): Die LXX übersetzt "הֶעָרֹ֑ב" (Ungeziefer/wilde Tiere) als "κυνόμυιαν" (Hundsfliegen), was eine sehr spezifische Interpretation der vierten Plage ist.
Satzstruktur: Par’os erstes Zugeständnis mit strategischer Ortsbeschränkung.
Erstmals macht Par’o ein Zugeständnis: Ihr dürft eurem Gott opfern - aber im Land (nicht in der Wüste).
Exodus 8,22
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֗ה לֹ֤א נָכוֹן֙ לַעֲשׂ֣וֹת כֵּ֔ן כִּ֚י תּוֹעֲבַ֣ת מִצְרַ֔יִם נִזְבַּ֖ח לַיהוָ֣ה אֱלֹהֵ֑ינוּ הֵ֣ן נִזְבַּ֞ח אֶת־תּוֹעֲבַ֥ת מִצְרַ֛יִם לְעֵינֵיהֶ֖ם וְלֹ֥א יִסְקְלֻֽנוּ׃
Deutsch: Und Mose sagte: Es ist nicht recht, so zu tun; denn wir würden dem Ewigen, unserem Gott, opfern, was den Ägyptern ein Gräuel ist. Siehe, wenn wir opferten, was den Ägyptern ein Gräuel ist, vor ihren Augen, würden sie uns nicht steinigen?

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה לֹא נָכוֹן לַעֲשׂוֹת כֵּן ist וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה + לֹא נָכוֹן ("nicht richtig/angemessen") + לַעֲשׂוֹת כֵּן (Qal-Infinitiv von עשׂה + כֵּן).
כִּי תּוֹעֲבַת מִצְרַיִם נִזְבַּח לַיהוָה אֱלֹהֵינוּ ist כִּי + תּוֹעֲבַת מִצְרַיִם (Konstruktusverbindung "Gräuel Ägyptens") + נִזְבַּח (Qal-Imperfekt von זבח, erste Person Plural) + לַיהוָה אֱלֹהֵינוּ.
הֵן נִזְבַח אֶת־תּוֹעֲבַת מִצְרַיִם לְעֵינֵיהֶם וְלֹא יִסְקְלֻנוּ ist הֵן ("siehe/wenn") + נִזְבַח אֶת־תּוֹעֲבַת מִצְרַיִם לְעֵינֵיהֶם + וְלֹא יִסְקְלֻנוּ (waw + Negation + Qal-Imperfekt von סקל, "steinigen", dritte Person Plural mit Objektsuffix).
נָכוֹן bedeutet "richtig/angemessen". תּוֹעֲבַת מִצְרַיִם ("Ägyptens Gräuel") bezieht sich auf Tieropfer, die Ägyptern heilig sind (bes. Rinder, Schafe).
לְעֵינֵיהֶם ("vor ihren Augen") betont die öffentliche Sichtbarkeit. סקל ist Steinigung als Volksrache bei religiöser Empörung.
Moses Argument ist praktisch und religiös: Israelische Opfer würden ägyptische religiöse Sensibilitäten verletzen und zu Gewalt führen.
Vers 22 (MT 8,18): Die LXX nennt das Land "Γέσεμ" (Gosem) statt "גֹּ֗שֶׁן" (Goshen), eine leichte Namensvariation. Die Septuaginta fügt "ὁ κύριος πάσης τῆς γῆς" (der Herr der ganzen Erde) hinzu, was im MT nicht steht.
Satzstruktur: Moses ablehnende Antwort mit religiös-praktischer Begründung und rhetorischer Gefahrenfrage.
Mose lehnt ab: Es ist nicht recht so zu handeln, denn wir opfern, was Ägyptern Gräuel ist. Würden sie uns nicht vor ihren Augen steinigen?
Exodus 8,23
Hebräisch: דֶּ֚רֶךְ שְׁלֹ֣שֶׁת יָמִ֔ים נֵלֵ֖ךְ בַּמִּדְבָּ֑ר וְזָבַ֨חְנוּ֙ לַֽיהוָ֣ה אֱלֹהֵ֔ינוּ כַּאֲשֶׁ֖ר יֹאמַ֥ר אֵלֵֽינוּ׃
Deutsch: Drei Tagereisen weit wollen wir in die Wüste ziehen und dem Ewigen, unserem Gott, opfern, so wie er uns sagen wird.

Kommentar: דֶּרֶךְ שְׁלֹשֶׁת יָמִים נֵלֵךְ בַּמִּדְבָּר ist דֶּרֶךְ שְׁלֹשֶׁת יָמִים (Akkusativ der Entfernung "drei Tagereisen weit") + נֵלֵךְ (Qal-Imperfekt von הלך, erste Person Plural) + בַּמִּדְבָּר.
וְזָבַחְנוּ לַֽיהוָה אֱלֹהֵינוּ כַּאֲשֶׁר יֹאמַר אֵלֵינוּ ist וְזָבַחְנוּ (waw + Qal Perfekt von זבח, erste Person Plural) + לַיהוָה אֱלֹהֵינוּ + כַּאֲשֶׁר יֹאמַר אֵלֵינוּ ("wie er uns sagen wird").
דֶּרֶךְ שְׁלֹשֶׁת יָמִים wiederholt die ursprüngliche Forderung aus 3,18 und 5,3. במדבר ist der ursprünglich geforderte Ort.
כַּאֲשֶׁר יֹאמַר אֵלֵינוּ betont göttliche Anweisungen - nicht menschliche Entscheidung, sondern Gehorsam gegenüber JHWH.
Mose beharrt auf der ursprünglichen Forderung und weist Par’os Kompromiss zurück.
Die LXX übersetzt דֶּרֶךְ שְׁלֹשֶׁת יָמִים mit ὁδὸν τριῶν ἡμερῶν ("drei Tage Weg"), נֵלֵךְ mit πορευσόμεθα ("wir werden gehen") und כַּאֲשֶׁר יֹאמַר mit καθότι ἂν εἴπῃ ("wie er sagen wird").
Satzstruktur: Moses Beharren auf ursprünglicher Forderung mit göttlicher Anweisungsabhängigkeit.
Drei Tagereisen weit müssen wir in die Wüste ziehen und JHWH, unserem Gott, opfern, wie er uns befehlen wird.
Exodus 8,24
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר פַּרְעֹ֗ה אָנֹכִ֞י אֲשַׁלַּ֤ח אֶתְכֶם֙ וּזְבַחְתֶּ֞ם לַיהוָ֤ה אֱלֹֽהֵיכֶם֙ בַּמִּדְבָּ֔ר רַ֛ק הַרְחֵ֥ק לֹא־תַרְחִ֖יקוּ לָלֶ֑כֶת הַעְתִּ֖ירוּ בַּעֲדִֽי׃
Deutsch: Und Par’o sagte: Ich will euch ziehen lassen, dass ihr dem Ewigen, eurem Gott, in der Wüste opfert; nur entfernt euch nicht zu weit! Betet für mich!

Kommentar: וַיֹּאמֶר פַּרְעֹה אָנֹכִי אֲשַׁלַּח אֶתְכֶם ist וַיֹּאמֶר פַּרְעֹה + אָנֹכִי (betontes Personalpronomen) + אֲשַׁלַּח אֶתְכֶם (Piel-Imperfekt von שׁלח, erste Person Singular).
וּזְבַחְתֶּם לַיהוָה אֱלֹֽהֵיכֶם בַּמִּדְבָּר ist וּזְבַחְתֶּם (waw + Qal Perfekt von זבח, zweite Person Plural) + לַיהוָה אֱלֹהֵיכֶם בַּמִּדְבָּר.
רַק הַרְחֵק לֹא־תַרְחִיקוּ לָלֶכֶת ist רַק ("nur") + הַרְחֵק (Hiphil-Infinitiv absolut von רחק, "sich entfernen") + לֹא־תַרְחִיקוּ (Negation + Hiphil-Imperfekt von רחק, zweite Person Plural) + לָלֶכֶת (Qal-Infinitiv von הלך).
הַעְתִּירוּ בַּעֲדִי ist הַעְתִּירוּ (Hiphil-Imperativ von עתר, "beten", Plural) + בַּעֲדִי ("für mich").
אָנֹכִי אֲשַׁלַּח zeigt Par’os zweites größeres Zugeständnis. לַיהוָה אֱלֹהֵיכֶם zeigt erstmals Anerkennung des Gottesnamens JHWH.
הַרְחֵק לֹא־תַרְחִיקוּ ist eine figura etymologica mit Negation - "entfernt euch nicht zu sehr mit Entfernen". Par’o will Kontrolle behalten.
הַעְתִּירוּ בַּעֲדִי zeigt Par’os Anerkennung göttlicher Macht und seine Bitte um Fürsprache.
Die LXX übersetzt אָנֹכִי mit ἐγώ ("ich"), אֲשַׁלַּח mit ἀποστέλλω ("ich sende"), הַרְחֵק לֹא־תַרְחִיקוּ mit πόρρω μὴ ἀπέλθητε ("geht nicht weit weg") und הַעְתִּירוּ mit εὔξασθε ("betet").
Satzstruktur: Par’os zweites Zugeständnis mit Entfernungsbeschränkung und Fürbitte.
Par’o macht ein weiteres Zugeständnis: Ich lasse euch in die Wüste zu JHWH - aber geht nicht zu weit! Betet für mich!
Exodus 8,25
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֗ה הִנֵּ֨ה אָנֹכִ֜י יוֹצֵ֤א מֵֽעִמָּךְ֙ וְהַעְתַּרְתִּ֣י אֶל־יְהוָ֔ה וְסָ֣ר הֶעָרֹ֗ב מִפַּרְעֹ֛ה מֵעֲבָדָ֥יו וּמֵעַמֹּ֖ו מָחָ֑ר רַ֗ק אַל־יֹסֵ֤ף פַּרְעֹה֙ הָתֵ֔ל לְבִלְתִּי֙ שַׁלַּ֣ח אֶת־הָעָ֔ם לִזְבֹּ֖חַ לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Und Mose sagte: Siehe, ich gehe von dir hinaus und werde zu dem Ewigen beten, und die Hundsfliegen werden morgen vom Par’o, von seinen Knechten und von seinem Volk weichen; nur möge Par’o nicht wieder betrügerisch handeln, dass er das Volk nicht ziehen lässt, um dem Ewigen zu opfern.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה הִנֵּה אָנֹכִי יוֹצֵא מֵֽעִמָּךְ וְהַעְתַּרְתִּי אֶל־יְהוָה ist וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה + הִנֵּה אָנֹכִי + יוֹצֵא מֵעִמָּךְ (Qal-Partizip von יצא + מֵעִמָּךְ) + וְהַעְתַּרְתִּי אֶל־יְהוָה (waw + Hiphil Perfekt von עתר).
וְסָר הֶעָרֹב מִפַּרְעֹה מֵעֲבָדָיו וּמֵעַמּוֹ מָחָר ist וְסָר (waw + Qal Perfekt von סור) + הֶעָרֹב + dreifache מִן-Präpositionen + מָחָר.
רַק אַל־יֹסֵף פַּרְעֹה הָתֵל לְבִלְתִּי שַׁלַּח אֶת־הָעָם לִזְבֹּחַ לַֽיהוָה ist רַק + אַל־יֹסֵף (Negation + Hiphil-Jussiv von יסף, "hinzufügen/wiederholen") + פַּרְעֹה הָתֵל (Hiphil-Infinitiv von תלל, "täuschen/betrügen") + finale Negation לְבִלְתִּי שַׁלַּח אֶת־הָעָם לִזְבֹּחַ לַיהוָה.
יוֹצֵא מֵעִמָּךְ zeigt Moses Aufbruch vom Palast. עתר אֶל יְהוָה ist intensives Gebet/Flehen zu JHWH.
סור מִן bedeutet "weggehen von" - die Hundsfliegen werden alle drei Gesellschaftsebenen verlassen. מָחָר zeigt die prompte Erfüllung.
אַל־יֹסֵף...הָתֵל ist eine ernste Warnung: "möge Par’o nicht wieder täuschen/betrügen". תלל im Hiphil bedeutet "täuschen/betrügen/spotten".
לְבִלְתִּי שַׁלַּח ist eine finale Negation - "um nicht zu senden". Mose warnt vor erneutem Wortbruch.
Vers 29 (MT 8,25): Die LXX fügt "ἐξαπατῆσαι" (zu betrügen) hinzu für das hebräische "הָתֵ֔ל" (täuschen/spotten), was die Bedeutung verstärkt.
Satzstruktur: Moses Zusage mit Gebetsversprechen, zeitlicher Erfüllungsangabe und ernster Warnung vor erneutem Betrug.
Mose stimmt zu: Ich gehe weg, bete zu JHWH, morgen verschwinden die Hundsfliegen - aber Par’o soll nicht wieder betrügen und das Volk zurückhalten.
Exodus 8,26
Hebräisch: וַיֵּצֵ֥א מֹשֶׁ֖ה מֵעִ֣ם פַּרְעֹ֑ה וַיֶּעְתַּ֖ר אֶל־יְהוָֽה׃
Deutsch: Und Mose ging von Par’o hinaus und betete zu dem Ewigen.

Kommentar: וַיֵּצֵא מֹשֶׁה מֵעִם פַּרְעֹה וַיֶּעְתַּר אֶל־יְהוָה sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיֵּצֵא מֹשֶׁה מֵעִם פַּרְעֹה + וַיֶּעְתַּר אֶל־יְהוָה (von עתר im Hiphil).
Die knappe Formulierung betont Moses prompte Erfüllung seiner Zusage. יצא מֵעִם zeigt den physischen Rückzug vom Palast.
עתר אֶל ist intensives Gebet/Flehen, stärker als gewöhnliches תפלל.
Vers 26 (MT 8,22): Die LXX übersetzt "תּוֹעֲבַ֣ת מִצְרַ֔יִם" (ein Gräuel Ägyptens) als "τὰ βδελύγματα τῶν Αἰγυπτίων" (die Gräuel der Ägypter) und verwendet die Pluralform.
Satzstruktur: Knappe Ausführungsbestätigung von Moses Zusage durch doppelte wayyiqtol-Sequenz.
Mose hält Wort: Er verlässt Par’o und betet intensiv zu JHWH.
Exodus 8,27
Hebräisch: וַיַּ֤עַשׂ יְהוָה֙ כִּדְבַ֣ר מֹשֶׁ֔ה וַיָּ֨סַר֙ הֶעָרֹ֔ב מִפַּרְעֹ֖ה מֵעֲבָדָ֣יו וּמֵעַמֹּ֑ו לֹ֥א נִשְׁאַ֖ר אֶחָֽד׃
Deutsch: Und der Ewige tat nach dem Wort Moses, und die Hundsfliegen wichen vom Par’o, von seinen Knechten und von seinem Volk; nicht eine blieb übrig.

Kommentar: וַיַּעַשׂ יְהוָה כִּדְבַר מֹשֶׁה ist die Erfüllungsformel. וַיָּסַר הֶעָרֹב מִפַּרְעֹה מֵעֲבָדָיו וּמֵעַמּוֹ ist wayyiqtol von סור (Hiphil, "entfernen") + הֶעָרֹב + dreifache מִן-Konstruktionen.
לֹא נִשְׁאַר אֶחָד ist לֹא נִשְׁאַר (Negation + Niphal Perfekt von שׁאר, "übrig bleiben") + אֶחָד ("einer").
עשׂה כִּדְבַר מֹשֶׁה betont JHWHs prompte Antwort auf Moses Gebet. סור im Hiphil zeigt göttliches Entfernen.
לֹא נִשְׁאַר אֶחָד betont die vollständige Entfernung - nicht eine einzige Hundsfliege bleibt zurück.
Die LXX übersetzt כִּדְבַר mit κατὰ τὸ ῥῆμα ("nach dem Wort"), וַיָּסַר mit περιεῖλεν ("entfernte") und לֹא נִשְׁאַר אֶחָד mit οὐδὲ εἷς κατελείφθη ("nicht einer blieb übrig").
Satzstruktur: Vollständige göttliche Erfüllung mit totaler Hundsfliegenentfernung.
JHWH erfüllt Moses Gebet exakt: Die Hundsfliegen verschwinden vollständig von Par’o, seinen Dienern und seinem Volk - keine einzige bleibt.
Exodus 8,28
Hebräisch: וַיַּכְבֵּ֤ד פַּרְעֹה֙ אֶת־לִבֹּ֔ו גַּ֖ם בַּפַּ֣עַם הַזֹּ֑את וְלֹ֥א שִׁלַּ֖ח אֶת־הָעָֽם׃
Deutsch: Aber Par’o verstockte sein Herz auch dieses Mal und ließ das Volk nicht ziehen.

Kommentar: וַיַּכְבֵּד פַּרְעֹה אֶת־לִבּוֹ גַּם בַּפַּעַם הַזֹּאת ist wayyiqtol von כבד (Hiphil, "schwer machen/verstocken") + פַּרְעֹה + אֶת־לִבּוֹ + גַּם בַּפַּעַם הַזֹּאת ("auch dieses Mal").
וְלֹא שִׁלַּח אֶת־הָעָם ist וְלֹא שִׁלַּח (waw + Negation + Piel Perfekt von שׁלח) + אֶת־הָעָם.
הכבד לֵב zeigt wieder, dass Par’o selbst sein Herz verstockt (nicht Gott). גַּם בַּפַּעַם הַזֹּאת betont das wiederholte Muster.
שׁלח im Piel ist die zentrale verweigerte Handlung. Par’o bricht erneut sein Versprechen, sobald der Druck nachlässt.
Der Vers zeigt das tragische Muster: Bedrängnis → Versprechen → Erleichterung → Wortbruch.
Vers 32 (MT 8,28): Die LXX fügt "καὶ ἐπὶ τοῦ καιροῦ τούτου" (auch zu dieser Zeit) hinzu und verwendet "οὐκ ἠθέλησεν" (wollte nicht) statt nur der Herzenshärtung.
Satzstruktur: Abschließende Charakterisierung von Par’os erneutem Wortbruch mit temporaler Betonung der Wiederholung.
Doch Par’o verstockt auch dieses Mal sein Herz und lässt das Volk nicht ziehen - das tragische Muster setzt sich fort.
Exodus 9,1
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה בֹּ֖א אֶל־פַּרְעֹ֑ה וְדִבַּרְתָּ֣ אֵלָ֗יו כֹּֽה־אָמַ֤ר יְהוָה֙ אֱלֹהֵ֣י הָֽעִבְרִ֔ים שַׁלַּ֥ח אֶת־עַמִּ֖י וְיַֽעַבְדֻֽנִי׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mosche: Komm zum Par’o und rede zu ihm: So spricht der Ewige, der Gott der Hebräer: Lass mein Volk ziehen, damit sie mir dienen!

Kommentar: Der Vers eröffnet mit dem וַיֹּאמֶר (wayyiqtol-Form), einer narrativen Konsekutivform, die die Handlungsfolge einleitet. Das Verb אמר steht im Qal und zeigt die direkte göttliche Kommunikation an. יְהוָה erscheint als Subjekt ohne Artikel, was die Eigennamenfunktion unterstreicht. Die Präposition אֶל bei אֶל־מֹשֶׁה drückt die Zielrichtung der Rede aus.
Der Imperativ בֹּא (Qal, mask. sing.) fordert Mose zu direkter Handlung auf. Die Präposition אֶל wird wiederholt bei אֶל־פַּרְעֹה, was die parallele Struktur der Sendung verdeutlicht. וְדִבַּרְתָּ ist eine waw-consecutivum Form (Perfekt mit waw conversivum), die die zeitliche Abfolge markiert - nach dem Kommen folgt das Reden.
Die Botenformel כֹּה־אָמַר ist eine stereotyp prophetische Einleitung. כֹּה fungiert als deiktisches Adverb ("so"), אָמַר steht im Qal Perfekt. Die Gottesbezeichnung אֱלֹהֵי הָעִבְרִים verwendet den Plural אֱלֹהִים in Verbindung mit dem Gentilicium עִבְרִים. Der Genitiv zeigt die besondere Beziehung zu diesem Volk an.
שַׁלַּח ist ein Qal Imperativ, der die zentrale Forderung ausdrückt. Das Objekt אֶת־עַמִּי zeigt durch das Suffix der ersten Person Singular die göttliche Besitzanzeige. וְיַעַבְדֻנִי ist eine Konsekutivform (Imperfekt mit waw), wobei das Suffix נִי der ersten Person Singular den Zweck der Befreiung angibt.
Die LXX übersetzt עִבְרִים mit Ἑβραίων, behält also die ethnische Bezeichnung bei, während עַמִּי mit λαόν μου wiedergegeben wird, was die Possessivbeziehung genau wiedergibt.
Satzstruktur: Narrativer Einleitungssatz mit Gottesrede, gefolgt von imperativischer Botenrede mit Begründungsfinalsatz.
Gott beauftragt Mose erneut, vor den Par’o zu treten und im Namen des Gottes der Hebräer die Freilassung des Volkes zu fordern.
Exodus 9,2
Hebräisch: כִּ֛י אִם־מָאֵ֥ן אַתָּ֖ה לְשַׁלֵּ֑חַ וְעוֹדְךָ֖ מַחֲזִ֥יק בָּֽם׃
Deutsch: Denn wenn du dich weigerst, sie ziehen zu lassen, und sie noch länger festhältst,

Kommentar: כִּי אִם bildet eine konditionelle Konstruktion ("wenn jedoch"), wobei כִּי als Partikel der Begründung fungiert und אִם die Bedingung einleitet. מָאֵן ist ein Qal Partizip von מאן ("sich weigern"), das einen andauernden Zustand der Verweigerung ausdrückt. אַתָּה ist das betonte Personalpronomen der zweiten Person maskulin Singular, das den Par’o direkt anspricht.
לְשַׁלֵּחַ ist ein Qal-Infinitiv mit Präposition לְ, der den Zweck oder das Objekt der Verweigerung angibt. Die Form zeigt die unvollendete Handlung des "Ziehenlassens".
וְעוֹדְךָ verbindet sich mit dem folgenden Partizip zu einer partizipialen Konstruktion. עוֹד bedeutet "noch/weiterhin" und trägt das Possessivsuffix der zweiten Person (ךָ). מַחֲזִיק ist ein Hiphil-Partizip von חזק ("festhalten/stark sein"), das die kausative Bedeutung des Festhaltens ausdrückt. בָּם ist die Präposition בְ mit dem Suffix der dritten Person maskulin Plural, bezogen auf das Volk.
Die syntaktische Struktur zeigt Parallelismus zwischen der Verweigerung des Ziehenlassens und dem aktiven Festhalten. Beide Verben (מָאֵן und מַחֲזִיק) stehen als Partizipien und drücken kontinuierliche Handlungen aus.
Die LXX übersetzt מָאֵן mit οὐ βούλει, wodurch der Aspekt des Wollens stärker betont wird als die reine Verweigerung. מַחֲזִיק wird mit κατέχεις wiedergegeben, was das "Zurückhalten" gut erfasst.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit zwei koordinierten Partizipialkonstruktionen als Protasis.
Falls der Par’o weiterhin das Volk zurückhält und sich der Freilassung verweigert, werden Konsequenzen folgen.
Exodus 9,3
Hebräisch: הִנֵּ֨ה יַד־יְהוָ֜ה הוֹיָ֗ה בְּמִקְנְךָ֙ אֲשֶׁ֣ר בַּשָּׂדֶ֔ה בַּסּוּסִ֤ים בַּֽחֲמֹרִים֙ בַּגְּמַלִּ֔ים בַּבָּקָ֖ר וּבַצֹּ֑אן דֶּ֖בֶר כָּבֵ֥ד מְאֹֽד׃
Deutsch: Siehe, so wird die Hand des Ewigen über dein Vieh kommen, das auf dem Feld ist: über die Pferde, über die Esel, über die Kamele, über die Rinder und über das Kleinvieh - eine sehr schwere Pest.

Kommentar: הִנֵּה ist eine deiktische Partikel, die Aufmerksamkeit erregt und auf eine unmittelbar bevorstehende oder wichtige Aussage hinweist. יַד־יְהוָה ist eine Konstruktusverbindung, die die göttliche Macht metaphorisch als "Hand JHWHs" ausdrückt. יַד steht im Status constructus, יְהוָה im Status absolutus.
הוֹיָ֗ה ist eine Qal-Partizipialform von היה mit femininer Endung, die mit יַד (femininum) kongruiert. Das Partizip drückt eine unmittelbar bevorstehende oder sich vollziehende Handlung aus. בְּמִקְנְךָ֙ zeigt die Präposition בְ mit dem Substantiv מִקְנֶה ("Vieh") und Possessivsuffix der zweiten Person maskulin Singular.
Der Relativsatz אֲשֶׁ֣ר בַּשָּׂדֶ֔ה spezifiziert das Vieh näher. אֲשֶׁר ist das Relativpronomen, בַּשָּׂדֶה eine präpositionale Phrase mit Artikel.
Die folgende Aufzählung erfolgt durch koordinierte präpositionale Phrasen: בַּסּוּסִים (Pferde), בַּחֲמֹרִים (Esel), בַּגְּמַלִּים (Kamele), בַּבָּקָר (Rinder), וּבַצֹּאן (Kleinvieh). Alle tragen den Artikel und stehen im Plural, außer בָּקָר (Kollektivum) und צֹאן (Kollektivum). Die Präposition בְ drückt hier das "Betroffen-sein von" aus.
דֶּבֶר ist ein Substantiv im Singular ("Pest/Seuche"), כָּבֵד ein Adjektiv ("schwer"), מְאֹד ein Adverb der Intensivierung ("sehr"). Diese Phrase steht in Apposition zur gesamten Aussage.
Die übersetzt "דֶּ֖בֶר כָּבֵ֥ד מְאֹֽד" (sehr schwere Pest) als "θάνατος μέγας σφόδρα" (sehr großer Tod), was eine direktere Bezeichnung für das Sterben ist.
Satzstruktur: Nominalsatz mit partizipialer Prädikation, gefolgt von spezifizierendem Relativsatz und detaillierter Aufzählung mit abschließender Apposition.
Gottes Macht wird sich als verheerende Viehseuche über das ägyptische Vieh manifestieren.
Exodus 9,4
Hebräisch: וְהִפְלָ֣ה יְהוָ֔ה בֵּ֚ין מִקְנֵ֣ה יִשְׂרָאֵ֔ל וּבֵ֖ין מִקְנֵ֣ה מִצְרָ֑יִם וְלֹ֥א יָמ֛וּת מִכָּל־לִבְנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל דָּבָֽר׃
Deutsch: Der Ewige wird einen Unterschied machen zwischen dem Vieh Israels und dem Vieh Ägyptens, so dass von allem, was den Kindern Israels gehört, nichts sterben wird.

Kommentar: וְהִפְלָה ist eine waw-consecutivum Form (Perfekt mit waw conversivum) von פלה im Hiphil, die "unterscheiden/aussondern" bedeutet. Das Hiphil zeigt die kausative Handlung Gottes an. יְהוָה steht als explizites Subjekt, was die göttliche Urheberschaft der Unterscheidung betont.
Die Präposition בֵּין wird zweimal verwendet und bildet die Konstruktion בֵּין...וּבֵין ("zwischen...und"), die den Kontrast strukturiert. מִקְנֵה יִשְׂרָאֵל und מִקְנֵה מִצְרָיִם sind Konstruktusverbindungen, wobei מִקְנֶה im Status constructus steht. יִשְׂרָאֵל und מִצְרַיִם fungieren als Gentilicia im Status absolutus.
וְלֹא יָמוּת ist eine negative konsekutive Konstruktion. לֹא ist die Standardnegation für Imperfekt- und Konsekutivformen. יָמוּת ist eine Qal-Imperfektform von מות ("sterben") in der dritten Person maskulin Singular.
מִכָּל־לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל zeigt die partitive Präposition מִן in Verbindung mit כֹּל ("alles von"). לִבְנֵי ist eine präpositionale Phrase, die Zugehörigkeit ausdrückt. דָּבָר steht hier im Sinne von "etwas/irgendetwas" und fungiert als indefinites Pronomen.
Die Satzstruktur zeigt einen klaren Parallelismus zwischen der positiven Aussage über die Unterscheidung und der negativen Konsequenz für Israel. Das Verb הִפְלָה korrespondiert thematisch mit der Negation לֹא יָמוּת.
Die LXX übersetzt "וְלֹ֥א יָמ֛וּת מִכָּל־לִבְנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל דָּבָֽר" als "οὐ τελευτήσει ἀπὸ πάντων τῶν τοῦ Ἰσραὴλ υἱῶν ῥητόν" (nichts Erwähnenswertes wird von allen Söhnen Israels sterben), wobei "ῥητόν" eine interpretative Ergänzung ist.
Satzstruktur: Konsekutivsatz mit kontrastiver Präpositionalphrase, gefolgt von negativer Konsequenz mit partitiver Konstruktion.
Gott wird beim kommenden Gericht klar zwischen dem ägyptischen und israelitischen Vieh unterscheiden, wobei Israel verschont bleibt.
Exodus 9,5
Hebräisch: וַיָּ֥שֶׂם יְהוָ֖ה מוֹעֵ֣ד לֵאמֹ֑ר מָחָ֗ר יַעֲשֶׂ֧ה יְהוָ֛ה הַדָּבָ֥ר הַזֶּ֖ה בָּאָֽרֶץ׃
Deutsch: Und der Ewige bestimmte eine Zeit, sagend: Morgen wird der Ewige dies im Land tun.

Kommentar: וַיָּשֶׂם ist eine wayyiqtol-Form von שׂים ("setzen/bestimmen") im Qal, die die narrative Sequenz fortsetzt. יְהוָה fungiert wieder als explizites Subjekt. מוֹעֵד bedeutet "bestimmte Zeit/Termin" und steht als direktes Objekt.
לֵאמֹר ist der Qal-Infinitiv von אמר mit der Präposition לְ, der eine standard-hebräische Einleitung direkter Rede darstellt ("um zu sagen" > "folgendermaßen"). Diese Form leitet regelmäßig wörtliche Rede ein.
מָחָר ist ein temporales Adverb ("morgen"), das die Zeitbestimmung konkretisiert. יַעֲשֶׂה ist eine Qal-Imperfektform von עשׂה ("tun/machen") in der dritten Person maskulin Singular, die zukünftige Handlung ausdrückt. יְהוָה wird wiederholt als Subjekt genannt, was die Emphase auf die göttliche Handlung verstärkt.
הַדָּבָר הַזֶּה ist eine Konstruktion aus definitem Artikel + Substantiv + Demonstrativpronomen. דָּבָר bezieht sich anaphorisch auf die zuvor angekündigte Plage. הַזֶּה ist das Demonstrativpronomen maskulin Singular ("dieser").
בָּאָרֶץ ist eine präpositionale Phrase mit der lokalen Präposition בְ und dem Substantiv אֶרֶץ mit Artikel, das sich auf Ägypten bezieht.
Die LXX übersetzt מוֹעֵד mit καιρόν, was "Zeit/Zeitpunkt" bedeutet und die temporale Bedeutung korrekt wiedergibt. לֵאמֹר wird mit λέγων wiedergegeben, der standardmäßigen griechischen Wiedergabe dieser Formel.
Satzstruktur: Narrativer Hauptsatz mit direkter Rede, die einen einfachen Zukunftssatz mit temporaler und lokaler Bestimmung enthält.
Gott setzt einen konkreten Zeitpunkt für die Ausführung der angekündigten Plage fest.
Exodus 9,6
Hebräisch: וַיַּ֨עַשׂ יְהוָ֜ה אֶת־הַדָּבָ֤ר הַזֶּה֙ מִֽמָּחֳרָ֔ת וַיָּ֕מָת כֹּ֖ל מִקְנֵ֣ה מִצְרָ֑יִם וּמִמִּקְנֵ֥ה בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל לֹא־מֵ֥ת אֶחָֽד׃
Deutsch: Und der Ewige tat dies am nächsten Tag, und alles Vieh Ägyptens starb, aber vom Vieh der Söhne Israels starb nicht eines.

Kommentar: וַיַּעַשׂ ist eine wayyiqtol-Form von עשׂה, die die Erfüllung der Ankündigung markiert. יְהוָה steht als Subjekt, אֶת־הַדָּבָר הַזֶּה als definiertes direktes Objekt mit der Objektspartikel אֵת. Die Phrase nimmt direkten Bezug auf Vers 5.
מִמָּחֳרָת ist eine temporale präpositionale Phrase ("vom nächsten Tag an" > "am nächsten Tag"). מִן zeigt hier den zeitlichen Ausgangspunkt an. מָחֳרָת ist das Substantiv für "der folgende Tag".
וַיָּמָת ist eine weitere wayyiqtol-Form von מות ("sterben") im Qal, die die unmittelbare Konsequenz einleitet. כֹּל מִקְנֵה מִצְרַיִם ist eine quantifizierende Konstruktion: כֹּל ("alles") + Konstruktusverbindung מִקְנֵה מִצְרַיִם. Die Totalisierung wird durch כֹּל ausgedrückt.
וּמִמִּקְנֵה בְנֵי־יִשְׂרָאֵל zeigt einen adversativen Kontrast durch וּ ("aber"). מִמִּקְנֵה ist eine partitive Konstruktion mit מִן. בְנֵי־יִשְׂרָאֵל steht in einer Konstruktusverbindung.
לֹא־מֵת אֶחָד bildet den negativen Gegensatz. לֹא negiert, מֵת ist Qal Perfekt von מות (Perfekt für abgeschlossene Handlung), אֶחָד steht als indefinites Zahlwort ("einer/ein einziger").
Die Syntax zeigt deutlichen Parallelismus zwischen der totalen Vernichtung des ägyptischen Viehs und der vollständigen Verschonung des israelitischen Viehs. כֹּל korrespondiert mit לֹא...אֶחָד.
Die LXX übersetzt כֹּל mit πάντα, was die Totalität korrekt wiedergibt. אֶחָד wird mit ἕν wiedergegeben, wodurch die Emphase auf "nicht ein einziges" erhalten bleibt.
Satzstruktur: Narrativer Erfüllungssatz mit temporaler Bestimmung, gefolgt von kontrastierenden Konsequenzsätzen mit Totalisierung und Negation.
Die angekündigte Viehpest tritt punktgenau ein und zeigt die totale Vernichtung in Ägypten bei gleichzeitiger vollständiger Verschonung Israels.
Exodus 9,7
Hebräisch: וַיִּשְׁלַ֣ח פַּרְעֹ֔ה וְהִנֵּ֗ה לֹא־מֵ֛ת מִמִּקְנֵ֥ה יִשְׂרָאֵ֖ל עַד־אֶחָ֑ד וַיִּכְבַּד֙ לֵ֣ב פַּרְעֹ֔ה וְלֹ֥א שִׁלַּ֖ח אֶת־הָעָֽם׃
Deutsch: Und Par’o sandte hin, und siehe, vom Vieh Israels war auch nicht eines gestorben. Aber das Herz Par’os verstockte sich, und er ließ das Volk nicht ziehen.

Kommentar: וַיִּשְׁלַח ist eine wayyiqtol-Form von שׁלח ("senden") im Qal. פַּרְעֹה fungiert als Subjekt. Das Verb steht ohne explizites Objekt, impliziert aber das Senden von Boten zur Erkundung.
וְהִנֵּה ist die bekannte Aufmerksamkeitspartikel, die hier das Ergebnis der Erkundung einleitet. לֹא־מֵת bildet die Negation mit Qal Perfekt von מות. מִמִּקְנֵה יִשְׂרָאֵל ist eine partitive Konstruktion mit מִן + Konstruktusverbindung.
עַד־אֶחָד ist eine präpositionale Phrase mit der inklusiven Präposition עַד ("bis hin zu/sogar"). אֶחָד verstärkt die Negation: "nicht einmal eines". Diese Konstruktion intensiviert die Aussage über die vollständige Verschonung.
וַיִּכְבַּד לֵב פַּרְעֹה zeigt eine weitere wayyiqtol-Form von כבד im Qal ("schwer werden/verstockt werden"). לֵב פַּרְעֹה ist eine Konstruktusverbindung, die das "Herz des Par’o" als Sitz der Entscheidung bezeichnet. Das Verb כבד kann sowohl reflexiv als auch passivisch verstanden werden.
וְלֹא שִׁלַּח führt die negative Konsequenz ein. שִׁלַּח ist Qal Perfekt von שׁלח. אֶת־הָעָם zeigt das definierte direkte Objekt mit Objektspartikel.
Die Verse struktur zeigt eine klare Progression: Erkundung → Bestätigung der Verschonung → Verstockung → Verweigerung. Die Ironie liegt darin, dass gerade die Bestätigung von Gottes Macht zur weiteren Verhärtung führt.
Die LXX übersetzt וַיִּכְבַד mit ἐβαρύνθη, was "schwer werden" bedeutet und die wörtliche Bedeutung beibehält. לֵב wird mit καρδία wiedergegeben.
Satzstruktur: Narrativer Satz mit implizitem Objekt, gefolgt von Ergebnissatz mit verstärkender Negation und adversativem Schlusssatz mit Verstockungsaussage.
Obwohl Par’o sich von der selektiven Wirkung der Plage überzeugt, führt dies paradoxerweise zu weiterer Verstockung statt zu Gehorsam.
Exodus 9,8
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר יְהוָה֮ אֶל־מֹשֶׁ֣ה וְאֶֽל־אַהֲרֹן֒ קְח֤וּ לָכֶם֙ מְלֹ֣א חָפְנֵיכֶ֔ם פִּ֖יחַ כִּבְשָׁ֑ן וּזְרָקֹ֥ו מֹשֶׁ֛ה הַשָּׁמַ֖יְמָה לְעֵינֵ֥י פַרְעֹֽה׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose und zu Aaron: Nehmt eure Fäuste voll Ofenruß, und Mose streue ihn zum Himmel vor den Augen Par’os.

Kommentar: וַיֹּאמֶר ist die bekannte wayyiqtol-Form von אמר, die eine neue göttliche Rede einleitet. יְהוָה steht als Subjekt. אֶל־מֹשֶׁה וְאֶֽל־אַהֲרֹן zeigt koordinierte Adressaten durch wiederholte Präposition אֶל.
קְחוּ ist ein Qal-Imperativ Plural von לקח ("nehmen"). לָכֶם ist das ethische Dativ-Pronomen ("für euch"), das die persönliche Beteiligung unterstreicht. מְלֹא ist ein Substantiv ("Fülle") im Status constructus mit חָפְנֵיכֶם.
חָפְנֵיכֶם ist die Dual-Form von חֹפֶן ("Handfläche/Faust") mit Possessivsuffix der zweiten Person maskulin Plural. Der Dual zeigt beide Hände an. פִּיחַ כִּבְשָׁן ist eine Konstruktusverbindung: פִּיחַ ("Ruß/Staub") + כִּבְשָׁן ("Ofen"). כִּבְשָׁן bezeichnet speziell einen Schmelz- oder Brennofen.
וּזְרָקוֹ ist eine waw-consecutive Form (Perfekt mit waw conversivum) von זרק ("streuen/werfen") im Qal. מֹשֶׁה steht als vokativisches Subjekt, wodurch Mose spezifisch für diese symbolische Handlung bestimmt wird.
הַשָּׁמַיְמָה zeigt die Richtungspartikel ה־...ָה ("himmelwärts"). שָׁמַיִם ist die Dual-Form für "Himmel". לְעֵינֵי פַרְעֹה ist eine präpositionale Phrase: לְ + Dual-Konstruktus עֵינֵי ("vor den Augen") + פַּרְעֹה. Diese Phrase betont die öffentliche, demonstrative Natur der Handlung.
Die Symbolik des Ofenrußes ist bedeutsam: כִּבְשָׁן könnte auf die harte Arbeit der Israeliten in den ägyptischen Öfen anspielen und somit eine symbolische Umkehrung darstellen.
Die LXX übersetzt פִּיחַ mit αἰθάλην ("Ruß"), was die Bedeutung korrekt wiedergibt. כִּבְשָׁן wird mit καμίνου ("Ofen") übersetzt. הַשָּׁמַיְמָה wird durch εἰς τὸν οὐρανόν wiedergegeben.
Satzstruktur: Gottesrede mit koordinierten Adressaten, gefolgt von imperativischen Anweisungen mit spezifischer Rollenverteilung und lokaler Bestimmung.
Gott beauftragt beide Führer mit der Vorbereitung einer symbolischen Handlung, wobei Mose die öffentliche Durchführung vor Par’o übernimmt.
Exodus 9,9
Hebräisch: וְהָיָ֣ה לְאָבָ֔ק עַ֖ל כָּל־אֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם וְהָיָ֨ה עַל־הָאָדָ֜ם וְעַל־הַבְּהֵמָ֗ה לִשְׁחִ֥ין פֹּרֵ֛חַ אֲבַעְבֻּעֹ֖ת בְּכָל־אֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und er soll zu Staub werden über dem ganzen Land Ägypten, und er soll an Menschen und Vieh zu Geschwüren werden, die in Blattern ausbrechen, im ganzen Land Ägypten.

Kommentar: וְהָיָה ist eine waw-consecutive Form (Perfekt mit waw conversivum) von היה ("sein/werden"), die die Transformation des Rußes beschreibt. לְאָבָק zeigt die Präposition לְ in komparativer oder resultative Funktion ("zu Staub werden"). אָבָק bedeutet "feiner Staub".
עַל כָּל־אֶרֶץ מִצְרַיִם ist eine präpositionale Phrase mit עַל ("über") + Quantifikator כֹּל + Konstruktusverbindung אֶרֶץ מִצְרַיִם. Die Konstruktion zeigt die totale geographische Ausdehnung.
וְהָיָה wird wiederholt und führt die zweite Transformation ein. עַל־הָאָדָם וְעַל־הַבְּהֵמָה zeigt koordinierte präpositionale Phrasen mit עַל ("an/auf"). הָאָדָם und הַבְּהֵמָה tragen beide den definiten Artikel und bezeichnen Menschen und Tiere generisch.
לִשְׁחִין zeigt die Präposition לְ mit שְׁחִין (maskulin Plural, "Geschwüre"). פֹּרֵחַ ist ein Qal-Partizip von פרח ("aufbrechen/hervorsprießen"), das das aktive Ausbrechen der Geschwüre beschreibt.
אֲבַעְבֻּעֹת ist ein Substantiv im femininen Plural ("Pusteln/Blattern"), das die spezifische Art der Hauterscheinungen bezeichnet. Die Endung ֹת־ zeigt den femininen Plural an.
בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרַיִם wiederholt die geographische Totalisierung vom Versanfang und bildet einen Inclusio-Rahmen.
Die doppelte וְהָיָה-Konstruktion zeigt eine Stufung: erst Transformation zu Staub, dann Wirkung als Krankheitserreger. לְאָבָק und לִשְׁחִין sind parallel konstruiert.
Die LXX beschreibt die Geschwüre detaillierter als "ἕλκη, φλυκτίδες ἀναζέουσαι" (Geschwüre, aufbrechende Blasen) statt nur "שְׁחִ֥ין פֹּרֵ֛חַ אֲבַעְבֻּעֹ֖ת" (aufbrechende Geschwüre mit Beulen).
Satzstruktur: Doppelte konsekutive Transformation mit geographischer Rahmung und spezifizierender Partizipialkonstruktion.
Der Ofenruß wird sich in eine landesweite Staubwolke verwandeln, die bei Menschen und Tieren schmerzhafte Hauterkrankungen verursacht.
Exodus 9,10
Hebräisch: וַיִּקְח֞וּ אֶת־פִּ֣יחַ הַכִּבְשָׁ֗ן וַיַּֽעַמְדוּ֙ לִפְנֵ֣י פַרְעֹ֔ה וַיִּזְרֹ֥ק אֹתוֹ֛ מֹשֶׁ֖ה הַשָּׁמָ֑יְמָה וַיְהִ֗י שְׁחִין֙ אֲבַעְבֻּעֹ֔ת פֹּרֵ֕חַ בָּאָדָ֖ם וּבַבְּהֵמָֽה׃
Deutsch: Und sie nahmen den Ofenruß und stellten sich vor Par’o, und Mose streute ihn zum Himmel; und er wurde zu Geschwüren, die in Blattern ausbrachen, an Menschen und Vieh.

Kommentar: וַיִּקְחוּ ist eine wayyiqtol-Form von לקח ("nehmen") im Plural, bezogen auf Mose und Aaron. אֶת־פִּיחַ הַכִּבְשָׁן wiederholt das direkte Objekt aus Vers 8 mit der Objektspartikel אֵת und definiten Artikel bei הַכִּבְשָׁן.
וַיַּעַמְדוּ ist eine weitere wayyiqtol-Form von עמד ("stehen") im Plural. לִפְנֵי פַרְעֹה ist die bekannte präpositionale Phrase "vor Par’o", die die offizielle Audienz markiert.
וַיִּזְרֹק אֹתוֹ מֹשֶׁה zeigt einen Subjektswechsel: וַיִּזְרֹק ist wayyiqtol von זרק ("werfen/streuen") im Singular. אֹתוֹ ist das Objektpronomen der dritten Person maskulin Singular, bezogen auf פִּיחַ. מֹשֶׁה steht als nachgestelltes, explizites Subjekt zur Betonung.
הַשָּׁמַיְמָה wiederholt die Richtungsangabe aus Vers 8. וַיְהִי ist wayyiqtol von היה und leitet die unmittelbare Wirkung ein.
שְׁחִין אֲבַעְבֻּעֹת ist eine Apposition oder nähere Bestimmung: שְׁחִין ("Geschwüre") wird durch אֲבַעְבֻּעֹת ("Blattern") spezifiziert. פֹּרֵחַ ist das bekannte Qal-Partizip von פרח.
בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה zeigt koordinierte präpositionale Phrasen ohne Artikel (im Unterschied zu Vers 9), was die konkrete Anwendung auf die anwesenden Menschen und Tiere betont.
Die Syntax folgt der klassischen Erzählstruktur: Vorbereitung → Positionierung → Durchführung → unmittelbare Wirkung. Die Wiederholung von Begriffen aus den vorigen Versen zeigt die präzise Erfüllung der Ankündigung.
Die LXX folgt dem hebräischen Text genau, übersetzt וַיִּזְרֹק mit ἔσπειρεν ("er streute") und behält die Begriffe für die Hauterkrankungen bei.
Satzstruktur: Narrative Kette von wayyiqtol-Formen mit Subjektswechsel, gefolgt von unmittelbarer Erfüllungsangabe mit partizipialer Charakterisierung.
Die göttlichen Anweisungen werden exakt befolgt, und die angekündigte Verwandlung tritt sofort ein.
Exodus 9,11
Hebräisch: וְלֹֽא־יָכְל֣וּ הַֽחַרְטֻמִּ֗ים לַעֲמֹ֛ד לִפְנֵ֥י מֹשֶׁ֖ה מִפְּנֵ֣י הַשְּׁחִ֑ין כִּֽי־הָיָ֣ה הַשְּׁחִ֔ין בַּֽחֲרְטֻמִּ֖ם וּבְכָל־מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und die Wahrsagepriester konnten wegen der Geschwüre nicht vor Mose stehen; denn die Geschwüre waren an den Wahrsagepriestern und an ganz Ägypten.

Kommentar: וְלֹא־יָכְלוּ ist eine negative waw-consecutive Konstruktion mit לֹא + Qal Perfekt von יכל ("können/vermögen") in der dritten Person Plural. הַחַרְטֻמִּים sind "die Wahrsagepriester/Magier" mit definitlem Artikel, die bereits in früheren Plagen als Par’os Berater auftraten.
לַעֲמֹד ist ein Qal-Infinitiv von עמד ("stehen") mit der Präposition לְ, die hier den Zweck oder die beabsichtigte Handlung ausdrückt. לִפְנֵי מֹשֶׁה ist die bekannte präpositionale Phrase, die hier die Konfrontation oder den offiziellen Auftritt bezeichnet.
מִפְּנֵי הַשְּׁחִין zeigt die kausale Präposition מִפְּנֵי ("wegen/vor") mit הַשְּׁחִין (definit, "die Geschwüre"). Diese Phrase gibt den Grund für die Unfähigkeit an.
כִּי־הָיָה הַשְּׁחִין ist eine kausale Begründung mit כִּי ("denn"). הָיָה ist Qal Perfekt von היה in der dritten Person maskulin Singular, kongruent mit הַשְּׁחִין (maskulin Singular mit Kollektivbedeutung).
בַּחֲרְטֻמִּם וּבְכָל־מִצְרַיִם zeigt koordinierte präpositionale Phrasen mit בְ ("an/bei"). חֲרְטֻמִּים steht hier ohne Artikel, da es durch die Präposition definiert wird. כָל־מִצְרַיִם zeigt die totale Ausdehnung.
Die Ironie ist bemerkenswert: Die חַרְטֻמִּים, die zuvor noch eigene Wunder vollbrachten (Ex 7,11.22; 8,3), sind nun selbst von der Plage so betroffen, dass sie nicht einmal mehr vor Mose erscheinen können. Dies markiert ihre völlige Niederlage.
Die LXX nennt die Zauberer "φάρμακοι" (Giftmischer) statt "חַרְטֻמִּ֗ים" (Schriftgelehrte/Zauberer), was eine negativere Konnotation hat.
Satzstruktur: Negativer Fähigkeitssatz mit kausaler Präpositionalphrase, gefolgt von begründendem kausalen Nebensatz mit koordinierten lokalen Bestimmungen.
Die ägyptischen Magier erleiden eine demütigende Niederlage und können nicht mehr als Gegenspieler Moses auftreten.
Exodus 9,12
Hebräisch: וַיְחַזֵּ֤ק יְהוָה֙ אֶת־לֵ֣ב פַּרְעֹ֔ה וְלֹ֥א שָׁמַ֖ע אֲלֵהֶ֑ם כַּאֲשֶׁ֛ר דִּבֶּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und der Ewige verhärtete das Herz Par’os, und er hörte nicht auf sie, so wie der Ewige zu Mose geredet hatte.

Kommentar: וַיְחַזֵּק ist eine wayyiqtol-Form von חזק im Piel ("stark machen/verhärten"). Das Piel zeigt die intensive, kausative Handlung an. יְהוָה steht als explizites Subjekt, was die göttliche Urheberschaft der Verhärtung betont. אֶת־לֵב פַּרְעֹה ist das definierte direkte Objekt mit Objektspartikel.
Dies ist das erste Mal in der Plagenerzählung, dass explizit יְהוָה als Subjekt der Herzensverhärtung genannt wird (vgl. Ex 4,21; 7,3 als Ankündigungen). Zuvor war es פַּרְעֹה selbst, der sein Herz verhärtete (Ex 8,11.28; 9,7).
וְלֹא שָׁמַע ist eine negative waw-consecutive Konstruktion. שָׁמַע ist Qal Perfekt von שׁמע ("hören/gehorchen"). אֲלֵהֶם ist das Präpositionalpronomen ("zu ihnen"), bezogen auf Mose und Aaron.
כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist eine Vergleichsklausel ("wie/so wie") mit כַּאֲשֶׁר. דִּבֶּר ist Piel Perfekt von דבר ("sprechen"). Diese Phrase verweist auf frühere göttliche Vorhersagen der Verstockung.
Die Theologie der Verstockung ist komplex: Par’o verhärtet zunächst selbst sein Herz, dann übernimmt Gott diese Verhärtung als Gericht. חזק im Piel bedeutet intensivere Verhärtung als כבד ("schwer werden").
Die LXX übersetzt וַיְחַזֵּק mit ἐσκλήρυνεν ("er verhärtete"), was die Bedeutung korrekt wiedergibt. שָׁמַע wird mit εἰσήκουσεν ("er hörte auf") übersetzt.
Satzstruktur: Göttlicher Handlungssatz mit direktem Objekt, gefolgt von negativer Konsequenz und Erfüllungsklausel.
Gott übernimmt nun aktiv die Verhärtung von Par’os Herz, was die Erfüllung seiner früheren Ankündigungen darstellt.
Exodus 9,13
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה הַשְׁכֵּ֣ם בַּבֹּ֔קֶר וְהִתְיַצֵּ֖ב לִפְנֵ֣י פַרְעֹ֑ה וְאָמַרְתָּ֣ אֵלָ֗יו כֹּֽה־אָמַ֤ר יְהוָה֙ אֱלֹהֵ֣י הָֽעִבְרִ֔ים שַׁלַּ֥ח אֶת־עַמִּ֖י וְיַֽעַבְדֻֽנִי׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Mache dich früh am Morgen auf und tritt vor Par’o und sage zu ihm: So spricht der Ewige, der Gott der Hebräer: Lass mein Volk ziehen, damit sie mir dienen!

Kommentar: וַיֹּאמֶר ist die bekannte wayyiqtol-Einleitungsformel für göttliche Rede. יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה folgt dem standardmäßigen Muster.
הַשְׁכֵּם ist ein Hiphil-Imperativ von שׁכם ("früh aufstehen/sich früh aufmachen"). Das Hiphil zeigt die reflexive Bedeutung an. בַּבֹּקֶר ist eine temporale präpositionale Phrase ("am Morgen") mit בְ + בֹּקֶר mit Artikel.
וְהִתְיַצֵּב ist eine waw-consecutive Form (Perfekt mit waw conversivum) von יצב im Hithpael ("sich hinstellen/sich positionieren"). Das Hithpael zeigt reflexive Handlung an. לִפְנֵי פַרְעֹה ist die bekannte präpositionale Phrase für die offizielle Audienz.
וְאָמַרְתָּ אֵלָיו ist eine weitere waw-consecutive Form von אמר ("sprechen") in der zweiten Person maskulin Singular. אֵלָיו ist das Präpositionalpronomen ("zu ihm").
כֹּה־אָמַר יְהוָה אֱלֹהֵי הָעִבְרִים ist die stereotyp prophetische Botenformel, die bereits in 9,1 verwendet wurde. כֹּה ist das deiktische Adverb, אָמַר Qal Perfekt von אמר. אֱלֹהֵי הָעִבְרִים ist die Konstruktusverbindung "Gott der Hebräer".
שַׁלַּח אֶת־עַמִּי וְיַעַבְדֻנִי wiederholt exakt die Formulierung aus 9,1. שַׁלַּח ist Qal-Imperativ, אֶת־עַמִּי das definierte direkte Objekt. וְיַעַבְדֻנִי ist eine konsekutive Finalform (Imperfekt mit waw) mit Suffix der ersten Person Singular.
Die Struktur zeigt eine dreifache Imperativkette: הַשְׁכֵּם → הִתְיַצֵּב → אָמַרְתָּ, die von der Vorbereitung über die Positionierung zur Verkündigung führt. Die frühe Tageszeit unterstreicht die Dringlichkeit und Priorität der Botschaft.
Die LXX übersetzt הַשְׁכֵּם mit ὄρθρισον ("stehe früh auf"), הִתְיַצֵּב mit στῆθι ("stelle dich hin") und behält die Botenformel bei.
Satzstruktur: Göttliche Rede mit dreifacher imperativischer Anweisungskette, gefolgt von standardmäßiger Botenformel und bekannter Grundforderung.
Gott leitet eine neue Plagensequenz ein, wobei die frühe Tageszeit die besondere Ernsthaftigkeit der kommenden Warnung unterstreicht.
Exodus 9,14
Hebräisch: כִּ֣י׀ בַּפַּ֣עַם הַזֹּ֗את אֲנִ֨י שֹׁלֵ֜חַ אֶת־כָּל־מַגֵּפֹתַי֙ אֶֽל־לִבְּךָ֔ וּבַעֲבָדֶ֖יךָ וּבְעַמֶּ֑ךָ בַּעֲב֣וּר תֵּדַ֔ע כִּ֛י אֵ֥ין כָּמֹ֖נִי בְּכָל־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Denn dieses Mal will ich alle meine Plagen in dein Herz senden und über deine Knechte und über dein Volk, damit du erkennst, dass niemand ist wie ich auf der ganzen Erde.

Kommentar: כִּי leitet eine kausale Begründung ein ("denn"). בַּפַּעַם הַזֹּאת ist eine temporale präpositionale Phrase: בְ + פַּעַם ("Mal/Zeit") + Demonstrativpronomen הַזֹּאת (femininum, kongruent mit פַּעַם). Diese Phrase signalisiert eine Steigerung gegenüber den vorigen Plagen.
אֲנִ֨י שֹׁלֵ֜חַ zeigt betontes Personalpronomen + Qal-Partizip von שׁלח ("senden"). Das Partizip drückt unmittelbar bevorstehende oder sich vollziehende Handlung aus. Die Emphase auf אֲנִי unterstreicht die göttliche Urheberschaft.
אֶת־כָּל־מַגֵּפֹתַי ist das definierte direkte Objekt: Objektspartikel + Quantifikator כֹּל ("alle") + מַגֵּפֹת ("Plagen", femininum Plural) + Possessivsuffix der ersten Person Singular. מַגֵּפָה bezeichnet spezifisch göttliche Strafen.
אֶֽל־לִבְּךָ֔ וּבַעֲבָדֶ֖יךָ וּבְעַמֶּ֑ךָ zeigt drei koordinierte Ziele. אֶל־לִבְּךָ verwendet אֶל ("in/zu") mit לֵב + Possessivsuffix der zweiten Person maskulin Singular. וּבַעֲבָדֶיךָ וּבְעַמֶּךָ verwenden בְ ("auf/über") mit עֲבָדִים ("Knechte") und עַם ("Volk") plus entsprechende Possessivsuffixe.
Der Präpositionswechsel von אֶל zu בְ ist bedeutsam: אֶל־לִבְּךָ zeigt die direkte Zielrichtung ins Herz, בְ die Wirkung über/an den Menschen.
בַּעֲבוּר תֵּדַע ist eine Finalkonstruktion: בַּעֲבוּר ("damit/auf dass") + תֵּדַע (Qal-Imperfekt zweite Person maskulin Singular von ידע, "erkennen").
כִּ֛י אֵ֥ין כָּמֹ֖נִי בְּכָל־הָאָֽרֶץ ist ein Inhaltssatz der Erkenntnis. כִּי leitet den Inhalt ein. אֵין ist die Existenznegation ("es gibt nicht"). כָּמֹנִי ist die Präposition כְ ("wie") + Pronomen der ersten Person Singular mit Paragoge-Nun. בְּכָל־הָאָרֶץ ist lokale Totalitätsangabe.
Die LXX übersetzt "מַגֵּפֹתַי֙" (meine Plagen) als "συναντήματά μου" (meine Begegnungen/Heimsuchungen), was eine andere Nuance hat.
Satzstruktur: Kausaler Begründungssatz mit emphatischem Subjekt und koordinierten Objekten, gefolgt von Finalsatz mit Inhaltssatz der Erkenntnisaussage.
Gott kündigt eine qualitative Steigerung der Plagen an, die alle Ebenen der ägyptischen Gesellschaft erfassen und Par’os Erkenntnis der göttlichen Einzigartigkeit bewirken soll.
Exodus 9,15
Hebräisch: כִּ֤י עַתָּה֙ שָׁלַ֣חְתִּי אֶת־יָדִ֔י וָאַ֥ךְ אוֹתְךָ֛ וְאֶֽת־עַמְּךָ֖ בַּדָּ֑בֶר וַתִּכָּחֵ֖ד מִן־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Denn jetzt hätte ich meine Hand ausgestreckt und hätte dich und dein Volk mit der Pest geschlagen, und du wärst vertilgt worden von der Erde;

Kommentar: כִּי עַתָּה leitet eine kontrafaktische Aussage ein. כִּי hat hier temporale Funktion ("denn schon"), עַתָּה bedeutet "jetzt/bereits". שָׁלַחְתִּי ist Qal Perfekt von שׁלח in der ersten Person Singular ("ich sandte/hätte gesandt").
אֶת־יָדִי ist das definierte direkte Objekt: Objektspartikel + יָד ("Hand") + Possessivsuffix der ersten Person Singular. יָד steht metaphorisch für göttliche Macht und Intervention.
וָאַךְ ist eine waw-consecutive Form von נכה ("schlagen") im Hiphil, erste Person Singular. Das א zeigt die erste Person an. אוֹתְךָ֛ וְאֶֽת־עַמְּךָ֖ sind koordinierte direkte Objekte: אוֹתְךָ (Objektpronomen zweite Person maskulin Singular) und אֶת־עַמְּךָ (Objektspartikel + עַם + Possessivsuffix).
בַּדָּ֑בֶר ist eine instrumentale präpositionale Phrase: בְ + דֶּבֶר ("Pest/Seuche"). דֶּבֶר bezeichnet spezifisch tödliche Seuchen als göttliches Gericht.
וַתִּכָּחֵד ist eine waw-consecutive Form von כחד ("verschwinden/vertilgt werden") im Niphal, zweite Person maskulin Singular. Das Niphal zeigt passive oder reflexive Bedeutung. מִן־הָאָרֶץ ist eine ablative präpositionale Phrase ("von der Erde weg").
Die Perfektformen שָׁלַחְתִּי und וָאַךְ sowie וַתִּכָּחֵד stehen in kontrafaktischem Kontext und beschreiben, was hätte geschehen können. Dies ist ein irrealis der Vergangenheit.
Die Aussage zeigt göttliche Zurückhaltung: Gott hätte Par’o bereits vernichten können, hat es aber nicht getan. Dies unterstreicht sowohl göttliche Macht als auch göttliche Geduld.
Die LXX übersetzt עַתָּה mit νῦν γάρ ("denn jetzt"), וָאַךְ mit ἐπατάξα ("ich schlug") und וַתִּכָּחֵד mit ἠφανίσθης ("du wurdest vernichtet"), wobei die kontrafaktische Nuance weniger deutlich wird.
Satzstruktur: Kontrafaktischer Konditionalsatz mit koordinierten Objekten und instrumentaler Bestimmung, gefolgt von passivischem Konsequenzsatz.
Gott betont seine Zurückhaltung: Er hätte Par’o und sein Volk bereits vernichten können, hat aber davon abgesehen.
Exodus 9,16
Hebräisch: וְאוּלָ֗ם בַּעֲב֥וּר זֹאת֙ הֶעֱמַדְתִּ֔יךָ בַּעֲב֖וּר הַרְאֹתְךָ֣ אֶת־כֹּחִ֑י וּלְמַ֛עַן סַפֵּ֥ר שְׁמִ֖י בְּכָל־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Aber eben deshalb habe ich dich bestehen lassen, um dir meine Kraft zu zeigen und damit man meinen Namen auf der ganzen Erde erzählt.

Kommentar: וְאוּלָם ist eine adversative Konjunktion ("aber/jedoch"), die den Kontrast zur vorigen kontrafaktischen Aussage markiert. בַּעֲבוּר זֹאת ist eine kausale präpositionale Phrase: בַּעֲבוּר ("um...willen/deshalb") + Demonstrativpronomen זֹאת (femininum, "dies").
הֶעֱמַדְתִּיךָ ist Hiphil Perfekt von עמד ("stehen") in der ersten Person Singular mit Objektsuffix der zweiten Person maskulin Singular. Das Hiphil bedeutet "stehen lassen/bestehen lassen/aufrecht erhalten". Dies kontrastiert mit dem möglichen וַתִּכָּחֵד aus Vers 15.
Die doppelte בַּעֲבוּר-Konstruktion zeigt zwei koordinierte Zwecke: בַּעֲבוּר הַרְאֹתְךָ֣ und implizit בַּעֲבוּר zu וּלְמַעַן.
הַרְאֹתְךָ֣ אֶת־כֹּחִ֑י ist ein Hiphil-Infinitiv von ראה ("sehen" → "zeigen") mit Objektsuffix der zweiten Person und definiten direkten Objekt אֶת־כֹּחִי (כֹּחַ "Kraft" + Possessivsuffix erste Person).
וּלְמַעַן ist eine weitere Finalpräposition ("damit/auf dass"), die den zweiten Zweck einleitet. סַפֵּר ist Piel-Infinitiv von ספר ("erzählen/verkünden"). Das Piel zeigt intensive oder wiederholte Handlung an.
שְׁמִי ist שֵׁם ("Name") + Possessivsuffix der ersten Person Singular. שֵׁם steht für Reputation, Charakter und göttliche Offenbarung. בְּכָל־הָאָרֶץ ist die bekannte lokale Totalitätsangabe.
Die Theologie ist bemerkenswert: Par’os Erhaltung dient nicht seiner eigenen Rettung, sondern der universalen Offenbarung göttlicher Macht. כֹּחַ und שֵׁם sind zentrale Begriffe der Gottesoffenbarung.
Die LXX übersetzt "מִסְתּוֹלֵ֣ל" (dich erhebend/widersetzend) als "ἐμποιῇ" (handelnd/bewirkend), was weniger spezifisch ist.
Satzstruktur: Adversativer Satz mit doppelter Finalbestimmung, wobei die erste einen Infinitiv mit Objekt, die zweite einen Infinitiv mit lokaler Totalitätsangabe enthält.
Par’os Überleben dient einem höheren Zweck: der weltweiten Offenbarung von Gottes Macht und Namen.
Exodus 9,17
Hebräisch: עוֹדְךָ֖ מִסְתּוֹלֵ֣ל בְּעַמִּ֑י לְבִלְתִּ֖י שַׁלְּחָֽם׃
Deutsch: Erhebst du dich noch gegen mein Volk, dass du sie nicht ziehen lässt?

Kommentar: עוֹדְךָ ist eine Konstruktion aus עוֹד ("noch/weiterhin") + Possessivsuffix der zweiten Person maskulin Singular, die eine andauernde Handlung ausdrückt ("du noch/du weiterhin").
מִסְתּוֹלֵל ist ein Hithpoel-Partizip von סלל ("aufschütten/erhöhen"). Das Hithpoel zeigt reflexive oder intensive Handlung: "sich erheben/sich aufspielen/sich überheben". Das Partizip drückt kontinuierliche Handlung aus.
בְּעַמִּי ist eine präpositionale Phrase: בְ ("gegen/an") + עַם ("Volk") + Possessivsuffix der ersten Person Singular. Die Präposition בְ hat hier adversative Bedeutung ("gegen").
לְבִלְתִּי שַׁלְּחָֽם ist eine negative Finalkonstruktion: לְבִלְתִּי ("um nicht zu") + שַׁלְּחָֽם. שַׁלַּח ist Piel-Infinitiv von שׁלח ("senden/ziehen lassen") mit Objektsuffix der dritten Person maskulin Plural, bezogen auf עַמִּי.
Die Syntax zeigt eine rhetorische Frage, die Par’os anhaltende Rebellion anprangert. עוֹדְךָ מִסְתּוֹלֵל bildet eine participiale Konstruktion, die die Dauer der Überheblichkeit betont.
סלל im Hithpoel kann "sich wie einen Damm/Wall aufbauen" bedeuten, was die Metapher des Widerstands gegen den göttlichen Willen verstärkt. בִלְתִּי mit לְ ist eine standardmäßige Negation von Infinitiven.
Die Kürze des Verses verstärkt die rhetorische Wirkung und stellt eine direkte Anklage dar, die zur folgenden Drohung überleitet.
Die LXX übersetzt מִסְתּוֹלֵל mit ἐμπαίζεις ("du spottest/verhöhnst"), was eine interpretative Übersetzung darstellt. לְבִלְתִּי wird mit τοῦ μὴ ("um nicht") korrekt wiedergegeben.
Satzstruktur: Rhetorische Frage mit partizipialer Konstruktion und negativer Finalbestimmung.
Gott konfrontiert Par’o direkt mit seiner anhaltenden Rebellion und Weigerung, das Volk freizulassen.
Exodus 9,18
Hebräisch: הִנְנִ֤י מַמְטִיר֙ כָּעֵ֣ת מָחָ֔ר בָּרָ֖ד כָּבֵ֣ד מְאֹ֑ד אֲשֶׁ֨ר לֹא־הָיָ֤ה כָמֹ֨הוּ֙ בְּמִצְרַ֔יִם לְמִן־הַיּ֥וֹם הִוָּסְדָ֖ה וְעַד־עָֽתָּה׃
Deutsch: Siehe, ich werde morgen um diese Zeit einen sehr schweren Hagel regnen lassen, desgleichen nicht gewesen ist in Ägypten, von dem Tag seiner Gründung an und bis jetzt.

Kommentar: הִנְנִי ist eine Konstruktion aus הִנֵּה (Aufmerksamkeitspartikel) + Pronomen der ersten Person Singular, die unmittelbar bevorstehende göttliche Handlung ankündigt ("siehe, ich").
מַמְטִיר ist ein Hiphil-Partizip von מטר ("regnen"), das kausative Bedeutung hat ("regnen lassen"). Das Partizip drückt unmittelbar bevorstehende oder sich vollziehende Handlung aus.
כָּעֵ֣ת מָחָ֔ר ist eine temporale Bestimmung: כְ ("um/zur Zeit") + עֵת ("Zeit") + מָחָר ("morgen"). Diese Phrase gibt eine präzise Zeitangabe.
בָּרָ֖ד כָּבֵ֣ד מְאֹ֑ד ist das direkte Objekt: בָּרָד ("Hagel") + Adjektiv כָּבֵד ("schwer") + Intensivierungsadverb מְאֹד ("sehr"). כָּבֵד steht in attributiver Funktion zu בָּרָד.
אֲשֶׁ֨ר לֹא־הָיָ֤ה כָמֹ֨הוּ֙ ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (Relativpronomen) + Negation לֹא + הָיָה (Qal Perfekt von היה) + כָמֹהוּ (Präposition כְ + Pronomen der dritten Person maskulin Singular mit Paragoge-Waw, "wie er/seinesgleichen").
בְּמִצְרַ֔יִם ist lokale Bestimmung mit בְ + מִצְרַיִם. לְמִן־הַיּ֥וֹם הִוָּסְדָ֖ה ist eine temporale Bestimmung: לְמִן ("von...an") + הַיּוֹם ("der Tag") + הִוָּסְדָה.
הִוָּסְדָה ist Niphal Perfekt von יסד ("gründen") in der dritten Person femininum Singular, bezogen auf מִצְרַיִם (konzipiert als femininum). Das Niphal hat passive Bedeutung ("gegründet werden").
וְעַד־עָֽתָּה vervollständigt die temporale Spanne: וְעַד ("und bis") + עַתָּה ("jetzt"). Die Konstruktion לְמִן...וְעַד umfasst die gesamte ägyptische Geschichte.
Die Rhetorik der Beispiellosigkeit (לֹא־הָיָה כָמֹהוּ) ist ein typisches Element in Katastrophenankündigungen und unterstreicht die außergewöhnliche Schwere der kommenden Plage.
Die LXX übersetzt מַמְטִיר mit βρέχω ("ich lasse regnen"), כָּבֵד מְאֹד mit σφόδρα μέγαν ("sehr groß") und הִוָּסְדָה mit ἐκτίσθη ("es wurde gegründet").
Satzstruktur: Ankündigungssatz mit partizipialer Prädikation, temporaler Bestimmung und charakterisierendem Relativsatz mit historischer Totalitätsangabe.
Gott kündigt eine beispiellose Hagelplage an, die alles Bisherige in der ägyptischen Geschichte übertreffen wird.
Exodus 9,19
Hebräisch: וְעַתָּ֗ה שְׁלַ֤ח הָעֵז֙ אֶֽת־מִקְנְךָ֔ וְאֵ֛ת כָּל־אֲשֶׁ֥ר לְךָ֖ בַּשָּׂדֶ֑ה כָּל־הָאָדָ֨ם וְהַבְּהֵמָ֜ה אֲשֶֽׁר־יִמָּצֵ֣א בַשָּׂדֶ֗ה וְלֹ֤א יֵֽאָסֵף֙ הַבַּ֔יְתָה וְיָרַ֧ד עֲלֵהֶ֛ם הַבָּרָ֖ד וָמֵֽתוּ׃
Deutsch: Und nun sende hin, bringe dein Vieh in Sicherheit und alles, was du auf dem Feld hast. Alle Menschen und Tiere, die sich auf dem Feld befinden und nicht ins Haus gebracht werden, auf die wird der Hagel herabfallen, und sie werden sterben.

Kommentar: וְעַתָּה ist die bekannte Übergangspartikel ("und nun"), die von der Ankündigung zur praktischen Konsequenz überleitet. שְׁלַח ist Qal-Imperativ von שׁלח ("senden"), hier in der Bedeutung "schicke hin/veranlasse".
הָעֵז ist Hiphil-Imperativ von עוז ("stark sein/Zuflucht suchen"). Das Hiphil bedeutet "in Sicherheit bringen/bergen". אֶֽת־מִקְנְךָ֔ ist das definierte direkte Objekt: Objektspartikel + מִקְנֶה ("Vieh") + Possessivsuffix der zweiten Person maskulin Singular.
וְאֵ֛ת כָּל־אֲשֶׁ֥ר לְךָ֖ בַּשָּׂדֶ֑ה koordiniert ein weiteres Objekt: וְאֵת + Quantifikator כֹּל + Relativsatz אֲשֶׁר לְךָ֖ ("was dir gehört") + lokale Bestimmung בַּשָּׂדֶה.
כָּל־הָאָדָ֨ם וְהַבְּהֵמָ֜ה spezifiziert das vorige כֹּל: כֹּל + הָאָדָם ("der Mensch", kollektiv) + koordiniert וְהַבְּהֵמָה ("und das Vieh"). Beide tragen den definiten Artikel.
אֲשֶֽׁר־יִמָּצֵ֣א בַשָּׂדֶ֗ה ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר + יִמָּצֵא (Niphal-Imperfekt von מצא, "gefunden werden/sich befinden") + בַשָּׂדֶה.
וְלֹ֤א יֵֽאָסֵף֙ הַבַּ֔יְתָה ist eine negative Bedingung: וְלֹא + יֵאָסֵף (Niphal-Imperfekt von אסף, "gesammelt/gebracht werden") + הַבַּיְתָה (Richtungspartikel ה־...ָה, "hauswards").
וְיָרַ֧ד עֲלֵהֶ֛ם הַבָּרָ֖ד zeigt die Konsequenz: וְיָרַד (waw-consecutive von ירד, "herabsteigen") + עֲלֵהֶם (Präposition עַל + Pronomen der dritten Person maskulin Plural, "auf sie") + הַבָּרָד (definiter Artikel + "Hagel").
וָמֵֽתוּ ist die finale Konsequenz: waw-consecutive + מֵתוּ (Qal Perfekt von מות, "sterben", dritte Person Plural).
Die Struktur zeigt göttliche Warnung mit praktischer Handlungsanweisung, gefolgt von konditionaler Todesdrohung. הָעֵז steht emphatisch am Satzanfang.
Die LXX fügt "κατάσπευσον" (beeile dich) hinzu für "שְׁלַ֤ח הָעֵז֙" (sende eilends), was die Dringlichkeit verstärkt.
Satzstruktur: Imperativische Warnung mit koordinierten Objekten, gefolgt von spezifizierendem Relativsatz und konditionaler Todesdrohung.
Gott gewährt eine Gnadenfrist und ermöglicht Schutzmaßnahmen für alle, die seine Warnung ernst nehmen.
Exodus 9,20
Hebräisch: הַיָּרֵא֙ אֶת־דְּבַ֣ר יְהוָ֔ה מֵֽעַבְדֵ֖י פַּרְעֹ֑ה הֵנִ֛יס אֶת־עֲבָדָ֥יו וְאֶת־מִקְנֵ֖הוּ אֶל־הַבָּתִּֽים׃
Deutsch: Wer unter den Knechten Par’os das Wort des Ewigen fürchtete, der ließ seine Knechte und sein Vieh in die Häuser fliehen.

Kommentar: הַיָּרֵא ist ein Qal-Partizip von ירא ("fürchten") mit definitlem Artikel, das als substantiviertes Partizip fungiert ("der Fürchtende"). אֶת־דְּבַ֣ר יְהוָ֔ה ist das definierte direkte Objekt: Objektspartikel + Konstruktusverbindung דְּבַר יְהוָה ("Wort JHWHs").
מֵֽעַבְדֵ֖י פַּרְעֹ֑ה ist eine partitive präpositionale Phrase: מִן ("von/unter") + Konstruktusverbindung עַבְדֵי פַּרְעֹה ("Knechte Par’os"). Diese Phrase zeigt, dass nur ein Teil der ägyptischen Beamten gehorsam war.
הֵנִיס ist Hiphil Perfekt von נוס ("fliehen") in der dritten Person maskulin Singular. Das Hiphil bedeutet "fliehen lassen/zur Flucht veranlassen". אֶת־עֲבָדָ֥יו וְאֶת־מִקְנֵ֖הוּ sind koordinierte direkte Objekte mit Objektspartikeln und Possessivsuffixen der dritten Person maskulin Singular.
אֶל־הַבָּתִּֽים ist eine Richtungsangabe: אֶל ("zu/in") + הַבָּתִּים (definiter Artikel + בָּתִּים, Plural von בַּיִת, "Häuser").
Die Syntax zeigt eine klare Teilung unter den Ägyptern: Manche fürchten דְּבַר יְהוָה und handeln entsprechend. יָרֵא אֶת־דְּבַר יְהוָה ist eine stehende Wendung für Gottesfurcht, die sich in praktischem Gehorsam manifestiert.
עֲבָדָיו bezieht sich auf die eigenen Arbeiter/Sklaven der ägyptischen Beamten, nicht auf die israelitischen Sklaven. Das zeigt die Sorge um das eigene Personal.
Die Erzählstruktur illustriert, dass göttliches Wort auch unter Nichtisraeliten Wirkung entfalten kann, wenn es in Furcht und Respekt aufgenommen wird.
Die LXX übersetzt הַיָּרֵא mit ὁ φοβούμενος ("der Fürchtende"), דְּבַר יְהוָה mit τὸ ῥῆμα κυρίου ("das Wort des Herrn") und הֵנִיס mit συνήγαγεν ("er sammelte zusammen").
Satzstruktur: Partizipialer Subjektsatz mit partitiver Bestimmung, gefolgt von Prädikatssatz mit koordinierten Objekten und Richtungsangabe.
Ein Teil der ägyptischen Beamten zeigt Gottesfurcht und befolgt die göttliche Warnung zum Schutz ihrer Untergebenen.
Exodus 9,21
Hebräisch: וַאֲשֶׁ֥ר לֹא־שָׂ֛ם לִבֹּ֖ו אֶל־דְּבַ֣ר יְהוָ֑ה וַֽיַּעֲזֹ֛ב אֶת־עֲבָדָ֥יו וְאֶת־מִקְנֵ֖הוּ בַּשָּׂדֶֽה׃
Deutsch: Wer aber das Wort des Ewigen nicht zu Herzen nahm, der ließ seine Knechte und sein Vieh auf dem Feld.

Kommentar: וַאֲשֶׁ֥ר ist eine adversative Wendung ("wer aber/derjenige aber, der") mit וְ + אֲשֶׁר. לֹא־שָׂ֛ם לִבֹּ֖ו ist eine idiomatische Konstruktion: לֹא + שָׂם (Qal Perfekt von שׂים, "setzen/legen") + לִבּוֹ (לֵב "Herz" + Possessivsuffix der dritten Person maskulin Singular).
שׂים לֵב אֶל bedeutet "das Herz richten auf/beachten/zu Herzen nehmen". Die Negation לֹא־שָׂם לִבֹּו drückt Gleichgültigkeit oder bewusste Missachtung aus.
אֶל־דְּבַ֣ר יְהוָ֑ה ist die bekannte präpositionale Phrase mit אֶל + Konstruktusverbindung דְּבַר יְהוָה. אֶל zeigt die Richtung der (nicht erfolgten) Aufmerksamkeit.
וַֽיַּעֲזֹ֛ב ist eine wayyiqtol-Form von עזב ("verlassen/zurücklassen") im Qal. אֶת־עֲבָדָ֥יו וְאֶת־מִקְנֵ֖הוּ wiederholt die koordinierten direkten Objekte aus Vers 20 mit Objektspartikeln.
בַּשָּׂדֶֽה steht als lokale Bestimmung im Kontrast zu אֶל־הַבָּתִּים aus Vers 20. בְ + שָׂדֶה mit Artikel zeigt den gefährlichen Aufenthaltsort.
Die Struktur ist bewusst parallel zu Vers 20 aufgebaut: Beide Verse beginnen mit partizipialen Charakterisierungen (הַיָּרֵא vs. אֲשֶׁר לֹא־שָׂם לִבּוֹ), gefolgt von entsprechenden Handlungen.
לֵב als Sitz der Entscheidung und des Verstandes steht im Zentrum: שׂים לֵב zeigt bewusste Aufmerksamkeit, לֹא־שׂים לֵב zeigt bewusste Missachtung.
Die LXX übersetzt לֹא־שָׂם לִבֹּו mit οὐ προσέσχεν τῇ διανοίᾳ ("er richtete seinen Verstand nicht darauf"), וַיַּעֲזֹב mit κατέλιπεν ("er ließ zurück").
Satzstruktur: Adversativer Partizipialsatz mit idiomatischer Negation, gefolgt von kontrastierender Handlung mit lokaler Bestimmung.
Der Gegensatz zeigt zwei Reaktionen auf Gottes Warnung: gehorsame Furcht versus gleichgültige Missachtung mit entsprechenden Konsequenzen.
Exodus 9,22
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁה נְטֵ֤ה אֶת־יָֽדְךָ֙ עַל־הַשָּׁמַ֔יִם וִיהִ֥י בָרָ֖ד בְּכָל־אֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם עַל־הָאָדָ֣ם וְעַל־הַבְּהֵמָ֗ה וְעַ֛ל כָּל־עֵ֥שֶׂב הַשָּׂדֶ֖ה בְּאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Strecke deine Hand aus zum Himmel, dass im ganzen Land Ägypten Hagel komme auf Menschen und auf Vieh und auf alles Kraut des Feldes im Land Ägypten.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist die standardmäßige Einleitungsformel für göttliche Rede mit wayyiqtol-Form von אמר.
נְטֵ֤ה אֶת־יָֽדְךָ֙ ist ein Qal-Imperativ von נטה ("ausstrecken/neigen") mit definitlem direktem Objekt אֶת־יָדְךָ (יָד "Hand" + Possessivsuffix der zweiten Person maskulin Singular). עַל־הַשָּׁמַ֔יִם ist eine präpositionale Richtungsangabe: עַל ("auf/zu") + הַשָּׁמַיִם (definiter Artikel + Dual "Himmel").
וִיהִ֥י בָרָ֖ד ist eine jussivische waw-consecutive Konstruktion: וִיהִי (Jussiv von היה, "es sei/es soll sein") + בָרָד ("Hagel"). Der Jussiv drückt den gewünschten Effekt aus.
בְּכָל־אֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם ist eine lokale Totalitätsangabe: בְ + Quantifikator כֹּל + Konstruktusverbindung אֶרֶץ מִצְרַיִם. Die Konstruktion zeigt die vollständige geographische Ausdehnung.
עַל־הָאָדָ֣ם וְעַל־הַבְּהֵמָ֗ה וְעַ֛ל כָּל־עֵ֥שֶׂב הַשָּׂדֶ֖ה zeigt drei koordinierte Ziele mit עַל: הָאָדָם ("der Mensch", kollektiv), הַבְּהֵמָה ("das Vieh") und כָּל־עֵשֶׂב הַשָּׂדֶה ("alles Kraut des Feldes").
עֵ֥שֶׂב הַשָּׂדֶ֖ה ist eine Konstruktusverbindung: עֵשֶׂב ("Kraut/Gras") + הַשָּׂדֶה (definiter Artikel + "Feld"). בְּאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם wiederholt die geographische Bestimmung und bildet einen Inclusio-Rahmen.
Die dreifache Zielangabe zeigt die totale Vernichtung: Menschen, Tiere und Vegetation. עֵשֶׂב umfasst alle niedrigen Pflanzen und Getreide.
Die symbolische Handlung נטה יד עַל־הַשָּׁמַיִם zeigt Moses Rolle als Vermittler göttlicher Macht. יד steht für Autorität und Vollmacht.
Die LXX übersetzt נְטֵה mit ἔκτεινον ("strecke aus"), וִיהִי mit γενηθήτω ("es werde") und עֵשֶׂב mit χόρτον ("Gras").
Satzstruktur: Göttliche Rede mit imperativischer Anweisung und jussivischem Zwecksatz, gefolgt von dreifacher Zielangabe mit geographischer Rahmung.
Gott beauftragt Mose mit der symbolischen Auslösung einer totalen Hagelkatastrophe über ganz Ägypten.
Exodus 9,23
Hebräisch: וַיֵּ֨ט מֹשֶׁ֣ה אֶת־מַטֵּהוּ֮ עַל־הַשָּׁמַיִם֒ וַֽיהוָ֗ה נָתַ֤ן קֹלֹת֙ וּבָרָ֔ד וַתִּ֥הֲלַךְ אֵ֖שׁ אָ֑רְצָה וַיַּמְטֵ֧ר יְהוָ֛ה בָּרָ֖ד עַל־אֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und Mose streckte seinen Stab aus zum Himmel, und der Ewige sandte Donner und Hagel, und Feuer fuhr zur Erde. Und der Ewige ließ Hagel auf das Land Ägypten regnen.

Kommentar: וַיֵּט מֹשֶׁה ist eine wayyiqtol-Form von נטה ("ausstrecken") mit מֹשֶׁה als explizitem Subjekt. אֶת־מַטֵּהוּ֮ ist das definierte direkte Objekt: Objektspartikel + מַטֶּה ("Stab") + Possessivsuffix der dritten Person maskulin Singular.
Bemerkenswert ist der Wechsel von יָד (Vers 22) zu מַטֶּה in der Ausführung. מַטֶּה ist Moses Amtsstab, der Symbol seiner von Gott verliehenen Autorität ist.
עַל־הַשָּׁמַיִם wiederholt die Richtungsangabe aus Vers 22. וַֽיהוָ֗ה נָתַ֤ן zeigt die unmittelbare göttliche Antwort: wayyiqtol-Form von נתן ("geben/senden") mit יְהוָה als explizitem Subjekt.
קֹלֹת֙ וּבָרָ֔ד sind koordinierte direkte Objekte: קֹלֹת (Plural von קוֹל, "Stimmen/Donner") und בָּרָד ("Hagel"). קֹלֹת bezeichnet hier meteorologische Donner als "Stimmen Gottes".
וַתִּ֥הֲלַךְ אֵ֖שׁ אָ֑רְצָה zeigt eine weitere Erscheinung: וַתִּהֲלַךְ (wayyiqtol von הלך, "gehen/wandeln") + אֵשׁ ("Feuer") + אָרְצָה (Richtungspartikel ה־...ָה, "erdwärts").
אֵשׁ bezeichnet hier Blitze, die "zur Erde wandeln/fahren". הלך beschreibt die Bewegung der Blitze als kontinuierliche Erscheinung.
וַיַּמְטֵ֧ר יְהוָ֛ה בָּרָ֖ד ist eine Zusammenfassung: wayyiqtol von מטר ("regnen") im Hiphil ("regnen lassen") + יְהוָה als Subjekt + בָּרָד als direktes Objekt. עַל־אֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם gibt das Ziel an.
Die Beschreibung zeigt ein Gewitter von außergewöhnlicher Intensität: קֹלֹת (Donner), בָּרָד (Hagel) und אֵשׁ (Blitze) treten gleichzeitig auf.
Die LXX übersetzt וַיֵּט mit ἐξέτεινεν ("er streckte aus"), קֹלֹת mit φωνάς ("Stimmen/Töne"), וַתִּהֲלַךְ אֵשׁ mit καὶ διέτρεχε πῦρ ("und Feuer lief umher").
Satzstruktur: Narrative Kette von wayyiqtol-Formen, die symbolische Handlung, göttliche Antwort und meteorologische Phänomene in schneller Abfolge beschreibt.
Moses symbolische Handlung löst sofort ein verheerendes Unwetter mit Donner, Hagel und Blitzen aus.
Exodus 9,24
Hebräisch: וַיְהִ֣י בָרָ֔ד וְאֵ֕שׁ מִתְלַקַּ֖חַת בְּת֣וֹךְ הַבָּרָ֑ד כָּבֵ֣ד מְאֹ֔ד אֲ֠שֶׁר לֹֽא־הָיָ֤ה כָמֹ֨הוּ֙ בְּכָל־אֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם מֵאָ֖ז הָיְתָ֥ה לְגֽוֹי׃
Deutsch: Und es war Hagel, und Feuer, lodernd inmitten des Hagels, sehr schwer, desgleichen im ganzen Land Ägypten nicht gewesen war, seitdem es eine Nation geworden ist.

Kommentar: וַיְהִ֣י בָרָ֔ד ist eine existentielle wayyiqtol-Konstruktion von היה + בָּרָד. וְאֵ֕שׁ מִתְלַקַּ֖חַת fügt ein weiteres Element hinzu: וְאֵשׁ + מִתְלַקַּחַת.
מִתְלַקַּחַת ist ein Hithpael-Partizip von לקח ("nehmen") mit femininer Endung, kongruent mit אֵשׁ (femininum). Das Hithpael bedeutet hier "sich entzünden/lodern/aufflackern". Das Partizip beschreibt kontinuierliche Handlung.
בְּת֣וֹךְ הַבָּרָ֑ד ist eine lokale präpositionale Phrase: בְּתוֹךְ ("inmitten") + הַבָּרָד (definiter Artikel + "Hagel"). Dies beschreibt das außergewöhnliche Phänomen von Feuer/Blitzen innerhalb des Hagelsturms.
כָּבֵ֣ד מְאֹ֔ד ist eine attributive Charakterisierung: Adjektiv כָּבֵד ("schwer") + Intensivierungsadverb מְאֹד ("sehr"), bezogen auf das gesamte Phänomen.
אֲ֠שֶׁר לֹֽא־הָיָ֤ה כָמֹ֨הוּ֙ ist ein charakterisierender Relativsatz: אֲשֶׁר + לֹא + הָיָה (Qal Perfekt von היה) + כָמֹהוּ (Präposition כְ + Pronomen der dritten Person maskulin Singular mit Paragoge-Waw, "seinesgleichen").
בְּכָל־אֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם ist eine lokale Totalitätsangabe: בְ + כֹּל + Konstruktusverbindung אֶרֶץ מִצְרַיִם.
מֵאָ֖ז הָיְתָ֥ה לְגֽוֹי ist eine temporale Bestimmung: מֵאָז ("seitdem") + הָיְתָה (Qal Perfekt von היה, dritte Person femininum Singular, bezogen auf אֶרֶץ מִצְרַיִם) + לְגוֹי (Präposition לְ + גּוֹי, "zu einer Nation").
לְגוֹי bezeichnet den politischen Status als organisierte Nation. מֵאָז הָיְתָה לְגוֹי markiert den Beginn der ägyptischen Staatsbildung.
Die Beschreibung betont die Einzigartigkeit durch מִתְלַקַּחַת בְּתוֹךְ הַבָּרָד - ein meteorologisches Wunder, bei dem Feuer und Eis gleichzeitig auftreten.
Die LXX übersetzt מִתְלַקַּחַת mit καταλαμβανόμενον ("ergriffen werdend"), כָּבֵד מְאֹד mit σφόδρα μέγας ("sehr groß") und מֵאָז הָיְתָה לְגוֹי mit ἀφ' οὗ γεγόνασιν ἐπὶ τῆς γῆς ("seit sie auf der Erde entstanden sind").
Satzstruktur: Existentialsatz mit partizipialer Charakterisierung und lokaler Bestimmung, gefolgt von verstärkendem Relativsatz mit historischer Totalitätsangabe.
Die Beschreibung eines beispiellosen Unwetters, bei dem Feuer und Hagel gleichzeitig auftreten - ein Wunder, das alle bisherige ägyptische Geschichte übertrifft.
Exodus 9,25
Hebräisch: וַיַּ֨ךְ הַבָּרָ֜ד בְּכָל־אֶ֣רֶץ מִצְרַ֗יִם אֵ֚ת כָּל־אֲשֶׁ֣ר בַּשָּׂדֶ֔ה מֵאָדָ֖ם וְעַד־בְּהֵמָ֑ה וְאֵ֨ת כָּל־עֵ֤שֶׂב הַשָּׂדֶה֙ הִכָּ֣ה הַבָּרָ֔ד וְאֶת־כָּל־עֵ֥ץ הַשָּׂדֶ֖ה שִׁבֵּֽר׃
Deutsch: Und der Hagel schlug im ganzen Land Ägypten alles, was auf dem Feld war, vom Menschen bis zum Vieh; und alles Kraut des Feldes schlug der Hagel, und alle Bäume des Feldes zerbrach er.

Kommentar: וַיַּךְ הַבָּרָד ist eine wayyiqtol-Form von נכה ("schlagen") im Hiphil mit הַבָּרָד als Subjekt. Das Hiphil zeigt die zerstörerische Wirkung an. בְּכָל־אֶ֣רֶץ מִצְרַ֗יִם ist die bekannte lokale Totalitätsangabe.
אֵ֚ת כָּל־אֲשֶׁ֣ר בַּשָּׂדֶ֔ה ist das definierte direkte Objekt: Objektspartikel + כֹּל + Relativsatz אֲשֶׁר בַּשָּׂדֶה ("alles was auf dem Feld ist").
מֵאָדָ֖ם וְעַד־בְּהֵמָ֑ה ist eine meristische Konstruktion: מִן ("von") + אָדָם ("Mensch") + וְעַד ("und bis") + בְּהֵמָה ("Vieh"). מִן...וְעַד umfasst die gesamte Spanne von Menschen bis Tieren.
וְאֵ֨ת כָּל־עֵ֤שֶׂב הַשָּׂדֶה֙ הִכָּ֣ה הַבָּרָ֔ד zeigt Wiederaufnahme mit Variation: וְאֵת + כָּל־עֵשֶׂב הַשָּׂדֶה + הִכָּה (Hiphil Perfekt von נכה) + הַבָּרָד. Die Wortstellung ist chiastisch: Objekt - Verb - Subjekt.
וְאֶת־כָּל־עֵ֥ץ הַשָּׂדֶ֖ה שִׁבֵּֽר koordiniert eine weitere Zerstörung: וְאֶת + כָּל־עֵץ הַשָּׂדֶה + שִׁבֵּר (Piel Perfekt von שׁבר, "zerbrechen"). Das Piel zeigt intensive, völlige Zerstörung.
Die Struktur zeigt eine Klimax der Vernichtung: erst Menschen und Tiere (מֵאָדָם וְעַד־בְּהֵמָה), dann Gräser und Kräuter (עֵשֶׂב), schließlich Bäume (עֵץ). עֵשֶׂב umfasst niedrige Vegetation, עֵץ die hohe Vegetation.
הַשָּׂדֶה wird dreimal wiederholt und betont den landwirtschaftlichen Bereich als Lebensgrundlage Ägyptens. Der Wechsel zwischen הִכָּה (schlagen) und שִׁבֵּר (zerbrechen) zeigt verschiedene Arten der Zerstörung.
Die LXX übersetzt וַיַּךְ mit ἐπάταξεν ("er schlug"), מֵאָדָם וְעַד־בְּהֵמָה mit ἀπὸ ἀνθρώπου ἕως κτήνους ("von Mensch bis Vieh") und שִׁבֵּר mit συνέκλασεν ("er zerbrach zusammen").
Satzstruktur: Narrativer Hauptsatz mit lokaler Totalitätsangabe und meristic definiertem Objekt, gefolgt von zwei koordinierten Wiederaufnahmen mit spezifischen Vernichtungsverben.
Der Hagel richtet totale Verwüstung in der ägyptischen Landwirtschaft an und vernichtet Menschen, Tiere und die gesamte Vegetation.
Exodus 9,26
Hebräisch: רַ֚ק בְּאֶ֣רֶץ גֹּ֔שֶׁן אֲשֶׁר־שָׁ֖ם בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל לֹ֥א הָיָ֖ה בָּרָֽד׃
Deutsch: Nur im Land Goschen, wo die Söhne Israels waren, war kein Hagel.

Kommentar: רַק ist eine Restriktionspartikel ("nur/allein"), die eine Ausnahme von der totalen Zerstörung markiert. בְּאֶ֣רֶץ גֹּ֔שֶׁן ist eine lokale präpositionale Phrase: בְ + Konstruktusverbindung אֶרֶץ גֹּשֶׁן ("Land Goschen").
גֹּשֶׁן ist das Gebiet im östlichen Nildelta, wo die Israeliten angesiedelt waren (vgl. Gen 45,10; 46,28.34; 47,1.4.6.27). Der Name ist ägyptischen Ursprungs.
אֲשֶׁר־שָׁ֖ם בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל ist ein lokaler Relativsatz: אֲשֶׁר + lokales Adverb שָׁם ("dort") + בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Konstruktusverbindung "Söhne Israels").
לֹ֥א הָיָ֖ה בָּרָֽד ist eine negative Existenzaussage: לֹא + הָיָה (Qal Perfekt von היה) + בָּרָד ("Hagel"). Die Konstruktion לֹא הָיָה drückt Nichtexistenz aus.
Die Kürze und Einfachheit des Verses steht im bewussten Kontrast zur ausführlichen Beschreibung der Verwüstung in den vorigen Versen. רַק steht emphatisch am Satzanfang.
בְּנֵי יִשְׂרָאֵל wird anstelle von עַמִּי verwendet, was die ethnische Identität und Abstammung betont. שָׁם verweist konkret auf den geographischen Ort ihrer Ansiedlung.
Die theologische Aussage ist klar: Gottes Schutz erstreckt sich gezielt auf sein Volk und deren Wohngebiet. Dies bestätigt die Ankündigung aus 9,4.
Die LXX übersetzt רַק mit πλὴν ("außer/nur"), גֹּשֶׁן wird als Γεσεμ transliteriert, und לֹא הָיָה בָּרָד wird mit οὐκ ἐγένετο χάλαζα ("es geschah kein Hagel") wiedergegeben. Die Septuaginta verwendet wieder "Γέσεμ" für "גֹּ֔שֶׁן" (Goshen), wie schon früher beobachtet.
Satzstruktur: Restriktiver Exzeptivsatz mit lokaler Bestimmung, qualifizierendem Relativsatz und negativer Existenzaussage.
Inmitten der totalen Verwüstung Ägyptens bleibt das Siedlungsgebiet der Israeliten völlig verschont - ein deutliches Zeichen göttlicher Unterscheidung.
Exodus 9,27
Hebräisch: וַיִּשְׁלַ֣ח פַּרְעֹ֗ה וַיִּקְרָא֙ לְמֹשֶׁ֣ה וּֽלְאַהֲרֹ֔ן וַיֹּ֥אמֶר אֲלֵהֶ֖ם חָטָ֣אתִי הַפָּ֑עַם יְהוָה֙ הַצַּדִּ֔יק וַאֲנִ֥י וְעַמִּ֖י הָרְשָׁעִֽים׃
Deutsch: Da sandte Par’o hin und ließ Mose und Aaron rufen und sagte zu ihnen: Ich habe dieses Mal gesündigt. Der Ewige ist der Gerechte, ich aber und mein Volk sind die Schuldigen.

Kommentar: וַיִּשְׁלַ֣ח פַּרְעֹ֗ה ist eine wayyiqtol-Form von שׁלח ("senden") mit פַּרְעֹה als Subjekt. Das Verb steht ohne direktes Objekt, impliziert aber das Senden von Boten.
וַיִּקְרָא֙ לְמֹשֶׁ֣ה וּֽלְאַהֲרֹ֔ן ist eine weitere wayyiqtol-Form von קרא ("rufen") mit koordinierten indirekten Objekten: לְמֹשֶׁה וּלְאַהֲרֹן. Die Präposition לְ zeigt die Adressaten des Rufens an.
וַיֹּ֥אמֶר אֲלֵהֶ֖ם ist die bekannte wayyiqtol-Einleitung direkter Rede von אמר + אֲלֵהֶם (Präpositionalpronomen "zu ihnen").
חָטָ֣אתִי הַפָּ֑עַם ist ein Schuldbekenntnis: חָטָאתִי (Qal Perfekt von חטא, "sündigen", erste Person Singular) + הַפָּעַם (definiter Artikel + פַּעַם, "dieses Mal"). הַפָּעַם zeigt, dass Par’o nur diese spezifische Situation als Sünde anerkennt.
יְהוָה֙ הַצַּדִּ֔יק ist eine Nominalsatz-Aussage: יְהוָה + הַצַּדִּיק (definiter Artikel + Adjektiv צַדִּיק, "gerecht"). צַדִּיק bezeichnet forensische Rechtschaffenheit.
וַאֲנִ֥י וְעַמִּ֖י הָרְשָׁעִֽים ist der kontrastierende Nominalsatz: וַאֲנִי (betontes Personalpronomen + waw) + וְעַמִּי (waw + עַמִּי, "mein Volk") + הָרְשָׁעִֽים (definiter Artikel + רְשָׁעִים, Plural von רָשָׁע, "schuldige/frevlerische").
Der Kontrast zwischen הַצַּדִּיק (Singular) und הָרְשָׁעִֽים (Plural) ist strukturell und theologisch bedeutsam. צַדִּיק vs. רָשָׁע sind fundamentale forensische Kategorien.
חטא bezeichnet hier spezifisch Sünde gegen die Gottheit, nicht nur moralisches Fehlverhalten. Par’os Bekenntnis ist jedoch zeitlich begrenzt (הַפָּעַם) und daher unvollständig.
Die LXX übersetzt חָטָאתִי mit ἡμάρτηκα ("ich habe gesündigt"), הַצַּדִּיק mit ὁ δίκαιος ("der Gerechte") und הָרְשָׁעִֽים mit οἱ ἀσεβεῖς ("die Gottlosen").
Satzstruktur: Narrative Einleitung mit koordinierten Handlungen, gefolgt von direkter Rede mit zeitlich begrenztem Schuldbekenntnis und kontrastierenden Nominalsätzen.
Unter dem Druck der Katastrophe gesteht Par’o seine Schuld ein, aber nur für diese spezifische Situation, und erkennt JHWHs Gerechtigkeit an.
Exodus 9,28
Hebräisch: הַעְתִּ֨ירוּ֙ אֶל־יְהוָ֔ה וְרַ֕ב מִֽהְיֹ֛ת קֹלֹ֥ת אֱלֹהִ֖ים וּבָרָ֑ד וַאֲשַׁלְּחָ֣ה אֶתְכֶ֔ם וְלֹ֥א תֹסִפ֖וּן לַעֲמֹֽד׃
Deutsch: Betet zum Ewigen, dass es genug sei mit dem Donner Gottes und dem Hagel; so will ich euch ziehen lassen, und ihr sollt nicht länger bleiben.

Kommentar: הַעְתִּירוּ ist ein Hiphil-Imperativ Plural von עתר ("bitten/beten/flehen"). Das Hiphil zeigt intensive, eindringliche Bitte an. אֶל־יְהוָ֔ה ist die Richtungsangabe des Gebets mit אֶל + יְהוָה.
וְרַ֕ב מִֽהְיֹ֛ת ist eine schwierige Konstruktion: וְרַב (waw + רַב, "genug/viel") + מִהְיוֹת (präpositionale Phrase mit מִן + Qal-Infinitiv von היה, "vom Sein" → "dass es aufhört zu sein").
קֹלֹ֥ת אֱלֹהִ֖ים וּבָרָ֑ד sind koordinierte Objekte: קֹלֹת אֱלֹהִים (Konstruktusverbindung "Stimmen/Donner Gottes") + וּבָרָד ("und Hagel"). קֹלֹת אֱלֹהִים bezeichnet die übernatürlichen Donnerschläge als göttliche Manifestation.
וַאֲשַׁלְּחָ֣ה אֶתְכֶ֔ם ist eine konditionelle Zusage: waw + אֲשַׁלְּחָה (Piel-Imperfekt erste Person Singular von שׁלח, "ziehen lassen") + אֶתְכֶם (Objektpronomen zweite Person maskulin Plural).
וְלֹ֥א תֹסִפ֖וּן לַעֲמֹֽד ist eine weitere Zusage: וְלֹא + תֹסִפוּן (Hiphil-Imperfekt zweite Person maskulin Plural von יסף, "hinzufügen/fortfahren") + לַעֲמֹד (Qal-Infinitiv von עמד, "stehen/bleiben").
תֹסִפוּן לַעֲמֹד ist eine idiomatische Konstruktion für "weiterhin bleiben/länger verweilen". יסף + Infinitiv bedeutet "fortfahren zu tun".
עתר im Hiphil ist ein intensives Verbum für dringendes Gebet in Notsituationen (vgl. Gen 25,21). Par’o bittet um Fürbitte, da er selbst nicht direkt zu JHWH beten kann oder will.
קֹלֹת אֱלֹהִים ist theologisch bedeutsam: Par’o erkennt die Donner als göttliche Kundgebungen an, nicht nur als natürliche Phänomene.
Die LXX fügt "καὶ πῦρ" (und Feuer) zu den Donnerstimmen und Hagel hinzu, was im MT nicht explizit erwähnt wird.
Satzstruktur: Imperativische Bitte um Fürbitte mit Objektsatz, gefolgt von konditionellen Zusagen in koordinierten Imperfektsätzen.
Par’o bittet um Fürbitte zur Beendigung der Gottesgerichte und verspricht dafür die Freilassung Israels.
Exodus 9,29
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר אֵלָיו֙ מֹשֶׁ֔ה כְּצֵאתִי֙ אֶת־הָעִ֔יר אֶפְרֹ֥שׂ אֶת־כַּפַּ֖י אֶל־יְהוָ֑ה הַקֹּל֣וֹת יֶחְדָּל֗וּן וְהַבָּרָד֙ לֹ֣א יִֽהְיֶה־ע֔וֹד לְמַ֣עַן תֵּדַ֔ע כִּ֥י לַיהוָ֖ה הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Da sagte Mose zu ihm: Sowie ich zur Stadt hinausgehe, will ich meine Hände zum Ewigen ausbreiten; der Donner wird aufhören, und der Hagel wird nicht mehr sein, damit du erkennst, dass die Erde dem Ewigen gehört.

Kommentar: וַיֹּ֤אמֶר אֵלָיו֙ מֹשֶׁ֔ה ist die standardmäßige Antwortformel: wayyiqtol von אמר + אֵלָיו (Präpositionalpronomen "zu ihm") + מֹשֶׁה als nachgestelltes Subjekt.
כְּצֵאתִי֙ אֶת־הָעִ֔יר ist eine temporale Klausel: כְ ("wenn/sobald") + צֵאתִי (Qal-Infinitiv von יצא, "hinausgehen", mit Suffix der ersten Person Singular) + אֶת־הָעִיר (Objektspartikel + definiter Artikel + עִיר, "Stadt").
אֶפְרֹ֥שׂ אֶת־כַּפַּ֖י אֶל־יְהוָ֑ה ist die Hauptaussage: אֶפְרֹשׂ (Qal-Imperfekt erste Person Singular von פרשׂ, "ausbreiten") + אֶת־כַּפַּי (Objektspartikel + כַּפַּי, Dual "meine Handflächen") + אֶל־יְהוָה (Richtungsangabe).
פרשׂ כַּפַּיִם אֶל־יהוה ist die klassische Gebetshaltung (vgl. 1 Kön 8,22.38.54; Ps 28,2; 63,5). כַּפַּיִם im Dual bezeichnet beide ausgebreiteten Handflächen.
הַקֹּל֣וֹת יֶחְדָּל֗וּן ist eine Ankündigung: הַקֹּלוֹת (definiter Artikel + קֹלוֹת, "die Donner") + יֶחְדָּלוּן (Qal-Imperfekt dritte Person maskulin Plural von חדל, "aufhören/ablassen").
וְהַבָּרָד֙ לֹ֣א יִֽהְיֶה־ע֔וֹד koordiniert eine weitere Ankündigung: וְהַבָּרָד + לֹא יִהְיֶה (negative Existenzaussage mit Imperfekt) + עוֹד (Adverb "noch/mehr").
לְמַ֣עַן תֵּדַ֔ע כִּ֥י לַיהוָ֖ה הָאָֽרֶץ ist eine Finalklausel: לְמַעַן ("damit") + תֵּדַע (Qal-Imperfekt zweite Person maskulin Singular von ידע, "erkennen") + Inhaltssatz כִּי לַיהוָה הָאָרֶץ.
כִּי לַיהוָה הָאָרֶץ ist eine fundamentale Eigentumsaussage: כִּי + לַיהוָה (Präposition לְ mit יהוה, "dem JHWH gehört") + הָאָרֶץ ("die Erde"). Dies ist eine zentrale biblische Theologie (vgl. Ps 24,1).
עִיר bezieht sich wahrscheinlich auf die ägyptische Hauptstadt oder Residenzstadt. Mose verlässt den urbanen, ägyptischen Bereich für das Gebet.
Die LXX übersetzt כְּצֵאתִי mit ὡς ἂν ἐξέλθω ("sobald ich hinausgehe"), אֶפְרֹשׂ mit ἐκπετάσω ("ich werde ausbreiten") und לַיהוָה הָאָרֶץ mit κυρίου ἐστὶν ἡ γῆ ("dem Herrn gehört die Erde").
Satzstruktur: Antwortrede mit temporaler Klausel, Hauptaussage über Gebetshaltung, koordinierten Ankündigungen und abschließender Finalklausel mit theologischer Grundaussage.
Mose verspricht Fürbitte außerhalb der Stadt und nutzt die Gelegenheit für eine fundamentale theologische Belehrung über Gottes Weltherrschaft.
Exodus 9,30
Hebräisch: וְאַתָּ֖ה וַעֲבָדֶ֑יךָ יָדַ֕עְתִּי כִּ֚י טֶ֣רֶם תִּֽירְא֔וּן מִפְּנֵ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהִֽים׃
Deutsch: Du aber und deine Knechte, ich weiß, dass ihr euch noch nicht vor dem Ewigen, Gott, fürchtet.

Kommentar: וְאַתָּ֖ה וַעֲבָדֶ֑יךָ ist eine adversative Wendung: וְאַתָּה (waw + betontes Personalpronomen zweite Person maskulin Singular) + וַעֲבָדֶיךָ (waw + עֲבָדִים "Knechte" + Possessivsuffix der zweiten Person maskulin Singular).
יָדַ֕עְתִּי ist Qal Perfekt von ידע ("wissen/erkennen") in der ersten Person Singular. Das Perfekt drückt sichere Erkenntnis aus.
כִּ֚י טֶ֣רֶם תִּֽירְא֔וּן ist ein Inhaltssatz: כִּי + טֶרֶם (temporale Partikel "noch nicht/bevor") + תִּירְאוּן (Qal-Imperfekt zweite Person maskulin Plural von ירא, "fürchten").
מִפְּנֵ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהִֽים ist eine präpositionale Phrase: מִפְּנֵי ("vor/wegen") + יְהוָה אֱלֹהִים (Doppelbezeichnung für Gott).
טֶרֶם mit Imperfekt drückt aus, dass die Handlung noch nicht eingetreten ist und in der Zukunft erwartet wird. תִּירְאוּן zeigt die längere Pluralform des Imperfekts.
מִפְּנֵי kann sowohl "vor" (lokativ) als auch "wegen" (kausal) bedeuten. Hier steht es für die ehrfürchtige Anerkennung göttlicher Autorität.
יְהוָה אֱלֹהִים ist eine verstärkende Doppelbezeichnung, die sowohl den Eigennamen als auch den generischen Gottestitel kombiniert. Dies unterstreicht die volle göttliche Autorität.
Mose durchschaut Par’os oberflächliches Bekenntnis und erkennt, dass echte יִרְאַת יהוה ("Furcht JHWHs") noch nicht vorhanden ist. ירא bezeichnet hier nicht Angst, sondern ehrfürchtige Anerkennung.
Die Struktur zeigt Moses prophetische Einsicht: Trotz der Zusagen mangelt es an echter Umkehr. אַתָּה וַעֲבָדֶיךָ umfasst das gesamte ägyptische Herrschaftssystem.
Die LXX übersetzt יָדַעְתִּי mit οἶδα ("ich weiß"), טֶרֶם mit οὔπω ("noch nicht") und תִּירְאוּן mit φοβηθῆτε ("ihr fürchtet euch").
Satzstruktur: Adversativer Satz mit betonten Subjekten, gefolgt von Erkenntnisaussage und Inhaltssatz mit temporaler Negation.
Mose entlarvt die Oberflächlichkeit von Par’os Bekenntnis und prophezeit das Ausbleiben echter Gottesfurcht.
Exodus 9,31
Hebräisch: וְהַפִּשְׁתָּ֥ה וְהַשְּׂעֹרָ֖ה נֻכָּ֑תָה כִּ֤י הַשְּׂעֹרָה֙ אָבִ֔יב וְהַפִּשְׁתָּ֖ה גִּבְעֹֽל׃
Deutsch: Und der Flachs und die Gerste wurden zerschlagen; denn die Gerste hatte Ähren, und der Flachs hatte Knospen.

Kommentar: וְהַפִּשְׁתָּ֥ה וְהַשְּׂעֹרָ֖ה sind koordinierte Subjekte mit definitem Artikel: וְהַפִּשְׁתָּה (waw + הַפִּשְׁתָּה, "der Flachs") + וְהַשְּׂעֹרָה (waw + הַשְּׂעֹרָה, "die Gerste").
נֻכָּ֑תָה ist Hophal Perfekt von נכה ("schlagen") in der dritten Person femininum Singular. Das Hophal zeigt passive Bedeutung ("wurden geschlagen/zerschlagen"). Die feminine Form kongruiert mit beiden femininen Subjekten.
כִּ֤י leitet eine kausale Begründung ein ("denn/weil"). הַשְּׂעֹרָה֙ אָבִ֔יב ist ein Nominalsatz: הַשְּׂעֹרָה + אָבִיב. אָבִיב bedeutet "Ähre/reife Ähre" und bezeichnet das Stadium der Getreifereife.
וְהַפִּשְׁתָּ֖ה גִּבְעֹֽל ist ein koordinierter Nominalsatz: וְהַפִּשְׁתָּה + גִּבְעֹל. גִּבְעֹל bedeutet "Knospe/Blüte" und bezeichnet das Blütenstadium des Flachses.
פִּשְׁתָּה ist die Flachspflanze (Linum usitatissimum), aus der Leinen hergestellt wird. שְׂעֹרָה ist Gerste (Hordeum vulgare), ein wichtiges Grundnahrungsmittel.
Die botanischen Termini sind präzise: אָבִיב bezeichnet das Stadium, in dem die Ähren voll entwickelt aber noch nicht völlig trocken sind. גִּבְעֹל bezeichnet das Blütenstadium vor der Samenreife.
Die Zeitangabe ist landwirtschaftlich wichtig: Gerste reift früher als Weizen, Flachs blüht im Frühjahr. Dies deutet auf die Zeit zwischen März und April (im ägyptischen Kalender).
Der Schaden ist besonders verheerend, weil beide Pflanzen zum Zeitpunkt der optimalen Ernte bzw. kurz davor vernichtet werden. נכה im Hophal zeigt totale Zerstörung.
Die LXX erklärt den Zustand der Pflanzen paraphrasierend: „ἡ γὰρ κριθὴ παρεστηκυῖα, τὸ δὲ λίνον σπερματίζον“ („denn die Gerste stand in Ähren, der Flachs aber war am Samen bilden“). Sie deutet damit den Begriff גִּבְעֹל als „Samenbildung“ und erweitert so den Sinn. Der MT formuliert dagegen präziser: „כִּ֤י הַשְּׂעֹרָה֙ אָבִ֔יב וְהַפִּשְׁתָּ֖ה גִּבְעֹֽל“ („denn die Gerste war in Ähren und der Flachs in Knospen“). Die Begriffe אָבִיב (Ährenstadium) und גִּבְעֹל (Knospe, Stängel) sind fachsprachlich exaktere botanische Termini. Damit ist der MT die genauere Beschreibung, während die LXX eine erklärende Vereinfachung bietet.
Satzstruktur: Koordinierte Subjekte mit passivischem Prädikat, gefolgt von kausaler Begründung durch koordinierte Nominalsätze mit botanischen Fachbegriffen.
Die Zerstörung trifft Flachs und Gerste zur ungünstigsten Zeit - kurz vor der Ernte bzw. während der Blüte.
Exodus 9,32
Hebräisch: וְהַחִטָּ֥ה וְהַכֻּסֶּ֖מֶת לֹ֣א נֻכּ֑וּ כִּ֥י אֲפִילֹ֖ת הֵֽנָּה׃
Deutsch: Aber der Weizen und der Spelt wurden nicht zerschlagen, weil sie spät sind.

Kommentar: וְהַחִטָּ֥ה וְהַכֻּסֶּ֖מֶת sind koordinierte Subjekte: וְהַחִטָּה (waw + הַחִטָּה, "der Weizen") + וְהַכֻּסֶּמֶת (waw + הַכֻּסֶּמֶת, "der Spelt/Dinkel").
לֹ֣א נֻכּ֑וּ ist eine negative passivische Aussage: לֹא + נֻכּוּ (Hophal Perfekt von נכה, "schlagen", dritte Person Plural). Die Pluralform kongruiert mit den zwei Subjekten.
כִּ֥י אֲפִילֹ֖ת הֵֽנָּה ist eine kausale Begründung: כִּי + אֲפִילֹת (femininum Plural von אָפִיל, "spät") + הֵנָּה (Personalpronomen dritte Person femininum Plural, "sie").
חִטָּה ist Weizen (Triticum durum/aestivum), das wichtigste Getreide für Brot. כֻּסֶּמֶת ist Dinkel/Spelt (Triticum spelta), eine ältere Weizenart.
אֲפִילֹת vom Adjektiv אָפִיל ("dunkel/spät") bezeichnet hier Pflanzen, die später in der Saison reifen. הֵנָּה nimmt חִטָּה und כֻּסֶּמֶת als feminine Substantive auf.
Die landwirtschaftliche Erklärung ist präzise: Weizen und Dinkel reifen später als Gerste und waren zur Zeit des Hagels noch nicht voll entwickelt, daher weniger anfällig für Schäden.
Der Kontrast zu Vers 31 ist deutlich: נֻכָּתָה (wurden zerschlagen) vs. לֹא נֻכּוּ (wurden nicht zerschlagen). אָבִיב/גִּבְעֹל vs. אֲפִילֹת zeigt den zeitlichen Unterschied.
Die Bewahrung von Weizen und Dinkel verhindert eine völlige Hungerkatastrophe in Ägypten, da diese Grundnahrungsmittel für die Bevölkerung essentiell sind.
Die LXX übersetzt "הַחִטָּ֥ה וְהַכֻּסֶּ֖מֶת" (Weizen und Spelt) als "ὁ πυρὸς καὶ ἡ ὀλύρα" (Weizen und Spelz), wobei beide Begriffe Getreidearten bezeichnen, aber mit unterschiedlichen griechischen Wörtern.
Satzstruktur: Koordinierte Subjekte mit negativem passivischem Prädikat, gefolgt von kausaler Begründung mit prädikativem Adjektiv.
Die zeitliche Staffelung der Getreidereife bewahrt Weizen und Dinkel vor der Zerstörung und sichert die Grundversorgung.
Exodus 9,33
Hebräisch: וַיֵּצֵ֨א מֹשֶׁ֜ה מֵעִ֤ם פַּרְעֹה֙ אֶת־הָעִ֔יר וַיִּפְרֹ֥שׂ כַּפָּ֖יו אֶל־יְהוָ֑ה וַֽיַּחְדְּל֤וּ הַקֹּלוֹת֙ וְהַבָּרָ֔ד וּמָטָ֖ר לֹא־נִתַּ֥ךְ אָֽרְצָה׃
Deutsch: Und Mose ging von Par’o zur Stadt hinaus und breitete seine Hände aus zum Ewigen; und der Donner und der Hagel hörten auf, und der Regen ergoss sich nicht mehr auf die Erde.

Kommentar: וַיֵּצֵ֨א מֹשֶׁ֜ה ist eine wayyiqtol-Form von יצא ("hinausgehen") mit מֹשֶׁה als Subjekt. מֵעִ֤ם פַּרְעֹה֙ ist eine ablative präpositionale Phrase: מֵעִם ("von...weg/weg von") + פַּרְעֹה.
אֶת־הָעִ֔יר zeigt das Ziel mit der Objektspartikel אֵת + הָעִיר ("die Stadt"). אֵת hat hier lokale Bedeutung ("aus...heraus") und zeigt die Richtung des Hinausgehens.
וַיִּפְרֹ֥שׂ כַּפָּ֖יו אֶל־יְהוָ֑ה ist die Erfüllung der Ankündigung aus Vers 29: wayyiqtol von פרשׂ ("ausbreiten") + כַּפָּיו (Dual "seine Handflächen") + אֶל־יְהוָה (Richtungsangabe).
וַֽיַּחְדְּל֤וּ הַקֹּלוֹת֙ וְהַבָּרָ֔ד zeigt die unmittelbare göttliche Antwort: wayyiqtol von חדל ("aufhören") + koordinierte Subjekte הַקֹּלוֹת ("die Donner") + וְהַבָּרָד ("und der Hagel").
וּמָטָ֖ר לֹא־נִתַּ֥ךְ אָֽרְצָה fügt ein weiteres Element hinzu: וּמָטָר (waw + מָטָר, "Regen") + לֹא־נִתַּךְ (Negation + Niphal Perfekt von נתך, "ausgegossen werden") + אָֽרְצָה (Richtungspartikel ה־...ָה, "erdwärts").
מֵעִם ist stärker als מִן und betont die vollständige Trennung von Par’o. אֶת־הָעִיר zeigt, dass Mose die urbane, ägyptische Sphäre verlässt.
כַּפָּיִם im Dual betont beide ausgebreiteten Hände als vollständige Gebetshaltung. Die Erfüllung entspricht exakt der Ankündigung aus Vers 29.
מָטָר wird zusätzlich zu קֹלוֹת und בָּרָד erwähnt und vervollständigt das meteorologische Phänomen. נתך im Niphal bedeutet "ausgegossen/ausgeschüttet werden" und beschreibt intensiven Regen.
Die LXX übersetzt וַיֵּצֵא mit ἐξῆλθεν ("er ging hinaus"), וַיִּפְרֹשׂ mit ἐξεπέτασεν ("er breitete aus"), וַיַּחְדְּלוּ mit ἐπαύσαντο ("sie hörten auf") und לֹא־נִתַּךְ mit οὐκ ἔσταξεν ("es tropfte nicht").
Satzstruktur: Narrative Kette von wayyiqtol-Formen, die Bewegung, Gebetshandlung und unmittelbare göttliche Antwort in drei koordinierten Phänomenen beschreibt.
Moses Fürbitte außerhalb der Stadt bewirkt sofortiges Ende des Unwetters in allen seinen Aspekten.
Exodus 9,34
Hebräisch: וַיַּ֣רְא פַּרְעֹ֗ה כִּֽי־חָדַ֨ל הַמָּטָ֧ר וְהַבָּרָ֛ד וְהַקֹּלֹ֖ת וַיֹּ֣סֶף לַחֲטֹ֑א וַיַּכְבֵּ֥ד לִבֹּ֖ו ה֥וּא וַעֲבָדָֽיו׃
Deutsch: Und als Par’o sah, dass der Regen und der Hagel und der Donner aufgehört hatten, da fuhr er fort zu sündigen und verstockte sein Herz, er und seine Knechte.

Kommentar: וַיַּ֣רְא פַּרְעֹ֗ה ist eine wayyiqtol-Form von ראה ("sehen") mit פַּרְעֹה als Subjekt. כִּֽי־חָדַ֨ל ist ein Inhaltssatz: כִּי + חָדַל (Qal Perfekt von חדל, "aufhören", dritte Person maskulin Singular).
הַמָּטָ֧ר וְהַבָּרָ֛ד וְהַקֹּלֹ֖ת sind drei koordinierte Subjekte mit definitem Artikel: הַמָּטָר ("der Regen"), וְהַבָּרָד ("und der Hagel"), וְהַקֹּלֹת ("und die Donner"). Die Reihenfolge variiert gegenüber Vers 33.
וַיֹּ֣סֶף לַחֲטֹ֑א ist eine idiomatische Konstruktion: wayyiqtol von יסף ("hinzufügen") + לַחֲטֹא (Qal-Infinitiv von חטא, "sündigen"). יסף + Infinitiv bedeutet "fortfahren zu tun/wieder tun".
וַיַּכְבֵּ֥ד לִבֹּ֖ו ist eine weitere wayyiqtol-Form von כבד ("schwer werden/verstocken") im Hiphil ("schwer machen/verstocken") + לִבּוֹ (direktes Objekt "sein Herz").
ה֥וּא וַעֲבָדָֽיו ist eine explikative Apposition: הוּא (betontes Personalpronomen "er") + וַעֲבָדָיו (waw + עֲבָדָיו, "seine Knechte"). Diese Phrase zeigt die Ausdehnung der Verstockung.
ראה mit כִּי-Satz drückt die Wahrnehmung eines Sachverhalts aus. Par’o erkennt das Ende der Plage und zieht daraus falsche Schlüsse.
יסף לַחֲטֹא zeigt die Rückkehr zu früherer sündhafter Haltung. חטא bezieht sich hier auf die Verweigerung des Gehorsams gegenüber JHWH.
כבד לֵב im Hiphil zeigt aktive Selbstverstockung im Gegensatz zu göttlicher Verstockung (חזק in Vers 12). הוּא וַעֲבָדָיו betont die kollektive Verantwortung des Herrschaftssystems.
Die Ironie ist evident: Gerade die Erhörung der Bitte führt zur Rückkehr der Rebellion. Dies bestätigt Moses Prophezeiung aus Vers 30.
Die LXX übersetzt וַיַּרְא mit εἶδεν ("er sah"), חָדַל mit πέπαυται ("es hat aufgehört"), וַיֹּסֶף לַחֲטֹא mit προσέθετο τοῦ ἁμαρτάνειν ("er fuhr fort zu sündigen") und וַיַּכְבֵּד mit ἐβάρυνεν ("er machte schwer").
Satzstruktur: Temporaler Wahrnehmungssatz mit koordinierten Objekten, gefolgt von zwei koordinierten Konsequenzhandlungen und explikativer Apposition.
Das Ende der Plage führt paradoxerweise nicht zu Dankbarkeit, sondern zur sofortigen Rückkehr zu alter Rebellion und Verstockung.
Exodus 9,35
Hebräisch: וַֽיֶּחֱזַק֙ לֵ֣ב פַּרְעֹ֔ה וְלֹ֥א שִׁלַּ֖ח אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל כַּאֲשֶׁ֛ר דִּבֶּ֥ר יְהוָ֖ה בְּיַד־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und das Herz Par’os verhärtete sich, und er ließ die Söhne Israels nicht ziehen, so wie der Ewige durch Mose geredet hatte.

Kommentar: וַֽיֶּחֱזַק֙ לֵ֣ב פַּרְעֹ֔ה ist eine wayyiqtol-Form von חזק ("stark sein/verstocken") im Qal. לֵב פַּרְעֹה ist das Subjekt in Konstruktusverbindung. Anders als in Vers 12 steht hier das Qal (reflexiv/intransitiv) statt Piel.
וְלֹ֥א שִׁלַּ֖ח ist eine negative wayyiqtol-Konstruktion: וְלֹא + שִׁלַּח (Piel Perfekt von שׁלח, "ziehen lassen"). אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל ist das definierte direkte Objekt mit Objektspartikel.
כַּאֲשֶׁ֛ר דִּבֶּ֥ר יְהוָ֖ה ist eine Vergleichsklausel: כַּאֲשֶׁר ("so wie/wie") + דִּבֶּר (Piel Perfekt von דבר, "sprechen") + יְהוָה als Subjekt.
בְּיַד־מֹשֶֽׁה ist eine instrumentale präpositionale Phrase: בְיַד ("durch die Hand von") + מֹשֶׁה. בְּיַד ist eine idiomatische Wendung für Vermittlung ("durch/mittels").
חזק im Qal zeigt hier Selbstverstockung an, im Unterschied zu Vers 12, wo Gott das Herz verhärtet (יחזק יהוה im Piel). Dies zeigt die Wechselwirkung zwischen menschlicher und göttlicher Verstockung.
בְּנֵי יִשְׂרָאֵל anstelle von עַמִּי betont die ethnische Identität und Abstammung des Volkes. Die Verweigerung gilt der ganzen Volksgemeinschaft.
כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יהוה בְּיַד־מֹשֶׁה verweist auf frühere göttliche Vorhersagen der Verstockung (vgl. Ex 4,21; 7,3-4). Dies zeigt die Erfüllung prophetischer Ankündigungen.
בְיַד־מֹשֶׁה unterstreicht Moses Rolle als authentischer Gottesbote und Vermittler göttlicher Offenbarung. Die Formel validiert die Zuverlässigkeit der Prophetie.
Der Vers bildet den Abschluss der Hagelplage und leitet zur nächsten Plage über. Die Struktur zeigt das Muster: Verstockung → Verweigerung → Erfüllung der Prophetie.
Die LXX übersetzt וַיֶּחֱזַק mit ἐσκληρύνθη ("es wurde verhärtet"), שִׁלַּח mit ἐξαπέστειλεν ("er sandte weg") und בְּיַד־מֹשֶׁה mit διὰ χειρὸς Μωυσῆ ("durch die Hand des Mose").
Satzstruktur: Narrativer Abschlusssatz mit Verstockungsaussage, negativer Konsequenz und bestätigender Erfüllungsklausel.
Par’os Herz verhärtet sich erneut, er bricht sein Versprechen, und damit erfüllt sich exakt Gottes Vorhersage durch Mose - der Kreislauf der Plagen setzt sich fort.
Exodus 10,1
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה בֹּ֖א אֶל־פַּרְעֹ֑ה כִּֽי־אֲנִ֞י הִכְבַּ֤דְתִּי אֶת־לִבּוֹ֙ וְאֶת־לֵ֣ב עֲבָדָ֔יו לְמַ֗עַן שִׁתִ֛י אֹתֹתַ֥י אֵ֖לֶּה בְּקִרְבּוֹ׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Komm zu Par’o, denn ich habe sein Herz und das Herz seiner Knechte verstockt, um diese meine Zeichen in seiner Mitte zu tun,

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה בֹּא אֶל־פַּרְעֹה ist die standardmäßige Einleitung mit dem vertrauten Befehl בֹּא אֶל־פַּרְעֹה.
כִּֽי־אֲנִי הִכְבַּדְתִּי אֶת־לִבּוֹ וְאֶת־לֵב עֲבָדָיו ist כִּי (kausale Begründung) + אֲנִי (emphatisches Personalpronomen) + הִכְבַּדְתִּי (Hiphil Perfekt von כבד, "schwer machen/verstocken", erste Person Singular) + koordinierte Objekte אֶת־לִבּוֹ וְאֶת־לֵב עֲבָדָיו.
לְמַעַן שִׁתִי אֹתֹתַי אֵלֶּה בְּקִרְבּוֹ ist לְמַעַן (Zweckpartikel "damit") + שִׁתִי (Qal-Infinitiv von שׁית, "setzen/tun", erste Person Singular mit Suffix) + אֹתֹתַי אֵלֶּה ("diese meine Zeichen") + בְּקִרְבּוֹ ("in seiner Mitte").
Theologischer Wendepunkt: Zum ersten Mal wird explizit gesagt, dass JHWH selbst Par’os Herz verstockt hat (אֲנִי הִכְבַּדְתִּי). Bisher war es Par’os eigene Verstockung (8,11.28) oder passivische Formulierungen.
לֵב עֲבָדָיו zeigt, dass auch Par’os Hofstaat in die Verstockung einbezogen ist. אֹתֹתַי אֵלֶּה bezieht sich auf die noch kommenden Plagen.
בְּקִרְבּוֹ kann "in seiner Mitte" (am Hof) oder "in ihm" bedeuten - die Zeichen geschehen in Par’os Machtbereich.
Die LXX übersetzt הִכְבַּדְתִּי mit βεβάρυνα ("ich habe beschwert"), לְמַעַן mit ἵνα ("damit") und בְּקִרְבּוֹ mit ἐν αὐτῷ ("in ihm"). Auch übersetzt die Septuaginta "לְמַ֗עַן שִׁתִ֛י אֹתֹתַ֥י אֵ֖לֶּה בְּקִרְבּוֹ" als "ἵνα ἑξῆς ἐπέλθῃ τὰ σημεῖα ταῦτα ἐπʼ αὐτούς" (damit diese Zeichen nacheinander über sie kommen), was eine sequenzielle Betonung hinzufügt.
Satzstruktur: Standardbefehl mit kausaler Begründung der göttlichen Verstockung und Zweckangabe für weitere Zeichenwunder.
Gehe zu Par’o - denn ich habe sein und seiner Diener Herz verstockt, um diese meine Zeichen in seiner Mitte zu wirken.
Exodus 10,2
Hebräisch: וּלְמַ֡עַן תְּסַפֵּר֩ בְּאָזְנֵ֨י בִנְךָ֜ וּבֶן־בִּנְךָ֗ אֵ֣ת אֲשֶׁ֤ר הִתְעַלַּ֨לְתִּי֙ בְּמִצְרַ֔יִם וְאֶת־אֹתֹתַ֖י אֲשֶׁר־שַׂ֣מְתִּי בָ֑ם וִֽידַעְתֶּ֖ם כִּי־אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: und damit du vor den Ohren deiner Kinder und Kindeskinder erzählst, was ich in Ägypten ausgerichtet habe, und meine Zeichen, die ich unter ihnen getan habe; und ihr sollt erkennen, dass ich der Ewige bin.

Kommentar: וּלְמַעַן תְּסַפֵּר בְּאָזְנֵי בִנְךָ וּבֶן־בִּנְךָ ist וּלְמַעַן (koordiniertes "und damit") + תְּסַפֵּר (Piel-Imperfekt von ספר, "erzählen", zweite Person maskulin Singular) + בְּאָזְנֵי ("vor den Ohren von") + בִנְךָ וּבֶן־בִּנְךָ ("dein Sohn und der Sohn deines Sohnes").
אֵת אֲשֶׁר הִתְעַלַּלְתִּי בְּמִצְרַיִם ist אֵת (Objektmarker) + Relativsatz אֲשֶׁר הִתְעַלַּלְתִּי בְּמִצְרַיִם mit הִתְעַלַּלְתִּי (Hithpael Perfekt von עלל, "sich mit jemandem abgeben/verfahren", erste Person Singular).
וְאֶת־אֹתֹתַי אֲשֶׁר־שַׂמְתִּי בָם ist וְאֶת־אֹתֹתַי + Relativsatz אֲשֶׁר־שַׂמְתִּי בָם (Qal Perfekt von שׂים, "setzen/tun", + בָם, "unter ihnen").
וִידַעְתֶּם כִּי־אֲנִי יְהוָה ist die zentrale Erkenntnisformel: וִידַעְתֶּם (waw + Qal Perfekt von ידע, zweite Person Plural) + כִּי־אֲנִי יְהוָה.
Die pädagogische Dimension: Die Plagen haben nicht nur gegenwärtige, sondern generationsübergreifende Bedeutung. בְּאָזְנֵי betont das mündliche Erzählen.
הִתְעַלַּל im Hithpael kann neutral "sich abgeben mit" oder negativ "misshandeln" bedeuten. שׂים אֹתוֹת ist "Zeichen setzen/wirken".
בָם bezieht sich auf die Ägypter. Die Erkenntnisformel zeigt das theologische Ziel: JHWH-Erkenntnis durch die Generationen.
Die LXX übersetzt תְּסַפֵּר mit διηγήσῃ ("du wirst erzählen"), הִתְעַלַּלְתִּי mit ἐνέπαιξα ("ich habe verspottet"), בְּאָזְנֵי mit εἰς τὰ ὦτα ("in die Ohren") und die Erkenntnisformel entsprechend. Die Septuaginta verwendet "ἐμπέπαιχα" (ich habe verspottet) für "הִתְעַלַּ֨לְתִּי֙" (ich habe mich erwiesen/gehandelt), was eine stärkere negative Konnotation hat.
Satzstruktur: Koordinierte Zweckangabe mit pädagogischer Weitergabe-Aufgabe und finaler Erkenntnisbegründung.
Und damit du deinen Kindern und Enkeln erzählst, wie ich mit Ägypten verfahren bin und welche Zeichen ich gewirkt habe - dass ihr erkennt: Ich bin JHWH.
Exodus 10,3
Hebräisch: וַיָּבֹ֨א מֹשֶׁ֣ה וְאַהֲרֹן֮ אֶל־פַּרְעֹה֒ וַיֹּאמְר֣וּ אֵלָ֗יו כֹּֽה־אָמַ֤ר יְהוָה֙ אֱלֹהֵ֣י הָֽעִבְרִ֔ים עַד־מָתַ֣י מֵאַ֔נְתָּ לֵעָנֹ֖ת מִפָּנָ֑י שַׁלַּ֥ח עַמִּ֖י וְיַֽעַבְדֻֽנִי׃
Deutsch: Da kamen Mose und Aaron zu Par’o und sagten zu ihm: So spricht der Ewige, der Gott der Hebräer: Bis wann weigerst du dich, dich vor mir zu demütigen? Lass mein Volk ziehen, dass sie mir dienen!

Kommentar: וַיָּבֹא מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן אֶל־פַּרְעֹה ist wayyiqtol von בוא + koordinierte Subjekte + אֶל־פַּרְעֹה.
וַיֹּאמְרוּ אֵלָיו כֹּֽה־אָמַר יְהוָה אֱלֹהֵי הָֽעִבְרִים ist וַיֹּאמְרוּ אֵלָיו (wayyiqtol, dritte Person Plural) + prophetische Botenformel כֹּה־אָמַר יְהוָה אֱלֹהֵי הָעִבְרִים.
עַד־מָתַי מֵאַנְתָּ לֵעָנֹת מִפָּנָי ist עַד־מָתַי (rhetorische Frage "bis wann?") + מֵאַנְתָּ (Piel-Partizip von מאן, "sich weigern", zweite Person maskulin Singular) + לֵעָנֹת מִפָּנָי (Niphal-Infinitiv von ענה, "sich demütigen", + מִפָּנָי, "vor mir").
שַׁלַּח עַמִּ֖י וְיַֽעַבְדֻֽנִי ist die vertraute Grundforderung.
Neue rhetorische Schärfe: עַד־מָתַי zeigt Ungeduld und Vorwurf. ענה im Niphal bedeutet "sich demütigen/unterwerfen" - stärkerer Ausdruck als bisher.
מִפָּנָי ("vor mir") betont JHWHs persönliche Autorität, vor der sich Par’o beugen soll.
אֱלֹהֵי הָעִבְרִים ist die diplomatische Außenbezeichnung, aber in verschärftem Ton.
Die LXX übersetzt "לֵעָנֹ֖ת מִפָּנָ֑י" (dich vor mir zu demütigen) als "ἐντραπῆναί με" (dich vor mir zu schämen), was eine andere Nuance der Ehrerbietung ausdrückt.
Satzstruktur: Prophetische Botschaftsüberbringung mit rhetorischer Vorwurfsfrage und verstärkter Demütigungsforderung.
Mose und Aaron kommen zu Par’o: So spricht JHWH, der Gott der Hebräer: Bis wann weigerst du dich noch, dich vor mir zu demütigen? Lass mein Volk ziehen!
Exodus 10,4
Hebräisch: כִּ֛י אִם־מָאֵ֥ן אַתָּ֖ה לְשַׁלֵּ֣חַ אֶת־עַמִּ֑י הִנְנִ֨י מֵבִ֥יא מָחָ֛ר אַרְבֶּ֖ה בִּגְבֻלֶֽךָ׃
Deutsch: Denn wenn du dich weigerst, mein Volk ziehen zu lassen, siehe, so bringe ich morgen Heuschrecken in dein Gebiet.

Kommentar: כִּי אִם־מָאֵן אַתָּה לְשַׁלֵּחַ אֶת־עַמִּי ist כִּי אִם (konditionales "denn wenn") + מָאֵן אַתָּה (Piel-Partizip von מאן + betontes Pronomen) + לְשַׁלֵּחַ אֶת־עַמִּי.
הִנְנִי מֵבִיא מָחָר אַרְבֶּה בִּגְבֻלֶךָ ist הִנְנִי ("siehe, ich") + מֵבִיא (Hiphil-Partizip von בוא, "bringen") + מָחָר ("morgen") + אַרְבֶּה ("Heuschrecken") + בִּגְבֻלֶךָ ("in dein Gebiet").
אַרְבֶּה (kollektiv) bezeichnet Heuschreckenschwärme - eine der verheerendsten Naturkatastrophen des Alten Orients.
מָחָר zeigt die unmittelbare zeitliche Nähe der Drohung. בוא im Hiphil bedeutet "herbeiführen/bringen".
גְּבוּל bezeichnet Par’os Herrschaftsgebiet. Die fünfte Plage wird die Vegetation angreifen.
Die LXX übersetzt מָאֵן mit μὴ βούλῃ ("nicht willst"), מֵבִיא mit ἐπάγω ("ich führe herbei"), אַרְבֶּה mit ἀκρίδας ("Heuschrecken") und בִּגְבֻלֶךָ mit ἐπὶ πάντα τὰ ὅριά σου ("auf dein ganzes Gebiet").
Satzstruktur: Konditionale Warnungsdrohung mit zeitlicher Präzisierung und territorialer Zielbenennung.
Falls du dich weigerst - siehe, morgen bringe ich Heuschrecken in dein gesamtes Gebiet.
Exodus 10,5
Hebräisch: וְכִסָּה֙ אֶת־עֵ֣ין הָאָ֔רֶץ וְלֹ֥א יוּכַ֖ל לִרְאֹ֣ת אֶת־הָאָ֑רֶץ וְאָכַ֣ל׀ אֶת־יֶ֣תֶר הַפְּלֵטָ֗ה הַנִּשְׁאֶ֤רֶת לָכֶם֙ מִן־הַבָּרָ֔ד וְאָכַל֙ אֶת־כָּל־הָעֵ֔ץ הַצֹּמֵ֥חַ לָכֶ֖ם מִן־הַשָּׂדֶֽה׃
Deutsch: Und sie werden die Fläche des Landes bedecken, so dass man das Land nicht sehen kann; und sie werden den Rest dessen fressen, was gerettet wurde, was euch vom Hagel übrig geblieben ist; und sie werden alle Bäume fressen, die euch auf dem Feld wachsen.

Kommentar: וְכִסָּה אֶת־עֵין הָאָרֶץ וְלֹא יוּכַל לִרְאוֹת אֶת־הָאָרֶץ ist וְכִסָּה (waw + Piel Perfekt von כסה, "bedecken", dritte Person maskulin Singular) + אֶת־עֵין הָאָרֶץ ("die Fläche/das Gesicht des Landes") + וְלֹא יוּכַל לִרְאוֹת אֶת־הָאָרֶץ (Folge der Bedeckung).
וְאָכַל אֶת־יֶתֶר הַפְּלֵטָה הַנִּשְׁאֶרֶת לָכֶם מִן־הַבָּרָד ist וְאָכַל (waw + Qal Perfekt von אכל, "fressen") + אֶת־יֶתֶר הַפְּלֵטָה ("den Rest des Entronnenen") + הַנִּשְׁאֶרֶת לָכֶם מִן־הַבָּרָד (partizipiale Charakterisierung).
וְאָכַל אֶת־כָּל־הָעֵץ הַצֹּמֵחַ לָכֶם מִן־הַשָּׂדֶה ist וְאָכַל אֶת־כָּל־הָעֵץ + הַצֹּמֵחַ לָכֶם מִן־הַשָּׂדֶה (partizipiale Charakterisierung).
עֵין הָאָרֶץ bedeutet wörtlich "Auge des Landes" = "Oberfläche des Landes". יוּכַל לִרְאוֹת zeigt Unmöglichkeit der Sicht.
יֶתֶר הַפְּלֵטָה ("Rest des Entronnenen") bezieht sich auf das, was von der Hagelplage (noch nicht erzählt, aber vorausgesetzt) verschont blieb.
צֹמֵחַ מִן־הַשָּׂדֶה sind Feldgewächse. Die Heuschrecken werden die gesamte verbliebene Vegetation vernichten.
Die LXX übersetzt עֵין הָאָרֶץ mit τὸ πρόσωπον τῆς γῆς ("das Angesicht der Erde"), יֶתֶר הַפְּלֵטָה mit τὸ καταλειφθὲν ὑμῖν ("das euch Verbliebene"), הַבָּרָד mit χάλαζα ("Hagel") und הַצֹּמֵחַ mit φυόμενον ("das Wachsende").
Satzstruktur: Dreifache Schadensbeschreibung mit Sichtbehinderung, Vernichtung von Hagelresten und totaler Baumkahlfressung.
Sie bedecken die Erdoberfläche, so dass man nichts mehr sehen kann, fressen die Hagelreste und alle eure Feldgewächse kahl.
Exodus 10,6
Hebräisch: וּמָלְא֨וּ בָתֶּ֜יךָ וּבָתֵּ֣י כָל־עֲבָדֶיךָ֮ וּבָתֵּ֣י כָל־מִצְרַיִם֒ אֲשֶׁ֨ר לֹֽא־רָא֤וּ אֲבֹתֶ֨יךָ֙ וַאֲבוֹ֣ת אֲבֹתֶ֔יךָ מִיּ֗וֹם הֱיוֹתָם֙ עַל־הָ֣אֲדָמָ֔ה עַ֖ד הַיּ֣וֹם הַזֶּ֑ה וַיִּ֥פֶן וַיֵּצֵ֖א מֵעִ֥ם פַּרְעֹֽה׃
Deutsch: Und sie werden deine Häuser und die Häuser aller deiner Knechte und die Häuser aller Ägypter anfüllen, wie es deine Väter und die Väter deiner Väter nicht gesehen haben, seit dem Tag, da sie auf dem Erdboden gewesen sind, bis auf diesen Tag. Und er wandte sich und ging von Par’o hinaus.

Kommentar: וּמָלְאוּ בָתֶּיךָ וּבָתֵּי כָל־עֲבָדֶיךָ וּבָתֵּי כָל־מִצְרַיִם ist וּמָלְאוּ (waw + Qal Perfekt von מלא, "voll werden", dritte Person Plural) + dreifache Häuseraufzählung.
אֲשֶׁר לֹֽא־רָאוּ אֲבֹתֶיךָ וַאֲבוֹת אֲבֹתֶיךָ מִיּוֹם הֱיוֹתָם עַל־הָאֲדָמָה עַד הַיּוֹם הַזֶּה ist ein langer Relativsatz: אֲשֶׁר לֹא־רָאוּ + doppelte Vätergeneration + temporale Erstreckung מִיּוֹם הֱיוֹתָם...עַד הַיּוֹם הַזֶּה.
וַיִּפֶן וַיֵּצֵא מֵעִם פַּרְעֹה sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיִּפֶן (von פנה, "sich wenden") + וַיֵּצֵא מֵעִם פַּרְעֹה.
Die dreifache Häuseraufzählung (בָתֶּיךָ...בָתֵּי כָל־עֲבָדֶיךָ...בָתֵּי כָל־מִצְרַיִם) zeigt totale gesellschaftliche Durchdringung.
אֲבֹתֶיךָ וַאֲבוֹת אֲבֹתֶיךָ ("deine Väter und die Väter deiner Väter") betont die historische Einmaligkeit über Generationen.
מִיּוֹם הֱיוֹתָם עַל־הָאֲדָמָה עַד הַיּוֹם הַזֶּה spannt den Bogen von den Anfängen bis zur Gegenwart.
פנה + יצא zeigt Moses dramatischen Abgang ohne Antwort abzuwarten.
Die LXX übersetzt וּמָלְאוּ mit πληρωθήσονται ("werden gefüllt werden"), אֲבֹתֶיךָ וַאֲבוֹת אֲבֹתֶיךָ mit οἱ πατέρες σου καὶ οἱ πατέρες τῶν πατέρων σου ("deine Väter und die Väter deiner Väter") und וַיִּפֶן mit ἀποστραφεὶς ("sich abwendend").
Satzstruktur: Totale Häuserfüllung mit historischer Einmaligkeitsbetonung über Generationen und Moses dramatischem Abgang.
Sie füllen alle Häuser - deine, deiner Diener, aller Ägypter - wie es deine Väter und Urväter nie gesehen haben seit Anbeginn. Dann wendet sich Mose ab und geht weg.
Exodus 10,7
Hebräisch: וַיֹּאמְרוּ֩ עַבְדֵ֨י פַרְעֹ֜ה אֵלָ֗יו עַד־מָתַי֙ יִהְיֶ֨ה זֶ֥ה לָ֨נוּ֙ לְמוֹקֵ֔שׁ שַׁלַּח֙ אֶת־הָ֣אֲנָשִׁ֔ים וְיַֽעַבְד֖וּ אֶת־יְהוָ֣ה אֱלֹהֵיהֶ֑ם הֲטֶ֣רֶם תֵּדַ֔ע כִּ֥י אָבְדָ֖ה מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und die Knechte Par’os sagten zu ihm: „Bis wann soll uns dieser zum Fallstrick sein?" Lass die Männer ziehen, dass sie dem Ewigen, ihrem Gott, dienen! Erkennst du noch nicht, dass Ägypten zugrunde geht?

Kommentar: וַיֹּאמְרוּ עַבְדֵי פַרְעֹה אֵלָיו עַד־מָתַי יִהְיֶה זֶה לָנוּ לְמוֹקֵשׁ ist wayyiqtol von אמר (dritte Person Plural) + עַבְדֵי פַרְעֹה + אֵלָיו + rhetorische Frage עַד־מָתַי + יִהְיֶה זֶה לָנוּ לְמוֹקֵשׁ (Qal-Imperfekt von היה + זֶה + לָנוּ לְמוֹקֵשׁ, "uns zur Falle/zum Fallstrick").
שַׁלַּח אֶת־הָאֲנָשִׁים וְיַעַבְדוּ אֶת־יְהוָה אֱלֹהֵיהֶם ist שַׁלַּח אֶת־הָאֲנָשִׁים (Piel-Imperativ + אֶת־הָאֲנָשִׁים, "die Männer") + וְיַעַבְדוּ אֶת־יְהוָה אֱלֹהֵיהֶם.
הֲטֶרֶם תֵּדַע כִּי אָבְדָה מִצְרָיִם ist הֲטֶרֶם (Fragepartikel "noch nicht?") + תֵּדַע (Qal-Imperfekt von ידע, zweite Person maskulin Singular) + כִּי אָבְדָה מִצְרָיִם (אבד Qal Perfekt, "zugrunde gehen").
Dramatischer Wendepunkt: Par’os eigene Hofbeamten rebellieren gegen ihn! עַבְדֵי פַרְעֹה sind seine höchsten Berater.
מוֹקֵשׁ bedeutet "Falle/Schlinge/Fallstrick" - Mose wird als existentielle Bedrohung gesehen. זֶה (demonstrativ) bezieht sich auf Mose.
הָאֲנָשִׁים ("die Männer") ist eine herabsetzende Bezeichnung für die Israeliten. יְהוָה אֱלֹהֵיהֶם zeigt Anerkennung JHWHs.
אָבְדָה מִצְרָיִם ("Ägypten ist verloren/ruiniert") zeigt die verzweifelte Lage aus Sicht der Beamten.
Die LXX verwendet "σκῶλον" (Hindernis/Dorn) für "לְמוֹקֵ֔שׁ" (Falle/Schlinge).
Satzstruktur: Hofbeamten-Rebellion mit rhetorischen Fragen, direktem Rat und dramatischer Lageeinschätzung.
Historischer Wendepunkt: Erstmals wenden sich Par’os eigene Berater gegen ihn: "Wie lange soll dieser uns zur Falle werden? Lass die Männer ziehen! Merkst du nicht, dass Ägypten zugrunde geht?"
Exodus 10,8
Hebräisch: וַיּוּשַׁ֞ב אֶת־מֹשֶׁ֤ה וְאֶֽת־אַהֲרֹן֙ אֶל־פַּרְעֹ֔ה וַיֹּ֣אמֶר אֲלֵהֶ֔ם לְכ֥וּ עִבְד֖וּ אֶת־יְהוָ֣ה אֱלֹהֵיכֶ֑ם מִ֥י וָמִ֖י הַהֹלְכִֽים׃
Deutsch: Da wurden Mose und Aaron wieder zu Par’o gebracht, und er sagte zu ihnen: Geht hin, dient dem Ewigen, eurem Gott! Wer und wer sind es, die gehen sollen?

Kommentar: וַיּוּשַׁב אֶת־מֹשֶׁה וְאֶֽת־אַהֲרֹן אֶל־פַּרְעֹה ist wayyiqtol von שׁוב (Hiphil, "zurückbringen/zurückrufen") + koordinierte Objekte + אֶל־פַּרְעֹה.
וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם לְכוּ עִבְדוּ אֶת־יְהוָה אֱלֹהֵיכֶם ist וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם + לְכוּ (Qal-Imperativ von הלך, Plural) + עִבְדוּ אֶת־יְהוָה אֱלֹהֵיכֶם (Qal-Imperativ von עבד, Plural).
מִי וָמִי הַהֹלְכִים ist מִי וָמִי (reduplizierte Fragepartikel "wer und wer") + הַהֹלְכִים (Qal-Partizip von הלך, Plural mit Artikel).
Par’os taktischer Rückzug: Nach dem Druck seiner Berater gibt er scheinbar nach, aber versucht die Bedingungen zu kontrollieren.
שׁוב im Hiphil zeigt, dass Par’o Mose und Aaron zurückrufen lässt - sie waren schon gegangen (V.6).
לְכוּ עִבְדוּ ist scheinbare Zustimmung, aber מִי וָמִי zeigt seinen Versuch, die Teilnehmer zu begrenzen.
הַהֹלְכִים (partizipial mit Artikel) fragt nach den spezifischen Teilnehmern der Kultreise.
Die LXX übersetzt וַיּוּשַׁב mit ἀνεκλήθησαν ("wurden zurückgerufen"), לְכוּ עִבְדוּ mit πορεύεσθε λατρεύσατε ("geht, dient") und μִי וָמִי mit τίς καὶ τίς ("wer und wer").
Satzstruktur: Par’os taktisches Nachgeben mit scheinbarer Zustimmung und kontrollierender Detailfrage.
Unter Beraterdruck lässt Par’o Mose und Aaron zurückholen: "Gut, geht und dient JHWH, eurem Gott! Aber wer genau soll gehen?"
Exodus 10,9
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֔ה בִּנְעָרֵ֥ינוּ וּבִזְקֵנֵ֖ינוּ נֵלֵ֑ךְ בְּבָנֵ֨ينוּ וּבִבְנוֹתֵ֜נוּ בְּצֹאנֵ֤נוּ וּבִבְקָרֵ֨נוּ֙ נֵלֵ֔ךְ כִּ֥י חַג־יְהוָ֖ה לָֽנוּ׃
Deutsch: Und Mose sagte: Mit unseren Jungen und mit unseren Alten wollen wir gehen, mit unseren Söhnen und mit unseren Töchtern, mit unseren Schafen und mit unseren Rindern wollen wir gehen; denn wir haben ein Fest des Ewigen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה בִּנְעָרֵינוּ וּבִזְקֵנֵינוּ נֵלֵךְ ist וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה + erste Gruppe בִּנְעָרֵינוּ וּבִזְקֵנֵינוּ ("mit unseren Jungen und unseren Alten") + נֵלֵךְ (Qal-Imperfekt von הלך, erste Person Plural).
בְּבָנֵינוּ וּבִבְנוֹתֵנוּ בְּצֹאנֵנוּ וּבִבְקָרֵנוּ נֵלֵךְ ist die zweite Gruppe: בְּבָנֵינוּ וּבִבְנוֹתֵנוּ ("mit unseren Söhnen und Töchtern") + בְּצֹאנֵנוּ וּבִבְקָרֵנוּ ("mit unseren Schafen und Rindern") + נֵלֵךְ.
כִּי חַג־יְהוָה לָֽנוּ ist כִּי + חַג־יְהוָה לָנוּ ("denn ein Fest JHWHs ist uns/haben wir").
Moses umfassende Antwort: Er listet alle möglichen Teilnehmer auf - keine Ausnahmen. נְעָרִים sind Junge/Jugendliche, זְקֵנִים sind Alte/Älteste.
Die sechsfache Aufzählung mit doppeltem נֵלֵךְ betont die Totalität. בְּ zeigt Begleitung ("mit").
חַג יְהוָה ("Fest JHWHs") ist die religiöse Begründung - ein Fest erfordert die ganze Gemeinschaft und Opfertiere.
צֹאן sind Kleinvieh (Schafe/Ziegen), בָּקָר sind Großvieh (Rinder).
Die LXX übersetzt נְעָרִים mit νεανίσκοις ("junge Männer"), זְקֵנִים mit πρεσβυτέροις ("Ältere"), צֹאן mit προβάτοις ("Schafe"), בָּקָר mit βουσίν ("Rinder") und חַג mit ἑορτή ("Fest").
Satzstruktur: Moses totalitäre Antwort mit sechsfacher Gruppenaufzählung und religiöser Begründung.
Mose antwortet umfassend: Mit Jungen und Alten, Söhnen und Töchtern, Schafen und Rindern gehen wir - denn wir haben ein Fest JHWHs.
Exodus 10,10
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר אֲלֵהֶ֗ם יְהִ֨י כֵ֤ן יְהוָה֙ עִמָּכֶ֔ם כַּאֲשֶׁ֛ר אֲשַׁלַּ֥ח אֶתְכֶ֖ם וְאֶֽת־טַפְּכֶ֑ם רְא֕וּ כִּ֥י רָעָ֖ה נֶ֥גֶד פְּנֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und er sagte zu ihnen: Möge der Ewige so mit euch sein, wie ich euch und eure Kinder ziehen lasse! Seht zu, denn Böses habt ihr vor!

Kommentar: וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם יְהִי כֵן יְהוָה עִמָּכֶם כַּאֲשֶׁר אֲשַׁלַּח אֶתְכֶם וְאֶֽת־טַפְּכֶם ist וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם + ironischer Wunsch יְהִי כֵן יְהוָה עִמָּכֶם (Qal-Jussiv von היה + כֵן + יְהוָה עִמָּכֶם) + Vergleichspartikel כַּאֲשֶׁר + אֲשַׁלַּח אֶתְכֶם וְאֶֽת־טַפְּכֶם.
רְאוּ כִּי רָעָה נֶגֶד פְּנֵיכֶם ist רְאוּ (Qal-Imperativ von ראה, Plural) + כִּי רָעָה נֶגֶד פְּנֵיכֶם ("denn Böses ist vor euch/ihr habt Böses vor").
Par’os sarkastische Antwort: יְהִי כֵן יְהוָה עִמָּכֶם ist ironisch - "möge JHWH genauso mit euch sein" (nämlich gar nicht).
כַּאֲשֶׁר אֲשַׁלַּח zeigt den Vergleichsmaßstab: "wie ich euch ziehen lasse" (d.h. überhaupt nicht).
טַף sind kleine Kinder. רָעָה bedeutet "Böses/Unheil" - Par’o unterstellt böse Absichten (Flucht statt Kultreise).
נֶגֶד פְּנֵיכֶם bedeutet "vor euch/vor euren Augen" oder "ihr habt vor".
Die LXX übersetzt "טַפְּכֶ֑ם" (eure Kinder) als "ἀποσκευὴν ὑμῶν" (euer Gepäck/eure Habe), was eine deutlich andere Bedeutung hat und möglicherweise eine Fehlinterpretation darstellt.
Satzstruktur: Par’os sarkastische Antwort mit ironischem Gotteswunsch und Unterstellung böser Absichten.
Par’o antwortet sarkastisch: "Möge JHWH so mit euch sein, wie ich euch mit euren Kindern ziehen lasse! Passt auf - Böses habt ihr vor!"
Exodus 10,11
Hebräisch: לֹ֣א כֵ֗ן לְכֽוּ־נָ֤א הַגְּבָרִים֙ וְעִבְד֣וּ אֶת־יְהוָ֔ה כִּ֥י אֹתָ֖הּ אַתֶּ֣ם מְבַקְשִׁ֑ים וַיְגָ֣רֶשׁ אֹתָ֔ם מֵאֵ֖ת פְּנֵ֥י פַרְעֹֽה׃
Deutsch: Nicht so! Geht doch ihr, die Männer, und dient dem Ewigen; denn das ist es, was ihr begehrt habt. Und man trieb sie von Par’o hinaus.

Kommentar: לֹא כֵן לְכֽוּ־נָא הַגְּבָרִים וְעִבְדוּ אֶת־יְהוָה ist לֹא כֵן ("nicht so!") + לְכוּ־נָא (Qal-Imperativ von הלך + נָא, Plural) + הַגְּבָרִים (Subjekt mit Artikel) + וְעִבְדוּ אֶת־יְהוָה.
כִּי אֹתָהּ אַתֶּם מְבַקְשִׁים ist כִּי + אֹתָהּ (Objektpronomen femininum, bezieht sich auf die עֲבוֹדָה, den Gottesdienst) + אַתֶּם מְבַקְשִׁים (Piel-Partizip von בקשׁ, "suchen/begehren").
וַיְגָרֶשׁ אֹתָם מֵאֵת פְּנֵי פַרְעֹה ist wayyiqtol von גרשׁ (Piel, "vertreiben/hinauswerfen", dritte Person maskulin Singular) + אֹתָם + מֵאֵת פְּנֵי פַרְעֹה.
Par’os Kompromissangebot: Nur הַגְּבָרִים (erwachsene Männer) sollen gehen - keine Frauen, Kinder oder Tiere.
לֹא כֵן ist eine scharfe Zurückweisung von Moses Forderung. נָא mildert den Imperativ höflich ab.
אֹתָהּ (femininum) bezieht sich auf עֲבוֹדָה ("Gottesdienst") - "das ist es, was ihr wolltet".
גרשׁ im Piel bedeutet gewaltsames Hinauswerfen - die Verhandlungen scheitern erneut.
Die LXX übersetzt לֹא כֵן mit οὐχὶ οὕτως ("nicht so"), הַגְּבָרִים mit οἱ ἄνδρες ("die Männer"), מְבַקְשִׁים mit ζητεῖτε ("ihr sucht") und וַיְגָרֶשׁ mit ἐξέβαλεν ("warf hinaus").
Satzstruktur: Par’os Kompromissablehnung mit männer-limitiertem Gegenangebot und gewaltsamer Verhandlungsbeendigung.
"Nicht so! Geht ihr Männer allein und dient JHWH - das ist doch, was ihr wolltet." Und man warf sie vor Par’o hinaus.
Exodus 10,12
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה נְטֵ֨ה יָדְךָ֜ עַל־אֶ֤רֶץ מִצְרַ֨יִם֙ בָּֽאַרְבֶּ֔ה וְיַ֖עַל עַל־אֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם וְיֹאכַל֙ אֶת־כָּל־עֵ֣שֶׂב הָאָ֔רֶץ אֵ֛ת כָּל־אֲשֶׁ֥ר הִשְׁאִ֖יר הַבָּרָֽד׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Strecke deine Hand aus über das Land Ägypten wegen der Heuschrecken, dass sie über das Land Ägypten heraufkommen und alles Kraut des Landes fressen, alles, was der Hagel übrig gelassen hat.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה נְטֵה יָדְךָ עַל־אֶרֶץ מִצְרַיִם בָּֽאַרְבֶּה ist וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה + נְטֵה יָדְךָ (Qal-Imperativ von נטה, "ausstrecken") + עַל־אֶרֶץ מִצְרַיִם + בָּאַרְבֶּה (wegen der Heuschrecken).
וְיַעַל עַל־אֶרֶץ מִצְרַיִם וְיֹאכַל אֶת־כָּל־עֵשֶׂב הָאָרֶץ אֵת כָּל־אֲשֶׁר הִשְׁאִיר הַבָּרָד sind koordinierte Jussive: וְיַעַל (waw + Qal-Jussiv von עלה, "heraufkommen") + וְיֹאכַל (waw + Qal-Jussiv von אכל) + אֵת כָּל־עֵשֶׂב הָאָרֶץ + Relativsatz אֵת כָּל־אֲשֶׁר הִשְׁאִיר הַבָּרָד.
נטה יָד עַל ist die vertraute Wundergestikulation. בְּ zeigt den Anlass ("wegen/für die Heuschrecken").
עלה עַל bedeutet "heraufkommen über/befallen". כָּל־עֵשֶׂב הָאָרֶץ ist alle Vegetation.
הִשְׁאִיר הַבָּרָד (Hiphil Perfekt von שׁאר, "übrig lassen") bezieht sich auf eine noch nicht erzählte Hagelplage - narratives Vorgreifen.
Die LXX übersetzt נְטֵה mit ἔκτεινον ("strecke aus"), וְיַעַל mit ἀναβήτω ("soll heraufkommen"), עֵשֶׂב mit βοτάνην ("Pflanzen") und הַבָּרָד mit χάλαζα ("Hagel").
Satzstruktur: Göttlicher Wunderauftrag mit Gestikulation und doppeltem Zweck der Vegetationsvernichtung.
JHWH befiehlt: Strecke deine Hand über Ägypten für die Heuschrecken aus, dass sie heraufkommen und alle Pflanzen fressen, was der Hagel verschont hat.
Exodus 10,13
Hebräisch: וַיֵּ֨ט מֹשֶׁ֣ה אֶת־מַטֵּהוּ֮ עַל־אֶ֣רֶץ מִצְרַיִם֒ וַֽיהוָ֗ה נִהַ֤ג ר֥וּחַ קָדִים֙ בָּאָ֔רֶץ כָּל־הַיּ֥וֹם הַה֖וּא וְכָל־הַלָּ֑יְלָה הַבֹּ֣קֶר הָיָ֔ה וְר֨וּחַ֙ הַקָּדִ֔ים נָשָׂ֖א אֶת־הָאַרְבֶּֽה׃
Deutsch: Und Mose streckte seinen Stab aus über das Land Ägypten, und der Ewige führte einen Ostwind ins Land jenen ganzen Tag und die ganze Nacht. Als es Morgen wurde, hatte der Ostwind die Heuschrecken herbeigebracht.

Kommentar: וַיֵּט מֹשֶׁה אֶת־מַטֵּהוּ עַל־אֶרֶץ מִצְרַיִם ist wayyiqtol von נטה + מֹשֶׁה + אֶת־מַטֵּהוּ + עַל־אֶרֶץ מִצְרַיִם.
וַֽיהוָה נִהַג רוּחַ קָדִים בָּאָרֶץ כָּל־הַיּוֹם הַהוּא וְכָל־הַלַּיְלָה ist וַיהוָה + נִהַג (Piel Perfekt von נהג, "führen/treiben", dritte Person maskulin Singular) + רוּחַ קָדִים ("Ostwind") + בָּאָרֶץ + temporale Erstreckung כָּל־הַיּוֹם הַהוּא וְכָל־הַלַּיְלָה.
הַבֹּקֶר הָיָה וְרוּחַ הַקָּדִים נָשָׂא אֶת־הָאַרְבֶּה ist הַבֹּקֶר הָיָה (temporale Wendung) + וְרוּחַ הַקָּדִים + נָשָׂא (Qal Perfekt von נשׂא, "tragen/bringen") + אֶת־הָאַרְבֶּה.
נהג im Piel bedeutet "führen/antreiben" (wie Vieh). רוּחַ קָדִים ist der Ostwind - aus der Wüste kommend, heißer Wüstenwind.
Die Zeitangabe (כָּל־הַיּוֹם...וְכָל־הַלַּיְלָה) zeigt die allmähliche natürliche Entwicklung - nicht sofortige Magie.
הַבֹּקֶר הָיָה ("als es Morgen war") leitet das Resultat ein. נשׂא zeigt, dass der Wind die Heuschrecken trägt/bringt.
Die LXX nennt den Wind "ἄνεμον νότον" (Südwind) statt "ר֥וּחַ קָדִים֙" (Ostwind).
Satzstruktur: Moses gehorsame Stabausstreckung mit göttlicher Windführung über Tag und Nacht und morgendlichem Heuschreckentransport.
Mose streckt seinen Stab über Ägypten aus, und JHWH führt einen Ostwind den ganzen Tag und die ganze Nacht. Bei Morgengrauen hatte der Ostwind die Heuschrecken gebracht.
Exodus 10,14
Hebräisch: וַיַּ֣עַל הָֽאַרְבֶּ֗ה עַ֚ל כָּל־אֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם וַיָּ֕נַח בְּכֹ֖ל גְּב֣וּל מִצְרָ֑יִם כָּבֵ֣ד מְאֹ֔ד לְ֠פָנָיו לֹא־הָ֨יָה כֵ֤ן אַרְבֶּה֙ כָּמֹ֔הוּ וְאַחֲרָ֖יו לֹ֥א יִֽהְיֶה־כֵּֽן׃
Deutsch: Und die Heuschrecken kamen herauf über das ganze Land Ägypten und ließen sich in dem ganzen Gebiet von Ägypten nieder, sehr schwer; vor ihnen waren keine solchen Heuschrecken gewesen, und nach ihnen werden keine so sein.

Kommentar: וַיַּעַל הָֽאַרְבֶּה עַל כָּל־אֶרֶץ מִצְרַיִם וַיָּנַח בְּכֹל גְּבוּל מִצְרָיִם sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיַּעַל (von עלה, "heraufkommen") + וַיָּנַח (von נוח, "sich niederlassen/ruhen") mit jeweils כָּל-Totalitätsbetung.
כָּבֵד מְאֹד לְפָנָיו לֹא־הָיָה כֵן אַרְבֶּה כָּמֹהוּ וְאַחֲרָיו לֹא יִֽהְיֶה־כֵּן ist eine dreifache Einmaligkeitsbetonung: כָּבֵד מְאֹד ("sehr schwer/massiv") + לְפָנָיו לֹא־הָיָה כֵן אַרְבֶּה כָּמֹהוּ (Vergangenheit) + וְאַחֲרָיו לֹא יִֽהְיֶה־כֵּן (Zukunft).
עלה עַל zeigt das Heraufkommen der Schwärme. נוח בְּ bedeutet "sich niederlassen in". כָּל...כֹל betont die totale geografische Abdeckung.
כָּבֵד מְאֹד zeigt die außergewöhnliche Schwere/Dichte der Schwärme. כָּבֵד kann "schwer", "zahlreich" oder "intensiv" bedeuten.
לְפָנָיו...וְאַחֲרָיו (vor ihm...nach ihm) spannt den Bogen über die gesamte Geschichte - diese Heuschreckenplage ist einmalig.
כָּמֹהוּ ("wie diese") zeigt Vergleichbarkeit. כֵּן bedeute "so/derart".
Die LXX übersetzt וַיַּעַל mit ἀνέβη ("stieg herauf"), וַיָּנַח mit κατέπαυσεν ("ließ sich nieder"), כָּבֵד מְאֹד mit βαρεῖα σφόδρα ("sehr schwer") und die Einmaligkeitsformulierung entsprechend.
Satzstruktur: Totale Heuschreckeninvasion mit Niederlassung und dreifacher historischer Einmaligkeitsbetonung.
Die Heuschrecken kommen über ganz Ägypten herauf und lassen sich überall nieder, ungeheuer massiv - nie gab es solche und nie wird es wieder solche geben.
Exodus 10,15
Hebräisch: וַיְכַ֞ס אֶת־עֵ֣ין כָּל־הָאָרֶץ֮ וַתֶּחְשַׁ֣ךְ הָאָרֶץ֒ וַיֹּ֜אכַל אֶת־כָּל־עֵ֣שֶׂב הָאָ֗רֶץ וְאֵת֙ כָּל־פְּרִ֣י הָעֵ֔ץ אֲשֶׁ֥ר הוֹתִ֖יר הַבָּרָ֑ד וְלֹא־נוֹתַ֨ר כָּל־יֶ֧רֶק בָּעֵ֛ץ וּבְעֵ֥שֶׂב הַשָּׂדֶ֖ה בְּכָל־אֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und sie bedeckten die Fläche des ganzen Landes, so dass das Land verfinstert wurde; und sie fraßen alles Kraut des Landes und alle Früchte der Bäume, die der Hagel übrig gelassen hatte; und es blieb nichts Grünes an den Bäumen und am Kraut des Feldes im ganzen Land Ägypten übrig.

Kommentar: וַיְכַס אֶת־עֵין כָּל־הָאָרֶץ וַתֶּחְשַׁךְ הָאָרֶץ sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיְכַס (Piel von כסה, "bedecken", dritte Person maskulin Singular) + אֶת־עֵין כָּל־הָאָרֶץ + וַתֶּחְשַׁךְ הָאָרֶץ (von חשׁך, "finster werden", dritte Person femininum Singular).
וַיֹּאכַל אֶת־כָּל־עֵשֶׂב הָאָרֶץ וְאֵת כָּל־פְּרִי הָעֵץ אֲשֶׁר הוֹתִיר הַבָּרָד ist וַיֹּאכַל (wayyiqtol von אכל) + koordinierte Objekte אֶת־כָּל־עֵשֶׂב הָאָרֶץ וְאֵת כָּל־פְּרִי הָעֵץ + Relativsatz אֲשֶׁר הוֹתִיר הַבָּרָד.
וְלֹא־נוֹתַר כָּל־יֶרֶק בָּעֵץ וּבְעֵשֶׂב הַשָּׂדֶה בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרָיִם ist וְלֹא־נוֹתַר (waw + Negation + Niphal Perfekt von יתר, "übrig bleiben") + כָּל־יֶרֶק ("alles Grüne") + בָּעֵץ וּבְעֵשֶׂב הַשָּׂדֶה + בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרָיִם.
עֵין כָּל־הָאָרֶץ ("Auge/Gesicht des ganzen Landes") = die gesamte Oberfläche. חשׁך zeigt Verfinsterung durch die Schwärme.
עֵשֶׂב הָאָרֶץ ist alle Vegetation, פְּרִי הָעֵץ sind Baumfrüchte. הוֹתִיר הַבָּרָד (Hiphil von יתר) bezieht sich auf Hagelschäden.
יֶרֶק ist alles Grüne/alle grünen Pflanzen. Die dreifache Negation (לֹא־נוֹתַר כָּל־יֶרֶק) betont die totale Kahlheit.
Die LXX übersetzt עֵין mit πρόσωπον ("Angesicht"), וַתֶּחְשַׁךְ mit ἐσκοτίσθη ("wurde verfinstert"), עֵשֶׂב mit βοτάνην ("Pflanzen"), פְּרִי mit καρπόν ("Frucht") und יֶרֶק mit χλωρόν ("Grünes").
Satzstruktur: Totale Landbedeckung mit Verfinsterung, vollständige Vegetationsvernichtung und absoluter Grünheits-Eliminierung.
Sie bedecken die ganze Landoberfläche bis zur Verfinsterung, fressen alle Pflanzen und Baumfrüchte, die der Hagel verschont hatte - nichts Grünes bleibt in ganz Ägypten übrig.
Exodus 10,16
Hebräisch: וַיְמַהֵ֣ר פַּרְעֹ֔ה לִקְרֹ֖א לְמֹשֶׁ֣ה וּֽלְאַהֲרֹ֑ן וַיֹּ֗אמֶר חָטָ֛אתִי לַיהוָ֥ה אֱלֹֽהֵיכֶ֖ם וְלָכֶֽם׃
Deutsch: Da rief Par’o eilends Mose und Aaron und sagte: Ich habe gesündigt gegen den Ewigen, euren Gott, und gegen euch.

Kommentar: וַיְמַהֵר פַּרְעֹה לִקְרֹא לְמֹשֶׁה וּֽלְאַהֲרֹן ist wayyiqtol von מהר (Piel, "eilen/sich beeilen") + פַּרְעֹה + לִקְרֹא (Qal-Infinitiv von קרא) + koordinierte Objekte.
וַיֹּאמֶר חָטָאתִי לַיהוָה אֱלֹֽהֵיכֶם וְלָכֶם ist וַיֹּאמֶר + חָטָאתִי (Qal Perfekt von חטא, "sündigen", erste Person Singular) + koordinierte Objekte לַיהוָה אֱלֹהֵיכֶם וְלָכֶם.
מהר im Piel zeigt Par’os Eile - die Situation ist verzweifelt. לִקְרֹא zeigt den Zweck des Eilens.
Theologischer Durchbruch: חָטָאתִי ist Par’os erste explizite Sündenbekennung. לַיהוָה אֱלֹהֵיכֶם anerkennt JHWH als Gott.
וְלָכֶם zeigt, dass Par’o auch Mose und Aaron gegenüber Schuld anerkennt - doppelte Schuldanerkennung.
Die LXX übersetzt וַיְמַהֵר mit ἐσπούδασεν ("beeilte sich"), חָטָאתִי mit ἥμαρτον ("ich habe gesündigt") und אֱלֹהֵיכֶם mit τὸν θεὸν ὑμῶν ("euren Gott").
Satzstruktur: Par’os eilende Berufung mit expliziter doppelter Sündenbekennung.
Par’os Verzweiflung: Eilig ruft Par’o Mose und Aaron: "Ich habe gesündigt gegen JHWH, euren Gott, und gegen euch!"
Exodus 10,17
Hebräisch: וְעַתָּ֗ה שָׂ֣א נָ֤א חַטָּאתִי֙ אַ֣ךְ הַפַּ֔עַם וְהַעְתִּ֖ירוּ לַיהוָ֣ה אֱלֹהֵיכֶ֑ם וְיָסֵר֙ מֵֽעָלַ֔י רַ֖ק אֶת־הַמָּ֥וֶת הַזֶּֽה׃
Deutsch: Und nun vergib doch meine Sünde nur dieses Mal, und betet zum Ewigen, eurem Gott, dass er nur diesen Tod von mir wegnehme.

Kommentar: וְעַתָּה שָׂא נָא חַטָּאתִי אַךְ הַפַּעַם ist וְעַתָּה ("und nun") + שָׂא נָא (Qal-Imperativ von נשׂא, "tragen/vergeben", + נָא) + חַטָּאתִי ("meine Sünde") + אַךְ הַפַּעַם ("nur dieses Mal").
וְהַעְתִּירוּ לַיהוָה אֱלֹהֵיכֶם וְיָסֵר מֵֽעָלַי רַק אֶת־הַמָּוֶת הַזֶּה ist וְהַעְתִּירוּ (waw + Hiphil-Imperativ von עתר, "beten", Plural) + לַיהוָה אֱלֹהֵיכֶם + וְיָסֵר מֵעָלַי (waw + Hiphil-Jussiv von סור, "entfernen") + רַק אֶת־הַמָּוֶת הַזֶּה.
שָׂא חַטָּאת ("Sünde tragen/vergeben") ist eine klassische Vergebungsformel. נָא macht die Bitte höflich-dringend.
אַךְ הַפַּעַם ("nur dieses Mal") zeigt Par’os Bewusstsein für seine wiederholten Wortbrüche. עתר ist intensives Gebet/Flehen.
הַמָּוֶת הַזֶּה ("dieser Tod") bezeichnet die tödliche Heuschreckenplage - existentielle Bedrohung für Ägypten.
Die LXX übersetzt שָׂא mit ἄφες ("vergib"), אַךְ הַפַּעַם mit μόνον τὸ νῦν ("nur jetzt"), הַעְתִּירוּ mit εὔξασθε ("betet") und הַמָּוֶת mit θάνατον ("Tod").
Satzstruktur: Dringende Vergebungsbitte mit zeitlicher Begrenzung und intensiver Gebetsbitte um Lebensrettung.
"Und nun vergib mir meine Sünde nur dieses eine Mal! Betet zu JHWH, eurem Gott, dass er nur diesen Tod von mir nehme!"
Exodus 10,18
Hebräisch: וַיֵּצֵ֖א מֵעִ֣ם פַּרְעֹ֑ה וַיֶּעְתַּ֖ר אֶל־יְהוָֽה׃
Deutsch: Und er ging von Par’o hinaus und betete zu dem Ewigen.

Kommentar: וַיֵּצֵא מֵעִם פַּרְעֹה וַיֶּעְתַּר אֶל־יְהוָה sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיֵּצֵא מֵעִם פַּרְעֹה + וַיֶּעְתַּר אֶל־יְהוָה (von עתר im Hiphil).
Die knappe Formulierung betont Moses prompte Reaktion auf Par’os Bitte. יצא מֵעִם zeigt den Rückzug vom Palast.
עתר אֶל־יְהוָה ist intensives Gebet/Flehen zu JHWH (wie in 8,8.26).
Die LXX übersetzt וַיֵּצֵא mit ἐξῆλθεν ("ging hinaus") und וַיֶּעְתַּר mit ηὔξατο ("betete").
Satzstruktur: Knappe Berichterstattung über Moses prompte Gebetserfüllung.
Mose geht von Par’o weg und betet intensiv zu JHWH - er erfüllt die Bitte um Fürsprache.
Exodus 10,19
Hebräisch: וַיַּהֲפֹ֨ךְ יְהוָ֤ה רֽוּחַ־יָם֙ חָזָ֣ק מְאֹ֔ד וַיִּשָּׂא֙ אֶת־הָ֣אַרְבֶּ֔ה וַיִּתְקָעֵ֖הוּ יָ֣מָּה ס֑וּף לֹ֤א נִשְׁאַר֙ אַרְבֶּ֣ה אֶחָ֔ד בְּכֹ֖ל גְּב֥וּל מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und der Ewige drehte einen sehr starken Westwind her, der hob die Heuschrecken auf und warf sie ins Schilfmeer. Es blieb keine Heuschrecke im ganzen Gebiet von Ägypten übrig.

Kommentar: וַיַּהֲפֹךְ יְהוָה רֽוּחַ־יָם חָזָק מְאֹד ist wayyiqtol von הפך (Qal, "wenden/drehen") + יְהוָה + רוּחַ־יָם ("Meerwind/Westwind") + חָזָק מְאֹד ("sehr stark").
וַיִּשָּׂא אֶת־הָאַרְבֶּה וַיִּתְקָעֵהוּ יָמָּה סוּף sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיִּשָּׂא (von נשׂא, "tragen/aufheben") + אֶת־הָאַרְבֶּה + וַיִּתְקָעֵהוּ (von תקע, "einschlagen/hineinwerfen", mit Objektsuffix) + יָמָּה סוּף.
לֹא נִשְׁאַר אַרְבֶּה אֶחָד בְּכֹל גְּבוּל מִצְרָיִם ist לֹא נִשְׁאַר (Negation + Niphal Perfekt von שׁאר) + אַרְבֶּה אֶחָד + בְּכֹל גְּבוּל מִצְרָיִם.
הפך רוּחַ zeigt göttliche Kontrolle über die Winde. רוּחַ יָם ist Westwind (vom Mittelmeer), Gegenteil des Ostwinds aus V.13.
נשׂא + תקע zeigen die doppelte Aktion: Aufheben und Hineinwerfen. יָם סוּף ist das Schilfmeer (Rotes Meer).
לֹא נִשְׁאַר אַרְבֶּה אֶחָד betont die vollständige Entfernung - keine einzige Heuschrecke bleibt.
Die LXX spezifiziert "εἰς τὴν ἐρυθρὰν θάλασσαν" (ins Rote Meer) statt nur "יָ֣מָּה סּ֑וּף" (zum Schilfmeer).
Satzstruktur: Göttliche Windwendung mit doppelter Heuschreckenaktion und totaler Eliminierungsbestätigung.
JHWH dreht einen sehr starken Westwind her, der die Heuschrecken aufhebt und ins Schilfmeer wirft - keine einzige bleibt in ganz Ägypten übrig.
Exodus 10,20
Hebräisch: וַיְחַזֵּ֥ק יְהוָ֖ה אֶת־לֵ֣ב פַּרְעֹ֑ה וְלֹ֥א שִׁלַּ֖ח אֶת־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und der Ewige verhärtete das Herz Par’os, und er ließ die Söhne Israels nicht ziehen.

Kommentar: וַיְחַזֵּק יְהוָה אֶת־לֵב פַּרְעֹה וְלֹא שִׁלַּח אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist wayyiqtol von חזק (Piel, "stark machen/verhärten") + יְהוָה + אֶת־לֵב פַּרְעֹה + וְלֹא שִׁלַּח אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל.
Entscheidender theologischer Punkt: Hier ist es explizit JHWH, der Par’os Herz verhärtet (יְהוָה יְחַזֵּק), nicht mehr Par’os eigene Verstockung.
חזק לֵב im Piel zeigt göttliche Aktion der Herzenshärtung. שׁלח im Piel ist die weiterhin verweigerte zentrale Handlung.
Dies bestätigt die Ankündigung aus V.1 (אֲנִי הִכְבַּדְתִּי אֶת־לִבּוֹ).
Die LXX übersetzt וַיְחַזֵּק mit ἐσκλήρυνεν ("verhärtete") und behält die Struktur bei.
Satzstruktur: Explizite göttliche Herzenshärtung mit resultierender Verweigerung der Freilassung.
Theologische Wende: JHWH selbst verhärtet Par’os Herz, und er lässt Israel nicht ziehen - die göttliche Verstockung ist nun aktiv.
Exodus 10,21
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה נְטֵ֤ה יָֽדְךָ֙ עַל־הַשָּׁמַ֔יִם וִ֥יהִי חֹ֖שֶׁךְ עַל־אֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם וְיָמֵ֖שׁ חֹֽשֶׁךְ׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Strecke deine Hand aus zum Himmel, damit eine Finsternis über das Land Ägypten komme, so dass man die Finsternis greifen kann.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה נְטֵה יָֽדְךָ עַל־הַשָּׁמַיִם ist וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה + נְטֵה יָדְךָ + עַל־הַשָּׁמַיִם ("zum Himmel hin").
וִיהִי חֹשֶׁךְ עַל־אֶרֶץ מִצְרָיִם וְיָמֵשׁ חֹשֶׁךְ ist וִיהִי (waw + Qal-Jussiv von היה) + חֹשֶׁךְ + עַל־אֶרֶץ מִצְרָיִם + וְיָמֵשׁ חֹשֶׁךְ (waw + Qal-Jussiv von משׁשׁ, "betasten/greifen", dritte Person maskulin Singular).
Neue Zielrichtung: עַל־הַשָּׁמַיִם - zum ersten Mal wird die Hand zum Himmel ausgestreckt, nicht über das Land.
חֹשֶׁךְ ist Finsternis/Dunkelheit. משׁשׁ bedeutet "betasten/mit den Händen tasten" - die Finsternis wird so dicht, dass man sie greifen kann.
וְיָמֵשׁ חֹשֶׁךְ ist ein außergewöhnlicher Ausdruck: Die Finsternis wird so materiell dicht, dass sie tastbar ist.
Die LXX fügt "ψηλαφητὸν σκότος" (tastbare Finsternis) hinzu, was im MT nicht steht.
Satzstruktur: Göttlicher Auftrag zur Himmelsgestikulation mit Finsternisbeschwörung und Tastbarkeitsintensivierung.
JHWH befiehlt: Strecke deine Hand zum Himmel aus, dass Finsternis über Ägypten komme - so dichte Finsternis, dass man sie greifen kann.
Exodus 10,22
Hebräisch: וַיֵּ֥ט מֹשֶׁ֛ה אֶת־יָדֹ֖ו עַל־הַשָּׁמָ֑יִם וַיְהִ֧י חֹֽשֶׁךְ־אֲפֵלָ֛ה בְּכָל־אֶ֥רֶץ מִצְרַ֖יִם שְׁלֹ֥שֶׁת יָמִֽים׃
Deutsch: Und Mose streckte seine Hand aus zum Himmel; da entstand im ganzen Land Ägypten eine dichte Finsternis 3 Tage lang.

Kommentar: וַיֵּט מֹשֶׁה אֶת־יָדוֹ עַל־הַשָּׁמַיִם ist wayyiqtol von נטה + מֹשֶׁה + אֶת־יָדוֹ + עַל־הַשָּׁמַיִם.
וַיְהִי חֹֽשֶׁךְ־אֲפֵלָה בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרַיִם שְׁלֹשֶׁת יָמִים ist wayyiqtol von היה + חֹשֶׁךְ־אֲפֵלָה (Konstruktusverbindung "Finsternis der Dunkelheit" = "dichte Finsternis") + בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרַיִם + שְׁלֹשֶׁת יָמִים (temporale Angabe).
חֹשֶׁךְ אֲפֵלָה ist eine Konstruktusverbindung, die extreme Dunkelheit ausdrückt. אֲפֵלָה ist tiefe, undurchdringliche Finsternis.
שְׁלֹשֶׁת יָמִים zeigt eine längere Zeitdauer als bei den anderen Plagen - anhaltende Finsternis.
כָל־אֶרֶץ מִצְרַיִם betont die totale geografische Abdeckung.
Die LXX erweitert die Beschreibung der Finsternis zu "σκότος γνόφος θύελλα" (Finsternis, dichte Dunkelheit, Sturm).
Satzstruktur: Moses gehorsame Himmelsgestikulation mit resultierender totaler Finsternis über definierte Zeitdauer.
Mose streckt seine Hand zum Himmel aus, und es entsteht dichte, undurchdringliche Finsternis in ganz Ägypten drei Tage lang.
Exodus 10,23
Hebräisch: לֹֽא־רָא֞וּ אִ֣ישׁ אֶת־אָחִ֗יו וְלֹא־קָ֛מוּ אִ֥ישׁ מִתַּחְתָּ֖יו שְׁלֹ֣שֶׁת יָמִ֑ים וּֽלְכָל־בְּנֵ֧י יִשְׂרָאֵ֛ל הָ֥יָה א֖וֹר בְּמוֹשְׁבֹתָֽם׃
Deutsch: Sie sahen einer den anderen nicht, und keiner stand von seinem Platz auf 3 Tage lang; aber alle Söhne Israels hatten Licht in ihren Wohnungen.

Kommentar: לֹֽא־רָאוּ אִישׁ אֶת־אָחִיו וְלֹא־קָמוּ אִישׁ מִתַּחְתָּיו שְׁלֹשֶׁת יָמִים sind zwei koordinierte negative Aussagen: לֹא־רָאוּ אִישׁ אֶת־אָחִיו + וְלֹא־קָמוּ אִישׁ מִתַּחְתָּיו + gemeinsame Zeitangabe שְׁלֹשֶׁת יָמִים.
וּֽלְכָל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הָיָה אוֹר בְּמוֹשְׁבֹתָם ist וּלְכָל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל + הָיָה אוֹר + בְּמוֹשְׁבֹתָם ("in ihren Wohnsitzen").
אִישׁ אֶת־אָחִיו ist "einer den anderen" - nicht einmal naheste Personen sind sichtbar. קום מִתַּחַת bedeutet "aufstehen von seinem Platz" - totale Bewegungsunfähigkeit.
Der theologische Kontrast: לֹא־רָאוּ...וְלֹא־קָמוּ (Ägypter) versus הָיָה אוֹר (Israeliten) - zum ersten Mal seit Goschen (8,18) wieder explizite Unterscheidung zwischen beiden Völkern.
מִתַּחְתָּיו bedeutet "von seinem Platz/von unter sich" - niemand kann sich von seinem Ort wegbewegen. מוֹשָׁבוֹת sind Wohnsitze/Siedlungen.
Die dreifache Betonung (שְׁלֹשֶׁת יָמִים zweimal) unterstreicht die Dauer der Lähmung.
אוֹר בְּמוֹשְׁבֹתָם zeigt göttlichen Schutz - Israel ist von der kosmischen Katastrophe ausgenommen.
Die LXX übersetzt אִישׁ אֶת־אָחִיו mit ἕκαστος τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ ("jeder seinen Bruder"), מִתַּחְתָּיו mit ἐκ τοῦ τόπου αὐτοῦ ("von seinem Ort"), מוֹשְׁבֹתָם mit ταῖς οἰκήσεσιν αὐτῶν ("in ihren Wohnungen") und אוֹר mit φῶς ("Licht").
Satzstruktur: Doppelte negative Charakterisierung ägyptischer Lähmung mit kontrastierender israelitischer Lichtbewahrung.
Die Ägypter sehen einander nicht und können sich nicht bewegen drei Tage lang - aber alle Israeliten haben Licht in ihren Siedlungen.
Exodus 10,24
Hebräisch: וַיִּקְרָ֨א פַרְעֹ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה וַיֹּ֨אמֶר֙ לְכוּ֙ עִבְד֣וּ אֶת־יְהוָ֔ה רַ֛ק צֹאנְכֶ֥ם וּבְקַרְכֶ֖ם יֻצָּ֑ג גַּֽם־טַפְּכֶ֖ם יֵלֵ֥ךְ עִמָּכֶֽם׃
Deutsch: Und Par’o rief Mose und sagte: Geht hin, dient dem Ewigen; nur eure Schafe und eure Rinder sollen zurückbleiben; auch eure Kinder mögen mit euch gehen.

Kommentar: וַיִּקְרָא פַרְעֹה אֶל־מֹשֶׁה וַיֹּאמֶר לְכוּ עִבְדוּ אֶת־יְהוָה ist wayyiqtol von קרא + פַרְעֹה אֶל־מֹשֶׁה + וַיֹּאמֶר לְכוּ עִבְדוּ אֶת־יְהוָה.
רַק צֹאנְכֶם וּבְקַרְכֶם יֻצָּג גַּֽם־טַפְּכֶם יֵלֵךְ עִמָּכֶם ist רַק ("nur") + צֹאנְכֶם וּבְקַרְכֶם יֻצָּג (Hofal-Imperfekt von יצג, "zurückbleiben/zurückgestellt werden") + גַּם־טַפְּכֶם יֵלֵךְ עִמָּכֶם (zusätzliche Konzession).
Par’os größtes Zugeständnis bisher: Menschen dürfen alle gehen (לְכוּ עִבְדוּ), sogar die Kinder (גַּם־טַפְּכֶם יֵלֵךְ עִמָּכֶם) - nur die Tiere müssen bleiben.
יצג im Hofal bedeutet "zurückgestellt/zurückgelassen werden". צֹאן und בָּקָר sind Klein- und Großvieh.
טַף sind kleine Kinder - eine wichtige Konzession nach der Verweigerung in V.10-11.
Die Tiere als "Pfand" sollen die Rückkehr garantieren.
Die LXX übersetzt לְכוּ עִבְדוּ mit πορεύεσθε λατρεύσατε ("geht, dient"), יֻצָּג mit ὑπολειπέσθω ("soll zurückbleiben"), צֹאן וּבָקָר mit πρόβατα καὶ βόες ("Schafe und Rinder") und טַף mit ἀποσκευή ("Gepäck/Kinder").
Satzstruktur: Par’os weitgehendstes Zugeständnis mit Viehbeschränkung und Kinderzulassung.
Par’o macht seine größte Konzession: "Geht alle und dient JHWH! Nur euer Vieh bleibt zurück - aber eure Kinder dürfen mitgehen."
Exodus 10,25
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֔ה גַּם־אַתָּ֛ה תִּתֵּ֥ן בְּיָדֵ֖נוּ זְבָחִ֣ים וְעֹל֑וֹת וְעָשִׂ֖ינוּ לַיהוָ֥ה אֱלֹהֵֽינוּ׃
Deutsch: Und Mose sagte: Auch Schlachtopfer und Aufsteigeopfer musst du in unsere Hände geben, damit wir sie dem Ewigen, unserem Gott, darbringen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה גַּם־אַתָּה תִּתֵּן בְּיָדֵנוּ זְבָחִים וְעֹלוֹת ist וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה + גַּם־אַתָּה ("auch du") + תִּתֵּן בְּיָדֵנוּ (Qal-Imperfekt von נתן, "geben", + בְּיָדֵנוּ, "in unsere Hände") + זְבָחִים וְעֹלוֹת (koordinierte Opfertypen).
וְעָשִׂינוּ לַיהוָה אֱלֹהֵינוּ ist וְעָשִׂינוּ (waw + Qal Perfekt von עשׂה, erste Person Plural) + לַיהוָה אֱלֹהֵינוּ.
Moses Gegenattacke: גַּם־אַתָּה ("sogar du") dreht den Spieß um - nicht nur sollen die Tiere mitgehen, Par’o soll sogar zusätzliche Opfertiere zur Verfügung stellen!
זְבָחִים sind Schlachtopfer (meist Gemeinschaftsopfer), עֹלוֹת sind Aufsteigeopfer (völlig verbrannt). נתן בְּיָד bedeutet "in jemandes Hand/Verfügung geben".
Dies ist eine kühne Forderung: Der unterdrückende Herrscher soll den Gottesdienst seiner Untertanen finanzieren.
Die LXX übersetzt גַּם־אַתָּה mit καὶ σύ ("auch du"), זְבָחִים mit θυσίας ("Opfer"), עֹלוֹת mit ὁλοκαυτώματα ("Aufsteigeopfer") und בְּיָדֵנוּ mit εἰς τὰς χεῖρας ἡμῶν ("in unsere Hände").
Satzstruktur: Moses offensive Gegenantwort mit Forderung nach zusätzlicher Par’o-Opfergabe.
Mose kontert kühn: "Auch du musst uns Schlacht- und Aufsteigeopfer zur Verfügung stellen für unseren Gottesdienst zu JHWH!"
Exodus 10,26
Hebräisch: וְגַם־מִקְנֵ֜נוּ יֵלֵ֣ךְ עִמָּ֗נוּ לֹ֤א תִשָּׁאֵר֙ פַּרְסָ֔ה כִּ֚י מִמֶּ֣נּוּ נִקַּ֔ח לַעֲבֹ֖ד אֶת־יְהוָ֣ה אֱלֹהֵ֑ינוּ וַאֲנַ֣חְנוּ לֹֽא־נֵדַ֗ע מַֽה־נַּעֲבֹד֙ אֶת־יְהוָ֔ה עַד־בֹּאֵ֖נוּ שָֽׁמָּה׃
Deutsch: So muss auch unser Vieh mit uns ziehen, keine Klaue darf zurückbleiben; denn davon werden wir nehmen, um dem Ewigen, unserem Gott, zu dienen; wir wissen ja nicht, womit wir dem Ewigen dienen sollen, bis wir dorthin kommen.

Kommentar: וְגַם־מִקְנֵנוּ יֵלֵךְ עִמָּנוּ לֹא תִשָּׁאֵר פַּרְסָה ist וְגַם־מִקְנֵנוּ יֵלֵךְ עִמָּנוּ + לֹא תִשָּׁאֵר פַּרְסָה (Negation + Niphal-Imperfekt von שׁאר, "übrig bleiben" + פַּרְסָה, "Klaue/Huf").
כִּי מִמֶּנּוּ נִקַּח לַעֲבֹד אֶת־יְהוָה אֱלֹהֵינוּ ist kausale Begründung: כִּי + מִמֶּנּוּ נִקַּח (Qal-Imperfekt von לקח, erste Person Plural, "wir werden nehmen") + לַעֲבֹד אֶת־יְהוָה אֱלֹהֵינוּ.
וַאֲנַחְנוּ לֹֽא־נֵדַע מַֽה־נַּעֲבֹד אֶת־יְהוָה עַד־בֹּאֵנוּ שָֽׁמָּה ist וַאֲנַחְנוּ לֹא־נֵדַע (emphatisches Personalpronomen + Negation + Qal-Imperfekt von ידע) + מַה־נַּעֲבֹד אֶת־יְהוָה (indirekte Frage) + עַד־בֹּאֵנוּ שָֽׁמָּה (temporale Grenze).
לֹא תִשָּׁאֵר פַּרְסָה ist eine drastische Formulierung - "nicht eine Klaue" soll zurückbleiben. פַּרְסָה ist die gespaltene Klaue der Wiederkäuer.
מִמֶּנּוּ נִקַּח zeigt, dass aus dem eigenen Viehbestand die Opfertiere genommen werden müssen.
לֹא־נֵדַע מַה־נַּעֲבֹד ist Moses theologisches Argument: Ohne Ortserkundung ist nicht bekannt, welche Opfer verlangt sind.
עַד־בֹּאֵנוּ שָֽׁמָּה ("bis wir dorthin kommen") bezieht sich auf den Wüstenort des Gottesdienstes.
Die LXX übersetzt מִקְנֵנוּ mit κτήνη ἡμῶν ("unser Vieh"), פַּרְסָה mit ὁπλή ("Klaue"), מִמֶּנּוּ mit ἀπ' αὐτῶν ("von ihnen"), לֹא־נֵדַע mit οὐκ οἴδαμεν ("wir wissen nicht") und שָֽׁמָּה mit ἐκεῖ ("dorthin").
Satzstruktur: Moses kategorische Ablehnung mit totaler Vieh-Mitnahme-Forderung und theologischer Ungewissheits-Begründung.
"Auch unser Vieh muss mit - keine Klaue bleibt zurück! Denn daraus nehmen wir Opfer für JHWH. Wir wissen nicht, was wir opfern sollen, bis wir dort sind."
Exodus 10,27
Hebräisch: וַיְחַזֵּ֥ק יְהוָ֖ה אֶת־לֵ֣ב פַּרְעֹ֑ה וְלֹ֥א אָבָ֖ה לְשַׁלְּחָֽם׃
Deutsch: Aber der Ewige verhärtete das Herz Par’os, und er wollte sie nicht ziehen lassen.

Kommentar: וַיְחַזֵּק יְהוָה אֶת־לֵב פַּרְעֹה וְלֹא אָבָה לְשַׁלְּחָם ist wayyiqtol von חזק (Piel) + יְהוָה + אֶת־לֵב פַּרְעֹה + וְלֹא אָבָה (waw + Negation + Qal Perfekt von אבה, "wollen/bereit sein") + לְשַׁלְּחָם (Piel-Infinitiv mit Objektsuffix).
Erneut göttliche Verstockung: יְהוָה יְחַזֵּק (wie in V.20) - JHWH verhärtet aktiv Par’os Herz.
אבה bedeutet "wollen/bereit sein" - es zeigt willentliche Verweigerung, nicht nur passive Verstockung. שׁלח im Piel + Objektsuffix ם־ ("sie").
Die LXX übersetzt וַיְחַזֵּק mit ἐσκλήρυνεν ("verhärtete"), וְלֹא אָבָה mit οὐκ ἠθέλησεν ("wollte nicht") und לְשַׁלְּחָם mit ἐξαποστεῖλαι αὐτούς ("sie ziehen zu lassen").
Satzstruktur: Göttliche Herzenshärtung mit resultierender willentlicher Verweigerung der Freilassung.
JHWH verhärtet Par’os Herz, und er will sie nicht ziehen lassen - willentliche Verweigerung trotz größter Zugeständnisbereitschaft.
Exodus 10,28
Hebräisch: וַיֹּֽאמֶר־לוֹ֥ פַרְעֹ֖ה לֵ֣ךְ מֵעָלָ֑י הִשָּׁ֣מֶר לְךָ֗ אֶl־תֹּ֨סֶף֙ רְא֣וֹת פָּנַ֔י כִּ֗י בְּי֛וֹם רְאֹתְךָ֥ פָנַ֖י תָּמֽוּת׃
Deutsch: Und Par’o sagte zu ihm: Geh weg von mir; hüte dich, sieh mein Angesicht nicht wieder! Denn an dem Tag, da du mein Angesicht siehst, wirst du sterben.

Kommentar: וַיֹּֽאמֶר־לוֹ פַרְעֹה לֵךְ מֵעָלָי ist wayyiqtol von אמר + לוֹ + פַרְעֹה + לֵךְ מֵעָלָי (Qal-Imperativ von הלך + מֵעָלָי, "weg von mir").
הִשָּׁמֶר לְךָ אֶל־תֹּסֶף רְאוֹת פָּנַי ist הִשָּׁמֶר לְךָ (Niphal-Imperativ von שׁמר, "hüte dich" + לְךָ als Dativ) + אֶל־תֹּסֶף (Negation + Hiphil-Jussiv von יסף, "hinzufügen/wiederholen") + רְאוֹת פָּנַי (Qal-Infinitiv von ראה + פָּנַי).
כִּי בְּיוֹם רְאֹתְךָ פָנַי תָּמוּת ist kausale Begründung: כִּי + בְּיוֹם + רְאֹתְךָ פָנַי (Qal-Infinitiv + Objektsuffix) + תָּמוּת (Qal-Imperfekt von מות, "sterben", zweite Person maskulin Singular).
Par’os explosive Wut: לֵךְ מֵעָלָי ist scharfe Wegweisung. הִשָּׁמֶר לְךָ verstärkt die Warnung ("hüte dich wohl!").
אֶל־תֹּסֶף רְאוֹת bedeutet "wiederhole nicht das Sehen" = "sieh nie wieder". ראה פָנִים ist idiomatisch für "vor jemanden treten/Audienz haben".
תָּמוּת ist Todesdrohung - Par’o droht mit Exekution bei erneutem Erscheinen.
Die LXX übersetzt לֵךְ מֵעָלָי mit ἄπελθε ἀπ' ἐμοῦ ("geh weg von mir"), הִשָּׁמֶר לְךָ mit πρόσεχε σεαυτῷ ("gib acht auf dich"), אֶל־תֹּסֶף mit προσθῇς ("füge hinzu") und τָּמוּת mit ἀποθανῇ ("du wirst sterben").
Satzstruktur: Par’os wütende Wegweisung mit verschärfter Wiederholungswarnung und Todesdrohung.
Endgültiger Bruch: Par’o explodiert: "Geh weg von mir! Hüte dich, mich je wieder zu sehen - denn am Tag, da du mich siehst, wirst du sterben!"
Exodus 10,29
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר מֹשֶׁ֖ה כֵּ֣ן דִּבַּ֑רְתָּ לֹא־אֹסִ֥ף ע֖וֹד רְא֥וֹת פָּנֶֽיךָ׃
Deutsch: Und Mose sagte: Du hast recht geredet, ich werde dein Angesicht nicht mehr wiedersehen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה כֵּן דִּבַּרְתָּ ist wayyiqtol von אמר + מֹשֶׁה + כֵּן דִּבַּרְתָּ ("recht/wahr hast du geredet").
לֹא־אֹסִף עוֹד רְאוֹת פָּנֶיךָ ist לֹא־אֹסִף (Negation + Hiphil-Imperfekt von יסף, "hinzufügen", erste Person Singular) + עוֹד ("noch/wieder") + רְאוֹת פָּנֶיךָ (Qal-Infinitiv + פָּנֶיךָ).
Moses erstaunliche Antwort: כֵּן דִּבַּרְתָּ gibt Par’o recht - eine unerwartete Zustimmung.
לֹא אסף עוֹד entspricht Par’os אֶל־תֹּסֶף - Mose übernimmt die Formulierung und bestätigt das endgültige Ende der Verhandlungen.
Diese Antwort ist ambig: Mose könnte ironisch sprechen oder prophetisch - Par’o wird ihn tatsächlich bitten zu kommen (11,8; 12,31).
Die LXX übersetzt כֵּן דִּבַּרְתָּ mit εἶπας ("du hast gesagt"), לֹא־אֹסִף mit οὐ προσθήσω ("ich werde nicht hinzufügen") und עוֹד mit ἔτι ("noch").
Satzstruktur: Moses zustimmende Antwort mit Bestätigung des endgültigen Verhandlungsabbruchs.
Dramatischer Abschluss: Mose stimmt zu: "Du hast recht gesprochen - ich werde dein Angesicht nie mehr sehen." Ende der direkten Verhandlungen.
Exodus 11,1
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה ע֣וֹד נֶ֤גַע אֶחָד֙ אָבִ֤יא עַל־פַּרְעֹה֙ וְעַל־מִצְרַ֔יִם אַֽחֲרֵי־כֵ֕ן יְשַׁלַּ֥ח אֶתְכֶ֖ם מִזֶּ֑ה כְּשַׁ֨לְּחֹ֔ו כָּלָ֕ה גָּרֵ֛שׁ יְגָרֵ֥שׁ אֶתְכֶ֖ם מִזֶּֽה׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Noch eine Plage will ich über Par’o und über Ägypten bringen; danach wird er euch von hier ziehen lassen. Wenn er euch vollständig ziehen lässt, wird er euch sogar von hier wegtreiben.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה עוֹד נֶגַע אֶחָד אָבִיא עַל־פַּרְעֹה וְעַל־מִצְרַיִם וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה + עוֹד ("noch") + נֶגַע אֶחָד ("eine Plage") + אָבִיא (Hiphil-Imperfekt von בוא, "bringen", erste Person Singular) + koordinierte Ziele עַל־פַּרְעֹה וְעַל־מִצְרַיִם. Die Struktur אַֽחֲרֵי־כֵן יְשַׁלַּח אֶתְכֶם מִזֶּה zeigt temporale Abfolge mit prophetischer Gewissheit.
Lexikalische Besonderheiten: Das Hapaxlegomenon נֶגַע in diesem Kontext markiert einen Wendepunkt - erstmals wird eine Plage nicht mit מַכָּה (Schlag) bezeichnet, sondern mit נֶגַע (Berührung/Schlag Gottes), was die direkte göttliche Intervention unterstreicht. Die figura etymologica גָּרֵשׁ יְגָרֵשׁ verstärkt die Ironie: Vom שׁלח (ziehen lassen) zum גרשׁ (vertreiben/hinauswerfen).
Septuaginta-Vergleiche und theologische Akzentuierungen: Die LXX übersetzt עוֹד mit ἔτι ("noch"), verstärkt aber durch μίαν πληγὴν ἔτι ("noch eine einzige Plage") die Finalität. Während der MT כָּלָה ("vollständig") hat, wählt die LXX ἐκπέμψει ("wird hinaussenden"), was den gewaltsamen Aspekt der Vertreibung abschwächt. Bei גָּרֵשׁ יְגָרֵשׁ verwendet die LXX ἐκβολῇ ἐκβαλεῖ ("mit Gewalt hinauswerfen") und betont damit stärker als der MT die körperliche Gewalt der Austreibung.
Theologische Implikationen - Göttliche Souveränität und Par’os Verstockung: Dieser Vers steht im Spannungsfeld zwischen göttlicher Vorhersage und menschlicher Entscheidungsfreiheit. JHWHs Prophezeiung erfolgt nach der neunten Plage, aber vor der zehnten - ein Moment, wo Par’os Verstockung (bereits viermal als göttlich verursacht beschrieben: 9,12; 10,20; 10,27) zur ironischen Umkehr führt. Die theologische Paradoxie liegt darin, dass Gott Par’os Herz verhärtet (11,10), um seine Wunder zu mehren (11,9), aber Par’o dennoch moralisch verantwortlich bleibt. Der Text löst diese Spannung nicht auf, sondern präsentiert sie als Geheimnis göttlicher Souveränität.
Narrative Funktion: Die doppelte Bewegung שׁלח → גרשׁ spiegelt die gesamte Exodus-Dynamik wider: Was als Bitte um Gottesdienst in der Wüste beginnt (5,1), endet als erzwungene permanente Trennung. Par’os Wandel vom Verweigerer zum aktiven Vertreiber zeigt die vollständige Umkehrung der Machtverhältnisse und bereitet die nächtliche Szene von 12,31-32 vor.
Intertextuelle Bezüge: Die Verheißung in Genesis 15,14 ("danach werden sie ausziehen mit großer Habe") findet hier ihre narrativ-theologische Erfüllung. Die Ironie liegt darin, dass Par’o selbst zum Vollstrecker der abrahamitischen Verheißung wird.
Satzstruktur: Ankündigung der finalen Plage mit ironischer Umkehr von Par’os Verhalten zur aktiven Vertreibung - ein theologisches Paradox göttlicher Souveränität und menschlicher Verantwortung.
JHWH kündigt die letzte Plage an: Danach wird Par’o euch nicht nur gehen lassen - er wird euch geradezu von hier wegtreiben!
Exodus 11,2
Hebräisch: דַּבֶּר־נָ֖א בְּאָזְנֵ֣י הָעָ֑ם וְיִשְׁאֲל֞וּ אִ֣ישׁ׀ מֵאֵ֣ת רֵעֵ֗הוּ וְאִשָּׁה֙ מֵאֵ֣ת רְעוּתָ֔הּ כְּלֵי־כֶ֖סֶף וּכְלֵ֥י זָהָֽב׃
Deutsch: Rede doch zu den Ohren des Volkes, dass sie sich jeder von seinem Nachbarn und jede von ihrer Nachbarin silberne Geräte und goldene Geräte erbitten.

Kommentar: דַּבֶּר־נָא בְּאָזְנֵי הָעָם ist דַּבֶּר־נָא (Piel-Imperativ + נָא) + בְּאָזְנֵי הָעָם ("zu den Ohren des Volkes").
וְיִשְׁאֲלוּ אִישׁ מֵאֵת רֵעֵהוּ וְאִשָּׁה מֵאֵת רְעוּתָהּ כְּלֵי־כֶסֶף וּכְלֵי זָהָב ist וְיִשְׁאֲלוּ (waw + Qal-Jussiv von שׁאל, "bitten/erbitten", dritte Person Plural) + doppelte Struktur אִישׁ מֵאֵת רֵעֵהוּ וְאִשָּׁה מֵאֵת רְעוּתָהּ + koordinierte Objekte כְּלֵי־כֶסֶף וּכְלֵי זָהָב.
בְּאָזְנֵי הָעָם zeigt öffentliche Verkündigung. שׁאל מֵאֵת bedeutet "erbitten von" - nicht Diebstahl, sondern Bitte.
רֵעַ/רְעוּת sind Nachbarn/Nachbarinnen. Die geschlechtsspezifische Parallelstruktur (אִישׁ...וְאִשָּׁה) betont die Vollständigkeit.
כְּלֵי־כֶסֶף וּכְלֵי זָהָב sind Silber- und Goldgegenstände - wertvolle Gebrauchsgegenstände, nicht Münzen.
Die LXX fügt das Wort κρυφῇ ("heimlich/im Verborgenen") hinzu, das im hebräischen Text fehlt. Das heimliche Erbitten (κρυφῇ) im Griechischen suggeriert eine andere Dynamik als die öffentliche Verkündigung (בְּאָזְנֵי הָעָם) im Hebräischen. Während der MT nur נָא ("bitte/doch") hat, erweitert die LXX die Anweisung um eine qualitative Bestimmung der Art und Weise, wie das Volk angesprochen werden soll. Zusätzlich fügt die LXX καὶ ἱματισμόν ("und Kleidung") zu den erbetenen Gegenständen hinzu. 
Satzstruktur: Öffentlicher Auftrag mit geschlechtsspezifischer Vollständigkeitsstruktur und Wertsachen-Erbittung.
Verkünde dem Volk öffentlich: Jeder Mann soll von seinem Nachbarn, jede Frau von ihrer Nachbarin Silber- und Goldgegenstände erbitten.
Exodus 11,3
Hebräisch: וַיִּתֵּ֧ן יְהוָ֛ה אֶת־חֵ֥ן הָעָ֖ם בְּעֵינֵ֣י מִצְרָ֑יִם גַּ֣ם׀ הָאִ֣ישׁ מֹשֶׁ֗ה גָּד֤וֹל מְאֹד֙ בְּאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם בְּעֵינֵ֥י עַבְדֵֽי־פַרְעֹ֖ה וּבְעֵינֵ֥י הָעָֽם׃
Deutsch: Und der Ewige gab dem Volk Gunst in den Augen der Ägypter. Auch war der Mann Mose sehr angesehen im Land Ägypten, in den Augen der Knechte Par’os und in den Augen des Volkes.

Kommentar: וַיִּתֵּן יְהוָה אֶת־חֵן הָעָם בְּעֵינֵי מִצְרָיִם ist wayyiqtol von נתן + יְהוָה + אֶת־חֵן הָעָם ("Gunst des Volkes") + בְּעֵינֵי מִצְרָיִם ("in den Augen der Ägypter").
Temporale Funktion: Das wayyiqtol וַיִּתֵּן fungiert hier nicht als einfache narrative Sequenz, sondern als Plusquamperfekt - "hatte bereits gegeben". Diese Gunst war vor Moses Ankündigung bereits etabliert und bildet die Voraussetzung für das erfolgreiche Erbitten der Wertsachen in V. 2. Die zeitliche Rückblende erklärt, warum die Ägypter bereit sein werden zu geben.
גַּם הָאִישׁ מֹשֶׁה גָּדוֹל מְאֹד בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם בְּעֵינֵי עַבְדֵֽי־פַרְעֹה וּבְעֵינֵ֥י הָעָֽם ist גַּם ("auch") + הָאִישׁ מֹשֶׁה ("der Mann Mose") + גָּדוֹל מְאֹד ("sehr groß/angesehen") + בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם + doppelte Charakterisierung בְּעֵינֵי עַבְדֵי־פַרְעֹה וּבְעֵינֵי הָעָם.
חֵן בְּעֵינֵי ist "Gunst in den Augen von" - Wohlwollen und Sympathie finden. יְהוָה נָתַן zeigt göttliches Wirken.
הָאִישׁ מֹשֶׁה ist eine feierliche Bezeichnung. גָּדוֹל מְאֹד bedeutet "sehr groß/hoch angesehen".
Die doppelte Zielgruppe (עַבְדֵי־פַרְעֹה וְהָעָם) zeigt Moses Ansehen sowohl bei Hofkreisen als auch beim einfachen Volk.
Die LXX zeigt hier eine signifikante Erweiterung. Sie fügt καὶ ἔχρησαν αὐτοῖς ("und sie liehen ihnen") hinzu, was im MT völlig fehlt. Außerdem erweitert sie die Beschreibung von Moses' Ansehen: Während der MT nur "vor den Dienern Par’os und vor dem Volk" nennt, spezifiziert die LXX "vor den Ägyptern und vor Par’o und vor allen seinen Dienern".
Satzstruktur: Göttliche Gunstgewährung für Israel mit Moses besonderer Hochschätzung in allen Gesellschaftsschichten.
JHWH gewährt Israel Gunst bei den Ägyptern. Auch Mose selbst genießt höchstes Ansehen in Ägypten - bei Hofbeamten wie beim Volk.
Exodus 11,4
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֔ה כֹּ֖ה אָמַ֣ר יְהוָ֑ה כַּחֲצֹ֣ת הַלַּ֔יְלָה אֲנִ֥י יוֹצֵ֖א בְּת֥וֹךְ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und Mose sagte: So spricht der Ewige: Um Mitternacht will ich ausgehen mitten durch Ägypten.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה כֹּה אָמַר יְהוָה ist wayyiqtol von אמר + מֹשֶׁה + prophetische Botenformel כֹּה אָמַר יְהוָה.
כַּחֲצֹת הַלַּיְלָה אֲנִי יוֹצֵא בְּתוֹךְ מִצְרָיִם ist כַּחֲצֹת הַלַּיְלָה ("um Mitternacht") + אֲנִי יוֹצֵא (emphatisches Pronomen + Qal-Partizip von יצא, "ausgehen") + בְּתוֹךְ מִצְרָיִם ("mitten durch Ägypten").
חֲצוֹת הַלַּיְלָה ist die tiefste Nacht - symbolisch und praktisch die dunkelste Stunde. אֲנִי יוֹצֵא zeigt JHWHs persönliches Handeln.
בְּתוֹךְ מִצְרָיִם bedeutet "mitten durch/hindurch" - JHWH wird das ganze Land durchziehen. יצא kann "hinausgehen" oder "ausziehen" bedeuten.
Die LXX übersetzt כַּחֲצֹת הַלַּיְלָה mit κατὰ μέσον τῆς νυκτός ("um Mitternacht"), אֲנִי יוֹצֵא mit ἐγὼ ἐξέρχομαι ("ich gehe hinaus") und בְּתוֹךְ mit διὰ μέσου ("mitten durch").
Satzstruktur: Prophetische Botenformel mit zeitlicher Präzisierung und göttlichem Durchzugsvorhaben.
Mose verkündet: So spricht JHWH: Um Mitternacht ziehe ich persönlich mitten durch Ägypten.
Exodus 11,5
Hebräisch: וּמֵ֣ת כָּל־בְּכוֹר֮ בְּאֶ֣רֶץ מִצְרַיִם֒ מִבְּכ֤וֹר פַּרְעֹה֙ הַיֹּשֵׁ֣ב עַל־כִּסְאֹ֔ו עַ֚ד בְּכ֣וֹר הַשִּׁפְחָ֔ה אֲשֶׁ֖ר אַחַ֣ר הָרֵחָ֑יִם וְכֹ֖ל בְּכ֥וֹר בְּהֵמָֽה׃
Deutsch: Und alle Erstgeburt im Land Ägypten soll sterben, vom Erstgeborenen Par’os, der auf seinem Thron sitzt, bis zum Erstgeborenen der Magd, die hinter der Handmühle ist, und alle Erstgeburt des Viehs.

Kommentar: וּמֵת כָּל־בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם ist וּמֵת (waw + Qal Perfekt von מות, "sterben", dritte Person maskulin Singular) + כָּל־בְּכוֹר + בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם.
מִבְּכוֹר פַּרְעֹה הַיֹּשֵב עַל־כִּסְאוֹ עַד בְּכוֹר הַשִּׁפְחָה אֲשֶׁר אַחַר הָרֵחָיִם וְכֹל בְּכוֹר בְּהֵמָה ist eine dreifache Aufzählung: מִבְּכוֹר פַּרְעֹה + partizipiale Charakterisierung הַיֹּשֵב עַל־כִּסְאוֹ + עַד בְּכוֹר הַשִּׁפְחָה + partizipiale Charakterisierung אֲשֶׁר אַחַר הָרֵחָיִם + וְכֹל בְּכוֹר בְּהֵמָה.
מִן...עַד zeigt die gesellschaftliche Spannweite von der Spitze bis zum untersten Rang. פַּרְעֹה הַיֹּשֵב עַל־כִּסְאוֹ bezeichnet wörtlich "Par’o, der auf seinem Thron sitzt" - gemeint ist dessen erstgeborener Sohn. Die Thronfolge-Implikation ergibt sich aus dem Kontext (בְּכוֹר + königlicher Status), nicht aus der direkten lexikalischen Bedeutung von בְּכוֹר.

שִׁפְחָה ist eine Magd/Sklavin. אַחַר הָרֵחָיִם ("hinter den Handmühlen") zeigt niedrigste soziale Stellung - Sklavinnenarbeit.
בְּכוֹר בְּהֵמָה erweitert auf alle Tiererstgeburt. Die Plage erfasst alle Bereiche des Lebens.
Die LXX übersetzt בְּכוֹר mit πρωτότοκος ("Erstgeborener"), כִּסְאוֹ mit θρόνου αὐτοῦ ("seines Throns"), שִׁפְחָה mit παιδίσκης ("Magd"), רֵחַיִם mit μύλωνος ("Mühle") und בְּהֵמָה mit κτήνους ("Vieh").
Satzstruktur: Universale Erstgeburtentodes-Ankündigung mit gesellschaftlicher Spannweite von höchstem zu niedrigstem Stand plus Tiere.
Alle Erstgeburt in Ägypten stirbt - von Par’os Thronfolger bis zum Kind der Mühle-Sklavin, auch alle Tiererstgeburt.
Exodus 11,6
Hebräisch: וְהָֽיְתָ֛ה צְעָקָ֥ה גְדֹלָ֖ה בְּכָל־אֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם אֲשֶׁ֤ר כָּמֹ֨הוּ֙ לֹ֣א נִהְיָ֔תָה וְכָמֹ֖הוּ לֹ֥א תֹסִֽף׃
Deutsch: Und es wird ein großes Geschrei sein im ganzen Land Ägypten, wie es nie gewesen ist und wie es nicht mehr sein wird.

Kommentar: וְהָֽיְתָה צְעָקָה גְדֹלָה בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרָיִם ist וְהָיְתָה (waw + Qal Perfekt von היה, dritte Person femininum Singular) + צְעָקָה גְדֹלָה + בְּכָל־אֶרֶץ מִצְרָיִם.
אֲשֶׁר כָּמֹהוּ לֹא נִהְיָתָה וְכָמֹהוּ לֹא תֹסִיף ist Relativsatz mit doppelter Einmaligkeitsbetonung: אֲשֶׁר כָּמֹהוּ לֹא נִהְיָתָה (Vergangenheit) + וְכָמֹהוּ לֹא תֹסִיף (Zukunft).
צְעָקָה גְדֹלָה ist "großes Geschrei/Wehklage" - der kollektive Aufschrei der Trauer. בְּכָל־אֶרֶץ betont die geografische Totalität.
כָּמֹהוּ ("wie dieses/solches") bezieht sich auf die Art und Intensität des Geschreis. נהיה (Niphal von היה) zeigt Existenz.
לֹא תֹסִיף (von יסף) bedeutet "wird nicht wiederholen/hinzufügen" - nie wieder wird es so etwas geben.
Die LXX übersetzt צְעָקָה גְדֹלָה mit κραυγὴ μεγάλη ("großes Geschrei"), כָּמֹהוּ mit τοιαύτη ("solche"), נִהְיָתָה mit γέγονεν ("ist geschehen") und תֹסִיף mit προσθήσει ("wird hinzufügen").
Satzstruktur: Ankündigung universaler Trauer mit doppelter historischer Einmaligkeitsbetonung.
Es wird großes Geschrei durch ganz Ägypten gehen - einmalig in der Geschichte, nie wieder zu wiederholen.
Exodus 11,7
Hebräisch: וּלְכֹ֣ל׀ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל לֹ֤א יֶֽחֱרַץ־כֶּ֨לֶב֙ לְשֹׁנֹ֔ו לְמֵאִ֖ישׁ וְעַד־בְּהֵמָ֑ה לְמַ֨עַן֙ תֵּֽדְע֔וּן אֲשֶׁר֙ יַפְלֶ֣ה יְהוָ֔ה בֵּ֥ין מִצְרַ֖יִם וּבֵ֥ין יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Aber gegen alle Söhne Israels wird nicht ein Hund seine Zunge spitzen, vom Mann bis zum Vieh, damit ihr erkennt, dass der Ewige einen Unterschied macht zwischen Ägypten und Israel.

Kommentar: וּלְכֹל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֹא יֶֽחֱרַץ־כֶּלֶב לְשֹׁנוֹ לְמֵאִישׁ וְעַד־בְּהֵמָה ist וּלְכֹל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל + לֹא יֶחֱרַץ־כֶּלֶב לְשֹׁנוֹ (Qal-Imperfekt von חרץ, "schärfen/spitzen", + כֶּלֶב לְשֹׁנוֹ) + לְמֵאִישׁ וְעַד־בְּהֵמָה.
לְמַעַן תֵּֽדְעוּן אֲשֶׁר יַפְלֶה יְהוָה בֵּין מִצְרַיִם וּבֵין יִשְׂרָאֵל ist לְמַעַן תֵּדְעוּן (Erkenntniszweck) + אֲשֶׁר יַפְלֶה יְהוָה (Relativsatz mit Hiphil-Imperfekt von פלה, "unterscheiden") + בֵּין מִצְרַיִם וּבֵין יִשְׂרָאֵל.
חרץ לָשׁוֹן ist eine idiomatische Wendung - "die Zunge spitzen/schärfen" wie ein knurrender, bellender Hund. Hier bedeutet es: kein Hund wird bellen oder Lärm machen.
לְמֵאִישׁ וְעַד־בְּהֵמָה ("vom Menschen bis zum Vieh") betont die totale Ruhe bei Israel - weder Menschen noch Tiere werden Lärm machen.
פלה im Hiphil bedeutet "unterscheiden/aussondern". בֵּין...וּבֵין ist die klassische Unterscheidungsformel.
Die LXX übersetzt חרץ לָשׁוֹן korrekt mit οὐ γρύξει κύων τῇ γλώσσῃ αὐτοῦ ("kein Hund wird mit seiner Zunge knurren/bellen"). לְמַעַן תֵּדְעוּן wird als ἵνα εἰδῆτε ("damit ihr wisst") wiedergegeben, und יַפְלֶה יְהוָה als διαστελεῖ κύριος ("der Herr wird unterscheiden"). Die griechische Übersetzung bewahrt sowohl die idiomatische Kraft der Hundemetapher als auch die theologische Pointe der göttlichen Unterscheidung.

Satzstruktur: Kontrastive Israel-Schutzverheißung mit idiomatischer Ruhe-Metapher und Erkenntniszweck der göttlichen Unterscheidung.
Bei allen Israeliten wird nicht einmal ein Hund bellen - weder bei Menschen noch Tieren - damit ihr erkennt: JHWH unterscheidet zwischen Ägypten und Israel.
Exodus 11,8
Hebräisch: וְיָרְד֣וּ כָל־עֲבָדֶיךָ֩ אֵ֨לֶּה אֵלַ֜י וְהִשְׁתַּֽחֲוּוּ־לִ֣י לֵאמֹ֗ר צֵ֤א אַתָּה֙ וְכָל־הָעָ֣ם אֲשֶׁר־בְּרַגְלֶ֔יךָ וְאַחֲרֵי־כֵ֖ן אֵצֵ֑א וַיֵּצֵ֥א מֵֽעִם־פַּרְעֹ֖ה בָּחֳרִי־אָֽף׃
Deutsch: Und alle diese deine Knechte werden zu mir herabkommen und sich vor mir niederbeugen, sagend: Zieh aus, du und alles Volk, das dir folgt! Und danach werde ich ausziehen. Und er ging von Par’o hinaus in glühendem Zorn.

Kommentar: וְיָרְדוּ כָל־עֲבָדֶיךָ אֵלֶּה אֵלַי וְהִשְׁתַּחֲוּוּ־לִי לֵאמֹר ist וְיָרְדוּ (waw + Qal Perfekt von ירד, "herabkommen", dritte Person Plural) + כָל־עֲבָדֶיךָ אֵלֶּה + אֵלַי + וְהִשְׁתַּחֲוּוּ־לִי (waw + Hithpael Perfekt von שׁחה, "sich niederwerfen") + לֵאמֹר.
צֵא אַתָּה וְכָל־הָעָם אֲשֶׁר־בְּרַגְלֶיךָ וְאַחֲרֵי־כֵן אֵצֵא ist die zitierte Rede: צֵא (Qal-Imperativ von יצא) + אַתָּה (emphatisch) + וְכָל־הָעָם אֲשֶׁר־בְּרַגְלֶיךָ + וְאַחֲרֵי־כֵן אֵצֵא.
וַיֵּצֵא מֵֽעִם־פַּרְעֹה בָּחֳרִי־אָף ist wayyiqtol von יצא + מֵעִם־פַּרְעֹה + בָּחֳרִי־אָף ("im Glühen des Zorns").
ירד אֶל zeigt Bewegung "herab zu" - Hierarchische Ironie: וְיָרְדוּ...אֵלַי kehrt das normale Palastprotokoll um. Normalerweise "steigen" (עלה) Untertanen zum Par’o "hinauf", hier "steigen" (ירד) Par’os Beamte zu Mose "herab". Diese räumliche Umkehrung symbolisiert die vollständige Machtverschiebung: Mose wird zum überlegenen, die königlichen Beamten zu Bittstellern.
שׁחה לְ ist "sich niederwerfen vor" - ehrfurchtsvolle Verbeugung. אֲשֶׁר־בְּרַגְלֶיךָ ist idiomatisch "die dir folgen" (wörtlich "die zu deinen Füßen sind").
חֳרִי אַף ist "Zornesglut/glühender Zorn" - Moses intensive emotionale Reaktion. בְּ zeigt den Zustand, in dem er hinausgeht.
Moses Prophezeiung ist dramatisch: Par’os eigene Beamte werden kommen und ihn um den Auszug bitten - eine vollständige Umkehrung der Machtverhältnisse.
Die LXX übersetzt וְיָרְדוּ mit καταβήσονται ("werden herabkommen"), וְהִשְׁתַּחֲוּוּ mit προσκυνήσουσίν ("werden sich niederwerfen"), בְּרַגְלֶיךָ mit μετὰ σοῦ ("mit dir") und בָּחֳרִי־אָף mit μετὰ θυμοῦ ("mit Zorn").
Satzstruktur: Prophetische Umkehrungsvision mit demütiger Beamtenbitte und Moses zornigem dramatischem Abgang.
"Alle diese deine Hofbeamten werden zu mir herabkommen, sich vor mir verneigen und sagen: 'Zieh aus, du und dein ganzes Volk!' Dann werde ich gehen." Und er verlässt Par’o in glühendem Zorn.
Exodus 11,9
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה לֹא־יִשְׁמַ֥ע אֲלֵיכֶ֖ם פַּרְעֹ֑ה לְמַ֛עַן רְב֥וֹת מוֹפְתַ֖י בְּאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und der Ewige hatte zu Mose gesagt: Par’o wird nicht auf euch hören, damit meine Wunder sich mehren im Land Ägypten.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֹא־יִשְׁמַע אֲלֵיכֶם פַּרְעֹה ist wayyiqtol von אמר + יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה + לֹא־יִשְׁמַע אֲלֵיכֶם פַּרְעֹה (Negation + Qal-Imperfekt von שׁמע, "hören", + אֲלֵיכֶם פַּרְעֹה).
לְמַעַן רְבוֹת מוֹפְתַי בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם ist לְמַעַן (Zweckpartikel) + רְבוֹת (Qal-Infinitiv von רבה, "sich mehren") + מוֹפְתַי ("meine Wunder") + בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם.
Rückblickende Erklärung: Das wayyiqtol hier ist Plusquamperfektisch - "hatte gesagt" (nicht "sagte"). JHWH erklärt rückblickend seine Strategie.
שׁמע אֶל bedeutet "auf jemanden hören/gehorchen". מוֹפְתִים sind Wunderzeichen - mehr als normale אֹתוֹת.
לְמַעַן רְבוֹת zeigt den göttlichen Zweck: Die Verweigerung dient der Wundermehrung - je mehr Plagen, desto größer JHWHs Machterweise.
Die LXX übersetzt וַיֹּאמֶר mit εἶπεν δέ ("hatte aber gesagt"), לֹא־יִשְׁמַע mit οὐκ εἰσακούσεται ("wird nicht hören"), רְבוֹת mit πληθυνθῇ ("sich mehren") und מוֹפְתַי mit τὰ τέρατά μου ("meine Wunder").
Satzstruktur: Rückblickende göttliche Strategieerklärung mit Zweckangabe der Wundermehrung.
JHWH hatte zu Mose gesagt: Par’o wird nicht hören - damit sich meine Wunder in Ägypten mehren.
Exodus 11,10
Hebräisch: וּמֹשֶׁ֣ה וְאַהֲרֹ֗ן עָשׂ֛וּ אֶת־כָּל־הַמֹּפְתִ֥ים הָאֵ֖לֶּה לִפְנֵ֣י פַרְעֹ֑ה וַיְחַזֵּ֤ק יְהוָה֙ אֶת־לֵ֣ב פַּרְעֹ֔ה וְלֹֽא־שִׁלַּ֥ח אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מֵאַרְצֹֽו׃
Deutsch: Und Mose und Aaron haben alle diese Wunder vor Par’o getan; aber der Ewige verhärtete das Herz Par’os, und er ließ die Söhne Israels nicht aus seinem Land ziehen.

Kommentar: וּמֹשֶׁה וְאַהֲרֹן עָשׂוּ אֶת־כָּל־הַמֹּפְתִים הָאֵלֶּה לִפְנֵי פַרְעֹה ist וּמֹשֶׁה וְאַהֲרֹן (koordinierte Subjekte) + עָשׂוּ (Qal Perfekt von עשׂה, dritte Person Plural) + אֶת־כָּל־הַמֹּפְתִים הָאֵלֶּה + לִפְנֵי פַרְעֹה.
וַיְחַזֵּק יְהוָה אֶת־לֵב פַּרְעֹה וְלֹֽא־שִׁלַּח אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל מֵאַרְצוֹ ist wayyiqtol von חזק (Piel) + יְהוָה + אֶת־לֵב פַּרְעֹה + וְלֹא־שִׁלַּח אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל מֵאַרְצוֹ.
Abschließende Zusammenfassung: כָּל־הַמֹּפְתִים הָאֵלֶּה fasst alle bisherigen neun Plagen zusammen. מוֹפְתִים betont ihren Wundercharakter.
לִפְנֵי פַרְעֹה zeigt, dass alle Wunder vor Par’o geschahen - er war direkter Zeuge. חזק לֵב ist die finale göttliche Verstockung.
מֵאַרְצוֹ ("aus seinem Land") betont Par’os Besitzanspruch auf Israel - und seine Verweigerung, diesen aufzugeben.
Die LXX ersetzt das einfache לֹֽא־שִׁלַּח ("er ließ nicht ziehen") durch οὐκ ἠθέλησεν ἐξαποστεῖλαι ("er wollte nicht ziehen lassen"), was eine psychologische Dimension hinzufügt und Par’os Weigerung als bewusste Willensentscheidung charakterisiert.
Satzstruktur: Abschließende Bilanz aller Wundertaten mit finaler göttlicher Verstockung und endgültiger Verweigerung.
Dies ist die fünfte explizite Erwähnung göttlicher Herzenshärtung (Exo 9,12; 10,20; 10,27; 11,10 - plus die implizite in Exo 11,9). Der Text präsentiert das theologische Dilemma ohne Auflösung: Gott verhärtet Par’os Herz, damit seine Wunder sich mehren (Exo11,9), aber Par’o trägt dennoch moralische Verantwortung für seine Weigerung. Diese Spannung zwischen göttlicher Souveränität und menschlicher Verantwortung bleibt als theologisches Mysterium bestehen. מֵאַרְצוֹ ("aus seinem Land") unterstreicht Par’os territorialen Besitzanspruch auf Israel als letzten Ausdruck seiner verhärteten Herrschaft.
Exodus 12,1
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֣ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֔ן בְּאֶ֥רֶץ מִצְרַ֖יִם לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose und zu Aaron im Land Ägypten, sagend:

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה וְאֶֽל־אַהֲרֹן בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם לֵאמֹר ist wayyiqtol von אמר + יְהוָה + koordinierte Adressaten אֶל־מֹשֶׁה וְאֶל־אַהֲרֹן + Ortsangabe בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם + Redeeinleitung לֵאמֹר.
Bedeutsame Ortsangabe: בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם wird explizit erwähnt - diese Gesetze werden noch in Ägypten vor dem Auszug gegeben, nicht später in der Wüste.
Doppelte Adressat: Sowohl מֹשֶׁה als auch אַהֲרֹן sind explizit genannt - beide sind gleichberechtigt für die kommenden Anweisungen verantwortlich.
Die LXX übersetzt entsprechend als εἶπεν δὲ κύριος πρὸς Μωυσῆν καὶ Ἀαρων ἐν γῇ Αἰγύπτου λέγων.
Satzstruktur: Feierliche doppelte Adressierung mit bedeutsamer Ortsangabe vor der zentralen Passah-Gesetzgebung.
JHWH wendet sich an beide Führer Israels noch im Land der Knechtschaft mit den kommenden heiligen Anweisungen.
Exodus 12,2
Hebräisch: הַחֹ֧דֶשׁ הַזֶּ֛ה לָכֶ֖ם רֹ֣אשׁ חֳדָשִׁ֑ים רִאשׁ֥וֹן הוּא֙ לָכֶ֔ם לְחָדְשֵׁ֖י הַשָּׁנָֽה׃
Deutsch: Dieser Monat soll euch der Anfang der Monate sein; er soll euch der Erste sein von den Monaten des Jahres.

Kommentar: הַחֹדֶשׁ הַזֶּה לָכֶם רֹאשׁ חֳדָשִׁים ist הַחֹדֶשׁ הַזֶּה (demonstrativ "dieser Monat") + לָכֶם (Dativ "für euch") + רֹאשׁ חֳדָשִׁים (Konstruktusverbindung "Haupt/Anfang der Monate").
רִאשׁוֹן הוּא לָכֶם לְחָדְשֵׁי הַשָּׁנָה ist רִאשׁוֹן הוּא (Nominalsatz "der erste ist er") + לָכֶם + לְחָדְשֵׁי הַשָּׁנָה ("für die Monate des Jahres").
Kalenderrevolution: JHWH stiftet einen neuen Kalender für Israel. הַחֹדֶשׁ הַזֶּה bezieht sich auf Nissan (Frühling) - aus dem siebten Monat des Herbstjahres wird der erste des religiösen Jahres.
לָכֶם wird doppelt betont - dieser Kalender ist speziell für Israel, unterscheidet sie von anderen Völkern. רֹאשׁ bedeutet "Haupt/Anfang/Ursprung".
Die Wiederholung (רֹאשׁ חֳדָשִׁים...רִאשׁוֹן הוּא) betont die Bedeutung dieser Kalenderreform.
Die LXX übersetzt רֹאשׁ חֳדָשִׁים mit ἀρχὴ μηνῶν ("Anfang der Monate") und רִאשׁוֹן mit πρῶτος ("erster").
Satzstruktur: Doppelte emphatische Anweisung zur Kalenderrevolution mit Israel-spezifischer Betonung.
Dieser Monat wird euer Monatsanfang - er soll euch der erste der Jahresmonate sein. Eine neue Zeitrechnung beginnt.
Exodus 12,3
Hebräisch: דַּבְּר֗וּ אֶֽל־כָּל־עֲדַ֤ת יִשְׂרָאֵל֙ לֵאמֹ֔ר בֶּעָשֹׂ֖ר לַחֹ֣דֶשׁ הַזֶּ֑ה וְיִקְח֣וּ לָהֶ֗ם אִ֛ישׁ שֶׂ֥ה לְבֵית־אָבֹ֖ת שֶׂ֥ה לַבָּֽיִת׃
Deutsch: Redet zur ganzen Gemeinde Israels, sagend: Am 10. dieses Monats, da sollen sie sich jeder ein Lamm nehmen, für ein Vaterhaus, ein Lamm für jedes Haus.

Kommentar: דַּבְּרוּ אֶֽל־כָּל־עֲדַת יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר ist דַּבְּרוּ (Piel-Imperativ von דבר, Plural) + אֶל־כָּל־עֲדַת יִשְׂרָאֵל + Redeeinleitung לֵאמֹר.
בֶּעָשֹׂר לַחֹדֶשׁ הַזֶּה וְיִקְחוּ לָהֶם אִישׁ שֶׂה לְבֵית־אָבוֹת שֶׂה לַבָּיִת ist בֶּעָשֹׂר לַחֹדֶשׁ הַזֶּה ("am 10. dieses Monats") + וְיִקְחוּ לָהֶם (waw + Qal-Jussiv von לקח, "nehmen", dritte Person Plural + לָהֶם) + אִישׁ שֶׂה לְבֵית־אָבוֹת שֶׂה לַבָּיִת.
כָּל־עֲדַת יִשְׂרָאֵל betont die Gesamtheit - alle Stämme sind angesprochen. עֵדָה ist "Versammlung/Gemeinde".
בֶּעָשֹׂר ist der 10. Tag - vier Tage vor der Schlachtung, Zeit für Prüfung und Vorbereitung. שֶׂה ist Kleinvieh (Schaf oder Ziege).
לְבֵית־אָבוֹת ("für ein Vaterhaus") zeigt größere Familieneinheit, שֶׂה לַבָּיִת ("ein Lamm pro Haus") die kleinere Einheit.
Die LXX übersetzt עֲדַת mit συναγωγή ("Versammlung"), בֶּעָשֹׂר mit τῇ δεκάτῃ ("am zehnten"), שֶׂה mit πρόβατον ("Schaf") und בֵּית־אָבוֹת mit κατὰ οἴκους πατριῶν ("nach Vaterhäusern").
Satzstruktur: Öffentliche Verkündigungsanweisung mit zeitlicher Präzisierung und familienbasierter Lammverteilung.
Verkündet der ganzen Gemeinde Israel: Am 10. dieses Monats soll jeder ein Lamm nehmen - eines pro Vaterhaus, ein Lamm pro Familie.
Exodus 12,4
Hebräisch: וְאִם־יִמְעַ֣ט הַבַּיִת֮ מִהְיֹ֣ת מִשֶּׂה֒ וְלָקַ֣ח ה֗וּא וּשְׁכֵנֹ֛ו הַקָּרֹ֥ב אֶל־בֵּיתֹ֖ו בְּמִכְסַ֣ת נְפָשֹׁ֑ת אִ֚ישׁ לְפִ֣י אָכְלֹ֔ו תָּכֹ֖סּוּ עַל־הַשֶּֽׂה׃
Deutsch: Und wenn das Haus zu wenig ist für ein Lamm, so nehme er und sein Nachbar, der Nächste an seinem Haus, (es) nach der Zahl der Seelen; jeden sollt ihr nach seinem Essen für das Lamm berechnen.

Kommentar: וְאִם־יִמְעַט הַבַּיִת מִהְיוֹת מִשֶּׂה ist וְאִם (konditional) + יִמְעַט הַבַּיִת (Qal-Imperfekt von מעט, "wenig/zu klein sein") + מִהְיוֹת מִשֶּׂה ("zu klein zu sein für ein Lamm").
וְלָקַח הוּא וּשְׁכֵנוֹ הַקָּרֹב אֶל־בֵּיתוֹ בְּמִכְסַת נְפָשׁוֹת ist וְלָקַח (waw + Qal Perfekt von לקח) + הוּא וּשְׁכֵנוֹ הַקָּרֹב אֶל־בֵּיתוֹ + בְּמִכְסַת נְפָשׁוֹת ("nach der Anzahl der Seelen").
אִישׁ לְפִי אָכְלוֹ תָּכֹסּוּ עַל־הַשֶּׂה ist אִישׁ לְפִי אָכְלוֹ ("jeder nach seinem Essen") + תָּכֹסּוּ עַל־הַשֶּׂה (Qal-Imperfekt von כסס, "berechnen/abschätzen", + עַל־הַשֶּׂה).
Praktische Regelung: Kleine Haushalte sollen sich zusammentun. שָׁכֵן הַקָּרֹב ist "der nahe Nachbar" - geografische und soziale Nähe.
מִכְסַת נְפָשׁוֹת ist "Anzahl/Zählung der Personen". לְפִי אָכְלוֹ zeigt individuelle Appetitberechnung.
כסס bedeutet "berechnen/abschätzen" - das Lamm muss der Personenzahl angemessen sein, damit nichts übrigbleibt.
Die LXX übersetzt יִמְעַט mit ὀλιγοστὸς ᾖ ("wenig sei"), מִכְסַת mit κατὰ ἀριθμόν ("nach Zahl"), נְפָשׁוֹת mit ψυχῶν ("Seelen") und תָּכֹסּוּ mit συναριθμήσεσθε ("werdet zusammenzählen").
Satzstruktur: Konditionale Regelung für kleine Haushalte mit Nachbarschaftskooperation und personengerechter Berechnung.
Falls ein Haushalt zu klein für ein ganzes Lamm ist, soll er sich mit seinem nächsten Nachbarn zusammentun - berechnet nach Personenzahl und Appetit.
Exodus 12,5
Hebräisch: שֶׂ֥ה תָמִ֛ים זָכָ֥ר בֶּן־שָׁנָ֖ה יִהְיֶ֣ה לָכֶ֑ם מִן־הַכְּבָשִׂ֥ים וּמִן־הָעִזִּ֖ים תִּקָּֽחוּ׃
Deutsch: Ein fehlerfreies, männliches, einjähriges Lamm soll es für euch sein; von den Schafen oder von den Ziegen sollt ihr es nehmen.

Kommentar: שֶׂה תָמִים זָכָר בֶּן־שָׁנָה יִהְיֶה לָכֶם ist שֶׂה + dreifache Charakterisierung תָמִים זָכָר בֶּן־שָׁנָה + יִהְיֶה לָכֶם (Qal-Imperfekt von היה + לָכֶם).
מִן־הַכְּבָשִׂים וּמִן־הָעִזִּים תִּקָּחוּ ist מִן־הַכְּבָשִׂים וּמִן־הָעִזִּים (koordinierte Quellen) + תִּקָּחוּ (Qal-Imperfekt von לקח, zweite Person Plural).
Dreifache Qualifikation: תָמִים ("vollkommen/fehlerfrei") - ohne körperliche Mängel; זָכָר ("männlich") - spezifische Geschlechtsanforderung; בֶּן־שָׁנָה ("Sohn eines Jahres") - einjährig, in der Blüte.
כְּבָשִׂים sind Schafe, עִזִּים sind Ziegen - beide Kleinvieharten sind zulässig. מִן...וּמִן zeigt Wahlfreiheit zwischen beiden.
Die Perfektion des Opfertieres spiegelt die Heiligkeit des Anlasses wider.
Die LXX übersetzt תָמִים mit τέλειον ("vollkommen"), זָכָר mit ἄρσεν ("männlich"), בֶּן־שָׁנָה mit ἐνιαύσιον ("einjährig"), כְּבָשִׂים mit προβάτων ("Schafe") und עִזִּים mit αἰγῶν ("Ziegen").
Satzstruktur: Dreifache Qualitätsanforderung mit alternativer Tierartenwahl.
Ein perfektes, männliches, einjähriges Tier soll es sein - Schaf oder Ziege nach eurer Wahl.
Exodus 12,6
Hebräisch: וְהָיָ֤ה לָכֶם֙ לְמִשְׁמֶ֔רֶת עַ֣ד אַרְבָּעָ֥ה עָשָׂ֛ר י֖וֹם לַחֹ֣דֶשׁ הַזֶּ֑ה וְשָׁחֲט֣וּ אֹתוֹ֗ כֹּ֛ל קְהַ֥ל עֲדַֽת־יִשְׂרָאֵ֖ל בֵּ֥ין הָעַרְבָּֽיִם׃
Deutsch: Und ihr sollt es aufbewahren bis zum 14. Tag dieses Monats; und die ganze Versammlung der Gemeinde Israels soll es schlachten zwischen den Abenden.

Kommentar: וְהָיָה לָכֶם לְמִשְׁמֶרֶת עַד אַרְבָּעָה עָשָׂר יוֹם לַחֹדֶשׁ הַזֶּה ist וְהָיָה לָכֶם + לְמִשְׁמֶרֶת ("zur Aufbewahrung/Bewachung") + temporale Grenze עַד אַרְבָּעָה עָשָׂר יוֹם לַחֹדֶשׁ הַזֶּה.
וְשָׁחֲטוּ אֹתוֹ כֹּל קְהַל עֲדַֽת־יִשְׂרָאֵל בֵּין הָעַרְבָּיִם ist וְשָׁחֲטוּ אֹתוֹ (waw + Qal Perfekt von שׁחט, "schlachten", dritte Person Plural) + כֹּל קְהַל עֲדַֽת־יִשְׂרָאֵל (emphatische Gesamtheitsbezeichnung) + בֵּין הָעַרְבָּיִם.
מִשְׁמֶרֶת ist "Bewachung/Aufbewahrung" - das Tier wird vier Tage lang beobachtet und gepflegt. עַד אַרְבָּעָה עָשָׂר - vom 10. bis 14. sind es vier volle Tage.
כֹּל קְהַל עֲדַֽת־יִשְׂרָאֵל ist eine doppelte Gemeinschaftsbezeichnung - קָהָל und עֵדָה betonen die nationale Einheit des Aktes.
בֵּין הָעַרְבָּיִם ist "zwischen den Abenden" - vermutlich zwischen Sonnenuntergang und völliger Dunkelheit, also Dämmerungszeit.
Die LXX übersetzt לְמִשְׁמֶרֶת mit εἰς διατήρησιν ("zur Aufbewahrung"), קְהַל עֲדַֽת־יִשְׂרָאֵל mit πᾶσα συναγωγὴ υἱῶν Ισραηλ ("ganze Versammlung der Söhne Israels") und בֵּין הָעַרְבָּיִם mit πρὸς ἑσπέραν ("gegen Abend").
Satzstruktur: Aufbewahrungsauftrag mit zeitlicher Begrenzung und gemeinschaftlicher Schlachtungsanweisung zu bestimmter Tageszeit.
Bewahrt es auf bis zum 14. dieses Monats - dann schlachte die ganze Gemeinde Israel es in der Abenddämmerung.
Exodus 12,7
Hebräisch: וְלָֽקְחוּ֙ מִן־הַדָּ֔ם וְנָֽתְנ֛וּ עַל־שְׁתֵּ֥י הַמְּזוּזֹ֖ת וְעַל־הַמַּשְׁק֑וֹף עַ֚ל הַבָּ֣תִּ֔ים אֲשֶׁר־יֹאכְל֥וּ אֹתוֹ֖ בָּהֶֽם׃
Deutsch: Und sie sollen von dem Blut nehmen und es an die beiden Türpfosten und an die Oberschwelle streichen, an den Häusern, in denen sie es essen.

Kommentar: וְלָֽקְחוּ מִן־הַדָּם וְנָֽתְנוּ עַל־שְׁתֵּי הַמְּזוּזֹת וְעַל־הַמַּשְׁקוֹף sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וְלָקְחוּ מִן־הַדָּם (von לקח + מִן־הַדָּם) + וְנָתְנוּ (von נתן, "geben/streichen") + dreifache Ortsangabe עַל־שְׁתֵּי הַמְּזוּזֹת וְעַל־הַמַּשְׁקוֹף.
עַל הַבָּתִּים אֲשֶׁר־יֹאכְלוּ אֹתוֹ בָהֶם ist עַל הַבָּתִּים + Relativsatz אֲשֶׁר־יֹאכְלוּ אֹתוֹ בָהֶם.
מְזוּזוֹת sind Türpfosten (links und rechts), מַשְׁקוֹף ist die Oberschwelle/der Türsturz. שְׁתֵּי betont beide Seiten der Tür.
Das Blut wird als Schutzzeichen an die Türrahmen gestrichen - dies markiert israelitische Häuser für JHWHs "Vorübergehen".
אֲשֶׁר־יֹאכְלוּ אֹתוֹ בָהֶם verbindet Blutzeichen mit Verzehrort - nur die Häuser, wo das Passahlamm gegessen wird.
Die LXX übersetzt מְזוּזוֹת mit σταθμούς ("Türpfosten"), מַשְׁקוֹף mit φλιάν ("Türsturz") und וְנָתְנוּ mit θήσουσιν ("werden setzen").
Satzstruktur: Koordinierte Blutentnahme und dreifache Türrahmen-Markierung mit Essensort-Spezifikation.
Sie sollen vom Blut nehmen und es an beide Türpfosten und die Oberschwelle streichen - an den Häusern, wo sie es essen werden.
Exodus 12,8
Hebräisch: וְאָכְל֥וּ אֶת־הַבָּשָׂ֖ר בַּלַּ֣יְלָה הַזֶּ֑ה צְלִי־אֵ֣שׁ וּמַצּ֔וֹת עַל־מְרֹרִ֖ים יֹאכְלֻֽהוּ׃
Deutsch: Und sie sollen das Fleisch in dieser Nacht essen, am Feuer gebraten, und ungesäuertes Brot; mit bitteren Kräutern sollen sie es essen.

Kommentar: וְאָכְלוּ אֶת־הַבָּשָׂר בַּלַּיְלָה הַזֶּה צְלִי־אֵשׁ וּמַצּוֹת עַל־מְרֹרִים יֹאכְלֻהוּ ist וְאָכְלוּ (waw + Qal Perfekt von אכל, dritte Person Plural) + אֶת־הַבָּשָׂר + בַּלַּיְלָה הַזֶּה + צְלִי־אֵשׁ (Konstruktusverbindung "Gebratenes des Feuers") + וּמַצּוֹת + עַל־מְרֹרִים + יֹאכְלֻהוּ.
Dreifache Speisevorschrift: צְלִי־אֵשׁ ("am Feuer gebraten") zeigt die Zubereitungsart - nicht gekocht oder roh. מַצּוֹת sind ungesäuerte Brote. מְרֹרִים sind "bittere Kräuter/Pflanzen".
בַּלַּיְלָה הַזֶּה betont die Nacht der Befreiung - spezifisch diese eine Nacht. עַל zeigt Begleitung: "zusammen mit".
Die drei Elemente bilden eine symbolische Einheit: Fleisch (Hauptmahl), Mazzot (Eile), Bitterkräuter (Leiden der Knechtschaft).
Die LXX übersetzt צְלִי־אֵשׁ mit ὀπτὰ πυρί ("am Feuer gebraten"), מַצּוֹת mit ἄζυμα ("Ungesäuertes") und מְרֹרִים mit πικρίδων ("Bitterkräuter").
Satzstruktur: Nächtliche Verzehrsanweisung mit dreifacher Speisespezifikation als symbolische Einheit.
Das Fleisch sollen sie in dieser Nacht essen - am Feuer gebraten, dazu ungesäuertes Brot mit bitteren Kräutern.
Exodus 12,9
Hebräisch: אַל־תֹּאכְל֤וּ מִמֶּ֨נּוּ֙ נָ֔א וּבָשֵׁ֥ל מְבֻשָּׁ֖ל בַּמָּ֑יִם כִּ֣י אִם־צְלִי־אֵ֔שׁ רֹאשֹׁ֥ו עַל־כְּרָעָ֖יו וְעַל־קִרְבֹּֽו׃
Deutsch: Ihr sollt nichts davon roh essen und keinesfalls im Wasser gekocht, sondern am Feuer gebraten: seinen Kopf samt seinen Schenkeln und seinen inneren Teilen.

Kommentar: אַל־תֹּאכְלוּ מִמֶּנּוּ נָא וּבָשֵׁל מְבֻשָּׁל בַּמָּיִם ist אַל־תֹּאכְלוּ מִמֶּנּוּ (Negation + Qal-Imperfekt, + מִמֶּנּוּ) + נָא ("roh") + וּבָשֵׁל מְבֻשָּׁל בַּמָּיִם (waw + figura etymologica בָשֵׁל מְבֻשָּׁל "gekocht Gekochtes" + בַּמָּיִם).
כִּי אִם־צְלִי־אֵשׁ רֹאשׁוֹ עַל־כְּרָעָיו וְעַל־קִרְבּוֹ ist כִּי אִם (restriktive Partikel "außer/sondern nur") + צְלִי־אֵשׁ + dreifache Körperteilangabe רֹאשׁוֹ עַל־כְּרָעָיו וְעַל־קִרְבּוֹ.
Doppelte Negation: נָא ("roh") und בָשֵׁל מְבֻשָּׁל בַּמָּיִם ("im Wasser gekocht") sind beide verboten. בָשֵׁל מְבֻשָּׁל ist figura etymologica zur Verstärkung.
צְלִי־אֵשׁ ist die einzig erlaubte Zubereitungsart - direktes Feuer, nicht Wasser. רֹאשׁ (Kopf), כְּרָעַיִם (Beine/Schenkel), קֶרֶב (Innereien) zeigen, dass das ganze Tier am Stück gebraten werden muss.
עַל־כְּרָעָיו וְעַל־קִרְבּוֹ bedeutet "samt seinen Beinen und Innereien" - nichts wird abgetrennt oder separat zubereitet.
Die LXX übersetzt נָא mit ὠμόν ("roh"), בָשֵׁל מְבֻשָּׁל mit ἑφθὸν ἐν ὕδατι ("im Wasser gekocht"), כְּרָעַיִם mit σκέλη ("Beine") und קֶרֶב mit κοιλίαν ("Bauch").
Satzstruktur: Doppelte negative Zubereitungsverbote mit restriktiver Erlaubnis und Ganzheitlichkeitsbetonung.
Weder roh noch in Wasser gekocht - nur am Feuer gebraten: Kopf, Beine und Innereien zusammen als Ganzes.
Exodus 12,10
Hebräisch: וְלֹא־תוֹתִ֥ירוּ מִמֶּ֖נּוּ עַד־בֹּ֑קֶר וְהַנֹּתָ֥ר מִמֶּ֛נּוּ עַד־בֹּ֖קֶר בָּאֵ֥שׁ תִּשְׂרֹֽפוּ׃
Deutsch: Und ihr sollt nichts davon übrig lassen bis zum Morgen; und was davon bis zum Morgen übrig bleibt, sollt ihr im Feuer verbrennen.

Kommentar: וְלֹא־תוֹתִירוּ מִמֶּנּוּ עַד־בֹּקֶר ist וְלֹא־תוֹתִירוּ (waw + Negation + Hiphil-Imperfekt von יתר, "übrig lassen", zweite Person Plural) + מִמֶּנּוּ עַד־בֹּקֶר.
וְהַנֹּתָר מִמֶּנּוּ עַד־בֹּקֶר בָּאֵשׁ תִּשְׂרֹפוּ ist וְהַנֹּתָר מִמֶּנּוּ עַד־בֹּקֶר (Niphal-Partizip von יתר als Subjekt) + בָּאֵשׁ תִּשְׂרֹפוּ (Qal-Imperfekt von שׂרף, "verbrennen").
Vollständiger Verzehr: לֹא תוֹתִירוּ verbietet das Aufheben von Resten. עַד־בֹּקֶר ist die zeitliche Grenze - bis Tagesanbruch.
הַנֹּתָר ("das Übriggebliebene") zeigt den hypothetischen Fall. שׂרף בָּאֵשׁ bedeutet "im Feuer verbrennen" - komplette Vernichtung aller Reste.
Dies verhindert Profanisierung des heiligen Fleisches und Verderb über Nacht.
Die LXX fügt eine wichtige Bestimmung hinzu: καὶ ὀστοῦν οὐ συντρίψετε ἀπʼ αὐτοῦ ("und ihr sollt keinen Knochen von ihm zerbrechen"), die im MT an dieser Stelle fehlt und erst in Vers 46 erscheint. Diese Vorwegnahme zeigt die systematisierende Tendenz der LXX.
Satzstruktur: Prohibitive Anweisung mit hypothetischer Behandlung von Resten durch Feuervernichtung.
Lasst nichts bis zum Morgen übrig - und sollte doch etwas übrig bleiben, verbrennt es im Feuer.
Exodus 12,11
Hebräisch: וְכָכָה֮ תֹּאכְל֣וּ אֹתוֹ֒ מָתְנֵיכֶ֣ם חֲגֻרִ֔ים נַֽעֲלֵיכֶם֙ בְּרַגְלֵיכֶ֔ם וּמַקֶּלְכֶ֖ם בְּיֶדְכֶ֑ם וַאֲכַלְתֶּ֤ם אֹתוֹ֙ בְּחִפָּז֔וֹן פֶּ֥סַח ה֖וּא לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und so sollt ihr es essen: eure Lenden gegürtet, eure Schuhe an euren Füßen und euren Stab in eurer Hand; und ihr sollt es essen in Eile. Es ist das Passah des Ewigen.

Kommentar: וְכָכָה תֹּאכְלוּ אֹתוֹ מָתְנֵיכֶם חֲגֻרִים נַֽעֲלֵיכֶם בְּרַגְלֵיכֶם וּמַקֶּלְכֶם בְּיֶדְכֶם ist וְכָכָה תֹּאכְלוּ אֹתוֹ ("und so sollt ihr es essen") + dreifache Reisevorbereitung: מָתְנֵיכֶם חֲגֻרִים (Participium passivum von חגר, "gegürtet") + נַֽעֲלֵיכֶם בְּרַגְלֵיכֶם + וּמַקֶּלְכֶם בְּיֶדְכֶם.
וַאֲכַלְתֶּם אֹתוֹ בְּחִפָּזוֹן פֶּסַח הוּא לַיהוָה ist וַאֲכַלְתֶּם אֹתוֹ בְּחִפָּזוֹן (waw + Qal Perfekt + בְּחִפָּזוֹן, "in Eile") + פֶּסַח הוּא לַיהוָה (Nominalsatz mit Identifikation).
Reisekleidung: מָתְנַיִם חֲגֻרִים ("gegürtete Lenden") - kurze Kleidung für schnelles Gehen. נְעָלַיִם ("Schuhe") - Reiseschuhe für den Aufbruch. מַקֵּל ("Stab") - Wanderstab für die Reise.
חִפָּזוֹן bedeutet "Eile/Hast" - sie sollen bereit sein zum sofortigen Aufbruch. פֶּסַח הוּא לַיהוָה ist die erste explizite Namensgebung: "Passah ist es für JHWH".
Die LXX übersetzt חֲגֻרִים mit περιεζωσμένοι ("umgürtet"), נַעֲלֵיכֶם mit ὑποδήματα ("Sandalen"), מַקֵּל mit ῥάβδους ("Stäbe"), חִפָּזוֹן mit σπουδῇ ("mit Eile") und פֶּסַח mit πασχα ("Passah").
Satzstruktur: Essensart-Spezifikation mit dreifacher Reisebereitschaft und eiliger Verzehrsanweisung plus erste Passah-Definition.
So esst es: mit gegürteten Hüften, Schuhen an den Füßen, Stab in der Hand - esst es hastig. Es ist JHWHs Passah.
Exodus 12,12
Hebräisch: וְעָבַרְתִּ֣י בְאֶֽרֶץ־מִצְרַיִם֮ בַּלַּ֣יְלָה הַזֶּה֒ וְהִכֵּיתִ֤י כָל־בְּכוֹר֙ בְּאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם מֵאָדָ֖ם וְעַד־בְּהֵמָ֑ה וּבְכָל־אֱלֹהֵ֥י מִצְרַ֛יִם אֶֽעֱשֶׂ֥ה שְׁפָטִ֖ים אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und ich werde in dieser Nacht durch das Land Ägypten gehen und alle Erstgeburt im Land Ägypten schlagen, vom Menschen bis zum Vieh, und ich werde an allen Göttern Ägyptens Gericht üben, ich, der Ewige.

Kommentar: וְעָבַרְתִּי בְאֶֽרֶץ־מִצְרַיִם בַּלַּיְלָה הַזֶּה וְהִכֵּיתִי כָל־בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם מֵאָדָם וְעַד־בְּהֵמָה sind koordinierte Perfekta der Zukunft: וְעָבַרְתִּי (waw + Qal Perfekt von עבר, "hindurchgehen") + וְהִכֵּיתִי כָל־בְּכוֹר (waw + Hiphil Perfekt von נכה, "schlagen") + מֵאָדָם וְעַד־בְּהֵמָה.
וּבְכָל־אֱלֹהֵי מִצְרַיִם אֶֽעֱשֶׂה שְׁפָטִים אֲנִי יְהוָה ist וּבְכָל־אֱלֹהֵי מִצְרַיִם + אֶעֱשֶׂה שְׁפָטִים (Qal-Imperfekt von עשׂה + שְׁפָטִים, "Gerichte") + emphatische Selbstidentifikation אֲנִי יְהוָה.
JHWHs persönliche Aktion: עָבַר בְּ bedeutet "hindurchgehen durch" - JHWH durchzieht ganz Ägypten. בַּלַּיְלָה הַזֶּה betont diese spezielle Nacht.
Doppeltes Gericht: Gegen כָל־בְּכוֹר (alle Erstgeburt) und כָל־אֱלֹהֵי מִצְרַיִם (alle Götter Ägyptens). עשׂה שְׁפָטִים bedeutet "Gerichte vollstrecken".
אֲנִי יְהוָה ist emphatische Selbstaussage - JHWH handelt persönlich, nicht durch Boten.
Die LXX übersetzt עָבַר mit διελεύσομαι ("werde hindurchgehen"), הִכָּה mit πατάξω ("werde schlagen"), אֱלֹהֵי mit θεούς ("Götter"), שְׁפָטִים mit κρίσιν ("Gericht") und betont ebenfalls die Selbstidentifikation.
Satzstruktur: JHWHs persönliche Gerichtsankündigung mit doppelter Zielrichtung und emphatischer Selbstidentifikation.
Ich selbst gehe durch Ägypten in dieser Nacht, schlage alle Erstgeburt und halte Gericht über alle Götter Ägyptens - ich, JHWH.
Exodus 12,13
Hebräisch: וְהָיָה֩ הַדָּ֨ם לָכֶ֜ם לְאֹ֗ת עַ֤ל הַבָּתִּים֙ אֲשֶׁ֣ר אַתֶּ֣ם שָׁ֔ם וְרָאִ֨יתִי֙ אֶת־הַדָּ֔ם וּפָסַחְתִּ֖י עֲלֵכֶ֑ם וְלֹֽא־יִֽהְיֶ֨ה בָכֶ֥ם נֶ֨גֶף֙ לְמַשְׁחִ֔ית בְּהַכֹּתִ֖י בְּאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und das Blut soll euch zum Zeichen sein an den Häusern, worin ihr seid; und wenn ich das Blut sehe, werde ich an euch vorübergehen; und es wird keine Plage zum Verderben unter euch sein, wenn ich das Land Ägypten schlage.

Kommentar: וְהָיָה הַדָּם לָכֶם לְאֹת עַל הַבָּתִּים אֲשֶׁר אַתֶּם שָׁם ist וְהָיָה הַדָּם לָכֶם לְאֹת ("das Blut wird euch zum Zeichen sein") + עַל הַבָּתִּים + Relativsatz אֲשֶׁר אַתֶּם שָׁם.
וְרָאִיתִי אֶת־הַדָּם וּפָסַחְתִּי עֲלֵכֶם sind koordinierte Perfekta: וְרָאִיתִי אֶת־הַדָּם (waw + Qal Perfekt von ראה) + וּפָסַחְתִּי עֲלֵכֶם (waw + Qal Perfekt von פסח, "vorübergehen/überspringen").
וְלֹֽא־יִֽהְיֶה בָכֶם נֶגֶף לְמַשְׁחִית בְּהַכֹּתִי בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם ist וְלֹא־יִהְיֶה בָכֶם + נֶגֶף לְמַשְׁחִית ("verderbliche Plage") + temporaler Nebensatz בְּהַכֹּתִי בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם.
אוֹת ist "Zeichen" - das Blut als sichtbares Erkennungsmerkmal. פָּסַח עַל ist die Etymologie des Namens "Passah" - "vorübergehen an".
נֶגֶף לְמַשְׁחִית ist "Plage zum Verderben" - tödlicher Schlag. מַשְׁחִית ist "Verderber/Vernichter".
בְּהַכֹּתִי ist temporaler Infinitiv - "wenn/während ich schlage".
Die LXX verwendet σκεπάσω ("ich werde beschützen/bedecken") anstelle des hebräischen פָּסַחְתִּי ("ich werde vorübergehen"). Dies ist eine interpretative Übersetzung, die das Konzept des göttlichen Schutzes stärker betont als die ursprüngliche Vorstellung des "Vorübergehens".
Satzstruktur: Blutzeichen-Definition mit göttlicher Sehens-Reaktion und Schutzverheißung vor Vernichtungsplage.
Das Blut ist euer Schutzzeichen an den Häusern - sehe ich das Blut, gehe ich an euch vorüber, keine Vernichtungsplage trifft euch.
Exodus 12,14
Hebräisch: וְהָיָה֩ הַיּ֨וֹם הַזֶּ֤ה לָכֶם֙ לְזִכָּר֔וֹן וְחַגֹּתֶ֥ם אֹתוֹ֖ חַ֣ג לַֽיהוָ֑ה לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם חֻקַּ֥ת עוֹלָ֖ם תְּחָגֻּֽהוּ׃
Deutsch: Und dieser Tag soll euch zum Gedächtnis sein, und ihr sollt ihn feiern als Fest für den Ewigen; als ewige Satzung für eure Generationen sollt ihr ihn feiern.

Kommentar: וְהָיָה הַיּוֹם הַזֶּה לָכֶם לְזִכָּרוֹן וְחַגֹּתֶם אֹתוֹ חַג לַֽיהוָה ist וְהָיָה הַיּוֹם הַזֶּה לָכֶם לְזִכָּרוֹן ("dieser Tag wird euch zum Gedächtnis sein") + וְחַגֹּתֶם אֹתוֹ חַג לַיהוָה (waw + Qal Perfekt von חגג, "feiern" + figura etymologica חַג).
לְדֹרֹתֵיכֶם חֻקַּת עוֹלָם תְּחָגֻּהוּ ist לְדֹרֹתֵיכֶם ("für eure Generationen") + חֻקַּת עוֹלָם ("ewige Satzung") + תְּחָגֻּהוּ (Qal-Imperfekt von חגג mit Objektsuffix).
זִכָּרוֹן ist "Gedächtnis/Erinnerung" - aktive Erinnerungsbewahrung. חגג חַג (figura etymologica) verstärkt die Festfeier.
דֹּרוֹת sind Generationen - die Feier soll generationsübergreifend sein. חֻקַּת עוֹלָם ist "ewige Satzung" - unveränderliches Gesetz.
Die LXX übersetzt זִכָּרוֹן mit μνημόσυνον ("Gedächtnis"), חגג mit ἑορτάσετε ("werdet feiern"), דֹרֹתֵיכֶם mit γενεῶν ὑμῶν ("eurer Generationen") und חֻקַּת עוֹלָם mit νόμιμον αἰώνιον ("ewiges Gesetz").
Satzstruktur: Erinnerungsauftrag mit doppelter Festfeierbetonung und ewiger generationsübergreifender Verpflichtung.
Dieser Tag soll euch ewiges Gedächtnis sein - feiert ihn als JHWHs Fest durch alle Generationen als unveränderliche Satzung.
Exodus 12,15
Hebräisch: שִׁבְעַ֤ת יָמִים֙ מַצּ֣וֹת תֹּאכֵ֔לוּ אַ֚ךְ בַּיּ֣וֹם הָרִאשׁ֔וֹן תַּשְׁבִּ֥יתוּ שְּׂאֹ֖ר מִבָּתֵּיכֶ֑ם כִּ֣י׀ כָּל־אֹכֵ֣ל חָמֵ֗ץ וְנִכְרְתָ֞ה הַנֶּ֤פֶשׁ הַהִוא֙ מִיִּשְׂרָאֵ֔ל מִיּ֥וֹם הָרִאשֹׁ֖ן עַד־י֥וֹם הַשְּׁבִעִֽי׃
Deutsch: Sieben Tage sollt ihr ungesäuertes Brot essen; gleich am ersten Tag sollt ihr den Sauerteig aus euren Häusern wegtun; denn jeder, der Gesäuertes isst, vom ersten Tag bis zum siebten Tag, diese Seele soll ausgerottet werden aus Israel.

Kommentar: שִׁבְעַת יָמִים מַצּוֹת תֹּאכֵלוּ אַךְ בַּיּוֹם הָרִאשׁוֹן תַּשְׁבִּיתוּ שְּׂאֹר מִבָּתֵּיכֶם ist שִׁבְעַת יָמִים מַצּוֹת תֹּאכֵלוּ + אַךְ בַּיּוֹם הָרִאשׁוֹן + תַּשְׁבִּיתוּ שְּׂאֹר מִבָּתֵּיכֶם (Hiphil-Imperfekt von שׁבת, "beseitigen/vernichten").
כִּי כָל־אֹכֵל חָמֵץ וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא מִיִּשְׂרָאֵל מִיּוֹם הָרִאשֹׁן עַד־יוֹם הַשְּׁבִעִי ist kausale Begründung: כִּי + כָל־אֹכֵל חָמֵץ (Qal-Partizip als Subjekt) + וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא (waw + Niphal Perfekt von כרת, "ausrotten") + מִיִּשְׂרָאֵל + Zeitangabe מִיּוֹם הָרִאשֹׁן עַד־יוֹם הַשְּׁבִעִי.
מַצּוֹת sind ungesäuerte Brote für שִׁבְעַת יָמִים (sieben Tage). שְׂאֹר ist Sauerteig - muss am ersten Tag beseitigt werden (שׁבת im Hiphil).
חָמֵץ ist alles Gesäuerte. נִכְרְתָה נֶפֶשׁ ist "Ausrottung der Person" - schwere Strafe, möglicherweise göttliche Vernichtung oder Gemeinschaftsausschluss.
Die LXX übersetzt מַצּוֹת mit ἄζυμα ("Ungesäuertes"), תַּשְׁבִּיתוּ mit ἀφανιεῖτε ("werdet vernichten"), שְׂאֹר mit ζύμην ("Sauerteig"), חָמֵץ mit ζυμωτόν ("Gesäuertes") und נִכְרְתָה mit ἐξολεθρευθήσεται ("wird vernichtet werden").
Satzstruktur: Siebentägige Mazzot-Vorschrift mit Sauerteig-Eliminierung und schwerer Strafandrohung bei Zuwiderhandlung.
Sieben Tage esst ungesäuertes Brot! Am ersten Tag schafft allen Sauerteig aus euren Häusern - wer Gesäuertes isst, wird aus Israel ausgerottet.
Exodus 12,16
Hebräisch: וּבַיּ֤וֹם הָרִאשׁוֹן֙ מִקְרָא־קֹ֔דֶשׁ וּבַיּוֹם֙ הַשְּׁבִיעִ֔י מִקְרָא־קֹ֖דֶשׁ יִהְיֶ֣ה לָכֶ֑ם כָּל־מְלָאכָה֙ לֹא־יֵעָשֶׂ֣ה בָהֶ֔ם אַ֚ךְ אֲשֶׁ֣ר יֵאָכֵ֣ל לְכָל־נֶ֔פֶשׁ ה֥וּא לְבַדֹּ֖ו יֵעָשֶׂ֥ה לָכֶֽם׃
Deutsch: Und am ersten Tag soll heilige Versammlung sein, und am siebten Tag soll heilige Versammlung sein; keine Arbeit soll an ihnen getan werden; nur was von jeder Seele gegessen wird, das allein darf von euch zubereitet werden.

Kommentar: וּבַיּוֹם הָרִאשׁוֹן מִקְרָא־קֹדֶשׁ וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי מִקְרָא־קֹדֶשׁ יִהְיֶה לָכֶם ist koordinierte Struktur mit doppelter Terminangabe + מִקְרָא־קֹדֶשׁ ("heilige Versammlung") + יִהְיֶה לָכֶם.
כָּל־מְלָאכָה לֹא־יֵעָשֶׂה בָהֶם אַךְ אֲשֶׁר יֵאָכֵל לְכָל־נֶפֶשׁ הוּא לְבַדּוֹ יֵעָשֶׂה לָכֶם ist כָּל־מְלָאכָה לֹא־יֵעָשֶׂה בָהֶם + Ausnahme אַךְ אֲשֶׁר יֵאָכֵל לְכָל־נֶפֶשׁ + הוּא לְבַדּוֹ יֵעָשֶׂה לָכֶם.
מִקְרָא־קֹדֶשׁ ist "heilige Versammlung/Einberufung" - feierlicher Gottesdienst. מְלָאכָה ist "Arbeit" - normale Werktätigkeit ist verboten.
אַךְ leitet die einzige Ausnahme ein: אֲשֶׁר יֵאָכֵל לְכָל־נֶפֶשׁ ("was von jeder Person gegessen wird") - Essenszubereitung ist erlaubt.
הוּא לְבַדּוֹ verstärkt die Einschränkung - "nur das allein".
Die LXX übersetzt מִקְרָא־קֹדֶשׁ mit κλητὴ ἁγία ("heilige Berufung"), מְלָאכָה mit ἔργον ("Arbeit"), לְכָל־נֶפֶשׁ mit παντὶ ψυχῇ ("für jede Seele") und לְבַדּוֹ mit μόνον ("allein").
Satzstruktur: Doppelte heilige Versammlungsanweisung mit Arbeitsverbot und einziger Ausnahme für Essenszubereitung.
Erster und siebter Tag sind heilige Versammlungen - keine Arbeit, außer was zur Essenszubereitung für jeden nötig ist.
Exodus 12,17
Hebräisch: וּשְׁמַרְתֶּם֮ אֶת־הַמַּצּוֹת֒ כִּ֗י בְּעֶ֨צֶם֙ הַיּ֣וֹם הַזֶּ֔ה הוֹצֵ֥אתִי אֶת־צִבְאוֹתֵיכֶ֖ם מֵאֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם וּשְׁמַרְתֶּ֞ם אֶת־הַיּ֥וֹם הַזֶּ֛ה לְדֹרֹתֵיכֶ֖ם חֻקַּ֥ת עוֹלָֽם׃
Deutsch: Und haltet das Fest der ungesäuerten Brote, denn an ebendiesem Tag habe ich eure Heerscharen aus dem Land Ägypten herausgeführt; und ihr sollt diesen Tag halten als ewige Satzung für eure Generationen.

Kommentar: וּשְׁמַרְתֶּם אֶת־הַמַּצּוֹת כִּי בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה הוֹצֵאתִי אֶת־צִבְאוֹתֵיכֶם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist וּשְׁמַרְתֶּם אֶת־הַמַּצּוֹת (waw + Qal Perfekt von שׁמר, "bewahren/halten") + kausale Begründung כִּי בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה + הוֹצֵאתִי אֶת־צִבְאוֹתֵיכֶם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם (Hiphil Perfekt von יצא, "herausführen").
וּשְׁמַרְתֶּם אֶת־הַיּוֹם הַזֶּה לְדֹרֹתֵיכֶם חֻקַּת עוֹלָם ist וּשְׁמַרְתֶּם אֶת־הַיּוֹם הַזֶּה + לְדֹרֹתֵיכֶם חֻקַּת עוֹלָם.
בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה bedeutet "an genau diesem Tag/am selben Tag" - עֶצֶם verstärkt die zeitliche Präzision. צִבְאוֹתֵיכֶם ("eure Heerscharen") zeigt Israel als geordnete Armee.
שׁמר bedeutet hier "bewahren/halten/beobachten" - sowohl das Fest als auch dessen Erinnerung bewahren.
Die LXX übersetzt שְׁמַרְתֶּם mit φυλάξεσθε ("werdet bewahren"), בְּעֶצֶם mit ἐν αὐτῇ ("an ihm selbst"), צִבְאוֹתֵיכֶם mit δυνάμεις ὑμῶν ("eure Heerscharen") und חֻקַּת עוֹלָם mit νόμιμον αἰώνιον ("ewiges Gesetz").
Satzstruktur: Mazzot-Bewahrungsauftrag mit präziser historischer Begründung und generationsübergreifender Ewigkeitsklausel.
Bewahrt das Mazzot-Fest - denn genau an diesem Tag führte ich eure Heerscharen aus Ägypten. Haltet diesen Tag für alle Generationen als ewige Satzung.
Exodus 12,18
Hebräisch: בָּרִאשֹׁ֡ן בְּאַרְבָּעָה֩ עָשָׂ֨ר י֤וֹם לַחֹ֨דֶשׁ֙ בָּעֶ֔רֶב תֹּאכְל֖וּ מַצֹּ֑ת עַ֠ד י֣וֹם הָאֶחָ֧ד וְעֶשְׂרִ֛ים לַחֹ֖דֶשׁ בָּעָֽרֶב׃
Deutsch: Im ersten Monat, am 14. Tag des Monats, am Abend, sollt ihr ungesäuertes Brot essen bis zum 21. Tag des Monats, am Abend.

Kommentar: בָּרִאשֹׁן בְּאַרְבָּעָה עָשָׂר יוֹם לַחֹדֶשׁ בָּעֶרֶב תֹּאכְלוּ מַצֹּת ist בָּרִאשֹׁן (Ordinalzahl "im ersten") + präzise Datierung בְּאַרְבָּעָה עָשָׂר יוֹם לַחֹדֶשׁ בָּעֶרֶב + תֹּאכְלוּ מַצֹּת.
עַד יוֹם הָאֶחָד וְעֶשְׂרִ֛ים לַחֹדֶשׁ בָּעָרֶב ist temporale Endgrenze: עַד + יוֹם הָאֶחָד וְעֶשְׂרִ֛ים לַחֹדֶשׁ בָּעֶרֶב.
Präzise Zeitangabe: Vom Abend des 14. bis zum Abend des 21. - das sind sieben volle Tage (da der Tag mit dem Abend beginnt).
בָּעֶרֶב...בָּעֶרֶב rahmt die Zeitspanne ein - von Abend zu Abend nach jüdischer Tagesrechnung.
הָאֶחָד וְעֶשְׂרִ֛ים ist "der einundzwanzigste" - vom 14. bis 21. sind genau 7 Tage.
Die LXX übersetzt בָּרִאשֹׁן mit ἐν τῷ πρώτῳ μηνί ("im ersten Monat"), בָּעֶרֶב mit ἀφ᾽ ἑσπέρας ("vom Abend an") und gibt die Zahlangaben entsprechend wieder.
Satzstruktur: Präzise kalendarische Anweisung mit Anfangs- und Endzeitpunkt für siebentägige Mazzot-Observanz.
Im ersten Monat, vom Abend des 14. bis zum Abend des 21., sollt ihr ungesäuertes Brot essen.
Exodus 12,19
Hebräisch: שִׁבְעַ֣ת יָמִ֔ים שְׂאֹ֕ר לֹ֥א יִמָּצֵ֖א בְּבָתֵּיכֶ֑ם כִּ֣י׀ כָּל־אֹכֵ֣ל מַחְמֶ֗צֶת וְנִכְרְתָ֞ה הַנֶּ֤פֶשׁ הַהִוא֙ מֵעֲדַ֣ת יִשְׂרָאֵ֔ל בַּגֵּ֖ר וּבְאֶזְרַ֥ח הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Sieben Tage soll kein Sauerteig in euren Häusern gefunden werden; denn jeder, der Gesäuertes isst, diese Seele soll aus der Gemeinde Israels ausgerottet werden, sei er Fremder oder Einheimischer des Landes.

Kommentar: שִׁבְעַת יָמִים שְׂאֹר לֹא יִמָּצֵא בְּבָתֵּיכֶם ist שִׁבְעַת יָמִים + שְׂאֹר לֹא יִמָּצֵא (Niphal-Imperfekt von מצא, "gefunden werden") + בְּבָתֵּיכֶם.
כִּי כָל־אֹכֵל מַחְמֶצֶת וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא מֵעֲדַת יִשְׂרָאֵל בַּגֵּר וּבְאֶזְרַח הָאָרֶץ ist kausale Begründung: כִּי כָל־אֹכֵל מַחְמֶצֶת + וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא מֵעֲדַת יִשְׂרָאֵל + בַּגֵּר וּבְאֶזְרַח הָאָרֶץ.
לֹא יִמָּצֵא verstärkt das Verbot - nicht einmal gefunden werden darf Sauerteig. מַחְמֶצֶת ist "Gesäuertes" (femininum von מַחְמֶצֶת).
גֵּר ist "Fremder/Proselyt", אֶזְרַח הָאָרֶץ ist "Einheimischer des Landes" - alle Bewohner sind gleichermaßen verpflichtet.
עֲדַת יִשְׂרָאֵל (statt יִשְׂרָאֵל allein) betont die Gemeinschaftsstruktur.
Die LXX übersetzt יִמָּצֵא mit εὑρεθήσεται ("wird gefunden werden"), מַחְמֶצֶת mit ζυμωτόν ("Gesäuertes"), גֵּר mit προσήλυτος ("Proselyt") und אֶזְרַח הָאָרֶץ mit αὐτόχθων ("Einheimischer").
Satzstruktur: Siebentägiges Sauerteigverbot mit Strafandrohung und universaler Gültigkeit für alle Bevölkerungsgruppen.
Sieben Tage kein Sauerteig in euren Häusern! Wer Gesäuertes isst - Fremder oder Einheimischer - wird aus der Gemeinde Israel ausgerottet.
Exodus 12,20
Hebräisch: כָּל־מַחְמֶ֖צֶת לֹ֣א תֹאכֵ֑לוּ בְּכֹל֙ מוֹשְׁבֹ֣תֵיכֶ֔ם תֹּאכְל֖וּ מַצּֽוֹת׃
Deutsch: Nichts Gesäuertes sollt ihr essen; in allen euren Wohnsitzen sollt ihr ungesäuertes Brot essen.

Kommentar: כָּל־מַחְמֶצֶת לֹא תֹאכֵלוּ בְּכֹל מוֹשְׁבֹתֵיכֶם תֹּאכְלוּ מַצּוֹת ist כָּל־מַחְמֶצֶת לֹא תֹאכֵלוּ (totales Verbot) + בְּכֹל מוֹשְׁבֹתֵיכֶם תֹּאכְלוּ מַצּוֹת (universale positive Anweisung).
כָּל־מַחְמֶצֶת ist "alles Gesäuerte" - absolute Totalität. מוֹשְׁבוֹת sind "Wohnsitze/Siedlungen" - überall wo Israeliten leben.
Chiasmus-Struktur: Negatives Verbot → universale Ortsangabe → positives Gebot. בְּכֹל verstärkt die geografische Totalität.
Die LXX übersetzt מַחְמֶצֶת mit ζυμωτόν ("Gesäuertes") und מוֹשְׁבֹתֵיכֶם mit κατοικίαις ὑμῶν ("euren Wohnungen").
Satzstruktur: Absolutes Gesäuertes-Verbot mit universaler geografischer Mazzot-Verpflichtung.
Absolut nichts Gesäuertes esst - in allen euren Siedlungen esst ungesäuertes Brot.
Exodus 12,21
Hebräisch: וַיִּקְרָ֥א מֹשֶׁ֛ה לְכָל־זִקְנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל וַיֹּ֣אמֶר אֲלֵהֶ֑ם מִֽשְׁכ֗וּ וּקְח֨וּ לָכֶ֥ם צֹ֛אן לְמִשְׁפְּחֹתֵיכֶ֖ם וְשַׁחֲט֥וּ הַפָּֽסַח׃
Deutsch: Und Mose rief alle Ältesten Israels und sagte zu ihnen: Zieht und nehmt euch Kleinvieh nach euren Familien und schlachtet das Passah.

Kommentar: וַיִּקְרָא מֹשֶׁה לְכָל־זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיִּקְרָא + מֹשֶׁה לְכָל־זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל + וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם.
מִֽשְׁכוּ וּקְחוּ לָכֶם צֹאן לְמִשְׁפְּחֹתֵיכֶם וְשַׁחֲטוּ הַפָּֽסַח sind drei koordinierte Imperative: מִשְׁכוּ (Qal-Imperativ von משׁך, "ziehen/gehen", Plural) + וּקְחוּ לָכֶם צֹאן לְמִשְׁפְּחֹתֵיכֶם + וְשַׁחֲטוּ הַפָּֽסַח.
זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל sind die Stammesführer - Mose wendet sich an die Autoritäten zur Weitergabe der Anweisungen.
מָשַׁךְ kann "ziehen/gehen" bedeuten - hier wahrscheinlich "geht hin". צֹאן לְמִשְׁפְּחֹתֵיכֶם sind Schafe/Ziegen für jede Familie.
הַפֶּסַח wird hier erstmals als definiertes Opfer bezeichnet - "das Passah" (nicht mehr "ein Lamm").
Die LXX übersetzt זִקְנֵי mit πρεσβυτέρους ("Älteste"), מִשְׁכוּ mit ἀπελθόντες ("gehend"), צֹאן mit πρόβατον ("Schaf") und פֶּסַח mit πασχα ("Passah").
Satzstruktur: Moses Berufung der Ältestenschaft mit dreifacher Imperativ-Sequenz für Passah-Vorbereitung.
Mose ruft alle Ältesten Israels: Geht, holt euch Kleinvieh für eure Familien und schlachtet das Passah.
Exodus 12,22
Hebräisch: וּלְקַחְתֶּ֞ם אֲגֻדַּ֣ת אֵז֗וֹב וּטְבַלְתֶּם֮ בַּדָּ֣ם אֲשֶׁר־בַּסַּף֒ וְהִגַּעְתֶּ֤ם אֶל־הַמַּשְׁקוֹף֙ וְאֶל־שְׁתֵּ֣י הַמְּזוּזֹ֔ת מִן־הַדָּ֖ם אֲשֶׁ֣ר בַּסָּ֑ף וְאַתֶּ֗ם לֹ֥א תֵצְא֛וּ אִ֥ישׁ מִפֶּֽתַח־בֵּיתֹ֖ו עַד־בֹּֽקֶר׃
Deutsch: Und nehmt ein Büschel Ysop und taucht es in das Blut, das in dem Becken ist, und streicht von dem Blut, das in dem Becken ist, an die Oberschwelle und an die beiden Türpfosten; und niemand von euch soll zur Tür seines Hauses hinausgehen bis zum Morgen.

Kommentar: וּלְקַחְתֶּם אֲגֻדַּת אֵזוֹב וּטְבַלְתֶּם בַּדָּם אֲשֶׁר־בַּסַּף ist וּלְקַחְתֶּם (waw + Qal Perfekt von לקח) + אֲגֻדַּת אֵזוֹב (Konstruktusverbindung "Bündel Ysop") + וּטְבַלְתֶּם בַּדָּם אֲשֶׁר־בַּסַּף (waw + Qal Perfekt von טבל, "eintauchen" + Relativsatz).
וְהִגַּעְתֶּם אֶל־הַמַּשְׁקוֹף וְאֶל־שְׁתֵּי הַמְּזוּזֹת מִן־הַדָּם אֲשֶׁר בַּסָּף ist וְהִגַּעְתֶּם (waw + Hiphil Perfekt von נגע, "berühren/antasten") + koordinierte Ziele + מִן־הַדָּם אֲשֶׁר בַּסָּף.
וְאַתֶּם לֹא תֵצְאוּ אִישׁ מִפֶּֽתַח־בֵּיתוֹ עַד־בֹּקֶר ist וְאַתֶּם לֹא תֵצְאוּ (emphatisches Pronomen + Negation + Qal-Imperfekt von יצא) + אִישׁ מִפֶּתַח־בֵּיתוֹ + עַד־בֹּקֶר.
אֵזוֹב ist eine aromatische Pflanze (Ysop), אֲגֻדָּה ist ein Bündel/Büschel. סַף ist ein Becken/eine Schüssel.
נגע im Hiphil bedeutet "berühren/antasten" - das blutgetränkte Ysop-Büschel wird an die Türrahmen geführt.
לֹא תֵצְאוּ אִישׁ ist verstärkte Negation - "keiner von euch soll hinausgehen". Dies schützt vor dem durchziehenden Verderber.
Die LXX übersetzt אֵזוֹב mit ὕσσωπος ("Ysop"), סַף mit τρυβλίου ("Schale"), הִגַּעְתֶּם mit ἅψεσθε ("werdet berühren") und פֶּתַח mit θύρας ("Tür").
Satzstruktur: Dreistufige Anweisung zur Blutmarkierung mit Ysop-Büschel und nächtlichem Hausschutz-Gebot.
Nehmt ein Ysop-Büschel, taucht es ins Blut der Schale und streicht damit Türsturz und Türpfosten - niemand verlasse das Haus bis zum Morgen.
Exodus 12,23
Hebräisch: וְעָבַ֣ר יְהוָה֮ לִנְגֹּ֣ף אֶת־מִצְרַיִם֒ וְרָאָ֤ה אֶת־הַדָּם֙ עַל־הַמַּשְׁק֔וֹף וְעַ֖ל שְׁתֵּ֣י הַמְּזוּזֹ֑ת וּפָסַ֤ח יְהוָה֙ עַל־הַפֶּ֔תַח וְלֹ֤א יִתֵּן֙ הַמַּשְׁחִ֔ית לָבֹ֥א אֶל־בָּתֵּיכֶ֖ם לִנְגֹּֽף׃
Deutsch: Und der Ewige wird hindurchgehen, um die Ägypter zu schlagen; und wenn er das Blut an der Oberschwelle und an den beiden Türpfosten sieht, wird der Ewige an der Tür vorübergehen und wird dem Verderber nicht erlauben, in eure Häuser zu kommen, um zu schlagen.

Kommentar: וְעָבַר יְהוָה לִנְגֹּף אֶת־מִצְרַיִם וְרָאָה אֶת־הַדָּם עַל־הַמַּשְׁקוֹף וְעַל שְׁתֵּי הַמְּזוּזֹת sind koordinierte Perfekta der Zukunft: וְעָבַר יְהוָה + finale Zweckangabe לִנְגֹּף אֶת־מִצְרַיִם + וְרָאָה אֶת־הַדָּם mit Ortsangaben.
וּפָסַח יְהוָה עַל־הַפֶּתַח וְלֹא יִתֵּן הַמַּשְׁחִית לָבֹא אֶל־בָּתֵּיכֶם לִנְגֹּף ist וּפָסַח יְהוָה עַל־הַפֶּתַח + וְלֹא יִתֵּן הַמַּשְׁחִית (Negation + Qal-Imperfekt von נתן, "erlauben/zulassen") + לָבֹא אֶל־בָּתֵּיכֶם לִנְגֹּף.
עבר לְ bedeutet "hindurchgehen um zu..." - JHWH zieht durch Ägypten mit dem Zweck des Schlagens (נגף).
פסח עַל ist "vorübergehen an" - der etymologische Kern des Namens "Passah". מַשְׁחִית ist "Verderber" - göttlicher Vollstrecker.
יִתֵּן לְ + Infinitiv bedeutet "erlauben zu/zulassen dass". JHWH kontrolliert den Verderber.
Die LXX übersetzt עָבַר mit παρελεύσεται ("wird vorübergehen"), לִנְגֹּף mit πατάξαι ("zu schlagen"), פָסַח mit σκεπάσει ("wird beschützen") und מַשְׁחִית mit ὀλοθρεύοντα ("Vernichter").
Satzstruktur: JHWHs Gerichtsdurchzug mit Blutzeichen-Erkennung und Verderber-Kontrolle zum Hausschutz.
JHWH zieht hindurch, um Ägypten zu schlagen - sieht er das Blut, geht er an der Tür vorüber und lässt den Verderber nicht in eure Häuser.
Exodus 12,24
Hebräisch: וּשְׁמַרְתֶּ֖ם אֶת־הַדָּבָ֣ר הַזֶּ֑ה לְחָק־לְךָ֥ וּלְבָנֶ֖יךָ עַד־עוֹלָֽם׃
Deutsch: Und ihr sollt dieses Wort beachten als eine Satzung für dich und deine Kinder auf ewig.

Kommentar: וּשְׁמַרְתֶּם אֶת־הַדָּבָר הַזֶּה לְחָק־לְךָ וּלְבָנֶיךָ עַד־עוֹלָם ist וּשְׁמַרְתֶּם (waw + Qal Perfekt von שׁמר) + אֶת־הַדָּבָר הַזֶּה + לְחָק־לְךָ וּלְבָנֶיךָ + עַד־עוֹלָם.
הַדָּבָר הַזֶּה ("dieses Wort") bezieht sich auf die gesamte Passah-Ordnung. חֹק ist "Satzung/Gesetz" - feste Ordnung.
לְךָ וּלְבָנֶיךָ zeigt die generationelle Kontinuität. עַד־עוֹלָם ist "bis in Ewigkeit" - zeitlose Gültigkeit.
Die LXX übersetzt הַדָּבָר mit τὸ ῥῆμα ("das Wort"), חֹק mit νόμιμον ("Gesetz") und עַד־עוֹלָם mit εἰς τὸν αἰῶνα ("für die Ewigkeit").
Satzstruktur: Ewige Bewahrungsanweisung mit generationeller Kontinuität.
Bewahrt dieses Wort als ewige Satzung für dich und deine Nachkommen.
Exodus 12,25
Hebräisch: וְהָיָ֞ה כִּֽי־תָבֹ֣אוּ אֶל־הָאָ֗רֶץ אֲשֶׁ֨ר יִתֵּ֧ן יְהוָ֛ה לָכֶ֖ם כַּאֲשֶׁ֣ר דִּבֵּ֑ר וּשְׁמַרְתֶּ֖ם אֶת־הָעֲבֹדָ֥ה הַזֹּֽאת׃
Deutsch: Und es soll geschehen, wenn ihr in das Land kommt, das euch der Ewige geben wird, wie er geredet hat, so sollt ihr diesen Dienst beobachten.

Kommentar: וְהָיָה כִּֽי־תָבֹאוּ אֶל־הָאָרֶץ ist eine futurische Bedingungsformel - "und es wird geschehen, wenn ihr kommt in das Land". הָיָה mit כִּי leitet oft wichtige zukünftige Ereignisse ein. בוא אֶל bedeutet "hineinkommen in".
אֲשֶׁר יִתֵּן יְהוָה לָכֶם כַּאֲשֶׁר דִּבֵּר identifiziert das Land als Gabe JHWHs - "das JHWH euch geben wird, wie er geredet hat". יתן (Qal-Imperfekt von נתן) zeigt das Land als zukünftige göttliche Gabe. כַּאֲשֶׁר דִּבֵּר verweist auf frühere Landverheißungen - "wie er geredet/versprochen hat".
וּשְׁמַרְתֶּם אֶת־הָעֲבֹדָה הַזֹּאת ist die Verpflichtung - "ihr sollt diesen Dienst beobachten/bewahren". שׁמר bedeutet "bewahren/halten/beobachten". עֲבֹדָה bedeutet "Dienst/Arbeit/Ritual" - hier das Pessach-Ritual.
הַזֹּאת ("diese") verweist zurück auf die zuvor beschriebenen Pessach-Anweisungen. Der Vers etabliert das Pessach als permanente Institution für die Zeit im verheißenen Land.
Bemerkenswert ist die Verbindung zwischen Landbesitz und ritueller Verpflichtung - das Land ist Gabe, aber mit der Erwartung kontinuierlicher Erinnerung an die Befreiung.
Die LXX übersetzt תָבֹאוּ mit εἰσέλθητε ("ihr werdet hineingehen") und עֲבֹדָה mit λατρείαν ("Gottesdienst").
Satzstruktur: Futurische Bedingungsformel für Landnahme mit Verpflichtung zur permanenten Pessach-Observanz als Dankbarkeitsschuld für die Landgabe.
Das Pessach wird zur permanenten Bundesverpflichtung im verheißenen Land als Dankbarkeitsschuld für die Landgabe.
Exodus 12,26
Hebräisch: וְהָיָ֕ה כִּֽי־יֹאמְר֥וּ אֲלֵיכֶ֖ם בְּנֵיכֶ֑ם מָ֛ה הָעֲבֹדָ֥ה הַזֹּ֖את לָכֶֽם׃
Deutsch: Und es soll geschehen, wenn eure Kinder zu euch sagen werden: Was bedeutet dieser Dienst für euch?

Kommentar: וְהָיָה כִּֽי־יֹאמְרוּ אֲלֵיכֶם בְּנֵיכֶם setzt die futurische Sequenz fort - "und es wird geschehen, wenn eure Kinder zu euch sagen werden". יֹאמְרוּ (Qal-Imperfekt 3. Person Plural) zeigt die erwartete zukünftige Nachfrage der Kinder.
בְּנֵיכֶם ("eure Kinder") sind die kommende Generation, die die Befreiung nicht selbst erlebt hat. אֲלֵיכֶם ("zu euch") betont die direkte Kommunikation zwischen Generationen.
מָה הָעֲבֹדָה הַזֹּאת לָכֶם ist die antizipierte Kinderfrage - "was ist dieser Dienst für euch?" מָה ist die Fragepartikel "was". הָעֲבֹדָה הַזֹּאת ("dieser Dienst") verweist auf das beobachtete Ritual.
לָכֶם ("für euch") ist bedeutsam - die Kinder fragen nicht "was ist das?", sondern spezifisch "was bedeutet das für euch?". Dies impliziert, dass sie das Ritual als etwas Besonderes wahrnehmen, das Erklärung bedarf.
Die Frage zeigt natürliche Neugier und den Bildungsauftrag, der im Ritual selbst angelegt ist. Das Pessach ist darauf angelegt, Fragen zu provozieren.
Die LXX übersetzt יֹאמְרוּ mit εἴπωσιν ("sie werden sagen") und לָכֶם mit ὑμῖν ("euch/für euch").
Satzstruktur: Antizipierte Kinderfrage nach der Bedeutung des beobachteten Rituals als pädagogischer Auslöser für Geschichtsübermittlung.
Die natürliche Neugier der Kinder über das beobachtete Ritual wird als Gelegenheit für Geschichtsvermittlung antizipiert.
Exodus 12,27
Hebräisch: וַאֲמַרְתֶּ֡ם זֶֽבַח־פֶּ֨סַח ה֜וּא לַֽיהוָ֗ה אֲשֶׁ֣ר פָּ֠סַח עַל־בָּתֵּ֤י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ בְּמִצְרַ֔יִם בְּנָגְפֹּ֥ו אֶת־מִצְרַ֖יִם וְאֶת־בָּתֵּ֣ינוּ הִצִּ֑יל וַיִּקֹּ֥ד הָעָ֖ם וַיִּֽשְׁתַּחֲוּֽוּ׃
Deutsch: So sollt ihr sagen: Es ist ein Pessach-Opfer dem Ewigen, der an den Häusern der Söhne Israels in Ägypten vorüberging, als er die Ägypter schlug und unsere Häuser rettete. Da neigte sich das Volk und betete an.

Kommentar: וַאֲמַרְתֶּם זֶֽבַח־פֶּסַח הוּא לַֽיהוָה ist die vorgeschriebene Antwort - "ihr sollt sagen: ein Pessach-Opfer ist es dem JHWH". זֶבַח bedeutet "Opfer/Schlachtopfer". פֶּסַח wird hier als Opfername verwendet. הוּא ist betontes Pronomen - "es ist".
אֲשֶׁ֣ר פָּ֠סַח עַל־בָּתֵּי בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל בְּמִצְרַיִם erklärt den Namen etymologisch - "der vorüberging über die Häuser der Söhne Israels in Ägypten". פסח bedeutet "vorübergehen/überspringen". עַל־בָּתֵּי bedeutet "über die Häuser hinweg".
בְּנָגְפֹּו אֶת־מִצְרַיִם וְאֶת־בָּתֵּינוּ הִצִּיל zeigt den Kontrast - "als er Ägypten schlug und unsere Häuser rettete". נגף bedeutet "schlagen/plagen", הצּיל (Hiphil von נצל) bedeutet "retten/befreien".
Der Kontrast zwischen מִצְרַיִם (die Geschlagenen) und בָּתֵּינוּ (unsere geretteten Häuser) betont die selektive göttliche Aktion. וְאֶת־בָּתֵּינוּ ("und unsere Häuser") wechselt in die erste Person - die Geschichte wird zur persönlichen Erinnerung.
וַיִּקֹּד הָעָם וַיִּֽשְׁתַּחֲוּ zeigt die unmittelbare Reaktion auf Moses Erklärung - "das Volk neigte sich und betete an". קדד bedeutet "sich neigen/beugen", שׁחה (Hishtaphel) bedeutet "sich niederwerfen/anbeten".
Die LXX zeigt eine bemerkenswerte Erweiterung der Antwortformel. Sie übersetzt mit ὃς ἐσκέπασεν τοὺς οἴκους ("der die Häuser beschützt hat") statt פָּסַח עַל־בָּתֵּי ("der vorübergegangen ist über die Häuser"), was die theologische Interpretation aus Vers 13 fortsetzt.
Satzstruktur: Vorgeschriebene Antwort mit etymologischer Namenserklärung, Kontrastierung von Schlag und Rettung, und unmittelbarer Volksanbetung.
Die Eltern sollen das Pessach als Erinnerung an JHWHs selektives Vorübergehen erklären - Ägypten wurde geschlagen, Israel gerettet, was Anbetung auslöst.
Exodus 12,28
Hebräisch: וַיֵּלְכ֥וּ וַיַּֽעֲשׂ֖וּ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל כַּאֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה אֶת־מֹשֶׁ֥ה וְאַהֲרֹ֖ן כֵּ֥ן עָשֽׂוּ׃
Deutsch: Und die Söhne Israels gingen hin und taten es; wie der Ewige Mose und Aaron geboten hatte, so taten sie.

Kommentar: וַיֵּלְכוּ וַיַּֽעֲשׂוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל zeigt unmittelbaren Gehorsam - "die Söhne Israels gingen hin und taten es". הלך bedeutet "gehen" - sie machten sich sofort auf den Weg zur Ausführung. עשׂה bedeutet "tun/machen".
כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן כֵּן עָשׂוּ ist eine Gehorsamsformel - "wie JHWH Mose und Aaron geboten hatte, so taten sie". צוה bedeutet "befehlen/gebieten". כַּאֲשֶׁר... כֵּן ist "wie... so" - exakte Entsprechung zwischen Befehl und Ausführung.
Die Erwähnung beider מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן zeigt ihre gemeinsame Autorität in der Pessach-Anweisung. כֵּן עָשׂוּ ("so taten sie") betont die präzise Befolgung ohne Abweichung.
Dieser Vers schließt die Pessach-Anweisungen mit perfektem Gehorsam ab und leitet zur eigentlichen Befreiungsnacht über.
Die LXX übersetzt וַיֵּלְכוּ mit ἀπελθόντες ("nachdem sie weggegangen waren") und כֵּן עָשׂוּ mit οὕτως ἐποίησαν ("so taten sie").
Satzstruktur: Abschließende Gehorsamsformel mit doppelter Betonung exakter Befehlsausführung durch das Volk.
Die Israeliten führen die Pessach-Anweisungen sofort und exakt aus, wie JHWH durch Mose und Aaron befohlen hatte.
Exodus 12,29
Hebräisch: וַיְהִ֣י׀ בַּחֲצִ֣י הַלַּ֗יְלָה וַֽיהוָה֮ הִכָּ֣ה כָל־בְּכוֹר֮ בְּאֶ֣רֶץ מִצְרַיִם֒ מִבְּכֹ֤ר פַּרְעֹה֙ הַיֹּשֵׁ֣ב עַל־כִּסְאֹ֔ו עַ֚ד בְּכ֣וֹר הַשְּׁבִ֔י אֲשֶׁ֖ר בְּבֵ֣ית הַבּ֑וֹר וְכֹ֖ל בְּכ֥וֹר בְּהֵמָֽה׃
Deutsch: Und es geschah um Mitternacht, da schlug der Ewige alle Erstgeburt im Land Ägypten, vom Erstgeborenen Par’os, der auf seinem Thron saß, bis zum Erstgeborenen des Gefangenen, der im Kerker war, und alle Erstgeburt des Viehs.

Kommentar: וַיְהִי בַּחֲצִי הַלַּיְלָה וַֽיהוָה הִכָּה כָל־בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם ist וַיְהִי (wayyiqtol von היה) + בַּחֲצִי הַלַּיְלָה ("um Mitternacht") + וַיהוָה הִכָּה (wayyiqtol von נכה im Hiphil) + כָל־בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם.
מִבְּכוֹר פַּרְעֹה הַיֹּשֵׁב עַל־כִּסְאוֹ עַד בְּכוֹר הַשְּׁבִי אֲשֶׁר בְּבֵית הַבּוֹר וְכֹל בְּכוֹר בְּהֵמָה zeigt die gesellschaftliche Spannweite: מִבְּכוֹר פַּרְעֹה mit partizipialer Charakterisierung הַיֹּשֵׁב עַל־כִּסְאוֹ + עַד בְּכוֹר הַשְּׁבִי mit אֲשֶׁר בְּבֵית הַבּוֹר + וְכֹל בְּכוֹר בְּהֵמָה.
בַּחֲצִי הַלַּיְלָה erfüllt die Ankündigung aus 11,4. שָׁבִי ist "Gefangener" (statt שִׁפְחָה "Magd" aus 11,5). בֵּית הַבּוֹר ist "Gefängnishaus". 
Textuelle Spannung: Die Variation שָׁבִי ("Gefangener") gegenüber שִׁפְחָה ("Magd") aus 11,5 wirft Fragen auf. Möglicherweise reflektiert dies verschiedene Überlieferungstraditionen oder bewusste Variation zur Betonung unterschiedlicher sozialer Randgruppen. Gefangene könnten als noch niedrigerer gesellschaftlicher Status gelten als Sklavinnen, da sie rechtlos und ohne Schutzherren waren. Die Variation verstärkt die Totalität des Gerichts über alle Gesellschaftsschichten.
Die Variation שָׁבִי statt שִׁפְחָה zeigt möglicherweise eine andere soziale Gruppe am untersten Rand - Gefangene statt Sklavinnen.
מִן...עַד umfasst die gesamte Gesellschaft von der Spitze bis zum Grund.
Die LXX zeigt eine signifikante Abweichung in der Bezeichnung der gefangenen Frau: Die LXX verwendet αἰχμαλωτίδος ("Kriegsgefangene") anstelle des hebräischen הַשְּׁבִי ("Gefangene"), was auf eine spezifischere historische Interpretation hindeutet.
Satzstruktur: Mitternächtliche Erfüllung des Erstgeborenengerichts mit gesellschaftlicher Totalitäts-Spannweite plus Tierreich.
Um Mitternacht schlägt JHWH alle Erstgeburt Ägyptens - von Par’os Thronfolger bis zum Gefangenen im Kerker, auch alle Tiererstgeburt.
Exodus 12,30
Hebräisch: וַיָּ֨קָם פַּרְעֹ֜ה לַ֗יְלָה ה֤וּא וְכָל־עֲבָדָיו֙ וְכָל־מִצְרַ֔יִם וַתְּהִ֛י צְעָקָ֥ה גְדֹלָ֖ה בְּמִצְרָ֑יִם כִּֽי־אֵ֣ין בַּ֔יִת אֲשֶׁ֥ר אֵֽין־שָׁ֖ם מֵֽת׃
Deutsch: Und Par’o stand in der Nacht auf, er und alle seine Knechte und alle Ägypter, und es war ein großes Geschrei in Ägypten; denn es war kein Haus, in dem nicht ein Toter war.

Kommentar: וַיָּקָם פַּרְעֹה לַיְלָה הוּא וְכָל־עֲבָדָיו וְכָל־מִצְרַיִם ist wayyiqtol von קום + פַּרְעֹה לַיְלָה + dreifache Subjektserweiterung הוּא וְכָל־עֲבָדָיו וְכָל־מִצְרַיִם.
וַתְּהִי צְעָקָה גְדֹלָה בְּמִצְרַיִם כִּֽי־אֵין בַּיִת אֲשֶׁר אֵֽין־שָׁם מֵת ist וַתְּהִי צְעָקָה גְדֹלָה בְּמִצְרַיִם + kausale Begründung כִּי־אֵין בַּיִת + Relativsatz mit doppelter Negation אֲשֶׁר אֵין־שָׁם מֵת.
קום לַיְלָה zeigt das nächtliche Aufschrecken. הוּא verstärkt Par’os persönliche Betroffenheit. כָל־עֲבָדָיו וְכָל־מִצְרַיִם zeigt die nationale Katastrophe.
צְעָקָה גְדֹלָה erfüllt die Ankündigung aus 11,6. אֵין בַּיִת אֲשֶׁר אֵין־שָׁם מֵת ist doppelte Negation = "kein Haus, wo nicht ein Toter war" = "in jedem Haus war ein Toter".
Die LXX übersetzt וַיָּקָם mit ἀνέστη ("stand auf"), צְעָקָה גְדֹלָה mit κραυγὴ μεγάλη ("großes Geschrei"), אֵין בַּיִת mit οὐκ ἦν οἰκία ("es war kein Haus") und מֵת mit τεθνηκώς ("ein Toter").
Satzstruktur: Nächtliches nationales Aufschrecken mit großer Trauer und universaler Todesbetroffenheit.
Par’o, seine Diener und alle Ägypter schrecken nachts auf - großes Geschrei in Ägypten, denn in jedem Haus lag ein Toter.
Exodus 12,31
Hebräisch: וַיִּקְרָא֩ לְמֹשֶׁ֨ה וּֽלְאַהֲרֹ֜ן לַ֗יְלָה וַיֹּ֨אמֶר֙ ק֤וּמוּ צְּאוּ֙ מִתּ֣וֹךְ עַמִּ֔י גַּם־אַתֶּ֖ם גַּם־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וּלְכ֛וּ עִבְד֥וּ אֶת־יְהוָ֖ה כְּדַבֶּרְכֶֽם׃
Deutsch: Und er rief Mose und Aaron in der Nacht und sagte: Macht euch auf, zieht weg aus der Mitte meines Volkes, sowohl ihr als auch die Söhne Israels; und geht, dient dem Ewigen, wie ihr geredet habt.

Kommentar: וַיִּקְרָא לְמֹשֶׁה וּֽלְאַהֲרֹן לַיְלָה וַיֹּאמֶר ist wayyiqtol von קרא + koordinierte Objekte לְמֹשֶׁה וּלְאַהֲרֹן + לַיְלָה + וַיֹּאמֶר.
קוּמוּ צְּאוּ מִתּוֹךְ עַמִּי גַּם־אַתֶּם גַּם־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וּלְכוּ עִבְדוּ אֶת־יְהוָה כְּדַבֶּרְכֶם sind koordinierte Imperative: קוּמוּ (Qal-Imperativ von קום) + צְּאוּ מִתּוֹךְ עַמִּי + emphatische Doppelnennung גַּם־אַתֶּם גַּם־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל + וּלְכוּ עִבְדוּ אֶת־יְהוָה כְּדַבֶּרְכֶם.
Dramatischer Wandel: Par’o ruft nun selbst nach Mose und Aaron - vollständige Umkehrung der Machtverhältnisse. לַיְלָה betont die mitternächtliche Dringlichkeit.
מִתּוֹךְ עַמִּי ("aus der Mitte meines Volkes") - Par’o betrachtet Israel noch als Teil seiner Untertanen, aber lässt sie gehen.
גַּם...גַּם ("sowohl...als auch") zeigt die Vollständigkeit - alle sollen gehen. כְּדַבֶּרְכֶם ("wie ihr geredet habt") erfüllt alle bisherigen Forderungen.
Die LXX erweitert Par’os Worte um τῷ θεῷ ὑμῶν ("eurem Gott"), während der MT nur יְהוָה hat. Dies verdeutlicht die Perspektive der Ägypter gegenüber dem israelitischen Gott.
Satzstruktur: Par’os nächtlicher Hilferuf mit dreifacher Imperativ-Sequenz und vollständiger Konzession aller Forderungen.
Totale Kapitulation: Par’o ruft sie nachts herbei: "Steht auf, zieht fort aus meinem Volk - ihr alle! Geht und dient JHWH, wie ihr gefordert habt!"
Exodus 12,32
Hebräisch: גַּם־צֹאנְכֶ֨ם גַּם־בְּקַרְכֶ֥ם קְח֛וּ כַּאֲשֶׁ֥ר דִּבַּרְתֶּ֖ם וָלֵ֑כוּ וּבֵֽרַכְתֶּ֖ם גַּם־אֹתִֽי׃
Deutsch: Auch euer Kleinvieh und eure Rinder nehmt mit, wie ihr geredet habt, und geht und segnet auch mich!

Kommentar: גַּם־צֹאנְכֶם גַּם־בְּקַרְכֶם קְחוּ כַּאֲשֶׁר דִּבַּרְתֶּם וָלֵכוּ ist גַּם־צֹאנְכֶם גַּם־בְּקַרְכֶם (doppelte גַּם-Betonung) + קְחוּ (Qal-Imperativ von לקח, Plural) + כַּאֲשֶׁר דִּבַּרְתֶּם + וָלֵכוּ (waw + Qal-Imperativ von הלך).
וּבֵֽרַכְתֶּם גַּם־אֹתִי ist וּבֵרַכְתֶּם (waw + Piel Perfekt von ברך, "segnen") + גַּם־אֹתִי (emphatisch "auch mich").
Vollständige Zugeständnisse: Par’o gibt nun alles zu - sogar das Vieh, das er in 10,24 zurückhalten wollte. כַּאֲשֶׁר דִּבַּרְתֶּם bestätigt alle bisherigen Gespräche.
Verzweifelte Bitte: וּבֵרַכְתֶּם גַּם־אֹתִי zeigt Par’os Verzweiflung - er bittet um Segen von denen, die er verfolgt hat.
Die LXX übersetzt צֹאן mit πρόβατα ("Schafe"), בָּקָר mit βόες ("Rinder") und בֵרַכְתֶּם mit εὐλογήσατε ("segnet").
Satzstruktur: Vollständige Viehfreigabe mit verzweifelter Segensbitte.
"Auch euer Vieh nehmt mit, wie ihr wolltet - geht und segnet mich auch!"
Exodus 12,33
Hebräisch: וַתֶּחֱזַ֤ק מִצְרַ֨יִם֙ עַל־הָעָ֔ם לְמַהֵ֖ר לְשַׁלְּחָ֣ם מִן־הָאָ֑רֶץ כִּ֥י אָמְר֖וּ כֻּלָּ֥נוּ מֵתִֽים׃
Deutsch: Und Ägypten drängte das Volk, sie eilends aus dem Land ziehen zu lassen; denn sie sagten: Wir alle sind des Todes!

Kommentar: וַתֶּחֱזַק מִצְרַיִם עַל־הָעָם לְמַהֵר לְשַׁלְּחָם מִן־הָאָרֶץ ist wayyiqtol von חזק (Qal, "stark sein/drängen") + מִצְרַיִם + עַל־הָעָם + לְמַהֵר (Piel-Infinitiv von מהר, "eilen") + לְשַׁלְּחָם מִן־הָאָרֶץ.
כִּי אָמְרוּ כֻּלָּנוּ מֵתִים ist kausale Begründung: כִּי אָמְרוּ + כֻּלָּנוּ מֵתִים ("wir alle sind Tote").
Völlige Umkehr: Die Ägypter drängen nun selbst zur Auswanderung. חזק עַל bedeutet "drängen/bedrängen".
לְמַהֵר לְשַׁלְּחָם ist doppelte Intensivierung - "eilig sie zu senden". כֻּלָּנוּ מֵתִים zeigt existentielle Panik.
Die LXX übersetzt וַתֶּחֱזַק mit κατίσχυσαν ("drängten"), לְמַהֵר mit ἐκβαλεῖν αὐτοὺς σπουδῇ ("sie eilig hinauszutreiben") und כֻּלָּנוּ מֵתִים mit πάντες ἀποθνήσκομεν ("wir sterben alle").
Satzstruktur: Kollektive ägyptische Drangsal mit eiliger Ausweisung und existentieller Panik.
Die Ägypter selbst drängen zur schnellen Ausweisung - "Wir sterben alle sonst!"
Exodus 12,34
Hebräisch: וַיִּשָּׂ֥א הָעָ֛ם אֶת־בְּצֵקֹ֖ו טֶ֣רֶם יֶחְמָ֑ץ מִשְׁאֲרֹתָ֛ם צְרֻרֹ֥ת בְּשִׂמְלֹתָ֖ם עַל־שִׁכְמָֽם׃
Deutsch: Und das Volk trug seinen Teig, ehe er gesäuert war, ihre Backschüsseln in ihre Tücher eingebunden, auf ihren Schultern.

Kommentar: וַיִּשָּׂא הָעָם אֶת־בְּצֵקוֹ טֶרֶם יֶחְמָץ ist wayyiqtol von נשׂא + הָעָם + אֶת־בְּצֵקוֹ + temporale Bestimmung טֶרֶם יֶחְמָץ (Qal-Imperfekt von חמץ, "säuern").
מִשְׁאֲרֹתָם צְרֻרֹת בְּשִׂמְלֹתָם עַל־שִׁכְמָם ist מִשְׁאֲרֹתָם ("ihre Backschüsseln") + צְרֻרֹת בְּשִׂמְלֹתָם (Partizip Passiv von צרר, "eingebunden in ihre Kleider") + עַל־שִׁכְמָם.
Eiliger Aufbruch: טֶרֶם יֶחְמָץ zeigt die Hast - keine Zeit zum Gehen lassen des Teiges. בֶּצֶק ist ungebackener Teig.
מִשְׁאֲרוֹת sind Knetschüsseln/Backschüsseln. צרר bedeutet "einbinden/zusammenpacken". שֶׁכֶם ist Schulter - sie tragen ihr Hab und Gut.
Dies erklärt die historische Entstehung der Mazzot - aus der Eile heraus, nicht aus rituellen Gründen.
Die LXX übersetzt בְּצֵק mit φυράματα ("Teigmassen"), טֶרֶם יֶחְמָץ mit πρὸ τοῦ ζυμωθῆναι ("bevor es gesäuert wurde"), מִשְׁאֲרֹת mit σκάφας ("Schüsseln") und צְרֻרֹת mit δεδεμένας ("gebunden").
Satzstruktur: Hastige Teigmitnahme vor Gärung mit improvisierten Tragebündeln auf Schultern.
Das Volk trägt den noch ungesäuerten Teig, die Backschüsseln in Kleider eingebunden, auf den Schultern - zu hastig für normales Backen.
Exodus 12,35
Hebräisch: וּבְנֵי־יִשְׂרָאֵ֥ל עָשׂ֖וּ כִּדְבַ֣ר מֹשֶׁ֑ה וַֽיִּשְׁאֲלוּ֙ מִמִּצְרַ֔יִם כְּלֵי־כֶ֛סֶף וּכְלֵ֥י זָהָ֖ב וּשְׂמָלֹֽת׃
Deutsch: Und die Söhne Israels hatten nach dem Wort Moses getan und hatten von den Ägyptern silberne Geräte und goldene Geräte und Kleider erbeten.

Kommentar: וּבְנֵי־יִשְׂרָאֵל עָשׂוּ כִּדְבַר מֹשֶׁה ist וּבְנֵי־יִשְׂרָאֵל עָשׂוּ (Qal Perfekt von עשׂה) + כִּדְבַר מֹשֶׁה ("nach Moses Wort").
וַֽיִּשְׁאֲלוּ מִמִּצְרַיִם כְּלֵי־כֶסֶף וּכְלֵי זָהָב וּשְׂמָלֹת ist wayyiqtol von שׁאל + מִמִּצְרַיִם + dreifache Objektliste כְּלֵי־כֶסֶף וּכְלֵי זָהָב וּשְׂמָלֹת.
Rückbezug: Dies erfüllt die Anweisung aus 11,2. כִּדְבַר מֹשֶׁה zeigt Gehorsam gegenüber Moses Anweisung.
שׁאל מִן bedeutet "erbitten von" - höfliche Bitte, kein Raub. שְׂמָלוֹת sind Gewänder/Kleidung.
Die LXX Auch hier fügt die LXX καὶ ἱματισμόν ("und Kleidung") hinzu, parallel zu 11,2, was im MT fehlt.
Satzstruktur: Gehorsame Erfüllung von Moses Anweisung mit erfolgreichem Erbitten wertvollen Besitzes.
Die Israeliten befolgten Moses Wort und erbaten von den Ägyptern Silber-, Goldgegenstände und Gewänder.
Exodus 12,36
Hebräisch: וַֽיהוָ֞ה נָתַ֨ן אֶת־חֵ֥ן הָעָ֛ם בְּעֵינֵ֥י מִצְרַ֖יִם וַיַּשְׁאִל֑וּם וַֽיְנַצְּל֖וּ אֶת־מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und der Ewige hatte dem Volk Gunst in den Augen der Ägypter gegeben, und sie gewährten ihre Forderung; und sie beraubten die Ägypter.

Kommentar: וַיהוָה נָתַן אֶת־חֵן הָעָם בְּעֵינֵי מִצְרַיִם וַיַּשְׁאִלוּם sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיהוָה נָתַן אֶת־חֵן הָעָם בְּעֵינֵי מִצְרַיִם + וַיַּשְׁאִלוּם (von שׁאל im Hiphil, "gewähren").
וַֽיְנַצְּלוּ אֶת־מִצְרָֽיִם ist wayyiqtol von נצל (Piel, "berauben/ausplündern") + אֶת־מִצְרַיִם.
Göttliches Wirken: יְהוָה נָתַן חֵן erfüllt 11,3. שׁאל im Hiphil bedeutet "gewähren/erfüllen" - die Ägypter sagten zu.
נצל bedeutet "berauben/enteignen/retten" - Israel erhält Entschädigung für Jahre der Sklaverei. אֶת־מִצְרַיִם zeigt das Ausmaß.
Die LXX hat hier die bedeutendste chronologische Abweichung: Die LXX fügt καὶ ἐν γῇ Χανάαν ("und im Land Kanaan") hinzu und bezieht damit die 430 Jahre sowohl auf Ägypten als auch auf Kanaan, was eine theologisch motivierte Harmonisierung der Chronologie darstellt (vgl. Gal 3,17).
Satzstruktur: Göttliche Gunstgewährung mit ägyptischer Zugewandtheit und resultierender Enteignung.
JHWH verschaffte Israel Gunst bei den Ägyptern, die gewährten bereitwillig - so beraubten sie Ägypten.
Exodus 12,37
Hebräisch: וַיִּסְע֧וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל מֵרַעְמְסֵ֖ס סֻכֹּ֑תָה כְּשֵׁשׁ־מֵא֨וֹת אֶ֧לֶף רַגְלִ֛י הַגְּבָרִ֖ים לְבַ֥ד מִטָּֽף׃
Deutsch: Und die Söhne Israels brachen auf von Ramses nach Sukkoth, etwa 600.000 Mann zu Fuß, die Männer ohne die Kinder.

Kommentar: וַיִּסְעוּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל מֵרַעְמְסֵס סֻכֹּתָה ist wayyiqtol von נסע ("aufbrechen/reisen") + בְנֵי־יִשְׂרָאֵל + מֵרַעְמְסֵס סֻכֹּתָה (Startpunkt zu Zielpunkt).
כְּשֵׁשׁ־מֵאוֹת אֶלֶף רַגְלִי הַגְּבָרִים לְבַד מִטָּף ist כְּ (approximativ "etwa") + שֵׁשׁ־מֵאוֹת אֶלֶף + רַגְלִי ("Fußgänger") + הַגְּבָרִים + לְבַד מִטָּף ("außer den Kindern").
Geographischer Aufbruch: רַעְמְסֵס (Ramses) ist die Hauptstadt der Sklavenarbeiten (1,11). סֻכּוֹת ist die erste Station.
Demografische Angabe: שֵׁשׁ מֵאוֹת אֶלֶף (600.000) ist eine enorme Zahl. רַגְלִי sind "Fußsoldaten/erwachsene Männer". לְבַד מִטָּף schließt Frauen, Kinder und Alte aus.
Die LXX übersetzt וַיִּסְעוּ mit ἀπῆραν ("brachen auf"), רַעְמְסֵס mit Ραμεσση ("Ramses"), רַגְלִי mit πεζῇ ("zu Fuß") und טַף mit ἀποσκευή ("Gepäck").
Satzstruktur: Geographischer Aufbruch mit gewaltiger demografischer Angabe und Einschränkung auf erwachsene Männer.
Der große Exodus beginnt: Von Ramses nach Sukkoth - etwa 600.000 erwachsene Männer zu Fuß, Frauen und Kinder nicht mitgezählt.
Exodus 12,38
Hebräisch: וְגַם־עֵ֥רֶב רַ֖ב עָלָ֣ה אִתָּ֑ם וְצֹ֣אן וּבָקָ֔ר מִקְנֶ֖ה כָּבֵ֥ד מְאֹֽד׃
Deutsch: Und auch viel Mischvolk zog mit ihnen herauf, und Kleinvieh und Rinder, sehr viel Vieh.

Kommentar: וְגַם־עֵרֶב רַב עָלָה אִתָּם וְצֹאן וּבָקָר מִקְנֶה כָּבֵד מְאֹד ist וְגַם־עֵרֶב רַב (Konstruktusverbindung "Mischvolk, viel") + עָלָה אִתָּם (Qal Perfekt von עלה + אִתָּם) + וְצֹאן וּבָקָר + מִקְנֶה כָּבֵד מְאֹד.
עֵרֶב רַב ist "großes Mischvolk" - Nicht-Israeliten, die sich anschlossen. עלה אִת bedeutet "mit hinaufziehen".
מִקְנֶה כָּבֵד מְאֹד ist "sehr schweres/zahlreiches Vieh" - gewaltige Herden. כָּבֵד bedeutet "schwer/zahlreich".
Die LXX übersetzt עֵרֶב רַב mit ἐπίμικτος πολύς ("viel Mischvolk"), עָלָה mit συνανέβη ("zog mit hinauf") und כָּבֵד מְאֹד mit πολὺ σφόδρα ("sehr viel").
Satzstruktur: Zusätzliche Teilnehmer mit Mischvolk und gewaltigen Viehherden.
Auch viel fremdes Mischvolk zog mit ihnen, dazu Kleinvieh und Rinder in gewaltigen Mengen.
Exodus 12,39
Hebräisch: וַיֹּאפ֨וּ אֶת־הַבָּצֵ֜ק אֲשֶׁ֨ר הוֹצִ֧יאוּ מִמִּצְרַ֛יִם עֻגֹ֥ת מַצּ֖וֹת כִּ֣י לֹ֣א חָמֵ֑ץ כִּֽי־גֹרְשׁ֣וּ מִמִּצְרַ֗יִם וְלֹ֤א יָֽכְלוּ֙ לְהִתְמַהְמֵ֔הַּ וְגַם־צֵדָ֖ה לֹא־עָשׂ֥וּ לָהֶֽם׃
Deutsch: Und sie backten den Teig, den sie aus Ägypten gebracht hatten, zu ungesäuerten Kuchen; denn er war nicht gesäuert, weil sie aus Ägypten getrieben worden waren und nicht verweilen konnten; und sie hatten sich auch keine Wegzehrung vorbereitet.

Kommentar: וַיֹּאפוּ אֶת־הַבָּצֵק אֲשֶׁר הוֹצִיאוּ מִמִּצְרַיִם עֻגֹת מַצּוֹת כִּי לֹא חָמֵץ ist wayyiqtol von אפה ("backen") + אֶת־הַבָּצֵק + Relativsatz + עֻגֹת מַצּוֹת ("ungesäuerte Kuchen") + kausale Begründung כִּי לֹא חָמֵץ.
כִּֽי־גֹרְשׁוּ מִמִּצְרַיִם וְלֹא יָֽכְלוּ לְהִתְמַהְמֵהַּ וְגַם־צֵדָה לֹא־עָשׂוּ לָהֶם sind dreifache kausale Begründungen: כִּי־גֹרְשׁוּ מִמִּצְרַיִם (Pual Perfekt von גרשׁ) + וְלֹא יָכְלוּ לְהִתְמַהְמֵהַּ (Hithpael-Infinitiv von מהה, "zögern") + וְגַם־צֵדָה לֹא־עָשׂוּ לָהֶם.
Ätiologische Erklärung: Dies erklärt den historischen Ursprung der Mazzot - aus praktischer Not, nicht ritueller Vorschrift.
גֹרְשׁוּ (Pual) zeigt passive Vertreibung. צֵדָה ist "Wegzehrung/Proviant" - sie hatten keine Zeit für Vorbereitung.
Die LXX übersetzt וַיֹּאפוּ mit ἔπεψαν ("backten"), עֻגֹת mit ἐγκρυφίας ("Kuchen"), גֹרְשׁוּ mit ἐξέβαλον αὐτοὺς ("warfen sie hinaus"), לְהִתְמַהְמֵהַּ mit χρονίσαι ("zu zögern") und צֵדָה mit ἐπισιτισμόν ("Proviant").
Satzstruktur: Praktische Teigverarbeitung mit dreifacher historischer Begründung der Eile und Unvorbereitetheit.
Sie backten den mitgebrachten Teig zu Mazzot - er war ungesäuert, weil sie vertrieben wurden, nicht zögern konnten und keinen Proviant vorbereitet hatten.
Exodus 12,40
Hebräisch: וּמוֹשַׁב֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל אֲשֶׁ֥ר יָשְׁב֖וּ בְּמִצְרָ֑יִם שְׁלֹשִׁ֣ים שָׁנָ֔ה וְאַרְבַּ֥ע מֵא֖וֹת שָׁנָֽה׃
Deutsch: Und der Aufenthalt der Kinder Israels, den sie in Ägypten gewohnt hatten, (war) 430 Jahre.

Kommentar: וּמוֹשַׁב בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר יָשְׁבוּ בְּמִצְרָיִם שְׁלֹשִׁים שָׁנָה וְאַרְבַּע מֵאוֹת שָׁנָה ist וּמוֹשַׁב בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Konstruktusverbindung "der Aufenthalt der Söhne Israels") + Relativsatz אֲשֶׁר יָשְׁבוּ בְּמִצְרָיִם (Qal Perfekt von ישׁב, "wohnen") + Zeitangabe שְׁלֹשִׁים שָׁנָה וְאַרְבַּע מֵאוֹת שָׁנָה.
Chronologische Problematik: Die 430 Jahre sind schwer mit den biblischen Genealogien zu harmonisieren. Von Jakob nach Ägypten bis Mose sind nur vier Generationen belegt (Levi-Kehat-Amram-Mose, Ex 6,16-20), was für 430 Jahre außergewöhnlich lange Lebensspannen erfordern würde. 
Mögliche Lösungen: 
1) Überlappende oder ausgelassene Generationen in den Genealogien; 
2) Die LXX-Lesart, die die 430 Jahre auf Abraham bis Exodus bezieht und damit Gen 15,13 ("400 Jahre") harmonisiert; 
3) Symbolische Verwendung der Zahlen (430 = 4 × 100 + 30 als Vollendungszahl). 
Die Präzision der Angabe deutet auf historische Erinnerung hin, auch wenn die exakte chronologische Einordnung problematisch bleibt.
Textuelle Probleme: Die LXX liest "in Ägypten und im Land Kanaan" und bezieht die 430 Jahre auf die Zeit ab Abraham. Der MT bezieht sie nur auf den Ägyptenaufenthalt.
Die 430 Jahre sind schwer mit den Genealogien in Genesis zu harmonisieren (nur vier Generationen: Abraham-Isaak-Jakob-Söhne). Mögliche Lösungen sind überlappende Generationen oder symbolische Zahlen.
Die LXX übersetzt מוֹשַׁב mit κατοίκησις ("Wohnsitz"), יָשְׁבוּ mit κατῴκησαν ("wohnten") und fügt hinzu καὶ ἐν γῇ Χανααν ("und im Land Kanaan").
Satzstruktur: Nominalsatz mit Relativsatzcharakterisierung und präziser chronologischer Angabe.
Die Zeit, die Israel in Ägypten gewohnt hatte: genau 430 Jahre.
Exodus 12,41
Hebräisch: וַיְהִ֗י מִקֵּץ֙ שְׁלֹשִׁ֣ים שָׁנָ֔ה וְאַרְבַּ֥ע מֵא֖וֹת שָׁנָ֑ה וַיְהִ֗י בְּעֶ֨צֶם֙ הַיּ֣וֹם הַזֶּ֔ה יָֽצְא֛וּ כָּל־צִבְא֥וֹת יְהוָ֖ה מֵאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und es geschah am Ende der 430 Jahre, und es geschah an ebendiesem Tag, dass alle Heerscharen des Ewigen aus dem Land Ägypten auszogen.

Kommentar: וַיְהִי מִקֵּץ שְׁלֹשִׁים שָׁנָה וְאַרְבַּע מֵאוֹת שָׁנָה ist וַיְהִי (wayyiqtol von היה) + מִקֵּץ ("am Ende von") + Wiederholung der Zeitangabe.
וַיְהִי בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה יָֽצְאוּ כָּל־צִבְאוֹת יְהוָה מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist וַיְהִי + בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה ("an genau diesem Tag") + יָצְאוּ כָּל־צִבְאוֹת יְהוָה (Qal Perfekt von יצא + כָּל־צִבְאוֹת יְהוָה) + מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם.
מִקֵּץ zeigt die Vollendung der vorherbestimmten Zeit. בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה betont die präzise Erfüllung - genau an diesem Tag.
צִבְאוֹת יְהוָה ("Heerscharen JHWHs") ist ein militärischer Begriff - Israel verlässt Ägypten als göttliche Armee, nicht als Flüchtlinge.
Die doppelte wayyiqtol-Einleitung (וַיְהִי...וַיְהִי) verstärkt die Dramatik des historischen Moments.
Die LXX übersetzt מִקֵּץ mit μετὰ τὰ ("nach den"), בְּעֶצֶם mit ἐν αὐτῇ ("an ihm selbst") und צִבְאוֹת mit δυνάμεις ("Heerscharen").
Satzstruktur: Doppelte feierliche Einleitung mit chronologischer Vollendung und militärischer Auszugscharakterisierung.
Nach Ablauf der 430 Jahre geschah es - genau an diesem Tag zogen alle Heerscharen JHWHs aus Ägypten aus.
Exodus 12,42
Hebräisch: לֵ֣יל שִׁמֻּרִ֥ים הוּא֙ לַֽיהוָ֔ה לְהוֹצִיאָ֖ם מֵאֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם הֽוּא־הַלַּ֤יְלָה הַזֶּה֙ לַֽיהוָ֔ה שִׁמֻּרִ֛ים לְכָל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לְדֹרֹתָֽם׃
Deutsch: Dies ist eine Nacht des Wachens für den Ewigen, um sie aus dem Land Ägypten herauszuführen; diese Nacht gehört dem Ewigen, sie ist ein Wachen für alle Kinder Israels durch ihre Generationen.

Kommentar: לֵיל שִׁמֻּרִים הוּא לַיהוָה לְהוֹצִיאָם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist לֵיל שִׁמֻּרִים ("Nacht der Wachen") + Nominalsatz הוּא לַיהוָה + finale Zweckangabe לְהוֹצִיאָם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם (Hiphil-Infinitiv von יצא).
הוּא־הַלַּיְלָה הַזֶּה לַיהוָה שִׁמֻּרִים לְכָל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְדֹרֹתָם ist הוּא־הַלַּיְלָה הַזֶּה (emphatische Identifikation) + לַיהוָה שִׁמֻּרִים + לְכָל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְדֹרֹתָם.
שִׁמֻּרִים (Plural von שִׁמּוּר) bedeutet "Wachen/Wachsamkeiten". Die theologische Deutung ist doppelt: JHWH wachte über Israel, und Israel soll wachen in Erinnerung.
Chiasmus-Struktur: A) לֵיל שִׁמֻּרִים - B) לַיהוָה - B') לַיהוָה - A') שִׁמֻּרִים zeigt die wechselseitige Wachsamkeit.
לְדֹרֹתָם zeigt die generationsübergreifende Bedeutung dieser Nacht.
Die LXX verwendet προφυλακή ("Wache/Wacht") für das hebräische שִׁמֻּרִים ("Wachen/Beobachtungen"), was das Konzept militärischer oder kultischer Wache stärker betont.
Satzstruktur: Chiasmatische theologische Definition der Pascha-Nacht als wechselseitige Wachsamkeit zwischen JHWH und Israel für alle Zeiten.
Eine Nacht der Wachsamkeit ist sie für JHWH - um sie herauszuführen. Diese Nacht gehört JHWH als Wachsamkeit für ganz Israel durch alle Generationen.
Exodus 12,43
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֣ה וְאַהֲרֹ֔ן זֹ֖את חֻקַּ֣ת הַפָּ֑סַח כָּל־בֶּן־נֵכָ֖ר לֹא־יֹ֥אכַל בּוֹֽ׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose und Aaron: Dies ist die Satzung des Passah: Kein Fremder soll davon essen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן זֹאת חֻקַּת הַפָּסַח ist wayyiqtol von אמר + koordinierte Adressaten + זֹאת חֻקַּת הַפָּסַח ("dies ist die Satzung des Passah").
כָּל־בֶּן־נֵכָר לֹא־יֹאכַל בּוֹ ist כָּל־בֶּן־נֵכָר ("jeder Sohn der Fremdheit" = "Fremder") + לֹא־יֹאכַל בּוֹ (Negation + Qal-Imperfekt von אכל + בּוֹ).
Neue Gesetzessektion: חֻקַּת הַפָּסַח sind die formalen Passah-Satzungen. בֶּן־נֵכָר ist ein Ausländer ohne Bundesbeziehung.
אכל בְּ bedeutet "teilnehmen an/davon essen". Die Exklusivität des Passah wird betont - nur Bundesangehörige.
Die LXX übersetzt חֻקַּת mit νόμος ("Gesetz"), בֶּן־נֵכָר mit ἀλλογενής ("Fremdstämmiger") und יֹאכַל בּוֹ mit φάγεται ἀπ᾽ αὐτοῦ ("wird davon essen").
Satzstruktur: Neue Gesetzeseinleitung mit fundamentaler Exklusionsregel für Nicht-Bundesangehörige.
JHWH gibt Mose und Aaron die Passah-Satzung: Kein Fremder darf daran teilnehmen.
Exodus 12,44
Hebräisch: וְכָל־עֶ֥בֶד אִ֖ישׁ מִקְנַת־כָּ֑סֶף וּמַלְתָּ֣ה אֹתוֹ֔ אָ֖ז יֹ֥אכַל בּוֹֽ׃
Deutsch: Jeder Mannes Knecht aber, der für Geld erkauft ist – wenn du ihn beschneidest, dann darf er davon essen.

Kommentar: וְכָל־עֶבֶד אִישׁ מִקְנַת־כֶסֶף וּמַלְתָּה אֹתוֹ אָז יֹאכַל בּוֹ ist וְכָל־עֶבֶד אִישׁ + Charakterisierung מִקְנַת־כֶסֶף (Konstruktusverbindung "Erwerbung des Geldes" = "für Geld gekauft") + konditionale Struktur וּמַלְתָּה אֹתוֹ (waw + Qal Perfekt von מול, "beschneiden") + אָז יֹאכַל בּוֹ.
Inklusive Ausnahme: Trotz der Exklusion in V.43 können Sklaven teilnehmen, aber nur nach Beschneidung.
מול ist der Akt der Beschneidung - Integration in den Bund. אָז zeigt die zeitliche Folge: erst Beschneidung, dann Teilnahme.
מִקְנַת־כֶסֶף unterscheidet gekaufte Sklaven von anderen Abhängigen.
Die LXX übersetzt עֶבֶד mit οἰκέτης ("Hausknecht"), מִקְנַת־כֶסֶף mit κτητὸς ἀργυρίου ("für Silber gekauft"), מַלְתָּה mit περιτεμεῖς ("beschneidest") und אָז mit τότε ("dann").
Satzstruktur: Konditionale Inklusion für gekaufte Sklaven mit Beschneidungsvoraussetzung.
Aber jeden gekauften Sklaven - wenn du ihn beschneidest, dann darf er teilnehmen.
Exodus 12,45
Hebräisch: תּוֹשָׁ֥ב וְשָׂכִ֖יר לֹא־יֹ֥אכַל־בּוֹֽ׃
Deutsch: Ein Beisasse und ein Tagelöhner sollen nicht davon essen.

Kommentar: תּוֹשָׁב וְשָׂכִיר לֹא־יֹאכַל־בּוֹ ist koordinierte Subjekte תּוֹשָׁב וְשָׂכִיר + לֹא־יֹאכַל־בּוֹ.
Weitere Ausschlüsse: תּוֹשָׁב ist ein "Beisasse" - jemand der temporär bei Israeliten wohnt. שָׂכִיר ist ein "Tagelöhner/Lohnarbeiter".
Diese haben temporäre Beziehungen, nicht die permanente Bindung eines gekauften und beschnittenen Sklaven.
Die LXX übersetzt תּוֹשָׁב mit πάροικος ("Beiwohner") und שָׂכִיר mit μισθωτός ("Lohnarbeiter").
Satzstruktur: Knappe Doppelausschließung temporärer Abhängiger.
Beisasse und Lohnarbeiter dürfen nicht teilnehmen.
Exodus 12,46
Hebräisch: בְּבַ֤יִת אֶחָד֙ יֵאָכֵ֔ל לֹא־תוֹצִ֧יא מִן־הַבַּ֛יִת מִן־הַבָּשָׂ֖ר ח֑וּצָה וְעֶ֖צֶם לֹ֥א תִשְׁבְּרוּ־בוֹֽ׃
Deutsch: In einem Haus soll es gegessen werden; du sollst nichts von dem Fleisch aus dem Haus hinausbringen, und ihr sollt kein Bein an ihm zerbrechen.

Kommentar: בְּבַיִת אֶחָד יֵאָכֵל לֹא־תוֹצִיא מִן־הַבַּיִת מִן־הַבָּשָׂר חוּצָה ist בְּבַיִת אֶחָד יֵאָכֵל (Niphal-Imperfekt von אכל) + לֹא־תוֹצִיא (Negation + Hiphil-Imperfekt von יצא) + מִן־הַבַּיִת מִן־הַבָּשָׂר חוּצָה.
וְעֶצֶם לֹא תִשְׁבְּרוּ־בוֹ ist וְעֶצֶם לֹא תִשְׁבְּרוּ־בוֹ (Qal-Imperfekt von שׁבר, "zerbrechen" + בּוֹ).
Dreifache rituelle Regel: 
1) Hausgebundenheit - nur in einem Haus essen; 
2) Kein Export - nichts aus dem Haus bringen; 
3) Knochenintegrität - keine Knochen brechen.
חוּצָה bedeutet "nach draußen". עֶצֶם sind Knochen/Gebeine. Diese Regeln wahren die Integrität des Opfers.
Die LXX übersetzt בְּבַיִת אֶחָד mit ἐν οἰκίᾳ μιᾷ ("in einem Haus"), חוּצָה mit ἔξω ("draußen") und תִשְׁבְּרוּ mit συντρίψετε ("werdet zerbrechen").
Satzstruktur: Dreifache rituelle Integrationsregel mit Ort-, Transport- und Knochenschutz-Bestimmungen.
In einem einzigen Haus essen - nichts vom Fleisch hinausbringen, keine Knochen zerbrechen.
Exodus 12,47
Hebräisch: כָּל־עֲדַ֥ת יִשְׂרָאֵ֖ל יַעֲשׂ֥וּ אֹתוֹֽ׃
Deutsch: Die ganze Gemeinde Israels soll es machen.

Kommentar: כָּל־עֲדַת יִשְׂרָאֵל יַעֲשׂוּ אֹתוֹ ist כָּל־עֲדַת יִשְׂרָאֵל + יַעֲשׂוּ אֹתוֹ (Qal-Imperfekt von עשׂה + Objektsuffix).
Universale Verpflichtung: כָּל־עֲדַת יִשְׂרָאֵל betont die Totalität - jeder Israelit ist verpflichtet. עֲדַת ist die Kultgemeinde.
יַעֲשׂוּ אֹתוֹ bedeutet "sollen es tun/feiern" - das gesamte Passahritual.
Die LXX übersetzt עֲדַת mit συναγωγή ("Versammlung") und יַעֲשׂוּ mit ποιήσουσιν ("werden tun").
Satzstruktur: Knappe universale Verpflichtungserklärung für ganz Israel.
Ganz Israel - die gesamte Gemeinde - soll es feiern.
Exodus 12,48
Hebräisch: וְכִֽי־יָג֨וּר אִתְּךָ֜ גֵּ֗ר וְעָ֣שָׂה פֶסַח֮ לַיהוָה֒ הִמּ֧וֹל לוֹ֣ כָל־זָכָ֗ר וְאָז֙ יִקְרַ֣ב לַעֲשֹׂתוֹ֔ וְהָיָ֖ה כְּאֶזְרַ֣ח הָאָ֑רֶץ וְכָל־עָרֵ֖ל לֹֽא־יֹ֥אכַל בּוֹֽ׃
Deutsch: Und wenn ein Fremder bei dir weilt und dem Ewigen das Passah feiern will, so soll alles Männliche bei ihm beschnitten werden, und dann komme er herzu, es zu feiern; und er soll wie ein Einheimischer des Landes sein. Aber kein Unbeschnittener soll davon essen.

Kommentar: וְכִֽי־יָגוּר אִתְּךָ גֵּר וְעָשָׂה פֶסַח לַיהוָה ist וְכִי־יָגוּר אִתְּךָ גֵּר (konditional: כִּי + Qal-Imperfekt von גור, "weilen/sich aufhalten" + גֵּר) + וְעָשָׂה פֶסַח לַיהוָה.
הִמּוֹל לוֹ כָל־זָכָר וְאָז יִקְרַב לַעֲשֹׂתוֹ וְהָיָה כְּאֶזְרַח הָאָרֶץ ist הִמּוֹל לוֹ כָל־זָכָר (Niphal-Infinitiv absolut von מול + לוֹ כָל־זָכָר) + וְאָז יִקְרַב לַעֲשֹׂתוֹ (waw + אָז + Qal-Jussiv von קרב) + וְהָיָה כְּאֶזְרַח הָאָרֶץ.
וְכָל־עָרֵל לֹֽא־יֹאכַל בּוֹ ist וְכָל־עָרֵל ("jeder Unbeschnittene") + לֹא־יֹאכַל בּוֹ.
Proselyten-Integration: גֵּר kann durch Beschneidung aller männlichen Hausgenossen voll integriert werden. אֶזְרַח הָאָרֶץ ist "Einheimischer des Landes".
עָרֵל ist "Unbeschnittener" - der physische Akt der Beschneidung ist Bundeszugehörigkeitszeichen.
Die LXX übersetzt גֵּר mit προσήλυτος ("Proselyt"), הִמּוֹל mit περιτεμεῖ ("soll beschneiden"), יִקְרַב mit προσελθέτω ("soll herankommen"), אֶזְרַח mit αὐτόχθων ("Einheimischer") und עָרֵל mit ἀπερίτμητος ("Unbeschnittener").
Satzstruktur: Konditionale Proselyten-Integration mit Beschneidungsvoraussetzung, Gleichstellungsverheißung und abschließender Exklusionsregel.
Will ein bei dir weilender Fremder JHWH Passah feiern, müssen alle seine Männer beschnitten werden - dann darf er es feiern und ist wie ein Einheimischer. Aber kein Unbeschnittener darf teilnehmen.
Exodus 12,49
Hebräisch: תּוֹרָ֣ה אַחַ֔ת יִהְיֶ֖ה לָֽאֶזְרָ֑ח וְלַגֵּ֖ר הַגָּ֥ר בְּתוֹכְכֶֽם׃
Deutsch: Ein Gesetz soll sein für den Einheimischen und für den Fremden, der in eurer Mitte weilt.

Kommentar: תּוֹרָה אַחַת יִהְיֶה לָֽאֶזְרָח וְלַגֵּר הַגָּר בְּתוֹכְכֶם ist תּוֹרָה אַחַת ("ein Gesetz") + יִהְיֶה + koordinierte Zielgruppen לָאֶזְרָח וְלַגֵּר + partizipiale Charakterisierung הַגָּר בְּתוֹכְכֶם.
Rechtliche Gleichstellung: תּוֹרָה אַחַת ist "ein einheitliches Gesetz" - keine Doppelstandards. אֶזְרַח und beschnittener גֵּר sind rechtlich gleichgestellt.
בְּתוֹכְכֶם ("in eurer Mitte") zeigt die Integration in die Gemeinschaft.
Die LXX übersetzt תּוֹרָה אַחַת mit νόμος εἷς ("ein Gesetz"), אֶזְרַח mit αὐτόχθων ("Einheimischer") und בְּתוֹכְכֶם mit ἐν ὑμῖν ("unter euch").
Satzstruktur: Universale Rechtsgrundsatz-Erklärung für einheitliche Behandlung aller Bundesangehörigen.
Ein einziges Gesetz gilt für Einheimische und für Fremde, die in eurer Mitte leben.
Exodus 12,50
Hebräisch: וַיַּֽעֲשׂ֖וּ כָּל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל כַּאֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה אֶת־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽת־אַהֲרֹ֖ן כֵּ֥ן עָשֽׂוּ׃
Deutsch: Und alle Söhne Israels taten es; wie der Ewige Mose und Aaron geboten hatte, so taten sie.

Kommentar: וַיַּֽעֲשׂוּ כָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה וְאֶֽת־אַהֲרֹן כֵּן עָשׂוּ ist wayyiqtol von עשׂה + כָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל + Vergleichsformel כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה וְאֶֽת־אַהֲרֹן + emphatische Wiederholung כֵּן עָשׂוּ.
Vollständiger Gehorsam: כָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל betont die Totalität des Gehorsams. כַּאֲשֶׁר...כֵּן ist eine emphatische Entsprechungsformel - "wie...so".
צִוָּה (Piel von צוה) bezieht sich auf alle vorangegangenen Anweisungen. Die doppelte Betonung (וַיַּעֲשׂוּ...כֵּן עָשׂוּ) unterstreicht die exakte Befolgung.
Die LXX übersetzt כַּאֲשֶׁר mit καθάπερ ("wie auch"), צִוָּה mit ἐνετείλατο ("befahl") und כֵּן עָשׂוּ mit οὕτως ἐποίησαν ("so taten sie").
Satzstruktur: Abschließende Gehorsamsbestätigung mit emphatischer Entsprechungsformel und Wiederholungsverstärkung.
Ganz Israel tat es - genau wie JHWH Mose und Aaron befohlen hatte, so führten sie es aus.
Exodus 12,51
Hebräisch: וַיְהִ֕י בְּעֶ֖צֶם הַיּ֣וֹם הַזֶּ֑ה הוֹצִ֨יא יְהוָ֜ה אֶת־בְּנֵ֧י יִשְׂרָאֵ֛ל מֵאֶ֥רֶץ מִצְרַ֖יִם עַל־צִבְאֹתָֽם׃
Deutsch: Und es geschah an ebendiesem Tag, da führte der Ewige die Söhne Israels aus dem Land Ägypten nach ihren Heerscharen.

Kommentar: וַיְהִי בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה הוֹצִיא יְהוָה אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם עַל־צִבְאֹתָם ist וַיְהִי (wayyiqtol von היה) + בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה ("an genau diesem Tag") + הוֹצִיא יְהוָה (Hiphil Perfekt von יצא) + אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם + עַל־צִבְאֹתָם.
Feierlicher Abschluss: בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַזֶּה wiederholt die präzise Zeitangabe aus V.41. הוֹצִיא יְהוָה betont JHWHs aktive Führungsrolle.
עַל־צִבְאֹתָם bedeutet "nach ihren Heerscharen" - organisiert in militärischen Einheiten, nicht als chaotischer Flüchtlingsstrom. צָבָא sind geordnete Truppen.
Die LXX übersetzt בְּעֶצֶם mit ἐν αὐτῇ ("an ihm selbst"), הוֹצִיא mit ἐξήγαγεν ("führte heraus") und צִבְאֹתָם mit σὺν δυνάμει αὐτῶν ("mit ihrer Macht").
Satzstruktur: Feierliche Abschlussformel mit präziser Zeitangabe und militärisch-organisierter Herausführungscharakterisierung.
Triumphaler Abschluss: An genau diesem Tag führte JHWH Israel aus Ägypten heraus - geordnet nach ihren Heerscharen.
Exodus 13,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose, sagend:

Kommentar: וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר ist wayyiqtol von דבר (Piel, "reden") + יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה + Redeeinleitung לֵּאמֹר.
Neue Gesetzessektion: דבר im Piel ist stärker als אמר - "sprechen/reden" zeigt eine längere Rede oder wichtige Anweisung an.
Die LXX übersetzt וַיְדַבֵּר mit ἐλάλησεν ("sprach").
Satzstruktur: Standardeinleitung für wichtige göttliche Anweisungen.
JHWH redet zu Mose - eine wichtige neue Anweisung folgt.
Exodus 13,2
Hebräisch: קַדֶּשׁ־לִ֨י כָל־בְּכ֜וֹר פֶּ֤טֶר כָּל־רֶ֨חֶם֙ בִּבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל בָּאָדָ֖ם וּבַבְּהֵמָ֑ה לִ֖י הֽוּא׃
Deutsch: Heilige mir alle Erstgeburt! Alles, was den Mutterschoß durchbricht bei den Söhnen Israels, bei Menschen und bei Vieh, mir gehört es.

Kommentar: קַדֶּשׁ־לִי כָל־בְּכוֹר פֶּטֶר כָּל־רֶחֶם בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה לִי הוּא ist קַדֶּשׁ־לִי (Piel-Imperativ von קדשׁ, "heiligen" + לִי) + כָל־בְּכוֹר + Apposition פֶּטֶר כָּל־רֶחֶם ("Durchbrecher jedes Mutterschoßes") + בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה + emphatische Besitzerklärung לִי הוּא.
Erstgeburtsrecht: קדשׁ לְ bedeutet "heiligen für/weihen". פֶּטֶר רֶחֶם ist "Durchbrecher des Mutterschoßes" - das erste Kind, das geboren wird.
Universale Gültigkeit: כָל־בְּכוֹר umfasst beide Bereiche - בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה. לִי הוּא ist emphatische Eigentumsaussage.
Theologischer Hintergrund: Die Rettung der israelitischen Erstgeburt in Ägypten begründet JHWHs Anspruch auf alle Erstgeburt.
Die LXX fügt das Wort πρωτογενές ("erstgeboren") hinzu, was eine Verdoppelung des Konzepts darstellt und im MT fehlt. Dies verstärkt die Betonung auf die Erstgeburt.
Satzstruktur: Imperativischer Heiligungsauftrag mit definitorischer Erweiterung und emphatischer Besitzerklärung.
Heilige mir alle Erstgeburt - alles was zuerst den Mutterschoß durchbricht bei Israel, Mensch und Tier: mir gehört es!
Exodus 13,3
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֜ה אֶל־הָעָ֗ם זָכ֞וֹר אֶת־הַיּ֤וֹם הַזֶּה֙ אֲשֶׁ֨ר יְצָאתֶ֤ם מִמִּצְרַ֨יִם֙ מִבֵּ֣ית עֲבָדִ֔ים כִּ֚י בְּחֹ֣זֶק יָ֔ד הוֹצִ֧יא יְהוָ֛ה אֶתְכֶ֖ם מִזֶּ֑ה וְלֹ֥א יֵאָכֵ֖ל חָמֵֽץ׃
Deutsch: Und Mose sagte zum Volk: Gedenkt dieses Tages, an dem ihr aus Ägypten ausgezogen seid, aus dem Haus der Knechtschaft; denn mit starker Hand hat der Ewige euch von dort herausgeführt; und es soll nichts Gesäuertes gegessen werden.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־הָעָם זָכוֹר אֶת־הַיּוֹם הַזֶּה אֲשֶׁר יְצָאתֶם מִמִּצְרַיִם מִבֵּית עֲבָדִים ist wayyiqtol von אמר + מֹשֶׁה אֶל־הָעָם + זָכוֹר (Qal-Imperativ von זכר, "gedenken") + אֶת־הַיּוֹם הַזֶּה + Relativsatz אֲשֶׁר יְצָאתֶם מִמִּצְרַיִם מִבֵּית עֲבָדִים.
כִּי בְּחֹזֶק יָד הוֹצִיא יְהוָה אֶתְכֶם מִזֶּה וְלֹא יֵאָכֵל חָמֵץ ist kausale Begründung כִּי בְּחֹזֶק יָד הוֹצִיא יְהוָה אֶתְכֶם מִזֶּה + וְלֹא יֵאָכֵל חָמֵץ.
Erinnerungsauftrag: זָכוֹר ist aktives "Gedenken/Erinnern". בֵּית עֲבָדִים ("Haus der Knechtschaft") ist poetische Bezeichnung für Ägypten.
חֹזֶק יָד ("Stärke der Hand") zeigt göttliche Macht. לֹא יֵאָכֵל חָמֵץ verbindet historisches Gedenken mit praktischer Mazzot-Observanz.
Die LXX übersetzt זָכוֹר mit μνημονεύετε ("gedenkt"), בֵּית עֲבָדִים mit οἴκου δουλείας ("Haus der Sklaverei"), בְּחֹזֶק יָד mit ἐν χειρὶ κραταιᾷ ("mit starker Hand") und חָמֵץ mit ζυμωτόν ("Gesäuertes").
Satzstruktur: Moses öffentliche Gedenkverkündigung mit relativischer Charakterisierung und kausaler Begründung plus Mazzot-Gebot.
Mose verkündet dem Volk: Gedenkt dieses Tages eures Auszugs aus Ägyptens Knechtschaft - mit starker Hand führte JHWH euch heraus! Darum esst kein Gesäuertes.
Exodus 13,4
Hebräisch: הַיּ֖וֹם אַתֶּ֣ם יֹצְאִ֑ים בְּחֹ֖דֶשׁ הָאָבִֽיב׃
Deutsch: Heute zieht ihr aus, im Monat Aviv.

Kommentar: הַיּוֹם אַתֶּם יֹצְאִים בְּחֹדֶשׁ הָאָבִיב ist הַיּוֹם ("heute") + אַתֶּם יֹצְאִים (Partizip von יצא mit Pronomen) + בְּחֹדֶשׁ הָאָבִיב.
Zeitliche Bestimmung: הַיּוֹם betont den aktuellen, historischen Moment. חֹדֶשׁ הָאָבִיב ist "Monat des Frühlings/der Ähren" - der spätere Nissan.
יֹצְאִים (Partizip) zeigt den momentanen Vorgang des Ausziehens.
Die LXX übersetzt mit ἐν μηνὶ τῶν νέων ("im Monat der neuen [Früchte]") anstelle des hebräischen בְּחֹדֶשׁ הָאָבִיב ("im Monat Abib"). Dies zeigt eine interpretative Übersetzung des Monatsnamens.
Satzstruktur: Prägnante zeitliche Situierung des Exodus im Frühlingsmonat.
Heute - genau heute - zieht ihr aus im Monat Aviv. חֹדֶשׁ הָאָבִיב ("Monat Aviv") markiert nicht nur eine Jahreszeit, sondern einen fundamentalen Kalenderwandel. אָבִיב bedeutet "grüne Ähren" und bezeichnet den Frühlingsmonat, der später Nissan genannt wird. Dies etabliert ein agrarisch-solares Kalenderelement innerhalb des ursprünglich lunaren Systems. Der Exodus wird damit nicht nur historisch, sondern auch kosmisch-kalendarisch zum Neubeginn - die Befreiung schafft eine neue Zeitrechnung, die Natur und Geschichte miteinander verbindet.
Exodus 13,5
Hebräisch: וְהָיָ֣ה כִֽי־יְבִֽיאֲךָ֣ יְהוָ֡ה אֶל־אֶ֣רֶץ הַֽ֠כְּנַעֲנִי וְהַחִתִּ֨י וְהָאֱמֹרִ֜י וְהַחִוִּ֣י וְהַיְבוּסִ֗י אֲשֶׁ֨ר נִשְׁבַּ֤ע לַאֲבֹתֶ֨יךָ֙ לָ֣תֶת לָ֔ךְ אֶ֛רֶץ זָבַ֥ת חָלָ֖ב וּדְבָ֑שׁ וְעָבַדְתָּ֛ אֶת־הָעֲבֹדָ֥ה הַזֹּ֖את בַּחֹ֥דֶשׁ הַזֶּֽה׃
Deutsch: Und es soll geschehen, wenn der Ewige dich in das Land der Kanaaniter, Hethiter, Amoriter, Hiviter und Jebusiter bringt, das er deinen Vätern geschworen hat, dir zu geben, ein Land, das von Milch und Honig fließt, so sollst du diesen Dienst in diesem Monat halten.

Kommentar: וְהָיָה כִֽי־יְבִֽיאֲךָ יְהוָה אֶל־אֶרֶץ הַֽכְּנַעֲנִי וְהַחִתִּי וְהָאֱמֹרִי וְהַחִוִּי וְהַיְבוּסִי ist וְהָיָה כִי (Zukunfts-Temporal-Formel) + יְבִֽיאֲךָ יְהוָה (Hiphil-Imperfekt von בוא) + fünffache Völkerliste.
אֲשֶׁר נִשְׁבַּע לַאֲבֹתֶיךָ לָתֶת לָךְ אֶרֶץ זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ וְעָבַדְתָּ אֶת־הָעֲבֹדָה הַזֹּאת בַּחֹדֶשׁ הַזֶּה ist Relativsatz + klassische Landverheißungsformel + Hauptsatz וְעָבַדְתָּ אֶת־הָעֲבֹדָה הַזֹּאת בַּחֹדֶשׁ הַזֶּה.
Zukunftsperspektive: Der Befehl gilt nicht nur für die Wüstenzeit, sondern für die Landnahme. זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ ist die klassische Fruchtbarkeitsformel.
הָעֲבֹדָה הַזֹּאת ("dieser Dienst") bezieht sich auf das Mazzot-Fest. בַּחֹדֶשׁ הַזֶּה zeigt zeitliche Kontinuität.
Die LXX erweitert die Liste der Völker erheblich. Während der MT fünf Völker nennt (Kanaaniter, Hethiter, Amoriter, Hiwiter, Jebusiter), fügt die LXX Εὑαίων καὶ Γεργεσαίων καὶ Ἀμορραίων καὶ Φερεζαίων hinzu, was insgesamt sieben Völker ergibt. Außerdem fügt sie ὁ θεός ("der Gott") zu κύριος hinzu.
Satzstruktur: Zukunftskonditional mit fünffacher Völkeraufzählung, Väterverheißungsbezug und zeitlich kontinuierlicher Kultanweisung.
Wenn JHWH dich ins Land der fünf Völker bringt, das er den Vätern schwor - ein Land von Milch und Honig - sollst du diesen Dienst in diesem Monat halten.
Exodus 13,6
Hebräisch: שִׁבְעַ֥ת יָמִ֖ים תֹּאכַ֣ל מַצֹּ֑ת וּבַיּוֹם֙ הַשְּׁבִיעִ֔י חַ֖ג לַיהוָֽה׃
Deutsch: Sieben Tage sollst du ungesäuertes Brot essen, und am siebten Tag ist ein Fest für den Ewigen.

Kommentar: שִׁבְעַת יָמִים תֹּאכַל מַצֹּת wiederholt die fundamentale Anweisung der siebentägigen Mazzot-Feier. שִׁבְעַת יָמִים ist die liturgische Zeitspanne "sieben Tage". תֹּאכַל (Qal-Imperfekt 2. Person Singular) bedeutet "du sollst essen". מַצֹּת ist "ungesäuertes Brot" - der Plural betont die Vielfalt der Zubereitungsarten.
וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי חַג לַיהוָה markiert den Höhepunkt der siebentägigen Feier. הַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי ist "der siebte Tag" als liturgischer Abschluss. חַג bedeutet "Fest/Festfeier" - eine fröhliche religiöse Versammlung. לַיהוָה zeigt die theozentrische Ausrichtung - "für JHWH".
Die Struktur zeigt eine Woche der Vorbereitung (sechs Tage Mazzot-Essen) der Höhepunkt endet in einem Festtag für JHWH. Dies entspricht der Schöpfungsordnung von sechs Werktagen und einem besonderen siebten Tag.
Die LXX liest ἓξ ἡμέρας ("sechs Tage") statt שִׁבְעַת יָמִים ("sieben Tage"). Diese Textdifferenz ist exegetisch umstritten: Während der MT die vollständige Siebenzahl betont, könnte die LXX eine alternative Tradition widerspiegeln, die sechs Tage Mazzot-Essen plus einen besonderen Festtag unterscheidet. Beide Lesarten sind in der Forschung vertreten, ohne dass eine eindeutige Priorität feststeht.
Satzstruktur: Siebentägige Mazzot-Anweisung mit liturgischem Höhepunkt am siebten Tag als JHWH-Fest.
Die siebentägige Mazzot-Feier mit Fest am siebten Tag spiegelt die Schöpfungsordnung wider und macht die Befreiung zur kosmischen Heilszeit.
Exodus 13,7
Hebräisch: מַצּוֹת֙ יֵֽאָכֵ֔ל אֵ֖ת שִׁבְעַ֣ת הַיָּמִ֑ים וְלֹֽא־יֵרָאֶ֨ה לְךָ֜ חָמֵ֗ץ וְלֹֽא־יֵרָאֶ֥ה לְךָ֛ שְׂאֹ֖ר בְּכָל־גְּבֻלֶֽךָ׃
Deutsch: Ungesäuertes Brot soll gegessen werden die sieben Tage; und nichts Gesäuertes soll bei dir gesehen werden, und kein Sauerteig soll bei dir gesehen werden in deinem ganzen Gebiet.

Kommentar: מַצּוֹת יֵֽאָכֵל אֵת שִׁבְעַת הַיָּמִים wiederholt das positive Gebot in passiver Form - "Mazzot sollen gegessen werden die sieben Tage". Die passive Konstruktion betont die Notwendigkeit der Handlung.
וְלֹֽא־יֵרָאֶה לְךָ חָמֵץ וְלֹֽא־יֵרָאֶ֥ה לְךָ֛ שְׂאֹר ist doppeltes Verbot mit zwei verschiedenen Begriffen. יֵרָאֶה (Niphal-Imperfekt von ראה) bedeutet "gesehen werden/sichtbar sein". חָמֵץ ist "Gesäuertes" - bereits fermentierte Produkte. שְׂאֹר ist "Sauerteig" - das Fermentationsmittel selbst.
לְךָ bedeutet "bei dir/für dich" - in deinem Besitz oder Bereich. Die Wiederholung לֹֽא־יֵרָאֶה לְךָ verstärkt das absolute Verbot.
בְּכָל־גְּבֻלֶךָ erweitert den Geltungsbereich - "in deinem ganzen Gebiet/Bereich". גְּבוּל bedeutet "Grenze/Gebiet" - der gesamte Herrschaftsbereich einer Person.
Das Verbot ist umfassend: nicht nur das Essen, sondern auch der Besitz und die Sichtbarkeit von Fermentiertem sind untersagt.
Die LXX übersetzt יֵרָאֶה mit ὀφθήσεται ("wird gesehen werden") und גְּבֻלֶךָ mit ὁρίοις σου ("deinen Grenzen").
Satzstruktur: Positive Mazzot-Pflicht verstärkt durch doppeltes Verbot von Gesäuertem und Sauerteig im gesamten Herrschaftsbereich.
Das umfassende Verbot von Fermentiertem im ganzen Herrschaftsbereich macht das Pessach zur totalen Lebensreinigung von alter Korruption.
Exodus 13,8
Hebräisch: וְהִגַּדְתָּ֣ לְבִנְךָ֔ בַּיּ֥וֹם הַה֖וּא לֵאמֹ֑ר בַּעֲב֣וּר זֶ֗ה עָשָׂ֤ה יְהוָה֙ לִ֔י בְּצֵאתִ֖י מִמִּצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und du sollst deinem Sohn an diesem Tag erklären, sagend: Es ist um dessentwillen, was der Ewige mir getan hat, als ich aus Ägypten zog.

Kommentar: וְהִגַּדְתָּ לְבִנְךָ בַּיּוֹם הַהוּא לֵאמֹר ist der pädagogische Auftrag. הגד (Hiphil von נגד) bedeutet "erklären/erzählen/verkünden" - nicht nur informieren, sondern belehren. לְבִנְךָ ist "deinem Sohn" - stellvertretend für die nächste Generation.
בַּיּוֹם הַהוּא ("an diesem Tag") bezieht sich auf den Pessach-Tag selbst - die Erklärung soll während des Rituals erfolgen, nicht abstrakt.
בַּעֲבוּר זֶה עָשָׂה יְהוָה לִי בְּצֵאתִי מִמִּצְרָיִם ist die vorgeschriebene Erklärung. בַּעֲבוּר bedeutet "um willen von/wegen". זֶה ("dies") bezieht sich auf das gegenwärtige Ritual.
עָשָׂה יְהוָה לִי ("was JHWH mir getan hat") macht die Geschichte persönlich - nicht "unseren Vorfahren", sondern "mir". בְּצֵאתִי מִמִּצְרָיִם ("als ich aus Ägypten zog") verwendet die erste Person Singular.
Die Formulierung macht jeden Pessach-Feiernden zum persönlichen Exodus-Teilnehmer - die Geschichte wird zur Gegenwartserfahrung.
Die LXX erweitert die Anrede um κύριος ὁ θεός μοι ("der Herr, mein Gott") anstelle des einfachen יְהוָה ("JHWH"), was eine theologische Präzisierung darstellt.
Satzstruktur: Pädagogischer Auftrag zur rituellen Geschichtserklärung in der ersten Person als Vergegenwärtigung der Befreiung.
Die Verpflichtung zur persönlichen Geschichtserzählung macht jeden Israeliten zum Exodus-Teilnehmer und die Befreiung zur Gegenwartserfahrung.
Exodus 13,9
Hebräisch: וְהָיָה֩ לְךָ֨ לְא֜וֹת עַל־יָדְךָ֗ וּלְזִכָּרוֹן֙ בֵּ֣ין עֵינֶ֔יךָ לְמַ֗עַן תִּהְיֶ֛ה תּוֹרַ֥ת יְהוָ֖ה בְּפִ֑יךָ כִּ֚י בְּיָ֣ד חֲזָקָ֔ה הוֹצִֽאֲךָ֥ יְהוָ֖ה מִמִּצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und es sei dir zu einem Zeichen an deiner Hand und zu einem Erinnerungszeichen zwischen deinen Augen, damit die Torah des Ewigen in deinem Mund sei; denn mit starker Hand hat dich der Ewige aus Ägypten herausgeführt.

Kommentar: וְהָיָה לְךָ לְאוֹת עַל־יָדְךָ וּלְזִכָּרוֹן בֵּין עֵינֶיךָ beschreibt das Pessach-Ritual als körperliche Zeichen. אוֹת bedeutet "Zeichen/Symbol", זִכָּרוֹן bedeutet "Erinnerungszeichen/Gedenkzeichen".
עַל־יָדְךָ ("an deiner Hand") und בֵּין עֵינֶיךָ ("zwischen deinen Augen") sind symbolische Körperstellen. Die Hand steht für Handlung, der Bereich zwischen den Augen (Stirn) für Denken und Erkenntnis.
לְמַעַן תִּהְיֶה תּוֹרַת יְהוָה בְּפִיךָ zeigt den Zweck - "damit die Torah JHWHs in deinem Mund sei". פֶּה ist "Mund" - das Organ des Sprechens und Lehrens. Die Torah soll ständig auf den Lippen sein.
כִּי בְּיָד חֲזָקָה הוֹצִֽאֲךָ יְהוָה מִמִּצְרָיִם ist die Begründung. יָד חֲזָקָה ist "starke Hand" - ein Ausdruck für göttliche Macht. הוֹצִיא (Hiphil von יצא) bedeutet "herausführen".
Der Vers verbindet körperliche Zeichen (Hand, Stirn, Mund) mit geistlicher Realität - das ganze Leben soll von der Befreiungserinnerung durchdrungen sein.
Die LXX übersetzt אוֹת mit σημεῖον ("Zeichen") und תּוֹרַת יְהוָה mit νόμος κυρίου ("Gesetz des Herrn").
Satzstruktur: Das Pessach-Ritual als totale körperlich-geistliche Durchdringung des Lebens mit der Befreiungserinnerung zur Torah-Verinnerlichung.
Das Pessach wird zum totalen existenziellen Zeichen, das Körper, Geist und Rede mit der Befreiungserinnerung durchdringt und Torah-konformes Leben ermöglicht. Die Rede von Hand- und Stirnzeichen ist zunächst metaphorisch zu verstehen - als bildhafte Beschreibung totaler Lebensdurchdringung durch die Befreiungserinnerung. Ob der Text bereits konkrete Phylakterien (Tefillin) im Blick hat oder erst deren spätere Entwicklung inspirierte, ist exegetisch umstritten. Die Grundaussage betrifft die vollständige Integration der Torah in Denken (Stirn), Handeln (Hand) und Sprechen (Mund).
Exodus 13,10
Hebräisch: וְשָׁמַרְתָּ֛ אֶת־הַחֻקָּ֥ה הַזֹּ֖את לְמוֹעֲדָ֑הּ מִיָּמִ֖ים יָמִֽימָה׃
Deutsch: Und du sollst diese Satzung zu ihrer bestimmten Zeit, von Jahr zu Jahr, halten.

Kommentar: וְשָׁמַרְתָּ אֶת־הַחֻקָּה הַזֹּאת ist die abschließende Verpflichtungsformel. שׁמר bedeutet "bewahren/halten/beobachten" - kontinuierliche Treue. חֻקָּה bedeutet "Satzung/Ordnung/Statut" - eine feste religiöse Institution.
הַזֹּאת ("diese") fasst alle vorangegangenen Pessach-Anweisungen zusammen als geschlossene Einheit.
לְמוֹעֲדָהּ bedeutet "zu ihrer bestimmten Zeit" - מוֹעֵד ist "Festzeit/bestimmte Zeit". Das Suffix הּ bezieht sich auf die חֻקָּה. Das Pessach hat seine feste liturgische Zeit im Jahreskalender.
מִיָּמִים יָמִֽימָה ist "von Tagen zu Tagen" = "von Jahr zu Jahr" - eine Phrase für jährliche Wiederholung. Die Doppelung יָמִים... יָמִֽימָה verstärkt die Kontinuität.
Der Vers etabliert das Pessach als permanente, jährlich wiederkehrende Institution für alle kommenden Generationen.
Die LXX übersetzt חֻקָּה mit νόμιμον ("Gesetz/Satzung") und מִיָּמִים יָמִֽימָה mit ἐξ ἡμερῶν εἰς ἡμέρας ("von Tagen zu Tagen").
Satzstruktur: Abschließende Verpflichtung zur jährlichen Pessach-Observanz als permanente Institution für alle Generationen.
Das Pessach wird zur ewigen Bundesinstitution, die von Generation zu Generation die Befreiungserinnerung und Gottesbeziehung ständig andauert.
Exodus 13,11
Hebräisch: וְהָיָ֞ה כִּֽי־יְבִֽאֲךָ֤ יְהוָה֙ אֶל־אֶ֣רֶץ הַֽכְּנַעֲנִ֔י כַּאֲשֶׁ֛ר נִשְׁבַּ֥ע לְךָ֖ וְלַֽאֲבֹתֶ֑יךָ וּנְתָנָ֖הּ לָֽךְ׃
Deutsch: Und es soll geschehen, wenn der Ewige dich in das Land des Kanaaniters bringt, wie er dir und deinen Vätern geschworen hat, und es dir gibt.

Kommentar: וְהָיָה כִּֽי־יְבִֽאֲךָ יְהוָה אֶל־אֶרֶץ הַֽכְּנַעֲנִי ist eine futurische Bedingungsformel für die Zeit der Landnahme. הָיָה mit כִּי leitet wichtige zukünftige Bestimmungen ein. בוא (Hiphil) bedeutet "hineinbringen" - JHWH ist der aktive Landgeber.
אֶרֶץ הַֽכְּנַעֲנִי ist "das Land des Kanaaniters" - der ethnische Terminus für das verheißene Land. Der Singular הַֽכְּנַעֲנִי steht kollektiv für alle kanaanäischen Völker.
כַּאֲשֶׁר נִשְׁבַּע לְךָ וְלַֽאֲבֹתֶיךָ verweist auf den Eid Gottes - "wie er dir und deinen Vätern geschworen hat". נשׁבע (Niphal von שׁבע) bedeutet "schwören". Die Landgabe gründet auf göttlichem Schwur an die Väter (Abraham, Isaak, Jakob) und an die gegenwärtige Generation.
וּנְתָנָהּ לָךְ zeigt die vollendete Landgabe - "und es dir gibt". נתן bedeutet "geben". Das Suffix הּ bezieht sich auf אֶרֶץ.
Dieser Vers leitet die Erstgeburtsgesetze ein, die erst im verheißenen Land voll zur Anwendung kommen.
Die LXX übersetzt הַֽכְּנַעֲנִי mit Χαναναίου ("des Kanaaniters") und נִשְׁבַּע mit ὤμοσεν ("schwor").
Satzstruktur: Futurische Bedingungsformel für Landnahme basierend auf göttlichem Vätereid als Grundlage kommender Erstgeburtsgesetze.
Die Landgabe als Erfüllung des Vätereids schafft den Kontext für Erstgeburtsgesetze, die Landbesitz und Kultverpflichtung verbinden.
Exodus 13,12
Hebräisch: וְהַעֲבַרְתָּ֥ כָל־פֶּֽטֶר־רֶ֖חֶם לַֽיהֹוָ֑ה וְכָל־פֶּ֣טֶר׀ שֶׁ֣גֶר בְּהֵמָ֗ה אֲשֶׁ֨ר יִהְיֶ֥ה לְךָ֛ הַזְּכָרִ֖ים לַיהוָֽה׃
Deutsch: So sollst du alles, was den Mutterschoß durchbricht, dem Ewigen übergeben und alles Erstgeborene vom Wurf des Viehs, das dir zuteil wird; die Männlichen gehören dem Ewigen.

Kommentar: וְהַעֲבַרְתָּ כָל־פֶּֽטֶר־רֶחֶם לַֽיהֹוָה ist die grundlegende Verpflichtung. עבר (Hiphil) bedeutet "hinübergehen lassen/übergeben". פֶּטֶר־רֶחֶם bedeutet wörtlich "Durchbrecher des Mutterschoßes" - das Erstgeborene. לַֽיהֹוָה zeigt den Empfänger - alles Erstgeborene gehört JHWH.
וְכָל־פֶּטֶר שֶׁגֶר בְּהֵמָה אֲשֶׁר יִהְיֶה לְךָ spezifiziert Tierkinder. שֶׁגֶר bedeutet "Wurf/Nachwuchs" von Tieren. בְּהֵמָה ist "Vieh" - Haustiere. אֲשֶׁר יִהְיֶה לְךָ bedeutet "das dir gehören wird".
הַזְּכָרִים לַיהוָה ist die entscheidende Einschränkung - "die Männlichen gehören JHWH". זָכָר bedeutet "männlich". Nur männliche Erstgeborene fallen unter diese Regelung.
Das Erstgeburtsrecht gründet in der zehnten Plage, wo JHWH alle ägyptischen Erstgeborenen tötete, aber Israels verschonte.
Die LXX übersetzt וְהַעֲבַרְתָּ mit διαχωριεῖς ("du wirst absondern") und הַזְּכָרִים mit ἀρσενικά ("männliche").
Satzstruktur: Grundverpflichtung zur Übergabe aller männlichen Erstgeborenen von Mensch und Tier an JHWH als Erinnerung an die zehnte Plage.
Die Weihe aller männlichen Erstgeborenen an JHWH macht die Rettung vor der zehnten Plage zur dauerhaften Opferverpflichtung.
Exodus 13,13
Hebräisch: וְכָל־פֶּ֤טֶר חֲמֹר֙ תִּפְדֶּ֣ה בְשֶׂ֔ה וְאִם־לֹ֥א תִפְדֶּ֖ה וַעֲרַפְתּוֹ֑ וְכֹ֨ל בְּכ֥וֹר אָדָ֛ם בְּבָנֶ֖יךָ תִּפְדֶּֽה׃
Deutsch: Und jedes Erstgeborene des Esels sollst du mit einem Lamm auslösen, und wenn du es nicht auslöst, so brich ihm das Genick; und jede menschliche Erstgeburt unter deinen Söhnen sollst du auslösen.

Kommentar: וְכָל־פֶּטֶר חֲמֹר תִּפְדֶּה בְשֶׂה behandelt den Sonderfall des Esels. חֲמֹר ist "Esel" - ein unreines Tier, das nicht geopfert werden kann. פדה bedeutet "auslösen/loskaufen". שֶׂה ist "Lamm/Schaf" - ein reines Opfertier.
וְאִם־לֹא תִפְדֶּה וַעֲרַפְתּוֹ zeigt die Alternative - "wenn du es nicht auslöst, so brich ihm das Genick". ערף bedeutet "das Genick brechen". Das unreine Tier kann nicht leben bleiben, wenn es nicht ausgelöst wird.
וְכֹל בְּכוֹר אָדָם בְּבָנֶיךָ תִּפְדֶּה ist das wichtigste Gesetz - "jede menschliche Erstgeburt unter deinen Söhnen sollst du auslösen". בְּכוֹר אָדָם ist "Erstgeborener des Menschen". בְּבָנֶיךָ ("unter deinen Söhnen") präzisiert den Geltungsbereich.
Menschenopfer wird kategorisch ausgeschlossen - Menschen müssen immer ausgelöst werden, nie getötet.
Die LXX verwendet ἀλλάξεις ("du sollst austauschen") und λυτρώσῃ ("du sollst loskaufen") für das hebräische תִּפְדֶּה ("du sollst auslösen"), was unterschiedliche rechtliche Konzepte widerspiegelt.
Satzstruktur: Auslösungsgebote für unreine Tiere und Menschen mit Alternative der Genickbrechung für nicht ausgelöste Esel.
Die Auslösungspflicht für Esel und Menschen zeigt, dass JHWH Leben will, aber Ersatz fordert für das ihm gehörende Erstgeburtsrecht.
Exodus 13,14
Hebräisch: וְהָיָ֞ה כִּֽי־יִשְׁאָלְךָ֥ בִנְךָ֛ מָחָ֖ר לֵאמֹ֣ר מַה־זֹּ֑את וְאָמַרְתָּ֣ אֵלָ֔יו בְּחֹ֣זֶק יָ֗ד הוֹצִיאָ֧נוּ יְהוָ֛ה מִמִּצְרַ֖יִם מִבֵּ֥ית עֲבָדִֽים׃
Deutsch: Und es soll geschehen, wenn dich künftig dein Sohn fragt und spricht: Was bedeutet das?, so sollst du ihm sagen: Mit starker Hand hat uns der Ewige aus Ägypten herausgeführt, aus dem Haus der Knechtschaft.

Kommentar: וְהָיָה כִּֽי־יִשְׁאָלְךָ בִנְךָ מָחָר לֵאמֹר מַה־זֹּאת antizipiert die Kinderfrage. שׁאל bedeutet "fragen". מָחָר bedeutet "morgen/künftig" - in der Zukunft. מַה־זֹּאת ist "was ist das?" - die natürliche Neugier über die beobachteten Rituale.
וְאָמַרְתָּ אֵלָיו בְּחֹזֶק יָד הוֹצִיאָנוּ יְהוָה מִמִּצְרַיִם מִבֵּית עֲבָדִים ist die vorgeschriebene Antwort. חֹזֶק יָד ist "Stärke der Hand" - göttliche Macht. הוֹצִיאָנוּ (Hiphil-Perfekt 1. Person Plural) - "er führte uns heraus".
מִבֵּית עֲבָדִים ("aus dem Haus der Knechtschaft") präzisiert מִמִּצְרַיִם - Ägypten war das "Sklavenhaus". עֶבֶד bedeutet "Knecht/Sklave".
Die Antwort ist identisch mit der in 12,27, zeigt also die Einheit der Pessach- und Erstgeburts-Tradition.
Die LXX übersetzt מָחָר mit αὔριον ("morgen") und בְּחֹזֶק יָד mit ἐν χειρὶ κραταιᾷ ("mit starker Hand").
Satzstruktur: Antizipierte Kinderfrage über die Rituale mit vorgeschriebener Antwort zur Befreiung aus der ägyptischen Sklaverei.
Die pädagogische Kinderfrage wird zum Anlass für transgenerationale Verkündigung der Befreiung durch JHWHs starke Hand.
Exodus 13,15
Hebräisch: וַיְהִ֗י כִּֽי־הִקְשָׁ֣ה פַרְעֹה֮ לְשַׁלְּחֵנוּ֒ וַיַּהֲרֹ֨ג יְהֹוָ֤ה כָּל־בְּכוֹר֙ בְּאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם מִבְּכֹ֥ר אָדָ֖ם וְעַד־בְּכ֣וֹר בְּהֵמָ֑ה עַל־כֵּן֩ אֲנִ֨י זֹבֵ֜חַ לַֽיהוָ֗ה כָּל־פֶּ֤טֶר רֶ֨חֶם֙ הַזְּכָרִ֔ים וְכָל־בְּכ֥וֹר בָּנַ֖י אֶפְדֶּֽה׃
Deutsch: Und es geschah, als der Par’o sich hartnäckig weigerte, uns ziehen zu lassen, da tötete der Ewige alle Erstgeburt im Land Ägypten, vom Erstgeborenen des Menschen bis zum Erstgeborenen des Viehs; darum opfere ich dem Ewigen alles Männliche, was den Mutterschoß durchbricht, und jeden Erstgeborenen meiner Söhne löse ich aus.

Kommentar: וַיְהִי כִּֽי־הִקְשָׁ֣ה פַרְעֹה לְשַׁלְּחֵנוּ erklärt den historischen Kontext. קשׁה (Hiphil) bedeutet "hart machen/verstocken". Par’o "verstockte sich" gegen die Freilassung. שׁלח (Piel) bedeutet "ziehen lassen/freilassen".
וַיַּהֲרֹג יְהֹוָה כָּל־בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם מִבְּכֹר אָדָם וְעַד־בְּכוֹר בְּהֵמָה beschreibt die zehnte Plage. הרג bedeutet "töten/umbringen". מִ... וְעַד ist "von... bis" - totale Reichweite von Menschen bis Tieren.
עַל־כֵּן אֲנִי זֹבֵחַ לַֽיהוָה כָּל־פֶּטֶר רֶחֶם הַזְּכָרִים ist die Schlussfolgerung - "darum opfere ich JHWH alle männlichen Erstgeborenen". זבח bedeutet "opfern/schlachten".
וְכָל־בְּכוֹר בָּנַי אֶפְדֶּה zeigt die Ausnahme - "alle Erstgeborenen meiner Söhne löse ich aus". אֶפְדֶּה (Qal-Imperfekt 1. Person Singular von פדה) ist "ich löse aus".
Der Wechsel zur ersten Person ("ich opfere", "ich löse aus") macht die Geschichte zur persönlichen Erfahrung jedes Israeliten.
Die LXX übersetzt הִקְשָׁה mit ἐσκληρύνθη ("wurde verstockt") und אֶפְדֶּה mit λυτρώσομαι ("ich werde auslösen").
Satzstruktur: Historische Begründung der Erstgeburtsopfer durch Par’os Verstockung und JHWHs Strafgericht mit persönlicher Verpflichtungsformel.
Die zehnte Plage als Konsequenz Par’onischer Verstockung begründet die dauerhafte Erstgeburtsweihe als Dankopfer für Israels Verschonung.
Exodus 13,16
Hebräisch: וְהָיָ֤ה לְאוֹת֙ עַל־יָ֣דְכָ֔ה וּלְטוֹטָפֹ֖ת בֵּ֣ין עֵינֶ֑יךָ כִּ֚י בְּחֹ֣זֶק יָ֔ד הוֹצִיאָ֥נוּ יְהוָ֖ה מִמִּצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und es sei zu einem Zeichen an deiner Hand und zu Stirnbändern zwischen deinen Augen; denn mit starker Hand hat uns der Ewige aus Ägypten herausgeführt.

Kommentar: וְהָיָה לְאוֹת עַל־יָֽדְכָה וּלְטוֹטָפֹת בֵּין עֵינֶיךָ macht die Erstgeburtsgesetze zu körperlichen Zeichen. אוֹת bedeutet "Zeichen", טוֹטָפֹת bedeutet "Stirnband/Gebetsriemen".
עַל־יָֽדְכָה ("an deiner Hand") und בֵּין עֵינֶיךָ ("zwischen deinen Augen") sind symbolische Körperstellen. Die Hand steht für Taten, die Stirn für Gedanken.
כִּי בְּחֹזֶק יָד הוֹצִיאָנוּ יְהוָה מִמִּצְרָֽיִם ist die Begründung - identisch mit V.14. חֹזֶק יָד ist "starke Hand" - JHWHs Macht. הוֹצִיאָנוּ ist "er führte uns heraus" (1. Person Plural).
Dieser Vers schließt die Erstgeburtsgesetze parallel zum Abschluss der Pessach-Gesetze in V.9 - beide werden zu totalen Lebenssymbolen.
Die LXX übersetzt לְטוֹטָפֹת mit ἀσάλευτον ("unbeweglich/fest") anstelle einer wörtlicheren Wiedergabe, was eine interpretative Übersetzung der Phylakterien darstellt.
Satzstruktur: Abschließende Symbolisierung der Erstgeburtsgesetze als Hand- und Stirnzeichen zur konstanten Befreiungserinnerung.
Die Erstgeburtsgesetze werden zu körperlichen Erinnerungszeichen, die JHWHs starke Hand bei der Befreiung dauerhaft vor Augen halten.
Exodus 13,17
Hebräisch: וַיְהִ֗י בְּשַׁלַּ֣ח פַּרְעֹה֮ אֶת־הָעָם֒ וְלֹא־נָחָ֣ם אֱלֹהִ֗ים דֶּ֚רֶךְ אֶ֣רֶץ פְּלִשְׁתִּ֔ים כִּ֥י קָר֖וֹב ה֑וּא כִּ֣י׀ אָמַ֣ר אֱלֹהִ֗ים פֶּֽן־יִנָּחֵ֥ם הָעָ֛ם בִּרְאֹתָ֥ם מִלְחָמָ֖ה וְשָׁ֥בוּ מִצְרָֽיְמָה׃
Deutsch: Und es geschah, als Par’o das Volk ziehen ließ, da führte Gott sie nicht den Weg durch das Land der Philister, obwohl er nahe war; denn Gott sprach: Damit das Volk es nicht bereut, wenn sie Krieg sehen, und nach Ägypten zurückkehren.

Kommentar: וַיְהִי בְּשַׁלַּח פַּרְעֹה אֶת־הָעָם וְלֹא־נָחָם אֱלֹהִים דֶּרֶךְ אֶרֶץ פְּלִשְׁתִּים כִּי קָרוֹב הוּא ist וַיְהִי בְּשַׁלַּח פַּרְעֹה אֶת־הָעָם (temporaler Nebensatz) + וְלֹא־נָחָם אֱלֹהִים (waw + Negation + Qal Perfekt von נחה, "führen") + דֶּרֶךְ אֶרֶץ פְּלִשְׁתִּים + כִּי קָרוֹב הוּא.
כִּי אָמַר אֱלֹהִים פֶּֽן־יִנָּחֵם הָעָ֛ם בִּרְאֹתָ֥ם מִלְחָמָ֖ה וְשָׁ֥בוּ מִצְרָֽיְמָה ist kausale Begründung: כִּי אָמַר אֱלֹהִים + פֶּן (damit nicht) + יִנָּחֵם הָעָם (Niphal-Imperfekt von נחם, "bereuen") + temporaler Nebensatz בִּרְאֹתָם מִלְחָמָה + וְשָׁבוּ מִצְרָיְמָה.
Göttliche Routenwahl: דֶּרֶךְ אֶרֶץ פְּלִשְׁתִּים ist der direkte Küstenweg nach Kanaan - militärisch bewacht. קָרוֹב הוּא zeigt die geografische Logik.
Psychologische Weisheit: פֶּן יִנָּחֵם zeigt Gottes Sorge um Israels mentale Verfassung. מִלְחָמָה würde Panik auslösen.
Die LXX übersetzt נָחָם mit ὡδήγησεν ("führte"), פְּלִשְׁתִּים mit Φυλιστιιμ ("Philister"), יִנָּחֵם mit μεταμεληθῇ ("bereue") und מִלְחָמָה mit πόλεμον ("Krieg").
Satzstruktur: Temporaler Ausgangspunkt mit negativer Routenwahl und psychologisch begründeter göttlicher Fürsorge.
Als Par’o das Volk ziehen ließ, führte Gott sie nicht den nahen Philisterweg - aus Sorge, sie könnten bei Kriegsanblick bereuen und nach Ägypten zurückkehren.
Exodus 13,18
Hebräisch: וַיַּסֵּ֨ב אֱלֹהִ֧ים׀ אֶת־הָעָ֛ם דֶּ֥רֶךְ הַמִּדְבָּ֖ר יַם־ס֑וּף וַחֲמֻשִׁ֛ים עָל֥וּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵ֖ל מֵאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und Gott ließ das Volk auf dem Weg durch die Wüste zum Schilfmeer herumziehen; und die Söhne Israels zogen kampfgerüstet aus dem Land Ägypten herauf.

Kommentar: וַיַּסֵּב אֱלֹהִים אֶת־הָעָם דֶּרֶךְ הַמִּדְבָּר יַם־סוּף ist wayyiqtol von סבב (Hiphil, "herumführen/umleiten") + אֱלֹהִים אֶת־הָעָם + דֶּרֶךְ הַמִּדְבָּר יַם־סוּף.
וַחֲמֻשִׁים עָלוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist וַחֲמֻשִׁים (waw + Partizip Passiv von חמשׁ) + עָלוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם.
Alternative Route: סבב im Hiphil bedeutet "umleiten/einen Umweg nehmen lassen". דֶּרֶךְ הַמִּדְבָּר יַם־סוּף ist der Wüstenweg zum Schilfmeer.
חֲמֻשִׁים: Umstrittene Übersetzung - entweder "bewaffnet/kampfgerüstet" (von חמשׁ = "fünf" = militärische Formation) oder "ein Fünftel" (nur ein Teil zog aus). Die militärische Deutung ist wahrscheinlicher.
Die LXX übersetzt וַחֲמֻשִׁים mit πέμπτῃ δὲ γενεᾷ ("in der fünften Generation") statt der wahrscheinlichen Bedeutung "bewaffnet/gerüstet". Diese Differenz reflektiert unterschiedliche Vokalisationstraditionen des konsonantalen Textes. Beide Deutungen sind exegetisch diskutiert - die militärische Lesart passt besser zum Kontext der Routenwahl, die Generationen-Lesart zu chronologischen Überlegungen.
Satzstruktur: Göttliche Routenumleitung mit militärischer Charakterisierung des Auszugs.
Gott leitete das Volk um auf den Wüstenweg zum Schilfmeer - Israel zog kampfgerüstet aus Ägypten.
Exodus 13,19
Hebräisch: וַיִּקַּ֥ח מֹשֶׁ֛ה אֶת־עַצְמ֥וֹת יוֹסֵ֖ף עִמּוֹ֑ כִּי֩ הַשְׁבֵּ֨עַ הִשְׁבִּ֜יעַ אֶת־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ לֵאמֹ֔ר פָּקֹ֨ד יִפְקֹ֤ד אֱלֹהִים֙ אֶתְכֶ֔ם וְהַעֲלִיתֶ֧ם אֶת־עַצְמֹתַ֛י מִזֶּ֖ה אִתְּכֶֽם׃
Deutsch: Und Mose nahm die Gebeine Josefs mit sich; denn er hatte die Söhne Israels ausdrücklich schwören lassen und gesagt: Gott wird euch gewiss heimsuchen; dann führt meine Gebeine mit euch von hier hinauf!

Kommentar: וַיִּקַּח מֹשֶׁה אֶת־עַצְמוֹת יוֹסֵף עִמּוֹ ist wayyiqtol von לקח + מֹשֶׁה + אֶת־עַצְמוֹת יוֹסֵף + עִמּוֹ ("mit sich").
כִּי הַשְׁבֵּעַ הִשְׁבִּיעַ אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר פָּקֹד יִפְקֹד אֱלֹהִים אֶתְכֶם וְהַעֲלִיתֶם אֶת־עַצְמֹתַי מִזֶּה אִתְּכֶם ist kausale Begründung: כִּי + figura etymologica הַשְׁבֵּעַ הִשְׁבִּיעַ (Hiphil-Infinitiv absolut + Perfekt von שׁבע, "schwören lassen") + לֵאמֹר + Zitat mit figura etymologica פָּקֹד יִפְקֹד + וְהַעֲלִיתֶם אֶת־עַצְמֹתַי מִזֶּה אִתְּכֶם.
Erfüllung von Genesis 50,25: Mose erfüllt Josefs Sterbewunsch. הַשְׁבֵּעַ הִשְׁבִּיעַ verstärkt die Feierlichkeit des Schwurs.
פָּקֹד יִפְקֹד ist "gewiss heimsuchen/sich kümmern um" - göttliche Intervention. עַצְמוֹת sind die einbalsamierten Gebeine.
Die LXX übersetzt עַצְמוֹת mit ὀστᾶ ("Knochen"), הַשְׁבֵּעַ הִשְׁבִּיעַ mit ὅρκῳ ὤρκισεν ("mit einem Schwur beschwor") und פָּקֹד יִפְקֹד mit ἐπισκοπῇ ἐπισκέψεται ("mit Heimsuchung wird heimsuchen").
Satzstruktur: Moses Erfüllung von Josefs Sterbewunsch mit verstärkter Schwurformel und Zitat der ursprünglichen Bitte.
Mose nimmt Josefs Gebeine mit - denn dieser hatte Israel feierlich schwören lassen: "Gott wird euch gewiss heimsuchen - dann führt meine Gebeine mit euch hinauf!"
Exodus 13,20
Hebräisch: וַיִּסְע֖וּ מִסֻּכֹּ֑ת וַיַּחֲנ֣וּ בְאֵתָ֔ם בִּקְצֵ֖ה הַמִּדְבָּֽר׃
Deutsch: Und sie brachen auf von Sukkoth und lagerten in Etam, am Rande der Wüste.

Kommentar: וַיִּסְעוּ מִסֻּכֹּת וַיַּחֲנוּ בְאֵתָם בִּקְצֵה הַמִּדְבָּר sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיִּסְעוּ מִסֻּכֹּת (von נסע, "aufbrechen") + וַיַּחֲנוּ בְאֵתָם (von חנה, "lagern") + בִּקְצֵה הַמִּדְבָּר ("am Rand der Wüste").
Erste Etappe: סֻכּוֹת (Sukkoth) war die erste Station nach Ramses (12,37). אֵתָם (Etam) ist die zweite Station - geografisch an der Grenze zwischen Kulturland und Wüste.
בִּקְצֵה הַמִּדְבָּר zeigt die strategische Lage - sie haben das bewohnte Ägypten verlassen und stehen am Beginn der Wüstenwanderung.
Die LXX liest Ὀθὸμ anstelle von אֵתָם (Etam), was eine unterschiedliche Ortstradition widerspiegelt.
Satzstruktur: Knappe Itinerar-Notiz mit geografischer Grenzmarkierung.
Sie zogen weiter von Sukkoth und schlugen das Lager in Etam auf - am Wüstenrand.
Exodus 13,21
Hebräisch: וַֽיהוָ֡ה הֹלֵךְ֩ לִפְנֵיהֶ֨ם יוֹמָ֜ם בְּעַמּ֤וּד עָנָן֙ לַנְחֹתָ֣ם הַדֶּ֔רֶךְ וְלַ֛יְלָה בְּעַמּ֥וּד אֵ֖שׁ לְהָאִ֣יר לָהֶ֑ם לָלֶ֖כֶת יוֹמָ֥ם וָלָֽיְלָה׃
Deutsch: Und der Ewige zog vor ihnen her, bei Tag in einer Wolkensäule, um sie auf dem Weg zu führen, und bei Nacht in einer Feuersäule, um ihnen zu leuchten, damit sie Tag und Nacht ziehen konnten.

Kommentar: וַיהוָה הֹלֵךְ לִפְנֵיהֶם יוֹמָם בְּעַמּוּד עָנָן לַנְחֹתָם הַדֶּרֶךְ וְלַיְלָה בְּעַמּוּד אֵשׁ לְהָאִיר לָהֶם לָלֶכֶת יוֹמָם וָלָיְלָה ist וַיהוָה הֹלֵךְ לִפְנֵיהֶם (Qal-Partizip von הלך + לִפְנֵיהֶם) + doppelte zeitliche Struktur יוֹמָם בְּעַמּוּד עָנָן לַנְחֹתָם הַדֶּרֶךְ + וְלַיְלָה בְּעַמּוּד אֵשׁ לְהָאִיר לָהֶם + finale Zweckangabe לָלֶכֶת יוֹמָם וָלָיְלָה.
Göttliche Theophanie: יְהוָה הֹלֵךְ לִפְנֵיהֶם zeigt JHWHs persönliche Führung - er geht vor ihnen her wie ein Führer.
Doppelte Manifestation:
· עַמּוּד עָנָן ("Wolkensäule") bei Tag - Schutz vor Hitze und sichtbare Führung
· עַמּוּד אֵשׁ ("Feuersäule") bei Nacht - Licht und Wärme
נחה im Hiphil bedeutet "führen/leiten". אור im Hiphil ist "leuchten/Licht geben".
לָלֶכֶת יוֹמָם וָלָיְלָה zeigt den Zweck: kontinuierlicher Marsch ohne zeitliche Unterbrechung möglich. Die Wolken- und Feuersäule entspricht altorientalischen Vorstellungen göttlicher Kriegsführung. Die Doppelform (Tag/Nacht) gewährleistet kontinuierliche Präsenz und spiegelt kosmische Ordnung wider - JHWH beherrscht beide Zeitsphären.
Die LXX übersetzt הֹלֵךְ mit προεπορεύετο ("zog voraus"), עַמּוּד עָנָן mit στύλῳ νεφέλης ("Wolkensäule"), עַמּוּד אֵשׁ mit στύλῳ πυρός ("Feuersäule"), לַנְחֹתָם mit ὁδηγεῖν ("zu führen") und לְהָאִיר mit φαίνειν ("zu leuchten").
Satzstruktur: JHWHs persönliche Führung mit doppelter Tageszeit-Theophanie und kontinuierlicher Marschermöglichung.
JHWH selbst zog vor ihnen her - am Tag in einer Wolkensäule zur Wegführung, nachts in einer Feuersäule zum Leuchten, damit sie Tag und Nacht marschieren konnten.
Exodus 13,22
Hebräisch: לֹֽא־יָמִ֞ישׁ עַמּ֤וּד הֶֽעָנָן֙ יוֹמָ֔ם וְעַמּ֥וּד הָאֵ֖שׁ לָ֑יְלָה לִפְנֵ֖י הָעָֽם׃
Deutsch: Nicht wich die Wolkensäule bei Tag noch die Feuersäule bei Nacht vor dem Volk.

Kommentar: לֹֽא־יָמִישׁ עַמּוּד הֶֽעָנָן יוֹמָם וְעַמּוּד הָאֵשׁ לַיְלָה לִפְנֵי הָעָם ist לֹא־יָמִישׁ (Negation + Hiphil-Imperfekt von מושׁ, "weichen/sich entfernen", dritte Person maskulin Singular) + koordinierte Subjekte עַמּוּד הֶעָנָן יוֹמָם וְעַמּוּד הָאֵשׁ לַיְלָה + לִפְנֵי הָעָם.
Ununterbrochene Präsenz: לֹא יָמִישׁ betont die Kontinuität - keine Unterbrechung der göttlichen Führung. מושׁ im Hiphil bedeutet "weggehen/verlassen".
עַמּוּד הֶעָנָן...וְעַמּוּד הָאֵשׁ - die doppelte Manifestation wechselt regelmäßig, aber die Präsenz bleibt konstant.
לִפְנֵי הָעָם zeigt die Führungsposition - JHWH geht voraus, das Volk folgt.
Die LXX übersetzt יָמִישׁ mit ἐξέλιπεν ("hörte auf"), עַמּוּד הֶעָנָן mit στῦλος τῆς νεφέλης ("Säule der Wolke") und לִפְנֵי הָעָם mit ἐναντίον παντὸς τοῦ λαοῦ ("vor dem ganzen Volk").
Satzstruktur: Emphatische Verneinung mit koordinierten Subjekten und konstanter Präsenzbetonung.
Unwandelbare Treue: Niemals wich die Wolkensäule am Tag oder die Feuersäule in der Nacht vor dem Volk - beständige göttliche Führung.
Exodus 14,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose, sagend:

Kommentar: וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר ist wayyiqtol von דבר (Piel) + יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה + Redeeinleitung לֵּאמֹר.
Neue strategische Phase: דבר im Piel (statt einfachem אמר) kündigt wichtige, längere Anweisungen an.
Die LXX übersetzt וַיְדַבֵּר mit ἐλάλησεν ("sprach").
Satzstruktur: Standardeinleitung für bedeutsame göttliche Anweisungen.
JHWH gibt Mose eine neue, entscheidende Anweisung.
Exodus 14,2
Hebräisch: דַּבֵּר֮ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ וְיָשֻׁ֗בוּ וְיַחֲנוּ֙ לִפְנֵי֙ פִּ֣י הַחִירֹ֔ת בֵּ֥ין מִגְדֹּ֖ל וּבֵ֣ין הַיָּ֑ם לִפְנֵי֙ בַּ֣עַל צְפֹ֔ן נִכְחֹ֥ו תַחֲנ֖וּ עַל־הַיָּֽם׃
Deutsch: Sage den Söhnen Israels, dass sie umkehren und sich vor Pi-Hachirot lagern, zwischen Migdol und dem Meer; vor Baal-Zephon, ihm gegenüber sollt ihr euch am Meer lagern.

Kommentar: דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְיָשֻׁבוּ וְיַחֲנוּ לִפְנֵי פִּי הַחִירֹת בֵּין מִגְדֹּל וּבֵין הַיָּם לִפְנֵי בַּעַל צְפֹן נִכְחוֹ תַחֲנוּ עַל־הַיָּם ist דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל + koordinierte Jussive וְיָשֻׁבוּ וְיַחֲנוּ (von שׁוב "zurückkehren" und חנה "lagern") + komplexe Ortsangaben.
Strategische Umkehr: יָשֻׁבוּ bedeutet "sollen zurückkehren/umkehren" - Israel soll die Marschrichtung ändern.
Geografische Orte: פִּי הַחִירֹת ("Mund der Freiheit/Öffnungen"), מִגְדֹּל ("Turm"), בַּעַל צְפֹן ("Herr des Nordens" - Gottheit/Ort) sind schwer identifizierbare Orte im östlichen Nildelta. Die exakte Identifikation bleibt umstritten; archäologische Forschungen (Hoffmeier, Redford) diskutieren verschiedene Lokalisierungen zwischen dem Bitter-See-Gebiet und der Mittelmeerküste.
נִכְחוֹ bedeutet "ihm gegenüber/vor ihm". עַל־הַיָּם ist "am Meer" - wahrscheinlich ein Seitenarm des Roten Meeres oder Mittelmeers.
Die LXX übersetzt פִּי הַחִירֹת mit τῆς ἐπαύλεως ("der Siedlung/des Hofes") anstelle einer direkteren Wiedergabe des Ortsnamens Pi-Hahirot. Dies zeigt eine interpretative Übersetzung eines geografischen Namens.
Satzstruktur: Befehlsübertragung mit strategischer Richtungsänderung und präzisen geografischen Lagerungsanweisungen.
Sage Israel: Sie sollen umkehren und sich vor Pi-Hachirot lagern, zwischen Migdol und dem Meer, gegenüber Baal-Zephon am Meer.
Exodus 14,3
Hebräisch: וְאָמַ֤ר פַּרְעֹה֙ לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל נְבֻכִ֥ים הֵ֖ם בָּאָ֑רֶץ סָגַ֥ר עֲלֵיהֶ֖ם הַמִּדְבָּֽר׃
Deutsch: Und Par’o wird über die Kinder Israels sagen: Verwirrt irren sie im Land umher, die Wüste hat sie eingeschlossen.

Kommentar: וְאָמַר פַּרְעֹה לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל נְבֻכִים הֵם בָּאָרֶץ סָגַר עֲלֵיהֶם הַמִּדְבָּר ist וְאָמַר פַּרְעֹה (waw + Qal Perfekt als Zukunft) + לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל + נְבֻכִים הֵם בָּאָרֶץ (Partizip Passiv von בוך "verwirrt sein" + Nominalsatz) + סָגַר עֲלֵיהֶם הַמִּדְבָּר (Qal Perfekt von סגר "verschließen").
Par’os Fehleinschätzung: נְבֻכִים bedeutet "verwirrt/ratlos". סָגַר עֲלֵיהֶם bedeutet "hat über sie verschlossen" - die Wüste als Falle.
JHWH sagt Par’os psychologische Reaktion voraus: Er wird Israels Umkehr als Verwirrung und Eingeschlossensein deuten.
Die LXX verwendet πλανῶνται ("sie irren umher") für נְבֻכִים ("sie sind verwirrt/ratlos"), was eine stärkere Betonung auf das ziellose Umherirren legt.
Satzstruktur: Prophetische Vorhersage von Par’os falscher Lageeinschätzung mit doppelter Begründung.
Par’o wird denken: "Sie sind verwirrt im Land - die Wüste hat sie eingeschlossen."
Exodus 14,4
Hebräisch: וְחִזַּקְתִּ֣י אֶת־לֵב־פַּרְעֹה֮ וְרָדַ֣ף אַחֲרֵיהֶם֒ וְאִכָּבְדָ֤ה בְּפַרְעֹה֙ וּבְכָל־חֵילֹ֔ו וְיָדְע֥וּ מִצְרַ֖יִם כִּֽי־אֲנִ֣י יְהוָ֑ה וַיַּֽעֲשׂוּ־כֵֽן׃
Deutsch: Und ich will das Herz Par’os verhärten, dass er ihnen nachjage, und ich will mich verherrlichen an Par’o und an seiner ganzen Heeresmacht; und die Ägypter sollen erkennen, dass ich der Ewige bin. Und sie taten so.

Kommentar: וְחִזַּקְתִּי אֶת־לֵב־פַּרְעֹה וְרָדַף אַחֲרֵיהֶם וְאִכָּבְדָה בְּפַרְעֹה וּבְכָל־חֵילוֹ וְיָדְעוּ מִצְרַיִם כִּֽי־אֲנִי יְהוָה וַיַּֽעֲשׂוּ־כֵן ist eine Kette von Perfekta der Zukunft: וְחִזַּקְתִּי (Piel von חזק) + וְרָדַף אַחֲרֵיהֶם + וְאִכָּבְדָה בְּפַרְעֹה וּבְכָל־חֵילוֹ (Niphal von כבד "sich verherrlichen") + Erkenntnisformel וְיָדְעוּ מִצְרַיִם כִּֽי־אֲנִי יְהוָה + Ausführungsbestätigung וַיַּֽעֲשׂוּ־כֵן.
Göttlicher Plan: חזק לֵב ist aktive göttliche Verstockung. רדף אַחֲרֵי bedeutet "nachsetzen/verfolgen".
כבד בְּ (Niphal) bedeutet "sich verherrlichen an/durch" - JHWH wird seine Macht an Par’o demonstrieren. חֵיל ist "Heeresmacht/Streitmacht".
Erkenntnisziel: וְיָדְעוּ מִצְרַיִם כִּֽי־אֲנִי יְהוָה ist das theologische Ziel der ganzen Aktion. Diese Erkenntnisformel findet sich häufig in Ezechiel und zeigt JHWHs universalen Offenbarungsanspruch - auch die Heiden sollen seine Gottheit erkennen.
Die LXX übersetzt חִזַּקְתִּי mit σκληρυνῶ ("verhärte"), כָּבְדָה mit ἐνδοξασθήσομαι ("werde verherrlicht") und die Erkenntnisformel entsprechend.
Satzstruktur: Göttliche Strategieentfaltung mit Verstockung, Verfolgung, Selbstverherrlichung und Erkenntnisziel plus Ausführungsbestätigung.
Ich verhärte Par’os Herz zur Verfolgung, verherrliche mich an ihm und seiner Armee - damit Ägypten erkennt: Ich bin JHWH. Und sie taten so.
Exodus 14,5
Hebräisch: וַיֻּגַּד֙ לְמֶ֣לֶךְ מִצְרַ֔יִם כִּ֥י בָרַ֖ח הָעָ֑ם וַ֠יֵּהָפֵךְ לְבַ֨ב פַּרְעֹ֤ה וַעֲבָדָיו֙ אֶל־הָעָ֔ם וַיֹּֽאמְרוּ֙ מַה־זֹּ֣את עָשִׂ֔ינוּ כִּֽי־שִׁלַּ֥חְנוּ אֶת־יִשְׂרָאֵ֖ל מֵעָבְדֵֽנוּ׃
Deutsch: Und es wurde dem König von Ägypten berichtet, dass das Volk geflohen sei; da verwandelte sich das Herz Par’os und seiner Knechte gegen das Volk, und sie sagten: Was haben wir da getan, dass wir Israel aus unserem Dienst haben ziehen lassen!

Kommentar: וַיֻּגַּד לְמֶלֶךְ מִצְרַיִם כִּי בָרַח הָעָם ist wayyiqtol von נגד (Hofal, "berichtet werden") + לְמֶלֶךְ מִצְרַיִם + כִּי-Satz בָרַח הָעָם (Qal Perfekt von ברח, "fliehen").
וַ֠יֵּהָפֵךְ לְבַ֨ב פַּרְעֹ֤ה וַעֲבָדָיו֙ אֶל־הָעָ֔ם וַיֹּֽאמְרוּ֙ מַה־זֹּ֣את עָשִׂ֔ינוּ כִּֽי־שִׁלַּ֥חְנוּ אֶת־יִשְׂרָאֵ֖ל מֵעָבְדֵֽנוּ ist וַיֵּהָפֵךְ לְבַב פַּרְעֹה וַעֲבָדָיו אֶל־הָעָם (wayyiqtol von הפך Niphal, "sich wenden/verwandeln") + direkte Rede מַה־זֹּאת עָשִׂינוּ כִּי־שִׁלַּחְנוּ אֶת־יִשְׂרָאֵל מֵעָבְדֵנוּ.
Sinneswandel: בָּרַח ("geflohen") zeigt, wie Par’o die Situation nun interpretiert - nicht als temporäre Kultreise, sondern als Flucht.
הפך לֵבָב אֶל bedeutet "das Herz wenden gegen" - von Zustimmung zu Feindschaft. מָה־זֹּאת עָשִׂינוּ ist verzweifelter Selbstvorwurf.
מֵעָבְדֵנוּ ("aus unserem Dienst") zeigt die ökonomische Sorge - Verlust der Arbeitskräfte.
Die LXX übersetzt וַיֻּגַּד mit ἀνηγγέλη ("wurde berichtet"), בָרַח mit πέφυγεν ("ist geflohen"), וַיֵּהָפֵךְ mit μετεστράφη ("wendete sich") und מֵעָבְדֵנוּ mit ἐκ τῆς δουλείας ἡμῶν ("aus unserer Sklaverei").
Satzstruktur: Berichterstattung über Flucht mit dramatischem Herzenswandel und selbstvorwurfsvoller Reue.
Dem ägyptischen König wurde gemeldet: "Das Volk ist geflohen!" Da wandelte sich Par’os und seiner Diener Herz gegen das Volk: "Was haben wir getan - Israel aus unserem Sklavendienst entlassen!"
Exodus 14,6
Hebräisch: וַיֶּאְסֹ֖ר אֶת־רִכְבֹּ֑ו וְאֶת־עַמֹּ֖ו לָקַ֥ח עִמּוֹֽ׃
Deutsch: Und er spannte seinen Wagen an und nahm sein Volk mit sich.

Kommentar: וַיֶּאְסֹר אֶת־רִכְבּוֹ zeigt die sofortige militärische Mobilisierung Par’os. אסר bedeutet "anspannen/festbinden" - das Anspannen der Pferde vor den Kriegswagen. רֶכֶב bedeutet "Wagen/Streitwagen" - das Hauptsymbol ägyptischer Militärmacht.
וְאֶת־עַמּוֹ לָקַח עִמּוֹ zeigt die Mobilisierung der Truppen. עַם bedeutet hier "Kriegsvolk/Armee", nicht die Zivilbevölkerung. לקח עִם bedeutet "mitnehmen". Die Formulierung zeigt Par’os persönliche Führung des Feldzugs.
Die Kürze der Beschreibung unterstreicht die schnelle, entschlossene Reaktion Par’os auf Israels Flucht. Der Vers leitet die ägyptische Verfolgung ein.
Die LXX übersetzt וַיֶּאְסֹר mit ἔζευξεν ("spannte an") und עַמּוֹ mit λαὸν αὐτοῦ ("sein Volk").
Satzstruktur: Par’os sofortige persönliche Kriegsmobilisierung durch Wagenrüstung und Truppenführung.
Par’os schnelle Mobilisierung seines Kriegswagens und seiner Armee zeigt seine Entschlossenheit zur gewaltsamen Rückholung Israels.
Exodus 14,7
Hebräisch: וַיִּקַּ֗ח שֵׁשׁ־מֵא֥וֹת רֶ֨כֶב֙ בָּח֔וּר וְכֹ֖ל רֶ֣כֶב מִצְרָ֑יִם וְשָׁלִשִׁ֖ם עַל־כֻּלֹּֽו׃
Deutsch: Und er nahm 600 auserlesene Wagen und alle Wagen von Ägypten und Wagenkämpfer auf jedem von ihnen.

Kommentar: וַיִּקַּח שֵׁשׁ־מֵאוֹת רֶכֶב בָּחוּר spezifiziert die Elitetruppen. שֵׁשׁ־מֵאוֹת ist "sechshundert" - eine präzise militärische Angabe. בָּחוּר bedeutet "auserlesen/Elite" - die besten Streitwagen der ägyptischen Armee.
וְכֹל רֶכֶב מִצְרַיִם erweitert auf die gesamte ägyptische Wagentruppe - "alle Wagen Ägyptens". Dies zeigt die totale militärische Mobilisierung des Landes gegen Israel.
וְשָׁלִשִׁם עַל־כֻּלּוֹ beschreibt die Besatzung. שָׁלִישׁ bedeutet "Wagenkämpfer/Offizier" - der dritte Mann im Wagen neben Wagenlenker und Kämpfer. עַל־כֻּלּוֹ bedeutet "auf jedem von ihnen".
Die Beschreibung zeigt die überwältigende militärische Überlegenheit Ägyptens - Elitewagen plus Gesamtmobilisierung mit vollständiger Besatzung.
Die LXX fügt ἐκλεκτά ("auserwählt/elite") zu den 600 Streitwagen hinzu und übersetzt שָׁלִשִׁם mit τριστάτας ("Offiziere/Wagenkämpfer"), was das hebräische Konzept der "Dritten" interpretativ wiedergibt.
Satzstruktur: Detaillierte Aufstellung der totalen ägyptischen Wagenmobilisierung mit Elite- und Gesamttruppen plus vollständiger Offizierbesatzung.
Die totale Mobilisierung von 600 Elitewagen plus allen ägyptischen Streitwagen mit Offizieren zeigt Ägyptens militärische Übermacht gegen Israel.
Exodus 14,8
Hebräisch: וַיְחַזֵּ֣ק יְהֹוָ֗ה אֶת־לֵ֤ב פַּרְעֹה֙ מֶ֣לֶךְ מִצְרַ֔יִם וַיִּרְדֹּ֕ף אַחֲרֵ֖י בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וּבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל יֹצְאִ֖ים בְּיָ֥ד רָמָֽה׃
Deutsch: Und der Ewige verhärtete das Herz des Par’o, des Königs von Ägypten, und er jagte den Söhnen Israels nach; und die Söhne Israels zogen aus mit erhobener Hand.

Kommentar: וַיְחַזֵּק יְהֹוָה אֶת־לֵב פַּרְעֹה מֶלֶךְ וַיְחַזֵּק יְהֹוָה אֶת־לֵב פַּרְעֹה מֶלֶךְ מִצְרַיִם וַיִּרְדֹּף אַחֲרֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל יֹצְאִים בְּיָד רָמָה ist wayyiqtol von חזק (Piel) + מֶלֶךְ מִצְרַיִם + וַיִּרְדֹּף אַחֲרֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל + וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל יֹצְאִים בְּיָד רָמָה. Göttliche Verstockung: חזק לֵב ist aktive göttliche Herzensverhärtung. רדף אַחֲרֵי bedeutet "verfolgen/nachsetzen". יֹצְאִים (Partizip) zeigt den andauernden Auszug. בְּיָד רָמָה ist eine feste Formel für triumphierenden, siegreichen Auszug - die "erhobene Hand" symbolisiert Gottes machtvollen Beistand. Der Vers zeigt die theologische Spannung: JHWH verhärtet Par’os Herz zur Verfolgung, während Israel triumphierend auszieht.
Die LXX übersetzt וַיְחַזֵּק mit ἐσκλήρυνεν ("verhärtete") und בְּיָד רָמָה mit ἐν χειρὶ ὑψηλῇ ("mit hoher Hand").
Satzstruktur: Göttliche Herzensverhärtung als Ursache ägyptischer Verfolgung kontrastiert mit Israels triumphierendem Auszug unter göttlichem Beistand.
JHWHs Verhärtung von Par’os Herz führt zur militärischen Verfolgung, während Israel triumphierend mit erhobener Hand auszieht.
Exodus 14,9
Hebräisch: וַיִּרְדְּפ֨וּ מִצְרַ֜יִם אַחֲרֵיהֶ֗ם וַיַּשִּׂ֤יגוּ אוֹתָם֙ חֹנִ֣ים עַל־הַיָּ֔ם כָּל־סוּס֙ רֶ֣כֶב פַּרְעֹ֔ה וּפָרָשָׁ֖יו וְחֵילֹ֑ו עַל־פִּי֙ הַֽחִירֹ֔ת לִפְנֵ֖י בַּ֥עַל צְפֹֽן׃
Deutsch: Und die Ägypter jagten ihnen nach und erreichten sie, als sie sich am Meer gelagert hatten, alle Pferde und Wagen Par’os und seine Reiter und seine Heeresmacht, bei Pi-Hachirot, vor Baal-Zephon.

Kommentar: וַיִּרְדְּפוּ מִצְרַיִם אַחֲרֵיהֶם וַיַּשִּׂיגוּ אוֹתָם חֹנִים עַל־הַיָּם sind koordinierte wayyiqtol-Formen: וַיִּרְדְּפוּ (von רדף) + וַיַּשִּׂיגוּ (von נשׂג, "erreichen/einholen") + אוֹתָם חֹנִים עַל־הַיָּם.
כָּל־סוּס רֶכֶב פַּרְעֹה וּפָרָשָׁיו וְחֵילוֹ עַל־פִּי הַֽחִירֹת לִפְנֵי בַּעַל צְפֹן ist Aufzählung der militärischen Kräfte + geografische Lokalisierung.
Militärische Übermacht: כָּל־סוּס רֶכֶב ist "alle Pferde der Streitwagen", פָּרָשִׁים sind berittene Krieger, חֵיל ist die gesamte Heeresmacht.
Strategische Lage: Israel ist eingeschlossen - am Meer, verfolgt von der ägyptischen Armee.
Die LXX übersetzt וַיִּרְדְּפוּ mit κατεδίωξαν ("verfolgten"), וַיַּשִּׂיגוּ mit κατέλαβον ("erreichten") und פָּרָשִׁים mit ἱππεῖς ("Reiter").
Satzstruktur: Erfolgreiche ägyptische Verfolgung mit militärischer Aufzählung und geografischer Präzisierung.
Die Ägypter verfolgten sie und holten sie am Meer ein - alle Par’o-Streitwagen, Reiter und Truppen bei Pi-Hachirot vor Baal-Zephon.
Exodus 14,10
Hebräisch: וּפַרְעֹ֖ה הִקְרִ֑יב וַיִּשְׂאוּ֩ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֨ל אֶת־עֵינֵיהֶ֜ם וְהִנֵּ֥ה מִצְרַ֣יִם׀ נֹסֵ֣עַ אַחֲרֵיהֶ֗ם וַיִּֽירְאוּ֙ מְאֹ֔ד וַיִּצְעֲק֥וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל אֶל־יְהוָֽה׃
Deutsch: Und als Par’o sich näherte, erhoben die Söhne Israels ihre Augen, und siehe, die Ägypter zogen hinter ihnen her; und die Söhne Israels erschraken sehr und schrien zum Ewigen.

Kommentar: וּפַרְעֹה הִקְרִיב וַיִּשְׂאוּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל אֶת־עֵינֵיהֶם וְהִנֵּה מִצְרַיִם נֹסֵעַ אַחֲרֵיהֶם וַיִּֽירְאוּ מְאֹד וַיִּצְעֲקוּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל אֶל־יְהוָה ist eine Sequenz koordinierter wayyiqtol-Formen: וּפַרְעֹה הִקְרִיב (Hiphil von קרב, "nahen/herankommen") + וַיִּשְׂאוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־עֵינֵיהֶם + וְהִנֵּה מִצְרַיִם נֹסֵעַ אַחֲרֵיהֶם (Partizip von נסע) + וַיִּירְאוּ מְאֹד + וַיִּצְעֲקוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶל־יְהוָה.
Dramatische Entdeckung: נָשָׂא עֵינַיִם ("die Augen erheben") ist idiomatisch für "hinblicken/ausschauen". הִנֵּה zeigt das überraschende, schockierende Erkennen.
מִצְרַיִם נֹסֵעַ אַחֲרֵיהֶם - das Partizip נֹסֵעַ ("ziehend/marschierend") zeigt die kontinuierliche Verfolgung. מְאֹד verstärkt die Furcht.
צעק אֶל־יְהוָה zeigt Israels instinktive Reaktion - in der Panik schreien sie zu JHWH.
Die LXX übersetzt הִקְרִיב mit ἤγγιζεν ("näherte sich"), וַיִּשְׂאוּ mit ἀναβλέψαντες ("aufblickend"), נֹסֵעַ mit καταδιώκει ("verfolgt") und וַיִּצְעֲקוּ mit ἀνεβόησαν ("schrien auf").
Satzstruktur: Sequenzielle Dramatik von Par’os Annäherung über Israels Entdeckung bis zur Panikreaktion und Hilferuf.
Als Par’o herankam, blickten die Israeliten auf - und siehe: Ägypten marschiert hinter ihnen her! Sie erschraken sehr und schrien zu JHWH.
Exodus 14,11
Hebräisch: וַיֹּאמְרוּ֮ אֶל־מֹשֶׁה֒ הַֽמִבְּלִ֤י אֵין־קְבָרִים֙ בְּמִצְרַ֔יִם לְקַחְתָּ֖נוּ לָמ֣וּת בַּמִּדְבָּ֑ר מַה־זֹּאת֙ עָשִׂ֣יתָ לָּ֔נוּ לְהוֹצִיאָ֖נוּ מִמִּצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und sie sagten zu Mose: Gibt es etwa keine Gräber in Ägypten, dass du uns weggeholt hast, damit wir in der Wüste sterben? Was hast du uns da angetan, dass du uns aus Ägypten herausgeführt hast!

Kommentar: וַיֹּאמְרוּ אֶל־מֹשֶׁה הַֽמִבְּלִי אֵין־קְבָרִים בְּמִצְרַיִם לְקַחְתָּנוּ לָמוּת בַּמִּדְבָּר מַה־זֹּאת עָשִׂיתָ לָּנוּ לְהוֹצִיאָנוּ מִמִּצְרָיִם ist וַיֹּאמְרוּ אֶל־מֹשֶׁה + rhetorische Frage הַֽמִבְּלִי אֵין־קְבָרִים בְּמִצְרַיִם + Zweckangabe לְקַחְתָּנוּ לָמוּת בַּמִּדְבָּר + Vorwurfsfrage מַה־זֹּאת עָשִׂיתָ לָּנוּ לְהוֹצִיאָנוּ מִמִּצְרָיִם.
Bittere Ironie: הַֽמִבְּלִי אֵין־קְבָרִים ist doppelte Verneinung = "etwa weil es keine Gräber gab?" = sarkastische rhetoische Frage. Ägypten war berühmt für seine Grabkultur.
לָמוּת בַּמִּדְבָּר zeigt ihre Todesangst. מַה־זֹּאת עָשִׂיתָ ist vorwurfsvoller Ton gegen Mose.
Die LXX übersetzt הַֽמִבְּלִי mit παρὰ τὸ μὴ ὑπάρχειν ("weil es nicht gibt") und קְבָרִים mit μνήματα ("Gräber").
Satzstruktur: Bittere Anklage mit sarkastischer Rhetorik und direktem Vorwurf gegen Moses Führung.
Sie sagten zu Mose: "Etwa weil es keine Gräber in Ägypten gibt, hast du uns hergeholt zum Wüstentod? Was hast du uns angetan mit dieser Herausführung!"
Exodus 14,12
Hebräisch: הֲלֹא־זֶ֣ה הַדָּבָ֗ר אֲשֶׁר֩ דִּבַּ֨רְנוּ אֵלֶ֤יךָ בְמִצְרַ֨יִם֙ לֵאמֹ֔ר חֲדַ֥ל מִמֶּ֖נּוּ וְנַֽעַבְדָ֣ה אֶת־מִצְרָ֑יִם כִּ֣י ט֥וֹב לָ֨נוּ֙ עֲבֹ֣ד אֶת־מִצְרַ֔יִם מִמֻּתֵ֖נוּ בַּמִּדְבָּֽר׃
Deutsch: Ist es nicht das, was wir dir in Ägypten sagten, sprechend: Lass ab von uns, wir wollen den Ägyptern dienen? Denn es wäre besser für uns, den Ägyptern zu dienen, als in der Wüste zu sterben.

Kommentar: הֲלֹא־זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר דִּבַּרְנוּ אֵלֶיךָ בְמִצְרַיִם לֵאמֹר חֲדַל מִמֶּנּוּ וְנַֽעַבְדָה אֶת־מִצְרַיִם כִּי טוֹב לָנוּ עֲבֹד אֶת־מִצְרַיִם מִמֻּתֵנוּ בַּמִּדְבָּר ist rhetorische Frage הֲלֹא־זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר דִּבַּרְנוּ אֵלֶיךָ בְמִצְרַיִם + לֵאמֹר + Zitat חֲדַל מִמֶּנּוּ וְנַֽעַבְדָה אֶת־מִצְרַיִם + Begründung כִּי טוֹב לָנוּ עֲבֹד אֶת־מִצְרַיִם מִמֻּתֵנוּ בַּמִּדְבָּר.
"Ich hab's ja gesagt": הֲלֹא־זֶה הַדָּבָר ist "Ist das nicht die Sache/das Wort" - sie berufen sich auf frühere Warnungen.
חֲדַל מִמֶּנּוּ bedeutet "lass ab von uns/hör auf mit uns". עבד אֶת־מִצְרַיִם bedeutet "den Ägyptern dienen/Sklavendienst leisten".
טוֹב לָנוּ...מִן ist Komparativ: "besser für uns...als". מֻּתֵנוּ ist Qal-Infinitiv von מות mit Suffix ("unser Sterben").
Die LXX übersetzt הֲלֹא־זֶה mit οὐ τοῦτο ἦν ("war das nicht"), חֲדַל mit παῦσαι ("höre auf") und טוֹב לָנוּ mit κρεῖττον ἦν ἡμῖν ("besser war es für uns").
Satzstruktur: Rhetorische Erinnerung an frühere Warnungen mit zitierter direkter Rede und fatalistischem Vergleich.
"Ist das nicht, was wir dir in Ägypten sagten: 'Lass uns in Ruhe, wir wollen den Ägyptern dienen'? Besser Ägypten-Sklaverei als Wüstentod!"
Exodus 14,13
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֣ה אֶל־הָעָם֮ אַל־תִּירָאוּ֒ הִֽתְיַצְב֗וּ וּרְאוּ֙ אֶת־יְשׁוּעַ֣ת יְהוָ֔ה אֲשֶׁר־יַעֲשֶׂ֥ה לָכֶ֖ם הַיּ֑וֹם כִּ֗י אֲשֶׁ֨ר רְאִיתֶ֤ם אֶת־מִצְרַ֨יִם֙ הַיּ֔וֹם לֹ֥א תֹסִ֛יפוּ לִרְאֹתָ֥ם ע֖וֹד עַד־עוֹלָֽם׃
Deutsch: Und Mose sagte zum Volk: Fürchtet euch nicht! Steht und seht die Rettung des Ewigen, die er euch heute bereiten wird; denn die Ägypter, die ihr heute seht, die werdet ihr nie mehr wiedersehen in Ewigkeit.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־הָעָם אַל־תִּירָאוּ הִֽתְיַצְבוּ וּרְאוּ אֶת־יְשׁוּעַת יְהוָה אֲשֶׁר־יַעֲשֶׂה לָכֶם הַיּוֹם כִּי אֲשֶׁר רְאִיתֶם אֶת־מִצְרַיִם הַיּוֹם לֹא תֹסִיפוּ לִרְאֹתָם עוֹד עַד־עוֹלָם ist וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־הָעָם + אַל־תִּירָאוּ (Negativ-Imperativ von ירא) + koordinierte Imperative הִֽתְיַצְבוּ וּרְאוּ + אֶת־יְשׁוּעַת יְהוָה אֲשֶׁר־יַעֲשֶׂה לָכֶם הַיּוֹם + kausale Begründung כִּי אֲשֶׁר רְאִיתֶם אֶת־מִצְרַיִם הַיּוֹם לֹא תֹסִיפוּ לִרְאֹתָם עוֹד עַד־עוֹלָם.
Moses Antwort: אַל־תִּירָאוּ ist die klassische prophetische Ermutigung. יצב im Hithpael bedeutet "sich hinstellen/Stellung beziehen".
יְשׁוּעַת יְהוָה ist "JHWHs Rettung/Heil" - ein zentraler theologischer Begriff. אֲשֶׁר־יַעֲשֶׂה לָכֶם הַיּוֹם betont das heutige göttliche Handeln.
לֹא תֹסִיפוּ לִרְאֹתָם עוֹד עַד־עוֹלָם ist verstärkende Verneinung: "nicht werdet ihr hinzufügen sie zu sehen noch bis in Ewigkeit" = "nie mehr werdet ihr sie sehen".
Die LXX erweitert die Rettungsverheißung durch τὴν παρὰ τοῦ θεοῦ ("die von Gott [kommende]"), was im MT fehlt und die göttliche Quelle der Rettung explizit macht.
Satzstruktur: Moses ermutigende Antwort mit doppelter Imperativ-Sequenz und prophetischer Verheißung der endgültigen Ägyptervernichtung.
Mose antwortete dem Volk: "Fürchtet euch nicht! Stellt euch hin und seht JHWHs Rettung, die er heute für euch wirkt - diese Ägypter, die ihr heute seht, werdet ihr nie mehr wiedersehen!"
Exodus 14,14
Hebräisch: יְהוָ֖ה יִלָּחֵ֣ם לָכֶ֑ם וְאַתֶּ֖ם תַּחֲרִישֽׁוּן׃
Deutsch: Der Ewige wird für euch kämpfen, und ihr sollt still sein.

Kommentar: יְהוָה יִלָּחֵם לָכֶם וְאַתֶּם תַּחֲרִישׁוּן ist יְהוָה יִלָּחֵם לָכֶם (Niphal-Imperfekt von לחם, "kämpfen") + kontrastierender Satz וְאַתֶּם תַּחֲרִישׁוּן (Hiphil-Imperfekt von חרשׁ, "still sein/schweigen").
Theologische Kernaussage: לחם לְ bedeutet "kämpfen für" - JHWH übernimmt die Kriegsführung. חרשׁ im Hiphil bedeutet "still sein/schweigen/nichts tun".
Paradox der Passivität: Israel soll passiv bleiben, während JHWH aktiv kämpft. Die Kriegsführung wird völlig an Gott abgegeben.
Die LXX übersetzt יִלָּחֵם mit πολεμήσει ("wird kämpfen") und תַּחֲרִישׁוּן mit σιωπήσετε ("werdet schweigen").
Satzstruktur: Kontrastierende Parallelaussage über göttliche Aktivität versus menschliche Passivität im Kampf.
JHWH kämpft für euch - ihr aber sollt schweigen/still sein.
Exodus 14,15
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה מַה־תִּצְעַ֖ק אֵלָ֑י דַּבֵּ֥ר אֶל־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֖ל וְיִסָּֽעוּ׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Was schreist du zu mir? Sage den Söhnen Israels, dass sie aufbrechen sollen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה מַה־תִּצְעַק אֵלָי דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל וְיִסָּעוּ ist וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה + rhetorische Frage מַה־תִּצְעַק אֵלָי + Imperative דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל וְיִסָּעוּ.
JHWHs Überraschung: מַה־תִּצְעַק אֵלָי zeigt, dass Mose (nicht erwähnt, aber impliziert) zu JHWH geschrien hat. צעק ist intensives Schreien/Flehen.
Handlungsaufforderung: דַּבֵּר...וְיִסָּעוּ - statt zu beten, soll Israel handeln und aufbrechen. נסע bedeutet "aufbrechen/weiterziehen".
Die LXX übersetzt תִּצְעַק mit βοᾷς ("schreist") und וְיִסָּעוּ mit ἀναζευξάτωσαν ("sollen aufbrechen").
Satzstruktur: JHWHs rhetorische Frage über Moses Schreien mit direktiver Handlungsanweisung zum Aufbruch.
JHWH zu Mose: "Was schreist du zu mir? Sage Israel: Sie sollen aufbrechen!"
Exodus 14,16
Hebräisch: וְאַתָּ֞ה הָרֵ֣ם אֶֽת־מַטְּךָ֗ וּנְטֵ֧ה אֶת־יָדְךָ֛ עַל־הַיָּ֖ם וּבְקָעֵ֑הוּ וְיָבֹ֧אוּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל בְּת֥וֹךְ הַיָּ֖ם בַּיַּבָּשָֽׁה׃
Deutsch: Und du, erhebe deinen Stab und strecke deine Hand über das Meer aus und spalte es, damit die Kinder Israels mitten durch das Meer auf dem Trockenen kommen.

Kommentar: וְאַתָּה הָרֵם אֶֽת־מַטְּךָ וּנְטֵה אֶת־יָדְךָ עַל־הַיָּם וּבְקָעֵהוּ וְיָבֹאוּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל בְּתוֹךְ הַיָּם בַּיַּבָּשָׁה ist וְאַתָּה (emphatisches Pronomen) + drei koordinierte Imperative: הָרֵם אֶת־מַטְּךָ (Hiphil von רום, "erheben") + וּנְטֵה אֶת־יָדְךָ עַל־הַיָּם + וּבְקָעֵהוּ (Qal-Imperativ von בקע, "spalten" mit Objektsuffix) + Zweckangabe וְיָבֹאוּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל בְּתוֹךְ הַיָּם בַּיַּבָּשָׁה.
Moses Rolle: וְאַתָּה betont Moses spezifische Aufgabe. מַטֶּה ist der Wunderstab, נטה יָד עַל ist die vertraute Wundergestikulation.
בקע bedeutet "spalten/aufreißen" - das Meer soll gespalten werden. בְּתוֹךְ הַיָּם בַּיַּבָּשָׁה ist das paradoxe Ergebnis: "mitten im Meer auf trockenem Land".
Die LXX übersetzt הָרֵם mit ἔπαρον ("erhebe"), וּבְקָעֵהוּ mit καὶ ῥῆξον αὐτήν ("und spalte es") und בַּיַּבָּשָׁה mit διὰ ξηρᾶς ("durch Trockenes").
Satzstruktur: Emphatische persönliche Anrede mit dreifacher Wunderanweisung und paradoxer Zielbeschreibung.
Und du - erhebe deinen Stab, strecke deine Hand über das Meer und spalte es, damit Israel mitten durchs Meer auf trockenem Land gehen kann.
Exodus 14,17
Hebräisch: וַאֲנִ֗י הִנְנִ֤י מְחַזֵּק֙ אֶת־לֵ֣ב מִצְרַ֔יִם וְיָבֹ֖אוּ אַחֲרֵיהֶ֑ם וְאִכָּבְדָ֤ה בְּפַרְעֹה֙ וּבְכָל־חֵילֹ֔ו בְּרִכְבֹּ֖ו וּבְפָרָשָֽׁיו׃
Deutsch: Und ich, siehe, ich will das Herz der Ägypter verhärten, und sie werden hinter ihnen herkommen; und ich werde mich verherrlichen an Par’o und an seiner ganzen Heeresmacht, an seinen Wagen und an seinen Reitern.

Kommentar: וַאֲנִי הִנְנִי מְחַזֵּק אֶת־לֵב מִצְרַיִם וְיָבֹאוּ אַחֲרֵיהֶם וְאִכָּבְדָה בְּפַרְעֹה וּבְכָל־חֵילוֹ בְּרִכְבּוֹ וּבְפָרָשָׁיו ist וַאֲנִי הִנְנִי (doppelt emphatisch: Pronomen + הִנְנִי) + מְחַזֵּק אֶת־לֵב מִצְרַיִם (Piel-Partizip von חזק) + וְיָבֹאוּ אַחֲרֵיהֶם + וְאִכָּבְדָה (Niphal von כבד) + vierfache militärische Aufzählung בְּפַרְעֹה וּבְכָל־חֵילוֹ בְּרִכְבּוֹ וּבְפָרָשָׁיו.
JHWHs Parallelaktion: וַאֲנִי הִנְנִי kontrastiert mit Moses וְאַתָּה - beide haben ihre Rollen. חזק לֵב ist die vertraute göttliche Verstockung.
יָבֹאוּ אַחֲרֵיהֶם zeigt die Konsequenz - die Ägypter werden der Falle folgen. כבד בְּ (Niphal) bedeutet "sich verherrlichen/Ehre gewinnen an".
Vierfache Aufzählung: פַּרְעֹה...כָל־חֵילוֹ...רִכְבּוֹ...פָּרָשָׁיו erfasst die gesamte militärische Hierarchie.
Die LXX übersetzt הִנְנִי mit ἰδοὺ ἐγώ ("siehe, ich"), מְחַזֵּק mit σκληρύνω ("verhärte") und אִכָּבְדָה mit ἐνδοξασθήσομαι ("werde verherrlicht").
Satzstruktur: Doppelt emphatische göttliche Parallelaktion mit Verstockung, Verfolgung und vierfacher Verherrlichungszielsetzung.
Und ich - siehe, ich verhärte die Herzen der Ägypter, sie werden nachkommen, und ich verherrliche mich an Par’o, seiner ganzen Armee, Streitwagen und Reitern.
Exodus 14,18
Hebräisch: וְיָדְע֥וּ מִצְרַ֖יִם כִּי־אֲנִ֣י יְהוָ֑ה בְּהִכָּבְדִ֣י בְּפַרְעֹ֔ה בְּרִכְבֹּ֖ו וּבְפָרָשָֽׁיו׃
Deutsch: Und die Ägypter sollen erkennen, dass ich der Ewige bin, wenn ich mich verherrlicht habe an Par’o, an seinen Wagen und an seinen Reitern.

Kommentar: וְיָדְעוּ מִצְרַיִם כִּי־אֲנִי יְהוָה בְּהִכָּבְדִי בְּפַרְעֹה בְּרִכְבּוֹ וּבְפָרָשָׁיו ist וְיָדְעוּ מִצְרַיִם (waw + Qal Perfekt von ידע) + כִּי־אֲנִי יְהוָה (Erkenntnisformel) + temporaler Nebensatz בְּהִכָּבְדִי בְּפַרְעֹה בְּרִכְבּוֹ וּבְפָרָשָׁיו.
Erkenntnisziel: יָדַע כִּי־אֲנִי יְהוָה ist das zentrale theologische Ziel - die Ägypter sollen JHWHs Identität erkennen.
בְּהִכָּבְדִי ist temporaler Infinitiv von כבד (Niphal) mit Präposition - "wenn/indem ich mich verherrliche". Die Selbstverherrlichung wird zum Erkenntnismittel.
Die LXX übersetzt וְיָדְעוּ mit γνώσονται ("werden erkennen") und בְּהִכָּבְדִי mit ἐν τῷ ἐνδοξασθῆναί με ("wenn ich verherrlicht werde").
Satzstruktur: Erkenntniszielformulierung mit temporaler Verherrlichungsbedingung.
Die Ägypter sollen erkennen, dass ich JHWH bin - wenn ich mich an Par’o, seinen Wagen und Reitern verherrliche.
Exodus 14,19
Hebräisch: וַיִּסַּ֞ע מַלְאַ֣ךְ הָאֱלֹהִ֗ים הַהֹלֵךְ֙ לִפְנֵי֙ מַחֲנֵ֣ה יִשְׂרָאֵ֔ל וַיֵּ֖לֶךְ מֵאַחֲרֵיהֶ֑ם וַיִּסַּ֞ע עַמּ֤וּד הֶֽעָנָן֙ מִפְּנֵיהֶ֔ם וַיַּֽעֲמֹ֖ד מֵאַחֲרֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und der Bote Gottes, der vor dem Heer Israels herzog, brach auf und trat hinter sie; und die Wolkensäule brach auf von vorn und stellte sich hinter sie.

Kommentar: וַיִּסַּע מַלְאַךְ הָאֱלֹהִים הַהֹלֵךְ לִפְנֵי מַחֲנֵה יִשְׂרָאֵל וַיֵּלֶךְ מֵאַחֲרֵיהֶם וַיִּסַּע עַמּוּד הֶֽעָנָן מִפְּנֵיהֶם וַיַּֽעֲמֹד מֵאַחֲרֵיהֶם sind vier koordinierte wayyiqtol-Formen mit paralleler Struktur: וַיִּסַּע מַלְאַךְ הָאֱלֹהִים...וַיֵּלֶךְ מֵאַחֲרֵיהֶם + וַיִּסַּע עַמּוּד הֶעָנָן...וַיַּעֲמֹד מֵאַחֲרֵיהֶם.
Doppelte Theophanie: מַלְאַךְ הָאֱלֹהִים ("Bote Gottes") und עַמּוּד הֶעָנָן ("Wolkensäule") sind parallele Manifestationen derselben göttlichen Präsenz.
Strategische Positionierung: לִפְנֵי...מֵאַחֲרֵי zeigt den Wechsel von Führung zu Schutz. מַחֲנֵה יִשְׂרָאֵל ist "Israels Heerlager".
נסע und עמד kontrastieren: "aufbrechen" und "sich stellen/stehen".
Die LXX übersetzt מַלְאַךְ הָאֱלֹהִים mit ἄγγελος τοῦ θεοῦ ("Engel Gottes"), מַחֲנֵה mit παρεμβολῆς ("Lager") und וַיַּעֲמֹד mit ἔστη ("stellte sich").
Satzstruktur: Parallele doppelte Theophanie-Bewegung von Führungs- zu Schutzposition mit chiasmatischer Struktur.
Der Gottesbote, der vor Israels Heer herzog, wechselte nach hinten - auch die Wolkensäule ging von vorn nach hinten.
Exodus 14,20
Hebräisch: וַיָּבֹ֞א בֵּ֣ין׀ מַחֲנֵ֣ה מִצְרַ֗יִם וּבֵין֙ מַחֲנֵ֣ה יִשְׂרָאֵ֔ל וַיְהִ֤י הֶֽעָנָן֙ וְהַחֹ֔שֶׁךְ וַיָּ֖אֶר אֶת־הַלָּ֑יְלָה וְלֹא־קָרַ֥ב זֶ֛ה אֶל־זֶ֖ה כָּל־הַלָּֽיְלָה׃
Deutsch: Und sie kam zwischen das Heer der Ägypter und das Heer Israels, und sie war dort Wolke und Finsternis und erleuchtete hier die Nacht; und das eine kam dem anderen nicht nahe die ganze Nacht.

Kommentar: וַיָּבֹא בֵּין מַחֲנֵה מִצְרַיִם וּבֵין מַחֲנֵה יִשְׂרָאֵל וַיְהִי הֶעָנָן וְהַחֹשֶׁךְ וַיָּאֶר אֶת־הַלַּיְלָה וְלֹא־קָרַב זֶה אֶל־זֶה כָּל־הַלַּיְלָה ist וַיָּבֹא בֵּין מַחֲנֵה מִצְרַיִם וּבֵין מַחֲנֵה יִשְׂרָאֵל + וַיְהִי הֶעָנָן וְהַחֹשֶׁךְ + וַיָּאֶר אֶת־הַלַּיְלָה + וְלֹא־קָרַב זֶה אֶל־זֶה כָּל־הַלַּיְלָה.
Trennwand: בֵּין...וּבֵין zeigt die Wolke als Barriere zwischen den beiden Heeren. קרב אֶל bedeutet "sich nähern".
Paradoxe Wirkung: הֶעָנָן וְהַחֹשֶׁךְ (Wolke und Finsternis) für die Ägypter, aber וַיָּאֶר אֶת־הַלַּיְלָה ("erleuchtete die Nacht") für Israel - doppelte Funktion derselben Erscheinung. Der hebräische Text von וַיָּאֶר ist textkritisch problematisch; die LXX bietet eine erweiterte und interpretative Lösung: καὶ γνόφος ("und Dunkelheit") + διῆλθεν ἡ νύξ ("die Nacht verging"), was die Schwierigkeit des MT umgeht.
Die LXX bietet eine erweiterte und klarere Beschreibung: Sie fügt καὶ γνόφος ("und Dunkelheit") hinzu und ersetzt das schwierige וַיָּאֶר mit διῆλθεν ἡ νύξ ("die Nacht verging"), was eine interpretative Lösung für den problematischen hebräischen Text darstellt.
Satzstruktur: Strategische Positionierung mit paradoxer Doppelfunktion und resultierender nächtlicher Trennung.
Sie kam zwischen die ägyptischen und israelitischen Heere - dort war sie Wolke und Finsternis (für die einen), aber erleuchtete die Nacht (für die anderen). Keiner näherte sich dem anderen die ganze Nacht.
Exodus 14,21
Hebräisch: וַיֵּ֨ט מֹשֶׁ֣ה אֶת־יָדוֹ֮ עַל־הַיָּם֒ וַיּ֣וֹלֶךְ יְהוָ֣ה׀ אֶת־הַ֠יָּם בְּר֨וּחַ קָדִ֤ים עַזָּה֙ כָּל־הַלַּ֔יְלָה וַיָּ֥שֶׂם אֶת־הַיָּ֖ם לֶחָרָבָ֑ה וַיִּבָּקְע֖וּ הַמָּֽיִם׃
Deutsch: Und Mose streckte seine Hand über das Meer aus, und der Ewige ließ das Meer durch einen starken Ostwind die ganze Nacht zurückweichen und machte das Meer zum trockenen Land, und das Wasser spaltete sich.

Kommentar: וַיֵּט מֹשֶׁה אֶת־יָדוֹ עַל־הַיָּם וַיּוֹלֶךְ יְהוָה אֶת־הַיָּם בְּרוּחַ קָדִים עַזָּה כָּל־הַלַּיְלָה וַיָּשֶׂם אֶת־הַיָּם לֶחָרָבָה וַיִּבָּקְעוּ הַמָּיִם ist eine Sequenz von fünf wayyiqtol-Formen: וַיֵּט מֹשֶׁה + וַיּוֹלֶךְ יְהוָה (Hiphil von הלך, "führen/leiten") + וַיָּשֶׂם (von שׂים) + וַיִּבָּקְעוּ.
Menschliche und göttliche Aktion: וַיֵּט מֹשֶׁה - menschlicher Gehorsam, וַיּוֹלֶךְ יְהוָה - göttliche Macht. רוּחַ קָדִים עַזָּה ist "starker Ostwind".
Transformation: שׂים לְ bedeutet "machen zu". חָרָבָה ist "trockenes Land/Wüste". בקע bedeutet "sich spalten".
Die LXX weist eine markante geographische Abweichung auf. Während der MT רוּחַ קָדִים („Ostwind“) liest, übersetzt die LXX mit ἀνέμῳ νότῳ („Südwind“). Der Ostwind entspricht eher der realen geographischen Situation Ägyptens, da Heuschrecken gewöhnlich aus den östlichen Wüstengebieten (Sinai/Arabien) herüberkamen. Die LXX hingegen spiegelt entweder eine abweichende hebräische Vorlage wider oder deutet den Wind symbolisch um. Die Variante verdeutlicht, wie Übersetzungen nicht nur sprachlich, sondern auch durch unterschiedliche geographische und theologische Vorstellungen geprägt sein können.
Satzstruktur: Fünfstufige Wunderssequenz von menschlichem Gehorsam über göttliche Windführung zu Landverwandlung und Wasserspaltung.
Mose streckte seine Hand übers Meer aus - JHWH trieb das Meer mit starkem Ostwind die ganze Nacht zurück, machte das Meer zu trockenem Land, und die Wasser spalteten sich.
Exodus 14,22
Hebräisch: וַיָּבֹ֧אוּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל בְּת֥וֹךְ הַיָּ֖ם בַּיַּבָּשָׁ֑ה וְהַמַּ֤יִם לָהֶם֙ חֹמָ֔ה מִֽימִינָ֖ם וּמִשְּׂמֹאלָֽם׃
Deutsch: Und die Söhne Israels kamen mitten in das Meer hinein auf dem Trockenen, und die Wasser waren ihnen eine Mauer zu ihrer Rechten und zu ihrer Linken.

Kommentar: וַיָּבֹאוּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל בְּתוֹךְ הַיָּם בַּיַּבָּשָׁה וְהַמַּיִם לָהֶם חֹמָה מִֽימִינָם וּמִשְּׂמֹאלָם ist וַיָּבֹאוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל בְּתוֹךְ הַיָּם בַּיַּבָּשָׁה + וְהַמַּיִם לָהֶם חֹמָה מִֽימִינָם וּמִשְּׂמֹאלָם.
בְּתוֹךְ הַיָּם בַּיַּבָּשָׁה ist das Paradox - "mitten im Meer auf trockenem Land". יַבָּשָׁה ist fester, trockener Boden.
חוֹמָה ist "Mauer/Wall" - das Wasser steht wie Schutzwände rechts und links. מִימִין וּמִשְּׂמֹאל ist "von rechts und von links".
Die LXX übersetzt בְּתוֹךְ mit εἰς μέσον ("in die Mitte"), בַּיַּבָּשָׁה mit διὰ τῆς ξηρᾶς ("durch das Trockene") und חוֹמָה mit τεῖχος ("Mauer").
Satzstruktur: Paradoxer Meeresdurchzug mit beidseitigen Wassermauern als Schutz.
Die Israeliten zogen mitten durchs Meer auf trockenem Land - die Wasser standen ihnen wie Mauern rechts und links.
Exodus 14,23
Hebräisch: וַיִּרְדְּפ֤וּ מִצְרַ֨יִם֙ וַיָּבֹ֣אוּ אַחֲרֵיהֶ֔ם כֹּ֚ל ס֣וּס פַּרְעֹ֔ה רִכְבֹּ֖ו וּפָרָשָׁ֑יו אֶל־תּ֖וֹךְ הַיָּֽם׃
Deutsch: Und die Ägypter jagten nach und kamen hinter ihnen her, alle Pferde Par’os, seine Wagen und seine Reiter, mitten ins Meer.

Kommentar: וַיִּרְדְּפוּ מִצְרַיִם וַיָּבֹאוּ אַחֲרֵיהֶם + כֹּל סוּס פַּרְעֹה רִכְבּוֹ וּפָרָשָׁיו + אֶל־תּוֹךְ הַיָּם.
Fatale Verfolgung: רדף und בוא אַחֲרֵי zeigen die intensive Verfolgung. Die Ägypter folgen blind in die Falle.
Militärische Vollständigkeit: כֹּל סוּס פַּרְעֹה רִכְבּוֹ וּפָרָשָׁיו - die gesamte Elite-Streitmacht folgt ins Meer.
אֶל־תּוֹךְ הַיָּם parallel zu Israels בְּתוֹךְ הַיָּם - beide sind "mitten im Meer", aber mit unterschiedlichem Ausgang.
Die LXX übersetzt וַיִּרְדְּפוּ mit κατεδίωξαν ("verfolgten") und אֶל־תּוֹךְ הַיָּם mit εἰς μέσον τῆς θαλάσσης ("in die Mitte des Meeres").
Satzstruktur: Vollständige ägyptische Verfolgung ins Meer mit militärischer Aufzählung.
Die ägyptische Verfolgung ins geteilte Meer zeigt menschliche Hybris gegenüber göttlicher Macht.
Exodus 14,24
Hebräisch: וַֽיְהִי֙ בְּאַשְׁמֹ֣רֶת הַבֹּ֔קֶר וַיַּשְׁקֵ֤ף יְהוָה֙ אֶל־מַחֲנֵ֣ה מִצְרַ֔יִם בְּעַמּ֥וּד אֵ֖שׁ וְעָנָ֑ן וַיָּ֕הָם אֵ֖ת מַחֲנֵ֥ה מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und es geschah in der Morgenwache, da schaute der Ewige in der Feuer- und Wolkensäule auf das Heer der Ägypter und verwirrte das Heer der Ägypter.

Kommentar: וַֽיְהִי בְּאַשְׁמֹרֶת הַבֹּקֶר + וַיַּשְׁקֵף יְהוָה אֶל־מַחֲנֵה מִצְרַיִם בְּעַמּוּד אֵשׁ וְעָנָן + וַיָּהָם אֵת מַחֲנֵ֥ה מִצְרָֽיִם.
Zeitpunkt: אַשְׁמֹרֶת הַבֹּקֶר ist die "Morgenwache" - die Zeit kurz vor Sonnenaufgang, die kritische Stunde.
Göttlicher Blick: שׁקף אֶל bedeutet "hinabschauen/blicken auf" - JHWHs Intervention vom Himmel. בְּעַמּוּד אֵשׁ וְעָנָן zeigt die doppelte Theophanie.
היום (Qal) bedeutet "verwirren/in Unordnung bringen" - göttliche Verwirrung der ägyptischen Kriegsordnung.
Die LXX übersetzt אַשְׁמֹרֶת mit φυλακή ("Wache"), וַיַּשְׁקֵף mit ἐπέβλεψεν ("blickte herab") und וַיָּהָם mit συνετάραξεν ("verwirrte").
Satzstruktur: Zeitliche Situierung mit göttlicher Intervention durch Herabblicken und militärische Verwirrung.
JHWH blickt aus Feuer- und Wolkensäule auf das ägyptische Heer und bringt feindliche Ordnung ins Chaos und bereitet das Gericht vor.
Exodus 14,25
Hebräisch: וַיָּ֗סַר אֵ֚ת אֹפַ֣ן מַרְכְּבֹתָ֔יו וַֽיְנַהֲגֵ֖הוּ בִּכְבֵדֻ֑ת וַיֹּ֣אמֶר מִצְרַ֗יִם אָנ֨וּסָה֙ מִפְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל כִּ֣י יְהוָ֔ה נִלְחָ֥ם לָהֶ֖ם בְּמִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und er ließ die Räder ihrer Wagen abfallen und ließ sie mit Schwierigkeiten fahren. Da sagten die Ägypter: Lasst uns vor Israel fliehen, denn der Ewige ist dabei, für sie zu kämpfen gegen die Ägypter!

Kommentar: וַיָּסַר אֵת אֹפַן מַרְכְּבֹתָיו + וַֽיְנַהֲגֵהוּ בִּכְבֵדֻת + וַיֹּאמֶר מִצְרַיִם אָנוּסָה מִפְּנֵי יִשְׂרָאֵל כִּי יְהוָה נִלְחָם לָהֶם בְּמִצְרָיִם.
Mechanisches Versagen: סור אֹפַן bedeutet "Räder entfernen/abfallen lassen". אֹפַן sind die Räder der מַרְכָּבוֹת (Streitwagen).
נהג בִּכְבֵדֻת bedeutet "schwerfällig/mühsam fahren lassen". כְבֵדֻת ist "Schwere/Schwierigkeit" - die Wagen werden unfahrbar.
Ägyptische Erkenntnis: אָנוּסָה (Qal Kohortativ von נוס, "fliehen") zeigt Panik. Die Erkenntnis כִּי יְהוָה נִלְחָם לָהֶם בְּמִצְרָיִם erfüllt das Erkenntnisziel aus V.4,18.
Die LXX interpretiert וַיָּסַר אֵת אֹפַן מַרְכְּבֹתָיו als συνέδησεν τοὺς ἄξονας ("er band die Achsen zusammen") anstelle von "er nahm die Räder ab", was eine gegenteilige Vorstellung der Behinderung der Streitwagen zeigt.
Satzstruktur: Mechanisches Versagen mit erschwerter Fortbewegung und daraus resultierender ägyptischer Erkenntnispanik.
JHWH hemmt die Räder der ägyptischen Wagen, sodass sie schwer vorankommen und erkennen, dass JHWH für Israel kämpft.
Exodus 14,26
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה נְטֵ֥ה אֶת־יָדְךָ֖ עַל־הַיָּ֑ם וְיָשֻׁ֤בוּ הַמַּ֨יִם֙ עַל־מִצְרַ֔יִם עַל־רִכְבֹּ֖ו וְעַל־פָּרָשָֽׁיו׃
Deutsch: Und der Ewige sagte zu Mose: Strecke deine Hand über das Meer aus, und die Wasser sollen über die Ägypter zurückkehren, über ihre Wagen und über ihre Reiter.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה + נְטֵה אֶת־יָדְךָ עַל־הַיָּם + וְיָשֻׁבוּ הַמַּיִם עַל־מִצְרַיִם עַל־רִכְבּוֹ וְעַל־פָרָשָׁיו.
Zweite Handgeste: נְטֵה אֶת־יָדְךָ עַל־הַיָּם wiederholt die Geste von V.16, aber jetzt mit umgekehrtem Zweck.
Rückkehr der Wasser: שׁוב bedeutet "zurückkehren" - die Wasser sollen in ihren ursprünglichen Zustand zurückkehren.
עַל־מִצְרַיִם עַל־רִכְבּוֹ וְעַל־פָרָשָׁיו - dreifache Präposition עַל zeigt die totale Bedeckung der ägyptischen Streitmacht.
Die LXX übersetzt נְטֵה mit ἔκτεινον ("strecke aus") und וְיָשֻׁבוּ mit ἐπαναστραφήτω ("soll zurückkehren").
Satzstruktur: Göttlicher Befehl zur zweiten Handgeste mit Zweck der Wasserrückkehr über die ägyptische Streitmacht.
JHWH befiehlt Mose, seine Hand auszustrecken, damit das Meer über die Ägypter zurückkehre.
Exodus 14,27
Hebräisch: וַיֵּט֩ מֹשֶׁ֨ה אֶת־יָדֹ֜ו עַל־הַיָּ֗ם וַיָּ֨שָׁב הַיָּ֜ם לִפְנ֥וֹת בֹּ֨קֶר֙ לְאֵ֣יתָנֹ֔ו וּמִצְרַ֖יִם נָסִ֣ים לִקְרָאתוֹ֑ וַיְנַעֵ֧ר יְהוָ֛ה אֶת־מִצְרַ֖יִם בְּת֥וֹךְ הַיָּֽם׃
Deutsch: Da streckte Mose seine Hand über das Meer aus, und das Meer kehrte beim Anbruch des Morgens zu seiner Strömung zurück; und die Ägypter flohen ihm entgegen; und der Ewige stürzte die Ägypter mitten ins Meer.

Kommentar: וַיֵּט מֹשֶׁה אֶת־יָדוֹ עַל־הַיָּם + וַיָּשָׁב הַיָּם לִפְנוֹת בֹּקֶר לְאֵיתָנוֹ + וּמִצְרַיִם נָסִים לִקְרָאתוֹ + וַיְנַעֵר יְהוָה אֶת־מִצְרַיִם בְּתוֹךְ הַיָּם.
Timing: לִפְנוֹת בֹּקֶר bedeutet "zur Morgenwende/beim Tagesanbruch" - der kritische Zeitpunkt.
לְאֵיתָנוֹ bedeutet "zu seiner Stärke/seinem normalen Zustand" - das Meer kehrt zu seiner natürlichen Kraft zurück.
Ironische Flucht: נָסִים לִקְרָאתוֹ bedeutet "fliehend ihm entgegen" - sie fliehen direkt in ihr Verderben hinein.
נער bedeutet "abschütteln/abwerfen" - JHWH schüttelt die Ägypter wie lästige Insekten ab.
Die LXX übersetzt לְאֵיתָנוֹ mit ἐπὶ χώρας ("auf seinen Platz"), נָסִים mit ἔφυγον ("flohen") und וַיְנַעֵר mit ἐξετίναξεν ("schüttelte ab").
Satzstruktur: Moses zweite Geste mit natürlicher Meeresrückkehr, ironischer ägyptischer Flucht und göttlicher Abschüttelung.
Das zurückkehrende Meer bei Tagesanbruch zeigt JHWHs Herrschaft über Naturgewalten und Feinde.
Exodus 14,28
Hebräisch: וַיָּשֻׁ֣בוּ הַמַּ֗יִם וַיְכַסּ֤וּ אֶת־הָרֶ֨כֶב֙ וְאֶת־הַפָּ֣רָשִׁ֔ים לְכֹל֙ חֵ֣יל פַּרְעֹ֔ה הַבָּאִ֥ים אַחֲרֵיהֶ֖ם בַּיָּ֑ם לֹֽא־נִשְׁאַ֥ר בָּהֶ֖ם עַד־אֶחָֽד׃
Deutsch: Und die Wasser kehrten zurück und bedeckten die Wagen und die Reiter der ganzen Heeresmacht Par’os, die hinter ihnen her ins Meer gekommen waren; es blieb auch nicht einer von ihnen übrig.

Kommentar: וַיָּשֻׁבוּ הַמַּיִם וַיְכַסּוּ אֶת־הָרֶכֶב וְאֶת־הַפָּרָשִׁים + לְכֹל חֵיל פַּרְעֹה הַבָּאִים אַחֲרֵיהֶם בַּיָּם + לֹֽא־נִשְׁאַר בָּהֶם עַד־אֶחָֽד.
Totale Vernichtung: שׁוב und כסה zeigen die vollständige Wasserrückkehr und Bedeckung. רֶכֶב וּפָרָשִׁים sind die Elite-Streitkräfte.
לְכֹל חֵיל פַּרְעֹה unterstreicht die Vollständigkeit - die gesamte Heeresmacht. הַבָּאִים אַחֲרֵיהֶם בַּיָּם spezifiziert: nur die Verfolger im Meer.
Absolute Formulierung: לֹא־נִשְׁאַר בָּהֶם עַד־אֶחָֽד ist verstärkende Negation - "nicht blieb von ihnen übrig bis zu einem einzigen" = völlige Auslöschung.
Die LXX übersetzt וַיְכַסּוּ mit ἐκάλυψεν ("bedeckte"), חֵיל mit δυνάμεως ("Streitmacht") und עַד־אֶחָֽד mit οὐδὲ εἷς ("nicht einmal einer").
Satzstruktur: Vollständige Vernichtungsformulierung mit doppelter Betonung der Totalität.
Die totale Vernichtung des Par’oheeres demonstriert die Vollständigkeit göttlichen Gerichts über Götzendiener.
Exodus 14,29
Hebräisch: וּבְנֵ֧י יִשְׂרָאֵ֛ל הָלְכ֥וּ בַיַּבָּשָׁ֖ה בְּת֣וֹךְ הַיָּ֑ם וְהַמַּ֤יִם לָהֶם֙ חֹמָ֔ה מִֽימִינָ֖ם וּמִשְּׂמֹאלָֽם׃
Deutsch: Und die Söhne Israels gingen auf dem Trockenen mitten durch das Meer, und die Wasser waren ihnen eine Mauer zu ihrer Rechten und zu ihrer Linken.

Kommentar: וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל הָלְכוּ בַיַּבָּשָׁה בְּתוֹךְ הַיָּם + וְהַמַּיִם לָהֶם חֹמָה מִֽימִינָם וּמִשְּׂמֹאלָם.
Kontrastierender Parallelismus: Während die Ägypter untergehen, wird Israels sicherer Durchzug nochmals betont.
Wörtliche Wiederholung: Die Formulierung wiederholt exakt V.22 - literarische Klammer (inclusio) um die ägyptische Vernichtung.
הָלְכוּ (Perfekt) zeigt den vollendeten, erfolgreichen Durchzug. בַיַּבָּשָׁה בְּתוֹךְ הַיָּם wiederholt das Paradox des trockenen Meeresdurchgangs.
Die LXX übersetzt identisch wie in V.22 - διὰ ξηρᾶς ("durch Trockenes") und τεῖχος ("Mauer").
Satzstruktur: Wörtliche Wiederholung von V.22 als kontrastierende Inclusio um die ägyptische Vernichtung.
Israels trockener Durchzug kontrastiert die selektive Gnade Gottes mit seinem Gericht.
Exodus 14,30
Hebräisch: וַיּ֨וֹשַׁע יְהוָ֜ה בַּיּ֥וֹם הַה֛וּא אֶת־יִשְׂרָאֵ֖ל מִיַּ֣ד מִצְרָ֑יִם וַיַּ֤רְא יִשְׂרָאֵל֙ אֶת־מִצְרַ֔יִם מֵ֖ת עַל־שְׂפַ֥ת הַיָּֽם׃
Deutsch: So rettete der Ewige an jenem Tag Israel aus der Hand der Ägypter; und Israel sah die Ägypter tot am Ufer des Meeres.

Kommentar: וַיּוֹשַׁע יְהוָה בַּיּוֹם הַהוּא אֶת־יִשְׂרָאֵל מִיַּד מִצְרָיִם + וַיַּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת־מִצְרַיִם מֵת עַל־שְׂפַת הַיָּם.
Rettungsresümee: ישׁע (Hiphil) bedeutet "retten/helfen" - das zentrale Thema wird zusammengefasst. בַּיּוֹם הַהוּא betont den spezifischen, entscheidenden Tag.
מִיַּד מִצְרָיִם ist "aus der Hand Ägyptens" - aus der Macht/Gewalt der Ägypter.
Sichtbarer Beweis: רָאָה אֶת־מִצְרַיִם מֵת zeigt den visuellen Beweis der Befreiung. מֵת (Partizip) bedeutet "tot/sterbend".
עַל־שְׂפַת הַיָּם ist "am Ufer/Rand des Meeres" - die Leichen werden an Land gespült.
Die LXX übersetzt וַיּוֹשַׁע mit ἔσωσεν ("rettete"), מִיַּד mit ἐκ χειρὸς ("aus der Hand") und שְׂפַת mit χεῖλος ("Ufer").
Satzstruktur: Zusammenfassende Rettungsaussage mit sichtbarem Vernichtungsbeweis am Meeresufer.
Der Anblick der toten Feinde bestätigt JHWHs Heilsmacht als konkrete, sichtbare Rettung.
Exodus 14,31
Hebräisch: וַיַּ֨רְא יִשְׂרָאֵ֜ל אֶת־הַיָּ֣ד הַגְּדֹלָ֗ה אֲשֶׁ֨ר עָשָׂ֤ה יְהוָה֙ בְּמִצְרַ֔יִם וַיִּֽירְא֥וּ הָעָ֖ם אֶת־יְהוָ֑ה וַיַּֽאֲמִ֨ינוּ֙ בַּֽיהוָ֔ה וּבְמֹשֶׁ֖ה עַבְדֹּֽו׃
Deutsch: Und Israel sah die große Hand, die der Ewige an den Ägyptern ausgeübt hatte; und das Volk fürchtete den Ewigen, und sie glaubten an den Ewigen und an Mose, seinen Knecht.

Kommentar: וַיַּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת־הַיָּד הַגְּדֹלָה אֲשֶׁר עָשָׂה יְהוָה בְּמִצְרַיִם + וַיִּֽירְאוּ הָעָם אֶת־יְהוָה + וַיַּֽאֲמִינוּ בַּֽיהוָה וּבְמֹשֶׁה עַבְדּוֹ.
Dreifache Reaktion Israels:
1. Sehen: רָאָה אֶת־הַיָּד הַגְּדֹלָה - "die große Hand" ist Metapher für JHWHs mächtige Taten. עָשָׂה בְ bedeutet "handeln an/gegen".
2. Furcht: יָרֵא אֶת־יְהוָה ist ehrfürchtige Gottesfurcht, nicht Angst, sondern Respekt und Anerkennung.
3. Glaube: אמן בְ bedeutet "vertrauen auf/glauben an". בַּיהוָה וּבְמֹשֶׁה עַבְדּוֹ zeigt die parallele Anerkennung von JHWH und seinem Diener Mose.
עֶבֶד bedeutet "Knecht/Diener" - Moses Rolle als JHWHs bevollmächtigter Repräsentant wird bestätigt.
Die LXX erweitert den Glauben der Israeliten, indem sie die Wendung בַּיהוָה וּבְמֹשֶׁה („an JHWH und an Mose“) aus dem MT mit τῷ θεῷ καὶ Μωυσῇ („an Gott und Mose“) wiedergibt. Während der MT den Gottesnamen JHWH ausdrücklich verwendet, ersetzt die LXX ihn durch den allgemeinen Begriff „ὁ θεός“. Dies stellt eine theologische Präzisierung im Sinne einer universelleren Gottesbezeichnung dar.
Satzstruktur: Dreifache Steigerung der israelitischen Reaktion: Sehen → Fürchten → Glauben, mit paralleler Anerkennung JHWHs und Moses.
Kompositionskritische Anmerkung: Das Meerwunder zeigt charakteristische Spannungen zwischen verschiedenen Darstellungsweisen: die naturalistisch-ätiologische (starker Ostwind V.21) und die mythisch-wunderhafte (Wassermauern V.22,29). Diese könnten auf verschiedene Quellenschichten hinweisen (J/E vs. P), wobei die endredaktionelle Gestalt beide Aspekte integriert. 
Motivgeschichtlicher Hintergrund: Das Meerwunder steht in der altorientalischen Tradition des Chaoskampf-Motivs, wo Gottheiten das Urmeer bezwingen (vgl. Marduk-Tiamat-Mythos, Baal-Jammu-Zyklus). JHWH erweist sich als Herr über die Meeresmächte und übertrifft die Götter Ägyptens. 
Kanonische Rezeption: Das Schilfmeerwunder wird zum Paradigma göttlicher Rettung in Psalmen (Ps 78,13; 106,9), Propheten (Jes 51,10; 63,11-14) und hymnischer Literatur (Ex 15). Es prägt Israels kollektives Gedächtnis als Grunderfahrung der Befreiungstheologie.
Exodus 15,1
Hebräisch:
אָ֣ז יָשִֽׁיר־מֹשֶׁה֩ וּבְנֵ֨י יִשְׂרָאֵ֜ל אֶת־הַשִּׁירָ֤ה הַזֹּאת֙ לַֽיהוָ֔ה וַיֹּאמְר֖וּ לֵאמֹ֑ר אָשִׁ֤ירָה לַֽיהוָה֙ כִּֽי־גָאֹ֣ה גָּאָ֔ה ס֥וּס וְרֹכְבֹ֖ו רָמָ֥ה בַיָּֽם׃
Deutsch:
Damals sang Mosche und die Söhne Jisra'els dieses Lied dem Ewigen und sprachen also: Ich will dem Ewigen singen, denn hoch erhaben ist er; Ross und seinen Reiter warf er ins Meer.

Kommentar: Das temporale Adverb אָז (damals) leitet die Perikope ein und markiert den zeitlichen Übergang zum Siegeslied nach der Rettung am Schilfmeer. יָשִׁיר ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von שׁיר (singen) und fungiert hier als Narrativ-Imperfekt mit präteritaler Bedeutung. Das Subjekt מֹשֶׁה וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל (Mosche und die Söhne Israels) ist durch die Konjunktion וּ verbunden. אֶת־הַשִּׁירָ֤ה הַזֹּאת֙ ist das direkte Akkusativobjekt, bestehend aus der Objektpartikel אֶת, dem Substantiv שִּׁירָה (Lied, f.sg.) mit Artikel הַ und dem Demonstrativpronomen הַזֹּאת (diese, f.sg.), das in Genus und Numerus mit שִּׁירָה kongruiert. Die Präposition לְ vor יהוה drückt den Dativ aus (dem JHWH, für JHWH).
Der Waw-consecutiv-Anschluss וַיֹּאמְרוּ (und sie sprachen) ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von אמר (sagen) und setzt die narrative Sequenz fort. Der Infinitiv לֵאמֹר (sprechend, sagend) dient als Einleitung zur direkten Rede und ist typisch für hebräische Redeeinleitungen.
Die direkte Rede beginnt mit der Kohortativ-Form אָשִׁירָה (ich will singen), die Qal 1.c.sg. von שׁיר ist und den Willen oder die Absicht ausdrückt. Das Objekt ist wieder לַיהוָה mit direktionalem לְ. Die kausale Konjunktion כִּי (denn, weil) leitet den Begründungssatz ein. גָאֹה גָאָה ist eine emphatische Konstruktion (Infinitivus absolutus + finites Verb), wobei גָאֹה der Qal Infinitiv absolutus von גאה (erhaben sein) und גָאָה das Qal Perfekt 3.m.sg. ist. Diese Doppelung intensiviert die Aussage („hoch erhaben ist er").
סוּס (Pferd, Ross, m.sg.) und רֹכְבוֹ (sein Reiter) bilden das Subjekt des zweiten Satzes. רֹכְבוֹ ist ein Qal Partizip m.sg. von רכב (reiten) mit Possessivsuffix 3.m.sg. (וֹ). רָמָה ist Qal Perfekt 3.m.sg. von רמה (werfen) mit direktionalem בַיָּם (ins Meer), wobei בְּ die lokale Präposition ist und יָם (Meer, m.sg.) mit Artikel steht.
Die LXX übersetzt אָז mit τότε (damals) und folgt dem hebräischen Text eng. Die emphatische Konstruktion גָאֹה גָאָה wird mit δόξῃ δεδόξασται (herrlich wurde verherrlicht) wiedergegeben, wobei die LXX die Passivkonstruktion wählt, während das Hebräische aktiv formuliert ist. Das Verb רָמָה wird mit ἔρριψεν (er warf) übersetzt, was dem Qal-Perfekt entspricht.
Die Satzstruktur gliedert sich in einen Hauptsatz (אָז יָשִׁיר־מֹשֶׁה וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל) gefolgt von einem koordinierten Hauptsatz (וַיֹּאמְרוּ). Die direkte Rede enthält einen volitiven Hauptsatz (אָשִׁירָה) und einen kausalen Nebensatz (כִּי־גָאֹה גָאָה), der seinerseits durch einen weiteren Hauptsatz erweitert wird (סוּס וְרֹכְבוֹ רָמָה).
Dieser Vers eröffnet das Siegeslied am Schilfmeer, das als eines der ältesten poetischen Texte der Hebräischen Bibel gilt. Es feiert die Befreiung Israels und JHWHs mächtiges Eingreifen gegen die ägyptischen Verfolger.
Exodus 15,2
Hebräisch:
עָזִּ֤י וְזִמְרָת֙ יָ֔הּ וַֽיְהִי־לִ֖י לִֽישׁוּעָ֑ה זֶ֤ה אֵלִי֙ וְאַנְוֵ֔הוּ אֱלֹהֵ֥י אָבִ֖י וַאֲרֹמְמֶֽנְהוּ׃
Deutsch:
Meine Stärke und mein Gesang ist Jah, er wurde mir zur Rettung; dieser ist mein Gott, und ich will ihn preisen, meines Vaters Gott, und ich will ihn erheben.

Kommentar: עָזִּי (meine Stärke) ist ein Nomen m.sg. von עֹז (Stärke, Macht) mit Possessivsuffix 1.c.sg. (י). וְזִמְרָת (und mein Gesang) ist ein Nomen f.sg. von זִמְרָה (Gesang, Psalm) ebenfalls mit Suffix 1.c.sg. (־ת statt ־י bei femininen Nomen). יָהּ ist die Kurzform des Gottesnamens JHWH, häufig in poetischen Texten. Diese drei Elemente bilden das nominale Subjekt des Nominalsatzes.
וַיְהִי־לִי לִישׁוּעָה ist eine Waw-consecutiv-Konstruktion mit היה (Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von היה, sein, werden). לִי ist die Präposition לְ mit Suffix 1.c.sg. (mir, für mich). לִישׁוּעָה besteht aus der Präposition לְ und dem Nomen יְשׁוּעָה (Rettung, Heil, f.sg.). Die doppelte לְ-Präposition drückt die Funktion aus: „er wurde mir zur Rettung".
זֶה (dieser) ist ein Demonstrativpronomen m.sg., das JHWH/Jah identifiziert. אֵלִי (mein Gott) ist das Nomen אֵל (Gott) mit Suffix 1.c.sg. Der Waw-consecutiv וְאַנְוֵהוּ verbindet den Kohortativ (oder Hif'il Imperfekt 1.c.sg.) von נוה (preisen, verherrlichen) mit Objektsuffix 3.m.sg. (הוּ). Die genaue Wurzel ist umstritten; 
· einige leiten es von נוה (wohnen, schön machen) im Hif'il ab, 
· andere wieder von נאה („schön sein, verherrlichen“) In diesem Fall wäre וְאַנְוֵהוּ im Sinn von „ich will ihn verherrlichen / schmücken / preisen“ zu verstehen. Diese Deutung betont den hymnischen Charakter des Mose-Liedes und erklärt die Nähe zu Lob- und Verherrlichungsaussagen. 
· Vereinzelt wird ein Anschluss an אוה erwogen („lieben, begehren“), sodass וְאַנְוֵהוּ expressiv-affektiv gelesen wird:
„ich will ihm zugetan sein / ihn lieben“.
Diese Deutung ist semantisch möglich, wird aber morphologisch meist als schwächer bewertet.
· Vereinzelt wird ein Anschluss an אוה erwogen („lieben, begehren“), sodass וְאַנְוֵהוּ expressiv-affektiv gelesen wird:
„ich will ihm zugetan sein / ihn lieben“.
Diese Deutung ist semantisch möglich, wird aber morphologisch meist als schwächer bewertet.
Das Wort bleibt jedoch ein hapax legomenon (Einzelbeleg) in dieser Form, was die Unsicherheit erklärt. Zusammenfassend lässt sich sagen: Die Deutung aus נוה („Wohnstatt bereiten“) und נאה („verherrlichen“) dominiert die Forschung, wobei der poetische Kontext von Ex 15 eine bewusste Mehrdeutigkeit nahelegt. Die Form scheint semantisch offen gestaltet zu sein, um sowohl kultische Nähe (Wohnung Gottes) als auch doxologische Verehrung auszudrücken.
אֱלֹהֵי אָבִי ist eine Status-constructus-Verbindung: אֱלֹהֵי (Gott von, Status constructus m.pl.) und אָבִי (mein Vater, m.sg. mit Suffix 1.c.sg.). Obwohl אֱלֹהִים formal Plural ist, wird es hier singularisch verwendet, wie im Hebräischen üblich, wenn es sich auf den einen Gott bezieht.
וַאֲרֹמְמֶנְהוּ ist ein Waw-consecutiv mit Polel Imperfekt 1.c.sg. von רום (erheben, erhöhen) plus Objektsuffix 3.m.sg. (נְהוּ). Das Polel ist eine Intensivform und drückt hier „hoch erheben, verherrlichen" aus.
Die LXX hat „βοηθὸς καὶ σκεπαστὴς ἐγένετό μοι" (Helfer und Beschützer ist er mir geworden), während der MT „עָזִּי וְזִמְרָת יָהּ" (meine Stärke und mein Lobgesang ist Jah) hat – eine völlig andere Bedeutung.
Die Satzstruktur beginnt mit einem dreiteiligen Nominalsatz (עָזִּי וְזִמְרָת יָהּ), gefolgt von einem verbalen Hauptsatz (וַיְהִי־לִי לִישׁוּעָה). Es folgen drei koordinierte Hauptsätze mit demonstrativer Identifikation und volitiven Verben (זֶה אֵלִי וְאַנְוֵהוּ) und einer weiteren Status-constructus-Apposition (אֱלֹהֵי אָבִי וַאֲרֹמְמֶנְהוּ).
Der Vers drückt persönliches Bekenntnis und Lobpreis aus. Die Identifikation Gottes als Quelle von Stärke, Gesang und Rettung führt zur volitiven Reaktion des Lobpreises und der Erhebung Gottes.
Exodus 15,3
Hebräisch:
יְהוָ֖ה אִ֣ישׁ מִלְחָמָ֑ה יְהוָ֖ה שְׁמֹֽו׃
Deutsch:
Der Ewige ist ein Kriegsmann, Ewiger ist sein Name.

Kommentar: Dieser kurze Vers ist ein zweiteiliger Nominalsatz. יְהוָה (JHWH, der Gottesname) ist das Subjekt beider Satzteile. אִישׁ מִלְחָמָה ist eine Status-constructus-Verbindung: אִישׁ (Mann, m.sg.) und מִלְחָמָה (Krieg, Kampf, f.sg.). Die Verbindung bedeutet wörtlich „ein Mann des Krieges", idiomatisch „ein Krieger, Kriegsmann". Dies ist eine anthropomorphe Beschreibung Gottes als Krieger, die in der alttestamentlichen Literatur häufig vorkommt.
Der zweite Satzteil יְהוָה שְׁמוֹ ist ebenfalls ein Nominalsatz mit יְהוָה als Prädikat und שְׁמוֹ (sein Name) als Subjekt. שֵׁם (Name, m.sg.) trägt das Possessivsuffix 3.m.sg. (וֹ). Die Struktur betont die Identität: „JHWH ist sein Name". Der Name steht im Alten Testament für das Wesen und die Gegenwart Gottes selbst.
Die LXX übersetzt יְהוָה אִישׁ מִלְחָמָה mit κύριος συντρίβων πολέμους (der Herr, der Kriege zerbricht/vernichtet), was eine interpretierende Wiedergabe ist. Statt der wörtlichen Übersetzung „Mann des Krieges" wählt die LXX eine aktivere Formulierung, die Gottes siegreiches Handeln betont. יְהוָה שְׁמוֹ wird mit κύριος ὄνομα αὐτῷ (Herr ist sein Name) übersetzt, was dem hebräischen Text sehr nahe kommt.
Die Satzstruktur besteht aus zwei koordinierten Nominalsätzen ohne verbindendes וְ. Die Wiederholung des Gottesnamens יְהוָה am Anfang beider Satzteile bildet einen Rahmen (Inclusio) und verstärkt die theologische Aussage. Der erste Satzteil charakterisiert Gottes Handeln (als Krieger), der zweite identifiziert sein Wesen (sein Name). Beide Sätze sind Hauptsätze.
Der Vers stellt eine zentrale theologische Aussage dar: JHWH wird als derjenige proklamiert, der in der Geschichte kämpft und siegt. Die Krieger-Metapher dient dazu, Gottes mächtiges Eingreifen zugunsten seines Volkes zu beschreiben.
Exodus 15,4
Hebräisch:
מַרְכְּבֹ֥ת פַּרְעֹ֛ה וְחֵילֹ֖ו יָרָ֣ה בַיָּ֑ם וּמִבְחַ֥ר שָֽׁלִשָׁ֖יו טֻבְּע֥וּ בְיַם־סֽוּף׃
Deutsch:
Die Wagen des Par'o und seine Heeresmacht warf er ins Meer, und die Auserlesensten seiner Wagenkämpfer wurden ins Schilfmeer versenkt.

Kommentar: מַרְכְּבֹת פַּרְעֹה ist eine Status-constructus-Verbindung: מַרְכְּבֹת (Wagen, f.pl., Status constructus von מֶרְכָּבָה) und פַּרְעֹה (Pharao). וְחֵילוֹ (und seine Heeresmacht) besteht aus der Konjunktion וְ, dem Nomen חַיִל (Heeresmacht, Armee, m.sg.) und dem Possessivsuffix 3.m.sg. (וֹ). Diese beiden Elemente bilden das Akkusativobjekt des Verbs.
יָרָה ist Qal Perfekt 3.m.sg. von ירה (werfen, schleudern). Das Subjekt ist implizit JHWH aus dem vorherigen Vers. בַיָּם besteht aus der lokalen Präposition בְּ (in, ins) und יָם (Meer, m.sg.) mit Artikel הַ, der mit בְּ zu בַ assimiliert.
וּמִבְחַר שָׁלִשָׁיו ist eine weitere Status-constructus-Verbindung. מִבְחַר ist ein Nomen m.sg. von בחר (auswählen, erwählen) und bedeutet „die Auslese, das Beste von". שָׁלִשָׁיו ist schwieriger: שָׁלִישׁ (m.pl., Status constructus שָׁלִישֵׁי) mit Suffix 3.m.sg. (וֹ). Die Bedeutung von שָׁלִישׁ ist umstritten; es kann „Wagenkämpfer, Offizier" oder „Dritter Mann im Wagen" bedeuten.
טֻבְּעוּ ist Pu'al Perfekt 3.c.pl. von טבע (versinken, untertauchen). Das Pu'al ist das Passiv des Pi'el und bedeutet hier „sie wurden versenkt". בְיַם־סוּף ist eine weitere Ortsangabe: בְּ (in), יַם (Meer) in Status-constructus-Verbindung mit סוּף (Schilf, Röhricht), also „ins Schilfmeer".
Die LXX übersetzt מַרְכְּבֹת mit ἅρματα (Wagen) und חֵילוֹ mit δύναμιν αὐτοῦ (seine Macht/Armee). יָרָה wird mit ἔρριψεν (er warf) wiedergegeben. מִבְחַר שָׁלִשָׁיו wird mit ἐπιλέκτους ἀναβάτας τριστάτας (ausgewählte Reiter, Dreimannschaften) übersetzt, wobei die LXX versucht, den schwierigen Terminus שָׁלִישׁ zu erklären. טֻבְּעוּ wird mit κατεπόντισεν (er versenkte ins Meer) übersetzt, wobei die LXX das Passiv durch ein Aktiv mit JHWH als Subjekt ersetzt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze, die durch וְ verbunden sind. Der erste ist aktiv mit implizitem Subjekt (JHWH): Subjekt (implizit) – Objekt (מַרְכְּבֹת פַּרְעֹה וְחֵילוֹ) – Verb (יָרָה) – Ortsangabe (בַיָּם). Der zweite ist passiv: Subjekt (מִבְחַר שָׁלִשָׁיו) – Verb Passiv (טֻבְּעוּ) – Ortsangabe (בְיַם־סוּף). Die Parallelität betont das vollständige Gericht über die ägyptischen Streitkräfte.
Der Vers beschreibt die konkrete Vernichtung der ägyptischen Streitkräfte am Schilfmeer und führt das Thema von Vers 1 weiter aus.
Exodus 15,5
Hebräisch:
תְּהֹמֹ֖ת יְכַסְיֻ֑מוּ יָרְד֥וּ בִמְצֹולֹ֖ת כְּמֹו־אָֽבֶן׃
Deutsch:
Die Fluten bedeckten sie, sie fuhren in die Tiefe wie ein Stein.

Kommentar: תְּהֹמֹת (Fluten, Tiefen) ist ein Nomen f.pl. von תְּהוֹם (Urflut, Tiefe, Abgrund), ein wichtiges Wort in der alttestamentlichen Schöpfungs- und Chaostheologie. Es bezeichnet die primordialen Wasser. Als Subjekt des Satzes steht es im Nominativ.
יְכַסְיֻמוּ ist Pi'el Imperfekt 3.m.pl. von כסה (bedecken) mit Objektsuffix 3.m.pl. (־וּם verkürzt zu ־ֻמוּ). Das Pi'el drückt eine intensive oder kausative Handlung aus. Das Imperfekt hat hier präteritale Bedeutung im poetischen Kontext und beschreibt die vergangene Handlung. Das Suffix bezieht sich auf die Ägypter aus Vers 4.
יָרְדוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von ירד (hinabsteigen, hinabfahren). Die Vokalisierung zeigt den Perfekt-Plural. Das Verb beschreibt die Bewegung der Ägypter in die Tiefe des Meeres.
בִמְצֹולֹת besteht aus der lokalen Präposition בְּ (in) und dem Nomen מְצוֹלָה (Tiefe, f.pl., מְצוֹלוֹת). Die Präposition mit Nomen beschreibt den Ort der Bewegung.
כְּמֹו־אָבֶן ist eine Vergleichspartikel כְּ (wie) mit מוֹ (verstärkend, etwa „genauso wie") und אֶבֶן (Stein, f.sg.). Der Vergleich illustriert das plötzliche und vollständige Versinken der Ägypter, wie ein Stein ins Wasser fällt und sofort untergeht.
Die LXX übersetzt תְּהֹמֹת mit πόντος (Meer, Meerestiefe), יְכַסְיֻמוּ mit ἐκάλυψεν αὐτούς (er bedeckte sie), wobei sie das Verb im Singular mit JHWH als implizitem Subjekt konstruiert. יָרְדוּ wird mit κατέδυσαν (sie tauchten unter) wiedergegeben, und בִמְצֹולֹת mit εἰς βυθόν (in die Tiefe). Der Vergleich כְּמֹו־אָבֶן wird mit ὡσεὶ λίθος (wie ein Stein) übersetzt und folgt dem Hebräischen eng.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte verbale Hauptsätze ohne explizites Bindewort zwischen ihnen (asyndetische Verbindung). Der erste Hauptsatz: Subjekt (תְּהֹמֹת) – Prädikat (יְכַסְיֻמוּ mit Objektsuffix). Der zweite Hauptsatz: Subjekt (implizit aus dem Kontext: die Ägypter) – Prädikat (יָרְדוּ) – Ortsangabe (בִמְצֹולֹת) – Vergleich (כְּמֹו־אָבֶן).
Der Vers verwendet mythologische Sprache (die תְּהוֹם) und verbindet sie mit der konkreten historischen Rettungserfahrung am Schilfmeer. Das Bild des sinkenden Steins vermittelt die Unausweichlichkeit und Endgültigkeit des Gerichts.
Exodus 15,6
Hebräisch:
יְמִֽינְךָ֣ יְהוָ֔ה נֶאְדָּרִ֖י בַּכֹּ֑חַ יְמִֽינְךָ֥ יְהוָ֖ה תִּרְעַ֥ץ אֹויֵֽב׃
Deutsch:
Deine Rechte, Ewiger, ist herrlich in Kraft; deine Rechte, Ewiger, zerschmettert den Feind.

Kommentar: Der Vers besteht aus zwei parallelen Sätzen, die durch die Wiederholung von יְמִינְךָ יְהוָה (deine Rechte, JHWH) strukturiert sind. יָמִין (Rechte, rechte Hand, f.sg.) mit Possessivsuffix 2.m.sg. (־ךָ) bezeichnet metaphorisch die Macht und das Handeln Gottes. Die rechte Hand symbolisiert im Alten Testament Stärke und siegreiches Handeln.
נֶאְדָּרִי ist ein Nif'al Perfekt 3.f.sg. von אדר (herrlich sein, prächtig sein) mit Paragogischem י. Das Nif'al kann reflexiv-passiv verstanden werden: „sie (die Rechte) erweist sich als herrlich". Die feminine Form des Verbs kongruiert mit יָמִין (f.sg.).
בַּכֹּחַ besteht aus der Präposition בְּ (in, mit, durch) und dem Nomen כֹּחַ (Kraft, Macht, m.sg.) mit Artikel. Die Präposition drückt hier die Art und Weise aus: „in/durch Kraft" oder „an Kraft".
Der zweite Satz beginnt mit derselben Phrase יְמִינְךָ יְהוָה. תִּרְעַץ ist Qal Imperfekt 3.f.sg. von רעץ (zerschmettern, zerbrechen). Das Imperfekt hat hier präsentisch-generelle oder präteritale Bedeutung im poetischen Kontext. Die feminine Form kongruiert wieder mit יָמִין.
אוֹיֵב (Feind, m.sg.) ist ein Qal Partizip von איב (feindlich sein), das substantiviert als „Feind" verwendet wird. Es steht im Akkusativ als direktes Objekt von תִּרְעַץ.
Die LXX übersetzt יְמִינְךָ mit δεξιά σου (deine Rechte) und behält die Metapher bei. נֶאְדָּרִי בַּכֹּחַ wird mit δεδόξασται ἐν ἰσχύι (wurde verherrlicht in Stärke) wiedergegeben, wobei die LXX das Passiv wählt. תִּרְעַץ wird mit συνέτριψεν (zerschmetterte) übersetzt, wobei die LXX das Tempus ins Aorist (Vergangenheit) setzt. אוֹיֵב wird mit ἐχθρούς (Feinde, Plural) übersetzt, was eine kleine Abweichung vom hebräischen Singular darstellt.
Die Satzstruktur zeigt einen synthetischen Parallelismus membrorum mit zwei Hauptsätzen. Erster Hauptsatz (Nominalsatz): Subjekt (יְמִינְךָ יְהוָה) – Prädikat (נֶאְדָּרִי) – Modalbestimmung (בַּכֹּחַ). Zweiter Hauptsatz (Verbalsatz): Subjekt (יְמִינְךָ יְהוָה) – Prädikat (תִּרְעַץ) – Objekt (אוֹיֵב). Die Wiederholung von יְמִינְךָ יְהוָה schafft einen chiastischen Effekt und betont das Thema.
Der Vers feiert Gottes mächtige Intervention und verwendet die Metapher der rechten Hand, um sein siegreiches Handeln zu beschreiben. Die Struktur des Parallelismus verstärkt die theologische Aussage.
Exodus 15,7
Hebräisch:
וּבְרֹ֥ב גְּאֹונְךָ֖ תַּהֲרֹ֣ס קָמֶ֑יךָ תְּשַׁלַּח֙ חֲרֹ֣נְךָ֔ יֹאכְלֵ֖מֹו כַּקַּֽשׁ׃
Deutsch:
Und in der Fülle deiner Hoheit reißt du nieder, die sich gegen dich erheben. Du entsendest deine Zornesglut, sie verzehrt sie wie Stoppeln.

Kommentar: וּבְרֹב גְּאוֹנְךָ beginnt mit der Konjunktion וְ (und), der Präposition בְּ (in, durch), dem Nomen רֹב (Fülle, Größe, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit גָּאוֹן (Hoheit, Erhabenheit, Stolz, m.sg.) und Possessivsuffix 2.m.sg. (־ךָ). גְּאוֹנְךָ beschreibt Gottes majestätische Erhabenheit.
תַּהֲרֹס ist Qal Imperfekt 2.m.sg. von הרס (niederreißen, zerstören). Das Imperfekt drückt hier eine habituelle oder präsentische Handlung aus (bzw. präterital im poetischen Kontext). Das Subjekt ist JHWH (2. Person durch das Verb angezeigt).
קָמֶיךָ ist ein Qal Partizip m.pl. von קום (aufstehen, sich erheben) mit Possessivsuffix 2.m.sg. Das substantivierte Partizip bedeutet „deine Sich-Erhebenden", idiomatisch „deine Widersacher, Gegner". Es ist das direkte Objekt von תַּהֲרֹס.
תְּשַׁלַּח ist Pi'el Imperfekt 2.m.sg. von שׁלח (senden, schicken). Das Pi'el kann eine intensivere oder kausative Bedeutung haben. Das Subjekt bleibt JHWH (2. Person).
חֲרֹנְךָ ist ein Nomen m.sg. von חָרוֹן (Zorn, Glut des Zorns) mit Suffix 2.m.sg. חָרוֹן ist von der Wurzel חרה (brennen, entbrennen) abgeleitet und bezeichnet den glühenden, verzehrenden Zorn.
יֹאכְלֵמוֹ ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von אכל (essen, fressen, verzehren) mit Objektsuffix 3.m.pl. Das Subjekt ist חֲרֹנְךָ aus dem vorherigen Teil. Die Metapher des Verzehrens beschreibt die vollständige Vernichtung.
כַּקַּשׁ besteht aus der Vergleichspartikel כְּ (wie) und dem Nomen קַשׁ (Stroh, Stoppeln, m.sg.) mit Artikel (assimiliert zu כַּ). Der Vergleich illustriert die Schnelligkeit und Vollständigkeit der Zerstörung – wie Feuer trockenes Stroh verzehrt.
Die LXX übersetzt וּבְרֹב גְּאוֹנְךָ mit καὶ τῷ πλήθει τῆς δόξης σου (und durch die Fülle deiner Herrlichkeit). תַּהֲרֹס wird mit συνέτριψας (du zerschmettertest) im Aorist wiedergegeben. קָמֶיךָ wird mit τοὺς ὑπεναντίους (die Widersacher) übersetzt. תְּשַׁלַּח חֲרֹנְךָ wird mit ἀπέστειλας τὴν ὀργήν σου (du sandtest deinen Zorn) wiedergegeben, wobei ὀργή den Zorn bezeichnet. יֹאכְלֵמוֹ כַּקַּשׁ wird mit κατέφαγεν αὐτοὺς ὡς καλάμην (es verzehrte sie wie Stoppeln) übersetzt und folgt dem Hebräischen sehr eng.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze. Erster Hauptsatz: Modalbestimmung (וּבְרֹב גְּאוֹנְךָ) – Prädikat (תַּהֲרֹס) – Objekt (קָמֶיךָ). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (תְּשַׁלַּח) – Objekt (חֲרֹנְךָ), gefolgt von einem weiteren Hauptsatz: Subjekt (implizit: חֲרֹנְךָ) – Prädikat (יֹאכְלֵמוֹ mit Objektsuffix) – Vergleich (כַּקַּשׁ).
Der Vers setzt die Beschreibung von Gottes siegreichem Handeln fort und verwendet die Metapher des verzehrenden Feuers, um die Vollständigkeit seines Gerichts über die Feinde zu illustrieren.
Exodus 15,8
Hebräisch:
וּבְר֤וּחַ אַפֶּ֨יךָ֙ נֶ֣עֶרְמוּ מַ֔יִם נִצְּב֥וּ כְמֹו־נֵ֖ד נֹזְלִ֑ים קָֽפְאוּ תְהֹמֹ֖ת בְּלֶב־יָֽם׃
Deutsch:
Und durch den Hauch deiner Nase türmten sich die Wasser, es standen wie ein Damm die Fließenden, es gerannen die Fluten im Herzen des Meeres.

Kommentar: וּבְרוּחַ אַפֶּיךָ beginnt mit der Konjunktion וְ (und), der Präposition בְּ (durch, mit), dem Nomen רוּחַ (Wind, Hauch, Geist, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit אַף (Nase, m.dual/pl. אַפַּיִם) und Possessivsuffix 2.m.sg. (־ךָ). Die Wendung רוּחַ אַפֶּיךָ (der Hauch deiner Nase) ist eine anthropomorphe Ausdrucksweise für Gottes mächtigen Atem oder Wind, der das Meer teilt.
נֶעֶרְמוּ ist Nif'al Perfekt 3.c.pl. von ערם (aufhäufen, auftürmen). Das Nif'al drückt hier eine reflexive oder passive Handlung aus: „sie wurden aufgetürmt, sie türmten sich auf". Das Subjekt ist מַיִם (Wasser, m.pl.), das direkt nach dem Verb folgt.
נִצְּבוּ ist Nif'al Perfekt 3.c.pl. von נצב (sich hinstellen, feststehen). Das Nif'al bedeutet „sie stellten sich hin, sie standen fest". Das Subjekt ist wieder implizit מַיִם oder die fließenden Wasser.
כְּמוֹ־נֵד besteht aus der Vergleichspartikel כְּ mit verstärkendem מוֹ und dem Nomen נֵד (Haufen, Wall, Damm, m.sg.). Der Vergleich beschreibt, wie die Wasser wie ein fester Wall standen.
נֹזְלִים ist ein Qal Partizip m.pl. von נזל (fließen, strömen), substantiviert als „die Fließenden", also „die fließenden Wasser". Es steht in Apposition zu den Wassern und beschreibt ihre normale Eigenschaft (fließen), die hier wunderbarerweise aufgehoben wird.
קָפְאוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von קפא (gerinnen, erstarren, fest werden). Das Verb beschreibt metaphorisch das Feststehen der Wasser.
תְּהֹמֹת (Fluten, Tiefen, f.pl.) ist das Subjekt von קָפְאוּ, dasselbe Wort wie in Vers 5.
בְּלֶב־יָם ist eine Ortsangabe: Präposition בְּ (in), לֵב (Herz, Mitte, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit יָם (Meer, m.sg.). Die Wendung „im Herzen des Meeres" bedeutet „mitten im Meer".
Die LXX verwendet „ἐπάγη ὡσεὶ τεῖχος τὰ ὕδατα" (es erstarrten wie eine Mauer die Wasser), während der MT „נִצְּבוּ כְמוֹ־נֵד נֹזְלִים" (sie standen wie ein Haufen, die Strömenden) hat. Die Septuaginta fügt auch „ἐπάγη τὰ κύματα" (es erstarrten die Wellen) hinzu, was im MT nicht vorkommt.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze (bzw. drei Hauptsätze mit appositionalem Partizip). Erster Hauptsatz: Modalbestimmung (וּבְרוּחַ אַפֶּיךָ) – Prädikat (נֶעֶרְמוּ) – Subjekt (מַיִם). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (נִצְּבוּ) – Vergleich (כְּמוֹ־נֵד) – Apposition (נֹזְלִים). Dritter Hauptsatz: Prädikat (קָפְאוּ) – Subjekt (תְּהֹמֹת) – Ortsangabe (בְּלֶב־יָם).
Der Vers beschreibt das Wunder der Teilung des Schilfmeeres mit poetischer Sprache. Die Metaphern des Auftürmens, Feststehens und Gerinnenens der Wasser illustrieren Gottes souveräne Macht über die Natur.
Exodus 15,9
Hebräisch:
אָמַ֥ר אֹויֵ֛ב אֶרְדֹּ֥ף אַשִּׂ֖יג אֲחַלֵּ֣ק שָׁלָ֑ל תִּמְלָאֵ֣מֹו נַפְשִׁ֔י אָרִ֣יק חַרְבִּ֔י תֹּורִישֵׁ֖מֹו יָדִֽי׃
Deutsch:
Der Feind sprach: Ich will nachjagen, einholen, Beute teilen; es soll sich sättigen an ihnen meine Seele; ich will mein Schwert ziehen, meine Hand soll sie ausrotten.

Kommentar: אָמַר ist Qal Perfekt 3.m.sg. von אמר (sagen, sprechen). אוֹיֵב (Feind, m.sg.) ist das Subjekt, ein Qal Partizip von איב (feindlich sein), substantiviert. Der Vers zitiert die arroganten Worte des Feindes (der Ägypter) vor ihrem Untergang.
Die direkte Rede besteht aus einer Reihe von Kohortativ-Formen (1.c.sg.), die den Willen und die Absicht des Feindes ausdrücken. אֶרְדֹּף ist Qal Kohortativ 1.c.sg. von רדף (verfolgen, nachjagen). אַשִּׂיג ist Hif'il Kohortativ 1.c.sg. von נשׂג (erreichen, einholen, erlangen). Das Hif'il hat hier kausative Bedeutung.
אֲחַלֵּק ist Pi'el Kohortativ 1.c.sg. von חלק (teilen). שָׁלָל (Beute, Raub, m.sg.) ist das direkte Objekt. Das Pi'el drückt die intensive oder distributive Handlung des Teilens aus.
תִּמְלָאֵמוֹ ist Qal Imperfekt 3.f.sg. von מלא (füllen, sättigen) mit Objektsuffix 3.m.pl. (־מוֹ bezieht sich auf Israel/die Beute). נַפְשִׁי (meine Seele, f.sg.) ist das Subjekt. נֶפֶשׁ (Seele, Leben, Kehle) mit Suffix 1.c.sg. bezeichnet hier das Verlangen oder den Appetit des Feindes.
אָרִיק ist Hif'il Imperfekt 1.c.sg. von ריק oder רוק (leeren, entblößen). Hier bedeutet es „ich werde entblößen/ziehen" (das Schwert). חַרְבִּי (mein Schwert, f.sg.) ist das direkte Objekt, חֶרֶב (Schwert, f.sg.) mit Suffix 1.c.sg.
תּוֹרִישֵׁמוֹ ist Hif'il Imperfekt 3.f.sg. von ירשׁ (in Besitz nehmen, vertreiben, ausrotten) mit Objektsuffix 3.m.pl. יָדִי (meine Hand, f.sg.) ist das Subjekt. Die Konstruktion drückt aus, dass die Hand des Feindes Israel ausrotten/vertreiben wird.
Die LXX übersetzt אָמַר אוֹיֵב mit εἶπεν ὁ ἐχθρός (der Feind sprach). Die Kohortativen werden mit Futur-Formen wiedergegeben: אֶרְדֹּף אַשִּׂיג mit διώξας καταλήμψομαι (ich werde verfolgen und ergreifen). אֲחַלֵּק שָׁלָל wird mit μεριῶ σκῦλα (ich werde Beute teilen) übersetzt. תִּמְלָאֵמוֹ נַפְשִׁי wird mit ἐμπλήσω ψυχήν μου (ich werde meine Seele füllen) wiedergegeben, wobei die LXX das Subjekt ändert. אָרִיק חַרְבִּי wird mit ἀνελῶ τῇ χειρί μου (ich werde mit meiner Hand töten) übersetzt, eine freiere Wiedergabe. תּוֹרִישֵׁמוֹ יָדִי wird mit κυριεύσει ἡ χείρ μου (meine Hand wird herrschen) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Hauptsatz (אָמַר אוֹיֵב), gefolgt von einer langen direkten Rede mit fünf koordinierten Hauptsätzen (bzw. vier Kohortativen und zwei Imperfekt-Sätzen): Prädikat (אֶרְדֹּף) – Prädikat (אַשִּׂיג) – Prädikat (אֲחַלֵּק) – Objekt (שָׁלָל) | Prädikat (תִּמְלָאֵמוֹ) – Subjekt (נַפְשִׁי) | Prädikat (אָרִיק) – Objekt (חַרְבִּי) | Prädikat (תּוֹרִישֵׁמוֹ) – Subjekt (יָדִי). Alle sind Hauptsätze, die die Absicht des Feindes ausdrücken.
Der Vers dramatisiert die Hybris des Feindes unmittelbar vor seiner Vernichtung und schafft einen starken Kontrast zum folgenden Vers, der Gottes Eingreifen beschreibt.
Exodus 15,10
Hebräisch:
נָשַׁ֥פְתָּ בְרוּחֲךָ֖ כִּסָּ֣מֹו יָ֑ם צָֽלֲלוּ֙ כַּֽעֹופֶ֔רֶת בְּמַ֖יִם אַדִּירִֽים׃
Deutsch:
Du bliesest mit deinem Wind – das Meer bedeckte sie; sie sanken unter wie Blei in gewaltigen Wassern.

Kommentar: נָשַׁפְתָּ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von נשׁף (blasen, wehen). Das Subjekt ist JHWH (2. Person). Das Verb beschreibt Gottes mächtiges Eingreifen durch den Wind.
בְרוּחֲךָ besteht aus der Präposition בְּ (mit, durch) und רוּחַ (Wind, Hauch, Geist, f.sg.) mit Possessivsuffix 2.m.sg. Die instrumentale Präposition zeigt das Mittel des Handelns an.
כִּסָּמוֹ ist Pi'el Perfekt 3.m.sg. von כסה (bedecken) mit Objektsuffix 3.m.pl. (bezieht sich auf die Ägypter). Das Pi'el intensiviert die Handlung: „es bedeckte sie vollständig". יָם (Meer, m.sg.) ist das Subjekt des Verbs.
צָלֲלוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von צלל (sinken, untertauchen, versinken). Das Subjekt sind die Ägypter (implizit aus dem Kontext).
כַּעֹפֶרֶת besteht aus der Vergleichspartikel כְּ (wie) und עֹפֶרֶת (Blei, f.sg.) mit Artikel (assimiliert). Der Vergleich mit Blei betont die Schnelligkeit und Unausweichlichkeit des Versinkens, da Blei ein schweres Metall ist, das sofort untergeht.
בְּמַיִם אַדִּירִים ist eine Ortsangabe: Präposition בְּ (in), מַיִם (Wasser, m.pl.) mit dem Adjektiv אַדִּירִים (gewaltig, mächtig, m.pl.), das in Numerus und Genus mit מַיִם kongruiert. אַדִּיר bezeichnet etwas Mächtiges, Prächtiges oder Gewaltiges.
Die LXX übersetzt נָשַׁפְתָּ בְרוּחֲךָ mit ἀπέστειλας τὸ πνεῦμά σου (du sandtest deinen Geist/Wind). כִּסָּמוֹ יָם wird mit ἐκάλυψεν αὐτοὺς θάλασσα (das Meer bedeckte sie) wiedergegeben. צָלֲלוּ כַּעֹפֶרֶת wird mit ἔδυσαν ὡσεὶ μόλιβος (sie versanken wie Blei) übersetzt, was dem Hebräischen sehr nahe kommt. בְּמַיִם אַדִּירִים wird mit ἐν ὕδατι σφοδρῷ (in gewaltigem Wasser) wiedergegeben, wobei die LXX den Singular verwendet.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze. Erster Hauptsatz: Prädikat (נָשַׁפְתָּ) – Modalbestimmung (בְרוּחֲךָ). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (כִּסָּמוֹ mit Objektsuffix) – Subjekt (יָם). Dritter Hauptsatz: Prädikat (צָלֲלוּ) – Vergleich (כַּעֹפֶרֶת) – Ortsangabe (בְּמַיִם אַדִּירִים).
Der Vers steht in dramatischem Kontrast zu Vers 9 und zeigt, wie Gottes einfaches Eingreifen die Pläne des Feindes zunichtemacht. Die Metapher des Bleis unterstreicht die vollständige und endgültige Niederlage der Ägypter.
Exodus 15,11
Hebräisch:
מִֽי־כָמֹ֤כָה בָּֽאֵלִם֙ יְהוָ֔ה מִ֥י כָּמֹ֖כָה נֶאְדָּ֣ר בַּקֹּ֑דֶשׁ נֹורָ֥א תְהִלֹּ֖ת עֹ֥שֵׂה פֶֽלֶא׃
Deutsch:
Wer ist wie du unter den Göttern, Ewiger! Wer ist wie du, herrlich in Heiligkeit, furchtbar an Ruhmestaten, Wunder tuend!

Kommentar: מִי־כָמֹכָה ist eine rhetorische Frage: מִי (wer?) mit der Vergleichspartikel כְּ (wie) und מוֹ (verstärkend) plus Suffix 2.m.sg. (־כָה). Die Konstruktion „Wer ist wie du?" ist eine typische Formel der Unvergleichlichkeit Gottes im Alten Testament.
בָּאֵלִם besteht aus der Präposition בְּ (unter, in) und אֵלִים (Götter, Mächtige, m.pl.) mit Artikel. אֵלִים ist der Plural von אֵל (Gott, Mächtiger). Die Phrase kann „unter den Göttern" oder „unter den Mächtigen" bedeuten. Im polytheistischen Kontext des Alten Orients bezieht es sich auf die Götterwelt, wobei JHWH als einzigartig und überlegen dargestellt wird.
יְהוָה ist eine Vokativ-Anrede an den Gottesnamen.
Die zweite Zeile wiederholt die rhetorische Frage מִי כָּמֹכָה (wer ist wie du?).
נֶאְדָּר ist Nif'al Partizip m.sg. von אדר (herrlich sein, prächtig sein), das als Adjektiv fungiert. Das Nif'al hat passive oder reflexive Bedeutung: „der sich als herrlich erweist".
בַּקֹּדֶשׁ besteht aus der Präposition בְּ (in, an) und קֹדֶשׁ (Heiligkeit, Heiligtum, m.sg.) mit Artikel. Die Phrase kann „in Heiligkeit" oder „am Heiligtum" bedeuten. Im Kontext beschreibt es die Sphäre, in der Gottes Herrlichkeit manifest wird.
נוֹרָא ist Nif'al Partizip m.sg. von ירא (fürchten), das als Adjektiv verwendet wird: „furchterregend, furchtbar, Ehrfurcht gebietend".
תְהִלֹּת ist ein Nomen f.pl. von תְּהִלָּה (Lobpreis, Ruhmestat) in Status-constructus-Form, hier jedoch ohne folgendes Nomen im absoluten Gebrauch: „an Ruhmestaten". Die Konstruktion נוֹרָא תְהִלֹּת bedeutet „furchterregend an Ruhmestaten" oder „Ehrfurcht gebietend durch Lobpreisungen".
עֹשֵׂה ist Qal Partizip m.sg. von עשׂה (tun, machen), das als Adjektiv oder substantiviert verwendet wird: „der Wunder tut".
פֶּלֶא (Wunder, m.sg.) ist das Objekt des Partizips. פֶּלֶא bezeichnet übernatürliche Taten, die Staunen erregen.
Die LXX übersetzt מִי־כָמֹכָה בָּאֵלִם יְהוָה mit τίς ὅμοιός σοι ἐν θεοῖς, κύριε (wer ist dir gleich unter den Göttern, Herr?). מִי כָּמֹכָה נֶאְדָּר בַּקֹּדֶשׁ wird mit τίς ὅμοιός σοι δεδοξασμένος ἐν ἁγίοις (wer ist dir gleich, verherrlicht unter den Heiligen) wiedergegeben, wobei die LXX בַּקֹּדֶשׁ mit „unter den Heiligen" interpretiert. נוֹרָא תְהִלֹּת wird mit θαυμαστὸς ἐν δόξαις (wunderbar in Herrlichkeiten) übersetzt. עֹשֵׂה פֶלֶא wird mit ποιῶν τέρατα (Wunder tuend) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele rhetorische Fragesätze (Hauptsätze), gefolgt von drei prädikativen Partizipien/Adjektiven, die JHWH beschreiben. Erster Hauptsatz (Fragesatz): מִי־כָמֹכָה – Ortsbestimmung (בָּאֵלִם) – Vokativ (יְהוָה). Zweiter Hauptsatz (Fragesatz): מִי כָּמֹכָה – Prädikativ (נֶאְדָּר בַּקֹּדֶשׁ), gefolgt von zwei weiteren prädikativen Partizipien: נוֹרָא תְהִלֹּת und עֹשֵׂה פֶלֶא, die JHWH weiter charakterisieren.
Der Vers ist einer der Höhepunkte des Liedes und betont die absolute Einzigartigkeit und Unvergleichlichkeit JHWHs. Die rhetorischen Fragen erwarten keine Antwort außer „niemand".
Exodus 15,12
Hebräisch:
נָטִ֨יתָ֙ יְמִ֣ינְךָ֔ תִּבְלָעֵ֖מֹו אָֽרֶץ׃
Deutsch:
Du strecktest deine Rechte aus – die Erde verschlang sie.

Kommentar: נָטִיתָ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von נטה (ausstrecken, ausbreiten). Das Subjekt ist JHWH (2. Person). Das Verb beschreibt die Geste des Ausstreckens der Hand, die Gottes mächtiges Handeln symbolisiert.
יְמִינְךָ (deine Rechte, rechte Hand, f.sg.) ist das direkte Objekt. יָמִין mit Possessivsuffix 2.m.sg. wurde bereits in Vers 6 verwendet und bezeichnet metaphorisch Gottes Macht.
תִּבְלָעֵמוֹ ist Qal Imperfekt 3.f.sg. von בלע (verschlingen, verschlucken) mit Objektsuffix 3.m.pl. (bezieht sich auf die Ägypter). Das Imperfekt hat hier konsekutive oder präteritale Bedeutung im poetischen Kontext: „sie verschlang sie".
אָרֶץ (Erde, Land, f.sg.) ist das Subjekt des Verbs. Die feminine Form des Verbs kongruiert mit אָרֶץ. Die Metapher der Erde, die die Feinde verschlingt, erinnert an andere biblische Texte (z.B. Num 16,30-33, wo die Erde Korach und seine Anhänger verschlingt).
Die LXX übersetzt נָטִיתָ יְמִינְךָ mit ἐξέτεινας τὴν δεξιάν σου (du strecktest deine Rechte aus), was dem Hebräischen sehr nahe kommt. תִּבְלָעֵמוֹ אָרֶץ wird mit κατέπιεν αὐτοὺς γῆ (die Erde verschlang sie) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze ohne verbindendes וְ (asyndetisch). Erster Hauptsatz: Prädikat (נָטִיתָ) – Objekt (יְמִינְךָ). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (תִּבְלָעֵמוֹ mit Objektsuffix) – Subjekt (אָרֶץ). Die Abfolge beschreibt Ursache und Wirkung: Gottes Ausstrecken der Hand führt unmittelbar zur Vernichtung der Feinde.
Der kurze Vers fasst das göttliche Gericht prägnant zusammen und verwendet die dramatische Metapher des Verschlungenwerdens durch die Erde.
Exodus 15,13
Hebräisch:
נָחִ֥יתָ בְחַסְדְּךָ֖ עַם־ז֣וּ גָּאָ֑לְתָּ נֵהַ֥לְתָּ בְעָזְּךָ֖ אֶל־נְוֵ֥ה קָדְשֶֽׁךָ׃
Deutsch:
Du hast in deiner Gnade das Volk geleitet, das du erlöst hast, hast es geführt durch deine Stärke zu deiner heiligen Wohnung.

Kommentar: נָחִיתָ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von נחה (führen, leiten). Das Subjekt ist JHWH (2. Person). Das Verb beschreibt die fürsorgliche Führung Gottes.
בְחַסְדְּךָ besteht aus der Präposition בְּ (in, mit, durch) und חֶסֶד (Gnade, Güte, Bundestreue, m.sg.) mit Possessivsuffix 2.m.sg. חֶסֶד ist ein zentraler theologischer Begriff im Alten Testament und bezeichnet Gottes treue, gnädige Zuwendung zu seinem Bundesvolk.
עַם־זוּ ist eine Konstruktion aus עַם (Volk, m.sg.) und dem Demonstrativpronomen זוּ (dieser, diese, f.sg.), eine poetische Form von זֹאת. Das Pronomen bezieht sich auf das Volk Israel.
גָּאָלְתָּ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von גאל (erlösen, loskaufen). Der Relativsatz זוּ גָּאָלְתָּ (das du erlöst hast) modifiziert עַם. גאל ist ein wichtiger Erlösungsbegriff, der ursprünglich die Verpflichtung des nächsten Verwandten bezeichnet, gefährdetes Eigentum oder Personen zurückzukaufen.
נֵהַלְתָּ ist Pi'el Perfekt 2.m.sg. von נהל (führen, geleiten, versorgen). Das Pi'el kann eine intensivere oder nachdrücklichere Führung ausdrücken als das Qal נחה.
בְעָזְּךָ besteht aus der Präposition בְּ (durch, mit) und עֹז (Stärke, Macht, m.sg.) mit Suffix 2.m.sg.
אֶל־נְוֵה קָדְשֶׁךָ ist die Zielangabe: Präposition אֶל (zu, nach), נָוֶה (Wohnung, Weideplatz, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit קֹדֶשׁ (Heiligkeit, m.sg.) und Suffix 2.m.sg. נְוֵה קָדְשֶׁךָ bezeichnet Gottes heilige Wohnung, die auf den Tempel in Jerusalem oder das verheißene Land hinweisen kann.
Die LXX hat „ὡδήγησας τῇ δικαιοσύνῃ σου" (du führtest in deiner Gerechtigkeit), während der MT „נָחִיתָ בְחַסְדְּךָ" (du führtest in deiner Gnade) hat – "Gerechtigkeit" versus "Gnade/Barmherzigkeit".
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Hauptsätze mit synonymem Parallelismus. Erster Hauptsatz: Prädikat (נָחִיתָ) – Modalbestimmung (בְחַסְדְּךָ) – Objekt (עַם־זוּ) – Relativsatz (גָּאָלְתָּ). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (נֵהַלְתָּ) – Modalbestimmung (בְעָזְּךָ) – Zielangabe (אֶל־נְוֵה קָדְשֶׁךָ). Beide Hauptsätze beschreiben Gottes Führung aus verschiedenen Perspektiven.
Der Vers markiert einen Übergang vom Rückblick auf die Rettung am Schilfmeer zum Ausblick auf die zukünftige Führung ins verheißene Land.
Exodus 15,14
Hebräisch:
שָֽׁמְע֥וּ עַמִּ֖ים יִרְגָּז֑וּן חִ֣יל אָחַ֔ז יֹשְׁבֵ֖י פְּלָֽשֶׁת׃
Deutsch:
Die Völker hörten es, sie erbebten; Angst ergriff die Bewohner Peleschets.

Kommentar: שָׁמְעוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von שׁמע (hören). עַמִּים (Völker, m.pl.) ist das Subjekt. Das Verb beschreibt, wie die Nachricht von Gottes mächtigem Handeln die umliegenden Völker erreicht.
יִרְגָּזוּן ist Qal Imperfekt 3.m.pl. von רגז (zittern, beben, erbeben) mit Paragogischem Nun (־וּן). Das Imperfekt kann hier konsekutive Bedeutung haben (als Folge des Hörens) oder präteritale Bedeutung im poetischen Kontext.
חִיל (Angst, Schmerz, Zittern, m.sg.) ist das Subjekt des zweiten Satzes. Das Wort kann auch „Kraft, Heer" bedeuten, aber hier bezeichnet es das schmerzhafte Zittern oder die Angst.
אָחַז ist Qal Perfekt 3.m.sg. von אחז (ergreifen, packen, festhalten). Das Subjekt חִיל steht vor dem Verb, was im Hebräischen eine Emphase oder poetische Inversion darstellt.
יֹשְׁבֵי פְּלָשֶׁת ist eine Status-constructus-Verbindung: יֹשְׁבֵי (Bewohner, Qal Partizip m.pl. von ישׁב, wohnen, sitzen) und פְּלֶשֶׁת (Philistäa, das Land der Philister). Die Phrase ist das Objekt von אָחַז.
Die LXX übersetzt שָׁמְעוּ עַמִּים mit ἤκουσαν ἔθνη (Völker hörten). יִרְגָּזוּן wird mit καὶ ὠργίσθησαν (und sie wurden zornig) wiedergegeben, was eine ungewöhnliche Interpretation ist; das Hebräische bedeutet eher „beben, zittern". חִיל אָחַז יֹשְׁבֵי פְּלָשֶׁת wird mit ὠδῖνες ἔλαβον κατοικοῦντας Φυλιστιιμ (Wehen ergriffen die Bewohner Philistäas) übersetzt, wobei die LXX חִיל mit „Geburtswehen" interpretiert, was eine mögliche Bedeutung ist.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze. Erster Hauptsatz: Prädikat (שָׁמְעוּ) – Subjekt (עַמִּים) – Prädikat (יִרְגָּזוּן). Zweiter Hauptsatz: Subjekt (חִיל) – Prädikat (אָחַז) – Objekt (יֹשְׁבֵי פְּלָשֶׁת). Die Inversion im zweiten Satz (Subjekt vor Verb) hebt das Thema hervor.
Der Vers beginnt eine Reihe von Versen (14-16), die die Reaktion der umliegenden Völker auf Gottes mächtiges Handeln beschreiben.
Exodus 15,15
Hebräisch:
אָ֤ז נִבְהֲלוּ֙ אַלּוּפֵ֣י אֱדֹ֔ום אֵילֵ֣י מֹואָ֔ב יֹֽאחֲזֵ֖מֹו רָ֑עַד נָמֹ֕גוּ כֹּ֖ל יֹשְׁבֵ֥י כְנָֽעַן׃
Deutsch:
Da erschraken die Fürsten Edoms; die Starken Mo'avs, sie ergriff Beben; es verzagten alle Bewohner Kena'ans.

Kommentar: אָז (damals, da) ist das temporale Adverb, das den zeitlichen Zusammenhang markiert.
נִבְהֲלוּ ist Nif'al Perfekt 3.c.pl. von בהל (erschrecken, in Bestürzung geraten). Das Nif'al hat passive oder reflexive Bedeutung: „sie wurden erschreckt, sie erschraken".
אַלּוּפֵי אֱדוֹם ist eine Status-constructus-Verbindung: אַלּוּפֵי (Fürsten, Häuptlinge, m.pl. von אַלּוּף) und אֱדוֹם (Edom). אַלּוּף kann „Stammesfürst" oder „Anführer" bedeuten. Edom war ein Nachbarvolk Israels, traditionell mit Esau verbunden.
אֵילֵי מוֹאָב ist eine weitere Status-constructus-Verbindung: אֵילֵי (Starke, Mächtige, Vornehme, m.pl. von אַיִל) und מוֹאָב (Moab). אַיִל kann „Widder" bedeuten, aber auch metaphorisch „Anführer, Mächtige". Moab war ein weiteres Nachbarvolk östlich des Toten Meeres.
יֹאחֲזֵמוֹ ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von אחז (ergreifen, packen) mit Objektsuffix 3.m.pl. (bezieht sich auf die Moabiter).
רָעַד (Beben, Zittern, m.sg.) ist das Subjekt. Die Wortstellung (Objekt vor Verb vor Subjekt) ist eine poetische Inversion zur Betonung.
נָמֹגוּ ist Nif'al Perfekt 3.c.pl. von מוג (zerschmelzen, verzagen, den Mut verlieren). Das Nif'al bedeutet hier „sie zerschmolzen", metaphorisch für den Verlust von Mut und Kraft.
כֹּל יֹשְׁבֵי כְנָעַן ist eine Status-constructus-Verbindung: כֹּל (alle) mit יֹשְׁבֵי (Bewohner, Partizip m.pl. von ישׁב) und כְנַעַן (Kanaan). Dies bezeichnet alle Bewohner des verheißenen Landes.
Die LXX übersetzt אָז נִבְהֲלוּ mit τότε ἔσπευσαν (da eilten) oder in manchen Handschriften ἐταράχθησαν (wurden verwirrt), was dem Hebräischen näher kommt. אַלּוּפֵי אֱדוֹם wird mit ἡγεμόνες Εδωμ (Anführer Edoms) wiedergegeben. אֵילֵי מוֹאָב יֹאחֲזֵמוֹ רָעַד wird mit καὶ ἄρχοντες Μωαβιτῶν ἔλαβεν αὐτοὺς τρόμος (und die Fürsten der Moabiter, Zittern ergriff sie) übersetzt. נָמֹגוּ כֹּל יֹשְׁבֵי כְנָעַן wird mit ἐτάκησαν πάντες οἱ κατοικοῦντες Χανααν (es zerschmolzen alle Bewohner Kanaans) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze (bzw. drei Hauptsätze mit einer Erweiterung). Temporale Angabe (אָז) – Erster Hauptsatz: Prädikat (נִבְהֲלוּ) – Subjekt (אַלּוּפֵי אֱדוֹם). Zweiter Hauptsatz: Objekt (אֵילֵי מוֹאָב) – Prädikat (יֹאחֲזֵמוֹ) – Subjekt (רָעַד). Dritter Hauptsatz: Prädikat (נָמֹגוּ) – Subjekt (כֹּל יֹשְׁבֵי כְנָעַן).
Der Vers setzt die Beschreibung der Reaktion der umliegenden Völker fort und nennt spezifisch Edom, Moab und Kanaan – die Völker, durch deren Gebiete Israel ziehen wird oder die im verheißenen Land wohnen.
Exodus 15,16
Hebräisch:
תִּפֹּ֨ל עֲלֵיהֶ֤ם אֵימָ֨תָה֙ וָפַ֔חַד בִּגְדֹ֥ל זְרֹועֲךָ֖ יִדְּמ֣וּ כָּאָ֑בֶן עַד־יַעֲבֹ֤ר עַמְּךָ֙ יְהוָ֔ה עַֽד־יַעֲבֹ֖ר עַם־ז֥וּ קָנִֽיתָ׃
Deutsch:
Es überfiel sie Schrecken und Angst; ob der Größe deines Arms verstummten sie wie ein Stein, bis hindurchzog dein Volk, Ewiger, bis hindurchzog das Volk, das du erworben hast.

Kommentar: תִּפֹּל ist Qal Imperfekt 3.f.sg. von נפל (fallen). Das Imperfekt kann hier jussive oder konsekutive Bedeutung haben: „es fällt/falle/es fiel".
עֲלֵיהֶם ist die Präposition עַל (auf, über) mit Suffix 3.m.pl. (auf sie).
אֵימָתָה וָפַחַד sind zwei Substantive, die durch וְ verbunden sind: אֵימָה (Schrecken, f.sg.) mit paragogischem ה (־תָה) und פַּחַד (Furcht, Angst, m.sg.). Beide Begriffe bezeichnen intensive Angst und Schrecken. Sie bilden das Subjekt des Verbs תִּפֹּל.
בִּגְדֹל זְרוֹעֲךָ besteht aus der Präposition בְּ (durch, wegen), גֹּדֶל (Größe, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit זְרוֹעַ (Arm, f.sg.) und Possessivsuffix 2.m.sg. זְרוֹעַ bezeichnet metaphorisch Gottes Macht und Kraft. Die Phrase ist eine kausale Modalbestimmung: „wegen der Größe deines Arms".
יִדְּמוּ ist Qal Imperfekt 3.m.pl. von דמם (schweigen, still sein, verstummen). Das Verb beschreibt die Bewegungslosigkeit oder das Verstummen aus Angst.
כָּאָבֶן ist die Vergleichspartikel כְּ (wie) mit אֶבֶן (Stein, f.sg.) mit Artikel (assimiliert). Der Vergleich mit einem Stein illustriert die völlige Bewegungslosigkeit und Hilflosigkeit der Feinde.
עַד־יַעֲבֹר עַמְּךָ יְהוָה ist ein temporaler Nebensatz: עַד (bis) mit Qal Imperfekt 3.m.sg. von עבר (hindurchziehen, vorübergehen). עַמְּךָ (dein Volk, m.sg. mit Suffix 2.m.sg.) ist das Subjekt. יְהוָה ist eine vokativische Anrede.
Die zweite Zeile wiederholt die Struktur: עַד־יַעֲבֹר עַם־זוּ קָנִיתָ. עַם־זוּ (dieses Volk) wird durch den Relativsatz קָנִיתָ (das du erworben/gekauft hast) modifiziert. קָנִיתָ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von קנה (erwerben, kaufen, schaffen). קנה kann sowohl „kaufen" als auch „erschaffen" bedeuten und drückt hier Gottes Eigentumsrecht an Israel aus.
Die LXX verwendet „ἀπολιθωθήτωσαν" (sie sollen versteinert werden), während der MT „יִדְּמוּ כָּאָבֶן" (sie sollen verstummen/still werden wie ein Stein) hat – die LXX interpretiert das Verb anders.
Die Satzstruktur zeigt zwei Hauptsätze, gefolgt von zwei parallelen temporalen Nebensätzen. Erster Hauptsatz: Prädikat (תִּפֹּל) – Ortsangabe (עֲלֵיהֶם) – Subjekt (אֵימָתָה וָפַחַד). Zweiter Hauptsatz: Modalbestimmung (בִּגְדֹל זְרוֹעֲךָ) – Prädikat (יִדְּמוּ) – Vergleich (כָּאָבֶן). Erster temporaler Nebensatz: עַד־יַעֲבֹר עַמְּךָ יְהוָה. Zweiter temporaler Nebensatz (parallel): עַד־יַעֲבֹר עַם־זוּ קָנִיתָ (mit eingebettetem Relativsatz).
Der Vers beschreibt die Lähmung der feindlichen Völker durch Gottes Macht, bis Israel sicher durch ihr Gebiet gezogen ist. Die Wiederholung der עַד-Klauseln betont die Dauer der göttlichen Bewahrung.
Exodus 15,17
Hebräisch:
תְּבִאֵ֗מֹו וְתִטָּעֵ֨מֹו֙ בְּהַ֣ר נַחֲלָֽתְךָ֔ מָכֹ֧ון לְשִׁבְתְּךָ֛ פָּעַ֖לְתָּ יְהוָ֑ה מִקְּדָ֕שׁ אֲדֹנָ֖י כֹּונְנ֥וּ יָדֶֽיךָ׃
Deutsch:
Du wirst sie bringen und pflanzen auf den Berg deines Erbteils, die Stätte, die du, Ewiger, zu deinem Wohnsitz gemacht hast, das Heiligtum, Herr, das deine Hände bereitet haben.

Kommentar: תְּבִאֵמוֹ ist Hif'il Imperfekt 2.m.sg. von בוא (kommen, hineingehen) mit Objektsuffix 3.m.pl. Das Hif'il hat kausative Bedeutung: „du wirst sie hineinbringen". Das Imperfekt drückt hier Zukunft aus.
וְתִטָּעֵמוֹ ist Qal Imperfekt 2.m.sg. von נטע (pflanzen) mit Objektsuffix 3.m.pl. und Waw-consecutiv. Die Metapher des Pflanzens beschreibt die dauerhafte Ansiedlung Israels im verheißenen Land.
בְּהַר נַחֲלָתְךָ ist eine Ortsangabe: Präposition בְּ (auf, in), הַר (Berg, m.sg.) mit Artikel in Status-constructus-Verbindung mit נַחֲלָה (Erbteil, Besitz, f.sg.) und Possessivsuffix 2.m.sg. נַחֲלָה bezeichnet das den Stämmen Israels zugeteilte Land, hier auf Gottes eigenen Berg bezogen (Zion/Tempelberg).
מָכוֹן לְשִׁבְתְּךָ ist eine Apposition: מָכוֹן (Stätte, feste Gründung, m.sg.) mit der Präposition לְ plus שֶׁבֶת (Wohnsitz, f.sg.) in Status-constructus-Form mit Possessivsuffix 2.m.sg. Die Phrase beschreibt den Ort als Gottes Wohnsitz.
פָּעַלְתָּ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von פעל (tun, wirken, machen). Das Perfekt kann hier als Perfekt propheticum (prophetisches Perfekt) verstanden werden, das eine zukünftige, aber gewisse Handlung als bereits vollzogen darstellt.
יְהוָה ist eine vokativische Anrede.
מִקְדָּשׁ (Heiligtum, m.sg.) ist eine weitere Apposition, die den Berg/Wohnsitz weiter spezifiziert. מִקְדָּשׁ von der Wurzel קדשׁ (heilig sein) bezeichnet den heiligen Ort, insbesondere den Tempel.
אֲדֹנָי (Herr, m.sg.) ist eine weitere vokativische Anrede. אֲדֹנָי ist eine Pluralform mit singularischer Bedeutung, die als Ehrentitel für Gott verwendet wird.
כּוֹנְנוּ ist Polel Perfekt 3.c.pl. von כון (feststellen, gründen, bereiten). Das Polel intensiviert die Bedeutung. Die Pluralform ist bemerkenswert; sie kann als Pluralis maiestatis verstanden werden oder sich auf die „Hände" im Dual beziehen.
יָדֶיךָ (deine Hände, f.dual) ist das Subjekt. יָד (Hand, f.sg.) steht hier im Dual (יָדַיִם). Der Dual kongruiert grammatisch mit der Pluralform des Verbs.
Die LXX fügt hinzu „καὶ ἔτι" (und noch), während der MT nur „לְעֹלָם וָעֶד" (für immer und ewig) hat.
Die Satzstruktur zeigt zwei Hauptsätze mit Zukunftsbedeutung, gefolgt von appositionalem Material und einem weiteren Hauptsatz (prophetisches Perfekt). Erster Hauptsatz: Prädikat (תְּבִאֵמוֹ mit Objektsuffix) – Prädikat (וְתִטָּעֵמוֹ mit Objektsuffix) – Ortsangabe (בְּהַר נַחֲלָתְךָ). Apposition: מָכוֹן לְשִׁבְתְּךָ. Zweiter Hauptsatz: Prädikat (פָּעַלְתָּ) – Vokativ (יְהוָה). Apposition: מִקְדָּשׁ. Dritter Hauptsatz: Vokativ (אֲדֹנָי) – Prädikat (כּוֹנְנוּ) – Subjekt (יָדֶיךָ).
Der Vers ist eschatologisch ausgerichtet und beschreibt die zukünftige Ansiedlung Israels im verheißenen Land und insbesondere die Errichtung des Tempels auf dem Zionsberg. Er bildet den Höhepunkt der zukunftsgerichteten Aussagen im Lied.
Exodus 15,18
Hebräisch:
יְהוָ֥ה׀ יִמְלֹ֖ךְ לְעֹלָ֥ם וָעֶֽד׃
Deutsch:
Der Ewige wird König sein für immer und ewig!

Kommentar: יְהוָה (JHWH) ist das Subjekt des Satzes, der Gottesname.
יִמְלֹךְ ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von מלך (herrschen, König sein). Das Imperfekt hat hier future Bedeutung oder beschreibt eine zeitlose, ewige Wahrheit: „er wird König sein" oder „er ist König".
לְעֹלָם וָעֶד ist eine temporale Bestimmung: לְ (für) mit עוֹלָם (Ewigkeit, f.sg.) und עַד (Ewigkeit, Dauer, m.sg.), verbunden durch וְ. Die Doppelung לְעֹלָם וָעֶד (für immer und ewig) ist eine emphatische Ausdrucksweise für die Unendlichkeit von Gottes Herrschaft. עוֹלָם und עַד sind quasi-synonyme Begriffe, die zusammen die unendliche Dauer betonen.
Die LXX übersetzt יְהוָה יִמְלֹךְ mit κύριος βασιλεύων (der Herr herrschend/als König) oder κύριος βασιλεύει (der Herr herrscht), wobei verschiedene Handschriften variieren. לְעֹלָם וָעֶד wird mit τὸν αἰῶνα καὶ ἐπ' αἰῶνα καὶ ἔτι (für die Ewigkeit und auf die Ewigkeit und noch) wiedergegeben, was die Emphase des Hebräischen noch verstärkt.
Die Satzstruktur ist ein einfacher Hauptsatz: Subjekt (יְהוָה) – Prädikat (יִמְלֹךְ) – Temporalbestimmung (לְעֹלָם וָעֶד). Der Vers bildet eine kurze, prägnante theologische Aussage und fungiert als Doxologie (Lobpreis) am Ende des eigentlichen Siegesliedes.
Der Vers proklamiert die ewige Königsherrschaft JHWHs und bildet den theologischen Abschluss des Liedes. Er fasst das zentrale Thema zusammen: JHWH hat sich als König erwiesen durch seine mächtigen Taten, und seine Herrschaft wird für immer bestehen.
Exodus 15,19
Hebräisch:
כִּ֣י בָא֩ ס֨וּס פַּרְעֹ֜ה בְּרִכְבֹּ֤ו וּבְפָרָשָׁיו֙ בַּיָּ֔ם וַיָּ֧שֶׁב יְהוָ֛ה עֲלֵהֶ֖ם אֶת־מֵ֣י הַיָּ֑ם וּבְנֵ֧י יִשְׂרָאֵ֛ל הָלְכ֥וּ בַיַּבָּשָׁ֖ה בְּתֹ֥וךְ הַיָּֽם׃
Deutsch:
Denn als die Rosse des Par'o mit seinen Wagen und seinen Reitern ins Meer gekommen waren, ließ der Ewige die Wasser des Meeres über sie zurückkehren lassen; aber die Söhne Jisra'els waren auf dem Trockenen mitten durchs Meer gegangen.

Kommentar: כִּי ist eine kausale oder explikative Konjunktion (denn, weil). Der Vers liefert eine prosaische Erklärung oder Zusammenfassung der Ereignisse, die im Lied besungen wurden.
בָא ist Qal Perfekt 3.m.sg. von בוא (kommen, hineingehen). סוּס פַּרְעֹה ist eine Status-constructus-Verbindung: סוּס (Pferd, Ross, m.sg.) und פַּרְעֹה (Pharao). Das kollektive Singular סוּס bezeichnet hier die Pferde insgesamt.
בְּרִכְבּוֹ וּבְפָרָשָׁיו sind zwei parallele Ausdrücke mit der Präposition בְּ (mit): רֶכֶב (Wagen, m.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.sg. und פָּרָשׁ (Reiter, m.pl.) mit Possessivsuffix 3.m.sg. Die Präposition בְּ drückt hier Begleitung aus („mit seinen Wagen und Reitern").
בַּיָּם ist die Ortsangabe: Präposition בְּ (ins, in) mit יָם (Meer) und Artikel.
וַיָּשֶׁב ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.sg. von שׁוב (zurückkehren, umkehren). Das Hif'il hat kausative Bedeutung: „er ließ zurückkehren". Das Subjekt ist יְהוָה.
עֲלֵהֶם ist die Präposition עַל (auf, über) mit Suffix 3.m.pl. (über sie).
אֶת־מֵי הַיָּם ist das direkte Objekt: Objektpartikel אֶת, מַיִם (Wasser, m.pl.) in Status-constructus-Verbindung mit יָם (Meer) und Artikel. Die Phrase bedeutet „die Wasser des Meeres".
וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל ist das Subjekt des kontrastierenden Satzes: בְּנֵי (Söhne von, m.pl.) in Status-constructus-Verbindung mit יִשְׂרָאֵל (Israel). Die Konjunktion וְ leitet den Kontrast ein (aber, jedoch).
הָלְכוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von הלך (gehen, wandern).
בַיַּבָּשָׁה ist die Ortsangabe: Präposition בְּ (auf, in), יַבָּשָׁה (trockenes Land, f.sg.) mit Artikel (assimiliert zu בַּ).
בְּתוֹךְ הַיָּם ist eine weitere Ortsangabe: Präposition בְּ (in), תָּוֶךְ (Mitte, Inneres, m.sg.) mit Artikel in Status-constructus-Verbindung mit יָם (Meer) und Artikel. Die Phrase „in der Mitte des Meeres" betont das Wunder: Israel ging durch die Mitte des Meeres auf trockenem Land.
Die LXX übersetzt כִּי בָא סוּס פַּרְעֹה בְּרִכְבּוֹ וּבְפָרָשָׁיו בַּיָּם mit ὅτι εἰσῆλθεν ἵππος Φαραω σὺν ἅρμασιν καὶ ἀναβάταις εἰς θάλασσαν (denn das Pferd Pharaos mit Wagen und Reitern ging ins Meer hinein). וַיָּשֶׁב יְהוָה עֲלֵהֶם אֶת־מֵי הַיָּם wird mit καὶ ἐπήγαγεν ἐπ' αὐτοὺς κύριος τὸ ὕδωρ τῆς θαλάσσης (und der Herr brachte über sie das Wasser des Meeres) übersetzt. וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל הָלְכוּ בַיַּבָּשָׁה בְּתוֹךְ הַיָּם wird mit οἱ δὲ υἱοὶ Ισραηλ ἐπορεύθησαν διὰ ξηρᾶς ἐν μέσῳ τῆς θαλάσσης (aber die Söhne Israels gingen durch Trockenes in der Mitte des Meeres) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen kausalen Nebensatz, gefolgt von zwei kontrastierenden Hauptsätzen. Nebensatz: Konjunktion (כִּי) – Prädikat (בָא) – Subjekt (סוּס פַּרְעֹה) – Begleitung (בְּרִכְבּוֹ וּבְפָרָשָׁיו) – Ortsangabe (בַּיָּם). Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיָּשֶׁב) – Subjekt (יְהוָה) – Ortsangabe (עֲלֵהֶם) – Objekt (אֶת־מֵי הַיָּם). Zweiter Hauptsatz (kontrastierend): Subjekt (וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל) – Prädikat (הָלְכוּ) – Ortsangabe (בַיַּבָּשָׁה) – weitere Ortsangabe (בְּתוֹךְ הַיָּם).
Der Vers dient als prosaische Zusammenfassung der Erzählung aus Exodus 14 und erklärt den Anlass für das Siegeslied. Er bildet eine Überleitung zwischen dem poetischen Lied und der folgenden Prosaerzählung.
Exodus 15,20
Hebräisch:
וַתִּקַּח֩ מִרְיָ֨ם הַנְּבִיאָ֜ה אֲחֹ֧ות אַהֲרֹ֛ן אֶת־הַתֹּ֖ף בְּיָדָ֑הּ וַתֵּצֶ֤אןָ כָֽל־הַנָּשִׁים֙ אַחֲרֶ֔יהָ בְּתֻפִּ֖ים וּבִמְחֹלֹֽת׃
Deutsch:
Und Mirjam, die Prophetin, die Schwester 'Aharons, nahm die Pauke in ihre Hand; und alle Frauen zogen aus, hinter ihr her, mit Pauken und in Reigen.

Kommentar: וַתִּקַּח ist Qal Wayyiqtol 3.f.sg. von לקח (nehmen). Das Subjekt ist מִרְיָם.
מִרְיָם הַנְּבִיאָה אֲחוֹת אַהֲרֹן ist eine erweiterte Subjektsphrase mit zwei Appositionen: מִרְיָם (Mirjam, Eigenname), הַנְּבִיאָה (die Prophetin, f.sg. mit Artikel) und אֲחוֹת אַהֲרֹן (die Schwester Aarons), eine Status-constructus-Verbindung von אָחוֹת (Schwester, f.sg.) und אַהֲרֹן (Aaron). Dies ist die einzige Stelle im Pentateuch, wo Mirjam ausdrücklich als Prophetin bezeichnet wird.
אֶת־הַתֹּף ist das direkte Objekt: Objektpartikel אֶת und תֹּף (Pauke, Handtrommel, m.sg.) mit Artikel. תֹּף ist ein Musikinstrument, das besonders von Frauen beim Tanz verwendet wurde.
בְּיָדָהּ ist eine Ortsangabe: Präposition בְּ (in) und יָד (Hand, f.sg.) mit Possessivsuffix 3.f.sg. Die Phrase bedeutet „in ihrer Hand".
וַתֵּצֶאןָ ist Qal Wayyiqtol 3.f.pl. von יצא (hinausgehen, ausziehen). Die feminine Pluralendung ־נָה zeigt, dass das Subjekt weiblich plural ist. Das Paragogische נָה (־נָה) ist eine Endung, die in poetischen oder archaischen Texten auftritt.
כָּל־הַנָּשִׁים ist das Subjekt: כֹּל (alle) mit נָשִׁים (Frauen, f.pl.) mit Artikel, verbunden durch Maqqef.
אַחֲרֶיהָ ist eine Ortsangabe: אַחֲרֵי (hinter, nach) mit Possessivsuffix 3.f.sg. (hinter ihr).
בְּתֻפִּים וּבִמְחֹלֹת sind zwei instrumentale bzw. modale Bestimmungen: Präposition בְּ (mit, in) mit תֻּפִּים (Pauken, m.pl.) und, durch וְ verbunden, Präposition בְּ mit מְחֹלָה (Reigen, Tanz, f.pl., מְחֹלוֹת). Die Kombination beschreibt die feierliche Prozession mit Musik und Tanz.
Die LXX übersetzt וַתִּקַּח מִרְיָם הַנְּבִיאָה אֲחוֹת אַהֲרֹן mit λαβοῦσα δὲ Μαριαμ ἡ προφῆτις ἡ ἀδελφὴ Ααρων (Mariam aber nahm, die Prophetin, die Schwester Aarons). אֶת־הַתֹּף בְּיָדָהּ wird mit τὸ τύμπανον ἐν τῇ χειρὶ αὐτῆς (die Pauke in ihrer Hand) übersetzt. וַתֵּצֶאןָ כָּל־הַנָּשִׁים אַחֲרֶיהָ wird mit καὶ ἐξήλθοσαν πᾶσαι αἱ γυναῖκες ὀπίσω αὐτῆς (und alle Frauen gingen hinaus hinter ihr) wiedergegeben. בְּתֻפִּים וּבִמְחֹלֹת wird mit μετὰ τυμπάνων καὶ χορῶν (mit Pauken und Chören/Tänzen) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze. Erster Hauptsatz: Prädikat (וַתִּקַּח) – Subjekt (מִרְיָם הַנְּבִיאָה אֲחוֹת אַהֲרֹן) – Objekt (אֶת־הַתֹּף) – Ortsangabe (בְּיָדָהּ). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַתֵּצֶאןָ) – Subjekt (כָּל־הַנָּשִׁים) – Ortsangabe (אַחֲרֶיהָ) – Modalbestimmung (בְּתֻפִּים וּבִמְחֹלֹת).
Der Vers beschreibt die Beteiligung der Frauen an der Feier der Rettung. Mirjams Rolle als Anführerin der Frauen und als Prophetin wird hervorgehoben. Dies ist ein wichtiger Beleg für die liturgische und prophetische Rolle von Frauen im alten Israel.
Exodus 15,21
Hebräisch:
וַתַּ֥עַן לָהֶ֖ם מִרְיָ֑ם שִׁ֤ירוּ לַֽיהוָה֙ כִּֽי־גָאֹ֣ה גָּאָ֔ה ס֥וּס וְרֹכְבֹ֖ו רָמָ֥ה בַיָּֽם׃
Deutsch:
Und Mirjam sang ihnen zu: Singt dem Ewigen, denn hoch erhaben ist er; Ross und seinen Reiter warf er ins Meer!

Kommentar: וַתַּעַן ist Qal Wayyiqtol 3.f.sg. von ענה (antworten, anheben [ein Lied]). In diesem Kontext bedeutet ענה „ein Lied anheben, vorsingen, anstimmen". Das Verb kann sowohl „antworten" als auch „anheben" (im Sinne von Gesang) bedeuten.
לָהֶם ist die Präposition לְ (zu, für) mit Suffix 3.m.pl. Die Präposition zeigt hier die Adressaten an: „zu/für sie", wobei לָהֶם sich auf die Frauen oder das gesamte Volk beziehen kann.
מִרְיָם ist das Subjekt.
שִׁירוּ ist Qal Imperativ m.pl. von שׁיר (singen). Der Imperativ drückt eine Aufforderung aus. Die maskuline Pluralform kann hier inklusiv verstanden werden (an alle gerichtet) oder sich speziell auf eine gemischte Gruppe beziehen.
לַיהוָה ist die Präposition לְ (zu, für, dem) mit dem Gottesnamen יהוה. Die Präposition zeigt den Adressaten des Gesangs an.
כִּי־גָאֹה גָּאָה ist dieselbe kausale Konstruktion wie in Vers 1: כִּי (denn) mit der emphatischen Verbindung von Infinitivus absolutus (גָאֹה) und Qal Perfekt 3.m.sg. (גָאָה) von גאה (erhaben sein). Die Doppelung verstärkt die Aussage.
סוּס וְרֹכְבוֹ רָמָה בַיָּם ist identisch mit Vers 1: סוּס (Pferd, m.sg.), רֹכְבוֹ (sein Reiter, Partizip mit Suffix), רָמָה (Qal Perfekt 3.m.sg. von רמה, werfen) und בַיָּם (ins Meer).
Die LXX übersetzt וַתַּעַן לָהֶם מִרְיָם mit ἐξῆρχεν δὲ αὐτῶν Μαριαμ (Mariam aber führte sie an/begann für sie), wobei ἐξῆρχεν „anführen, vorangehen" bedeutet. שִׁירוּ לַיהוָה wird mit ᾄσωμεν τῷ κυρίῳ (lasst uns dem Herrn singen) übersetzt, wobei die LXX einen Kohortativ (1. Person Plural) statt Imperativ verwendet. כִּי־גָאֹה גָאָה סוּס וְרֹכְבוֹ רָמָה בַיָּם wird mit δόξῃ γὰρ δεδόξασται, ἵππον καὶ ἀναβάτην ἔρριψεν εἰς θάλασσαν (denn herrlich wurde er verherrlicht, Pferd und Reiter warf er ins Meer) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz, gefolgt von direkter Rede mit Imperativ und kausaler Begründung. Hauptsatz: Prädikat (וַתַּעַן) – Objekt/Adressat (לָהֶם) – Subjekt (מִרְיָם). Direkte Rede – Erster Satz: Imperativ (שִׁירוּ) – Dativ (לַיהוָה). Zweiter Satz (kausaler Nebensatz): כִּי־גָאֹה גָּאָה. Dritter Satz (Hauptsatz): Subjekt (סוּס וְרֹכְבוֹ) – Prädikat (רָמָה) – Ortsangabe (בַיָּם).
Der Vers zeigt Mirjams Rolle als Leiterin des liturgischen Gesangs. Die Wiederholung des ersten Verses des Liedes schafft einen Rahmen (Inclusio) und betont die zentrale Botschaft. Mirjams Refrain ist kürzer als das volle Lied Moses, was darauf hindeutet, dass sie möglicherweise den Refrain als Antwort auf das längere Lied anstimmte (antiphone Struktur).
Exodus 15,22
Hebräisch:
וַיַּסַּ֨ע מֹשֶׁ֤ה אֶת־יִשְׂרָאֵל֙ מִיַּם־ס֔וּף וַיֵּצְא֖וּ אֶל־מִדְבַּר־שׁ֑וּר וַיֵּלְכ֧וּ שְׁלֹֽשֶׁת־יָמִ֛ים בַּמִּדְבָּ֖ר וְלֹא־מָ֥צְאוּ מָֽיִם׃
Deutsch:
Und Mosche ließ Jisra'el vom Schilfmeer aufbrechen, und sie zogen aus in die Wüste Schur; und sie wanderten drei Tage in der Wüste und fanden kein Wasser.

Kommentar: וַיַּסַּע ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.sg. von נסע (aufbrechen, weiterziehen). Das Hif'il hat kausative Bedeutung: „er ließ aufbrechen". Das Subjekt ist מֹשֶׁה.
אֶת־יִשְׂרָאֵל ist das direkte Objekt mit der Objektpartikel אֶת und יִשְׂרָאֵל (Israel).
מִיַּם־סוּף ist die Ortsangabe: Präposition מִן (von, aus, weg von) mit יַם־סוּף (Schilfmeer), einer Status-constructus-Verbindung aus יָם (Meer) und סוּף (Schilf).
וַיֵּצְאוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von יצא (hinausgehen, ausziehen). Das Subjekt ist Israel (implizit).
אֶל־מִדְבַּר־שׁוּר ist die Zielangabe: Präposition אֶל (zu, nach, in) mit מִדְבַּר־שׁוּר (Wüste Schur), einer Status-constructus-Verbindung aus מִדְבָּר (Wüste, m.sg.) und שׁוּר (Schur, Ortsname). Die Wüste Schur liegt zwischen dem Schilfmeer und dem Sinai.
וַיֵּלְכוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von הלך (gehen, wandern).
שְׁלֹשֶׁת־יָמִים ist eine Zeitangabe: שְׁלֹשֶׁת (drei, Status constructus von שָׁלוֹשׁ, f.) und יָמִים (Tage, m.pl.). Die feminine Form von „drei" wird mit dem maskulinen Nomen יָמִים verwendet, wie es im Hebräischen üblich ist (Zahlwörter zeigen Genus-Inkongruenz: feminine Form mit maskulinem Nomen und umgekehrt).
בַּמִּדְבָּר ist die Ortsangabe: Präposition בְּ (in) mit מִדְבָּר (Wüste) und Artikel.
וְלֹא־מָצְאוּ ist eine negative Konstruktion: Konjunktion וְ, Negation לֹא (nicht) und Qal Perfekt 3.c.pl. von מצא (finden). Die Kombination von Waw-consecutiv mit Perfekt nach einer Reihe von Imperfekten/Wayyiqtol-Formen markiert oft einen Abschluss oder eine Klimax.
מָיִם (Wasser, m.pl.) ist das direkte Objekt.
Die LXX hat „οὐχ ηὕρισκον ὕδωρ ὥστε πιεῖν" (sie fanden kein Wasser zum Trinken), während der MT nur „וְלֹא־מָצְאוּ מָיִם" (und sie fanden kein Wasser) hat – die LXX fügt den Zweck hinzu.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze (Narrativ-Sequenz). Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיַּסַּע) – Subjekt (מֹשֶׁה) – Objekt (אֶת־יִשְׂרָאֵל) – Ortsangabe (מִיַּם־סוּף). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיֵּצְאוּ) – Zielangabe (אֶל־מִדְבַּר־שׁוּר). Dritter Hauptsatz: Prädikat (וַיֵּלְכוּ) – Zeitangabe (שְׁלֹשֶׁת־יָמִים) – Ortsangabe (בַּמִּדְבָּר). Vierter Hauptsatz: Konjunktion (וְ) – Negation (לֹא) – Prädikat (מָצְאוּ) – Objekt (מָיִם).
Der Vers markiert den Übergang vom triumphalen Siegeslied zur harten Realität der Wüstenwanderung. Die dreitägige wasserlose Wanderung führt zur Krise von Mara im nächsten Vers.
Exodus 15,23
Hebräisch:
וַיָּבֹ֣אוּ מָרָ֔תָה וְלֹ֣א יָֽכְל֗וּ לִשְׁתֹּ֥ת מַ֨יִם֙ מִמָּרָ֔ה כִּ֥י מָרִ֖ים הֵ֑ם עַל־כֵּ֥ן קָרָֽא־שְׁמָ֖הּ מָרָֽה׃
Deutsch:
Und sie kamen nach Mara; aber sie konnten das Wasser von Mara nicht trinken, denn es war bitter: Darum nannte man seinen Namen Mara.

Kommentar: וַיָּבֹאוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von בוא (kommen).
מָרָתָה ist der Ortsname מָרָה (Mara, bedeutet „bitter") mit der direktionalen Endung ־ה (־תָה mit Vokal), die „nach, zu" bedeutet (Richtung).
וְלֹא יָכְלוּ ist eine negative Konstruktion: Konjunktion וְ, Negation לֹא und Qal Perfekt 3.c.pl. von יכל (können, vermögen). Die Form ist adversativ zu verstehen: „aber sie konnten nicht".
לִשְׁתֹּת ist Qal Infinitiv construct von שׁתה (trinken) mit der Präposition לְ, die hier den Zweck oder die beabsichtigte Handlung ausdrückt: „um zu trinken".
מַיִם מִמָּרָה besteht aus מַיִם (Wasser, m.pl.) und der Präposition מִן (von) mit מָרָה (Mara) und Artikel (assimiliert zu מִמָּ). Die Phrase bedeutet „Wasser von Mara".
כִּי ist eine kausale Konjunktion (denn, weil).
מָרִים הֵם ist ein Nominalsatz: מָרִים (bitter, Adjektiv m.pl. von מַר) ist das Prädikat, הֵם (sie, 3.m.pl. Personalpronomen) ist das Subjekt, das sich auf מַיִם bezieht. Der Plural מָרִים kongruiert mit dem pluralischen מַיִם.
עַל־כֵּן ist eine kausale Wendung: עַל (auf, wegen) und כֵּן (so, deshalb), zusammen „deshalb, darum".
קָרָא ist Qal Perfekt 3.m.sg. von קרא (rufen, nennen). Das Subjekt ist unpersönlich („man") oder implizit (die Israeliten).
שְׁמָהּ ist שֵׁם (Name, m.sg.) mit Possessivsuffix 3.f.sg. (sein/ihr Name, bezieht sich auf den Ort).
מָרָה ist der Name „Mara" (bitter), der durch Ätiologie (Namensgebung aufgrund einer Geschichte) erklärt wird.
Die LXX übersetzt den Ortsnamen als „Πικρία" (Bitterkeit) und erklärt „מָרָה" (Mara) direkt mit seiner Bedeutung.
Die Satzstruktur zeigt vier Hauptsätze bzw. Satzteile. Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיָּבֹאוּ) – Zielangabe (מָרָתָה). Zweiter Hauptsatz (adversativ): Konjunktion (וְ) – Negation (לֹא) – Prädikat (יָכְלוּ) – Infinitiv (לִשְׁתֹּת) – Objekt (מַיִם מִמָּרָה). Dritter Hauptsatz (kausaler Nebensatz): Konjunktion (כִּי) – Prädikat (מָרִים) – Subjekt (הֵם). Vierter Hauptsatz (Folgerung): Kausale Wendung (עַל־כֵּן) – Prädikat (קָרָא) – Objekt (שְׁמָהּ) – Name (מָרָה).
Der Vers erzählt die erste Krise nach dem Schilfmeer und erklärt ätiologisch den Namen des Ortes Mara durch das Wortspiel mit מַר (bitter).
Exodus 15,24
Hebräisch:
וַיִּלֹּ֧נוּ הָעָ֛ם עַל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹ֖ר מַה־נִּשְׁתֶּֽה׃
Deutsch:
Und das Volk murrte gegen Mosche und sagte: Was sollen wir trinken?

Kommentar: וַיִּלֹּנוּ ist Nif'al Wayyiqtol 3.m.pl. von לון (murren, klagen). Das Nif'al drückt hier die Handlung des Murrens aus, die gegen eine Autorität gerichtet ist. Dies ist das erste von vielen Murr-Episoden in der Wüstenwanderung.
הָעָם (das Volk, m.sg.) ist das Subjekt mit Artikel.
עַל־מֹשֶׁה ist die Präposition עַל (gegen, über) mit מֹשֶׁה (Mosche). Die Präposition zeigt hier die Richtung der Klage an: „gegen Mosche".
לֵאמֹר ist der Infinitiv von אמר (sagen, sprechen) mit der Präposition לְ, der typischerweise direkte Rede einleitet.
מַה־נִּשְׁתֶּה ist eine rhetorische Frage: מָה (was?) und Qal Imperfekt 1.c.pl. von שׁתה (trinken). Das Imperfekt drückt hier eine modale Bedeutung aus (Zukunft/Möglichkeit): „Was werden/sollen wir trinken?" Die Frage impliziert Verzweiflung und Anklage.
Die LXX übersetzt וַיִּלֹּנוּ הָעָם עַל־מֹשֶׁה mit καὶ διεγόγγυζεν ὁ λαὸς ἐπὶ Μωυσῆν (und das Volk murrte gegen Mose). לֵאמֹר מַה־נִּשְׁתֶּה wird mit λέγοντες Τί πιόμεθα (sagend: Was werden wir trinken?) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit direkter Rede. Hauptsatz: Prädikat (וַיִּלֹּנוּ) – Subjekt (הָעָם) – Gegenangabe (עַל־מֹשֶׁה) – Redeeinleitung (לֵאמֹר). Direkte Rede (Fragesatz): Fragewort (מַה) – Prädikat (נִּשְׁתֶּה).
Der kurze Vers führt das Thema des Volksmurrens ein, das sich durch die Wüstenerzählungen zieht. Die Frage des Volkes ist berechtigt angesichts der Wassernot, wird aber als Murren gegen Mose (und damit gegen Gott) charakterisiert.
Exodus 15,25
Hebräisch:
וַיִּצְעַק אֶל־יְהוָ֗ה וַי ורֵ֤הוּ יְהוָה֙ עֵ֔ץ וַיַּשְׁלֵךְ֙ אֶל־הַמַּ֔יִם וַֽיִּמְתְּק֖וּ הַמָּ֑יִם שָׁ֣ם שָׂ֥ם לֹ֛ו חֹ֥ק וּמִשְׁפָּ֖ט וְשָׁ֥ם נִסָּֽהוּ׃
Deutsch:
Und er schrie zum Ewigen, und der Ewige zeigte ihm ein Holz; und er warf es in das Wasser, und das Wasser wurde süß. Dort gab er ihm Satzung und Recht, und dort prüfte er es;

Kommentar: וַיִּצְעַק ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von צעק (schreien, rufen). Das Subjekt ist Mosche (implizit aus dem Kontext).
אֶל־יְהוָה ist die Präposition אֶל (zu) mit יְהוָה. Die Präposition zeigt die Richtung des Rufens an: „zum JHWH".
וַיּוֹרֵהוּ ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.sg. von ירה (zeigen, lehren, unterweisen) mit Objektsuffix 3.m.sg. Das Hif'il hat kausative Bedeutung: „er zeigte ihm". Das Subjekt ist יְהוָה.
עֵץ (Holz, Baum, m.sg.) ist das direkte Objekt.
וַיַּשְׁלֵךְ ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.sg. von שׁלך (werfen, schleudern). Das Hif'il verstärkt die Bedeutung. Das Subjekt ist wieder Mosche.
אֶל־הַמַּיִם ist die Zielangabe: Präposition אֶל (in, zu) mit מַיִם (Wasser, m.pl.) und Artikel.
וַיִּמְתְּקוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von מתק (süß sein, süß werden). Das Verb drückt die Veränderung aus: „sie wurden süß".
הַמָּיִם (das Wasser, m.pl.) ist das Subjekt mit Artikel.
שָׁם (dort) ist ein lokales Adverb, das zweimal verwendet wird und die Bedeutung des Ortes Mara betont.
שָׂם ist Qal Perfekt 3.m.sg. von שׂים (setzen, stellen, machen). Das Subjekt ist JHWH (implizit).
לוֹ ist die Präposition לְ (für, zu) mit Suffix 3.m.sg. (für ihn/es), bezieht sich auf das Volk Israel.
חֹק וּמִשְׁפָּט sind zwei juristische Begriffe: חֹק (Satzung, Bestimmung, m.sg.) und מִשְׁפָּט (Recht, Rechtsentscheid, m.sg.), verbunden durch וְ. Sie bezeichnen göttliche Anweisungen und Normen.
וְשָׁם wiederholt das lokale Adverb mit Konjunktion.
נִסָּהוּ ist Pi'el Perfekt 3.m.sg. von נסה (prüfen, versuchen) mit Objektsuffix 3.m.sg. (ihn, bezieht sich auf Israel). Das Pi'el kann eine intensive oder wiederholte Prüfung ausdrücken.
Die LXX übersetzt וַיִּצְעַק אֶל־יְהוָה mit ἐβόησεν Μωυσῆς πρὸς κύριον (Mose schrie zum Herrn). וַיּוֹרֵהוּ יְהוָה עֵץ wird mit καὶ ἔδειξεν αὐτῷ κύριος ξύλον (und der Herr zeigte ihm ein Holz) wiedergegeben. וַיַּשְׁלֵךְ אֶל־הַמַּיִם וַיִּמְתְּקוּ הַמָּיִם wird mit καὶ ἐνέβαλεν αὐτὸ εἰς τὸ ὕδωρ, καὶ ἐγλυκάνθη τὸ ὕδωρ (und er warf es ins Wasser, und das Wasser wurde süß) übersetzt. שָׁם שָׂם לוֹ חֹק וּמִשְׁפָּט wird mit ἐκεῖ ἔθετο αὐτῷ δικαιώματα καὶ κρίσεις (dort setzte er ihm Rechtsordnungen und Gerichte) wiedergegeben. וְשָׁם נִסָּהוּ wird mit καὶ ἐκεῖ ἐπείρασεν αὐτόν (und dort prüfte er ihn) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt sieben koordinierte Hauptsätze. Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיִּצְעַק) – Zielangabe (אֶל־יְהוָה). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיּוֹרֵהוּ mit Suffix) – Subjekt (יְהוָה) – Objekt (עֵץ). Dritter Hauptsatz: Prädikat (וַיַּשְׁלֵךְ) – Zielangabe (אֶל־הַמַּיִם). Vierter Hauptsatz: Prädikat (וַיִּמְתְּקוּ) – Subjekt (הַמָּיִם). Fünfter Hauptsatz: Lokaladverb (שָׁם) – Prädikat (שָׂם) – Dativ (לוֹ) – Objekt (חֹק וּמִשְׁפָּט). Sechster Hauptsatz: Lokaladverb (וְשָׁם) – Prädikat (נִסָּהוּ mit Suffix).
Der Vers beschreibt das Wunder der Verwandlung des bitteren Wassers in süßes Wasser und fügt einen wichtigen theologischen Kommentar hinzu: Mara war nicht nur ein Ort der Not, sondern auch ein Ort der Rechtssetzung und Prüfung. Dies deutet voraus auf die Gesetzgebung am Sinai.
Exodus 15,26
Hebräisch:
וַיֹּאמֶר֩ אִם־שָׁמֹ֨ועַ תִּשְׁמַ֜ע לְקֹ֣ול׀ יְהוָ֣ה אֱלֹהֶ֗יךָ וְהַיָּשָׁ֤ר בְּעֵינָיו֙ תַּעֲשֶׂ֔ה וְהַֽאֲזַנְתָּ֙ לְמִצְוֹתָ֔יו וְשָׁמַרְתָּ֖ כָּל־חֻקָּ֑יו כָּֽל־הַמַּֽחֲלָ֞ה אֲשֶׁר־שַׂ֤מְתִּי בְמִצְרַ֨יִם֙ לֹא־אָשִׂ֣ים עָלֶ֔יךָ כִּ֛י אֲנִ֥י יְהוָ֖ה רֹפְאֶֽךָ׃
Deutsch:
und er sagte: Wenn du gewiss auf die Stimme des Ewigen, deines Gottes, hören wirst und tun, was recht ist in seinen Augen, und seinen Geboten gehorchen und alle seine Satzungen halten wirst, so werde ich keine der Krankheiten auf dich legen, die ich auf Mizrajim gelegt habe; denn ich bin der Ewige, der dich heilt.

Kommentar: וַיֹּאמֶר ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen). Das Subjekt ist JHWH (aus dem Kontext).
אִם־שָׁמֹעַ תִּשְׁמַע ist eine konditionale Konstruktion mit emphatischer Verstärkung: אִם (wenn) mit Infinitivus absolutus שָׁמֹעַ (Qal von שׁמע, hören) und Qal Imperfekt 2.m.sg. תִּשְׁמַע (du wirst hören). Die Doppelung שָׁמֹעַ תִּשְׁמַע verstärkt die Bedeutung: „wenn du wirklich hören wirst, gewiss hören wirst".
לְקוֹל יְהוָה אֱלֹהֶיךָ ist die Objektsangabe: Präposition לְ (auf), קוֹל (Stimme, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit יְהוָה אֱלֹהֶיךָ (JHWH, dein Gott). אֱלֹהֶיךָ ist אֱלֹהִים mit Possessivsuffix 2.m.sg.
וְהַיָּשָׁר בְּעֵינָיו תַּעֲשֶׂה ist eine weitere Bedingung: וְ (und), הַיָּשָׁר (das Rechte, Qal Partizip m.sg. von ישׁר, recht sein, mit Artikel substantiviert), בְּעֵינָיו (in seinen Augen, Präposition בְּ mit עַיִן f. dual und Suffix 3.m.sg.), תַּעֲשֶׂה (Qal Imperfekt 2.m.sg. von עשׂה, tun). Die Wendung „recht in den Augen von" ist idiomatisch für „was jemand als richtig ansieht".
וְהַאֲזַנְתָּ ist Hif'il Perfekt 2.m.sg. von אזן (hören, aufmerken, Gehör schenken). Die Form mit Waw wird hier als Fortsetzung der konditionalen Kette verwendet (Waw apodosis).
לְמִצְוֹתָיו ist die Präposition לְ (auf, zu) mit מִצְוָה (Gebot, f.pl., מִצְוֹת) und Possessivsuffix 3.m.sg.
וְשָׁמַרְתָּ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von שׁמר (bewahren, halten, beachten) mit Waw.
כָּל־חֻקָּיו ist כֹּל (alle) mit חֹק (Satzung, m.pl., חֻקִּים) und Possessivsuffix 3.m.sg.
כָּל־הַמַּחֲלָה ist der Beginn der Apodosis (Folgesatz): כֹּל (alle, jede) mit מַחֲלָה (Krankheit, f.sg.) und Artikel.
אֲשֶׁר־שַׂמְתִּי בְמִצְרַיִם ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (die, welche), Qal Perfekt 1.c.sg. von שׂים (setzen, legen) שַׂמְתִּי, Präposition בְּ (auf, in) mit מִצְרַיִם (Ägypten, Dual).
לֹא־אָשִׂים עָלֶיךָ ist die Hauptaussage der Apodosis: Negation לֹא, Qal Imperfekt 1.c.sg. von שׂים אָשִׂים (ich werde legen), Präposition עַל (auf) mit Suffix 2.m.sg.
כִּי אֲנִי יְהוָה רֹפְאֶךָ ist die Begründung: kausale Konjunktion כִּי (denn), Personalpronomen אֲנִי (ich), יְהוָה (JHWH), רֹפְאֶךָ (dein Heiler), Qal Partizip m.sg. von רפא (heilen) mit Possessivsuffix 2.m.sg. Die Selbstvorstellungsformel „ich bin JHWH" wird hier mit dem Partizip „dein Heiler" erweitert.
Die LXX übersetzt אִם־שָׁמֹעַ תִּשְׁמַע לְקוֹל יְהוָה אֱלֹהֶיךָ mit ἐὰν ἀκοῇ ἀκούσῃς τῆς φωνῆς κυρίου τοῦ θεοῦ σου (wenn du wirklich hörst auf die Stimme des Herrn, deines Gottes). Die Folgebedingungen werden ähnlich übersetzt. כָּל־הַמַּחֲלָה אֲשֶׁר־שַׂמְתִּי בְמִצְרַיִם לֹא־אָשִׂים עָלֶיךָ wird mit πᾶσαν νόσον ἣν ἐπήγαγον τοῖς Αἰγυπτίοις οὐκ ἐπάξω ἐπὶ σέ (jede Krankheit, die ich auf die Ägypter brachte, werde ich nicht auf dich bringen) wiedergegeben. כִּי אֲנִי יְהוָה רֹפְאֶךָ wird mit ἐγὼ γάρ εἰμι κύριος ὁ ἰώμενός σε (denn ich bin der Herr, der dich heilt) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Hauptsatz (וַיֹּאמֶר), gefolgt von einem komplexen konditionalen Satzgefüge (Protasis und Apodosis). Protasis (Bedingungssatz): אִם־שָׁמֹעַ תִּשְׁמַע לְקוֹל יְהוָה אֱלֹהֶיךָ – erste Bedingung | וְהַיָּשָׁר בְּעֵינָיו תַּעֲשֶׂה – zweite Bedingung | וְהַאֲזַנְתָּ לְמִצְוֹתָיו – dritte Bedingung | וְשָׁמַרְתָּ כָּל־חֻקָּיו – vierte Bedingung. Apodosis (Folgesatz): Objekt (כָּל־הַמַּחֲלָה) mit Relativsatz (אֲשֶׁר־שַׂמְתִּי בְמִצְרַיִם) – Prädikat (לֹא־אָשִׂים) – Ortsangabe (עָלֶיךָ). Begründung (kausaler Nebensatz): כִּי אֲנִי יְהוָה רֹפְאֶךָ.
Der Vers ist theologisch bedeutsam und verbindet Gehorsam gegenüber Gottes Geboten mit körperlichem Wohlergehen. Die Selbstoffenbarungsformel „ich bin JHWH, dein Heiler" zeigt eine weitere Dimension von Gottes Charakter und seinem Verhältnis zu Israel.
Exodus 15,27
Hebräisch:
וַיָּבֹ֣אוּ אֵילִ֔מָה וְשָׁ֗ם שְׁתֵּ֥ים עֶשְׂרֵ֛ה עֵינֹ֥ת מַ֖יִם וְשִׁבְעִ֣ים תְּמָרִ֑ים וַיַּחֲנוּ־שָׁ֖ם עַל־הַמָּֽיִם׃
Deutsch:
Und sie kamen nach Elim, und dort waren zwölf Wasserquellen und 70 Palmen; und sie lagerten sich dort am Wasser.

Kommentar: וַיָּבֹאוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von בוא (kommen). Das Subjekt ist Israel (implizit).
אֵילִמָה ist der Ortsname אֵילִם (Elim) mit direktionaler Endung ־ה (nach Elim). Elim ist eine Oase in der Wüste.
וְשָׁם ist die Konjunktion וְ (und) mit dem lokalen Adverb שָׁם (dort).
שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה עֵינֹת מַיִם ist eine Nominalphrase: שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה (zwölf, f.) – eine zusammengesetzte Zahl, עֵינֹת (Quellen, f.pl. von עַיִן, hier „Quelle" nicht „Auge"), מַיִם (Wasser, m.pl.). עֵינֹת מַיִם ist eine Status-constructus-Verbindung: „Wasserquellen". Die Zahl zwölf erinnert symbolisch an die zwölf Stämme Israels.
וְשִׁבְעִים תְּמָרִים ist eine weitere Nominalphrase: וְ (und), שִׁבְעִים (siebzig, m.), תְּמָרִים (Palmen, Dattelpalmen, m.pl. von תָּמָר). Die Zahl siebzig hat ebenfalls symbolische Bedeutung und kann mit der Anzahl der Ältesten (Num 11,16) oder der Nachkommen Jakobs (Ex 1,5) in Verbindung gebracht werden.
וַיַּחֲנוּ־שָׁם ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von חנה (lagern, zelten). שָׁם (dort) mit Maqqef betont den Ort.
עַל־הַמָּיִם ist eine Ortsangabe: Präposition עַל (an, bei) mit מַיִם (Wasser, m.pl.) und Artikel. Die Phrase bedeutet „am Wasser, beim Wasser".
Die LXX übersetzt וַיָּבֹאוּ אֵילִמָה mit καὶ ἦλθον εἰς Αιλιμ (und sie kamen nach Ailim). וְשָׁם שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה עֵינֹת מַיִם wird mit καὶ ἦσαν ἐκεῖ δώδεκα πηγαὶ ὑδάτων (und dort waren zwölf Wasserquellen) wiedergegeben. וְשִׁבְעִים תְּמָרִים wird mit καὶ ἑβδομήκοντα στελέχη φοινίκων (und siebzig Palmenstämme) übersetzt. וַיַּחֲנוּ־שָׁם עַל־הַמָּיִם wird mit καὶ παρενέβαλον ἐκεῖ παρὰ τὰ ὕδατα (und sie lagerten dort bei den Wassern) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze. Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיָּבֹאוּ) – Zielangabe (אֵילִמָה). Zweiter Hauptsatz (Nominalsatz): Lokaladverb (וְשָׁם) – Subjekt (שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה עֵינֹת מַיִם וְשִׁבְעִים תְּמָרִים). Dritter Hauptsatz: Prädikat (וַיַּחֲנוּ) – Lokaladverb (שָׁם) – Ortsangabe (עַל־הַמָּיִם).
Der Vers bildet einen positiven Abschluss des Kapitels und steht in starkem Kontrast zu Mara. Nach der Prüfung bei den bitteren Wassern von Mara führt Gott sein Volk zu einem Ort der Erfrischung und des Überflusses. Die symbolischen Zahlen (zwölf und siebzig) unterstreichen die theologische Bedeutung: Gott versorgt sein Volk vollständig. Das Kapitel endet mit Ruhe und Versorgung, nachdem es mit Triumph und Lobpreis begann.
Exodus 16,1
Hebräisch:
וַיִּסְעוּ֙ מֵֽאֵילִ֔ם וַיָּבֹ֜אוּ כָּל־עֲדַ֤ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ אֶל־מִדְבַּר־סִ֔ין אֲשֶׁ֥ר בֵּין־אֵילִ֖ם וּבֵ֣ין סִינָ֑י בַּחֲמִשָּׁ֨ה עָשָׂ֥ר יֹום֙ לַחֹ֣דֶשׁ הַשֵּׁנִ֔י לְצֵאתָ֖ם מֵאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch:
Und sie brachen auf von Elim, und die ganze Gemeinde der Söhne Jisra'el kam in die Wüste Sin, die zwischen Elim und Sinai ist, am 15. Tag des zweiten Monats nach ihrem Auszug aus dem Land Mizrajim.

Kommentar: וַיִּסְעוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von נסע (aufbrechen, weiterziehen), wobei das Subjekt implizit die Israeliten aus dem vorherigen Kontext sind. מֵאֵילִם besteht aus der Präposition מִן (von, aus) mit אֵילִם (Elim, der Oasenort aus 15,27) und zeigt den Ausgangspunkt der Reise an. וַיָּבֹאוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von בוא (kommen, ankommen) und setzt die narrative Sequenz fort.
כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל ist das explizite Subjekt: כֹּל (ganze, alle) mit עֵדָה (Gemeinde, Versammlung, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Söhne Israels), wobei עֵדָה die organisierte Gemeinschaft des Volkes bezeichnet. אֶל־מִדְבַּר־סִין ist die Zielangabe mit der Präposition אֶל (zu, nach, in) und מִדְבַּר־סִין (Wüste Sin), einer Status-constructus-Verbindung aus מִדְבָּר (Wüste, m.sg.) und סִין (Sin, Ortsname), die zwischen Elim und dem Sinai liegt. אֲשֶׁר בֵּין־אֵילִם וּבֵין סִינָי ist ein Relativsatz mit אֲשֶׁר (die, welche) und der Präposition בֵּין (zwischen), die zweimal in der Konstruktion בֵּין... וּבֵין (zwischen... und zwischen) verwendet wird, wobei אֵילִם (Elim) und סִינַי (Sinai, der Berg) die geographische Lage markieren.
בַּחֲמִשָּׁה עָשָׂר יוֹם ist eine Zeitangabe mit der Präposition בְּ (an, am), der zusammengesetzten Zahl חֲמִשָּׁה עָשָׂר (fünfzehn, f.) und יוֹם (Tag, m.sg.), wobei die feminine Zahlform mit dem maskulinen יוֹם verwendet wird (typische Genus-Inkongruenz bei Zahlen). לַחֹדֶשׁ הַשֵּׁנִי fügt die weitere Zeitangabe hinzu: Präposition לְ mit חֹדֶשׁ (Monat, m.sg.) und Artikel sowie הַשֵּׁנִי (der zweite, Ordinalzahl m.sg. von שֵׁנִי), was sich auf den zweiten Monat nach dem Exodus bezieht. לְצֵאתָם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist eine temporale Infinitivkonstruktion mit der Präposition לְ, dem Qal Infinitiv construct von יצא (hinausgehen) צֵאת mit Possessivsuffix 3.m.pl. (־ָם), der Präposition מִן (aus, von) und אֶרֶץ מִצְרַיִם (Land Ägypten), was „nach ihrem Auszug aus dem Land Ägypten" bedeutet.
Die LXX übersetzt וַיִּסְעוּ מֵאֵילִם mit καὶ ἀπῆραν ἐξ Αιλιμ (und sie brachen auf von Ailim). וַיָּבֹאוּ כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶל־מִדְבַּר־סִין wird mit καὶ ἦλθοσαν πᾶσα συναγωγὴ υἱῶν Ισραηλ εἰς τὴν ἔρημον Σιν (und die ganze Versammlung der Söhne Israels kam in die Wüste Sin) wiedergegeben. Die Zeitangabe בַּחֲמִשָּׁה עָשָׂר יוֹם לַחֹדֶשׁ הַשֵּׁנִי wird mit τῇ πεντεκαιδεκάτῃ ἡμέρᾳ τοῦ μηνὸς τοῦ δευτέρου (am fünfzehnten Tag des zweiten Monats) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze mit Relativsatz und ausführlichen Zeitangaben: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיִּסְעוּ) – Herkunftsangabe (מֵאֵילִם). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיָּבֹאוּ) – Subjekt (כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל) – Zielangabe (אֶל־מִדְבַּר־סִין) – Relativsatz (אֲשֶׁר בֵּין־אֵילִם וּבֵין סִינָי) – Zeitangabe (בַּחֲמִשָּׁה עָשָׂר יוֹם לַחֹדֶשׁ הַשֵּׁנִי) – Temporale Infinitivkonstruktion (לְצֵאתָם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם).
Der Vers liefert präzise chronologische und geographische Informationen über die Wüstenwanderung Israels. Die genaue Datierung (15. Tag des zweiten Monats, also einen Monat nach dem Exodus) zeigt die historiographische Sorgfalt des Textes.
Exodus 16,2
Hebräisch:
וַיִּלֹּ֜ינוּ כָּל־עֲדַ֧ת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֛ל עַל־מֹשֶׁ֥ה וְעַֽל־אַהֲרֹ֖ן בַּמִּדְבָּֽר׃
Deutsch:
Und die ganze Gemeinde der Söhne Jisra'el murrte gegen Mosche und gegen 'Aharon in der Wüste.

Kommentar: וַיִּלֹּנוּ (auch וַיִּלּוֹנוּ) ist Nif'al Wayyiqtol 3.m.pl. von לון oder לין (murren, klagen), wobei das Nif'al hier die Handlung des Murrens ausdrückt und dies bereits die zweite große Murr-Episode nach 15,24 darstellt. כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל ist das Subjekt, identisch mit Vers 1: כֹּל (ganze) mit עֵדָה (Gemeinde, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל, wobei die Wiederholung die kollektive Natur des Murrens betont.
עַל־מֹשֶׁה וְעַל־אַהֲרֹן sind zwei parallele Präpositionalphrasen: עַל (gegen, über) mit מֹשֶׁה (Mosche) und koordiniert durch וְ (und) mit עַל־אַהֲרֹן (Aaron), wobei die Wiederholung der Präposition עַל beide Führer als gleichwertige Ziele des Murrens kennzeichnet und Aaron hier zum ersten Mal explizit als Mitadressat des Volksunmuts genannt wird. בַּמִּדְבָּר ist eine Ortsangabe mit der Präposition בְּ (in) und מִדְבָּר (Wüste, m.sg.) mit Artikel, die den Schauplatz der Klage markiert.
Die LXX übersetzt וַיִּלֹּנוּ כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל mit καὶ διεγόγγυσαν πᾶσα συναγωγὴ υἱῶν Ισραηλ (und die ganze Versammlung der Söhne Israels murrte), wobei διαγογγύζω das intensive Murren ausdrückt. עַל־מֹשֶׁה וְעַל־אַהֲרֹן wird mit ἐπὶ Μωυσῆν καὶ Ααρων (gegen Mose und Aaron) wiedergegeben, wobei die LXX die zweite Präposition weglässt. בַּמִּדְבָּר wird mit ἐν τῇ ἐρήμῳ (in der Wüste) übersetzt.
Die Satzstruktur ist ein einfacher Hauptsatz: Prädikat (וַיִּלֹּנוּ) – Subjekt (כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל) – zwei koordinierte Präpositionalphrasen (עַל־מֹשֶׁה וְעַל־אַהֲרֹן) – Ortsangabe (בַּמִּדְבָּר).
Der kurze Vers leitet die Manna-Erzählung ein und zeigt das wiederkehrende Muster des Murrens in der Wüste. Die Erwähnung beider Führer, Mosche und Aaron, unterstreicht ihre gemeinsame Führungsverantwortung und die Tatsache, dass das Volk beide für die schwierigen Bedingungen verantwortlich macht.
Exodus 16,3
Hebräisch:
וַיֹּאמְר֨וּ אֲלֵהֶ֜ם בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל מִֽי־יִתֵּ֨ן מוּתֵ֤נוּ בְיַד־יְהוָה֙ בְּאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם בְּשִׁבְתֵּ֨נוּ֙ עַל־סִ֣יר הַבָּשָׂ֔ר בְּאָכְלֵ֥נוּ לֶ֖חֶם לָשֹׂ֑בַע כִּֽי־הֹוצֵאתֶ֤ם אֹתָ֨נוּ֙ אֶל־הַמִּדְבָּ֣ר הַזֶּ֔ה לְהָמִ֛ית אֶת־כָּל־הַקָּהָ֥ל הַזֶּ֖ה בָּרָעָֽב׃
Deutsch:
Und die Söhne Jisra'el sagten zu ihnen: Wer gäbe, dass wir durch die Hand des Ewigen im Land Mizrajim gestorben wären, als wir bei den Fleischtöpfen saßen, als wir Brot aßen bis zur Sättigung! Denn ihr habt uns in diese Wüste herausgeführt, um diese ganze Versammlung durch Hunger sterben zu lassen.

Kommentar: וַיֹּאמְרוּ אֲלֵהֶם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל beginnt mit Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von אמר (sagen), der Präposition אֶל (zu) mit Suffix 3.m.pl. (־הֶם, zu ihnen, bezieht sich auf Mosche und Aaron) und dem Subjekt בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Söhne Israels). מִי־יִתֵּן ist eine idiomatische Wunschformel: מִי (wer?) mit Qal Imperfekt 3.m.sg. von נתן (geben), wörtlich „Wer würde geben?", was „Hätten wir doch!" oder „Wäre es doch so!" bedeutet und einen irrealen Wunsch ausdrückt. מוּתֵנוּ ist Qal Infinitiv construct von מות (sterben) mit Possessivsuffix 1.c.pl. (־נוּ), also „unser Sterben". בְיַד־יְהוָה ist eine präpositionale Wendung: בְּ (durch, mit) und יָד (Hand, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit יְהוָה, was „durch die Hand JHWHs" bedeutet und auf ein direktes göttliches Handeln hinweist.
בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם ist die Ortsangabe mit בְּ (in) und אֶרֶץ מִצְרַיִם (Land Ägypten). בְּשִׁבְתֵּנוּ עַל־סִיר הַבָּשָׂר ist eine temporale Infinitivkonstruktion: בְּ plus Qal Infinitiv construct von ישׁב (sitzen, wohnen) שֶׁבֶת mit Suffix 1.c.pl., עַל (bei, an) mit סִיר (Topf, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit בָּשָׂר (Fleisch, m.sg.) und Artikel. Die Phrase „als wir bei den Fleischtöpfen saßen" ist eine bildliche Wendung für die Versorgung mit Nahrung in Ägypten. בְּאָכְלֵנוּ לֶחֶם לָשֹׂבַע ist eine parallele Infinitivkonstruktion: בְּ mit Qal Infinitiv construct von אכל (essen) mit Suffix 1.c.pl., לֶחֶם (Brot, m.sg.) als direktes Objekt und לָשֹׂבַע (bis zur Sättigung), Präposition לְ mit שֹׂבַע (Sättigung, m.sg.). Diese beiden Infinitivkonstruktionen beschreiben die nostalgisch verklärte Situation in Ägypten.
כִּי־הֹוצֵאתֶם אֹתָנוּ אֶל־הַמִּדְבָּר הַזֶּה ist ein kausaler Nebensatz mit כִּי (denn, weil), Hif'il Perfekt 2.m.pl. von יצא (hinausführen) הֹוצֵאתֶם, Objektpartikel אֶת mit Suffix 1.c.pl. (אֹתָנוּ, uns), Präposition אֶל (in) mit מִדְבָּר (Wüste, m.sg.) und Artikel sowie dem Demonstrativpronomen הַזֶּה (diese, m.sg.). לְהָמִית אֶת־כָּל־הַקָּהָל הַזֶּה בָּרָעָב ist eine finale Infinitivkonstruktion: Präposition לְ (um zu) mit Hif'il Infinitiv construct von מות הָמִית (töten lassen, umbringen), Objektpartikel אֶת, כָּל־הַקָּהָל הַזֶּה (die ganze Versammlung, diese), wobei קָהָל (Versammlung, Gemeinde, m.sg.) eine Variante zu עֵדָה ist, und בָּרָעָב (durch Hunger), Präposition בְּ mit רָעָב (Hunger, m.sg.). Die Anklage ist dramatisch übertrieben: Die Führer hätten das Volk absichtlich in die Wüste geführt, um es verhungern zu lassen.
Die LXX hat „πληγέντες ὑπὸ κυρίου" (geschlagen durch den Herrn), während der MT „בְיַד־יְהוָה" (durch die Hand JHWHs) hat – die LXX betont stärker eine gewaltsame Todesart.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Hauptsatz (וַיֹּאמְרוּ אֲלֵהֶם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל), gefolgt von direkter Rede, die aus mehreren Teilen besteht: Wunschsatz (מִי־יִתֵּן מוּתֵנוּ בְיַד־יְהוָה בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם) mit zwei temporalen Infinitivkonstruktionen (בְּשִׁבְתֵּנוּ... בְּאָכְלֵנוּ), gefolgt von einem kausalen Nebensatz (כִּי־הֹוצֵאתֶם אֹתָנוּ...) mit finaler Infinitivkonstruktion (לְהָמִית...).
Der Vers offenbart die Psychologie des murren Volkes: Die Erinnerung an Ägypten wird verklärt, die Sklaverei vergessen, und nur die Versorgung mit Nahrung wird erinnert. Die Anklage gegen Mosche und Aaron ist paradox, da das Volk vergisst, dass JHWH selbst sie aus Ägypten befreit hat.
Exodus 16,4
Hebräisch:
וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה הִנְנִ֨י מַמְטִ֥יר לָכֶ֛ם לֶ֖חֶם מִן־הַשָּׁמָ֑יִם וְיָצָ֨א הָעָ֤ם וְלָֽקְטוּ֙ דְּבַר־יֹ֣ום בְּיֹומֹ֔ו לְמַ֧עַן אֲנַסֶּ֛נּוּ הֲיֵלֵ֥ךְ בְּתֹורָתִ֖י אִם־לֹֽא׃
Deutsch:
Da sagte der Ewige zu Mosche: Siehe, ich bin dabei, euch Brot vom Himmel regnen zu lassen; und das Volk soll hinausgehen und den täglichen Bedarf an seinem Tag sammeln, damit ich es prüfe, ob es in meiner Torah wandeln wird oder nicht.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist die Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), Subjekt יְהוָה und Präposition אֶל (zu) mit מֹשֶׁה. הִנְנִי מַמְטִיר לָכֶם לֶחֶם מִן־הַשָּׁמָיִם ist die Ankündigung der göttlichen Versorgung: הִנְנִי ist eine Partikel הִנֵּה (siehe) mit Suffix 1.c.sg. (־ִי, ich), die eine unmittelbare oder bevorstehende Handlung ankündigt. מַמְטִיר ist Hif'il Partizip m.sg. von מטר (regnen lassen), das hier als futurisches Partizip verwendet wird („ich bin dabei zu regnen lassen", „ich werde regnen lassen"). Das Hif'il hat kausative Bedeutung: Gott lässt es regnen. לָכֶם ist die Präposition לְ (für) mit Suffix 2.m.pl. (für euch). לֶחֶם (Brot, m.sg.) ist das direkte Objekt. מִן־הַשָּׁמָיִם ist die Herkunftsangabe: Präposition מִן (von, aus) mit שָׁמַיִם (Himmel, m.dual/pl.) und Artikel. Die Phrase „Brot vom Himmel" bezeichnet die wunderbare, göttliche Herkunft der Nahrung.
וְיָצָא הָעָם וְלָקְטוּ דְּבַר־יוֹם בְּיוֹמוֹ beschreibt die Anweisung zum Sammeln: וְיָצָא ist Qal Perfekt 3.m.sg. von יצא (hinausgehen) mit Waw, das hier konsekutiv oder voluntativ verstanden werden kann („und das Volk soll hinausgehen"). הָעָם (das Volk, m.sg.) ist das Subjekt. וְלָקְטוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von לקט (sammeln, auflesen) mit Waw, ebenfalls konsekutiv-voluntativ („und sie sollen sammeln"). דְּבַר־יוֹם בְּיוֹמוֹ ist eine idiomatische Wendung: דָּבָר (Sache, Angelegenheit, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit יוֹם (Tag, m.sg.), also „die Angelegenheit/der Bedarf eines Tages", gefolgt von בְּיוֹמוֹ (an seinem Tag), Präposition בְּ mit יוֹם und Possessivsuffix 3.m.sg. Die Konstruktion bedeutet „den täglichen Bedarf an seinem jeweiligen Tag", also täglich nur das, was für diesen Tag benötigt wird.
לְמַעַן אֲנַסֶּנּוּ הֲיֵלֵךְ בְּתוֹרָתִי אִם־לֹא ist eine finale Konstruktion mit indirekter Frage: לְמַעַן (damit, auf dass) leitet den Zwecksatz ein. אֲנַסֶּנּוּ ist Pi'el Imperfekt 1.c.sg. von נסה (prüfen, versuchen) mit Objektsuffix 3.m.sg. (־נּוּ, es/ihn, bezieht sich auf das Volk), wobei das Pi'el die intensive oder wiederholte Prüfung ausdrückt. הֲיֵלֵךְ בְּתוֹרָתִי אִם־לֹא ist eine indirekte Frage: הֲ ist die interrogative Partikel, יֵלֵךְ ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von הלך (gehen, wandeln), בְּתוֹרָתִי ist die Präposition בְּ (in, nach) mit תּוֹרָה (Weisung, Lehre, Torah, f.sg.) und Possessivsuffix 1.c.sg. Die Phrase „in meiner Torah wandeln" bedeutet „nach meiner Weisung leben, meine Anweisungen befolgen". אִם־לֹא (oder nicht) vervollständigt die Alternative der Frage. Die gesamte Konstruktion drückt aus: „damit ich es prüfe, ob es in meiner Torah wandeln wird oder nicht".
Die LXX übersetzt הִנְנִי מַמְטִיר לָכֶם לֶחֶם מִן־הַשָּׁמָיִם mit ἰδοὺ ἐγὼ ὕω ὑμῖν ἄρτους ἐκ τοῦ οὐρανοῦ (siehe, ich lasse euch Brote vom Himmel regnen). וְיָצָא הָעָם וְלָקְטוּ דְּבַר־יוֹם בְּיוֹמוֹ wird mit καὶ ἐξελεύσεται ὁ λαὸς καὶ συλλέξουσιν τὸ τῆς ἡμέρας εἰς ἡμέραν (und das Volk wird hinausgehen und den Bedarf des Tages für den Tag sammeln) wiedergegeben. לְמַעַן אֲנַסֶּנּוּ wird mit ὅπως πειράσω αὐτούς (damit ich sie prüfe) übersetzt. הֲיֵלֵךְ בְּתוֹרָתִי אִם־לֹא wird mit εἰ πορεύσονται τῷ νόμῳ μου ἢ οὔ (ob sie nach meinem Gesetz wandeln werden oder nicht) wiedergegeben, wobei νόμος (Gesetz) für תּוֹרָה steht.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Hauptsatz (וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה), gefolgt von direkter Rede mit mehreren Elementen: Partizipialsatz mit הִנֵּה (הִנְנִי מַמְטִיר לָכֶם לֶחֶם מִן־הַשָּׁמָיִם), zwei koordinierte Hauptsätze mit voluntativer Bedeutung (וְיָצָא הָעָם וְלָקְטוּ דְּבַר־יוֹם בְּיוֹמוֹ), gefolgt von einem finalen Nebensatz (לְמַעַן אֲנַסֶּנּוּ) mit eingebetteter indirekter Frage (הֲיֵלֵךְ בְּתוֹרָתִי אִם־לֹא).
Der Vers ist theologisch zentral: Gottes Versorgung dient nicht nur der physischen Erhaltung, sondern hat pädagogischen Charakter. Die tägliche Sammlung des Mannas ist eine Prüfung des Gehorsams und des Vertrauens. Das Konzept der תּוֹרָה erscheint hier bereits vor der Sinai-Offenbarung und bezeichnet göttliche Weisung im Allgemeinen.
Exodus 16,5
Hebräisch:
וְהָיָה֙ בַּיֹּ֣ום הַשִּׁשִּׁ֔י וְהֵכִ֖ינוּ אֵ֣ת אֲשֶׁר־יָבִ֑יאוּ וְהָיָ֣ה מִשְׁנֶ֔ה עַ֥ל אֲשֶֽׁר־יִלְקְט֖וּ יֹ֥ום׀ יֹֽום׃
Deutsch:
Und es wird sein, am sechsten Tag, da sollen sie zubereiten, was sie einbringen, und es wird das Doppelte von dem sein, was sie Tag für Tag sammeln werden.

Kommentar: וְהָיָה בַּיּוֹם הַשִּׁשִּׁי ist eine temporale Formel: וְהָיָה (und es wird sein) ist Qal Perfekt 3.m.sg. von היה (sein, werden) mit Waw, das hier eine zukünftige Situation einleitet (Waw apodosis nach impliziter temporaler Bedingung). בַּיּוֹם הַשִּׁשִּׁי ist die Zeitangabe: Präposition בְּ (an, am) mit יוֹם (Tag, m.sg.) und Artikel sowie der Ordinalzahl הַשִּׁשִּׁי (der sechste, m.sg. von שִׁשִּׁי). Der sechste Tag ist der Freitag, der Tag vor dem Sabbat. וְהֵכִינוּ אֵת אֲשֶׁר־יָבִיאוּ ist die Handlungsanweisung: וְהֵכִינוּ ist Hif'il Perfekt 3.c.pl. von כון (bereiten, zubereiten, feststellen) mit Waw consecutivum, wobei das Hif'il kausative Bedeutung hat („sie sollen zubereiten, sie sollen bereit machen"). אֵת ist die Objektpartikel. אֲשֶׁר־יָבִיאוּ ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (was, das) mit Hif'il Imperfekt 3.m.pl. von בוא יָבִיאוּ (sie werden bringen, sie bringen ein), also „was sie einbringen werden".
וְהָיָה מִשְׁנֶה עַל אֲשֶׁר־יִלְקְטוּ יוֹם׀ יוֹם beschreibt die Menge: וְהָיָה (und es wird sein) wiederholt die Formel. מִשְׁנֶה (das Doppelte, m.sg.) ist ein Nomen von der Wurzel שׁנה (wiederholen, verdoppeln), das „Wiederholung, das Doppelte" bedeutet. עַל אֲשֶׁר־יִלְקְטוּ יוֹם׀ יוֹם ist eine Vergleichskonstruktion: Präposition עַל (über, im Vergleich zu) mit Relativsatz אֲשֶׁר־יִלְקְטוּ (was sie sammeln werden), wobei יִלְקְטוּ Qal Imperfekt 3.m.pl. von לקט (sammeln) ist. יוֹם׀ יוֹם ist eine reduplizierte Form mit Maqqef: יוֹם (Tag) zweimal wiederholt bedeutet „Tag für Tag, täglich". Die gesamte Konstruktion bedeutet: „es wird das Doppelte sein von dem, was sie Tag für Tag sammeln".
Die LXX übersetzt וְהָיָה בַּיּוֹם הַשִּׁשִּׁי mit καὶ ἔσται τῇ ἡμέρᾳ τῇ ἕκτῃ (und es wird sein am sechsten Tag). וְהֵכִינוּ אֵת אֲשֶׁר־יָבִיאוּ wird mit καὶ ἑτοιμάσουσιν ὃ ἐὰν εἰσενέγκωσιν (und sie werden zubereiten, was sie einbringen) wiedergegeben. וְהָיָה מִשְׁנֶה עַל אֲשֶׁר־יִלְקְטוּ יוֹם׀ יוֹם wird mit καὶ ἔσται διπλοῦν ὃ ἐὰν συναγάγωσιν τὸ καθ' ἡμέραν εἰς ἡμέραν (und es wird das Doppelte sein von dem, was sie täglich sammeln) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine Einleitungsformel (וְהָיָה בַּיּוֹם הַשִּׁשִּׁי), gefolgt von zwei koordinierten Hauptsätzen: Erster Hauptsatz: Prädikat (וְהֵכִינוּ) – Objekt (אֵת אֲשֶׁר־יָבִיאוּ mit Relativsatz). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וְהָיָה) – Subjekt (מִשְׁנֶה) – Vergleichskonstruktion (עַל אֲשֶׁר־יִלְקְטוּ יוֹם׀ יוֹם mit Relativsatz).
Der Vers führt die besondere Regelung für den sechsten Tag ein: Die doppelte Menge Manna soll gesammelt und zubereitet werden, um den Sabbat vorzubereiten. Dies ist eine frühe Erwähnung der Sabbat-Praxis, noch vor der formellen Verkündigung des Sabbatgebots im Dekalog.
Exodus 16,6
Hebräisch:
וַיֹּ֤אמֶר מֹשֶׁה֙ וְאַהֲרֹ֔ן אֶֽל־כָּל־בְּנֵ֖י יִשְׂרָאֵ֑ל עֶ֕רֶב וִֽידַעְתֶּ֕ם כִּ֧י יְהוָ֛ה הֹוצִ֥יא אֶתְכֶ֖ם מֵאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch:
Und Mosche und 'Aharon sagten zu allen Söhnen Jisra'el: Am Abend, da werdet ihr erkennen, dass der Ewige euch aus dem Land Mizrajim herausgeführt hat;

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן אֶל־כָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die Redeeinleitung: וַיֹּאמֶר ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), wobei die Singularform trotz des doppelten Subjekts verwendet wird (häufig bei koordinierten Subjekten, wo das Verb mit dem ersten Subjekt kongruiert oder kollektiv verstanden wird). מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן sind die beiden Subjekte, durch וְ (und) koordiniert. אֶל־כָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die Adressatenangabe: Präposition אֶל (zu) mit כָּל (alle), בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Söhne Israels). עֶרֶב (Abend, m.sg.) ist eine temporale Angabe ohne Präposition, die als Zeitakkusativ fungiert („am Abend").
וִידַעְתֶּם כִּי יְהוָה הֹוצִיא אֶתְכֶם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist der Hauptinhalt der Rede: וִידַעְתֶּם ist Qal Perfekt 2.m.pl. von ידע (wissen, erkennen) mit Waw consecutivum, das hier eine zukünftige Handlung ausdrückt („da werdet ihr erkennen"). כִּי יְהוָה הֹוצִיא אֶתְכֶם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist ein Objektsatz nach ידע: כִּי (dass) leitet den abhängigen Satz ein. יְהוָה ist das Subjekt. הֹוצִיא ist Hif'il Perfekt 3.m.sg. von יצא (hinausführen, herausführen), das Hif'il mit kausativer Bedeutung. אֶתְכֶם ist die Objektpartikel אֶת mit Suffix 2.m.pl. (euch). מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist die Herkunftsangabe: Präposition מִן (aus, von) mit אֶרֶץ מִצְרַיִם (Land Ägypten). Die Aussage betont, dass JHWH selbst der Urheber des Exodus war, nicht Mosche und Aaron, wie das Volk in Vers 3 impliziert hatte.
Die LXX übersetzt וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן אֶל־כָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit καὶ εἶπεν Μωυσῆς καὶ Ααρων πρὸς πᾶσαν συναγωγὴν υἱῶν Ισραηλ (und Mose und Aaron sagten zur ganzen Versammlung der Söhne Israels). עֶרֶב וִידַעְתֶּם wird mit ἑσπέρας γνώσεσθε (am Abend werdet ihr erkennen) wiedergegeben. כִּי יְהוָה הֹוצִיא אֶתְכֶם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם wird mit ὅτι κύριος ἐξήγαγεν ὑμᾶς ἐκ γῆς Αἰγύπτου (dass der Herr euch aus dem Land Ägypten herausgeführt hat) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Hauptsatz (וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן אֶל־כָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל), gefolgt von direkter Rede, die aus einer Zeitangabe (עֶרֶב) und einem Hauptsatz mit כִּי-Nebensatz besteht: Zeitangabe (עֶרֶב) – Prädikat (וִידַעְתֶּם) – Objektsatz (כִּי יְהוָה הֹוצִיא אֶתְכֶם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם).
Der Vers kündigt zwei Zeichen an (Abend und Morgen, vervollständigt in Vers 7), durch die das Volk die Wahrheit erkennen soll: JHWH ist der eigentliche Befreier, und das Murren richtet sich letztlich gegen ihn, nicht gegen die menschlichen Führer.
Exodus 16,7
Hebräisch:
וּבֹ֗קֶר וּרְאִיתֶם֙ אֶת־כְּבֹ֣וד יְהוָ֔ה בְּשָׁמְעֹ֥ו אֶת־תְּלֻנֹּתֵיכֶ֖ם עַל־יְהוָ֑ה וְנַ֣חְנוּ מָ֔ה כִּ֥י תַלִּ֖ינוּ עָלֵֽינוּ׃
Deutsch:
und am Morgen, da werdet ihr die Herrlichkeit des Ewigen sehen, indem er euer Murren gegen den Ewigen gehört hat; und was sind wir, dass ihr gegen uns murrt?

Kommentar: וּבֹקֶר (und am Morgen, m.sg.) ist die temporale Angabe, parallel zu עֶרֶב in Vers 6, wiederum als Zeitakkusativ ohne Präposition verwendet. וּרְאִיתֶם אֶת־כְּבוֹד יְהוָה ist die Hauptaussage: וּרְאִיתֶם ist Qal Perfekt 2.m.pl. von ראה (sehen) mit Waw consecutivum, das eine zukünftige Handlung ausdrückt („da werdet ihr sehen"). אֶת־כְּבוֹד יְהוָה ist das direkte Objekt: Objektpartikel אֶת mit כָּבוֹד (Herrlichkeit, Ehre, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit יְהוָה. כָּבוֹד יְהוָה (die Herrlichkeit JHWHs) bezeichnet die sichtbare Manifestation der göttlichen Gegenwart und Macht, die sich im Manna zeigen wird. בְּשָׁמְעוֹ אֶת־תְּלֻנֹּתֵיכֶם עַל־יְהוָה ist eine kausale oder temporale Infinitivkonstruktion: בְּ (indem, dadurch dass, als) mit Qal Infinitiv construct von שׁמע (hören) שְׁמֹעַ mit Possessivsuffix 3.m.sg. (־וֹ, sein Hören), אֶת ist die Objektpartikel, תְּלֻנֹּתֵיכֶם ist תְּלֻנָּה (Murren, Klage, f.sg.) im Plural (תְּלֻנּוֹת) mit Possessivsuffix 2.m.pl. Die Präposition עַל (gegen) mit יְהוָה zeigt, dass das Murren letztlich gegen JHWH gerichtet ist, nicht gegen Mosche und Aaron.
וְנַחְנוּ מָה כִּי תַלִּינוּ עָלֵינוּ ist eine rhetorische Frage mit kausaler Begründung: וְנַחְנוּ (und wir) ist das Personalpronomen 1.c.pl. מָה (was?) ist das Fragepronomen, das hier als Prädikatsnomen fungiert: „Was sind wir?" im Sinne von „Was bedeuten wir?" oder „Wer sind wir schon?". Die Frage drückt die Unbedeutendheit von Mosche und Aaron im Vergleich zu JHWH aus. כִּי תַלִּינוּ עָלֵינוּ ist ein kausaler Nebensatz: כִּי (dass, sodass) mit תַלִּינוּ (oder תַלּוֹנוּ), Hif'il Imperfekt 2.m.pl. von לון (murren), wobei das Hif'il hier verwendet wird (alternative Form zum Nif'al), und עָלֵינוּ, Präposition עַל (gegen) mit Suffix 1.c.pl. (gegen uns). Die Konstruktion bedeutet: „dass ihr gegen uns murrt" oder „sodass ihr gegen uns murrt".
Die LXX übersetzt וּבֹקֶר וּרְאִיתֶם אֶת־כְּבוֹד יְהוָה mit καὶ πρωὶ ὄψεσθε τὴν δόξαν κυρίου (und am Morgen werdet ihr die Herrlichkeit des Herrn sehen). בְּשָׁמְעוֹ אֶת־תְּלֻנֹּתֵיכֶם עַל־יְהוָה wird mit ἐν τῷ εἰσακοῦσαι τὸν γογγυσμὸν ὑμῶν ἐπὶ τῷ θεῷ (indem er euer Murren gegen Gott gehört hat) wiedergegeben, wobei die LXX ἐπὶ τῷ θεῷ (gegen Gott) statt עַל־יְהוָה verwendet. וְנַחְנוּ מָה כִּי תַלִּינוּ עָלֵינוּ wird mit ἡμεῖς δὲ τί ἐσμεν, ὅτι διαγογγύζετε καθ' ἡμῶν (wir aber, was sind wir, dass ihr gegen uns murrt?) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine Fortsetzung der direkten Rede aus Vers 6 mit mehreren Elementen: Zeitangabe (וּבֹקֶר) – Hauptsatz: Prädikat (וּרְאִיתֶם) – Objekt (אֶת־כְּבוֹד יְהוָה) – kausale/temporale Infinitivkonstruktion (בְּשָׁמְעוֹ אֶת־תְּלֻנֹּתֵיכֶם עַל־יְהוָה). Rhetorischer Fragesatz: Subjekt (וְנַחְנוּ) – Prädikativ (מָה) – kausaler Nebensatz (כִּי תַלִּינוּ עָלֵינוּ).
Der Vers vervollständigt die Ankündigung der beiden Zeichen (Abend: Wachteln, Morgen: Manna und die Herrlichkeit JHWHs) und enthält eine wichtige theologische Klärung: Das Murren gegen die menschlichen Führer ist in Wirklichkeit Murren gegen Gott selbst, der sie beauftragt hat. Mosche und Aaron sind nur Diener, die keine eigene Bedeutung haben.
Exodus 16,8
Hebräisch:
וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֗ה בְּתֵ֣ת יְהוָה֩ לָכֶ֨ם בָּעֶ֜רֶב בָּשָׂ֣ר לֶאֱכֹ֗ל וְלֶ֤חֶם בַּבֹּ֨קֶר֙ לִשְׂבֹּ֔עַ בִּשְׁמֹ֤עַ יְהוָה֙ אֶת־תְּלֻנֹּ֣תֵיכֶ֔ם אֲשֶׁר־אַתֶּ֥ם מַלִּינִ֖ם עָלָ֑יו וְנַ֣חְנוּ מָ֔ה לֹא־עָלֵ֥ינוּ תְלֻנֹּתֵיכֶ֖ם כִּ֥י עַל־יְהוָֽה׃
Deutsch:
Und Mosche sagte: Dadurch wird es geschehen, dass der Ewige euch am Abend Fleisch zu essen geben wird und am Morgen Brot bis zur Sättigung, indem der Ewige euer Murren gehört hat, womit ihr gegen ihn murrt. Und was sind wir? Nicht gegen uns ist euer Murren, sondern gegen den Ewigen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה ist die Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen) mit dem Subjekt מֹשֶׁה. בְּתֵת יְהוָה לָכֶם בָּעֶרֶב בָּשָׂר לֶאֱכֹל ist eine temporale Infinitivkonstruktion, die die Ankündigung einleitet: בְּ (bei, durch, wenn) mit Qal Infinitiv construct von נתן (geben) תֵּת, Subjekt יְהוָה, indirektes Objekt לָכֶם (Präposition לְ mit Suffix 2.m.pl., euch), temporale Angabe בָּעֶרֶב (am Abend, mit Präposition בְּ und Artikel), direktes Objekt בָּשָׂר (Fleisch, m.sg.), finale Angabe לֶאֱכֹל (zu essen, Qal Infinitiv construct von אכל mit Präposition לְ). וְלֶחֶם בַּבֹּקֶר לִשְׂבֹּעַ ist parallel konstruiert: וְ (und), לֶחֶם (Brot, m.sg.), בַּבֹּקֶר (am Morgen, Präposition בְּ mit Artikel), לִשְׂבֹּעַ (zur Sättigung, bis zur Sättigung, Qal Infinitiv construct von שׂבע mit Präposition לְ). Die gesamte Konstruktion bedeutet: „wenn/dadurch dass JHWH euch am Abend Fleisch zu essen gibt und am Morgen Brot zur Sättigung".
בִּשְׁמֹעַ יְהוָה אֶת־תְּלֻנֹּתֵיכֶם אֲשֶׁר־אַתֶּם מַלִּינִם עָלָיו ist eine weitere kausale Infinitivkonstruktion: בְּ (indem, dadurch dass) mit Qal Infinitiv construct von שׁמע (hören) שְׁמֹעַ, Subjekt יְהוָה, Objektpartikel אֶת, תְּלֻנֹּתֵיכֶם (euer Murren, f.pl. mit Suffix 2.m.pl.). אֲשֶׁר־אַתֶּם מַלִּינִם עָלָיו ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (womit, mit dem), Personalpronomen אַתֶּם (ihr, 2.m.pl.) als Subjekt, מַלִּינִם ist Hif'il Partizip m.pl. von לון (murren), עָלָיו ist Präposition עַל (gegen) mit Suffix 3.m.sg. (gegen ihn, bezieht sich auf JHWH). Die Konstruktion „womit ihr gegen ihn murrt" oder „mit dem ihr gegen ihn murrt" betont, dass das Murren direkt gegen JHWH gerichtet ist.
וְנַחְנוּ מָה לֹא־עָלֵינוּ תְלֻנֹּתֵיכֶם כִּי עַל־יְהוָה wiederholt und verstärkt die Aussage aus Vers 7: וְנַחְנוּ מָה (und was sind wir?) ist die rhetorische Frage. לֹא־עָלֵינוּ תְלֻנֹּתֵיכֶם ist eine Negation mit emphatischer Wortstellung: לֹא (nicht), עָלֵינוּ (gegen uns, Präposition עַל mit Suffix 1.c.pl.), תְלֻנֹּתֵיכֶם (euer Murren, f.pl. mit Suffix 2.m.pl.). Die Voranstellung von עָלֵינוּ betont die Negation: „Nicht gegen uns ist euer Murren". כִּי עַל־יְהוָה ist die adversative Fortsetzung: כִּי (sondern, vielmehr) mit עַל־יְהוָה (gegen JHWH), wobei das Verb aus dem vorherigen Satzteil zu ergänzen ist: „sondern gegen JHWH (ist euer Murren)".
Die LXX übersetzt בְּתֵת יְהוָה לָכֶם בָּעֶרֶב בָּשָׂר לֶאֱכֹל mit ἐν τῷ δοῦναι κύριον ὑμῖν ἑσπέρας κρέα φαγεῖν (indem der Herr euch am Abend Fleisch zu essen gibt). בִּשְׁמֹעַ יְהוָה אֶת־תְּלֻנֹּתֵיכֶם wird mit διὰ τὸ εἰσακοῦσαι κύριον τὸν γογγυσμὸν ὑμῶν (weil der Herr euer Murren gehört hat) wiedergegeben. וְנַחְנוּ מָה לֹא־עָלֵינוּ תְלֻנֹּתֵיכֶם כִּי עַל־יְהוָה wird mit ἡμεῖς δὲ τί ἐσμεν; οὐ γὰρ καθ' ἡμῶν ὁ γογγυσμὸς ὑμῶν ἐστιν ἀλλ' ἢ κατὰ τοῦ θεοῦ (wir aber, was sind wir? Denn nicht gegen uns ist euer Murren, sondern gegen Gott) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Hauptsatz (וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה), gefolgt von direkter Rede mit komplexer Struktur: Temporale Infinitivkonstruktion mit parallelen Elementen (בְּתֵת יְהוָה לָכֶם בָּעֶרֶב בָּשָׂר לֶאֱכֹל וְלֶחֶם בַּבֹּקֶר לִשְׂבֹּעַ) – kausale Infinitivkonstruktion (בִּשְׁמֹעַ יְהוָה אֶת־תְּלֻנֹּתֵיכֶם) mit Relativsatz (אֲשֶׁר־אַתֶּם מַלִּינִם עָלָיו). Rhetorischer Fragesatz: וְנַחְנוּ מָה – negativer Satz mit emphatischer Wortstellung: לֹא־עָלֵינוּ תְלֻנֹּתֵיכֶם – adversative Fortsetzung: כִּי עַל־יְהוָה.
Der Vers wiederholt und erweitert die Botschaft von Vers 6-7: Die göttliche Versorgung (Wachteln am Abend, Manna am Morgen) ist zugleich Antwort auf das Murren und Demonstration, dass das Murren in Wirklichkeit gegen Gott gerichtet ist. Die Wiederholung unterstreicht die theologische Wichtigkeit dieser Einsicht.
Exodus 16,9
Hebräisch:
וַיֹּ֤אמֶר מֹשֶׁה֙ אֶֽל־אַהֲרֹ֔ן אֱמֹ֗ר אֶֽל־כָּל־עֲדַת֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל קִרְב֖וּ לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה כִּ֣י שָׁמַ֔ע אֵ֖ת תְּלֻנֹּתֵיכֶֽם׃
Deutsch:
Und Mosche sagte zu 'Aharon: Sage der ganzen Gemeinde der Söhne Jisra'el: Naht euch vor den Ewigen, denn er hat euer Murren gehört.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־אַהֲרֹן ist die Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), Subjekt מֹשֶׁה, Präposition אֶל (zu) mit אַהֲרֹן. Mosche gibt Aaron eine Anweisung. אֱמֹר אֶל־כָּל־עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die erste Anweisung: אֱמֹר ist Qal Imperativ m.sg. von אמר (sagen, sage), אֶל (zu) mit כָּל־עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (die ganze Gemeinde der Söhne Israels), wobei עֵדָה (Gemeinde, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל steht. קִרְבוּ לִפְנֵי יְהוָה ist der Inhalt der Botschaft: קִרְבוּ ist Qal Imperativ m.pl. von קרב (sich nähern, nahen, herantreten), לִפְנֵי יְהוָה ist die Präposition לְ mit פָּנִים (Angesicht, m.pl.) in Status-constructus-Verbindung mit יְהוָה, also „vor das Angesicht JHWHs, vor JHWH". Die Wendung „vor JHWH nahen" bezeichnet oft die kultische Annäherung oder das Erscheinen vor Gott.
כִּי שָׁמַע אֵת תְּלֻנֹּתֵיכֶם ist die kausale Begründung: כִּי (denn, weil), שָׁמַע ist Qal Perfekt 3.m.sg. von שׁמע (hören), implizites Subjekt JHWH, אֵת ist die Objektpartikel, תְּלֻנֹּתֵיכֶם (euer Murren, f.pl. mit Suffix 2.m.pl.). Das Perfekt drückt hier die vollendete Handlung aus: Gott hat bereits gehört.
Die LXX übersetzt וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־אַהֲרֹן mit καὶ εἶπεν Μωυσῆς πρὸς Ααρων (und Mose sagte zu Aaron). אֱמֹר אֶל־כָּל־עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל wird mit εἰπὸν πάσῃ συναγωγῇ υἱῶν Ισραηλ (sage der ganzen Versammlung der Söhne Israels) wiedergegeben. קִרְבוּ לִפְנֵי יְהוָה wird mit προσέλθατε ἐναντίον τοῦ θεοῦ (nahet vor Gott) übersetzt. כִּי שָׁמַע אֵת תְּלֻנֹּתֵיכֶם wird mit ὅτι εἰσακήκοεν ὑμῶν τὸν γογγυσμόν (denn er hat euer Murren gehört) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־אַהֲרֹן) mit direkter Rede, die aus mehreren Elementen besteht: Imperativ (אֱמֹר) mit Adressatenangabe (אֶל־כָּל־עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל) – eingebettete direkte Rede: Imperativ (קִרְבוּ) mit Zielangabe (לִפְנֵי יְהוָה) – kausaler Nebensatz (כִּי שָׁמַע אֵת תְּלֻנֹּתֵיכֶם).
Der Vers leitet zur Theophanie über: Das Volk soll sich vor JHWH versammeln, weil er ihr Murren gehört hat. Dies bereitet die Erscheinung der göttlichen Herrlichkeit in Vers 10 vor.
Exodus 16,10
Hebräisch:
וַיְהִ֗י כְּדַבֵּ֤ר אַהֲרֹן֙ אֶל־כָּל־עֲדַ֣ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֔ל וַיִּפְנ֖וּ אֶל־הַמִּדְבָּ֑ר וְהִנֵּה֙ כְּבֹ֣וד יְהוָ֔ה נִרְאָ֖ה בֶּעָנָֽן׃
Deutsch:
Und es geschah, als 'Aharon zu der ganzen Gemeinde der Söhne Jisra'el redete, da wandten sie sich zur Wüste; und siehe, die Herrlichkeit des Ewigen erschien in der Wolke.

Kommentar: וַיְהִי כְּדַבֵּר אַהֲרֹן אֶל־כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל ist die temporale Einleitung: וַיְהִי (und es geschah) ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von היה (sein, geschehen), eine typische Formel zur Einleitung wichtiger Ereignisse. כְּדַבֵּר אַהֲרֹן ist eine temporale Infinitivkonstruktion: כְּ (als, wenn) mit Pi'el Infinitiv construct von דבר (reden, sprechen) דַּבֵּר, Subjekt אַהֲרֹן, אֶל־כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (zu der ganzen Gemeinde der Söhne Israels). Das Pi'el von דבר wird häufig im Sinne von „reden, sprechen" (intensiver als das Qal) verwendet. וַיִּפְנוּ אֶל־הַמִּדְבָּר ist der Hauptsatz: וַיִּפְנוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von פנה (sich wenden, sich zuwenden), אֶל־הַמִּדְבָּר ist die Richtungsangabe: Präposition אֶל (zu, nach) mit מִדְבָּר (Wüste, m.sg.) und Artikel. Das Volk wendet sich zur Wüste, vermutlich in die Richtung, aus der die Wolke erscheint.
וְהִנֵּה כְּבוֹד יְהוָה נִרְאָה בֶּעָנָן ist die Klimax des Verses: וְהִנֵּה (und siehe) ist die Aufmerksamkeitspartikel, die etwas Unerwartetes oder Bedeutsames einleitet. כְּבוֹד יְהוָה (die Herrlichkeit JHWHs) ist das Subjekt, נִרְאָה ist Nif'al Perfekt 3.m.sg. von ראה (sehen, erscheinen), wobei das Nif'al passive Bedeutung hat: „wurde gesehen, erschien". בֶּעָנָן ist die Ortsangabe: Präposition בְּ (in) mit עָנָן (Wolke, m.sg.) und Artikel. Die כְּבוֹד יְהוָה erscheint in der Wolke, die das göttliche Wesen verhüllt und zugleich offenbart.
Die LXX übersetzt וַיְהִי כְּדַבֵּר אַהֲרֹן mit καὶ ἡνίκα ἐλάλησεν Ααρων (und als Aaron redete). אֶל־כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל wird mit πάσῃ συναγωγῇ υἱῶν Ισραηλ (zur ganzen Versammlung der Söhne Israels) wiedergegeben. וַיִּפְנוּ אֶל־הַמִּדְבָּר wird mit καὶ ἐπεστράφησαν εἰς τὴν ἔρημον (und sie wandten sich zur Wüste) übersetzt. וְהִנֵּה כְּבוֹד יְהוָה נִרְאָה בֶּעָנָן wird mit καὶ ἡ δόξα κυρίου ὤφθη ἐν νεφέλῃ (und die Herrlichkeit des Herrn erschien in einer Wolke) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitungsformel (וַיְהִי) mit Infinitivkonstruktion (כְּדַבֵּר אַהֲרֹן אֶל־כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל), gefolgt von zwei koordinierten Hauptsätzen: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיִּפְנוּ) – Richtungsangabe (אֶל־הַמִּדְבָּר). Zweiter Hauptsatz mit הִנֵּה: Aufmerksamkeitspartikel (וְהִנֵּה) – Subjekt (כְּבוֹד יְהוָה) – Prädikat (נִרְאָה) – Ortsangabe (בֶּעָנָן).
Der Vers beschreibt die Theophanie, die Erscheinung der göttlichen Herrlichkeit, als Antwort auf das Murren des Volkes. Die Herrlichkeit JHWHs in der Wolke bestätigt, dass JHWH das Murren gehört hat und darauf reagiert. Dies erfüllt die Ankündigung aus Vers 7.
Exodus 16,11
Hebräisch:
וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch:
Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר ist eine typische Redeeinleitungsformel: וַיְדַבֵּר ist Pi'el Wayyiqtol 3.m.sg. von דבר (reden, sprechen), Subjekt יְהוָה, Präposition אֶל (zu) mit מֹשֶׁה, לֵאמֹר ist der Infinitiv von אמר (sagen) mit Präposition לְ, der die direkte Rede einleitet („sagend, folgendermaßen"). Das Pi'el von דבר wird besonders für göttliche Rede verwendet und hat eine gewisse Feierlichkeit.
Die LXX übersetzt וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה λֵּאמֹר mit καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων (und der Herr redete zu Mose, sagend).
Die Satzstruktur ist ein einfacher Hauptsatz: Prädikat (וַיְדַבֵּר) – Subjekt (יְהוָה) – Präpositionalphrase (אֶל־מֹשֶׁה) – Infinitiv (לֵּאמֹר).
Der kurze Vers dient als Überleitungsformel zur göttlichen Rede in Vers 12 und markiert einen wichtigen Moment: Nach der Theophanie spricht JHWH direkt zu Mosche.
Exodus 16,12
Hebräisch:
שָׁמַ֗עְתִּי אֶת־תְּלוּנֹּת֮ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ דַּבֵּ֨ר אֲלֵהֶ֜ם לֵאמֹ֗ר בֵּ֤ין הָֽעַרְבַּ֨יִם֙ תֹּאכְל֣וּ בָשָׂ֔ר וּבַבֹּ֖קֶר תִּשְׂבְּעוּ־לָ֑חֶם וִֽידַעְתֶּ֕ם כִּ֛י אֲנִ֥י יְהוָ֖ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch:
Ich habe das Murren der Söhne Jisra'el gehört. Rede zu ihnen, sagend: Zwischen den beiden Abenden werdet ihr Fleisch essen, und am Morgen werdet ihr von Brot satt werden; und ihr werdet erkennen, dass ich der Ewige, euer Gott, bin.

Kommentar: שָׁמַעְתִּי אֶת־תְּלוּנֹּת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die Feststellung JHWHs: שָׁמַעְתִּי ist Qal Perfekt 1.c.sg. von שׁמע (hören), אֶת ist die Objektpartikel, תְּלוּנֹּת (Murren, Klage, f.pl., Status constructus von תְּלֻנָּה) mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (der Söhne Israels). Die Aussage „Ich habe gehört" bestätigt, was Mosche bereits mehrfach angekündigt hatte. דַּבֵּר אֲלֵהֶם לֵאמֹר ist die Anweisung an Mosche: דַּבֵּר ist Pi'el Imperativ m.sg. von דבר (reden, rede), אֲלֵהֶם ist Präposition אֶל (zu) mit Suffix 3.m.pl. (zu ihnen), לֵאמֹר (sagend) leitet die Botschaft ein. בֵּין הָעַרְבַּיִם תֹּאכְלוּ בָשָׂר ist die erste Verheißung: בֵּין הָעַרְבַּיִם ist eine idiomatische Zeitangabe, wörtlich „zwischen den beiden Abenden/Dämmerungen", was die Zeit zwischen Sonnenuntergang und Einbruch der Nacht bezeichnet, also am späten Nachmittag/Abend. בֵּין (zwischen) mit עֶרֶב (Abend, m.sg.) im Dual (עַרְבַּיִם) mit Artikel. תֹּאכְלוּ ist Qal Imperfekt 2.m.pl. von אכל (essen), בָשָׂר (Fleisch, m.sg.) ist das Objekt.
וּבַבֹּקֶר תִּשְׂבְּעוּ־לָחֶם ist die zweite Verheißung, parallel zur ersten: וּבַבֹּקֶר (und am Morgen), תִּשְׂבְּעוּ ist Qal Imperfekt 2.m.pl. von שׂבע (satt werden, sich sättigen), לָחֶם (mit Brot, von Brot), wobei das Mem hier als Präposition מִן verstanden werden kann („von Brot") oder als direktes Objekt im akkusativischen Sinne. וִידַעְתֶּם כִּי אֲנִי יְהוָה אֱלֹהֵיכֶם ist die Erkenntnisformel: וִידַעְתֶּם ist Qal Perfekt 2.m.pl. von ידע (wissen, erkennen) mit Waw consecutivum, das eine zukünftige Folge ausdrückt („und ihr werdet erkennen"). כִּי אֲנִי יְהוָה אֱלֹהֵיכֶם ist der Objektsatz: כִּי (dass), אֲנִי (ich) ist das Personalpronomen 1.c.sg., יְהוָה (JHWH), אֱלֹהֵיכֶם ist אֱלֹהִים (Gott) mit Possessivsuffix 2.m.pl. (euer Gott). Die Erkenntnisformel „ihr werdet erkennen, dass ich JHWH, euer Gott, bin" ist eine zentrale theologische Aussage, die das Ziel der göttlichen Handlungen benennt: Die Offenbarung der Identität und Macht JHWHs.
Die LXX übersetzt שָׁמַעְתִּי אֶת־תְּלוּנֹּת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit εἰσακήκοα τὸν γογγυσμὸν τῶν υἱῶν Ισραηλ (ich habe das Murren der Söhne Israels gehört). דַּבֵּר אֲלֵהֶם λֵאמֹר wird mit λάλησον πρὸς αὐτοὺς λέγων (rede zu ihnen, sagend) wiedergegeben. בֵּין הָעַרְבַּיִם wird mit τὸ πρὸς ἑσπέραν (gegen Abend) übersetzt, was die doppelte Dämmerung nicht explizit wiedergibt. וִידַעְתֶּם כִּי אֲנִי יְהוָה אֱלֹהֵיכֶם wird mit καὶ γνώσεσθε ὅτι ἐγὼ κύριος ὁ θεὸς ὑμῶν (und ihr werdet erkennen, dass ich der Herr, euer Gott, bin) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine göttliche Rede mit mehreren Elementen: Hauptsatz als Feststellung (שָׁמַעְתִּי אֶת־תְּלוּנֹּת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל) – Imperativ (דַּבֵּר אֲלֵהֶם לֵאמֹר) mit eingebetteter Botschaft: Zwei parallele Hauptsätze mit Zeitangaben (בֵּין הָעַרְבַּיִם תֹּאכְלוּ בָשָׂר וּבַבֹּקֶר תִּשְׂבְּעוּ־לָחֶם) – konsekutiver Hauptsatz (וִידַעְתֶּם) mit כִּי-Nebensatz (כִּי אֲנִי יְהוָה אֱלֹהֵיכֶם).
Der Vers fasst die göttliche Antwort auf das Murren zusammen: JHWH hat gehört und wird mit Fleisch und Brot versorgen. Das Ziel dieser Versorgung ist nicht nur die physische Erhaltung, sondern die Erkenntnis der Identität JHWHs als Gott Israels.
Exodus 16,13
Hebräisch:
וַיְהִ֣י בָעֶ֔רֶב וַתַּ֣עַל הַשְּׂלָ֔ו וַתְּכַ֖ס אֶת־הַֽמַּחֲנֶ֑ה וּבַבֹּ֗קֶר הָֽיְתָה֙ שִׁכְבַ֣ת הַטַּ֔ל סָבִ֖יב לַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch:
Und es geschah am Abend, da kamen Wachteln herauf und bedeckten das Lager; und am Morgen war eine Tauschicht rings um das Lager.

Kommentar: וַיְהִי בָעֶרֶב ist die temporale Einleitung: וַיְהִי (und es geschah) ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von היה, בָעֶרֶב (am Abend) ist die Zeitangabe mit Präposition בְּ und Artikel. וַתַּעַל הַשְּׂלָו beschreibt das erste Wunder: וַתַּעַל ist Qal Wayyiqtol 3.f.sg. von עלה (hinaufsteigen, heraufkommen), הַשְּׂלָו (die Wachtel, f.sg., kollektiv) ist das Subjekt mit Artikel. שְׂלָו bezeichnet Wachteln, kleine Zugvögel, die in großen Schwärmen wandern und erschöpft niederfallen können. Die feminine Form des Verbs kongruiert mit שְׂלָו. וַתְּכַס אֶת־הַמַּחֲנֶה ist die Fortsetzung: וַתְּכַס ist Pi'el Wayyiqtol 3.f.sg. von כסה (bedecken), wobei das Pi'el die intensive Handlung ausdrückt („sie bedeckte vollständig"), אֶת־הַמַּחֲנֶה ist das Objekt: Objektpartikel אֶת mit מַחֲנֶה (Lager, m.sg.) und Artikel. Die Wachteln bedecken das ganze Lager in solcher Menge.
וּבַבֹּקֶר הָיְתָה שִׁכְבַת הַטַּל סָבִיב לַמַּחֲנֶה beschreibt die zweite Erscheinung: וּבַבֹּקֶר (und am Morgen) ist die temporale Angabe, הָיְתָה ist Qal Perfekt 3.f.sg. von היה (sein, da sein), שִׁכְבַת הַטַּל ist das Subjekt: שִׁכְבָה (Schicht, das Liegen, f.sg., Status constructus von שְׁכִיבָה) mit טַל (Tau, m.sg.) und Artikel, also „eine Tauschicht". סָבִיב לַמַּחֲנֶה ist die Ortsangabe: סָבִיב (ringsum, ringsherum) mit der Präposition לְ und מַחֲנֶה (Lager) mit Artikel. Die Tauschicht umgibt das Lager und wird im nächsten Vers als die Hülle des Mannas beschrieben.
Die LXX verwendet „ὀρτυγομήτρα" (Wachtelmütter/große Wachteln), während der MT nur „הַשְּׂלָו" (die Wachteln) hat.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung (וַיְהִי בָעֶרֶב) gefolgt von vier koordinierten Hauptsätzen: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַתַּעַל) – Subjekt (הַשְּׂלָו). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַתְּכַס) – Objekt (אֶת־הַמַּחֲנֶה). Dritter Hauptsatz mit temporaler Angabe: וּבַבֹּקֶר – Prädikat (הָיְתָה) – Subjekt (שִׁכְבַת הַטַּל) – Ortsangabe (סָבִיב לַמַּחֲנֶה).
Der Vers berichtet die Erfüllung der göttlichen Verheißung aus Vers 12: Am Abend kommen die Wachteln (Fleisch), am Morgen erscheint die Tauschicht, die das Manna ankündigt. Die Erzählung ist knapp und sachlich und betont die prompte Erfüllung der göttlichen Zusage.
Exodus 16,14
Hebräisch:
וַתַּ֖עַל שִׁכְבַ֣ת הַטָּ֑ל וְהִנֵּ֞ה עַל־פְּנֵ֤י הַמִּדְבָּר֙ דַּ֣ק מְחֻסְפָּ֔ס דַּ֥ק כַּכְּפֹ֖ר עַל־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch:
Und die Tauschicht stieg auf, und siehe, auf der Fläche der Wüste war etwas Feines, Körniges, fein, wie der Reif auf der Erde.

Kommentar: וַתַּעַל שִׁכְבַת הַטָּל beschreibt das Vergehen des Taus: וַתַּעַל ist Qal Wayyiqtol 3.f.sg. von עלה (hinaufsteigen, aufsteigen, hier: verdampfen, verschwinden), שִׁכְבַת הַטַּל (die Tauschicht) ist das Subjekt. Als der Tau verdunstet, wird sichtbar, was darunter liegt. וְהִנֵּה עַל־פְּנֵי הַמִּדְבָּר דַּק מְחֻסְפָּס ist die Entdeckung: וְהִנֵּה (und siehe) ist die Aufmerksamkeitspartikel, עַל־פְּנֵי הַמִּדְבָּר ist die Ortsangabe: Präposition עַל (auf) mit פָּנִים (Angesicht, Oberfläche, m.pl.) in Status-constructus-Verbindung mit מִדְבָּר (Wüste, m.sg.) und Artikel, also „auf der Oberfläche der Wüste". דַּק מְחֻסְפָּס beschreibt das Manna: דַּק (fein, dünn, Adjektiv m.sg.) und מְחֻסְפָּס ist ein Pu'al Partizip von חסף (abschuppen, abblättern, körnig sein), das „körnig, schuppig" bedeutet. Die beiden Adjektive beschreiben die Beschaffenheit des Mannas als fein und körnig.
דַּק כַּכְּפֹר עַל־הָאָרֶץ erweitert die Beschreibung mit einem Vergleich: דַּק (fein) wird wiederholt zur Betonung, כַּכְּפֹר ist die Vergleichspartikel כְּ (wie) mit כְּפֹר (Reif, m.sg.) und Artikel (assimiliert zu כַּ). כְּפֹר bezeichnet den weißen Reif, der sich morgens auf Pflanzen und Boden bildet. עַל־הָאָרֶץ ist die weitere Ortsangabe: Präposition עַל (auf) mit אֶרֶץ (Erde, Land, f.sg.) und Artikel. Der Vergleich mit Reif betont die weiße Farbe und die feine Verteilung des Mannas.
Die LXX hat „λεπτὸν ὡσεὶ κόριον λευκὸν ὡσεὶ πάγος" (fein wie Koriander, weiß wie Reif), während der MT „דַּק מְחֻסְפָּס דַּק כַּכְּפֹר" (etwas Feines, Schuppiges, fein wie Reif) hat – die LXX fügt den Vergleich mit Koriander bereits hier hinzu.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַתַּעַל) – Subjekt (שִׁכְבַת הַטָּל). Zweiter Hauptsatz mit הִנֵּה: Aufmerksamkeitspartikel (וְהִנֵּה) – Ortsangabe (עַל־פְּנֵי הַמִּדְבָּר) – Subjekt (דַּק מְחֻסְפָּס), erweitert durch Apposition mit Vergleich (דַּק כַּכְּפֹר עַל־הָאָרֶץ).
Der Vers beschreibt erstmals das Aussehen des Mannas: fein, körnig, weiß wie Reif. Die detaillierte Beschreibung verleiht der Erzählung Authentizität und bereitet die Frage des Volkes in Vers 15 vor: Was ist das?
Exodus 16,15
Hebräisch:
וַיִּרְא֣וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֗ל וַיֹּ֨אמְר֜וּ אִ֤ישׁ אֶל־אָחִיו֙ מָ֣ן ה֔וּא כִּ֛י לֹ֥א יָדְע֖וּ מַה־ה֑וּא וַיֹּ֤אמֶר מֹשֶׁה֙ אֲלֵהֶ֔ם ה֣וּא הַלֶּ֔חֶם אֲשֶׁ֨ר נָתַ֧ן יְהוָ֛ה לָכֶ֖ם לְאָכְלָֽה׃
Deutsch:
Und die Söhne Jisra'el sahen es und sagten einer zum anderen: Was ist das? Denn sie wussten nicht, was es war. Und Mosche sagte zu ihnen: Das ist das Brot, das euch der Ewige zur Speise gegeben hat.

Kommentar: וַיִּרְאוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל ist die Reaktion des Volkes: וַיִּרְאוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von ראה (sehen), בְנֵי־יִשְׂרָאֵל (die Söhne Israels) ist das Subjekt. Das implizite Objekt ist das Manna aus Vers 14. וַיֹּאמְרוּ אִישׁ אֶל־אָחִיו מָן הוּא beschreibt die Reaktion: וַיֹּאמְרוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von אמר (sagen), אִישׁ אֶל־אָחִיו ist die idiomatische Wendung: אִישׁ (Mann, jeder) אֶל (zu) אָח (Bruder, m.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.sg. (־יו, sein Bruder), was „einer zum anderen" bedeutet. מָן הוּא ist die berühmte Frage: מָן kann als Fragepartikel מָה (was?) mit enklitischem ־ן verstanden werden (eine dialektale oder archaische Form von מָה), הוּא ist das Personalpronomen 3.m.sg. (es, das). Die Frage „Was ist das?" wird zur Namensgebung für das Manna.
כִּי לֹא יָדְעוּ מַה־הוּא ist die kausale Erklärung: כִּי (denn, weil), לֹא (nicht), יָדְעוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von ידע (wissen), מַה־הוּא (was es war/ist), wobei מָה (was?) mit הוּא (es) verbunden ist. וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֲלֵהֶם ist die Antwort Moses: וַיֹּאמֶר ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר, Subjekt מֹשֶׁה, אֲלֵהֶם (zu ihnen). הוּא הַלֶּחֶם אֲשֶׁר נָתַן יְהוָה לָכֶם לְאָכְלָה ist die Identifikation: הוּא (das, es) ist das Demonstrativpronomen, הַלֶּחֶם (das Brot, m.sg.) ist das Prädikatsnomen. אֲשֶׁר נָתַן יְהוָה לָכֶם לְאָכְלָה ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (das, welches), נָתַן ist Qal Perfekt 3.m.sg. von נתן (geben), Subjekt יְהוָה, indirektes Objekt לָכֶם (euch), לְאָכְלָה ist finale Angabe: Präposition לְ (zu, für) mit אָכְלָה (Speise, Nahrung, f.sg., von der Wurzel אכל). Die Konstruktion bedeutet: „Das ist das Brot, das JHWH euch zur Speise gegeben hat".
Die LXX hat „Τί ἐστιν τοῦτο" (Was ist dies?), während der MT „מָן הוּא" (Was ist das? oder: Es ist Manna) hat – unterschiedliche Etymologie des Wortes "Manna".
Die Satzstruktur zeigt mehrere koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיִּרְאוּ) – Subjekt (בְנֵי־יִשְׂרָאֵל). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיֹּאמְרוּ) – Subjekt (idiomatisch: אִישׁ אֶל־אָחִיו) – direkte Rede (מָן הוּא). Dritter Hauptsatz (kausaler Nebensatz): כִּי לֹא יָדְעוּ מַה־הוּא. Vierter Hauptsatz: Prädikat (וַיֹּאמֶר) – Subjekt (מֹשֶׁה) – Adressat (אֲלֵהֶם) – direkte Rede: Nominalsatz (הוּא הַלֶּחֶם) mit Relativsatz (אֲשֶׁר נָתַן יְהוָה לָכֶם לְאָכְלָה).
Der Vers ist ätiologisch bedeutsam: Die Frage מָן הוּא wird zur Namensgebung für das מָן (Manna). Die Etymologie ist volksetymologisch, da מָן wahrscheinlich von einer anderen semitischen Wurzel stammt, aber die Erzählung verbindet es mit der Frage „Was ist das?". Mosche klärt die Identität: Es ist göttliches Brot.
Exodus 16,16
Hebräisch:
זֶ֤ה הַדָּבָר֙ אֲשֶׁ֣ר צִוָּ֣ה יְהוָ֔ה לִקְט֣וּ מִמֶּ֔נּוּ אִ֖ישׁ לְפִ֣י אָכְלֹ֑ו עֹ֣מֶר לַגֻּלְגֹּ֗לֶת מִסְפַּר֙ נַפְשֹׁ֣תֵיכֶ֔ם אִ֛ישׁ לַאֲשֶׁ֥ר בְּאָהֳלֹ֖ו תִּקָּֽחוּ׃
Deutsch:
Dies ist das Wort, das der Ewige geboten hat: Sammelt davon, jeder nach dem Maß seines Essens; einen Omer pro Kopf sollt ihr nehmen, nach der Zahl eurer Personen, jeder für die, die in seinem Zelt sind.

Kommentar: זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה ist die Einleitungsformel: זֶה (dies, dieses) ist das Demonstrativpronomen m.sg., הַדָּבָר (das Wort, die Sache, m.sg.) mit Artikel, אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (das, welches), צִוָּה ist Pi'el Perfekt 3.m.sg. von צוה (befehlen, gebieten), Subjekt יְהוָה. Die Formel „Dies ist das Wort, das JHWH geboten hat" leitet oft wichtige Anweisungen ein. לִקְטוּ מִמֶּנּוּ אִישׁ לְפִי אָכְלוֹ ist die Hauptanweisung: לִקְטוּ ist Qal Imperativ m.pl. von לקט (sammeln, sammelt), מִמֶּנּוּ ist die Präposition מִן (von, davon) mit Suffix 3.m.sg. (von ihm, davon, bezieht sich auf das Manna), אִישׁ (jeder, ein jeder), לְפִי אָכְלוֹ ist eine idiomatische Wendung: Präposition לְ (nach, gemäß) mit פֶּה (Mund, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung, wörtlich „nach dem Mund", idiomatisch „nach dem Maß, nach dem Bedarf", אָכְלוֹ ist אֹכֶל (Essen, Speise, m.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.sg., also „nach dem Maß seines Essens".
עֹמֶר לַגֻּלְגֹּלֶת spezifiziert die Menge: עֹמֶר (Omer, ein Hohlmaß) ist das Subjekt/die Mengenangabe, לַגֻּלְגֹּלֶת ist die Präposition לְ (pro, für) mit גֻּלְגֹּלֶת (Schädel, Kopf, f.sg.) und Artikel, also „pro Kopf, pro Person". מִסְפַּר נַפְשֹׁתֵיכֶם ist eine weitere Spezifikation: מִסְפַּר (Zahl, Anzahl, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit נֶפֶשׁ (Seele, Person, f.sg.) im Plural (נְפָשׁוֹת) mit Possessivsuffix 2.m.pl. (־כֶם), also „nach der Zahl eurer Personen". אִישׁ לַאֲשֶׁר בְּאָהֳלוֹ תִּקָּחוּ ist eine erklärende Ergänzung: אִישׁ (jeder), לַאֲשֶׁר בְּאָהֳלוֹ ist eine präpositionale Konstruktion: לְ (für) mit Relativpartikel אֲשֶׁר (die, welche), בְּאָהֳלוֹ ist die Präposition בְּ (in) mit אֹהֶל (Zelt, m.sg.) und Possessivsuffix 3.m.sg., also „für die, die in seinem Zelt sind". תִּקָּחוּ ist Qal Imperfekt 2.m.pl. von לקח (nehmen), das hier voluntativ oder imperativisch verstanden wird („sollt ihr nehmen").
Die LXX übersetzt זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה mit τοῦτο τὸ ῥῆμα ὃ συνέταξεν κύριος (dies ist das Wort, das der Herr befohlen hat). לִקְטוּ מִמֶּנּוּ αִישׁ לְפִי אָכְלוֹ wird mit συναγάγετε ἀπ' αὐτοῦ ἕκαστος εἰς τοὺς καθήκοντας (sammelt davon, jeder nach dem Bedarf) wiedergegeben. עֹמֶר λַגֻּלְגֹּלֶת wird mit γομορ κατὰ κεφαλήν (ein Gomer pro Kopf) übersetzt. מִסְפַּר נַפְשֹׁתֵיכֶם wird mit κατὰ ἀριθμὸν ψυχῶν ὑμῶν (nach der Zahl eurer Seelen) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt eine Einleitungsformel (זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה) mit Relativsatz, gefolgt von mehreren koordinierten Anweisungen: Imperativ (לִקְטוּ) mit Präpositionalphrase (מִמֶּנּוּ) und Modalbestimmung (אִישׁ לְפִי אָכְלוֹ) – Spezifikation der Menge (עֹמֶר לַגֻּלְגֹּלֶת מִסְפַּר נַפְשֹׁתֵיכֶם) – erklärende Ergänzung (אִישׁ לַאֲשֶׁר בְּאָהֳלוֹ תִּקָּחוּ).
Der Vers gibt detaillierte Anweisungen für das Sammeln des Mannas: Jeder soll nach seinem Bedarf sammeln, was einem Omer pro Person entspricht. Die Regelung berücksichtigt unterschiedlich große Haushalte und betont die gerechte Verteilung. Das Maß עֹמֶר wird in Vers 36 definiert.
Exodus 16,17
Hebräisch:
וַיַּעֲשׂוּ־כֵ֖ן בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וַֽיִּלְקְט֔וּ הַמַּרְבֶּ֖ה וְהַמַּמְעִֽיט׃
Deutsch:
Und die Söhne Jisra'el taten so und sammelten, der eine viel, der andere wenig.

Kommentar: וַיַּעֲשׂוּ־כֵן בְּנֵי יִשְׂרָאֵל berichtet den Gehorsam: וַיַּעֲשׂוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von עשׂה (tun, machen), כֵּן (so, also) ist das Adverb, בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist das Subjekt. Die Wendung „sie taten so" zeigt, dass Israel der göttlichen Anweisung gehorchte. וַיִּלְקְטוּ הַמַּרְבֶּה וְהַמַּמְעִיט beschreibt die unterschiedlichen Mengen: וַיִּלְקְטוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von לקט (sammeln), הַמַּרְבֶּה ist Hif'il Partizip m.sg. von רבה (viel machen, vermehren) mit Artikel, substantiviert: „der Viel-Sammelnde, der viel sammelte". וְהַמַּמְעִיט ist Hif'il Partizip m.sg. von מעט (wenig machen, verringern) mit Artikel und Konjunktion, substantiviert: „und der Wenig-Sammelnde, der wenig sammelte". Die beiden Partizipien bezeichnen nicht verschiedene Personengruppen, sondern die natürlichen Unterschiede beim Sammeln: Manche sammelten mehr, andere weniger, je nach Kraft, Zeit oder Zahl der Haushaltsmitglieder.
Die LXX übersetzt וַיַּעֲשׂוּ־כֵן בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit ἐποίησαν δὲ οὕτως οἱ υἱοὶ Ισραηλ (und die Söhne Israels taten so). וַיִּלְקְטוּ הַמַּרְבֶּה וְהַמַּמְעִיט wird mit καὶ συνέλεξαν, ὁ τὸ πολὺ καὶ ὁ τὸ ἔλαττον (und sie sammelten, der eine viel und der andere weniger) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיַּעֲשׂוּ) mit Adverb (כֵן) – Subjekt (בְּנֵי יִשְׂרָאֵל). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיִּלְקְטוּ) – zwei substantivierte Partizipien als Subjekte (הַמַּרְבֶּה וְהַמַּמְעִיט).
Der kurze Vers bereitet das Wunder von Vers 18 vor: Obwohl die Menschen unterschiedliche Mengen sammelten, hatte am Ende jeder genau, was er brauchte.
Exodus 16,18
Hebräisch:
וַיָּמֹ֣דּוּ בָעֹ֔מֶר וְלֹ֤א הֶעְדִּיף֙ הַמַּרְבֶּ֔ה וְהַמַּמְעִ֖יט לֹ֣א הֶחְסִ֑יר אִ֥ישׁ לְפִֽי־אָכְלֹ֖ו לָקָֽטוּ׃
Deutsch:
Und sie maßen mit dem Omer: Da hatte, wer viel gesammelt hatte, nicht übrig, und wer wenig gesammelt hatte, dem mangelte nicht; sie hatten gesammelt, jeder nach dem Maß seines Essens.

Kommentar: וַיָּמֹדּוּ בָעֹמֶר beschreibt das Messen: וַיָּמֹדּוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von מדד (messen), בָעֹמֶר ist die instrumentale Angabe: Präposition בְּ (mit) und עֹמֶר (Omer, das Maß) mit Artikel. Sie maßen ihre gesammelten Mengen mit dem Omer-Maß. וְלֹא הֶעְדִּיף הַמַּרְבֶּה berichtet das erste Wunder: וְלֹא (und nicht), הֶעְדִּיף ist Hif'il Perfekt 3.m.sg. von עדף (übrig haben, einen Überschuss haben), wobei das Hif'il intransitiv verwendet wird, הַמַּרְבֶּה (der Viel-Sammelnde) ist das Subjekt. „Der, der viel sammelte, hatte nicht übrig". וְהַמַּמְעִיט לֹא הֶחְסִיר ist parallel konstruiert: וְהַמַּמְעִיט (und der Wenig-Sammelnde), לֹא (nicht), הֶחְסִיר ist Hif'il Perfekt 3.m.sg. von חסר (Mangel haben, zu wenig haben), ebenfalls intransitiv im Hif'il. „Und der, der wenig sammelte, hatte keinen Mangel".
אִישׁ לְפִי־אָכְלוֹ לָקָטוּ ist die zusammenfassende Erklärung: אִישׁ (jeder, ein jeder), לְפִי־אָכְלוֹ (nach dem Maß seines Essens, siehe Vers 16), לָקָטוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von לקט (sammeln). Die Wortstellung ist emphatisch: „Jeder nach dem Maß seines Essens hatten sie gesammelt". Das bedeutet: Trotz unterschiedlicher Sammelmengen hatte am Ende jeder genau die Menge, die seinem Bedarf entsprach – ein Wunder der göttlichen Fürsorge und gerechten Verteilung.
Die LXX übersetzt וַיָּמֹדּוּ בָעֹמֶר mit καὶ μετρήσαντες τῷ γομορ (und als sie mit dem Gomer maßen). וְלֹא הֶעְדִּיף הַמַּרְבֶּה wird mit οὐκ ἐπλεόνασεν ὁ τὸ πολύ (hatte der, der viel (sammelte), nicht mehr) wiedergegeben. וְהַמַּמְעִיט לֹא הֶחְסִיר wird mit καὶ ὁ τὸ ἔλαττον οὐκ ἠλαττόνησεν (und der, der weniger (sammelte), hatte nicht weniger) übersetzt. אִישׁ λְפִי־אָכְלוֹ לָקָטוּ wird mit ἕκαστος εἰς τοὺς καθήκοντας παρ' ἑαυτῷ συνέλεξαν (jeder nach seinem Bedarf hatten sie gesammelt) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיָּמֹדּוּ) – Instrumentalangabe (בָעֹמֶר). Zweiter Hauptsatz (negativ): Konjunktion (וְ) – Negation (לֹא) – Prädikat (הֶעְדִּיף) – Subjekt (הַמַּרְבֶּה). Dritter Hauptsatz (negativ, parallel): Subjekt (וְהַמַּמְעִיט) – Negation (לֹא) – Prädikat (הֶחְסִיר). Vierter Hauptsatz (zusammenfassend): Subjekt (אִישׁ) – Modalbestimmung (לְפִי־אָכְלוֹ) – Prädikat (לָקָטוּ).
Der Vers beschreibt ein Wunder der gerechten Versorgung: Gott sorgt dafür, dass jeder genau das hat, was er braucht, unabhängig davon, wie viel er gesammelt hat. Dies ist eine Lektion über göttliche Gerechtigkeit, Solidarität und Vertrauen. Paulus wird diesen Vers in 2 Kor 8,15 zitieren, um christliche Gleichheit und Teilen zu begründen.
Exodus 16,19
Hebräisch:
וַיֹּ֥אמֶר מֹשֶׁ֖ה אֲלֵהֶ֑ם אִ֕ישׁ אַל־יֹותֵ֥ר מִמֶּ֖נּוּ עַד־בֹּֽקֶר׃
Deutsch:
Und Mosche sagte zu ihnen: Niemand lasse davon übrig bis zum Morgen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֲלֵהֶם ist die Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), Subjekt מֹשֶׁה, אֲלֵהֶם (zu ihnen). אִישׁ אַל־יוֹתֵר מִמֶּנּוּ עַד־בֹּקֶר ist das Verbot: אִישׁ (niemand, keiner, wörtlich „ein Mann", hier verallgemeinernd), אַל ist die negative Partikel für Prohibitive (nicht, lass nicht), יוֹתֵר ist Hif'il Imperfekt 3.m.sg. von יתר (übrig lassen, übrigbleiben lassen), wobei das Hif'il kausative Bedeutung hat, מִמֶּנּוּ ist die Präposition מִן (von, davon) mit Suffix 3.m.sg. (davon, bezieht sich auf das Manna), עַד־בֹּקֶר ist die temporale Begrenzung: Präposition עַד (bis) mit בֹּקֶר (Morgen, m.sg.). Die Anweisung verbietet, Manna bis zum nächsten Morgen aufzubewahren – eine Prüfung des täglichen Vertrauens auf Gottes Versorgung.
Die LXX übersetzt וַיֹּאמֶר μֹשֶׁה אֲלֵהֶם mit καὶ εἶπεν Μωυσῆς πρὸς αὐτούς (und Mose sagte zu ihnen). אִישׁ אַל־יוֹתֵר μִמֶּנּוּ עַד־בֹּקֶר wird mit μηδεὶς καταλιπέτω ἀπ' αὐτοῦ εἰς τὸ πρωί (niemand lasse davon übrig bis zum Morgen) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Hauptsatz (וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֲלֵהֶם) mit direkter Rede als Prohibitiv: Subjekt (אִישׁ) – Prohibitivpartikel (אַל) – Prädikat (יוֹתֵר) – Präpositionalphrase (מִמֶּנּוּ) – temporale Begrenzung (עַד־בֹּקֶר).
Der kurze Vers gibt eine wichtige Anweisung, die das tägliche Vertrauen auf Gottes Versorgung prüfen soll. Das Manna soll täglich frisch gesammelt werden, ohne Vorratshaltung – außer am sechsten Tag für den Sabbat (Vers 5, 22-26).
Exodus 16,20
Hebräisch:
וְלֹא־שָׁמְע֣וּ אֶל־מֹשֶׁ֗ה וַיֹּותִ֨רוּ אֲנָשִׁ֤ים מִמֶּ֨נּוּ֙ עַד־בֹּ֔קֶר וַיָּ֥רֻם תֹּולָעִ֖ים וַיִּבְאַ֑שׁ וַיִּקְצֹ֥ף עֲלֵהֶ֖ם מֹשֶֽׁה׃
Deutsch:
Aber sie hörten nicht auf Mosche, und einige Männer ließen davon übrig bis zum Morgen; da wimmelte es von Würmern und wurde stinkend. Und Mosche zürnte über sie.

Kommentar: וְלֹא־שָׁמְעוּ אֶל־מֹשֶׁה berichtet den Ungehorsam: וְלֹא (und nicht, aber nicht), שָׁמְעוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von שׁמע (hören, gehorchen), אֶל־מֹשֶׁה (auf Mosche). וַיּוֹתִרוּ אֲנָשִׁים מִמֶּנּוּ עַד־בֹּקֶר beschreibt die Übertretung: וַיּוֹתִרוּ ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.pl. von יתר (übriglassen), אֲנָשִׁים (Männer, einige Leute, m.pl.) ist das Subjekt, מִמֶּנּוּ (davon), עַד־בֹּקֶר (bis zum Morgen). Nicht alle, aber „einige Männer" bewahrten Manna über Nacht auf. וַיָּרֻם תּוֹלָעִים וַיִּבְאַשׁ beschreibt die Folge: וַיָּרֻם ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von רמם oder רום im Sinne von „wimmeln, kriechen" (das aufbewahrte Manna ist implizites Subjekt), תּוֹלָעִים (Würmer, m.pl. von תּוֹלֵעָה oder תּוֹלָע) ist das Objekt oder präzisierendes Subjekt („es wimmelte von Würmern"). וַיִּבְאַשׁ ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von באשׁ (stinken, faulen), das Subjekt ist wieder das Manna. Das über Nacht aufbewahrte Manna verdirbt sofort.
וַיִּקְצֹף עֲלֵהֶם מֹשֶׁה beschreibt Moses Reaktion: וַיִּקְצֹף ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von קצף (zürnen, zornig sein), עֲלֵהֶם ist Präposition עַל (über, gegen) mit Suffix 3.m.pl., מֹשֶׁה ist das nachgestellte Subjekt. Moses Zorn reflektiert den göttlichen Zorn über Ungehorsam.
Die LXX hat „ἐξέζεσεν σκώληκας καὶ ἐπώζεσεν" (es kochte mit Würmern und stank), während der MT „וַיָּרֻם תּוֹלָעִים וַיִּבְאַשׁ" (und es wimmelte von Würmern und stank) hat – "kochen" versus "wimmeln".
Die Satzstruktur zeigt fünf koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz (negativ): וְלֹא־שָׁמְעוּ אֶל־מֹשֶׁה. Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיּוֹתִרוּ) – Subjekt (אֲנָשִׁים) – Objekt (מִמֶּנּוּ) – temporale Angabe (עַד־בֹּקֶר). Dritter und vierter Hauptsatz: Prädikat (וַיָּרֻם) – Objekt/Subjektergänzung (תּוֹלָעִים) | Prädikat (וַיִּבְאַשׁ). Fünfter Hauptsatz: Prädikat (וַיִּקְצֹף) – Präpositionalphrase (עֲלֵהֶם) – Subjekt (מֹשֶׁה).
Der Vers zeigt die Konsequenzen des Ungehorsams: Der Versuch, Vorräte anzulegen und nicht täglich auf Gottes Versorgung zu vertrauen, führt zum Verderb. Dies ist eine Lektion über Gehorsam und Vertrauen.
Exodus 16,21
Hebräisch:
וַיִּלְקְט֤וּ אֹתֹו֙ בַּבֹּ֣קֶר בַּבֹּ֔קֶר אִ֖ישׁ כְּפִי אָכְלֹ֑ו וְחַ֥ם הַשֶּׁ֖מֶשׁ וְנָמָֽס׃
Deutsch:
Und sie sammelten es Morgen für Morgen, jeder nach dem Maß seines Essens; und wenn die Sonne heiß wurde, so zerschmolz es.

Kommentar: וַיִּלְקְטוּ אֹתוֹ בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר beschreibt die regelmäßige Praxis: וַיִּלְקְטוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von לקט (sammeln), אֹתוֹ ist die Objektpartikel אֶת mit Suffix 3.m.sg. (es, bezieht sich auf das Manna), בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר ist eine reduplizierte temporale Angabe: בַּבֹּקֶר (am Morgen) zweimal wiederholt bedeutet „Morgen für Morgen, jeden Morgen", was die Regelmäßigkeit betont. אִישׁ כְּפִי אָכְלוֹ wiederholt die Formel aus Vers 16 und 18: אִישׁ (jeder), כְּפִי אָכְלוֹ (nach dem Maß seines Essens). וְחַם הַשֶּׁמֶשׁ וְנָמָס beschreibt, was mit ungesammeltem Manna geschieht: וְחַם ist Qal Perfekt 3.m.sg. von חמם (warm werden, heiß werden), הַשֶּׁמֶשׁ (die Sonne, f.sg.) ist das Subjekt. וְנָמָס ist Nif'al Perfekt 3.m.sg. von מסס (schmelzen, zerschmelzen), wobei das Nif'al passive Bedeutung hat („es zerschmolz"), das Subjekt ist das Manna (implizit). Die Konstruktion mit zwei Perfektformen kann konsekutiv verstanden werden: „und wenn die Sonne heiß wurde, dann zerschmolz es". Das Manna musste früh gesammelt werden, bevor die Sonne es zum Schmelzen brachte.
Die LXX übersetzt וַיִּלְקְטוּ אֹתוֹ בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר mit καὶ συνέλεξαν αὐτὸ πρωὶ πρωί (und sie sammelten es Morgen für Morgen). αִישׁ כְּפִי אָכְלוֹ wird mit ἕκαστος τὸ καθῆκον αὐτῷ (jeder nach seinem Bedarf) wiedergegeben. וְחַם הַשֶּׁמֶשׁ וְנָמָס wird mit ἡνίκα δὲ διεθέρμαινεν ὁ ἥλιος, ἐτήκετο (wenn aber die Sonne warm wurde, schmolz es) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיִּלְקְטוּ) – Objekt (אֹתוֹ) – temporale Angabe (בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר) – Modalbestimmung (אִישׁ כְּפִי אָכְלוֹ). Zweiter und dritter Hauptsatz (konsekutiv): Prädikat (וְחַם) – Subjekt (הַשֶּׁמֶשׁ) | Prädikat (וְנָמָס).
Der Vers fasst die tägliche Routine des Manna-Sammelns zusammen und fügt eine wichtige Information hinzu: Das Manna war nur in den frühen Morgenstunden verfügbar. Dies erzwang eine Disziplin des frühen Aufstehens und verhinderte Faulheit.
Exodus 16,22
Hebräisch:
וַיְהִ֣י׀ בַּיֹּ֣ום הַשִּׁשִּׁ֗י לָֽקְט֥וּ לֶ֨חֶם֙ מִשְׁנֶ֔ה שְׁנֵ֥י הָעֹ֖מֶר לָאֶחָ֑ד וַיָּבֹ֨אוּ֙ כָּל־נְשִׂיאֵ֣י הָֽעֵדָ֔ה וַיַּגִּ֖ידוּ לְמֹשֶֽׁה׃
Deutsch:
Und es geschah am sechsten Tag, da sammelten sie das Doppelte an Brot, zwei Omer für einen; und alle Fürsten der Gemeinde kamen und berichteten es Mosche.

Kommentar: וַיְהִי בַּיּוֹם הַשִּׁשִּׁי ist die temporale Einleitung: וַיְהִי (und es geschah) mit בַּיּוֹם הַשִּׁשִּׁי (am sechsten Tag), also am Freitag. לָקְטוּ לֶחֶם מִשְׁנֶה שְׁנֵי הָעֹמֶר לָאֶחָד beschreibt die besondere Sammlung: לָקְטוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von לקט (sammeln), לֶחֶם (Brot, m.sg.) ist das Objekt, מִשְׁנֶה (das Doppelte, m.sg., siehe Vers 5) spezifiziert die Menge. שְׁנֵי הָעֹמֶר לָאֶחָד präzisiert weiter: שְׁנֵי (zwei, m. dual von שְׁנַיִם) in Status-constructus-Verbindung mit עֹמֶר (Omer) und Artikel, לָאֶחָד ist Präposition לְ (für) mit אֶחָד (einer, m.sg.) und Artikel, also „zwei Omer für einen (für jede Person)". Statt des üblichen einen Omers pro Person sammelten sie am sechsten Tag zwei Omer.
וַיָּבֹאוּ כָּל־נְשִׂיאֵי הָעֵדָה וַיַּגִּידוּ λְמֹשֶׁה berichtet die Reaktion der Führer: וַיָּבֹאוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von בוא (kommen), כָּל־נְשִׂיאֵי הָעֵדָה ist das Subjekt: כֹּל (alle) mit נָשִׂיא (Fürst, Anführer, m.sg.) im Plural (נְשִׂיאִים) in Status-constructus-Verbindung mit עֵדָה (Gemeinde, f.sg.) und Artikel. וַיַּגִּידוּ ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.pl. von נגד (kundtun, berichten), לְמֹשֶׁה (dem Mosche). Die Führer kommen zu Mosche, vermutlich um über die ungewöhnliche doppelte Menge zu berichten oder um Anweisungen zu erbitten.
Die LXX übersetzt וַיְהִי בַּיּוֹם הַשִּׁשִּׁי mit ἐγένετο δὲ τῇ ἡμέρᾳ τῇ ἕκτῃ (es geschah aber am sechsten Tag). לָקְטוּ λֶחֶם מִשְׁנֶה wird mit συνέλεξαν τὰ δέοντα διπλᾶ (sie sammelten das Nötige doppelt) wiedergegeben. שְׁנֵי הָעֹמֶר λָאֶחָד wird mit δύο γομορ τῷ ἑνί (zwei Gomer für einen) übersetzt. וַיָּבֹאוּ כָּל־נְשִׂיאֵי הָעֵדָה וַיַּגִּידוּ λְמֹשֶׁה wird mit ἦλθον δὲ πάντες οἱ ἄρχοντες τῆς συναγωγῆς καὶ ἀνήγγειλαν Μωυσῇ (es kamen aber alle Anführer der Versammlung und berichteten Mose) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung (וַיְהִי בַּיּוֹם הַשִּׁשִּׁי) gefolgt von drei koordinierten Hauptsätzen: Erster Hauptsatz: Prädikat (לָקְטוּ) – Objekt (לֶחֶם מִשְׁנֶה) mit Präzisierung (שְׁנֵי הָעֹמֶר לָאֶחָד). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיָּבֹאוּ) – Subjekt (כָּל־נְשִׂיאֵי הָעֵדָה). Dritter Hauptsatz: Prädikat (וַיַּגִּידוּ) – Dativ (לְמֹשֶׁה).
Der Vers leitet die Sabbat-Perikope ein: Am sechsten Tag erscheint die doppelte Menge Manna automatisch, was die Führer verwundert und sie veranlasst, Mosche zu konsultieren. Dies erfüllt die Ankündigung aus Vers 5.
Exodus 16,23
Hebräisch:
וַיֹּ֣אמֶר אֲלֵהֶ֗ם ה֚וּא אֲשֶׁ֣ר דִּבֶּ֣ר יְהוָ֔ה שַׁבָּתֹ֧ון שַׁבַּת־קֹ֛דֶשׁ לַֽיהוָ֖ה מָחָ֑ר אֵ֣ת אֲשֶׁר־תֹּאפ֞וּ אֵפ֗וּ וְאֵ֤ת אֲשֶֽׁר־תְּבַשְּׁלוּ֙ בַּשֵּׁ֔לוּ וְאֵת֙ כָּל־הָ֣עֹדֵ֔ף הַנִּ֧יחוּ לָכֶ֛ם לְמִשְׁמֶ֖רֶת עַד־הַבֹּֽקֶר׃
Deutsch:
Und er sagte zu ihnen: Das ist es, was der Ewige geredet hat: Morgen ist Ruhe, ein heiliger Schabbat dem Ewigen; was ihr backen wollt, backt, und was ihr kochen wollt, kocht. Und alles Überschüssige legt für euch zurück zur Aufbewahrung bis zum Morgen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם ist die Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), אֲלֵהֶם (zu ihnen, bezieht sich auf die Führer). הוּא אֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה ist die Erklärung: הוּא (das, es) ist das Demonstrativpronomen, אֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (was, das), דִּבֶּר ist Pi'el Perfekt 3.m.sg. von דבר (reden, sprechen), Subjekt יְהוָה. „Das ist es, was JHWH geredet hat" verweist auf die Ankündigung in Vers 5. שַׁבָּתוֹן שַׁבַּת־קֹדֶשׁ לַיהוָה מָחָר ist die zentrale Verkündigung: שַׁבָּתוֹן (Ruhe, Sabbatruhe, m.sg.) ist ein intensiviertes Nomen von שַׁבָּת, שַׁבַּת־קֹדֶשׁ ist eine Status-constructus-Verbindung: שַׁבָּת (Sabbat, m.sg.) und קֹדֶשׁ (Heiligkeit, m.sg.), also „ein heiliger Sabbat". לַיהוָה ist Präposition לְ (für, dem) mit יְהוָה (JHWH), מָחָר (morgen, m.sg.) ist die Zeitangabe. Dies ist die erste explizite Erwähnung des Sabbats als Institution in der Wüstenwanderung, noch vor dem Sinai.
אֵת אֲשֶׁר־תֹּאפוּ אֵפוּ וְאֵת אֲשֶׁר־תְּבַשְּׁלוּ בַּשֵּׁלוּ sind parallele Anweisungen für die Zubereitung: אֵת אֲשֶׁר־תֹּאפוּ besteht aus אֵת (was, das was – hier als Relativpartikel ohne Objektfunktion), Relativsatz אֲשֶׁר־תֹּאפוּ mit Qal Imperfekt 2.m.pl. von אפה (backen), אֵפוּ ist Qal Imperativ m.pl. von אפה (backt). Die Konstruktion bedeutet: „Was ihr backen wollt, backt (heute)". וְאֵת אֲשֶׁר־תְּבַשְּׁלוּ בַּשֵּׁלוּ ist parallel: אֲשֶׁר־תְּבַשְּׁלוּ mit Pi'el Imperfekt 2.m.pl. von בשׁל (kochen), בַּשֵּׁלוּ ist Pi'el Imperativ m.pl. von בשׁל (kocht). וְאֵת כָּל־הָעֹדֵף הַנִּיחוּ לָכֶם λְמִשְׁמֶרֶת עַד־הַבֹּקֶר ist die Anweisung für den Überschuss: וְאֵת (und), כָּל־הָעֹדֵף ist כֹּל (alles) mit Qal Partizip m.sg. von עדף (übrig sein, überschüssig sein) mit Artikel, substantiviert: „alles Überschüssige". הַנִּיחוּ ist Hif'il Imperativ m.pl. von נוח (ruhen lassen, niederlegen, zurücklegen), לָכֶם (für euch), לְמִשְׁמֶרֶת ist Präposition לְ (zu, als) mit מִשְׁמֶרֶת (Aufbewahrung, Bewahrung, f.sg., von שׁמר), עַד־הַבֹּקֶר (bis zum Morgen). Der Überschuss soll für den Sabbat aufbewahrt werden – im Gegensatz zum Verbot in Vers 19.
Die LXX fügt hinzu „εἰς ἀποθήκην" (in die Vorratskammer), während der MT nur „לְמִשְׁמֶרֶת" (zur Aufbewahrung) hat.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Hauptsatz (וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם) mit direkter Rede, die mehrere Elemente enthält: Identifikationsformel (הוּא אֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה) – Nominalsatz mit Zeitangabe (שַׁבָּתוֹן שַׁבַּת־קֹדֶשׁ לַיהוָה מָחָר) – zwei parallele Imperative mit Relativsätzen (אֵת אֲשֶׁר־תֹּאפוּ אֵפוּ וְאֵת אֲשֶׁר־תְּבַשְּׁלוּ בַּשֵּׁלוּ) – Imperativ mit Objektphrase (וְאֵת כָּל־הָעֹדֵף הַנִּיחוּ לָכֶם לְמִשְׁמֶרֶת עַד־הַבֹּקֶר).
Der Vers ist theologisch und praktisch bedeutsam: Er führt den Sabbat als heiligen Ruhetag ein und gibt Anweisungen für die Vorbereitung. Am Freitag soll die doppelte Menge zubereitet und der Überschuss aufbewahrt werden – diesmal wird es nicht verderben (Vers 24).
Exodus 16,24
Hebräisch:
וַיַּנִּ֤יחוּ אֹתֹו֙ עַד־הַבֹּ֔קֶר כַּאֲשֶׁ֖ר צִוָּ֣ה מֹשֶׁ֑ה וְלֹ֣א הִבְאִ֔ישׁ וְרִמָּ֖ה לֹא־הָ֥יְתָה בֹּֽו׃
Deutsch:
Und sie legten es zurück bis zum Morgen, so wie Mosche geboten hatte; und es stank nicht, und kein Wurm war darin.

Kommentar: וַיַּנִּיחוּ אֹתוֹ עַד־הַבֹּקֶר כַּאֲשֶׁר צִוָּה מֹשֶׁה berichtet den Gehorsam: וַיַּנִּיחוּ ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.pl. von נוח (niederlegen, zurücklegen), אֹתוֹ (es, bezieht sich auf das Manna) ist das Objekt, עַד־הַבֹּקֶר (bis zum Morgen) ist die temporale Angabe. כַּאֲשֶׁר צִוָּה מֹשֶׁה ist eine Vergleichskonstruktion: כַּאֲשֶׁר (wie, so wie), צִוָּה ist Pi'el Perfekt 3.m.sg. von צוה (befehlen, gebieten), Subjekt מֹשֶׁה. „So wie Mosche geboten hatte" betont den Gehorsam gegenüber der göttlichen Anweisung durch Mosche.
וְלֹא הִבְאִישׁ וְרִמָּה לֹא־הָיְתָה בוֹ berichtet das Wunder: וְלֹא הִבְאִישׁ ist negativ: וְלֹא (und nicht), הִבְאִישׁ ist Hif'il Perfekt 3.m.sg. von באשׁ (stinken), wobei das Hif'il hier intransitiv verwendet wird („es stank nicht"). וְרִמָּה לֹא־הָיְתָה בוֹ ist parallel: וְרִמָּה (und Wurm, Made, f.sg.), לֹא (nicht), הָיְתָה ist Qal Perfekt 3.f.sg. von היה (sein), בוֹ ist Präposition בְּ (in) mit Suffix 3.m.sg. (in ihm, darin). Im Gegensatz zu Vers 20, wo das über Nacht aufbewahrte Manna verdirbt, bleibt das für den Sabbat aufbewahrte Manna frisch – ein Wunder, das die Heiligkeit des Sabbats demonstriert.
Die LXX übersetzt וַיַּנִּיחוּ αֹתוֹ עַד־הַבֹּקֶר κַּאֲשֶׁר צִוָּה μֹשֶׁה mit καὶ κατελίποσαν ἀπ' αὐτοῦ εἰς τὸ πρωί, καθάπερ συνέταξεν αὐτοῖς Μωυσῆς (und sie ließen davon übrig bis zum Morgen, wie Mose ihnen befohlen hatte). וְלֹא ἡִבְאִישׁ wird mit καὶ οὐκ ἐπώζεσεν (und es stank nicht) wiedergegeben. וְרִמָּה לֹא־הָיְתָה בוֹ wird mit οὐδὲ σκώληξ ἐγένετο ἐν αὐτῷ (und kein Wurm war darin) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיַּנִּיחוּ) – Objekt (אֹתוֹ) – temporale Angabe (עַד־הַבֹּקֶר) – Vergleichssatz (כַּאֲשֶׁר צִוָּה מֹשֶׁה). Zweiter Hauptsatz (negativ): Konjunktion (וְ) – Negation (לֹא) – Prädikat (הִבְאִישׁ). Dritter Hauptsatz (negativ): Subjekt (וְרִמָּה) – Negation (לֹא) – Prädikat (הָיְתָה) – Präpositionalphrase (בוֹ).
Der Vers demonstriert das Wunder der Sabbat-Heiligung: Was normalerweise verderben würde (Vers 20), bleibt für den Sabbat frisch. Dies ist ein Zeichen der göttlichen Billigung des Sabbats und belohnt den Gehorsam des Volkes.
Exodus 16,25
Hebräisch:
וַיֹּ֤אמֶר מֹשֶׁה֙ אִכְלֻ֣הוּ הַיֹּ֔ום כִּֽי־שַׁבָּ֥ת הַיֹּ֖ום לַיהוָ֑ה הַיֹּ֕ום לֹ֥א תִמְצָאֻ֖הוּ בַּשָּׂדֶֽה׃
Deutsch:
Da sagte Mosche: Esst es heute, denn heute ist ein Schabbat dem Ewigen; heute werdet ihr es auf dem Feld nicht finden.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה ist die Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), Subjekt מֹשֶׁה. אִכְלֻהוּ הַיּוֹם ist die Anweisung: אִכְלֻהוּ ist Qal Imperativ m.pl. von אכל (essen) mit Objektsuffix 3.m.sg. (הוּ, es), הַיּוֹם (heute, der Tag, m.sg.) mit Artikel ist die temporale Angabe. Die Anweisung bezieht sich auf das am Vortag gesammelte und aufbewahrte Manna. כִּי־שַׁבָּת הַיּוֹם לַיהוָה ist die kausale Begründung: כִּי (denn, weil), שַׁבָּת (Sabbat, m.sg.) ist das Prädikatsnomen, הַיּוֹם (heute, der Tag) ist das Subjekt, לַיהוָה ist Präposition לְ (für, dem) mit יְהוָה. Der Nominalsatz „Sabbat ist heute dem JHWH" oder „heute ist Sabbat für JHWH" betont den heiligen Charakter des Tages. הַיּוֹם לֹא תִמְצָאֻהוּ בַּשָּׂדֶה ist die Erklärung: הַיּוֹם (heute) wiederholt, לֹא (nicht), תִמְצָאֻהוּ ist Qal Imperfekt 2.m.pl. von מצא (finden) mit Objektsuffix 3.m.sg., בַּשָּׂדֶה ist Präposition בְּ (in, auf) mit שָׂדֶה (Feld, m.sg.) und Artikel. Am Sabbat erscheint kein neues Manna auf dem Feld.
Die LXX übersetzt וַיֹּאμֶר μֹשֶׁה אִכְלֻהוּ הַיּוֹם mit καὶ εἶπεν Μωυσῆς Φάγετε σήμερον (und Mose sagte: Esst heute). כִּי־שַׁבָּת הַיּוֹם λַיהוָה wird mit ἔστιν γὰρ σάββατα σήμερον τῷ κυρίῳ (denn es ist Sabbat heute dem Herrn) wiedergegeben. הַיּוֹם לֹא תִמְצָאֻהוּ בַּשָּׂדֶה wird mit οὐχ εὑρεθήσεται ἐν τῷ πεδίῳ (es wird nicht gefunden werden auf dem Feld) übersetzt, wobei die LXX das Verb im Passiv wiedergibt.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Hauptsatz (וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה) mit direkter Rede, die mehrere Elemente enthält: Imperativ (אִכְלֻהוּ) mit Zeitangabe (הַיּוֹם) – kausaler Nebensatz als Nominalsatz (כִּי־שַׁבָּת הַיּוֹם לַיהוָה) – Hauptsatz mit Negation: Zeitangabe (הַיּוֹם) – Negation (לֹא) – Prädikat (תִמְצָאֻהוּ) – Ortsangabe (בַּשָּׂדֶה).
Der Vers unterstreicht die Besonderheit des Sabbats: An diesem Tag ruht auch die göttliche Versorgung mit neuem Manna. Das Volk muss vom Vorrat des Vortages essen, was Planung und Vorausschau erfordert.
Exodus 16,26
Hebräisch:
שֵׁ֥שֶׁת יָמִ֖ים תִּלְקְטֻ֑הוּ וּבַיֹּ֧ום הַשְּׁבִיעִ֛י שַׁבָּ֖ת לֹ֥א יִֽהְיֶה־בֹּֽו׃
Deutsch:
Sechs Tage sollt ihr es sammeln; aber am siebten Tag ist Schabbat, an dem wird es nicht sein.

Kommentar: שֵׁשֶׁת יָמִים תִּלְקְטֻהוּ ist die Regelung: שֵׁשֶׁת יָמִים ist eine Zeitangabe: שֵׁשֶׁת (sechs, f., Status constructus von שֵׁשׁ) in Verbindung mit יָמִים (Tage, m.pl.), wobei die feminine Zahlform mit dem maskulinen Nomen verwendet wird (Genus-Inkongruenz). תִּלְקְטֻהוּ ist Qal Imperfekt 2.m.pl. von לקט (sammeln) mit Objektsuffix 3.m.sg. Das Imperfekt hat hier modale Bedeutung („sollt ihr sammeln") oder beschreibt wiederholte Handlung. וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי שַׁבָּת לֹא יִהְיֶה־בּוֹ ist die Ausnahme: וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי (und am siebten Tag) ist die temporale Angabe mit Präposition בְּ, יוֹם (Tag, m.sg.) und Artikel, הַשְּׁבִיעִי (der siebte, Ordinalzahl m.sg.). שַׁבָּת (Sabbat, m.sg.) ist Apposition oder nähere Bestimmung zu „der siebte Tag". לֹא יִהְיֶה־בּוֹ ist die negative Aussage: לֹא (nicht), יִהְיֶה ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von היה (sein), בּוֹ ist Präposition בְּ (in, an) mit Suffix 3.m.sg. (an ihm, gemeint ist: an diesem Tag oder: darin, im Manna). Die Konstruktion „es wird nicht sein darin/daran" bedeutet „es wird kein (Manna) sein".
Die LXX übersetzt שֵׁשֶׁת יָמִים τִּלְקְטֻהוּ mit ἓξ ἡμέρας συλλέξετε (sechs Tage werdet ihr sammeln). וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי שַׁבָּת wird mit τῇ δὲ ἡμέρᾳ τῇ ἑβδόμῃ σάββατα (aber am siebten Tag ist Sabbat) wiedergegeben. לֹא יִהְיֶה־בּוֹ wird mit οὐκ ἔσται ἐν αὐτῇ (es wird nicht sein in ihm/daran) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Zeitangabe (שֵׁשֶׁת יָמִים) – Prädikat (תִּלְקְטֻהוּ). Zweiter Hauptsatz (adversativ): Zeitangabe (וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי) mit Apposition (שַׁבָּת) – Prädikat mit Negation (לֹא יִהְיֶה־בּוֹ).
Der Vers formuliert den Rhythmus der Sechs-Tage-Arbeit und des Sabbat-Ruhetags, der später im Dekalog (Ex 20,8-11) ausführlich begründet wird. Die Manna-Regelung ist eine praktische Einübung in die Sabbat-Heiligung.
Exodus 16,27
Hebräisch:
וַֽיְהִי֙ בַּיֹּ֣ום הַשְּׁבִיעִ֔י יָצְא֥וּ מִן־הָעָ֖ם לִלְקֹ֑ט וְלֹ֖א מָצָֽאוּ׃
Deutsch:
Und es geschah am siebten Tag, da gingen einige vom Volk hinaus, um zu sammeln, und sie fanden nichts.

Kommentar: וַיְהִי בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי ist die temporale Einleitung: וַיְהִי (und es geschah), בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי (am siebten Tag). יָצְאוּ מִן־הָעָם לִלְקֹט berichtet den Ungehorsam: יָצְאוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von יצא (hinausgehen), מִן־הָעָם ist partitiv: Präposition מִן (von, aus) mit עָם (Volk, m.sg.) und Artikel, also „einige vom Volk". לִלְקֹט ist finale Angabe: Präposition לְ mit Qal Infinitiv construct von לקט (sammeln), „um zu sammeln". Trotz der klaren Anweisung in Vers 26 gehen einige Leute hinaus, um Manna zu sammeln. וְלֹא μָצָאוּ ist das Ergebnis: וְלֹא (und nicht), מָצָאוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von מצא (finden). Sie finden kein Manna, wie angekündigt.
Die LXX übersetzt וַיְהִי בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי mit ἐγένετο δὲ ἐν τῇ ἡμέρᾳ τῇ ἑβδόμῃ (es geschah aber am siebten Tag). יָצְאוּ μִן־הָעָם λִלְקֹט wird mit ἐξήλθοσάν τινες ἐκ τοῦ λαοῦ συλλέξαι (einige vom Volk gingen hinaus zu sammeln) wiedergegeben. וְλֹא μָצָאוּ wird mit καὶ οὐχ εὗρον (und sie fanden nicht) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung (וַיְהִי בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי) gefolgt von zwei koordinierten Hauptsätzen: Erster Hauptsatz: Prädikat (יָצְאוּ) – partitives Subjekt (מִן־הָעָם) – Finalangabe (לִלְקֹט). Zweiter Hauptsatz (negativ): Konjunktion (וְ) – Negation (לֹא) – Prädikat (מָצָאוּ).
Der Vers zeigt, dass ein Teil des Volkes immer noch ungehorsam ist und die Sabbat-Regelung nicht akzeptiert. Das Nicht-Finden des Mannas ist die natürliche Konsequenz, aber auch ein göttliches Zeichen der Bestätigung der Sabbat-Heiligkeit.
Exodus 16,28
Hebräisch:
וַיֹּ֥אמֶר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֑ה עַד־אָ֨נָה֙ מֵֽאַנְתֶּ֔ם לִשְׁמֹ֥ר מִצְוֹתַ֖י וְתֹורֹתָֽי׃
Deutsch:
Und der Ewige sagte zu Mosche: Bis wann weigert ihr euch, meine Gebote und meine Toroth zu halten?

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist die Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), Subjekt יְהוָה, Präposition אֶל (zu) mit מֹשֶׁה. עַד־אָנָה ist eine temporale Frage: עַד (bis) mit אָנָה (wann, wohin), zusammen „bis wann, wie lange". Die Frage drückt göttliches Missfallen und Ungeduld aus. מֵאַנְתֶּם לִשְׁמֹר מִצְוֹתַי וְתוֹרֹתָי ist der Inhalt des Vorwurfs: מֵאַנְתֶּם ist Pi'el Perfekt 2.m.pl. von מאן (sich weigern, verweigern), wobei das Pi'el die Hartnäckigkeit der Weigerung betont. לִשְׁמֹר ist finale Angabe: Präposition לְ mit Qal Infinitiv construct von שׁמר (bewahren, halten, beachten). מִצְוֹתַי וְתוֹרֹתָי sind zwei parallele Objekte: מִצְוָה (Gebot, f.sg.) im Plural (מִצְוֹת) mit Possessivsuffix 1.c.sg. (־ַי, meine Gebote) und תּוֹרָה (Weisung, Lehre, Torah, f.sg.) im Plural (תּוֹרוֹת) mit Possessivsuffix 1.c.sg. Die Verwendung beider Begriffe betont die Gesamtheit der göttlichen Anweisungen. Die rhetorische Frage impliziert: „Ihr solltet längst gehorsam sein!"
Die LXX übersetzt וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה mit καὶ εἶπεν κύριος πρὸς Μωυσῆν (und der Herr sagte zu Mose). עַד־אָנָה מֵאַנְתֶּם wird mit ἕως τίνος οὐ βούλεσθε (bis wann wollt ihr nicht) wiedergegeben, was eine freiere Übersetzung ist. λִשְׁמֹר μִצְוֹתַי וְתוֹרֹתָי wird mit εἰσακούειν τὰς ἐντολάς μου καὶ τὸν νόμον μου (hören auf meine Gebote und mein Gesetz) übersetzt, wobei νόμος (Gesetz) für תּוֹרָה steht.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Hauptsatz (וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה) mit direkter Rede als rhetorische Frage: Temporale Fragepartikel (עַד־אָנָה) – Prädikat (מֵאַנְתֶּם) – Finalangabe mit Infinitiv (לִשְׁמֹר) und Objekt (מִצְוֹתַי וְתוֹרֹתָי).
Der Vers ist ein göttlicher Tadel, der sich an das ganze Volk richtet (2. Person Plural), obwohl er zu Mosche gesprochen wird. Der Ungehorsam einiger weniger (Vers 27) wird dem ganzen Volk angelastet, was die Solidarverantwortung unterstreicht. Die Frage „Bis wann?" impliziert, dass Gottes Geduld Grenzen hat.
Exodus 16,29
Hebräisch:
רְא֗וּ כִּֽי־יְהוָה֮ נָתַ֣ן לָכֶ֣ם הַשַּׁבָּת֒ עַל־כֵּ֠ן ה֣וּא נֹתֵ֥ן לָכֶ֛ם בַּיֹּ֥ום הַשִּׁשִּׁ֖י לֶ֣חֶם יֹומָ֑יִם שְׁב֣וּ׀ אִ֣ישׁ תַּחְתָּ֗יו אַל־יֵ֥צֵא אִ֛ישׁ מִמְּקֹמֹ֖ו בַּיֹּ֥ום הַשְּׁבִיעִֽי׃
Deutsch:
Seht, dass der Ewige euch den Schabbat gegeben hat, darum gibt er euch am sechsten Tag Brot für zwei Tage; bleibt jeder an seiner Stelle, niemand gehe am siebten Tag von seinem Ort aus.

Kommentar: רְאוּ כִּי־יְהוָה נָתַן לָכֶם הַשַּׁבָּת ist die Aufforderung zur Einsicht: רְאוּ ist Qal Imperativ m.pl. von ראה (sehen), hier im übertragenen Sinn „erkennt, seht ein". כִּי־יְהוָה נָתַן לָכֶם הַשַּׁבָּת ist der Objektsatz: כִּי (dass), יְהוָה ist das Subjekt, נָתַן ist Qal Perfekt 3.m.sg. von נתן (geben), לָכֶם (euch) ist das indirekte Objekt, הַשַּׁבָּת (der Sabbat, m.sg.) mit Artikel ist das direkte Objekt. Der Sabbat wird als Gabe Gottes dargestellt, nicht als Last. עַל־כֵּן הוּא נֹתֵן לָכֶם בַּיּוֹם הַשִּׁשִּׁי לֶחֶם יוֹמָיִם ist die Folgerung: עַל־כֵּן (darum, deshalb) ist die kausale Wendung, הוּא (er) ist das Subjekt (JHWH), נֹתֵן ist Qal Partizip m.sg. von נתן (geben, gibt), das hier präsentische Handlung ausdrückt, לָכֶם (euch), בַּיּוֹם הַשִּׁשִּׁי (am sechsten Tag), לֶחֶם יוֹמָיִם ist das Objekt: לֶחֶם (Brot, m.sg.) mit יוֹמָיִם (zwei Tage, Dual von יוֹם), also „Brot für zwei Tage".
שְׁבוּ אִישׁ תַּחְתָּיו אַל־יֵצֵא אִישׁ מִמְּקֹמוֹ בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי sind die konkreten Anweisungen: שְׁבוּ ist Qal Imperativ m.pl. von ישׁב (sitzen, bleiben, wohnen), אִישׁ תַּחְתָּיו ist „jeder an seiner Stelle", wobei תַּחַת (unter, an der Stelle von) mit Possessivsuffix 3.m.sg. verwendet wird. אַל־יֵצֵא אִישׁ מִמְּקֹמוֹ בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי ist ein Prohibitiv: אַל (nicht) mit Qal Imperfekt 3.m.sg. von יצא (hinausgehen) יֵצֵא, אִישׁ (niemand, keiner), מִמְּקֹמוֹ ist Präposition מִן (von) mit מָקוֹם (Ort, Stelle, m.sg.) und Possessivsuffix 3.m.sg., בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי (am siebten Tag). Dies ist ein Verbot, am Sabbat das eigene Wohngebiet zu verlassen, besonders um Manna zu sammeln.
Die LXX übersetzt רְאוּ κִּי־יְהוָה νָתַν λָכֶם הַשַּׁבָּת mit ἴδετε, ὁ γὰρ κύριος ἔδωκεν ὑμῖν τὴν ἡμέραν ταύτην τὰ σάββατα (seht, denn der Herr hat euch diesen Tag, den Sabbat, gegeben). עַל־כֵּן הוּא נֹתֵן λָכֶם... λֶחֶם יוֹמָיִם wird mit διὰ τοῦτο αὐτὸς ἔδωκεν ὑμῖν... ἄρτους δύο ἡμερῶν (deshalb hat er euch... Brot für zwei Tage gegeben) wiedergegeben. שְׁבוּ αִישׁ תַּחְתָּיו wird mit καθήσεσθε ἕκαστος εἰς τοὺς οἴκους ὑμῶν (ihr sollt bleiben, jeder in euren Häusern) übersetzt. αַל־יֵצֵא אִישׁ μִמְּקֹמוֹ wird mit μηδεὶς ἐκπορευέσθω ἐκ τοῦ τόπου αὐτοῦ (niemand gehe hinaus von seinem Ort) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt mehrere Elemente: Imperativ (רְאוּ) mit כִּי-Nebensatz (כִּי־יְהוָה נָתַן לָכֶם הַשַּׁבָּת) – kausale Folgerung (עַל־כֵּן) mit Hauptsatz: Subjekt (הוּא) – Prädikat (נֹתֵן) – Dativ (לָכֶם) – Zeitangabe (בַּיּוֹם הַשִּׁשִּׁי) – Objekt (לֶחֶם יוֹמָיִם) – zwei Imperative: שְׁבוּ אִישׁ תַּחְתָּיו und Prohibitiv: אַל־יֵצֵא אִישׁ מִמְּקֹמוֹ בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי.
Der Vers enthält eine wichtige Sabbat-Theologie: Der Sabbat ist Gottes Geschenk an Israel, keine Last. Die doppelte Manna-Portion am Freitag ist der Beweis der göttlichen Fürsorge, die die Sabbatruhe ermöglicht. Das Verbot, am Sabbat hinauszugehen, dient der vollständigen Ruhe.
Exodus 16,30
Hebräisch:
וַיִּשְׁבְּת֥וּ הָעָ֖ם בַּיֹּ֥ום הַשְּׁבִעִֽי׃
Deutsch:
Und das Volk ruhte am siebten Tag.

Kommentar: וַיִּשְׁבְּתוּ הָעָם בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי ist ein kurzer, aber bedeutsamer Satz: וַיִּשְׁבְּתוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von שׁבת (ruhen, aufhören, feiern), הָעָם (das Volk, m.sg.) ist das Subjekt, בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי (am siebten Tag) ist die Zeitangabe. Das Verb שׁבת ist etymologisch mit שַׁבָּת (Sabbat) verwandt und bezeichnet das Aufhören von Arbeit, das Ruhen. Der Vers berichtet den Gehorsam des Volkes nach dem göttlichen Tadel und der erneuten Anweisung.
Die LXX übersetzt וַיִּשְׁבְּתוּ הָעָם בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי mit καὶ ἐσαββάτισεν ὁ λαὸς τῇ ἡμέρᾳ τῇ ἑβδόμῃ (und das Volk hielt Sabbat am siebten Tag), wobei die LXX das denominative Verb σαββατίζω (Sabbat halten) verwendet.
Die Satzstruktur ist ein einfacher Hauptsatz: Prädikat (וַיִּשְׁבְּתוּ) – Subjekt (הָעָם) – Zeitangabe (בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי).
Der kurze Vers markiert einen Wendepunkt: Nach dem Ungehorsam einiger (Vers 27) und dem göttlichen Tadel (Vers 28-29) gehorcht das ganze Volk nun und hält den Sabbat. Dies ist die erste berichtete Sabbatfeier Israels in der Wüste.
Exodus 16,31
Hebräisch:
וַיִּקְרְא֧וּ בֵֽית־יִשְׂרָאֵ֛ל אֶת־שְׁמֹ֖ו מָ֑ן וְה֗וּא כְּזֶ֤רַע גַּד֙ לָבָ֔ן וְטַעְמֹ֖ו כְּצַפִּיחִ֥ת בִּדְבָֽשׁ׃
Deutsch:
Und das Haus Jisra'el nannte seinen Namen Man; und es war wie Koriandersamen, weiß, und sein Geschmack war wie Kuchen mit Honig.

Kommentar: וַיִּקְרְאוּ בֵית־יִשְׂרָאֵל אֶת־שְׁמוֹ מָן ist die Namensgebung: וַיִּקְרְאוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von קרא (rufen, nennen), בֵית־יִשְׂרָאֵל (das Haus Israel) ist das Subjekt, eine kollektive Bezeichnung für das Volk, אֶת־שְׁמוֹ ist das Objekt: Objektpartikel אֶת mit שֵׁם (Name, m.sg.) und Possessivsuffix 3.m.sg. (sein Name), מָן (Manna) ist das Prädikatsnomen. Dies greift die ätiologische Erklärung aus Vers 15 auf. וְהוּא כְּזֶרַע גַּד לָבָן beschreibt das Aussehen: וְהוּא (und es) ist das Subjekt, כְּזֶרַע גַּד ist eine Vergleichskonstruktion: כְּ (wie) mit זֶרַע (Samen, Same, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit גַּד (Koriander, m.sg.), לָבָן (weiß, Adjektiv m.sg.) beschreibt die Farbe. גַּד ist Korianderpflanze bzw. deren Samen, die klein, rund und hell sind.
וְטַעְמוֹ כְּצַפִּיחִת בִּדְבָשׁ beschreibt den Geschmack: וְטַעְמוֹ ist טַעַם (Geschmack, m.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.sg., כְּצַפִּיחִת בִּדְבָשׁ ist eine weitere Vergleichskonstruktion: כְּ (wie) mit צַפִּיחִית (Fladen, Kuchen, f.sg., von צפח) in Status-constructus-Verbindung mit דְּבַשׁ (Honig, m.sg.). צַפִּיחִית bezeichnet einen flachen Kuchen oder Fladen, hier „mit Honig" oder „in Honig (getaucht/gebacken)". Die Beschreibung betont die Süße und Annehmlichkeit des Mannas.
Die LXX hat „ὡς ἐγκρὶς ἐν μέλιτι" (wie Honigkuchen), während der MT „כְּצַפִּיחִת בִּדְבָשׁ" (wie Fladen mit Honig) hat.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Sätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיִּקְרְאוּ) – Subjekt (בֵית־יִשְׂרָאֵל) – Objekt (אֶת־שְׁמוֹ) – Prädikatsnomen (מָן). Zweiter Hauptsatz (Nominalsatz): Subjekt (וְהוּא) – Prädikat mit Vergleich (כְּזֶרַע גַּד לָבָן). Dritter Hauptsatz (Nominalsatz): Subjekt (וְטַעְמוֹ) – Prädikat mit Vergleich (כְּצַפִּיחִת בִּדְבָשׁ).
Der Vers gibt eine zusammenfassende Beschreibung des Mannas: Name, Aussehen und Geschmack. Die Beschreibung ist realistisch genug, um glaubwürdig zu sein, und doch wunderbar genug, um die göttliche Herkunft zu unterstreichen.
Exodus 16,32
Hebräisch:
וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֗ה זֶ֤ה הַדָּבָר֙ אֲשֶׁ֣ר צִוָּ֣ה יְהוָ֔ה מְלֹ֤א הָעֹ֨מֶר֙ מִמֶּ֔נּוּ לְמִשְׁמֶ֖רֶת לְדֹרֹתֵיכֶ֑ם לְמַ֣עַן׀ יִרְא֣וּ אֶת־הַלֶּ֗חֶם אֲשֶׁ֨ר הֶאֱכַ֤לְתִּי אֶתְכֶם֙ בַּמִּדְבָּ֔ר בְּהֹוצִיאִ֥י אֶתְכֶ֖ם מֵאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch:
Und Mosche sagte: Dies ist das Wort, das der Ewige geboten hat: Ein Omer voll davon soll für eure Generationen aufbewahrt werden, damit sie das Brot sehen, womit ich euch in der Wüste gespeist habe, als ich euch aus dem Land Mizrajim herausführte.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה ist die Einleitungsformel: Qal Wayyiqtol von אמר (sagen), Subjekt מֹשֶׁה, זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה (dies ist das Wort, das JHWH geboten hat) wie in Vers 16. מְלֹא הָעֹמֶר מִמֶּנּוּ לְמִשְׁמֶרֶת לְדֹרֹתֵיכֶם ist die Anweisung: מְלֹא הָעֹמֶר ist eine Status-constructus-Verbindung: מְלֹא (Fülle von, m.sg., Status constructus von מָלֵא) mit עֹמֶר (Omer) und Artikel, also „ein Omer voll, die Fülle eines Omers". מִמֶּנּוּ (davon), לְמִשְׁמֶרֶת ist finale Angabe: Präposition לְ (zu, für) mit מִשְׁמֶרֶת (Aufbewahrung, Bewahrung, f.sg.), לְדֹרֹתֵיכֶם ist Präposition לְ (für) mit דּוֹר (Generation, m.sg.) im Plural (דֹּרוֹת) mit Possessivsuffix 2.m.pl., also „für eure Generationen", für die Zukunft.
לְמַעַן יִרְאוּ אֶת־הַלֶּחֶם אֲשֶׁר הֶאֱכַלְתִּי אֶתְכֶם בַּמִּדְבָּר בְּהוֹצִיאִי אֶתְכֶם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist die Zweckangabe: לְמַעַן (damit, auf dass) leitet den Finalsatz ein. יִרְאוּ ist Qal Imperfekt 3.m.pl. von ראה (sehen), אֶת־הַלֶּחֶם ist das Objekt. אֲשֶׁר הֶאֱכַלְתִּי אֶתְכֶם בַּמִּדְבָּר ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (womit, mit dem), הֶאֱכַלְתִּי ist Hif'il Perfekt 1.c.sg. von אכל (essen, speisen lassen), wobei das Hif'il kausative Bedeutung hat („ich speiste, ich ließ essen"), אֶתְכֶם (euch) ist das Objekt, בַּמִּדְבָּר (in der Wüste) ist die Ortsangabe. בְּהוֹצִיאִי אֶתְכֶם מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist eine temporale Infinitivkonstruktion: בְּ (als, bei) mit Hif'il Infinitiv construct von יצא הוֹצִיא (hinausführen) mit Possessivsuffix 1.c.sg. (־ִי, mein Hinausführen), אֶתְכֶם (euch), מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם (aus dem Land Ägypten). Die Konstruktion bedeutet: „als ich euch aus dem Land Ägypten herausführte".
Die LXX übersetzt זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה mit τοῦτο τὸ ῥῆμα ὃ συνέταξεν κύριος (dies ist das Wort, das der Herr befohlen hat). μְלֹא הָעֹמֶר μִמֶּנּוּ wird mit πλῆρες τὸ γομορ τοῦ μαννα (ein Gomer voll Manna) wiedergegeben. λְמַעַן יִרְאוּ αֶת־הַלֶּחֶם wird mit ἵνα ἴδωσιν τὸν ἄρτον (damit sie das Brot sehen) übersetzt. אֲשֶׁר ἡֶאֱכַלְתִּי αֶתְכֶם wird mit ὃν ἐφάγετε (das ihr aßt) wiedergegeben, wobei die LXX das Subjekt ändert.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Hauptsatz (וַיֹּאמֶר μֹשֶׁה) mit Einleitungsformel (זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה) und komplexer direkter Rede: Anweisung (μְלֹא הָעֹמֶר μִמֶּנּוּ λְמִשְׁמֶרֶת λְדֹרֹתֵיכֶם) – Finalsatz (λְמַעַן יִרְאוּ αֶת־הַלֶּחֶם) mit Relativsatz (אֲשֶׁר ἡֶאֱכַλְתִּי αֶתְכֶם בַּמִּדְבָּר) und temporaler Infinitivkonstruktion (בְּהוֹצִיאִי αֶתְכֶם μֵאֶרֶץ μִצְרָיִם).
Der Vers ordnet an, dass ein Omer Manna für künftige Generationen aufbewahrt werden soll als Zeugnis von Gottes Fürsorge in der Wüste. Dies ist ein Denkmal des Glaubens, das an die wunderbare Versorgung erinnern soll.
Exodus 16,33
Hebräisch:
וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֜ה אֶֽל־אַהֲרֹ֗ן קַ֚ח צִנְצֶ֣נֶת אַחַ֔ת וְתֶן־שָׁ֥מָּה מְלֹֽא־הָעֹ֖מֶר מָ֑ן וְהַנַּ֤ח אֹתֹו֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה לְמִשְׁמֶ֖רֶת לְדֹרֹתֵיכֶֽם׃
Deutsch:
Und Mosche sagte zu 'Aharon: Nimm einen Krug und tu einen vollen Omer Man hinein und lege ihn vor den Ewigen nieder zur Aufbewahrung für eure Generationen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־אַהֲרֹן ist die Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), Subjekt מֹשֶׁה, Präposition אֶל (zu) mit אַהֲרֹן. Mosche gibt Aaron die konkrete Anweisung zur Ausführung der göttlichen Anordnung. קַח צִנְצֶנֶת אַחַת ist der erste Imperativ: קַח ist Qal Imperativ m.sg. von לקח (nehmen, nimm), צִנְצֶנֶת (Krug, Gefäß, f.sg.) ist ein Behältnis, אַחַת (eine, f.sg.) ist das Zahlwort. וְתֶן־שָׁמָּה מְלֹא־הָעֹמֶר μָן ist der zweite Imperativ: וְתֶן ist Qal Imperativ m.sg. von נתן (geben, tun, leg hinein) mit Waw, שָׁמָּה (dorthin, dahin, dort) ist das lokale Adverb, das hier „hinein" bedeutet, מְלֹא־הָעֹמֶר (ein Omer voll, siehe Vers 32), מָן (Manna) ist in Apposition oder als Objekt zu verstehen.
וְהַנַּח אֹתוֹ λִפְנֵי יְהוָה λְמִשְׁמֶרֶת λְדֹרֹתֵיכֶם ist der dritte Imperativ: וְהַנַּח ist Hif'il Imperativ m.sg. von נוח (niederlegen, hinlegen) mit Waw, אֹתוֹ (es, ihn) ist das Objekt, λִפְנֵי יְהוָה ist „vor JHWH", Präposition לְ mit פָּנִים (Angesicht) in Status-constructus-Verbindung mit יְהוָה, also „vor dem Angesicht JHWHs", was den Ort im Heiligtum bezeichnet (später die Bundeslade, siehe Vers 34). λְμִשְׁמֶרֶת λְדֹרֹתֵיכֶם (zur Aufbewahrung für eure Generationen) wiederholt die Formulierung aus Vers 32.
Die LXX fügt hinzu „στάμνον χρυσοῦν" (einen goldenen Krug), während der MT nur „צִנְצֶנֶת" (ein Gefäß) ohne Material-Angabe hat.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Hauptsatz (וַיֹּאמֶר μֹשֶׁה αֶל־אַהֲרֹן) mit direkter Rede, die aus drei koordinierten Imperativen besteht: קַח צִנְצֶנֶת אַחַת – וְתֶן־שָׁמָּה μְלֹא־הָעֹמֶר μָן – וְהַנַּח αֹתוֹ λִפְνֵי יְהוָה λְμִשְׁמֶרֶת λְדֹרֹתֵיכֶם.
Der Vers konkretisiert die Anweisung aus Vers 32: Aaron soll einen Krug mit Manna füllen und „vor JHWH" aufbewahren. Dies wird in Vers 34 als „vor dem Zeugnis" spezifiziert, was auf die Bundeslade verweist.
Exodus 16,34
Hebräisch:
כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֑ה וַיַּנִּיחֵ֧הוּ אַהֲרֹ֛ן לִפְנֵ֥י הָעֵדֻ֖ת לְמִשְׁמָֽרֶת׃
Deutsch:
So wie der Ewige Mosche geboten hatte, so legte 'Aharon es vor das Zeugnis nieder, zur Aufbewahrung.

Kommentar: כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist eine Vergleichskonstruktion: כַּאֲשֶׁר (so wie, wie), צִוָּה ist Pi'el Perfekt 3.m.sg. von צוה (befehlen, gebieten), Subjekt יְהוָה, אֶל־μֹשֶׁה (zu Mosche). Die Formel betont den Gehorsam gegenüber der göttlichen Anweisung. וַיַּנִּיחֵהוּ αַהֲרֹן λִפְנֵי הָעֵדֻת λְמִשְׁמָרֶת berichtet die Ausführung: וַיַּנִּיחֵהוּ ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.sg. von נוח (niederlegen) mit Objektsuffix 3.m.sg. (הוּ, es, ihn, bezieht sich auf den Krug mit Manna), αַהֲרֹן ist das nachgestellte Subjekt. λִפְנֵי הָעֵדֻת ist „vor dem Zeugnis": Präposition לְ mit פָּנִים in Status-constructus-Verbindung mit עֵדוּת (Zeugnis, f.sg.) und Artikel. עֵדוּת bezeichnet hier die Bundestafeln oder die Bundeslade, in der sie aufbewahrt wurden (vgl. Ex 25,16.21; 40,20). λְμִשְׁμָרֶת (zur Aufbewahrung) wiederholt die finale Angabe.
Die LXX übersetzt κַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה αֶל־μֹשֶׁה mit ὃν τρόπον συνέταξεν κύριος τῷ Μωυσῇ (wie der Herr dem Mose befohlen hatte). וַיַּנִּיחֵהוּ αַהֲרֹן λִפְנֵי הָעֵדֻת wird mit καὶ ἀπέθετο Ααρων ἐναντίον τοῦ μαρτυρίου (und Aaron legte nieder vor dem Zeugnis) wiedergegeben, wobei μαρτύριον (Zeugnis) für עֵדוּת steht.
Die Satzstruktur zeigt einen Vergleichssatz (כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה αֶל־μֹשֶׁה) gefolgt vom Hauptsatz: Prädikat (וַיַּנִּיחֵהוּ mit Suffix) – Subjekt (αַהֲרֹן) – Ortsangabe (λִפְנֵי הָעֵדֻת) – Finalangabe (λְמִשְׁמָרֶת).
Der Vers bestätigt den Gehorsam Aarons und spezifiziert den Aufbewahrungsort: „vor dem Zeugnis", also im Allerheiligsten bei der Bundeslade. Nach Hebr 9,4 befand sich der goldene Krug mit Manna in der Bundeslade selbst.
Exodus 16,35
Hebräisch:
וּבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל אָֽכְל֤וּ אֶת־הַמָּן֙ אַרְבָּעִ֣ים שָׁנָ֔ה עַד־בֹּאָ֖ם אֶל־אֶ֣רֶץ נֹושָׁ֑בֶת אֶת־הַמָּן֙ אָֽכְל֔וּ עַד־בֹּאָ֕ם אֶל־קְצֵ֖ה אֶ֥רֶץ כְּנָֽעַן׃
Deutsch:
Und die Söhne Jisra'el aßen das Man 40 Jahre, bis sie in bewohntes Land kamen; sie aßen das Man, bis sie an die Grenze des Landes Kena'an kamen.

Kommentar: וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל אָכְלוּ אֶת־הַמָּן אַרְבָּעִים שָׁנָה ist die Hauptaussage: וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל (und die Söhne Israels) ist das Subjekt, אָכְלוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von אכל (essen), אֶת־הַמָּן (das Manna) ist das Objekt mit Objektpartikel und Artikel, אַרְבָּעִים שָׁנָה ist die Zeitangabe: אַרְבָּעִים (vierzig, m.pl.) mit שָׁנָה (Jahr, f.sg.), also „vierzig Jahre". Dies ist eine runde Zahl, die die gesamte Wüstenwanderung umfasst. עַד־בֹּאָם אֶל־אֶרֶץ נוֹשָׁבֶת ist die temporale Begrenzung: עַד (bis) mit Qal Infinitiv construct von בוא (kommen) בֹּא und Possessivsuffix 3.m.pl. (־ָם, ihr Kommen), אֶל־אֶרֶץ נוֹשָׁבֶת ist „zu bewohntem Land": אֶל (zu) mit אֶרֶץ (Land, f.sg.) und Nif'al Partizip f.sg. von ישׁב (bewohnt, bewohnbar), das als Adjektiv fungiert.
אֶת־הַמָּן אָכְלוּ עַד־בֹּאָם אֶל־קְצֵה אֶרֶץ כְּנָעַן wiederholt und präzisiert die Aussage: אֶת־הַמָּן אָכְלוּ (das Manna aßen sie) ist eine Wiederholung mit chiastischer Wortstellung (Objekt vor Verb zur Betonung). עַד־בֹּאָם אֶל־קְצֵה אֶרֶץ כְּנָעַן ist parallel zur ersten temporalen Angabe: עַד־בֹּאָם (bis sie kamen) mit אֶל־קְצֵה אֶרֶץ כְּנָעַן, wobei קָצֶה (Grenze, Ende, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit אֶרֶץ כְּנַעַן (Land Kanaan) steht. Die zweite Formulierung spezifiziert: Sie aßen Manna bis zur Grenze Kanaans, also bis zum Übergang ins verheißene Land (vgl. Jos 5,10-12, wo berichtet wird, dass das Manna nach dem ersten Passa in Kanaan aufhörte).
Die LXX fügt hinzu „εἰς μέρος τῆς Φοινίκης" (bis zu einem Teil von Phönizien), während der MT „אֶל־קְצֵה אֶרֶץ כְּנָעַן" (bis zur Grenze des Landes Kanaan) hat.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Subjekt (וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל) – Prädikat (אָכְלוּ) – Objekt (אֶת־הַμָּן) – Zeitangabe (אַרְבָּעִים שָׁנָה) – temporale Begrenzung (עַד־בֹּאָם αֶל־אֶרֶץ νוֹשָׁבֶת). Zweiter Hauptsatz (Wiederholung): Objekt (אֶת־הַמָּן) – Prädikat (אָכְלוּ) – temporale Begrenzung (עַד־בֹּאָם אֶל־קְצֵה אֶרֶץ κְּנָעַן).
Der Vers ist eine abschließende redaktionelle Notiz, die die gesamte Manna-Periode zusammenfasst. Die vierzig Jahre sind die klassische Dauer der Wüstenwanderung (vgl. Dtn 8,2; Jos 5,6).
Exodus 16,36
Hebräisch:
וְהָעֹ֕מֶר עֲשִׂרִ֥ית הָאֵיפָ֖ה הֽוּא׃
Deutsch:
Der Omer aber ist ein Zehntel vom Epha.

Kommentar: וְהָעֹמֶר עֲשִׂרִית הָאֵיפָה הוּא ist eine abschließende Erklärung des Maßes: וְהָעֹמֶר (und der Omer, m.sg.) mit Artikel ist das Subjekt, עֲשִׂרִית (ein Zehntel, f.sg., von עֶשֶׂר, zehn) ist das Prädikatsnomen in Status-constructus-Verbindung mit אֵיפָה (Epha, f.sg.) und Artikel. הוּא (er, es) ist das Kopulaverb. Die Konstruktion bedeutet: „Der Omer ist ein Zehntel des Epha". Das עֹמֶר war ein kleineres Hohlmaß, das אֵיפָה ein größeres. Ein Epha entsprach etwa 22-23 Litern, ein Omer somit etwa 2,2-2,3 Litern.
Die LXX übersetzt וְהָעֹמֶר עֲשִׂרִית הָאֵיפָה הוּא mit τὸ δὲ γομορ τὸ δέκατον τῶν τριῶν μέτρων ἦν (das Gomer aber war ein Zehntel von drei Maßen), was eine interpretative Erweiterung ist, die das Epha durch „drei Maße" erklärt.
Die Satzstruktur ist ein einfacher Nominalsatz: Subjekt (וְהָעֹמֶר) – Prädikat (עֲשִׂרִית הָאֵיפָה) – Kopula (הוּא).
Der Vers ist eine erklärende Glosse, die das in der Erzählung verwendete Maß עֹמֶר für spätere Leser definiert. Solche Maßerklärungen sind typisch für biblische Texte, die für Generationen geschrieben wurden, die mit den alten Maßeinheiten möglicherweise nicht mehr vertraut waren.
Exodus 17,1
Hebräisch:
וַיִּסְעוּ֠ כָּל־עֲדַ֨ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֧ל מִמִּדְבַּר־סִ֛ין לְמַסְעֵיהֶ֖ם עַל־פִּ֣י יְהוָ֑ה וַֽיַּחֲנוּ֙ בִּרְפִידִ֔ים וְאֵ֥ין מַ֖יִם לִשְׁתֹּ֥ת הָעָֽם׃
Deutsch:
Und die ganze Gemeinde der Söhne Jisra'el brach auf aus der Wüste Sin, nach ihren Aufbrüchen, auf den Befehl des Ewigen, und sie lagerten in Rephidim; und es war kein Wasser da für das Volk zu trinken.

Kommentar: וַיִּסְעוּ כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל מִמִּדְבַּר־סִין beginnt mit Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von נסע (aufbrechen, weiterziehen), das Subjekt ist כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (die ganze Gemeinde der Söhne Israels), eine Wiederholung der Formel aus 16,1-2. מִמִּדְבַּר־סִין ist die Herkunftsangabe mit Präposition מִן (aus, von) und מִדְבָּר־סִין (Wüste Sin) in Status-constructus-Verbindung. לְמַסְעֵיהֶם ist eine wichtige präpositionale Phrase: לְ (nach, gemäß) mit מַסָּע (Aufbruch, Reiseetappe, m.sg.) im Plural (מַסָּעִים) in Status-constructus-Form mit Possessivsuffix 3.m.pl. Die Phrase bedeutet „nach ihren Aufbrüchen, ihren Reiseetappen", was die schrittweise Wanderung beschreibt. עַל־פִּי יְהוָה ist eine idiomatische Wendung: עַל (auf, gemäß) mit פֶּה (Mund, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit יְהוָה, wörtlich „auf den Mund JHWHs", idiomatisch „auf den Befehl JHWHs, nach dem Wort JHWHs". Dies betont, dass die Wanderung unter göttlicher Leitung steht.
וַיַּחֲנוּ בִּרְפִידִים setzt die Reisebeschreibung fort: וַיַּחֲנוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von חנה (lagern, zelten), בִּרְפִידִים ist die Ortsangabe mit Präposition בְּ (in, bei) und רְפִידִים (Rephidim), ein Ort zwischen der Wüste Sin und dem Sinai. וְאֵין מַיִם לִשְׁתֹּת הָעָם beschreibt das Problem: וְאֵין (und es gibt nicht, es ist nicht) ist die Negationspartikel für Existenzaussagen, מַיִם (Wasser, m.pl.) ist das nicht vorhandene Subjekt. לִשְׁתֹּת הָעָם ist eine finale Infinitivkonstruktion: Präposition לְ mit Qal Infinitiv construct von שׁתה (trinken) שְׁתֹת, הָעָם (das Volk, m.sg.) ist das logische Subjekt des Infinitivs („für das Volk zu trinken"). Die Konstruktion drückt den Zweck oder die Möglichkeit aus: Es gab kein Wasser, damit/sodass das Volk trinken könnte.
Die LXX verwendet „ἐλοιδορεῖτο" (beschimpfte/schmähte), während der MT „וַיָּרֶב" (und er stritt) hat – eine stärkere negative Konnotation in der LXX. Die LXX wiederholt auch „λοιδορεῖσθέ" (ihr beschimpft), während der MT „תְּרִיבוּן" (ihr streitet) verwendet.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze bzw. Satzteile: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיִּסְעוּ) – Subjekt (כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל) – Herkunftsangabe (מִמִּדְבַּר־סִין) – Modalbestimmung (לְמַסְעֵיהֶם עַל־פִּי יְהוָה). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיַּחֲנוּ) – Ortsangabe (בִּרְפִידִים). Dritter Hauptsatz (Nominalsatz mit Negation): וְאֵין מַיִם – Finalangabe (לִשְׁתֹּת הָעָם).
Der Vers leitet eine neue Krise ein: Nach der Manna-Versorgung fehlt nun wieder Wasser. Dies ist bereits die dritte Wasserkrise (nach 15,22-25 in Mara und implizit vor dem Manna). Die Betonung, dass die Reise „auf den Befehl JHWHs" geschah, bereitet die theologische Frage vor: Warum führt Gott sein Volk an einen Ort ohne Wasser?
Exodus 17,2
Hebräisch:
וַיָּ֤רֶב הָעָם֙ עִם־מֹשֶׁ֔ה וַיֹּ֣אמְר֔וּ תְּנוּ־לָ֥נוּ מַ֖יִם וְנִשְׁתֶּ֑ה וַיֹּ֤אמֶר לָהֶם֙ מֹשֶׁ֔ה מַה־תְּרִיבוּן֙ עִמָּדִ֔י מַה־תְּנַסּ֖וּן אֶת־יְהוָֽה׃
Deutsch:
Da haderte das Volk mit Mosche, und sie sagten: Gebt uns Wasser, damit wir trinken! Und Mosche sagte zu ihnen: Was hadert ihr mit mir? Was versucht ihr den Ewigen?

Kommentar: וַיָּרֶב הָעָם עִם־מֹשֶׁה beschreibt den Konflikt: וַיָּרֶב ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von ריב (streiten, hadern, prozessieren), הָעָם (das Volk) ist das Subjekt, עִם־מֹשֶׁה ist die Präposition עִם (mit) mit מֹשֶׁה. Das Verb ריב hat oft rechtliche Konnotationen und bezeichnet einen ernsthaften Streit oder Rechtsstreit. וַיֹּאמְרוּ תְּנוּ־לָנוּ מַיִם וְנִשְׁתֶּה ist die Forderung des Volkes: וַיֹּאמְרוּ (und sie sagten) ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von אמר, תְּנוּ־לָנוּ ist Qal Imperativ m.pl. von נתן (geben, gebt) mit der Präposition לְ und Suffix 1.c.pl. (לָנוּ, uns), מַיִם (Wasser) ist das Objekt. וְנִשְׁתֶּה ist Qal Kohortativ 1.c.pl. von שׁתה (trinken), das hier konsekutiv oder final verstanden wird: „damit wir trinken" oder „und wir wollen/werden trinken". Die Forderung ist im Plural formuliert, obwohl sie an Mosche (Singular) gerichtet ist, was entweder eine höfliche Pluralform ist oder Mosche und Aaron gemeinsam anspricht.
וַיֹּאמֶר לָהֶם מֹשֶׁה מַה־תְּרִיבוּן עִמָּדִי מַה־תְּנַסּוּן אֶת־יְהוָה ist Moses Antwort mit zwei rhetorischen Fragen: וַיֹּאמֶר לָהֶם מֹשֶׁה ist die Redeeinleitung. מַה־תְּרִיבוּן עִמָּדִי ist die erste Frage: מָה (was, warum), תְּרִיבוּן ist Qal Imperfekt 2.m.pl. von ריב (hadern, streiten) mit paragogischem Nun (־וּן), עִמָּדִי ist die Präposition עִם (mit) mit Suffix 1.c.sg. Die Frage bedeutet: „Warum hadert ihr mit mir?" oder „Was streitet ihr mit mir?". מַה־תְּנַסּוּן אֶת־יְהוָה ist die zweite, schwerere Frage: מָה (was, warum), תְּנַסּוּן ist Pi'el Imperfekt 2.m.pl. von נסה (versuchen, prüfen, auf die Probe stellen) mit paragogischem Nun, wobei das Pi'el intensive Bedeutung hat. אֶת־יְהוָה ist das Objekt mit Objektpartikel. Die Frage „Warum versucht/prüft ihr JHWH?" wirft dem Volk vor, Gott auf die Probe zu stellen, an seiner Gegenwart und Fürsorge zu zweifeln.
Die LXX übersetzt וַיָּרֶב הָעָם עִם־מֹשֶׁה mit καὶ ἐλοιδορεῖτο ὁ λαὸς πρὸς Μωυσῆν (und das Volk schmähte gegen Mose), wobei λοιδορέω „schmähen, schelten" bedeutet. תְּנוּ־לָנוּ μַיִם וְנִשְׁתֶּה wird mit δὸς ἡμῖν ὕδωρ, ἵνα πίωμεν (gib uns Wasser, damit wir trinken) wiedergegeben, wobei die LXX Singular statt Plural verwendet. μַה־תְּרִיבוּן עִמָּדִי wird mit τί λοιδορεῖσθέ μοι (warum schmäht ihr mich) übersetzt. μַה־תְּנַסּוּן αֶת־יְהוָה wird mit καὶ τί πειράζετε κύριον (und warum versucht ihr den Herrn) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt fünf Hauptsätze bzw. Satzteile: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיָּרֶב) – Subjekt (הָעָם) – Präpositionalphrase (עִם־מֹשֶׁה). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיֹּאמְרוּ) – direkte Rede: Imperativ (תְּנוּ־לָנוּ) – Objekt (מַיִם) – Kohortativ (וְנִשְׁתֶּה). Dritter Hauptsatz: Prädikat (וַיֹּאמֶר) – Dativ (לָהֶם) – Subjekt (מֹשֶׁה) – direkte Rede mit zwei rhetorischen Fragen: מַה־תְּרִיבוּן עִמָּדִי und מַה־תְּנַסּוּן אֶת־יְהוָה.
Der Vers zeigt die Eskalation: Das Volk „hadert" (ריב), ein stärkerer Begriff als „murren" (לון). Moses Antwort unterscheidet zwischen dem Hadern mit ihm (dem Menschen) und dem Versuchen Gottes – wobei er klarstellt, dass Letzteres das eigentliche Problem ist.
Exodus 17,3
Hebräisch:
וַיִּצְמָ֨א שָׁ֤ם הָעָם֙ לַמַּ֔יִם וַיָּ֥לֶן הָעָ֖ם עַל־מֹשֶׁ֑ה וַיֹּ֗אמֶר לָ֤מָּה זֶּה֙ הֶעֱלִיתָ֣נוּ מִמִּצְרַ֔יִם לְהָמִ֥ית אֹתִ֛י וְאֶת־בָּנַ֥י וְאֶת־מִקְנַ֖י בַּצָּמָֽא׃
Deutsch:
Und das Volk dürstete dort nach Wasser, und das Volk murrte gegen Mosche und sagte: Warum dies, hast du uns aus Mizrajim heraufgeführt, um mich und meine Kinder und mein Vieh vor Durst sterben zu lassen?

Kommentar: וַיִּצְמָא שָׁם הָעָם לַמַּיִם beschreibt die physische Not: וַיִּצְמָא ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von צמא (dürsten), שָׁם (dort) ist das lokale Adverb, הָעָם (das Volk) ist das Subjekt, לַמַּיִם ist die Präposition לְ (nach) mit מַיִם (Wasser), was das Objekt des Durstens anzeigt („nach Wasser dürsten"). וַיָּלֶן הָעָם עַל־מֹשֶׁה ist die Reaktion: וַיָּלֶן ist Nif'al (oder Qal) Wayyiqtol 3.m.sg. von לון (murren), הָעָם ist das Subjekt, עַל־מֹשֶׁה zeigt die Richtung des Murrens an („gegen Mosche"). וַיֹּאמֶר לָמָּה זֶּה הֶעֱלִיתָנוּ מִמִּצְרַיִם ist der Beginn der Klage: וַיֹּאמֶר (und er/es sagte), wobei das Subjekt kollektiv (das Volk) ist, לָמָּה זֶּה ist eine emphatische Fragekonstruktion: לָמָּה (warum) mit dem Demonstrativpronomen זֶּה (dies), zusammen „warum dies?", was Verwunderung und Anklage ausdrückt. הֶעֱלִיתָנוּ ist Hif'il Perfekt 2.m.sg. von עלה (hinaufführen, heraufführen) mit Objektsuffix 1.c.pl., wobei das Hif'il kausative Bedeutung hat („du hast uns hinaufgeführt"). מִמִּצְרַיִם ist die Herkunftsangabe: Präposition מִן (aus) mit מִצְרַיִם (Ägypten).
לְהָמִית אֹתִי וְאֶת־בָּנַי וְאֶת־מִקְנַי בַּצָּמָא ist die finale Anklage: לְהָמִית ist Hif'il Infinitiv construct von מות (sterben lassen, töten) mit Präposition לְ (um zu), אֹתִי ist die Objektpartikel אֶת mit Suffix 1.c.sg. (mich), וְאֶת־בָּנַי (und meine Kinder) ist בֵּן (Sohn, Kind, m.sg.) im Plural mit Possessivsuffix 1.c.sg., וְאֶת־מִקְנַי (und mein Vieh) ist מִקְנֶה (Vieh, Herde, m.sg.) mit Possessivsuffix 1.c.sg. בַּצָּמָא ist die instrumentale Angabe: Präposition בְּ (durch, vor) mit צָמָא (Durst, m.sg.) und Artikel. Die Anklage ist dramatisch: Mosche wird beschuldigt, das Volk absichtlich aus Ägypten geführt zu haben, um es verdursten zu lassen. Der Wechsel von „uns" zu „mich und meine Kinder" individualisiert die Klage und macht sie emotional eindringlicher.
Die LXX übersetzt וַיִּצְמָא שָׁם הָעָם λַמַּיִם mit ἐδίψησεν δὲ ἐκεῖ ὁ λαὸς ὕδατι (das Volk aber dürstete dort nach Wasser). וַיָּלֶן הָעָם עַל־μֹשֶׁה wird mit καὶ ἐγόγγυζεν ὁ λαὸς ἐπὶ Μωυσῆν (und das Volk murrte gegen Mose) wiedergegeben. λָמָּה זֶּה ἡֶעֱלִיתָנוּ μִמִּצְרַיִם wird mit ἵνα τί τοῦτο ἀνεβίβασας ἡμᾶς ἐξ Αἰγύπτου (wozu dies hast du uns aus Ägypten heraufgeführt) übersetzt. λְהָמִית αֹתִי... בַּצָּמָא wird mit ἀποκτεῖναι ἐμὲ... τῷ δίψει (um zu töten mich... durch Durst) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt fünf koordinierte Hauptsätze bzw. Satzteile: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיִּצְמָא) – Lokaladverb (שָׁם) – Subjekt (הָעָם) – Objekt (לַמַּיִם). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיָּלֶן) – Subjekt (הָעָם) – Präpositionalphrase (עַל־מֹשֶׁה). Dritter Hauptsatz: Prädikat (וַיֹּאמֶר) – direkte Rede: Fragepartikel (לָמָּה זֶּה) – Prädikat (הֶעֱלִיתָנוּ) – Herkunftsangabe (מִמִּצְרַיִם) – finale Infinitivkonstruktion: לְהָמִית אֹתִי וְאֶת־בָּנַי וְאֶת־מִקְנַי בַּצָּמָא.
Der Vers verschärft die Krise: Aus Hadern wird Murren, aus Forderung wird Anklage. Die Klage erinnert an 16,3 (die Fleischtöpfe Ägyptens) und zeigt das wiederkehrende Muster: In der Not wird die Vergangenheit verklärt und die göttliche Führung in Frage gestellt. Die Erwähnung von Kindern und Vieh macht die Not konkret und human.
Exodus 17,4
Hebräisch:
וַיִּצְעַ֤ק מֹשֶׁה֙ אֶל־יְהוָ֣ה לֵאמֹ֔ר מָ֥ה אֶעֱשֶׂ֖ה לָעָ֣ם הַזֶּ֑ה עֹ֥וד מְעַ֖ט וּסְקָלֻֽנִי׃
Deutsch:
Da schrie Mosche zum Ewigen und sagte: Was soll ich mit diesem Volk tun? Noch ein wenig, so steinigen sie mich.

Kommentar: וַיִּצְעַק מֹשֶׁה אֶל־יְהוָה לֵאמֹר ist Moses verzweifelte Reaktion: וַיִּצְעַק ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von צעק (schreien, rufen), was einen dringenden, verzweifelten Hilferuf bezeichnet, מֹשֶׁה ist das Subjekt, αֶל־יְהוָה (zum JHWH) zeigt den Adressaten, לֵאמֹר (sagend) leitet die direkte Rede ein. μָה αֶעֱשֶׂה λָעָם הַזֶּה ist die verzweifelte Frage: μָה (was), αֶעֱשֶׂה ist Qal Imperfekt 1.c.sg. von עשׂה (tun, machen), das hier modal oder deliberativ verstanden wird („was soll ich tun? was kann ich tun?"), λָעָם הַזֶּה ist die Präposition לְ (zu, mit, für) mit עָם (Volk) und Artikel sowie Demonstrativpronomen הַזֶּה (dieses). Die Konstruktion „was soll ich diesem Volk tun?" drückt Ratlosigkeit aus.
עוֹד μְעַט וּסְקָלֻנִי beschreibt die drohende Gefahr: עוֹד (noch) mit μְעַט (wenig, ein wenig) bedeutet „noch ein wenig (Zeit)", was die Dringlichkeit betont. וּסְקָלֻנִי ist Qal Perfekt 3.c.pl. von סקל (steinigen) mit Objektsuffix 1.c.sg. und Waw, wobei das Waw hier konsekutiv verstanden wird („und/so werden sie mich steinigen"). Die Konstruktion „noch ein wenig, und sie steinigen mich" drückt aus, dass die Steinigung unmittelbar bevorsteht. Steinigung war eine Form der Volksjustiz bei schweren Vergehen.
Die LXX übersetzt וַיִּצְעַק μֹשֶׁה αֶל־יְהוָה λֵאμֹר mit ἐβόησεν δὲ Μωυσῆς πρὸς κύριον λέγων (Mose aber schrie zum Herrn, sagend). μָה αֶעֱשֶׂה λָעָם τοὔτῳ wird mit τί ποιήσω τῷ λαῷ τούτῳ (was soll ich diesem Volk tun) wiedergegeben. עוֹד μְעַט וּסְקָλֻνִי wird mit ἔτι μικρὸν καὶ καταλιθοβολήσουσίν με (noch ein wenig und sie werden mich steinigen) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיִּצְעַק μֹשֶׁה αֶל־יְהוָה λֵאמֹר) mit direkter Rede, die zwei Elemente enthält: Deliberative Frage: μָה αֶעֱשֶׂה λָעָם הַזֶּה. Hauptsatz mit temporaler Angabe: עוֹד μְעַט – konsekutiver Satz: וּסְקָלֻנִי.
Der Vers zeigt Moses Überforderung: Er ist zwischen dem murrenden Volk und dem schweigenden Gott gefangen. Seine Frage „Was soll ich tun?" drückt nicht nur Ratlosigkeit aus, sondern auch die Bitte um göttliche Intervention. Die Drohung der Steinigung zeigt, wie gefährlich die Situation geworden ist.
Exodus 17,5
Hebräisch:
וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה עֲבֹר֙ לִפְנֵ֣י הָעָ֔ם וְקַ֥ח αִתְּךָ֖ μִזִּקְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וּמַטְּךָ֗ אֲשֶׁ֨ר הִכִּ֤יתָ בֹּו֙ αֶת־הַיְאֹ֔ר קַ֥ח בְּיָדְךָ֖ וְהָלָֽכְתָּ׃
Deutsch:
Und der Ewige sagte zu Mosche: Geh vor dem Volk her und nimm mit dir von den Ältesten Jisra'els; und deinen Stab, womit du den Nil geschlagen hast, nimm in deine Hand und geh.

Kommentar: וַיֹּאμֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist die göttliche Antwort: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), Subjekt יְהוָה, Präposition αֶל (zu) mit μֹשֶׁה. עֲבֹר λִפְנֵי הָעָם ist der erste Imperativ: עֲבֹר ist Qal Imperativ m.sg. von עבר (hinübergehen, vorübergehen, vorangehen), λִפְנֵי הָעָם ist „vor dem Volk", Präposition לְ mit פָּנִים (Angesicht) in Status-constructus-Verbindung mit עָם und Artikel. Mosche soll dem Volk vorangehen, eine Führungsposition einnehmen. וְקַח αִתְּךָ μִזִּקְנֵי יִשְׂרָאֵל ist der zweite Imperativ: וְקַח ist Qal Imperativ m.sg. von לקח (nehmen) mit Waw, αִתְּךָ ist die Präposition αֶת oder αֵת (mit) mit Suffix 2.m.sg. (mit dir), μִזִּקְנֵי יִשְׂרָאֵל ist partitiv: Präposition μִן (von, einige von) mit זָקֵן (Ältester, m.sg.) im Plural (זְקֵנִים) in Status-constructus-Verbindung mit יִשְׂרָאֵל, also „einige von den Ältesten Israels". Die Ältesten sollen als Zeugen dienen.
וּמַטְּךָ אֲשֶׁר הִכִּיתָ בוֹ αֶת־הַיְאֹר קַח בְּיָדְךָ וְהָלָכְתָּ ist die dritte Anweisung mit Erinnerung: וּמַטְּךָ (und dein Stab, m.sg.) mit Possessivsuffix 2.m.sg., אֲשֶׁר הִכִּיתָ בוֹ αֶת־הַיְאֹר ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (womit, mit dem), הִכִּיתָ ist Hif'il Perfekt 2.m.sg. von נכה (schlagen), בוֹ (mit ihm, damit) ist die instrumentale Präposition בְּ mit Suffix 3.m.sg., αֶת־הַיְאֹר ist das Objekt: Objektpartikel αֶת mit יְאֹר (Nil, Fluss, m.sg.) und Artikel. Der Stab ist derselbe, mit dem Mosche den Nil schlug (Ex 7,17.20), ein Zeichen göttlicher Macht. קַח בְּיָדְךָ ist der eigentliche Imperativ: קַח ist Qal Imperativ m.sg. von לקח (nehmen, nimm), בְּיָדְךָ ist „in deine Hand", Präposition בְּ mit יָד (Hand, f.sg.) und Possessivsuffix 2.m.sg. וְהָלָכְתָּ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von הלך (gehen) mit Waw consecutivum, das hier imperativisch oder konsekutiv verstanden wird („und geh" oder „und du wirst gehen").
Die LXX übersetzt וַיֹּאμֶר יְהוָה αֶל־μֹשֶׁה mit καὶ εἶπεν κύριος πρὸς Μωυσῆν (und der Herr sagte zu Mose). עֲבֹר λִפְנֵי הָעָם wird mit προπορεύου τοῦ λαοῦ τούτου (geh vor diesem Volk her) wiedergegeben. וְקַח αִתְּךָ μִזִּקְνֵי יִשְׂרָαֵל wird mit σὺ δὲ παράλαβε σεαυτῷ ἀπὸ τῶν πρεσβυτέρων τοῦ λαοῦ (nimm aber mit dir von den Ältesten des Volkes) übersetzt. וּמַטְּךָ... קַח בְּיָדְךָ wird mit καὶ τὴν ῥάβδον... λαβὲ ἐν τῇ χειρί σου (und den Stab... nimm in deine Hand) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר יְהוָה αֶל־μֹשֶׁה) mit direkter Rede, die aus mehreren Imperativen besteht: עֲבֹר λִפְנֵי הָעָם – וְקַח αִתְּךָ μִזִּקְνֵי יִשְׂרָאֵל – Objektphrase mit Relativsatz: וּמַטְּךָ אֲשֶׁר הִכִּיתָ בוֹ αֶת־הַיְאֹר – Imperativ: קַח בְּיָדְךָ – konsekutives Perfekt: וְהָלָכְתָּ.
Der Vers gibt Mosche konkrete Anweisungen: Er soll mutig vorangehen (nicht fliehen!), Zeugen mitnehmen und den Stab der Macht tragen. Die Erinnerung an die Nilplage zeigt: Derselbe Gott, der Ägypten schlug, wird auch jetzt ein Wunder wirken.
Exodus 17,6
Hebräisch:
הִנְנִ֣י עֹמֵד֩ לְפָנֶ֨יךָ שָּׁ֥ם׀ עַֽל־הַצּוּר֮ בְּחֹרֵב֒ וְהִכִּ֣יתָ בַצּ֗וּר וְיָצְא֥וּ μִμֶּ֛נּוּ μַ֖יִם וְשָׁתָ֣ה הָעָ֑ם וַיַּ֤עַשׂ כֵּן֙ μֹשֶׁ֔ה λְעֵינֵ֖י זִקְנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch:
Siehe, ich werde dort vor dir stehen auf dem Felsen am Chorev; und du sollst auf den Felsen schlagen, und es wird Wasser aus ihm hervorkommen, dass das Volk trinke. Und Mosche tat so vor den Augen der Ältesten Jisra'els.

Kommentar: הִנְנִי עֹמֵד λְפָנֶיךָ שָּׁם עַל־הַצּוּר בְּחֹרֵב ist die göttliche Zusage: הִנְנִי (siehe ich, hier bin ich) ist die Partikel הִנֵּה mit Suffix 1.c.sg., die eine unmittelbare Handlung ankündigt, עֹמֵד ist Qal Partizip m.sg. von עמד (stehen), das hier als futurisches Partizip verwendet wird („ich werde stehen"), λְפָנֶיךָ ist „vor dir", Präposition לְ mit פָּנִים in Status-constructus-Verbindung mit Suffix 2.m.sg., שָּׁם (dort) ist das lokale Adverb, עַל־הַצּוּר ist „auf dem Felsen", Präposition עַל mit צוּר (Fels, m.sg.) und Artikel, בְּחֹרֵב ist die weitere Ortsbestimmung: Präposition בְּ (an, am, bei) mit חֹרֵב (Horeb), ein anderer Name für den Sinai oder die Sinai-Region. Gott verspricht, persönlich anwesend zu sein – eine Theophanie.
וְהִכִּיתָ בַצּוּר וְיָצְאוּ μִמֶּνּוּ μַיִם וְשָׁתָה הָעָם ist die Anweisung mit Verheißung: וְהִכִּיתָ ist Hif'il Perfekt 2.m.sg. von נכה (schlagen) mit Waw consecutivum, imperativisch verstanden („und du sollst schlagen"), בַצּוּר ist die Präposition בְּ (auf, an) mit צוּר (Fels) und Artikel. וְיָצְאוּ μִμֶּνּוּ μַיִם ist die Folge: וְיָצְאוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von יצא (hinausgehen, herauskommen) mit Waw consecutivum („und es wird herauskommen"), μִמֶּנּוּ ist Präposition μִן (aus, von) mit Suffix 3.m.sg. (aus ihm, aus dem Felsen), μַיִם (Wasser) ist das Subjekt. וְשָׁתָה הָעָם ist der Zweck: וְשָׁתָה ist Qal Perfekt 3.m.sg. von שׁתה (trinken) mit Waw consecutivum („und trinken wird/dass trinke"), הָעָם (das Volk) ist das Subjekt.
וַיַּעַשׂ כֵּן μֹשֶׁה λְעֵינֵי זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל berichtet die Ausführung: וַיַּעַשׂ ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von עשׂה (tun, machen), κֵּן (so, also) ist das Adverb, μֹשֶׁה ist das Subjekt, λְעֵינֵי זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל ist „vor den Augen der Ältesten Israels", Präposition לְ mit עַיִן (Auge, f.sg.) im Dual (עֵינַיִם) in Status-constructus-Verbindung mit זָקֵן (Ältester) im Plural und יִשְׂרָאֵל. Die Ältesten sind Zeugen des Wunders.
Die LXX hat „ὅδε ἐγὼ ἕστηκα πρὸ τοῦ σὲ ἐκεῖ" (siehe, ich stehe vor dir dort), während der MT „הִנְנִי עֹמֵד לְפָנֶיךָ שָּם" (siehe, ich stehe vor dir dort) hat – die LXX fügt „vor dir" (πρὸ τοῦ σὲ) hinzu, was die räumliche Beziehung verdeutlicht.
Die Satzstruktur zeigt göttliche Rede mit vier koordinierten Sätzen bzw. Satzteilen, gefolgt vom Ausführungsbericht: Partizipialsatz mit הִנֵּה: הִנְνִי עֹמֵד λְפָנֶיךָ שָּׁם עַל־הַצּוּר בְּחֹרֵב – Imperativ (Waw consecutivum): וְהִכִּיתָ בַצּוּר – konsekutiver Satz: וְיָצְאוּ μִμֶּνּוּ μַיִם – finaler/konsekutiver Satz: וְשָׁתָה הָעָם. Ausführungsbericht (Hauptsatz): וַיַּעַשׂ κֵּן μֹשֶׁה λְעֵינֵי זִקְνֵי יִשְׂרָאֵל.
Der Vers beschreibt ein zweifaches Wunder: Gott erscheint persönlich auf dem Felsen (Theophanie), und aus dem Felsen fließt Wasser (Naturwunder). Die Verbindung mit Horeb/Sinai zeigt die heilige Dimension des Ortes. Die Zeugenschaft der Ältesten authentifiziert das Wunder.
Exodus 17,7
Hebräisch:
וַיִּקְרָא֙ שֵׁ֣ם הַמָּקֹ֔ום מַסָּ֖ה וּמְרִיבָ֑ה עַל־רִ֣יב׀ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל וְעַ֨ל נַסֹּתָ֤ם אֶת־יְהוָה֙ לֵאמֹ֔ר הֲיֵ֧שׁ יְהוָ֛ה בְּקִרְבֵּ֖נוּ אִם־אָֽיִן׃
Deutsch:
Und er nannte den Namen des Ortes Massa und Meriva, wegen des Haderns der Söhne Jisra'el und weil sie den Ewigen versucht hatten, indem sie sagten: Ist der Ewige in unserer Mitte oder nicht?

Kommentar: וַיִּקְרָא שֵׁם הַמָּקוֹם מַסָּה וּמְרִיבָה ist die ätiologische Namensgebung: וַיִּקְרָא ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von קרא (rufen, nennen), das Subjekt ist entweder Mosche oder kollektiv verstanden, שֵׁם הַמָּקוֹם ist das Objekt: שֵׁם (Name, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit מָקוֹם (Ort, m.sg.) und Artikel, מַסָּה וּמְרִיבָה sind die beiden Namen: מַסָּה (Versuchung, Prüfung, f.sg., von der Wurzel נסה „versuchen, prüfen") und מְרִיבָה (Streit, Hader, f.sg., von der Wurzel ריב „streiten, hadern"). Die doppelte Benennung bezieht sich auf die beiden Aspekte des Vorfalls: das Hadern und das Versuchen Gottes.
עַל־רִיב בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die erste Begründung: עַל (wegen, aufgrund von) mit רִיב (Streit, Hader, m.sg., Infinitiv construct oder Nomen von ריב), בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist das Genitivattribut: „wegen des Haderns der Söhne Israels". וְעַל נַסֹּתָם אֶת־יְהוָה ist die zweite Begründung: וְעַל (und wegen), נַסֹּתָם ist Pi'el Infinitiv construct von נסה (versuchen, prüfen, auf die Probe stellen) mit Possessivsuffix 3.m.pl. (־ָם, ihr Versuchen), אֶת־יְהוָה ist das Objekt: „wegen ihres Versuchens JHWHs". לֵאמֹר הֲיֵשׁ יְהוָה בְּקִרְבֵּנוּ אִם־אָיִן spezifiziert, worin das Versuchen bestand: לֵאמֹר (indem sie sagten, sagend), הֲיֵשׁ ist die Fragepartikel הֲ mit יֵשׁ (es gibt, ist), יְהוָה ist das Subjekt, בְּקִרְבֵּנוּ ist die Ortsangabe: Präposition בְּ (in) mit קֶרֶב (Mitte, Inneres, m.sg.) und Possessivsuffix 1.c.pl., also „in unserer Mitte". אִם־אָיִן ist die Alternative: אִם (oder) mit אַיִן (nicht, Negationspartikel), zusammen „oder nicht". Die Frage „Ist JHWH in unserer Mitte oder nicht?" stellt die göttliche Gegenwart grundsätzlich in Frage und ist daher ein schwerer Unglaube.
Die LXX übersetzt die Ortsnamen als „Πειρασμὸς καὶ Λοιδόρησις" (Versuchung und Schmähung), während der MT „מַסָּה וּמְרִיבָה" (Massa und Meriba = Versuchung und Streit) hat – "Schmähung" statt "Streit".
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיִּקְרָא שֵׁם הַמָּקוֹם מַסָּה וּמְרִיבָה) mit zwei kausalen Präpositionalphrasen: עַל־רִיב בְּנֵי יִשְׂרָאֵל und וְעַל נַסֹּתָם אֶת־יְהוָה, wobei die zweite durch einen לֵאמֹר-Satz spezifiziert wird: לֵאמֹר הֲיֵשׁ יְהוָה בְּקִרְבֵּנוּ אִם־אָיִן.
Der Vers bietet eine theologische Deutung des Vorfalls: Das Problem war nicht nur der Durst oder die Forderung nach Wasser, sondern das Infragestellen der göttlichen Gegenwart. Die Namen Massa und Meriba werden später in der Tradition (z.B. Ps 95,8-9; Dtn 6,16) zu Mahnworten gegen Unglauben.
Exodus 17,8
Hebräisch:
וַיָּבֹ֖א עֲמָלֵ֑ק וַיִּלָּ֥חֶם עִם־יִשְׂרָאֵ֖ל בִּרְפִידִֽם׃
Deutsch:
Und Amalek kam und kämpfte gegen Jisra'el in Rephidim.

Kommentar: וַיָּבֹא עֲמָלֵק leitet einen neuen Abschnitt ein: וַיָּבֹא ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von בוא (kommen), עֲמָלֵק (Amalek) ist das Subjekt. Amalek bezeichnet sowohl einen Stammvater (Gen 36,12.16) als auch das von ihm abstammende Nomadenvolk, das traditionell als Erzfeind Israels gilt. וַיִּלָּחֶם עִם־יִשְׂרָאֵל בִּרְפִידִים beschreibt den Angriff: וַיִּלָּחֶם ist Nif'al Wayyiqtol 3.m.sg. von לחם (kämpfen, Krieg führen), wobei das Nif'al hier reflexiv oder reziprok verstanden wird („er führte Krieg, er kämpfte"), עִם־יִשְׂרָאֵל ist die Präposition עִם (mit, gegen) mit יִשְׂרָאֵל, die hier adversativ zu verstehen ist („gegen Israel"), בִּרְפִידִים ist die Ortsangabe mit Präposition בְּ.
Die LXX übersetzt וַיָּבֹא עֲמָלֵק mit ἦλθεν δὲ Αμαληκ (es kam aber Amalek). וַיִּלָּחֶם עִם־יִשְׂרָאֵל בִּרְפִידִים wird mit καὶ ἐπολέμει Ισραηλ ἐν Ραφιδιν (und er führte Krieg gegen Israel in Raphidin) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיָּבֹא) – Subjekt (עֲמָלֵק). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיִּלָּחֶם) – Präpositionalphrase (עִם־יִשְׂרָאֵל) – Ortsangabe (בִּרְפִידִים).
Der kurze, nüchterne Vers markiert einen plötzlichen Übergang: Nach der Wasserkrise kommt eine militärische Bedrohung. Der unangekündigte Angriff Amaleks wird traditionell als besonders heimtückisch verstanden (vgl. Dtn 25,17-18: Amalek griff die Schwachen und Nachzügler an). Dies ist Israels erste militärische Auseinandersetzung nach dem Exodus.
Exodus 17,9
Hebräisch:
וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֤ה אֶל־יְהוֹשֻׁ֙עַ֙ בְּחַר־לָ֣נוּ אֲנָשִׁ֔ים וְצֵ֖א הִלָּחֵ֣ם בַּעֲמָלֵ֑ק מָחָ֗ר אָנֹכִ֤י נִצָּב֙ עַל־רֹ֣אשׁ הַגִּבְעָ֔ה וּמַטֵּ֥ה הָאֱלֹהִ֖ים בְּיָדִֽי׃
Deutsch:
Und Mosche sagte zu Jehoschua: Wähle uns Männer aus und zieh aus, kämpfe gegen Amalek; morgen werde ich auf dem Gipfel des Hügels stehen mit dem Stab Gottes in meiner Hand.

Kommentar: וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־יְהוֹשֻׁעַ ist die Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), Subjekt מֹשֶׁה, אֶל־יְהוֹשֻׁעַ (zu Josua). Dies ist die erste Erwähnung יְהוֹשֻׁעַ (Josua, „JHWH ist Rettung") im Buch Exodus. Josua wird hier als militärischer Führer eingeführt, eine Rolle, die er später bei der Landnahme fortsetzen wird. בְּחַר־לָנוּ אֲנָשִׁים ist der erste Imperativ: בְּחַר ist Qal Imperativ m.sg. von בחר (wählen, auswählen), לָנוּ ist die Präposition לְ (für) mit Suffix 1.c.pl. (für uns), אֲנָשִׁים (Männer, m.pl.) ist das Objekt, also „wähle für uns Männer (aus)", d.h. stelle eine Kampftruppe zusammen. וְצֵא הִלָּחֵם בַּעֲמָלֵק ist der zweite Imperativ mit Infinitiv: וְצֵא ist Qal Imperativ m.sg. von יצא (hinausgehen, ausziehen) mit Waw, הִלָּחֵם ist Nif'al Infinitiv absolute von לחם (kämpfen), der hier imperativisch oder als Verstärkung des Imperativs verwendet wird („zieh aus, kämpfe" oder „zieh aus zu kämpfen"), בַּעֲמָלֵק ist die Präposition בְּ (gegen) mit עֲמָלֵק.
מָחָר אָנֹכִי נִצָּב עַל־רֹאשׁ הַגִּבְעָה וּמַטֵּה הָאֱלֹהִים בְּיָדִי ist Moses Ankündigung seiner Rolle: מָחָר (morgen, m.sg.) ist die temporale Angabe, אָנֹכִי (ich) ist das emphatische Personalpronomen 1.c.sg., נִצָּב ist Nif'al Partizip m.sg. von יצב (sich hinstellen, stehen), das hier als futurisches Partizip verstanden wird („ich werde stehen"), עַל־רֹאשׁ הַגִּבְעָה ist die Ortsangabe: Präposition עַל (auf) mit רֹאשׁ (Kopf, Gipfel, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit גִּבְעָה (Hügel, f.sg.) und Artikel. וּמַטֵּה הָאֱלֹהִים בְּיָדִי ist die nähere Bestimmung: וּמַטֵּה הָאֱלֹהִים ist „und der Stab Gottes", מַטֶּה (Stab, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit אֱלֹהִים (Gott) und Artikel (der Stab, mit dem die Wunder in Ägypten geschahen, Ex 4,20; 14,16; 17,5), בְּיָדִי ist die Präposition בְּ (in) mit יָד (Hand, f.sg.) und Possessivsuffix 1.c.sg. Die Konstruktion ist ein Nominalsatz mit Partizip: „ich (werde) stehend (sein)... und der Stab Gottes in meiner Hand".
Die LXX fügt hinzu „ἄνδρας δυνατούς" (starke/mächtige Männer), während der MT nur „בְּחַר־לָנוּ אֲנָשִׁים" (wähle uns Männer) hat.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־יְהוֹשֻׁעַ) mit direkter Rede, die mehrere Elemente enthält: Zwei koordinierte Imperative: בְּחַר־לָנוּ אֲנָשִׁים und וְצֵא הִלָּחֵם בַּעֲמָלֵק – Nominalsatz mit temporaler Angabe: מָחָר אָנֹכִי נִצָּב עַל־רֹאשׁ הַגִּבְעָה וּמַטֵּה הָאֱלֹהִים בְּיָדִי.
Der Vers zeigt die Arbeitsteilung: Josua führt den militärischen Kampf, Mosche übernimmt die geistlich-fürbittende Rolle auf dem Hügel. Der „Stab Gottes" symbolisiert die göttliche Macht, die den Ausgang der Schlacht bestimmen wird.
Exodus 17,10
Hebräisch:
וַיַּ֣עַשׂ יְהוֹשֻׁ֗עַ כַּאֲשֶׁ֤ר אָֽמַר־לוֹ֙ מֹשֶׁ֔ה לְהִלָּחֵ֖ם בַּעֲמָלֵ֑ק וּמֹשֶׁה֙ אַהֲרֹ֣ן וְח֔וּר עָל֖וּ רֹ֥אשׁ הַגִּבְעָֽה׃
Deutsch:
Und Jehoschua tat, wie Mosche ihm gesagt hatte, um gegen Amalek zu kämpfen; und Mosche, 'Aharon und Chur stiegen auf den Gipfel des Hügels.

Kommentar: וַיַּעַשׂ יְהוֹשֻׁעַ כַּאֲשֶׁר אָמַר־לוֹ מֹשֶׁה berichtet Josuas Gehorsam: וַיַּעַשׂ ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von עשׂה (tun, machen), יְהוֹשֻׁעַ ist das Subjekt, כַּאֲשֶׁר אָמַר־לוֹ מֹשֶׁה ist eine Vergleichskonstruktion: כַּאֲשֶׁר (wie, so wie), אָמַר ist Qal Perfekt 3.m.sg. von אמר (sagen), לוֹ (zu ihm) ist die Präposition לְ mit Suffix 3.m.sg., מֹשֶׁה ist das Subjekt. לְהִלָּחֵם בַּעֲמָלֵק ist finale Angabe: Präposition לְ mit Nif'al Infinitiv construct von לחם (kämpfen) הִלָּחֵם, בַּעֲמָלֵק (gegen Amalek). Die Konstruktion bedeutet: „Und Josua tat, wie Mosche ihm gesagt hatte, um gegen Amalek zu kämpfen". וּמֹשֶׁה אַהֲרֹן וְחוּר עָלוּ רֹאשׁ הַגִּבְעָה beschreibt die parallele Handlung: וּמֹשֶׁה אַהֲרֹן וְחוּר ist eine dreigliedrige Subjektreihung (Mosche, Aaron und Hur), wobei חוּר (Hur) hier erstmals erwähnt wird (später wird er in Ex 24,14 nochmals genannt; nach rabbinischer Tradition war er Mirijams Mann oder mit Kaleb verwandt). עָלוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von עלה (hinaufsteigen), רֹאשׁ הַגִּבְעָה ist das Ziel: רֹאשׁ (Gipfel) in Status-constructus-Verbindung mit גִּבְעָה (Hügel) und Artikel.
Die LXX übersetzt וַיַּעַשׂ יְהוֹשֻׁעַ כַּאֲשֶׁר אָמַר־לוֹ מֹשֶׁה mit καὶ ἐποίησεν Ἰησοῦς καθάπερ εἶπεν αὐτῷ Μωυσῆς (und Jesus/Josua tat, wie Mose ihm gesagt hatte). לְהִלָּחֵם בַּעֲמָלֵק wird mit καὶ ἐξῆλθεν παρατάξασθαι τῷ Αμαληκ (und er zog aus, sich aufzustellen gegen Amalek) wiedergegeben. וּמֹשֶׁה אַהֲרֹן וְחוּר עָלוּ רֹאשׁ הַגִּבְעָה wird mit καὶ Μωυσῆς καὶ Ααρων καὶ Ωρ ἀνέβησαν ἐπὶ τὴν κορυφὴν τοῦ βουνοῦ (und Mose und Aaron und Or stiegen auf den Gipfel des Hügels) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיַּעַשׂ) – Subjekt (יְהוֹשֻׁעַ) – Vergleichssatz (כַּאֲשֶׁר אָמַר־לוֹ מֹשֶׁה) – Finalangabe (לְהִלָּחֵם בַּעֲמָלֵק). Zweiter Hauptsatz: Subjektreihung (וּמֹשֶׁה אַהֲרֹן וְחוּר) – Prädikat (עָלוּ) – Objekt/Ziel (רֹאשׁ הַגִּבְעָה).
Der Vers zeigt die parallele Ausführung: Josua gehorcht und führt den militärischen Kampf, während Mosche mit Aaron und Hur den Hügel besteigt. Die Dreiheit (Mosche, Aaron, Hur) wird in Vers 12 wichtig, wo Aaron und Hur Mosche unterstützen.
Exodus 17,11
Hebräisch:
וְהָיָ֗ה כַּאֲשֶׁ֨ר יָרִ֥ים מֹשֶׁ֛ה יָד֖וֹ וְגָבַ֣ר יִשְׂרָאֵ֑ל וְכַאֲשֶׁ֥ר יָנִ֛יחַ יָד֖וֹ וְגָבַ֥ר עֲמָלֵֽק׃
Deutsch:
Und es geschah, wenn Mosche seine Hand erhob, so hatte Jisra'el die Oberhand, und wenn er seine Hand ruhen ließ, so hatte Amalek die Oberhand.

Kommentar: וְהָיָה כַּאֲשֶׁר יָרִים מֹשֶׁה יָדוֹ וְגָבַר יִשְׂרָאֵל beschreibt den ersten Zusammenhang: וְהָיָה (und es geschah, und es war) ist Qal Perfekt 3.m.sg. von היה mit Waw, das eine iterative oder konditionale Situation einleitet, כַּאֲשֶׁר (wenn, als) ist die temporale Konjunktion, יָרִים ist Hif'il Imperfekt 3.m.sg. von רום (erheben, hochheben), מֹשֶׁה ist das Subjekt, יָדוֹ ist יָד (Hand, f.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.sg. וְגָבַר יִשְׂרָאֵל ist die Folge: וְגָבַר ist Qal Perfekt 3.m.sg. von גבר (stark sein, die Oberhand haben, siegen), יִשְׂרָאֵל ist das Subjekt. Die Konstruktion mit Perfektformen drückt die wiederholte Handlung aus: „Und es war (so): wenn Mosche seine Hand erhob, dann hatte Israel die Oberhand".
וְכַאֲשֶׁר יָנִיחַ יָדוֹ וְגָבַר עֲמָלֵק ist parallel konstruiert und beschreibt den umgekehrten Zusammenhang: וְכַאֲשֶׁר (und wenn, und als), יָנִיחַ ist Hif'il Imperfekt 3.m.sg. von נוח (ruhen lassen, senken, niederlassen), יָדוֹ (seine Hand), וְגָבַר (und hatte die Oberhand), עֲמָלֵק ist das Subjekt. Der Parallelismus ist vollständig: Erhobene Hand → Israel siegt; gesenkte Hand → Amalek siegt.
Die LXX verwendet Plural „τὰς χεῖρας" (die Hände), während der MT Singular „יָדוֹ" (seine Hand) hat – ein konsistenter Unterschied im ganzen Abschnitt.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele konditionale Konstruktionen: Erste Konstruktion: Einleitung (וְהָיָה) – temporaler Nebensatz (כַּאֲשֶׁר יָרִים מֹשֶׁה יָדוֹ) – Folge (וְגָבַר יִשְׂרָאֵל). Zweite Konstruktion (parallel): Temporaler Nebensatz (וְכַאֲשֶׁר יָנִיחַ יָדוֹ) – Folge (וְגָבַר עֲמָלֵק).
Der Vers zeigt den unmittelbaren Zusammenhang zwischen Moses Fürbitte/Haltung und dem Schlachtverlauf. Die erhobenen Hände können als Gebetshaltung, als Segen oder als Symbol für die Ausrichtung auf Gott verstanden werden. Der Vers betont: Nicht menschliche Stärke, sondern die Verbindung zu Gott entscheidet die Schlacht.
Exodus 17,12
Hebräisch:
וִידֵ֤י מֹשֶׁה֙ כְּבֵדִ֔ים וַיִּקְחוּ־אֶ֛בֶן וַיָּשִׂ֥ימוּ תַחְתָּ֖יו וַיֵּ֣שֶׁב עָלֶ֑יהָ וְאַהֲרֹ֨ן וְח֜וּר תָּֽמְכ֣וּ בְיָדָ֗יו מִזֶּ֤ה אֶחָד֙ וּמִזֶּ֣ה אֶחָ֔ד וַיְהִ֥י יָדָ֛יו אֱמוּנָ֖ה עַד־בֹּ֥א הַשָּֽׁמֶשׁ׃
Deutsch:
Und die Hände Mosches wurden schwer. Da nahmen sie einen Stein und legten den unter ihn, und er setzte sich darauf; und 'Aharon und Chur unterstützten seine Hände, hier einer und dort einer, und so waren seine Hände fest bis zum Untergang der Sonne.

Kommentar: וִידֵי מֹשֶׁה כְּבֵדִים beschreibt das Problem: וִידֵי מֹשֶׁה ist יָד (Hand, f.sg.) im Dual (יָדַיִם) in Status-constructus-Verbindung mit מֹשֶׁה, also „und die Hände Moses", כְּבֵדִים ist Adjektiv m.pl. von כָּבֵד (schwer), das mit יָדַיִם (grammatikalisch m.dual) kongruiert. „Die Hände waren schwer" bedeutet: Sie wurden müde, schwach. וַיִּקְחוּ־אֶבֶן וַיָּשִׂימוּ תַחְתָּיו וַיֵּשֶׁב עָלֶיהָ beschreibt die erste Hilfsmaßnahme: וַיִּקְחוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von לקח (nehmen), das Subjekt ist implizit (Aaron und Hur), אֶבֶן (Stein, f.sg.) ist das Objekt. וַיָּשִׂימוּ תַחְתָּיו ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von שׂים (setzen, legen), תַחְתָּיו ist die Präposition תַּחַת (unter) mit Suffix 3.m.sg. (unter ihn). וַיֵּשֶׁב עָלֶיהָ ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von ישׁב (sitzen, sich setzen), das Subjekt ist Mosche, עָלֶיהָ ist Präposition עַל (auf) mit Suffix 3.f.sg. (auf ihm/ihr, bezieht sich auf den Stein).
וְאַהֲרֹן וְחוּר תָּמְכוּ בְיָדָיו מִזֶּה אֶחָד וּמִזֶּה אֶחָד beschreibt die zweite Hilfsmaßnahme: וְאַהֲרֹן וְחוּר ist das doppelte Subjekt, תָּמְכוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von תמך (stützen, unterstützen, festhalten), בְיָדָיו ist Präposition בְּ (an, bei) mit יָד im Dual und Possessivsuffix 3.m.sg. (seine Hände). מִזֶּה אֶחָד וּמִזֶּה אֶחָד ist eine distributive Konstruktion: מִזֶּה (von hier, von dieser Seite) mit אֶחָד (einer) und koordiniert וּמִזֶּה אֶחָד (und von dort einer), also „von hier einer und von dort einer", d.h. einer auf jeder Seite. וַיְהִי יָדָיו אֱמוּנָה עַד־בֹּא הַשָּׁמֶשׁ ist das Ergebnis: וַיְהִי ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von היה (sein, werden), יָדָיו (seine Hände, Dual mit Suffix 3.m.sg.) ist das Subjekt, אֱמוּנָה (fest, beständig, treu, f.sg., von der Wurzel אמן) ist das Prädikatsnomen. עַד־בֹּא הַשָּׁמֶשׁ ist die temporale Begrenzung: עַד (bis) mit Qal Infinitiv construct von בוא (kommen) בֹּא und שֶׁמֶשׁ (Sonne, f.sg.) mit Artikel, idiomatisch für „Sonnenuntergang". Die Konstruktion bedeutet: „Und so waren seine Hände fest/beständig bis zum Sonnenuntergang".
Die LXX hat „ἐστηριγμέναι" (gestützt/befestigt), während der MT „אֱמוּנָה" (fest/beständig/treu) verwendet – unterschiedliche Nuancen der Standhaftigkeit.
Die Satzstruktur zeigt sieben koordinierte Sätze bzw. Satzteile: Nominalsatz: וִידֵי מֹשֶׁה כְּבֵדִים – drei Wayyiqtol-Sätze: וַיִּקְחוּ־אֶבֶן | וַיָּשִׂימוּ תַחְתָּיו | וַיֵּשֶׁב עָלֶיהָ – Hauptsatz: Subjekt (וְאַהֲרֹן וְחוּר) – Prädikat (תָּמְכוּ) – Objekt (בְיָדָיו) – distributive Ergänzung (מִזֶּה אֶחָד וּמִזֶּה אֶחָד) – Wayyiqtol-Satz: וַיְהִי יָדָיו אֱמוּנָה עַד־בֹּא הַשָּׁמֶשׁ.
Der Vers ist reich an theologischen Bedeutungen: Die menschliche Schwäche (schwere Hände) wird durch Gemeinschaft und gegenseitige Unterstützung überwunden. Aaron und Hur repräsentieren die priesterliche und zivile Leiterschaft, die den Propheten stützen. Das Wort אֱמוּנָה (Festigkeit, Treue, Glaube) verbindet die physische Stabilität der Hände mit der geistlichen Haltung der Treue und des Glaubens. Der Vers zeigt: Fürbitte und Glaubenstreue erfordern Ausdauer und oft die Hilfe der Gemeinschaft.
Exodus 17,13
Hebräisch:
וַיַּחֲלֹ֧שׁ יְהוֹשֻׁ֛עַ אֶת־עֲמָלֵ֥ק וְאֶת־עַמּ֖וֹ לְפִי־חָֽרֶב׃
Deutsch:
Und Jehoschua schwächte Amalek und sein Volk mit der Schärfe des Schwertes.

Kommentar: וַיַּחֲלֹשׁ יְהוֹשֻׁעַ אֶת־עֲמָלֵק וְאֶת־עַמּוֹ לְפִי־חָרֶב berichtet den Sieg: וַיַּחֲלֹשׁ ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.sg. von חלשׁ (schwach werden, schwächen), wobei das Hif'il kausative Bedeutung hat („er schwächte, er besiegte"), יְהוֹשֻׁעַ ist das Subjekt, אֶת־עֲמָלֵק ist das erste Objekt mit Objektpartikel, וְאֶת־עַמּוֹ ist das zweite koordinierte Objekt: עַם (Volk, m.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.sg. (sein Volk). לְפִי־חָרֶב ist die instrumentale Angabe: Präposition לְ mit פֶּה (Mund, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit חֶרֶב (Schwert, f.sg.), wörtlich „zum/nach dem Mund des Schwertes", idiomatisch „mit der Schärfe des Schwertes, mit dem Schwert". Die Wendung לְפִי־חֶרֶב ist eine stehende Formel für „mit Waffengewalt".
Die LXX verwendet „ἐτρέψατο" (er schlug in die Flucht/besiegte), während der MT „וַיַּחֲלֹשׁ" (und er schwächte) hat – die LXX betont den vollständigeren Sieg.
Die Satzstruktur ist ein einfacher Hauptsatz: Prädikat (וַיַּחֲלֹשׁ) – Subjekt (יְהוֹשֻׁעַ) – zwei koordinierte Objekte (אֶת־עֲמָלֵק וְאֶת־עַמּוֹ) – instrumentale Angabe (לְפִי־חָרֶב).
Der Vers beschreibt den militärischen Sieg knapp und nüchtern. Das Verb חלשׁ im Hif'il bedeutet nicht notwendigerweise totale Vernichtung, sondern „schwächen, besiegen, in die Flucht schlagen". Der Sieg wird Josua zugeschrieben, doch der Kontext (Vers 11-12) macht klar, dass die göttliche Hilfe durch Moses Fürbitte entscheidend war. Dies ist Josuas erster militärischer Erfolg, der ihn als zukünftigen Nachfolger Moses qualifiziert.
Exodus 17,14
Hebräisch:
וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה כְּתֹ֨ב זֹ֤את זִכָּרוֹן֙ בַּסֵּ֔פֶר וְשִׂ֖ים בְּאָזְנֵ֣י יְהוֹשֻׁ֑עַ כִּֽי־מָחֹ֤ה אֶמְחֶה֙ אֶת־זֵ֣כֶר עֲמָלֵ֔ק מִתַּ֖חַת הַשָּׁמָֽיִם׃
Deutsch:
Und der Ewige sagte zu Mosche: Schreibe dies zum Gedächtnis in das Buch und lege in die Ohren Jehoschuas, dass ich die Erinnerung an Amalek gewiss austilgen werde unter dem Himmel.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist die göttliche Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר, Subjekt יְהוָה, אֶל־מֹשֶׁה. כְּתֹב זֹאת זִכָּרוֹן בַּסֵּפֶר ist die erste Anweisung: כְּתֹב ist Qal Imperativ m.sg. von כתב (schreiben), זֹאת (dies, dieses, f.sg.) ist das Demonstrativpronomen, das sich auf den Vorfall bezieht, זִכָּרוֹן (Gedächtnis, Erinnerung, Denkmal, m.sg., von זכר „gedenken") ist entweder Apposition zu זֹאת oder präzisierender Zusatz („dies als Gedächtnis/Denkmal"), בַּסֵּפֶר ist Präposition בְּ (in) mit סֵפֶר (Buch, Schrift, Dokument, m.sg.) und Artikel. Die Wendung „schreibe dies zum Gedächtnis in das Buch" ist eine der frühesten Erwähnungen schriftlicher Aufzeichnung im Pentateuch. וְשִׂים בְּאָזְנֵי יְהוֹשֻׁעַ ist die zweite Anweisung: וְשִׂים ist Qal Imperativ m.sg. von שׂים (setzen, legen, tun) mit Waw, בְּאָזְנֵי יְהוֹשֻׁעַ ist „in die Ohren Josuas", Präposition בְּ mit אֹזֶן (Ohr, f.sg.) im Dual (אָזְנַיִם) in Status-constructus-Verbindung mit יְהוֹשֻׁעַ. Die idiomatische Wendung „in die Ohren legen/setzen" bedeutet „eindringlich verkünden, einschärfen".
כִּי־מָחֹה אֶמְחֶה אֶת־זֵכֶר עֲמָלֵק מִתַּחַת הַשָּׁמָיִם ist der Inhalt der Botschaft: כִּי (dass, denn) leitet den Objektsatz ein, מָחֹה אֶמְחֶה ist eine emphatische Konstruktion: מָחֹה ist Qal Infinitiv absolute von מחה (auslöschen, austilgen, vertilgen) und אֶמְחֶה ist Qal Imperfekt 1.c.sg. von מחה, die Kombination Infinitiv absolute + finites Verb verstärkt und betont die Aussage („ich werde gewiss austilgen, ich werde ganz gewiss austilgen"). אֶת־זֵכֶר עֲמָלֵק ist das Objekt: Objektpartikel אֶת mit זֵכֶר (Gedächtnis, Andenken, Erinnerung, m.sg., von זכר) in Status-constructus-Verbindung mit עֲמָלֵק, also „die Erinnerung an Amalek, das Andenken Amaleks". מִתַּחַת הַשָּׁמָיִם ist die lokale Angabe: מִתַּחַת (von unter, unter... weg) ist die Präposition מִן mit תַּחַת (unter), הַשָּׁמָיִם (der Himmel, m.pl./dual) mit Artikel, zusammen „von unter dem Himmel", idiomatisch für „von der Erde, aus der Welt".
Die LXX hat „Ἀλοιφῇ ἐξαλείψω" (mit Auslöschung werde ich auslöschen), während der MT „מָחֹה אֶמְחֶה" (auslöschen werde ich auslöschen) verwendet – die LXX verwendet ein Substantiv statt des hebräischen absoluten Infinitivs.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה) mit direkter Rede, die mehrere Elemente enthält: Zwei Imperative: כְּתֹב זֹאת זִכָּרוֹן בַּסֵּפֶר und וְשִׂים בְּאָזְנֵי יְהוֹשֻׁעַ – כִּי-Satz mit emphatischer Konstruktion: כִּי־מָחֹה אֶמְחֶה אֶת־זֵכֶר עֲמָלֵק מִתַּחַת הַשָּׁמָיִם.
Der Vers enthält mehrere wichtige Elemente: (1) Die Anweisung zur schriftlichen Fixierung zeigt die Bedeutung der Schrift für die Erinnerung. (2) Josua soll besonders eingeschärft werden, was seine zukünftige Rolle andeutet (er wird später den Kampf gegen die Kanaaniter führen). (3) Das göttliche Urteil über Amalek ist endgültig: Die Erinnerung an Amalek soll völlig ausgelöscht werden. Dies wird in Dtn 25,17-19 wiederholt und in 1 Sam 15 bei Saul teilweise umgesetzt. Die Härte dieses Urteils erklärt sich aus dem heimtückischen Charakter des amalekitischen Angriffs (vgl. Dtn 25,18: Angriff auf die Schwachen und Nachzügler).
Exodus 17,15
Hebräisch:
וַיִּ֥בֶן מֹשֶׁ֖ה מִזְבֵּ֑חַ וַיִּקְרָ֥א שְׁמ֖וֹ יְהוָ֥ה׀ נִסִּֽי׃
Deutsch:
Und Mosche baute einen Altar und nannte seinen Namen: Der Ewige ist mein Banner.

Kommentar: וַיִּבֶן מֹשֶׁה מִזְבֵּחַ beschreibt Moses kultische Handlung: וַיִּבֶן ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von בנה (bauen, errichten), מֹשֶׁה ist das Subjekt, מִזְבֵּחַ (Altar, m.sg.) ist das Objekt. Der Altar dient als Dankeszeichen für den Sieg und als Erinnerungsmal. וַיִּקְרָא שְׁמוֹ יְהוָה נִסִּי ist die Namensgebung: וַיִּקְרָא ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von קרא (rufen, nennen), שְׁמוֹ ist שֵׁם (Name, m.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.sg. (sein Name, d.h. der Name des Altars), יְהוָה נִסִּי ist der Name: יְהוָה mit נִסִּי, wobei נֵס (Banner, Feldzeichen, m.sg.) mit Possessivsuffix 1.c.sg. (־ִי, mein Banner), also „JHWH ist mein Banner" oder „JHWH, mein Banner". Ein נֵס war ein Feldzeichen oder eine Standarte, um die sich die Truppen scharen und die Orientierung und Mut gibt. Der Name drückt aus: JHWH war das Feldzeichen, um das sich Israel sammelte, und unter dessen Führung es siegte.
Die LXX übersetzt den Altarnamen als „Κύριός μου καταφυγή" (der Herr, meine Zuflucht), während der MT „יְהוָה נִסִּי" (JHWH ist mein Banner) hat – eine völlig andere Bedeutung!
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיִּבֶן) – Subjekt (מֹשֶׁה) – Objekt (מִזְבֵּחַ). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיִּקְרָא) – Objekt (שְׁמוֹ) – Prädikatsnomen (יְהוָה נִסִּי).
Der Vers zeigt Moses Reaktion auf den Sieg: Dankbarkeit und Anerkennung der göttlichen Hilfe. Der Altar dient nicht nur dem Opfer, sondern auch als dauerhaftes Erinnerungszeichen. Der Name יְהוָה נִסִּי ist eine theologische Aussage: Nicht Josuas militärisches Geschick oder Israels Stärke, sondern JHWH als Banner/Feldzeichen war die Ursache des Sieges.
Exodus 17,16
Hebräisch:
וַיֹּ֗אמֶר כִּֽי־יָד֙ עַל־כֵּ֣ס יָ֔הּ מִלְחָמָ֥ה לַיהוָ֖ה בַּֽעֲמָלֵ֑ק מִדֹּ֖ר דֹּֽר׃
Deutsch:
Und er sagte: Denn eine Hand ist gegen den Thron des Ewigen: Krieg für den Ewigen gegen Amalek von Generation zu Generation!

Kommentar: וַיֹּאמֶר ist die Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), das Subjekt ist entweder Mosche oder kollektiv verstanden. כִּי־יָד עַל־כֵּס יָהּ ist ein schwieriger, elliptischer Satz: כִּי (denn, weil) ist kausal, יָד (Hand, f.sg.) ist das Subjekt, עַל־כֵּס יָהּ ist schwer zu interpretieren. כֵּס könnte (1) eine verkürzte Form von כִּסֵּא (Thron, m.sg.) sein, oder (2) ein eigenständiges Wort für „Banner" oder „Thron". יָהּ ist die Kurzform des Gottesnamens יְהוָה (JAH), die besonders in poetischen Texten vorkommt (z.B. Ps 68,5; Jes 12,2). Die Präposition עַל (auf, gegen) ist ebenfalls mehrdeutig. Mögliche Übersetzungen: „Eine Hand ist gegen den Thron JAHs" (Amalek erhebt sich gegen Gottes Herrschaft) oder „Eine Hand ist auf dem Thron JAHs" (Gott schwört bei seinem Thron). Die erste Interpretation ist wahrscheinlicher: Amalek hat sich gegen Gottes Herrschaft erhoben.
מִלְחָמָה לַיהוָה בַּעֲמָלֵק מִדֹּר דֹּר ist die Konsequenz: מִלְחָמָה (Krieg, m.sg.), לַיהוָה ist Präposition לְ (für) mit יְהוָה und Artikel (für JHWH), בַּעֲמָלֵק ist Präposition בְּ (gegen) mit עֲמָלֵק, also „Krieg für JHWH gegen Amalek". מִדֹּר דֹּר ist eine Zeitangabe: מִן (von) mit דּוֹר (Generation, m.sg.) wiederholt, idiomatisch „von Generation zu Generation", also „für immer, ewig". Die Konstruktion ist ein Nominalsatz ohne Verb: „Krieg (ist/sei) für JHWH gegen Amalek von Generation zu Generation".
Die LXX hat „ἐν χειρὶ κρυφαίᾳ" (mit verborgener Hand), während der MT „כִּי־יָד עַל־כֵּס יָהּ" (denn Hand auf dem Thron Jahs) hat – eine sehr unterschiedliche Interpretation dieses schwierigen hebräischen Textes.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר) mit direkter Rede, die aus zwei Elementen besteht: Kausaler Satz: כִּי־יָד עַל־כֵּס יָהּ – Nominalsatz: מִלְחָמָה לַיהוָה בַּעֲמָלֵק מִדֹּר דֹּר.
Der Vers ist dunkel und wurde unterschiedlich interpretiert. Die Grundaussage ist klar: Weil Amalek sich gegen Gottes Herrschaft erhoben hat (symbolisiert durch den Angriff auf Gottes Volk), wird JHWH einen ewigen Kampf gegen Amalek führen. Dies erklärt die Härte des göttlichen Urteils in Vers 14. Der „Krieg von Generation zu Generation" wird in der Geschichte Israels wiederholt (Saul gegen Agag, 1 Sam 15; Esther gegen Haman, der Agagiter, Est 3,1). Die theologische Aussage: Wer Gottes Volk angreift, greift Gottes Herrschaft an und zieht göttliches Gericht auf sich.
Exodus 18,1
Hebräisch:
וַיִּשְׁמַ֞ע יִתְרוֹ֨ כֹהֵ֤ן מִדְיָן֙ חֹתֵ֣ן מֹשֶׁ֔ה אֵת֩ כָּל־אֲשֶׁ֨ר עָשָׂ֤ה אֱלֹהִים֙ לְמֹשֶׁ֔ה וּלְיִשְׂרָאֵ֖ל עַמּ֑וֹ כִּֽי־הוֹצִ֧יא יְהוָ֛ה אֶת־יִשְׂרָאֵ֖ל מִמִּצְרָֽיִם׃
Deutsch:
Und Jitro, der Priester von Midjan, der Schwiegervater Mosches, hörte alles, was Gott für Mosche und für Jisra'el, sein Volk, getan hatte, dass der Ewige Jisra'el aus Mizrajim herausgeführt hatte.

Kommentar: וַיִּשְׁמַע יִתְרוֹ כֹהֵן מִדְיָן חֹתֵן מֹשֶׁה ist die Einleitung: וַיִּשְׁמַע ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von שׁמע (hören), יִתְרוֹ (Jitro) ist das Subjekt, das durch drei Appositionenen näher bestimmt wird: כֹהֵן מִדְיָן (Priester von Midian), כֹּהֵן (Priester, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit מִדְיָן (Midian), und חֹתֵן מֹשֶׁה (Schwiegervater Moses), חֹתֵן (Schwiegervater, m.sg.) mit מֹשֶׁה. Jitro wurde bereits in Ex 2,16-21; 3,1; 4,18 erwähnt, dort teils als רְעוּאֵל (Rëuel), was auf verschiedene Quellen oder verschiedene Namen/Titel derselben Person hinweisen könnte. אֵת כָּל־אֲשֶׁר עָשָׂה אֱלֹהִים לְמֹשֶׁה וּלְיִשְׂרָאֵל עַמּוֹ ist das Objekt des Hörens: אֵת ist die Objektpartikel, כָּל־אֲשֶׁר עָשָׂה אֱלֹהִים ist „alles, was Gott getan hatte", אֲשֶׁר (was) leitet den Relativsatz ein, עָשָׂה ist Qal Perfekt 3.m.sg. von עשׂה (tun, machen), אֱלֹהִים (Gott) ist das Subjekt. לְמֹשֶׁה וּלְיִשְׂרָאֵל עַמּוֹ sind die beiden Begünstigten: Präposition לְ (für) mit מֹשֶׁה und koordiniert וּלְיִשְׂרָאֵל, wobei עַמּוֹ (sein Volk) Apposition zu יִשְׂרָאֵל ist mit Possessivsuffix 3.m.sg. (bezieht sich auf Gott).
כִּי־הוֹצִיא יְהוָה אֶת־יִשְׂרָאֵל מִמִּצְרָיִם ist die Spezifizierung: כִּי (dass, nämlich dass) leitet einen explikativen Nebensatz ein, der konkretisiert, was Gott getan hat. הוֹצִיא ist Hif'il Perfekt 3.m.sg. von יצא (hinausführen, herausführen), יְהוָה ist das Subjekt, אֶת־יִשְׂרָאֵל ist das Objekt, מִמִּצְרָיִם ist die Herkunftsangabe: Präposition מִן (aus) mit מִצְרַיִם (Ägypten). Bemerkenswert ist der Wechsel von אֱלֹהִים (Gott) zu יְהוָה (JHWH), was möglicherweise die Perspektive des midianitischen Priesters Jitro widerspiegelt, der zuerst von „Gott" allgemein hört, dann aber den spezifischen Namen JHWH verwendet.
Die LXX lässt die Erwähnung von "Gott" aus: der MT hat „כָּל־אֲשֶׁר עָשָׂה אֱלֹהִים לְמֹשֶׁה" (alles, was Gott für Mose tat), während die LXX nur „ὅσα ἐποίησεν κύριος Ισραηλ" (was der Herr für Israel tat) hat.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit komplexem Objekt: Prädikat (וַיִּשְׁמַע) – Subjekt mit drei Appositionen (יִתְרוֹ כֹהֵן מִדְיָן חֹתֵן מֹשֶׁה) – Objekt: Objektpartikel (אֵת) mit Relativsatz (כָּל־אֲשֶׁר עָשָׂה אֱלֹהִים לְמֹשֶׁה וּלְיִשְׂרָאֵל עַמּוֹ) – explikativer כִּי-Satz: כִּי־הוֹצִיא יְהוָה אֶת־יִשְׂרָאֵל מִמִּצְרָיִם.
Der Vers leitet ein neues Kapitel ein, das von Jitros Besuch bei Mosche handelt. Die Nachricht vom Exodus hat sich bis nach Midian verbreitet. Jitros dreifache Bezeichnung (Name, Priesteramt, Verwandtschaftsverhältnis) verleiht ihm Autorität und Würde. Die Formulierung „für Mosche und für Israel" zeigt, dass sowohl der Führer als auch das Volk Gottes Wirken erfahren haben.
Exodus 18,2
Hebräisch:
וַיִּקַּ֗ח יִתְרוֹ֙ חֹתֵ֣ן מֹשֶׁ֔ה אֶת־צִפֹּרָ֖ה אֵ֣שֶׁת מֹשֶׁ֑ה אַחַ֖ר שִׁלּוּחֶֽיהָ׃
Deutsch:
Und Jitro, der Schwiegervater Mosches, nahm Zippora, die Frau Mosches, nach ihrer Zurücksendung,

Kommentar: וַיִּקַּח יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה אֶת־צִפֹּרָה אֵשֶׁת מֹשֶׁה beschreibt Jitros Handlung: וַיִּקַּח ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von לקח (nehmen, mitnehmen), יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה ist das Subjekt mit Apposition, אֶת־צִפֹּרָה אֵשֶׁת מֹשֶׁה ist das Objekt: צִפֹּרָה (Zippora, Moses Frau, vgl. Ex 2,21) mit Apposition אֵשֶׁת מֹשֶׁה (die Frau Moses). אַחַר שִׁלּוּחֶיהָ ist eine temporale Angabe: אַחַר (nach) mit שִׁלּוּחִים (Wegschickung, Entlassung, m.pl. von שִׁלּוּחַ, von der Wurzel שׁלח „senden, wegschicken") und Possessivsuffix 3.f.sg., also „nach ihrer Wegschickung, nach ihrer Zurücksendung". Die Wendung setzt voraus, dass Mosche Zippora zu einem früheren Zeitpunkt zurück zu ihrem Vater geschickt hatte. Dies wird im Exodus-Text sonst nicht explizit erwähnt, könnte aber zwischen Ex 4,20 (wo Mosche Frau und Söhne mit nach Ägypten nimmt) und Ex 4,24-26 (der rätselhafte Vorfall an der Herberge) geschehen sein, oder Mosche schickte sie nach seiner Ankunft in Ägypten zurück.
Die LXX übersetzt וַיִּקַּח יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה אֶת־צִפֹּרָה אֵשֶׁת מֹשֶׁה mit καὶ ἔλαβεν Ιοθορ ὁ γαμβρὸς Μωυσῆ Σεπφωραν τὴν γυναῖκα Μωυσῆ (und Jothor, der Schwiegervater Moses, nahm Sepphora, die Frau Moses). אַחַר שִׁלּוּחֶיהָ wird mit μετὰ τὴν ἄφεσιν αὐτῆς (nach ihrer Entlassung) wiedergegeben.
Die Satzstruktur ist ein einfacher Hauptsatz: Prädikat (וַיִּקַּח) – Subjekt mit Apposition (יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה) – Objekt mit Apposition (אֶת־צִפֹּרָה אֵשֶׁת מֹשֶׁה) – temporale Angabe (אַחַר שִׁלּוּחֶיהָ).
Der Vers setzt eine Vorgeschichte voraus, die im Text nicht erzählt wird. Jitro bringt Zippora wieder zu Mosche – ein Zeichen der Wiedervereinigung der Familie nach der erfolgreichen Befreiung Israels.
Exodus 18,3
Hebräisch:
וְאֵ֖ת שְׁנֵ֣י בָנֶ֑יהָ אֲשֶׁ֨ר שֵׁ֤ם הָֽאֶחָד֙ גֵּֽרְשֹׁ֔ם כִּ֣י אָמַ֔ר גֵּ֣ר הָיִ֔יתִי בְּאֶ֖רֶץ נָכְרִיָּֽה׃
Deutsch:
und ihre beiden Söhne, von denen der Name des einen Gerschom war, denn er sagte: Ein Fremder bin ich geworden in fremdem Land,

Kommentar: וְאֵת שְׁנֵי בָנֶיהָ ist die Fortsetzung des Objekts aus Vers 2: וְאֵת (und, Objektpartikel mit Waw), שְׁנֵי בָנֶיהָ ist שְׁנֵי (zwei, m.dual von שְׁנַיִם) in Status-constructus-Verbindung mit בֵּן (Sohn, m.sg.) im Plural (בָּנִים) und Possessivsuffix 3.f.sg. (ihre Söhne, bezieht sich auf Zippora). Jitro nahm also nicht nur Zippora, sondern auch ihre beiden Söhne mit. אֲשֶׁר שֵׁם הָאֶחָד גֵּרְשֹׁם ist ein Relativsatz, der den ersten Sohn benennt: אֲשֶׁר (von denen), שֵׁם הָאֶחָד (der Name des einen) ist ein Nominalsatz, גֵּרְשֹׁם (Gerschom) ist das Prädikatsnomen. Die Namensgebung Gerschoms wurde bereits in Ex 2,22 berichtet. כִּי אָמַר גֵּר הָיִיתִי בְּאֶרֶץ נָכְרִיָּה ist die ätiologische Erklärung des Namens: כִּי (denn, weil), אָמַר ist Qal Perfekt 3.m.sg. von אמר (sagen), das Subjekt ist Mosche, גֵּר הָיִיתִי ist ein Nominalsatz: גֵּר (Fremder, Fremdling, m.sg.) ist das Prädikatsnomen, הָיִיתִי ist Qal Perfekt 1.c.sg. von היה (sein, geworden sein), also „ein Fremder bin ich geworden/war ich". בְּאֶרֶץ נָכְרִיָּה ist die Ortsangabe: Präposition בְּ (in) mit אֶרֶץ (Land, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit נָכְרִיָּה (fremd, f.sg. Adjektiv von נָכְרִי „fremd, ausländisch"), also „in fremdem Land". Der Name גֵּרְשֹׁם wird volksetymologisch mit גֵּר שָׁם (ein Fremder dort) verbunden.
Die LXX übersetzt וְאֵת שְׁנֵי בָנֶיהָ mit καὶ τοὺς δύο υἱοὺς αὐτῆς (und ihre zwei Söhne). אֲשֶׁר שֵׁם הָאֶחָד גֵּרְשֹׁם wird mit ὧν τὸ ὄνομα τῷ ἑνὶ ἦν Γηρσαμ (von denen der Name des einen Gersam war) wiedergegeben. כִּי אָמַר גֵּר הָיִיתִי בְּאֶרֶץ נָכְרִיָּה wird mit λέγων Πάροικος ἤμην ἐν γῇ ἀλλοτρίᾳ (sagend: Ein Fremder war ich in fremdem Land) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine Fortsetzung von Vers 2: Objektpartikel mit Waw (וְאֵת) – Objekt (שְׁנֵי בָנֶיהָ) – Relativsatz: אֲשֶׁר שֵׁם הָאֶחָד גֵּרְשֹׁם – kausaler Nebensatz: כִּי אָמַר – direkte Rede als Nominalsatz: גֵּר הָיִיתִי בְּאֶרֶץ נָכְרִיָּה.
Der Vers wiederholt die Information aus Ex 2,22 und unterstreicht Moses Selbstverständnis als Fremder in Midian. Dies ist bedeutsam, da er nun nach der Befreiung Israels wieder mit seiner Familie vereint wird und nicht mehr Fremder, sondern Führer seines eigenen Volkes ist.
Exodus 18,4
Hebräisch:
וְשֵׁ֥ם הָאֶחָ֖ד אֱלִיעֶ֑זֶר כִּֽי־אֱלֹהֵ֤י אָבִי֙ בְּעֶזְרִ֔י וַיַּצִּלֵ֖נִי מֵחֶ֥רֶב פַּרְעֹֽה׃
Deutsch:
und der Name des anderen war Eli'eser: Denn der Gott meines Vaters war meine Hilfe und rettete mich vom Schwert des Par'o.

Kommentar: וְשֵׁם הָאֶחָד אֱלִיעֶזֶר ist parallel zu Vers 3: וְשֵׁם הָאֶחָד (und der Name des anderen, wörtlich „des einen", was hier „des anderen" bedeutet), אֱלִיעֶזֶר (Elieser, „mein Gott ist Hilfe") ist das Prädikatsnomen. Dies ist die erste Erwähnung des zweiten Sohnes im Exodus-Buch. כִּי־אֱלֹהֵי אָבִי בְּעֶזְרִי וַיַּצִּלֵנִי מֵחֶרֶב פַּרְעֹה ist die ätiologische Erklärung: כִּי (denn, weil), אֱלֹהֵי אָבִי (der Gott meines Vaters) ist אֱלֹהִים (Gott) im Plural construct mit אָב (Vater, m.sg.) und Possessivsuffix 1.c.sg., בְּעֶזְרִי ist עֵזֶר (Hilfe, m.sg.) mit Präposition בְּ und Possessivsuffix 1.c.sg., idiomatisch „war meine Hilfe". וַיַּצִּלֵנִי מֵחֶרֶב פַּרְעֹה ist koordiniert: וַיַּצִּלֵנִי ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.sg. von נצל (retten, befreien) mit Objektsuffix 1.c.sg., מֵחֶרֶב פַּרְעֹה ist „vom Schwert Pharaos", Präposition מִן (von, vor) mit חֶרֶב (Schwert, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit פַּרְעֹה. Dies bezieht sich vermutlich auf den Vorfall in Ex 2,15, wo Mosche vor Pharao fliehen musste, nachdem er einen Ägypter erschlagen hatte. Der Name אֱלִיעֶזֶר wird volksetymologisch mit אֵלִי (mein Gott) und עֶזֶר (Hilfe) verbunden.
Die LXX übersetzt וְשֵׁם הָאֶחָד אֱלִיעֶזֶר mit καὶ τὸ ὄνομα τῷ δευτέρῳ Ελιεζερ (und der Name des zweiten war Eliezer), wobei die LXX δεύτερος (zweiter) statt „des einen/anderen" verwendet. כִּי־אֱלֹהֵי אָבִי בְּעֶזְרִי wird mit λέγων Ὁ γὰρ θεὸς τοῦ πατρός μου βοηθός μου (sagend: Denn der Gott meines Vaters war mein Helfer) wiedergegeben. וַיַּצִּלֵנִי מֵחֶרֶב פַּרְעֹה wird mit καὶ ἐξείλατό με ἐκ χειρὸς Φαραω (und rettete mich aus der Hand Pharaos) übersetzt, wobei die LXX „aus der Hand" statt „vom Schwert" verwendet.
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz (וְשֵׁם הָאֶחָד אֱלִיעֶזֶר) mit kausaler Erklärung: כִּי-Satz als Nominalsatz (אֱלֹהֵי אָבִי בְּעֶזְרִי) – koordinierter Hauptsatz: וַיַּצִּלֵנִי מֵחֶרֶב פַּרְעֹה.
Der Vers benennt den zweiten Sohn und erklärt seinen Namen durch ein persönliches Bekenntnis Moses zur göttlichen Rettung. Die beiden Sohnenamen bilden zusammen ein Zeugnis von Moses Leben: Als Fremder in Midian (Gerschom) wurde er von Gott gerettet (Elieser). Dies rahmt Moses Biographie zwischen Flucht und Rettung.
Exodus 18,5
Hebräisch:
וַיָּבֹ֞א יִתְרוֹ֨ חֹתֵ֥ן מֹשֶׁ֛ה וּבָנָ֥יו וְאִשְׁתּ֖וֹ אֶל־מֹשֶׁ֑ה אֶל־הַמִּדְבָּ֗ר אֲשֶׁר־ה֛וּא חֹנֶ֥ה שָׁ֖ם הַ֥ר הָאֱלֹהִֽים׃
Deutsch:
Und Jitro, der Schwiegervater Mosches, und seine Söhne und seine Frau kamen zu Mosche in die Wüste, wo er lagerte am Berg Gottes.

Kommentar: וַיָּבֹא יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה וּבָנָיו וְאִשְׁתּוֹ אֶל־מֹשֶׁה berichtet die Ankunft: וַיָּבֹא ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von בוא (kommen), יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה ist das Hauptsubjekt mit Apposition, וּבָנָיו וְאִשְׁתּוֹ sind koordinierte Mitsubjekte: בֵּן (Sohn) im Plural mit Possessivsuffix 3.m.sg. (seine Söhne) und אִשָּׁה (Frau, f.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.sg. (seine Frau), wobei sich die Suffixe auf Mosche beziehen (Moses Söhne und Moses Frau). אֶל־מֹשֶׁה ist das Ziel: Präposition אֶל (zu) mit מֹשֶׁה. אֶל־הַמִּדְבָּר אֲשֶׁר־הוּא חֹנֶה שָׁם הַר הָאֱלֹהִים ist die Ortsangabe: אֶל־הַמִּדְבָּר (in die Wüste), אֲשֶׁר־הוּא חֹנֶה שָׁם ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (wo), הוּא (er, Mosche) ist das Subjekt, חֹנֶה ist Qal Partizip m.sg. von חנה (lagern), שָׁם (dort) ist das lokale Adverb. הַר הָאֱלֹהִים ist Apposition oder nähere Bestimmung: הַר (Berg, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit אֱלֹהִים (Gott) und Artikel, also „der Berg Gottes", was den Sinai/Horeb bezeichnet (vgl. Ex 3,1).
Die LXX übersetzt וַיָּבֹא יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה וּבָנָיו וְאִשְׁתּוֹ אֶל־מֹשֶׁה mit καὶ ἐξῆλθεν Ιοθορ ὁ γαμβρὸς Μωυσῆ καὶ οἱ υἱοὶ καὶ ἡ γυνὴ Μωυσῆ πρὸς Μωυσῆν (und es zog aus Jothor, der Schwiegervater Moses, und die Söhne und die Frau Moses zu Mose). אֶל־הַמִּדְבָּר אֲשֶׁר־הוּא חֹנֶה שָׁם הַר הָאֱלֹהִים wird mit εἰς τὴν ἔρημον, οὗ παρενέβαλεν ὄρος τοῦ θεοῦ (in die Wüste, wo er lagerte am Berg Gottes) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit mehreren Subjekten und komplexer Ortsangabe: Prädikat (וַיָּבֹא) – Hauptsubjekt mit Apposition (יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה) – koordinierte Mitsubjekte (וּבָנָיו וְאִשְׁתּוֹ) – Zielangabe (אֶל־מֹשֶׁה) – erweiterte Ortsangabe: אֶל־הַמִּדְבָּר mit Relativsatz (אֲשֶׁר־הוּא חֹנֶה שָׁם) und Apposition (הַר הָאֱלֹהִים).
Der Vers fasst die Reise zusammen und gibt die geographische Lage an: Sie kommen zum Berg Gottes, also zum Sinai. Dies zeigt, dass die folgende Episode zeitlich vor der Sinai-Offenbarung (Kap. 19ff.) stattfindet, obwohl sie erst jetzt erzählt wird. Möglicherweise ist dies eine redaktionelle Platzierung, die thematisch (Jitros Rat zur Organisation des Volkes) hier besser passt.
Exodus 18,6
Hebräisch:
וַיֹּ֨אמֶר֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה אֲנִ֛י חֹתֶנְךָ֥ יִתְרוֹ֖ בָּ֣א אֵלֶ֑יךָ וְאִ֨שְׁתְּךָ֔ וּשְׁנֵ֥י בָנֶ֖יהָ עִמָּֽהּ׃
Deutsch:
Und er ließ Mosche sagen: Ich, dein Schwiegervater Jitro, bin zu dir gekommen, und deine Frau und ihre beiden Söhne mit ihr.

Kommentar: וַיֹּאמֶר אֶל־מֹשֶׁה ist die Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), אֶל־מֹשֶׁה (zu Mosche). Das Subjekt ist nicht explizit genannt; es könnte Jitro selbst sein oder ein Bote. Da in Vers 7 Mosche erst hinausgeht, um Jitro zu treffen, ist wahrscheinlich ein Bote gemeint, der Mosche die Ankunft meldet. אֲנִי חֹתֶנְךָ יִתְרוֹ בָּא אֵלֶיךָ ist die Botschaft: אֲנִי (ich) ist das emphatische Personalpronomen 1.c.sg., חֹתֶנְךָ יִתְרוֹ ist eine doppelte Identifikation: חֹתֵן (Schwiegervater, m.sg.) mit Possessivsuffix 2.m.sg. (dein Schwiegervater) und der Name יִתְרוֹ in Apposition. בָּא ist Qal Partizip m.sg. von בוא (kommen), das hier präsentisch oder perfektisch verstanden wird („ich bin gekommen, ich komme"). אֵלֶיךָ ist die Präposition אֶל (zu) mit Suffix 2.m.sg. (zu dir). וְאִשְׁתְּךָ וּשְׁנֵי בָנֶיהָ עִמָּהּ erweitert die Information: וְאִשְׁתְּךָ (und deine Frau) ist אִשָּׁה (Frau, f.sg.) mit Possessivsuffix 2.m.sg., וּשְׁנֵי בָנֶיהָ (und ihre beiden Söhne) ist שְׁנֵי (zwei, m.dual) mit בֵּן im Plural und Possessivsuffix 3.f.sg., עִמָּהּ ist die Präposition עִם (mit) mit Suffix 3.f.sg. (mit ihr).
Die LXX übersetzt וַיֹּאמֶר אֶל־מֹשֶׁה mit καὶ ἀνηγγέλη Μωυσῇ (und es wurde Mose gemeldet), wobei die LXX das Passiv verwendet und damit die Botschaft durch einen Boten impliziert. אֲנִי חֹתֶנְךָ יִתְרוֹ בָּא אֵלֶיךָ wird mit λέγοντες Ἰδοὺ ὁ γαμβρός σου Ιοθορ παραγίνεται πρὸς σέ (sagend: Siehe, dein Schwiegervater Jothor kommt zu dir) wiedergegeben. וְאִשְׁתְּךָ וּשְׁנֵי בָנֶיהָ עִמָּהּ wird mit καὶ ἡ γυνή σου καὶ οἱ δύο υἱοί σου μετ' αὐτοῦ (und deine Frau und deine zwei Söhne mit ihm) übersetzt, wobei die LXX das Suffix ändert.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר אֶל־מֹשֶׁה) mit direkter Rede als Nominalsatz: Subjekt (אֲנִי חֹתֶנְךָ יִתְרוֹ) – Prädikat (בָּא אֵלֶיךָ) – erweiternde Koordination: וְאִשְׁתְּךָ וּשְׁנֵי בָנֶיהָ עִמָּהּ.
Der Vers berichtet die förmliche Ankündigung der Ankunft. Die Betonung „ich, dein Schwiegervater Jitro" unterstreicht die Bedeutung des Besuchs. Die Erwähnung von Frau und Söhnen zeigt, dass dies nicht nur ein kurzer Besuch ist, sondern eine Familienzusammenführung.
Exodus 18,7
Hebräisch:
וַיֵּצֵ֨א מֹשֶׁ֜ה לִקְרַ֣את חֹֽתְנוֹ֗ וַיִּשְׁתַּ֨חוּ֙ וַיִּשַּׁק־לוֹ֔ וַיִּשְׁאֲל֥וּ אִישׁ־לְרֵעֵ֖הוּ לְשָׁלוֹם֑ וַיָּבֹ֖אוּ הָאֹֽהֱלָה׃
Deutsch:
Da ging Mosche hinaus, seinem Schwiegervater entgegen, und verneigte sich und küsste ihn; und sie fragten einander nach ihrem Wohlergehen und kamen ins Zelt.

Kommentar: וַיֵּצֵא מֹשֶׁה לִקְרַאת חֹתְנוֹ beschreibt Moses Reaktion: וַיֵּצֵא ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von יצא (hinausgehen), מֹשֶׁה ist das Subjekt, לִקְרַאת חֹתְנוֹ ist die finale Angabe: לִקְרַאת ist Präposition לְ mit Qal Infinitiv construct von קרא (begegnen, entgegengehen) קְרַאת (eine erstarrte Form im construct), חֹתֵן (Schwiegervater) mit Possessivsuffix 3.m.sg., also „seinem Schwiegervater entgegen". וַיִּשְׁתַּחוּ וַיִּשַּׁק־לוֹ beschreibt die Begrüßung: וַיִּשְׁתַּחוּ ist Hishtafal Wayyiqtol 3.m.sg. von שׁחה (sich niederwerfen, sich verbeugen, sich verneigen), was Respekt und Ehrerbietung ausdrückt. וַיִּשַּׁק־לוֹ ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von נשׁק (küssen), לוֹ (ihm) ist die Präposition לְ mit Suffix 3.m.sg. Der Kuss ist ein Zeichen der Zuneigung und des Respekts im nahöstlichen Kontext.
וַיִּשְׁאֲלוּ אִישׁ־לְרֵעֵהוּ לְשָׁלוֹם beschreibt den Austausch von Höflichkeiten: וַיִּשְׁאֲלוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von שׁאל (fragen), אִישׁ־לְרֵעֵהוּ ist eine idiomatische Wendung: אִישׁ (Mann, jeder) mit Präposition לְ und רֵעַ (Freund, Nächster, m.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.sg., also „einer den anderen, einander". לְשָׁלוֹם ist Präposition לְ mit שָׁלוֹם (Wohlergehen, Friede, m.sg.), was bedeutet „nach dem Wohlergehen (fragen)". Die Wendung שׁאל לְשָׁלוֹם ist die übliche Begrüßungsformel. וַיָּבֹאוּ הָאֹהֱלָה berichtet das Eintreten: וַיָּבֹאוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von בוא (kommen, gehen), הָאֹהֱלָה ist אֹהֶל (Zelt, m.sg.) mit Artikel und der Richtungsendung ־ָה (hinein, in... hinein), also „ins Zelt".
Die LXX übersetzt וַיֵּצֵא מֹשֶׁה לִקְרַאת חֹתְנוֹ mit καὶ ἐξῆλθεν Μωυσῆς εἰς συνάντησιν τοῦ γαμβροῦ αὐτοῦ (und Mose ging hinaus zur Begegnung seines Schwiegervaters). וַיִּשְׁתַּחוּ וַיִּשַּׁק־לוֹ wird mit καὶ προσεκύνησεν αὐτῷ καὶ ἐφίλησεν αὐτόν (und er verneigte sich vor ihm und küsste ihn) wiedergegeben. וַיִּשְׁאֲלוּ אִישׁ־לְרֵעֵהוּ לְשָׁלוֹם wird mit καὶ ἠσπάσαντο ἀλλήλους (und sie begrüßten einander) übersetzt. וַיָּבֹאוּ הָאֹהֱלָה wird mit καὶ εἰσήγαγεν αὐτὸν εἰς τὴν σκηνήν (und er führte ihn ins Zelt) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt fünf koordinierte Hauptsätze: וַיֵּצֵא מֹשֶׁה לִקְרַאת חֹתְנוֹ – וַיִּשְׁתַּחוּ – וַיִּשַּׁק־לוֹ – וַיִּשְׁאֲלוּ אִישׁ־לְרֵעֵהוּ לְשָׁלוֹם – וַיָּבֹאוּ הָאֹהֱלָה.
Der Vers beschreibt eine respektvolle und herzliche Begrüßung. Moses Verneigung vor seinem Schwiegervater zeigt große Ehrerbietung (vgl. Ex 2,21, wo Mosche bei Jitro Zuflucht gefunden hatte). Die Szene zeichnet ein Bild gegenseitigen Respekts und familiärer Wärme.
Exodus 18,8
Hebräisch:
וַיְסַפֵּ֤ר מֹשֶׁה֙ לְחֹ֣תְנוֹ֔ אֵת֩ כָּל־אֲשֶׁ֨ר עָשָׂ֤ה יְהוָה֙ לְפַרְעֹ֣ה וּלְמִצְרַ֔יִם עַ֖ל אוֹדֹ֣ת יִשְׂרָאֵ֑ל אֵ֤ת כָּל־הַתְּלָאָה֙ אֲשֶׁ֣ר מְצָאָ֣תַם בַּדֶּ֔רֶךְ וַיַּצִּלֵ֖ם יְהוָֽה׃
Deutsch:
Und Mosche erzählte seinem Schwiegervater alles, was der Ewige dem Par'o und Mizrajim um Jisra'els willen getan hatte, all die Mühsal, die sie auf dem Weg gefunden hatte, und wie der Ewige sie errettet hatte.

Kommentar: וַיְסַפֵּר מֹשֶׁה לְחֹתְנוֹ ist die Erzähleinleitung: וַיְסַפֵּר ist Pi'el Wayyiqtol 3.m.sg. von ספר (erzählen, berichten), wobei das Pi'el intensive oder ausführliche Erzählung ausdrückt, מֹשֶׁה ist das Subjekt, לְחֹתְנוֹ ist Präposition לְ (zu) mit חֹתֵן (Schwiegervater) und Possessivsuffix 3.m.sg. אֵת כָּל־אֲשֶׁר עָשָׂה יְהוָה לְפַרְעֹה וּלְמִצְרַיִם עַל אוֹדֹת יִשְׂרָאֵל ist das erste Objekt: אֵת כָּל־אֲשֶׁר עָשָׂה יְהוָה (alles, was JHWH getan hatte), לְפַרְעֹה וּלְמִצְרַיִם sind die beiden Adressaten der göttlichen Handlungen: Präposition לְ (zu, gegen) mit פַּרְעֹה und koordiniert וּלְמִצְרַיִם. עַל אוֹדֹת יִשְׂרָאֵל ist eine kausale Präpositionalphrase: עַל אוֹדֹת (um... willen, wegen) ist eine zusammengesetzte Präposition mit יִשְׂרָאֵל, also „um Israels willen, wegen Israel".
אֵת כָּל־הַתְּלָאָה אֲשֶׁר מְצָאָתַם בַּדֶּרֶךְ ist das zweite Objekt: אֵת כָּל־הַתְּלָאָה (alle Mühsal), תְּלָאָה (Mühsal, Beschwernis, f.sg.) mit Artikel. אֲשֶׁר מְצָאָתַם בַּדֶּרֶךְ ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (die, welche), מְצָאָתַם ist Qal Perfekt 3.f.sg. von מצא (finden, treffen) mit Objektsuffix 3.m.pl. (sie), wobei das feminine Verb mit dem femininen Subjekt תְּלָאָה kongruiert. בַּדֶּרֶךְ ist Präposition בְּ (auf) mit דֶּרֶךְ (Weg, m.sg.) und Artikel. וַיַּצִּלֵם יְהוָה ist der abschließende Satz: וַיַּצִּלֵם ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.sg. von נצל (retten, befreien) mit Objektsuffix 3.m.pl., יְהוָה ist das nachgestellte Subjekt.
Die LXX fügt hinzu „ἐκ χειρὸς Φαραω καὶ ἐκ χειρὸς τῶν Αἰγυπτίων" (aus der Hand Pharaos und aus der Hand der Ägypter), während der MT nur die Rettung erwähnt ohne diese Details.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיְסַפֵּר מֹשֶׁה לְחֹתְנוֹ) mit zwei koordinierten Objekten: אֵת כָּל־אֲשֶׁר עָשָׂה יְהוָה לְפַרְעֹה וּלְמִצְרַיִם עַל אוֹדֹת יִשְׂרָאֵל und אֵת כָּל־הַתְּלָאָה אֲשֶׁר מְצָאָתַם בַּדֶּרֶךְ – abschließender Hauptsatz: וַיַּצִּלֵם יְהוָה.
Der Vers fasst Moses Bericht zusammen: die Plagen gegen Ägypten, die Mühsale der Wüstenwanderung und die göttliche Rettung. Dies ist ein Zeugnis der göttlichen Taten, das Jitro hört und auf das er in den folgenden Versen reagiert.
Exodus 18,9
Hebräisch:
וַיִּ֣חַדְּ יִתְרוֹ֔ עַ֚ל כָּל־הַטּוֹבָ֔ה אֲשֶׁר־עָשָׂ֥ה יְהוָ֖ה לְיִשְׂרָאֵ֑ל אֲשֶׁ֥ר הִצִּיל֖וֹ מִיַּ֥ד מִצְרָֽיִם׃
Deutsch:
Und Jitro freute sich über all das Gute, das der Ewige an Jisra'el getan hatte, dass er es errettet hatte aus der Hand Mizrajims.

Kommentar: וַיִּחַדְּ יִתְרוֹ עַל כָּל־הַטּוֹבָה אֲשֶׁר־עָשָׂה יְהוָה לְיִשְׂרָאֵל beschreibt Jitros Reaktion: וַיִּחַדְּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von חדה (sich freuen, froh sein), ein relativ seltenes Verb, יִתְרוֹ ist das Subjekt. עַל כָּל־הַטּוֹבָה ist „über all das Gute", Präposition עַל (über, wegen) mit כֹּל (alles) und טוֹבָה (das Gute, Wohltat, f.sg.) mit Artikel. אֲשֶׁר־עָשָׂה יְהוָה לְיִשְׂרָאֵל ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (das, welches), עָשָׂה ist Qal Perfekt 3.m.sg. von עשׂה (tun), יְהוָה ist das Subjekt, לְיִשְׂרָאֵל (für Israel, an Israel). אֲשֶׁר הִצִּילוֹ מִיַּד מִצְרָיִם ist ein zweiter Relativsatz oder eine Spezifizierung: אֲשֶׁר (dass), הִצִּילוֹ ist Hif'il Perfekt 3.m.sg. von נצל (retten) mit Objektsuffix 3.m.sg. (es, Israel), מִיַּד מִצְרַיִם ist „aus der Hand Ägyptens", Präposition מִן (aus, von) mit יָד (Hand, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit מִצְרַיִם, idiomatisch für „aus der Macht Ägyptens".
Die LXX verwendet „ἐξέστη" (er erstaunte/war außer sich), während der MT „וַיִּחַדְּ" (und er freute sich) hat – unterschiedliche emotionale Reaktionen!
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz: Prädikat (וַיִּחַדְּ) – Subjekt (יִתְרוֹ) – kausale Präpositionalphrase (עַל כָּל־הַטּוֹבָה) mit Relativsatz (אֲשֶׁר־עָשָׂה יְהוָה לְיִשְׂרָאֵל) – zweiter Relativsatz/Spezifizierung: אֲשֶׁר הִצִּילוֹ מִיַּד מִצְרָיִם.
Der Vers zeigt Jitros positive Reaktion auf Moses Bericht. Als Priester und Außenstehender erkennt er Gottes gutes Handeln an Israel. Seine Freude ist theologisch bedeutsam: Ein Nichtisraelit erkennt JHWHs Taten an.
Exodus 18,10
Hebräisch:
וַיֹּאמֶר֮ יִתְרוֹ֒ בָּר֣וּךְ יְהוָ֔ה אֲשֶׁ֨ר הִצִּ֥יל אֶתְכֶ֛ם מִיַּ֥ד מִצְרַ֖יִם וּמִיַּ֣ד פַּרְעֹ֑ה אֲשֶׁ֤ר הִצִּיל֙ אֶת־הָעָ֔ם מִתַּ֖חַת יַד־מִצְרָֽיִם׃
Deutsch:
Und Jitro sagte: Gepriesen sei der Ewige, der euch errettet hat aus der Hand Mizrajims und aus der Hand des Par'o, der das Volk errettet hat unter der Hand Mizrajims!

Kommentar: וַיֹּאמֶר יִתְרוֹ בָּרוּךְ יְהוָה ist Jitros Lobpreis: וַיֹּאמֶר יִתְרוֹ ist die Redeeinleitung, בָּרוּךְ יְהוָה ist ein Segensspruch: בָּרוּךְ ist Qal Passivpartizip m.sg. von ברך (segnen, preisen), „gepriesen, gesegnet", יְהוָה ist das Subjekt. Die Formel בָּרוּךְ יְהוָה ist eine liturgische Segensformel. אֲשֶׁר הִצִּיל אֶתְכֶם מִיַּד מִצְרַיִם וּמִיַּד פַּרְעֹה ist der erste Relativsatz: אֲשֶׁר (der, welcher), הִצִּיל ist Hif'il Perfekt 3.m.sg. von נצל (retten), אֶתְכֶם ist das Objekt mit Suffix 2.m.pl. (euch), מִיַּד מִצְרַיִם וּמִיַּד פַּרְעֹה sind zwei koordinierte Präpositionalphrasen: מִיַּד (aus der Hand von) mit מִצְרַיִם und koordiniert וּמִיַּד פַּרְעֹה. אֲשֶׁר הִצִּיל אֶת־הָעָם מִתַּחַת יַד־מִצְרָיִם ist ein zweiter, paralleler Relativsatz: אֲשֶׁר הִצִּיל אֶת־הָעָם (der das Volk gerettet hat), מִתַּחַת יַד־מִצְרָיִם ist „von unter der Hand Ägyptens", מִתַּחַת (von unter) ist die Präposition מִן mit תַּחַת (unter), יַד־מִצְרַיִם (Hand Ägyptens) in Status-constructus-Verbindung, idiomatisch für „aus der Unterdrückung/Herrschaft Ägyptens".
Die LXX lässt den zweiten Teil aus: der MT hat „אֲשֶׁר הִצִּיל אֶת־הָעָם מִתַּחַת יַד־מִצְרָיִם" (der das Volk errettete von unter der Hand Ägyptens), während die LXX dies nicht wiederholt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר יִתְרוֹ) mit direkter Rede als Segensspruch: בָּרוּךְ יְהוָה – zwei parallele Relativsätze: אֲשֶׁר הִצִּיל אֶתְכֶם מִיַּד מִצְרַיִם וּמִיַּד פַּרְעֹה und אֲשֶׁר הִצִּיל אֶת־הָעָם מִתַּחַת יַד־מִצְרָיִם.
Der Vers ist theologisch bedeutsam: Jitro, ein midianitischer Priester, spricht einen formellen Lobpreis JHWHs. Dies ist ein Bekenntnis eines Nichtisraeliten zur Macht und Rettungstat JHWHs. Der doppelte Relativsatz betont sowohl die Rettung der Führer (euch) als auch des Volkes insgesamt.
Exodus 18,11
Hebräisch:
עַתָּ֣ה יָדַ֔עְתִּי כִּֽי־גָדוֹל֥ יְהוָ֖ה מִכָּל־הָאֱלֹהִ֑ים כִּ֣י בַדָּבָ֔ר אֲשֶׁ֥ר זָד֖וּ עֲלֵיהֶֽם׃
Deutsch:
Nun weiß ich, dass der Ewige größer ist als alle Götter; denn gerade in der Sache, worin sie übermütig gegen sie handelten, erwies er sich als über ihnen stehend.

Kommentar: עַתָּה יָדַעְתִּי כִּי־גָדוֹל יְהוָה מִכָּל־הָאֱלֹהִים ist Jitros Bekenntnis: עַתָּה (nun, jetzt) ist das temporale Adverb, יָדַעְתִּי ist Qal Perfekt 1.c.sg. von ידע (wissen, erkennen), כִּי־גָדוֹל יְהוָה מִכָּל־הָאֱלֹהִים ist der Objektsatz: כִּי (dass), גָדוֹל (groß, größer) ist das Prädikatsnomen, יְהוָה ist das Subjekt, מִכָּל־הָאֱלֹהִים ist die Vergleichskonstruktion: מִן (als, von) mit כֹּל (alle) und אֱלֹהִים (Götter) mit Artikel, also „größer als alle Götter". Dies ist ein Bekenntnis zur Überlegenheit JHWHs über alle anderen Gottheiten.
כִּי בַדָּבָר אֲשֶׁר זָדוּ עֲלֵיהֶםist ein kausaler Nebensatz, der die Begründung gibt: כִּי (denn, weil), בַדָּבָרist Präposition בְּ (in, durch) mit דָּבָר (Sache, Angelegenheit, m.sg.) und Artikel. אֲשֶׁר זָדוּ עֲלֵיהֶםist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (worin, wobei), זָדוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von זיד (übermütig handeln, vermessen sein), עֲלֵיהֶם ist Präposition עַל (gegen) mit Suffix 3.m.pl. (gegen sie, bezieht sich auf Israel). 
Der Satz ist elliptisch und schwer zu übersetzen; er bedeutet etwa: „denn in der Sache, worin sie (die Ägypter) übermütig gegen sie (Israel) handelten, (da erwies sich JHWH als größer)". Das Prinzip der poetic justice: Die Ägypter ertranken im Wasser, mit dem sie die israelitischen Knaben töten wollten (Ex 1,22).
Die LXX hat „ἕνεκεν τούτου ὅτι ἐπέθεντο αὐτοῖς" (deswegen, weil sie sich gegen sie auflehnten), während der MT „כִּי בַדָּבָר אֲשֶׁר זָדוּ עֲלֵיהֶם" (denn in der Sache, in der sie vermessen gegen sie handelten) hat – eine vereinfachte Aussage in der LXX.
Der Vers ist theologisch zentral: Jitro, als Priester anderer Götter, bekennt JHWHs Überlegenheit. Dies ist kein abstrakter Monotheismus, sondern ein Bekenntnis aufgrund konkreter geschichtlicher Erfahrung (Exodus). Die Formulierung deutet auf Monolatrie (JHWH ist größer als andere Götter) hin, nicht notwendigerweise auf theoretischen Monotheismus (es gibt keine anderen Götter).
Exodus 18,12
Hebräisch:
וַיִּקַּ֞ח יִתְר֨וֹ חֹתֵ֥ן מֹשֶׁ֛ה עֹלָ֥ה וּזְבָחִ֖ים לֵֽאלֹהִ֑ים וַיָּבֹ֨א אַהֲרֹ֜ן וְכֹ֣ל׀ זִקְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל לֶאֱכָל־לֶ֛חֶם עִם־חֹתֵ֥ן מֹשֶׁ֖ה לִפְנֵ֥י הָאֱלֹהִֽים׃
Deutsch:
Und Jitro, der Schwiegervater Mosches, nahm ein Aufsteigeopfer und Schlachtopfer für Gott; und 'Aharon und alle Ältesten Jisra'els kamen, um Brot mit dem Schwiegervater Mosches vor dem Angesicht Gottes zu essen.

Kommentar:
וַיִּקַּח יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה עֹלָה וּזְבָחִים לֵאלֹהִים beschreibt Jitros Opferhandlung: וַיִּקַּח ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von לקח (nehmen, bringen), יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה ist das dreifache Subjekt (Jitro, Schwiegervater des Mosche). עֹלָה וּזְבָחִים sind zwei Opferarten: עֹלָה (Brandopfer, Ganzopfer, f.sg.), das vollständig verbrannt wird, und זֶבַח (Schlachtopfer, Gemeinschaftsopfer, m.sg.) im Plural, bei dem Teile des Tieres gegessen werden. לֵאלֹהִים ist Präposition לְ (für) mit אֱלֹהִים (Gott).
Die Frage, ob Jitro selbst als midianitischer Priester diese Opfer darbrachte oder ob sie durch andere dargebracht wurden, ist in der Auslegung umstritten. Die Formulierung legt nahe, dass Jitro sie initiierte und möglicherweise selbst darbrachte.
וַיָּבֹא אַהֲרֹן וְכֹל זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל לֶאֱכָל־לֶחֶם עִם־חֹתֵן מֹשֶׁה לִפְנֵי הָאֱלֹהִים beschreibt das gemeinsame Mahl: וַיָּבֹא ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von בוא (kommen), אַהֲרֹן וְכֹל זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל ist das doppelte Subjekt: Aaron und alle Ältesten Israels. לֶאֱכָל־לֶחֶם ist finale Infinitivkonstruktion: Präposition לְ mit Qal Infinitiv construct von אכל (essen) und לֶחֶם (Brot, hier metonymisch für "Mahl, Speise"), עִם־חֹתֵן מֹשֶׁה ist "mit dem Schwiegervater Moses".
לִפְנֵי הָאֱלֹהִים ist die entscheidende theologische Wendung: "vor Gott, im Angesicht Gottes", Präposition לְ mit פָּנִים (Angesicht, m.pl.) in Status-constructus-Verbindung mit אֱלֹהִים. Diese Formulierung markiert das Mahl als sakralen, kultischen Akt - ein Bundesmahl in der göttlichen Gegenwart.
Die LXX übersetzt וַיִּקַּח יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה עֹלָה וּזְבָחִים לֵאלֹהִים mit "kai elaben Iothor ho pentheros Moyse holokautomata kai thysias to theo" (und Jothor, der Schwiegervater Moses, nahm Brandopfer und Schlachtopfer für Gott). לֶאֱכָל־לֶחֶם עִם־חֹתֵן מֹשֶׁה לִפְנֵי הָאֱלֹהִים wird mit "phagein arton meta tou pentherou Moyse enantion tou theou" (Brot zu essen mit dem Schwiegervater Moses vor Gott) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיִּקַּח) - Subjekt (יִתְרוֹ חֹתֵן מֹשֶׁה) - zwei Objekte (עֹלָה וּזְבָחִים) - Dativ (לֵאלֹהִים). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיָּבֹא) - Subjekt (אַהֲרֹן וְכֹל זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל) - finale Infinitivkonstruktion (לֶאֱכָל־לֶחֶם עִם־חֹתֵן מֹשֶׁה לִפְנֵי הָאֱלֹהִים).
Der Vers beschreibt ein feierliches Bundesmahl nach Jitros theologischem Bekenntnis (V. 10-11). Die offizielle Repräsentation Israels (Aaron und alle Ältesten) teilt Gemeinschaft mit dem midianitischen Priester, der JHWH als den größten aller Götter anerkannt hat. Das Mahl לִפְנֵי הָאֱלֹהִים ist keine private Zusammenkunft, sondern ein sakraler Akt, der die Aufnahme des Bekenners in die Gemeinschaft der JHWH-Verehrer symbolisiert. Mosche wird nicht explizit genannt, ist aber zweifellos präsent. Die Szene antizipiert die universale Dimension des Bundes - auch Nichtisraeliten können durch Glauben Zugang zur Bundesgemeinschaft finden.
Exodus 18,13
Hebräisch:
וַיְהִי֙ מִֽמָּחֳרָ֔ת וַיֵּ֥שֶׁב מֹשֶׁ֖ה לִשְׁפֹּ֣ט אֶת־הָעָ֑ם וַיַּעֲמֹ֤ד הָעָם֙ עַל־מֹשֶׁ֔ה מִן־הַבֹּ֖קֶר עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch:
Und es geschah am nächsten Tag, da setzte sich Mosche, um das Volk zu richten; und das Volk stand vor Mosche vom Morgen bis zum Abend.

Kommentar:
וַיְהִי מִמָּחֳרָת ist die temporale Einleitungsformel: וַיְהִי (und es geschah), מִמָּחֳרָת (am nächsten Tag, Tags darauf, f.sg.) mit Präposition מִן.
וַיֵּשֶׁב מֹשֶׁה לִשְׁפֹּט אֶת־הָעָם beschreibt Moses Tätigkeit: וַיֵּשֶׁב ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von ישׁב (sich setzen), מֹשֶׁה ist das Subjekt, לִשְׁפֹּט ist Qal Infinitiv construct von שׁפט (richten, Recht sprechen) mit Präposition לְ (um zu), אֶת־הָעָם ist das Objekt. Das Sich-Setzen zum Richten ist die typische Haltung des Richters.
וַיַּעֲמֹד הָעָם עַל־מֹשֶׁה מִן־הַבֹּקֶר עַד־הָעָרֶב beschreibt das Warten des Volkes: וַיַּעֲמֹד ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von עמד (stehen), הָעָם ist das Subjekt, עַל־מֹשֶׁה ist "vor Mosche", Präposition עַל (bei, vor, um... herum), מִן־הַבֹּקֶר עַד־הָעָרֶב ist die temporale Angabe: מִן־הַבֹּקֶר (vom Morgen an) mit Präposition מִן und Artikel, עַד־הָעָרֶב (bis zum Abend) mit Präposition עַד und Artikel. Die lange Wartezeit zeigt die Überlastung Moses.
Die LXX übersetzt וַיְהִי מִמָּחֳרָת mit "kai egeneto meta ten epaurion" (und es geschah am Tag danach). וַיֵּשֶׁב מֹשֶׁה לִשְׁפֹּט אֶת־הָעָם wird mit "kathisas Moyses krinein ton laon" (Mose setzte sich, um das Volk zu richten) wiedergegeben. וַיַּעֲמֹד הָעָם עַל־מֹשֶׁה מִן־הַבֹּקֶר עַד־הָעָרֶב wird mit "pareistekei de pas ho laos Moyse apo proithen heos hesperas" (das ganze Volk aber stand bei Mose von früh bis Abend) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine Einleitungsformel (וַיְהִי מִמָּחֳרָת) gefolgt von zwei koordinierten Hauptsätzen: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיֵּשֶׁב) - Subjekt (מֹשֶׁה) - finale Infinitivkonstruktion (לִשְׁפֹּט אֶת־הָעָם). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיַּעֲמֹד) - Subjekt (הָעָם) - Ortsangabe (עַל־מֹשֶׁה) - temporale Angabe (מִן־הַבֹּקֶר עַד־הָעָרֶב).
Der Vers zeigt Moses alltägliche Richtertätigkeit. Das Verb שׁפט bezeichnet nicht nur strafrechtliches Urteilen, sondern allgemein Rechtsprechung, Schlichtung von Streitigkeiten und Erteilung göttlicher Weisungen. Die Szene vom Morgen bis zum Abend zeigt die immense Belastung - eine unhaltbare Situation, die Jitros Intervention motiviert.
Exodus 18,14
Hebräisch:
וַיַּרְא֙ חֹתֵ֣ן מֹשֶׁ֔ה אֵ֛ת כָּל־אֲשֶׁר־ה֥וּא עֹשֶׂ֖ה לָעָ֑ם וַיֹּ֗אמֶר מָֽה־הַדָּבָ֤ר הַזֶּה֙ אֲשֶׁ֨ר אַתָּ֤ה עֹשֶׂה֙ לָעָ֔ם מַדּ֗וּעַ אַתָּ֤ה יוֹשֵׁב֙ לְבַדֶּ֔ךָ וְכָל־הָעָ֛ם נִצָּ֥ב עָלֶ֖יךָ מִן־בֹּ֥קֶר עַד־עָֽרֶב׃
Deutsch:
Und der Schwiegervater Mosches sah alles, was er mit dem Volk tat, und er sagte: Was ist diese Sache, die du mit dem Volk tust? Warum sitzt du allein, und alles Volk steht vor dir vom Morgen bis zum Abend?

Kommentar:
וַיַּרְא חֹתֵן מֹשֶׁה אֵת כָּל־אֲשֶׁר־הוּא עֹשֶׂה לָעָם beschreibt Jitros Beobachtung: וַיַּרְא ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von ראה (sehen), חֹתֵן מֹשֶׁה ist das Subjekt, אֵת כָּל־אֲשֶׁר־הוּא עֹשֶׂה לָעָם ist das Objekt: אֵת כָּל־אֲשֶׁר (alles, was), הוּא (er, Mosche) ist das Subjekt des Relativsatzes, עֹשֶׂה ist Qal Partizip m.sg. von עשׂה (tun), לָעָם ist Präposition לְ (mit, für) mit עָם (Volk) und Artikel.
וַיֹּאמֶר מָה־הַדָּבָר הַזֶּה אֲשֶׁר אַתָּה עֹשֶׂה לָעָם ist Jitros erste Frage: וַיֹּאמֶר ist die Redeeinleitung, מָה־הַדָּבָר הַזֶּה ist "was ist diese Sache?", מָה (was) mit דָּבָר (Sache, m.sg.) und Artikel sowie Demonstrativpronomen הַזֶּה (diese). אֲשֶׁר אַתָּה עֹשֶׂה לָעָם ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (die, welche), אַתָּה (du) ist das Subjekt, עֹשֶׂה לָעָם (du tust mit dem Volk).
מַדּוּעַ אַתָּה יוֹשֵׁב לְבַדֶּךָ וְכָל־הָעָם נִצָּב עָלֶיךָ מִן־בֹּקֶר עַד־עָרֶב ist die zweite Frage: מַדּוּעַ (warum, weshalb) ist die Fragepartikel, אַתָּה יוֹשֵׁב לְבַדֶּךָ ist "du sitzt allein", יוֹשֵׁב ist Qal Partizip m.sg. von ישׁב (sitzen), לְבַדֶּךָ ist Präposition לְ mit בַּד (Alleinsein, m.sg.) und Possessivsuffix 2.m.sg., idiomatisch "allein".
וְכָל־הָעָם נִצָּב עָלֶיךָ ist koordiniert: כָּל־הָעָם (das ganze Volk) ist das Subjekt, נִצָּב ist Nif'al Partizip m.sg. von יצב (stehen, sich hinstellen), עָלֶיךָ ist Präposition עַל (vor, bei) mit Suffix 2.m.sg. מִן־בֹּקֶר עַד־עָרֶב wiederholt die temporale Angabe aus Vers 13, nun ohne Artikel.
Die LXX übersetzt וַיַּרְא חֹתֵן מֹשֶׁה אֵת כָּל־אֲשֶׁר־הוּא עֹשֶׂה לָעָם mit "kai idon Iothor panta, hosa autos epoiei to lao" (und als Jothor alles sah, was er für das Volk tat). מָה־הַדָּבָר הַזֶּה אֲשֶׁר אַתָּה עֹשֶׂה לָעָם wird mit "ti touto, ho sy poieis to lao" (was ist dies, was du für das Volk tust) übersetzt. מַדּוּעַ אַתָּה יוֹשֵׁב לְבַדֶּךָ wird mit "dia ti sy kathesai monos" (warum sitzt du allein) wiedergegeben. וְכָל־הָעָם נִצָּב עָלֶיךָ מִן־בֹּקֶר עַד־עָרֶב wird mit "pas de ho laos paresteken soi apo proithen heos hesperas" (das ganze Volk aber steht bei dir von früh bis Abend) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיַּרְא חֹתֵן מֹשֶׁה) mit Objektsatz (אֵת כָּל־אֲשֶׁר־הוּא עֹשֶׂה לָעָם), gefolgt von direkter Rede mit zwei Fragen: מָה־הַדָּבָר הַזֶּה אֲשֶׁר אַתָּה עֹשֶׂה לָעָם und מַדּוּעַ אַתָּה יוֹשֵׁב לְבַדֶּךָ וְכָל־הָעָם נִצָּב עָלֶיךָ מִן־בֹּקֶר עַד־עָרֶב.
Der Vers zeigt Jitros kritische Beobachtung. Seine Fragen sind rhetorisch und implizieren bereits Kritik: Die Situation ist nicht gut. Die Betonung liegt auf Moses Alleinsein gegenüber der Menge des wartenden Volkes. Jitro hat den Blick des Außenstehenden, der objektiv beobachten kann, was Moses in seiner täglichen Routine nicht mehr sieht.
Exodus 18,15
Hebräisch:
וַיֹּ֥אמֶר מֹשֶׁ֖ה לְחֹתְנֹ֑ו כִּֽי־יָבֹ֥א אֵלַ֛י הָעָ֖ם לִדְרֹ֥שׁ אֱלֹהִֽים׃
Deutsch:
Und Mosche sagte zu seinem Schwiegervater: Weil das Volk zu mir kommt, um Gott zu befragen.

Kommentar:
וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה לְחֹתְנוֹ ist Moses Antwort: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר, Subjekt מֹשֶׁה, לְחֹתְנוֹ (zu seinem Schwiegervater).
כִּי־יָבֹא אֵלַי הָעָם לִדְרֹשׁ אֱלֹהִים ist die Begründung: כִּי (weil, denn), יָבֹא ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von בוא (kommen), das hier eine wiederholte oder allgemeine Handlung ausdrückt ("kommt, pflegt zu kommen"), אֵלַי ist Präposition אֶל (zu) mit Suffix 1.c.sg. (zu mir), הָעָם ist das Subjekt.
לִדְרֹשׁ אֱלֹהִים ist die finale Angabe: Präposition לְ mit Qal Infinitiv construct von דרשׁ (suchen, fragen, befragen), אֱלֹהִים (Gott) ist das Objekt. Die Wendung דרשׁ אֱלֹהִים bedeutet "Gott befragen, Gottes Weisung suchen", was Mosche als Orakel und Mittler zwischen Gott und Volk charakterisiert.
Die hat „ἐκζητῆσαι κρίσιν παρὰ τοῦ θεοῦ" (ein Urteil von Gott zu suchen), während der MT „לִדְרֹשׁ אֱלֹהִים" (Gott zu befragen) hat.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה לְחֹתְנוֹ) mit direkter Rede als kausaler Nebensatz: כִּי־יָבֹא אֵלַי הָעָם לִדְרֹשׁ אֱלֹהִים.
Der Vers gibt Moses Selbstverständnis wieder: Er sieht sich als Mittler göttlicher Offenbarung. Das Volk kommt nicht primär wegen menschlicher Rechtsprechung, sondern um Gottes Willen zu erfahren. Dies erklärt, warum Mosche die Aufgabe nicht einfach delegieren kann - es geht um göttliche Weisung, nicht nur um juristische Entscheidungen.
Exodus 18,16
Hebräisch:
כִּֽי־יִהְיֶ֨ה לָהֶ֤ם דָּבָר֙ בָּ֣א אֵלַ֔י וְשָׁ֣פַטְתִּ֔י בֵּ֥ין אִ֖ישׁ וּבֵ֣ין רֵעֵ֑הוּ וְהוֹדַעְתִּ֛י אֶת־חֻקֵּ֥י הָאֱלֹהִ֖ים וְאֶת־תּוֹרֹתָֽיו׃
Deutsch:
Wenn sie eine Sache haben, kommt es zu mir, und ich richte zwischen dem einen und dem anderen und mache ihnen die Satzungen Gottes und seine Toroth kund.

Kommentar:
כִּי־יִהְיֶה לָהֶם דָּבָר בָּא אֵלַי erweitert die Erklärung: כִּי־יִהְיֶה לָהֶם דָּבָר ist "wenn sie eine Sache haben", כִּי (wenn) leitet einen konditionalen Temporalsatz ein, יִהְיֶה ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von היה (sein), לָהֶם ist Präposition לְ mit Suffix 3.m.pl. (ihnen, für sie), דָּבָר (Sache, Angelegenheit, Rechtsfall, m.sg.) ist das Subjekt. בָּא אֵלַי ist "kommt es zu mir", בָּא ist Qal Perfekt 3.m.sg. von בוא (kommen), אֵלַי (zu mir).
וְשָׁפַטְתִּי בֵּין אִישׁ וּבֵין רֵעֵהוּ beschreibt die Richtertätigkeit: וְשָׁפַטְתִּי ist Qal Perfekt 1.c.sg. von שׁפט (richten) mit Waw consecutivum ("und ich richte, dann richte ich"), בֵּין אִישׁ וּבֵין רֵעֵהוּ ist "zwischen einem Mann und seinem Nächsten", בֵּין... וּבֵין (zwischen... und) ist die distributive Präposition, אִישׁ (Mann, einer), רֵעַ (Nächster, Freund, m.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.sg.
וְהוֹדַעְתִּי אֶת־חֻקֵּי הָאֱלֹהִים וְאֶת־תּוֹרֹתָיו ist die zweite Aufgabe: וְהוֹדַעְתִּי ist Hif'il Perfekt 1.c.sg. von ידע (kundtun, lehren, mitteilen) mit Waw consecutivum, אֶת־חֻקֵּי הָאֱלֹהִים ist das erste Objekt: חֹק (Satzung, Bestimmung, m.sg.) im Plural (חֻקִּים) in Status-constructus-Verbindung mit אֱלֹהִים (die Satzungen Gottes). וְאֶת־תּוֹרֹתָיו ist das zweite Objekt: תּוֹרָה (Weisung, Lehre, Torah, f.sg.) im Plural (תּוֹרוֹת) mit Possessivsuffix 3.m.sg. (seine Weisungen). Die beiden Begriffe חֻקִּים und תּוֹרוֹת umfassen das gesamte göttliche Recht und die Weisung.
Die LXX übersetzt כִּי־יִהְיֶה לָהֶם דָּבָר mit "hotan gar genetai autois antilogia" (denn wenn ihnen ein Streit entsteht). וְשָׁפַטְתִּי בֵּין אִישׁ וּבֵין רֵעֵהוּ wird mit "kai diakrinō hekaston kai symbibazo autous ta prostagmata tou theou" (und ich entscheide einen jeden und belehre sie über die Gebote Gottes) übersetzt, wobei die LXX das nächste Element vorwegnimmt. וְהוֹדַעְתִּי אֶת־חֻקֵּי הָאֱלֹהִים וְאֶת־תּוֹרֹתָיו wird mit "kai ton nomon autou" (und sein Gesetz) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt eine konditionale Konstruktion gefolgt von zwei konsekutiven Sätzen: Bedingungssatz: כִּי־יִהְיֶה לָהֶם דָּבָר - Folge: בָּא אֵלַי - zwei Waw-consecutivum-Sätze: וְשָׁפַטְתִּי בֵּין אִישׁ וּבֵין רֵעֵהוּ und וְהוֹדַעְתִּי אֶת־חֻקֵּי הָאֱלֹהִים וְאֶת־תּוֹרֹתָיו.
Der Vers zeigt Moses doppelte Funktion: (1) Richter in Streitfällen und (2) Lehrer des göttlichen Gesetzes. Diese beiden Aspekte gehören zusammen: Rechtsprechung erfolgt nicht nach menschlichem Ermessen, sondern nach göttlicher Weisung. Mosche ist nicht nur Jurist, sondern Prophet und Lehrer.
Exodus 18,17
Hebräisch:
וַיֹּ֛אמֶר חֹתֵ֥ן מֹשֶׁ֖ה אֵלָ֑יו לֹא־טוֹב֙ הַדָּבָ֔ר אֲשֶׁ֥ר אַתָּ֖ה עֹשֶֽׂה׃
Deutsch:
Da sagte der Schwiegervater Mosches zu ihm: Die Sache ist nicht gut, die du tust.

Kommentar:
וַיֹּאמֶר חֹתֵן מֹשֶׁה אֵלָיו ist die Redeeinleitung: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר, חֹתֵן מֹשֶׁה ist das Subjekt, אֵלָיו (zu ihm).
לֹא־טוֹב הַדָּבָר אֲשֶׁר אַתָּה עֹשֶׂה ist Jitros Urteil: לֹא־טוֹב (nicht gut) ist die negative Bewertung, הַדָּבָר (die Sache, m.sg.) mit Artikel ist das Subjekt, אֲשֶׁר אַתָּה עֹשֶׂה ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (die, welche), אַתָּה (du), עֹשֶׂה ist Qal Partizip m.sg. von עשׂה (tun). Die Konstruktion ist ein Nominalsatz: "Nicht gut ist die Sache, die du tust". Die Formulierung ist diplomatisch aber klar kritisch.
Die LXX übersetzt לֹא־טוֹב הַדָּבָר אֲשֶׁר אַתָּה עֹשֶׂה mit "ou kalos sy poieis to rhema touto" (nicht gut tust du diese Sache).
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר חֹתֵן מֹשֶׁה אֵלָיו) mit direkter Rede als Nominalsatz: לֹא־טוֹב הַדָּבָר mit Relativsatz: אֲשֶׁר אַתָּה עֹשֶׂה.
Der kurze, prägnante Vers drückt höflich aber bestimmt Jitros Kritik aus. Er greift Moses Intentionen nicht an, kritisiert aber die Methode. Dies bereitet seinen konstruktiven Vorschlag in den folgenden Versen vor. Jitros Weisheit zeigt sich darin, dass er nicht nur kritisiert, sondern auch eine Lösung anbietet.
Exodus 18,18
Hebräisch:
נָבֹ֣ל תִּבֹּ֔ל גַּם־אַתָּ֕ה גַּם־הָעָ֥ם הַזֶּ֖ה אֲשֶׁ֣ר עִמָּ֑ךְ כִּֽי־כָבֵ֤ד מִמְּךָ֙ הַדָּבָ֔ר לֹא־תוּכַ֥ל עֲשֹׂ֖הוּ לְבַדֶּֽךָ׃
Deutsch:
Du wirst gewiss erschlaffen, sowohl du als auch dieses Volk, das bei dir ist; denn die Sache ist zu schwer für dich, du kannst sie nicht allein ausrichten.

Kommentar:
נָבֹל תִּבֹּל ist eine emphatische Konstruktion: נָבֹל ist Qal Infinitiv absolute von נבל (welken, erschlaffen, ermüden), תִּבֹּל ist Qal Imperfekt 2.m.sg. von נבל, die Kombination Infinitiv absolute + finites Verb verstärkt die Aussage: "du wirst gewiss erschlaffen, du wirst sicher ermüden".
גַּם־אַתָּה גַּם־הָעָם הַזֶּה אֲשֶׁר עִמָּךְ erweitert das Subjekt: גַּם־אַתָּה (auch du, sowohl du) mit der emphatischen Partikel גַּם, גַּם־הָעָם הַזֶּה (auch dieses Volk, sowohl dieses Volk), אֲשֶׁר עִמָּךְ ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (das, welches), עִמָּךְ ist Präposition עִם (mit, bei) mit Suffix 2.m.sg. (bei dir, mit dir). Die doppelte גַּם-Konstruktion betont: Beide Seiten leiden - Mosche und das Volk.
כִּי־כָבֵד מִמְּךָ הַדָּבָר ist die kausale Begründung: כִּי (denn, weil), כָבֵד (schwer, zu schwer) ist Adjektiv m.sg., מִמְּךָ ist Präposition מִן (von, als, für) mit Suffix 2.m.sg. im Vergleichssinn ("zu schwer für dich"), הַדָּבָר (die Sache) ist das Subjekt.
לֹא־תוּכַל עֲשֹׂהוּ לְבַדֶּךָ ist die Schlussfolgerung: לֹא־תוּכַל (du kannst nicht), תּוּכַל ist Qal Imperfekt 2.m.sg. von יכל (können, vermögen), עֲשֹׂהוּ ist Qal Infinitiv construct von עשׂה (tun, machen) mit Objektsuffix 3.m.sg. (es), לְבַדֶּךָ (allein) ist Präposition לְ mit בַּד und Possessivsuffix 2.m.sg.
Die LXX hat „φθορᾷ καταφθαρήσῃ ἀνυπομονήτῳ" (du wirst mit unerträglichem Verderben zugrunde gehen), während der MT „נָבֹל תִּבֹּל" (welken wirst du welken/erschöpfen wirst du erschöpfen) hat – eine dramatischere Warnung in der LXX.
Die Satzstruktur zeigt mehrere Elemente: Emphatische Verbkonstruktion: נָבֹל תִּבֹּל - erweiterte Subjektangabe: גַּם־אַתָּה גַּם־הָעָם הַזֶּה אֲשֶׁר עִמָּךְ - kausaler Nominalsatz: כִּי־כָבֵד מִמְּךָ הַדָּבָר - negative Aussage: לֹא־תוּכַל עֲשֹׂהוּ לְבַדֶּךָ.
Der Vers warnt vor Überlastung - ein modernes Konzept, das hier in antiker Sprache ausgedrückt wird. Jitro zeigt Einsicht in Managementprinzipien: Eine Einzelperson kann nicht alles tun, selbst wenn sie außergewöhnliche Fähigkeiten besitzt. Die doppelte Betonung (sowohl du als auch das Volk) zeigt, dass ineffiziente Organisation allen schadet - dem Leiter durch Erschöpfung, dem Volk durch lange Wartezeiten und verzögerte Gerechtigkeit.
Exodus 18,19
Hebräisch:
עַתָּ֞ה שְׁמַ֤ע בְּקֹלִי֙ אִיעָ֣צְךָ֔ וִיהִ֥י אֱלֹהִ֖ים עִמָּ֑ךְ הֱיֵ֧ה אַתָּ֣ה לָעָ֗ם מ֚וּל הָֽאֱלֹהִ֔ים וְהֵבֵאתָ֥ אַתָּ֛ה אֶת־הַדְּבָרִ֖ים אֶל־הָאֱלֹהִֽים׃
Deutsch:
Höre nun auf meine Stimme, ich will dir raten, und Gott sei mit dir: Sei du für das Volk vor Gott, und bringe du die Sachen zu Gott;

Kommentar:
עַתָּה שְׁמַע בְּקֹלִי אִיעָצְךָ ist Jitros Einleitung seines Rats: עַתָּה (nun, jetzt), שְׁמַע ist Qal Imperativ m.sg. von שׁמע (hören, höre), בְּקֹלִי ist Präposition בְּ (auf) mit קוֹל (Stimme, m.sg.) und Possessivsuffix 1.c.sg., idiomatisch "auf meine Stimme hören". אִיעָצְךָ ist Qal Imperfekt 1.c.sg. von יעץ (raten, beraten) mit Objektsuffix 2.m.sg. (dich), kohortativ verstanden ("ich will dir raten, lass mich dir raten").
וִיהִי אֱלֹהִים עִמָּךְ ist ein Segenswunsch: וִיהִי ist Qal Jussiv 3.m.sg. von היה (sein), אֱלֹהִים ist das Subjekt, עִמָּךְ ist Präposition עִם (mit) mit Suffix 2.m.sg., also "und Gott möge mit dir sein".
הֱיֵה אַתָּה לָעָם מוּל הָאֱלֹהִים ist der erste Rat: הֱיֵה ist Qal Imperativ m.sg. von היה (sein, sei), אַתָּה (du) betont das Subjekt, לָעָם ist Präposition לְ (für) mit עָם und Artikel (für das Volk), מוּל הָאֱלֹהִים ist "gegenüber Gott, vor Gott", מוּל (gegenüber, vor) mit אֱלֹהִים. Die Konstruktion bedeutet: Sei du der Repräsentant des Volkes vor Gott.
וְהֵבֵאתָ אַתָּה אֶת־הַדְּבָרִים אֶל־הָאֱלֹהִים ist die Spezifizierung: וְהֵבֵאתָ ist Hif'il Perfekt 2.m.sg. von בוא (bringen) mit Waw consecutivum, אַתָּה (du) betont wiederum das Subjekt, אֶת־הַדְּבָרִים (die Sachen, Angelegenheiten) ist das Objekt: דָּבָר im Plural mit Artikel, אֶל־הָאֱלֹהִים (zu Gott).
Die LXX übersetzt עַתָּה שְׁמַע בְּקֹלִי אִיעָצְךָ mit "nyn oun akouson mou, kai symbouleusomai soi" (nun also höre auf mich, und ich werde dir raten). וִיהִי אֱלֹהִים עִמָּךְ wird mit "kai estai ho theos meta sou" (und Gott wird mit dir sein) wiedergegeben. הֱיֵה אַתָּה לָעָם מוּל הָאֱלֹהִים wird mit "isthi sy to lao ta pros ton theon" (sei du für das Volk in den Dingen zu Gott hin) übersetzt. וְהֵבֵאתָ אַתָּה אֶת־הַדְּבָרִים אֶל־הָאֱלֹהִים wird mit "kai anoises sy tous logous auton pros ton theon" (und du wirst ihre Worte zu Gott bringen) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt mehrere Elemente: Temporaladverb (עַתָּה) - Imperativ (שְׁמַע בְּקֹלִי) - Kohortativ (אִיעָצְךָ) - Jussiv als Segenswunsch (וִיהִי אֱלֹהִים עִמָּךְ) - Imperativ (הֱיֵה אַתָּה לָעָם מוּל הָאֱלֹהִים) - Waw-consecutivum-Satz: וְהֵבֵאתָ אַתָּה אֶת־הַדְּבָרִים אֶל־הָאֱלֹהִים.
Der Vers beginnt Jitros konstruktiven Vorschlag: Mosche soll seine priesterlich-prophetische Mittlerfunktion zwischen Volk und Gott beibehalten - dies ist seine einzigartige Aufgabe, die nicht delegiert werden kann. Die Wendung מוּל הָאֱלֹהִים (vor Gott, gegenüber Gott) betont Moses Stellung als Fürsprecher des Volkes vor Gott.
Exodus 18,20
Hebräisch:
וְהִזְהַרְתָּ֣ה אֶתְהֶ֔ם אֶת־הַחֻקִּ֖ים וְאֶת־הַתּוֹרֹ֑ת וְהוֹדַעְתָּ֣ לָהֶ֗ם אֶת־הַדֶּ֨רֶךְ֙ יֵ֣לְכוּ בָ֔הּ וְאֶת־הַֽמַּעֲשֶׂ֖ה אֲשֶׁ֥ר יַעֲשֽׂוּן׃
Deutsch:
und belehre sie über die Satzungen und die Toroth, und mache ihnen den Weg kund, auf dem sie wandeln, und das Werk, das sie tun sollen.

Kommentar:
וְהִזְהַרְתָּה אֶתְהֶם אֶת־הַחֻקִּים וְאֶת־הַתּוֹרֹת ist Moses zweite Aufgabe: וְהִזְהַרְתָּה ist Hif'il Perfekt 2.m.sg. von זהר (warnen, belehren, einschärfen) mit Waw consecutivum, wobei das Hif'il kausative Bedeutung hat ("du sollst sie warnen/belehren"), אֶתְהֶם ist Objektpartikel mit Suffix 3.m.pl. (sie), אֶת־הַחֻקִּים וְאֶת־הַתּוֹרֹת sind zwei koordinierte Objekte: חֹק (Satzung) im Plural mit Artikel und תּוֹרָה (Weisung, Torah) im Plural mit Artikel.
וְהוֹדַעְתָּ לָהֶם אֶת־הַדֶּרֶךְ יֵלְכוּ בָהּ ist parallel konstruiert: וְהוֹדַעְתָּ ist Hif'il Perfekt 2.m.sg. von ידע (kundtun, lehren) mit Waw consecutivum, לָהֶם (ihnen), אֶת־הַדֶּרֶךְ (den Weg, m.sg.) mit Artikel ist das Objekt. יֵלְכוּ בָהּ ist ein Relativsatz: יֵלְכוּ ist Qal Imperfekt 3.m.pl. von הלך (gehen, wandeln), בָהּ ist Präposition בְּ (in, auf) mit Suffix 3.f.sg. (auf ihm, auf dem Weg), also "auf dem sie wandeln sollen".
וְאֶת־הַמַּעֲשֶׂה אֲשֶׁר יַעֲשׂוּן ist parallel: וְאֶת־הַמַּעֲשֶׂה (und das Werk, die Tat, m.sg.) mit Artikel, אֲשֶׁר יַעֲשׂוּן ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (das, welches), יַעֲשׂוּן ist Qal Imperfekt 3.m.pl. von עשׂה (tun) mit paragogischem Nun (sie tun sollen, sie tun werden).
Die LXX übersetzt וְהִזְהַרְתָּה אֶתְהֶם אֶת־הַחֻקִּים וְאֶת־הַתּוֹרֹת mit "kai diamartyre autois ta prostagmata tou theou kai tous nomous autou" (und bezeuge ihnen die Gebote Gottes und seine Gesetze), wobei die LXX "tou theou" (Gottes) hinzufügt. וְהוֹדַעְתָּ לָהֶם אֶת־הַדֶּרֶךְ יֵלְכוּ בָהּ wird mit "kai semaneis autois tas hodous, en hais poreusontai en autais" (und du wirst ihnen die Wege zeigen, auf denen sie wandeln werden) wiedergegeben. וְאֶת־הַמַּעֲשֶׂה אֲשֶׁר יַעֲשׂוּן wird mit "kai ta erga, ha poiesousin" (und die Werke, die sie tun werden) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Waw-consecutivum-Sätze: וְהִזְהַרְתָּה אֶתְהֶם אֶת־הַחֻקִּים וְאֶת־הַתּוֹרֹת und וְהוֹדַעְתָּ לָהֶם אֶת־הַדֶּרֶךְ יֵלְכוּ בָהּ וְאֶת־הַמַּעֲשֶׂה אֲשֶׁר יַעֲשׂוּן.
Der Vers konkretisiert Moses Lehraufgabe: Er soll nicht nur einzelne Fälle entscheiden, sondern allgemeine Prinzipien lehren - Satzungen, Weisungen, den richtigen Lebensweg und die rechten Taten. Dies ist präventive Rechtslehre, die viele Einzelfälle vermeiden kann. Die Metapher des "Weges" (דֶּרֶךְ) ist charakteristisch für biblische Ethik - Leben als Wandel auf dem rechten Pfad.
Exodus 18,21
Hebräisch:
וְאַתָּ֣ה תֶחֱזֶ֣ה מִכָּל־הָ֠עָם אַנְשֵׁי־חַ֜יִל יִרְאֵ֧י אֱלֹהִ֛ים אַנְשֵׁ֥י אֱמֶ֖ת שֹׂ֣נְאֵי בָ֑צַע וְשַׂמְתָּ֣ עֲלֵהֶ֗ם שָׂרֵ֤י אֲלָפִים֙ שָׂרֵ֣י מֵא֔וֹת שָׂרֵ֥י חֲמִשִּׁ֖ים וְשָׂרֵ֥י עֲשָׂרֹֽת׃
Deutsch:
Und du, sieh dir aus dem ganzen Volk tüchtige, gottesfürchtige Männer aus, Männer der Wahrheit, die ungerechten Gewinn hassen, und setze sie über sie: Oberste über Tausend, Oberste über Hundert, Oberste über Fünfzig und Oberste über Zehn.

Kommentar:
וְאַתָּה תֶחֱזֶה מִכָּל־הָעָם ist der Auftrag zur Auswahl: וְאַתָּה (und du) betont das Subjekt, תֶחֱזֶה ist Qal Imperfekt 2.m.sg. von חזה (sehen, ausschauen, auswählen), מִכָּל־הָעָם ist "aus dem ganzen Volk", Präposition מִן (aus, von) mit כֹּל und עָם mit Artikel.
אַנְשֵׁי־חַיִל יִרְאֵי אֱלֹהִים אַנְשֵׁי אֱמֶת שֹׂנְאֵי בָצַע sind vier parallele Attribute, die die Qualifikationen beschreiben:
(1) אַנְשֵׁי־חַיִל (tüchtige Männer) ist אִישׁ (Mann, m.sg.) im Plural in Status-constructus-Verbindung mit חַיִל (Kraft, Tüchtigkeit, Tapferkeit, m.sg.). Das Wort חַיִל bezeichnet Fähigkeit, Kompetenz, Charakterstärke.
(2) יִרְאֵי אֱלֹהִים (gottesfürchtige Männer) ist Qal Partizip m.pl. von ירא (fürchten) in Status-constructus-Verbindung mit אֱלֹהִים. Gottesfurcht ist die Grundlage weiser Entscheidungen.
(3) אַנְשֵׁי אֱמֶת (Männer der Wahrheit) ist אִישׁ im Plural mit אֱמֶת (Wahrheit, Treue, Zuverlässigkeit, f.sg.). Sie sind wahrhaftig, zuverlässig, integer.
(4) שֹׂנְאֵי בָצַע (die ungerechten Gewinn hassen) ist Qal Partizip m.pl. von שׂנא (hassen) in Status-constructus-Verbindung mit בֶּצַע (ungerechter Gewinn, Habsucht, m.sg.). Sie sind unbestechlich.
וְשַׂמְתָּ עֲלֵהֶם שָׂרֵי אֲלָפִים שָׂרֵי מֵאוֹת שָׂרֵי חֲמִשִּׁים וְשָׂרֵי עֲשָׂרֹת ist die Anweisung zur Einsetzung: וְשַׂמְתָּ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von שׂים (setzen, einsetzen) mit Waw consecutivum, עֲלֵהֶם ist Präposition עַל (über) mit Suffix 3.m.pl. (über sie, über das Volk).
שָׂרֵי אֲלָפִים שָׂרֵי מֵאוֹת שָׂרֵי חֲמִשִּׁים וְשָׂרֵי עֲשָׂרֹת sind vier koordinierte Objektbezeichnungen: שַׂר (Oberster, Fürst, m.sg.) im Plural in Status-constructus-Verbindung mit (1) אֶלֶף (Tausend) im Plural, (2) מֵאָה (Hundert) im Plural, (3) חֲמִשִּׁים (Fünfzig, m.pl.), (4) עֲשָׂרָה (Zehn, f.sg.) im Plural. Dies schafft eine hierarchische Verwaltungsstruktur: Führer über Tausendschaften, Hundertschaften, Fünfzigerschaften und Zehnergruppen.
Die LXX hat „μισοῦντας ὑπερηφανίαν" (die Hochmut hassen), während der MT „שֹׂנְאֵי בָצַע" (die Gewinn hassen/die habgierig sind) hat – "Hochmut" versus "ungerechter Gewinn".
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Sätze: Erster Satz: emphatisches Subjekt (וְאַתָּה) - Prädikat (תֶחֱזֶה) - Herkunftsangabe (מִכָּל־הָעָם) - vier parallele Attribute (אַנְשֵׁי־חַיִל יִרְאֵי אֱלֹהִים אַנְשֵׁי אֱמֶת שֹׂנְאֵי בָצַע). Zweiter Satz: Prädikat (וְשַׂמְתָּ) - Präpositionalphrase (עֲלֵהֶם) - vier koordinierte Objekte (שָׂרֵי אֲלָפִים שָׂרֵי מֵאוֹת שָׂרֵי חֲמִשִּׁים וְשָׂרֵי עֲשָׂרֹת).
Der Vers beschreibt das Delegationsprinzip: Qualifizierte Männer sollen ausgewählt und in eine hierarchische Verwaltungsstruktur eingesetzt werden. Die vier Qualifikationen sind bemerkenswert und zeitlos: (1) Kompetenz (חַיִל), (2) Gottesfurcht (ethische Grundlage), (3) Integrität (אֱמֶת), (4) Unbestechlichkeit (Ablehnung von בֶּצַע). Die dezimale Organisation (1000-100-50-10) ermöglicht effiziente Verwaltung und klare Verantwortungslinien.
Exodus 18,22
Hebräisch:
וְשָׁפְט֣וּ אֶת־הָעָם֮ בְּכָל־עֵת֒ וְהָיָ֞ה כָּל־הַדָּבָ֤ר הַגָּדֹל֙ יָבִ֣יאוּ אֵלֶ֔יךָ וְכָל־הַדָּבָ֥ר הַקָּטֹ֖ן יִשְׁפְּטוּ־הֵ֑ם וְהָקֵל֙ מֵֽעָלֶ֔יךָ וְנָשְׂא֖וּ אִתָּֽךְ׃
Deutsch:
dass sie das Volk zu jeder Zeit richten; und es geschehe, dass sie jede große Sache zu dir bringen und jede kleine Sache selbst richten; so erleichtere es dir, und sie sollen mit dir tragen.

Kommentar:
וְשָׁפְטוּ אֶת־הָעָם בְּכָל־עֵת beschreibt die Funktion der Richter: וְשָׁפְטוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von שׁפט (richten) mit Waw consecutivum, אֶת־הָעָם (das Volk) ist das Objekt, בְּכָל־עֵת ist "zu jeder Zeit", Präposition בְּ (zu, in) mit כֹּל (jede) und עֵת (Zeit, f.sg.).
וְהָיָה כָּל־הַדָּבָר הַגָּדֹל יָבִיאוּ אֵלֶיךָ ist die Regelung für große Fälle: וְהָיָה (und es soll geschehen) leitet die Bestimmung ein, כָּל־הַדָּבָר הַגָּדֹל ist "jede große Sache", דָּבָר (Sache) mit Artikel und Adjektiv גָּדוֹל (groß), יָבִיאוּ ist Hif'il Imperfekt 3.m.pl. von בוא (bringen), אֵלֶיךָ (zu dir).
וְכָל־הַדָּבָר הַקָּטֹן יִשְׁפְּטוּ־הֵם ist parallel: כָּל־הַדָּבָר הַקָּטֹן (jede kleine Sache) mit Adjektiv קָטֹן (klein), יִשְׁפְּטוּ־הֵם ist Qal Imperfekt 3.m.pl. von שׁפט (richten) mit emphatischem Pronomen הֵם (sie selbst).
וְהָקֵל מֵעָלֶיךָ וְנָשְׂאוּ אִתָּךְ beschreibt den Nutzen: וְהָקֵל ist Hif'il Imperativ m.sg. von קלל (leicht machen, erleichtern), מֵעָלֶיךָ ist Präposition מֵעַל (von... weg, von) mit Suffix 2.m.sg., also "erleichtere (es) von dir (weg), erleichtere es dir". וְנָשְׂאוּ אִתָּךְ ist koordiniert: וְנָשְׂאוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von נשׂא (tragen, ertragen) mit Waw consecutivum, אִתָּךְ ist Präposition אֵת (mit) mit Suffix 2.m.sg., also "und sie sollen mit dir tragen".
Die LXX verwendet „τὸ ῥῆμα τὸ ὑπέρογκον" (die übermäßig schwere Sache), während der MT „כָּל־הַדָּבָר הַגָּדֹל" (jede große Sache) hat.
Die Satzstruktur zeigt mehrere koordinierte Elemente: Waw-consecutivum-Satz: וְשָׁפְטוּ אֶת־הָעָם בְּכָל־עֵת - Einleitungsformel mit zwei parallelen Bestimmungen: וְהָיָה כָּל־הַדָּבָר הַגָּדֹל יָבִיאוּ אֵלֶיךָ und וְכָל־הַדָּבָר הַקָּטֹן יִשְׁפְּטוּ־הֵם - zwei koordinierte Imperative/Konsequenzen: וְהָקֵל מֵעָלֶיךָ und וְנָשְׂאוּ אִתָּךְ.
Der Vers konkretisiert das Delegationssystem: Kleinere Fälle werden von den untergeordneten Richtern entschieden, nur große oder schwierige Fälle kommen zu Mosche. Das Prinzip der Subsidiarität wird formuliert - Entscheidungen sollen auf der niedrigstmöglichen, kompetenten Ebene getroffen werden. Der doppelte Nutzen: Entlastung für Mosche und gemeinsames Tragen der Verantwortung. Das Bild des "Tragens" (נשׂא) ist bezeichnend - Leiterschaft als Last, die geteilt werden soll.
Exodus 18,23
Hebräisch:
אִ֣ם אֶת־הַדָּבָ֤ר הַזֶּה֙ תַּעֲשֶׂ֔ה וְצִוְּךָ֣ אֱלֹהִ֔ים וְיָֽכָלְתָּ֖ עֲמֹ֑ד וְגַם֙ כָּל־הָעָ֣ם הַזֶּ֔ה עַל־מְקֹמֹ֖ו יָבֹ֥א בְשָׁלֽוֹם׃
Deutsch:
Wenn du diese Sache tust und Gott es dir gebietet, so wirst du bestehen können, und auch dieses ganze Volk wird in Frieden an seinen Ort kommen.

Kommentar:
אִם אֶת־הַדָּבָר הַזֶּה תַּעֲשֶׂה ist die Bedingung: אִם (wenn) leitet den Konditionalsatz ein, אֶת־הַדָּבָר הַזֶּה (diese Sache) ist das Objekt mit Demonstrativpronomen, תַּעֲשֶׂה ist Qal Imperfekt 2.m.sg. von עשׂה (tun).
וְצִוְּךָ אֱלֹהִים ist eine weitere Bedingung oder Einschränkung: וְצִוְּךָ ist Pi'el Perfekt 3.m.sg. von צוה (befehlen, gebieten) mit Objektsuffix 2.m.sg. und Waw, אֱלֹהִים ist das Subjekt. Jitro macht deutlich: Sein Rat steht unter göttlichem Vorbehalt - Mosche soll Gott konsultieren. Diese Demut und Weisheit zeichnet Jitro aus - er maßt sich nicht an, im Namen Gottes zu sprechen.
וְיָכָלְתָּ עֲמֹד ist die erste Folge: וְיָכָלְתָּ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von יכל (können, vermögen) mit Waw consecutivum, עֲמֹד ist Qal Infinitiv construct von עמד (stehen, standhalten, bestehen), also "und du wirst bestehen können, du wirst durchhalten können".
וְגַם כָּל־הָעָם הַזֶּה עַל־מְקֹמוֹ יָבֹא בְשָׁלוֹם ist die zweite Folge: וְגַם (und auch), כָּל־הָעָם הַזֶּה (dieses ganze Volk) ist das Subjekt, עַל־מְקֹמוֹ ist "an seinen Ort", Präposition עַל (an, zu) mit מָקוֹם (Ort, m.sg.) und Possessivsuffix 3.m.sg. יָבֹא ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von בוא (kommen), בְשָׁלוֹם ist Präposition בְּ (in) mit שָׁלוֹם (Friede, Wohlergehen, m.sg.), idiomatisch "in Frieden, wohlbehalten". Die Wendung "an seinen Ort kommen in Frieden" bedeutet: sicher und zufrieden nach Hause/an sein Ziel kommen.
Die LXX übersetzt אִם אֶת־הַדָּבָר הַזֶּה תַּעֲשֶׂה mit "ean to rhema touto poieses" (wenn du diese Sache tust). וְצִוְּךָ אֱלֹהִים wird mit "kai katischysei se ho theos" (und Gott wird dich stärken) wiedergegeben, was eine interpretierende Übersetzung ist. וְיָכָלְתָּ עֲמֹד wird mit "kai dynese parasthenai" (und du wirst bestehen können) übersetzt. וְגַם כָּל־הָעָם הַזֶּה עַל־מְקֹמוֹ יָבֹא בְשָׁלוֹם wird mit "kai pas ho laos houtos eis ton heautou topon met' eirenes heksei" (und dieses ganze Volk wird an seinen eigenen Ort mit Frieden kommen) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Konditionalsatz: Bedingung (אִם אֶת־הַדָּבָר הַזֶּה תַּעֲשֶׂה) - zusätzliche Bedingung/Einschränkung (וְצִוְּךָ אֱלֹהִים) - zwei koordinierte Folgen: וְיָכָלְתָּ עֲמֹד und וְגַם כָּל־הָעָם הַזֶּה עַל־מְקֹמוֹ יָבֹא בְשָׁלוֹם.
Der Vers schließt Jitros Rat ab mit einer weisen Einschränkung: Er anerkennt, dass Moses letzte Autorität Gott ist. Jitro gibt Rat, aber nicht göttliche Weisung. Der doppelte Nutzen wird nochmals betont: Moses Durchhaltevermögen (physisch und geistlich) und die zufriedene Heimkehr des Volkes. שָׁלוֹם umfasst Frieden, Wohlergehen, Vollständigkeit - ein Leben in göttlicher Ordnung.
Exodus 18,24
Hebräisch:
וַיִּשְׁמַ֥ע מֹשֶׁ֖ה לְק֣וֹל חֹתְנֹ֑ו וַיַּ֕עַשׂ כֹּ֖ל אֲשֶׁ֥ר אָמָֽר׃
Deutsch:
Und Mosche hörte auf die Stimme seines Schwiegervaters und tat alles, was er gesagt hatte.

Kommentar:
וַיִּשְׁמַע מֹשֶׁה לְקוֹל חֹתְנוֹ berichtet Moses Annahme des Rats: וַיִּשְׁמַע ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von שׁמע (hören, auf jemanden hören, gehorchen), מֹשֶׁה ist das Subjekt, לְקוֹל חֹתְנוֹ ist "auf die Stimme seines Schwiegervaters", Präposition לְ (auf) mit קוֹל (Stimme) in Status-constructus-Verbindung mit חֹתֵן und Possessivsuffix 3.m.sg.
וַיַּעַשׂ כֹּל אֲשֶׁר אָמָר ist die Umsetzung: וַיַּעַשׂ ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von עשׂה (tun), כֹּל אֲשֶׁר אָמָר ist "alles, was er gesagt hatte", כֹּל (alles) mit Relativsatz אֲשֶׁר אָמָר: אָמַר ist Qal Perfekt 3.m.sg. von אמר (sagen), das Subjekt ist Jitro (implizit).
Die LXX übersetzt וַיִּשְׁמַע מֹשֶׁה לְקוֹל חֹתְנוֹ mit "ekousen de Moyses tes phones tou gambrou" (Mose aber hörte auf die Stimme des Schwiegervaters). וַיַּעַשׂ כֹּל אֲשֶׁר אָמָר wird mit "kai epoiesen hosa auto eipen" (und er tat alles, was er ihm gesagt hatte) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיִּשְׁמַע) - Subjekt (מֹשֶׁה) - Präpositionalphrase (לְקוֹל חֹתְנוֹ). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיַּעַשׂ) - Objekt mit Relativsatz (כֹּל אֲשֶׁר אָמָר).
Der Vers zeigt Moses Demut und Weisheit: Obwohl er der von Gott berufene Führer ist, nimmt er den Rat eines Außenstehenden an. Die vollständige Umsetzung ("alles, was er gesagt hatte") zeigt, dass Mosche Jitros Vorschlag für gut und richtig hielt. Dies ist ein Zeichen großer Leiterschaft - die Fähigkeit, guten Rat anzunehmen, unabhängig von der Quelle. Mosche war nicht zu stolz, von seinem Schwiegervater zu lernen.
Exodus 18,25
Hebräisch:
וַיִּבְחַ֨ר מֹשֶׁ֤ה אַנְשֵׁי־חַ֨יִל֙ מִכָּל־יִשְׂרָאֵ֔ל וַיִּתֵּ֥ן אֹתָ֛ם רָאשִׁ֖ים עַל־הָעָ֑ם שָׂרֵ֤י אֲלָפִים֙ שָׂרֵ֣י מֵא֔וֹת שָׂרֵ֥י חֲמִשִּׁ֖ים וְשָׂרֵ֥י עֲשָׂרֹֽת׃
Deutsch:
Und Mosche wählte tüchtige Männer aus ganz Jisra'el und setzte sie als Häupter über das Volk: Oberste über Tausend, Oberste über Hundert, Oberste über Fünfzig und Oberste über Zehn.

Kommentar:
וַיִּבְחַר מֹשֶׁה אַנְשֵׁי־חַיִל מִכָּל־יִשְׂרָאֵל beschreibt die Auswahl: וַיִּבְחַר ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von בחר (wählen, auswählen), מֹשֶׁה ist das Subjekt, אַנְשֵׁי־חַיִל (tüchtige Männer, siehe Vers 21) ist das Objekt, מִכָּל־יִשְׂרָאֵל ist "aus ganz Israel", Präposition מִן (aus) mit כֹּל und יִשְׂרָאֵל.
וַיִּתֵּן אֹתָם רָאשִׁים עַל־הָעָם beschreibt die Einsetzung: וַיִּתֵּן ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von נתן (geben, setzen, einsetzen), אֹתָם ist Objektpartikel mit Suffix 3.m.pl. (sie), רָאשִׁים (Häupter, Anführer, m.pl. von רֹאשׁ) ist das Prädikatsnomen oder zweites Objekt, עַל־הָעָם ist "über das Volk", Präposition עַל (über) mit עָם und Artikel.
שָׂרֵי אֲלָפִים שָׂרֵי מֵאוֹת שָׂרֵי חֲמִשִּׁים וְשָׂרֵי עֲשָׂרֹת wiederholt die vierfache Hierarchie aus Vers 21 als Apposition oder nähere Bestimmung zu רָאשִׁים.
Die LXX übersetzt וַיִּבְחַר מֹשֶׁה אַנְשֵׁי־חַיִל מִכָּל־יִשְׂרָאֵל mit "kai epelexen Moyses andras dynatous apo pantos Israel" (und Mose wählte tüchtige Männer aus ganz Israel aus). וַיִּתֵּן אֹתָם רָאשִׁים עַל־הָעָם wird mit "kai epoiesen autous archegous epi tou laou" (und machte sie zu Anführern über das Volk) wiedergegeben. Die vier Kategorien werden wie in Vers 21 übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיִּבְחַר) - Subjekt (מֹשֶׁה) - Objekt (אַנְשֵׁי־חַיִל) - Herkunftsangabe (מִכָּל־יִשְׂרָאֵל). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיִּתֵּן) - Objekt (אֹתָם) - Prädikatsnomen (רָאשִׁים) - Präpositionalphrase (עַל־הָעָם) - vier appositionelle Spezifizierungen.
Der Vers berichtet die konkrete Umsetzung von Jitros Rat. Nur das erste Qualifikationskriterium aus Vers 21 wird explizit erwähnt (אַנְשֵׁי־חַיִל), die anderen (Gottesfurcht, Wahrhaftigkeit, Unbestechlichkeit) sind impliziert. Die hierarchische Struktur wird eingerichtet - ein Meilenstein in der Organisation Israels als Volk.
Exodus 18,26
Hebräisch:
וְשָׁפְט֥וּ אֶת־הָעָ֖ם בְּכָל־עֵ֑ת אֶת־הַדָּבָ֤ר הַקָּשֶׁה֙ יְבִיא֣וּן אֶל־מֹשֶׁ֔ה וְכָל־הַדָּבָ֥ר הַקָּטֹ֖ן יִשְׁפּוּט֥וּ הֵֽם׃
Deutsch:
Und sie richteten das Volk zu jeder Zeit: Die schwierige Sache brachten sie zu Mosche, und jede kleine Sache richteten sie selbst.

Kommentar:
וְשָׁפְטוּ אֶת־הָעָם בְּכָל־עֵת wiederholt Vers 22a: וְשָׁפְטוּ אֶת־הָעָם בְּכָל־עֵת (und sie richteten das Volk zu jeder Zeit), wobei das Perfekt hier Vergangenheit ausdrückt (im Gegensatz zum konsekutiven/modalen Perfekt in Vers 22).
אֶת־הַדָּבָר הַקָּשֶׁה יְבִיאוּן אֶל־מֹשֶׁה ist eine leichte Variation von Vers 22: אֶת־הַדָּבָר הַקָּשֶׁה (die schwierige Sache) statt הַגָּדֹל (die große), קָשֶׁה (schwierig, hart, Adjektiv m.sg. von קָשֶׁה) beschreibt die Komplexität oder Schwierigkeit des Falls, nicht notwendig seine formale Größe. יְבִיאוּן ist Hif'il Imperfekt 3.m.pl. von בוא (bringen) mit paragogischem Nun, אֶל־מֹשֶׁה (zu Mosche).
וְכָל־הַדָּבָר הַקָּטֹן יִשְׁפּוּטוּ הֵם wiederholt Vers 22 nahezu wörtlich: יִשְׁפּוּטוּ ist Qal Imperfekt 3.m.pl. von שׁפט (richten), הֵם (sie) betont das Subjekt.
Die LXX hat „πᾶν δὲ ῥῆμα ὑπέρογκον" (jede übermäßig schwere Sache), während der MT „אֶת־הַדָּבָר הַקָּשֶׁה" (die schwierige Sache) verwendet – die LXX bleibt bei "groß/übermäßig" statt "schwierig".
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Sätze: וְשָׁפְטוּ אֶת־הָעָם בְּכָל־עֵת - אֶת־הַדָּבָר הַקָּשֶׁה יְבִיאוּן אֶל־מֹשֶׁה - וְכָל־הַדָּבָר הַקָּטֹן יִשְׁפּוּטוּ הֵם.
Der Vers berichtet die tatsächliche Funktionsweise des neuen Systems. Der Unterschied גָּדֹל (groß, Vers 22) zu קָשֶׁה (schwierig) zeigt: Nicht die formale Größe, sondern die Schwierigkeit entschied, welche Fälle zu Mosche kamen. Dies ist praktische Weisheit - komplexe Rechtsfälle, die schwierige Auslegung göttlicher Weisung erfordern, bleiben bei Mosche; routinemäßige Fälle werden delegiert.
Exodus 18,27
Hebräisch:
וַיְשַׁלַּ֥ח מֹשֶׁ֖ה אֶת־חֹתְנֹ֑ו וַיֵּ֥לֶךְ לוֹ֖ אֶל־אַרְצֹֽו׃
Deutsch:
Und Mosche entließ seinen Schwiegervater, und er ging in sein Land.

Kommentar:
וַיְשַׁלַּח מֹשֶׁה אֶת־חֹתְנוֹ beschreibt die Verabschiedung: וַיְשַׁלַּח ist Pi'el Wayyiqtol 3.m.sg. von שׁלח (senden, entlassen, verabschieden), wobei das Pi'el intensive oder kausative Bedeutung hat, מֹשֶׁה ist das Subjekt, אֶת־חֹתְנוֹ (seinen Schwiegervater) ist das Objekt.
וַיֵּלֶךְ לוֹ אֶל־אַרְצוֹ beschreibt Jitros Rückkehr: וַיֵּלֶךְ ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von הלך (gehen), לוֹ ist das ethische Dativ-Pronomen (für sich, seiner Wege), אֶל־אַרְצוֹ ist "in sein Land", Präposition אֶל (in, zu, nach) mit אֶרֶץ (Land, f.sg.) und Possessivsuffix 3.m.sg.
Die LXX übersetzt וַיְשַׁלַּח מֹשֶׁה אֶת־חֹתְנוֹ mit "kai exapesteilen Moyses ton gambron autou" (und Mose verabschiedete seinen Schwiegervater). וַיֵּלֶךְ לוֹ אֶל־אַרְצוֹ wird mit "kai apelthen eis ten gen autou" (und er ging weg in sein Land) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיְשַׁלַּח) - Subjekt (מֹשֶׁה) - Objekt (אֶת־חֹתְנוֹ). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיֵּלֶךְ) - ethisches Dativ (לוֹ) - Zielangabe (אֶל־אַרְצוֹ).
Der kurze, schlichte Vers schließt das Kapitel ab. Jitro kehrt nach Midian zurück, nachdem er seinen wichtigen Rat gegeben hat. Die Frage, ob Zippora und die Söhne mitgingen oder bei Mosche blieben, wird nicht explizit beantwortet (nach Num 10,29-32 scheint zumindest ein Teil der midianitischen Familie bei Israel geblieben zu sein, möglicherweise Hobab, ein Verwandter Jitros).
Die Erzählung endet, wie sie begann - mit Jitros Reise. Er kam als Besucher, gab weisen Rat, nahm am Bundesmahl teil, und kehrte zurück. Seine Rolle war zeitlich begrenzt, aber von bleibender Wirkung. Das Kapitel zeigt: Gott kann auch durch Außenstehende Weisheit geben, und wahre Leiterschaft erkennt dies an.
Exodus 19,1
Hebräisch:
בַּחֹ֨דֶשׁ֙ הַשְּׁלִישִׁ֔י לְצֵ֥את בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֖ל מֵאֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם בַּיּ֣וֹם הַזֶּ֔ה בָּ֖אוּ מִדְבַּ֥ר סִינָֽי׃
Deutsch:
Im dritten Monat nach dem Auszug der Söhne Jisra'el aus dem Land Mizrajim, an diesem Tag kamen sie in die Wüste Sinai.

Kommentar: בַּחֹדֶשׁ הַשְּׁלִישִׁי לְצֵאת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist die temporale Angabe: בַּחֹדֶשׁ הַשְּׁלִישִׁי ist „im dritten Monat", Präposition בְּ (in, im) mit חֹדֶשׁ (Monat, m.sg.) und Ordinalzahl שְׁלִישִׁי (dritter) mit Artikel. לְצֵאת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist eine Infinitivkonstruktion: Präposition לְ mit Qal Infinitiv construct von יצא (hinausgehen, ausziehen) צֵאת, בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל ist das logische Subjekt des Infinitivs („nach dem Auszug der Söhne Israels"), מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist die Herkunftsangabe: Präposition מִן (aus) mit אֶרֶץ (Land, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit מִצְרַיִם. בַּיּוֹם הַזֶּה ist eine weitere temporale Präzisierung: בַּיּוֹם (am Tag) mit Artikel und Demonstrativpronomen הַזֶּה (diesem), was „an eben diesem Tag, genau an diesem Tag" bedeutet. בָּאוּ מִדְבַּר סִינָי ist das Prädikat: בָּאוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von בוא (kommen), das Subjekt ist implizit (die Söhne Israels), מִדְבַּר סִינָי ist „in die Wüste Sinai", מִדְבָּר (Wüste, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit סִינָי (Sinai). Die Akkusativpartikel fehlt, was bei Richtungsangaben üblich ist.
Die LXX übersetzt בַּחֹדֶשׁ הַשְּׁלִישִׁי mit τῷ μηνὶ τῷ τρίτῳ (im dritten Monat). לְצֵאת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם wird mit τῆς ἐξόδου τῶν υἱῶν Ισραηλ ἐκ γῆς Αἰγύπτου (des Auszugs der Söhne Israels aus dem Land Ägypten) wiedergegeben. בַּיּוֹם הַזֶּה wird mit τῇ ἡμέρᾳ ταύτῃ (an diesem Tag) übersetzt. בָּאוּ מִדְבַּר סִינָי wird mit ἦλθον εἰς τὴν ἔρημον τοῦ Σινα (sie kamen in die Wüste Sina) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt eine komplexe temporale Angabe gefolgt vom Prädikat: Temporale Angabe: בַּחֹדֶשׁ הַשְּׁלִישִׁי לְצֵאת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם בַּיּוֹם הַזֶּה – Prädikat: בָּאוּ – Zielangabe: מִדְבַּר סִינָי.
Der Vers markiert einen entscheidenden Wendepunkt: die Ankunft am Sinai, wo Israel das Gesetz empfangen wird. Die präzise Zeitangabe „im dritten Monat" (etwa eineinhalb Monate nach dem Exodus) betont die historische Bedeutung. Die Wendung בַּיּוֹם הַזֶּה unterstreicht die Feierlichkeit des Moments.
Exodus 19,2
Hebräisch:
וַיִּסְע֣וּ מֵרְפִידִ֗ים וַיָּבֹ֙אוּ֙ מִדְבַּ֣ר סִינַ֔י וַֽיַּחֲנ֖וּ בַּמִּדְבָּ֑ר וַיִּֽחַן־שָׁ֥ם יִשְׂרָאֵ֖ל נֶ֥גֶד הָהָֽר׃
Deutsch:
Und sie brachen auf von Rephidim und kamen in die Wüste Sinai und lagerten in der Wüste; und Jisra'el lagerte dort dem Berg gegenüber.

Kommentar: וַיִּסְעוּ מֵרְפִידִים beschreibt den Aufbruch: וַיִּסְעוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von נסע (aufbrechen, weiterziehen), מֵרְפִידִים ist die Herkunftsangabe mit Präposition מִן (von) und רְפִידִים (Refidim, der Ort aus Kap. 17). וַיָּבֹאוּ מִדְבַּר סִינַי ist die Ankunft: וַיָּבֹאוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von בוא (kommen), מִדְבַּר סִינַי wiederholt die Zielangabe aus Vers 1. וַיַּחֲנוּ בַּמִּדְבָּר berichtet das Lagern: וַיַּחֲנוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von חנה (lagern, zelten), בַּמִּדְבָּר (in der Wüste) mit Präposition בְּ und Artikel. וַיִּחַן־שָׁם יִשְׂרָאֵל נֶגֶד הָהָר ist eine Präzisierung: וַיִּחַן ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von חנה (lagern), nun im Singular, שָׁם (dort) ist das lokale Adverb, יִשְׂרָאֵל ist das Subjekt (als kollektive Einheit im Singular), נֶגֶד הָהָר ist „gegenüber dem Berg", נֶגֶד (gegenüber, vor, angesichts) mit הַר (Berg, m.sg.) und Artikel. Der Wechsel vom Plural (וַיִּסְעוּ, וַיָּבֹאוּ, וַיַּחֲנוּ) zum Singular (וַיִּחַן) betont die Einheit des Volkes an diesem heiligen Ort.
Die LXX übersetzt וַיִּסְעוּ מֵרְפִידִים mit καὶ ἐξῆραν ἐκ Ραφιδιν (und sie brachen auf von Raphidin). וַיָּבֹאוּ מִדְבַּר סִינַי wird mit καὶ ἦλθον εἰς τὴν ἔρημον τοῦ Σινα (und sie kamen in die Wüste Sina) wiedergegeben. וַיַּחֲנוּ בַּמִּדְבָּר wird mit καὶ παρενέβαλεν ἐκεῖ Ισραηλ ἐν τῇ ἐρήμῳ (und Israel lagerte dort in der Wüste) übersetzt, wobei die LXX bereits zum Singular wechselt. וַיִּחַן־שָׁם יִשְׂרָאֵל נֶגֶד הָהָר wird mit κατέναντι τοῦ ὄρους (gegenüber dem Berg) als Fortsetzung des vorherigen Satzes wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze: וַיִּסְעוּ מֵרְפִידִים – וַיָּבֹאוּ מִדְבַּר סִינַי – וַיַּחֲנוּ בַּמִּדְבָּר – וַיִּחַן־שָׁם יִשְׂרָאֵל נֶגֶד הָהָר.
Der Vers beschreibt die letzte Etappe der Reise zum Sinai. Die vierfache Schilderung (aufbrechen, ankommen, lagern, gegenüber dem Berg lagern) verlangsamt die Erzählung und hebt die Bedeutung hervor. Die Position נֶגֶד הָהָר (gegenüber dem Berg) ist symbolisch: Israel steht Gott gegenüber, bereit für die Begegnung.
Exodus 19,3
Hebräisch:
וּמֹשֶׁ֥ה עָלָ֖ה אֶל־הָאֱלֹהִ֑ים וַיִּקְרָ֨א אֵלָ֤יו יְהוָה֙ מִן־הָהָ֣ר לֵאמֹ֔ר כֹּ֤ה תֹאמַר֙ לְבֵ֣ית יַעֲקֹ֔ב וְתַגֵּ֖יד לִבְנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch:
Und Mosche stieg hinauf zu Gott, und der Ewige rief ihm vom Berg zu, sagend: So sollst du zum Haus Ja'akov sprechen und den Söhnen Jisra'el verkünden:

Kommentar: וּמֹשֶׁה עָלָה אֶל־הָאֱלֹהִים beschreibt Moses Aufstieg: וּמֹשֶׁה ist das Subjekt mit Waw, עָלָה ist Qal Perfekt 3.m.sg. von עלה (hinaufsteigen), אֶל־הָאֱלֹהִים ist „zu Gott" (hin), Präposition אֶל mit אֱלֹהִים und Artikel. Das Perfekt markiert eine neue Handlung, die vor der in Wayyiqtol berichteten göttlichen Antwort liegt. וַיִּקְרָא אֵלָיו יְהוָה מִן־הָהָר לֵאמֹר ist die göttliche Anrede: וַיִּקְרָא ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von קרא (rufen), אֵלָיו ist Präposition אֶל (zu) mit Suffix 3.m.sg. (zu ihm, zu Mosche), יְהוָה ist das nachgestellte Subjekt, מִן־הָהָר ist „vom Berg", Präposition מִן (von) mit הַר und Artikel, לֵאמֹר (sagend) leitet die direkte Rede ein.
כֹּה תֹאמַר לְבֵית יַעֲקֹב וְתַגֵּיד לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל ist die Botenformel: כֹּה תֹאמַר ist die stehende Wendung „so sollst du sagen", כֹּה (so) ist das Adverb, תֹּאמַר ist Qal Imperfekt 2.m.sg. von אמר (sagen), לְבֵית יַעֲקֹב ist „zum Haus Jakob", Präposition לְ (zu) mit בַּיִת (Haus, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit יַעֲקֹב. וְתַגֵּיד לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל ist parallel: וְתַגֵּיד ist Hif'il Imperfekt 2.m.sg. von נגד (verkünden, kundtun, mitteilen) mit Waw, לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל (den Söhnen Israels). Der Parallelismus בֵּית יַעֲקֹב // בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist poetisch und umfasst das ganze Volk. Manche Ausleger sehen in בֵּית יַעֲקֹב (Haus Jakob) eine Betonung der Frauen oder der häuslichen Gemeinschaft.
Die LXX übersetzt וּמֹשֶׁה עָלָה אֶל־הָאֱלֹהִים mit Μωυσῆς δὲ ἀνέβη εἰς τὸ ὄρος τοῦ θεοῦ (Mose aber stieg hinauf auf den Berg Gottes), wobei die LXX „Berg" hinzufügt. וַיִּקְרָא אֵלָיו יְהוָה מִן־הָהָר wird mit καὶ ἐκάλεσεν αὐτὸν ὁ θεὸς ἐκ τοῦ ὄρους (und Gott rief ihn vom Berg) wiedergegeben. כֹּה תֹאמַר לְבֵית יַעֲקֹב וְתַגֵּיד לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל wird mit λέγων Τάδε ἐρεῖς τῷ οἴκῳ Ιακωβ καὶ ἀναγγελεῖς τοῖς υἱοῖς Ισραηλ (sagend: Dies sollst du sagen zum Haus Jakob und verkünden den Söhnen Israels) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt zwei Hauptsätze: Erster Hauptsatz mit Perfekt: וּמֹשֶׁה עָלָה אֶל־הָאֱלֹהִים. Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיִּקְרָא) – Dativ (אֵלָיו) – Subjekt (יְהוָה) – Herkunftsangabe (מִן־הָהָר) – Redeeinleitung (לֵאמֹר) – Botenformel mit zwei parallelen Imperativen: כֹּה תֹאמַר לְבֵית יַעֲקֹב und וְתַגֵּיד לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל.
Der Vers leitet die Sinai-Offenbarung ein. Moses Initiative, zu Gott hinaufzusteigen, wird von Gottes Anruf beantwortet. Die Botenformel zeigt Moses Mittlerrolle: Er soll Gottes Botschaft treu übermitteln. Der doppelte Ausdruck für Israel unterstreicht die Wichtigkeit der Botschaft.
Exodus 19,4
Hebräisch:
אַתֶּ֣ם רְאִיתֶ֔ם אֲשֶׁ֥ר עָשִׂ֖יתִי לְמִצְרָ֑יִם וָאֶשָּׂ֤א אֶתְכֶם֙ עַל־כַּנְפֵ֣י נְשָׁרִ֔ים וָאָבִ֥א אֶתְכֶ֖ם אֵלָֽי׃
Deutsch:
Ihr habt gesehen, was ich Mizrajim getan habe, und wie ich euch auf Adlerflügeln getragen und euch zu mir gebracht habe.

Kommentar: אַתֶּם רְאִיתֶם אֲשֶׁר עָשִׂיתִי לְמִצְרָיִם ist die Erinnerung an die Vergangenheit: אַתֶּם (ihr) ist das emphatische Personalpronomen 2.m.pl., רְאִיתֶם ist Qal Perfekt 2.m.pl. von ראה (sehen), אֲשֶׁר עָשִׂיתִי לְמִצְרָיִם ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (was), עָשִׂיתִי ist Qal Perfekt 1.c.sg. von עשׂה (tun), לְמִצְרָיִם ist Präposition לְ (zu, gegen, mit) mit מִצְרַיִם. Die Wendung bezieht sich auf die Plagen und das Gericht über Ägypten. וָאֶשָּׂא אֶתְכֶם עַל־כַּנְפֵי נְשָׁרִים ist ein poetisches Bild: וָאֶשָּׂא ist Qal Wayyiqtol 1.c.sg. von נשׂא (tragen, erheben), אֶתְכֶם ist das Objekt (euch), עַל־כַּנְפֵי נְשָׁרִים ist „auf Adlerflügeln", Präposition עַל (auf) mit כָּנָף (Flügel, f.sg.) im Dual (כְּנָפַיִם) in Status-constructus-Verbindung mit נֶשֶׁר (Adler, Geier, m.sg.) im Plural. Das Bild des Adlers, der seine Jungen auf den Flügeln trägt, symbolisiert göttlichen Schutz und Fürsorge (vgl. Dtn 32,11). וָאָבִא אֶתְכֶם אֵלָי ist das Ziel: וָאָבִא ist Hif'il Wayyiqtol 1.c.sg. von בוא (bringen, herbeibringen), אֶתְכֶם ist das Objekt, אֵלָי (zu mir) ist Präposition אֶל mit Suffix 1.c.sg. Das Ziel der Rettung war nicht nur die Befreiung aus Ägypten, sondern die Gemeinschaft mit Gott.
Die LXX übersetzt אַתֶּם רְאִיתֶם אֲשֶׁר עָשִׂיתִי לְמִצְרָיִם mit ὑμεῖς ἑωράκατε ὅσα πεποίηκα τοῖς Αἰγυπτίοις (ihr habt gesehen, was ich den Ägyptern getan habe). וָאֶשָּׂא אֶתְכֶם עַל־כַּנְפֵי נְשָׁרִים wird mit καὶ ἀνέλαβον ὑμᾶς ὡσεὶ ἐπὶ πτερύγων ἀετῶν (und ich habe euch aufgenommen gleichsam auf Adlerflügeln) wiedergegeben. וָאָבִא אֶתְכֶם אֵלָי wird mit καὶ προσηγαγόμην ὑμᾶς πρὸς ἐμαυτόν (und ich habe euch zu mir selbst gebracht) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit drei koordinierten Elementen: Hauptsatz: אַתֶּם רְאִיתֶם mit Objektsatz (אֲשֶׁר עָשִׂיתִי לְמִצְרָיִם) – zwei koordinierte Wayyiqtol-Sätze: וָאֶשָּׂא אֶתְכֶם עַל־כַּנְפֵי נְשָׁרִים und וָאָבִא אֶתְכֶם אֵלָי.
Der Vers ist die Präambel des Bundesangebots. Er erinnert an Gottes Heilstaten: (1) Gericht über Ägypten, (2) fürsorglicher Schutz in der Wüste, (3) Führung zu Gott selbst. Das Adlerbild betont die Zärtlichkeit und Macht Gottes zugleich.
Exodus 19,5
Hebräisch:
וְעַתָּ֗ה אִם־שָׁמ֤וֹעַ תִּשְׁמְעוּ֙ בְּקֹלִ֔י וּשְׁמַרְתֶּ֖ם אֶת־בְּרִיתִ֑י וִהְיִ֨יתֶם לִ֤י סְגֻלָּה֙ מִכָּל־הָ֣עַמִּ֔ים כִּי־לִ֖י כָּל־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch:
Und nun, wenn ihr gewiss auf meine Stimme hört und meinen Bund haltet, so sollt ihr mein Eigentum aus allen Völkern sein; denn mir gehört die ganze Erde.

Kommentar: וְעַתָּה (und nun) markiert den Übergang von Vergangenheit (V. 4) zur Gegenwart und Zukunft. אִם־שָׁמוֹעַ תִּשְׁמְעוּ בְּקֹלִי ist die erste Bedingung mit emphatischer Konstruktion: אִם (wenn) leitet den Konditionalsatz ein, שָׁמוֹעַ ist Qal Infinitiv absolute von שׁמע (hören), תִּשְׁמְעוּ ist Qal Imperfekt 2.m.pl. von שׁמע, die Kombination Infinitiv absolute + finites Verb verstärkt: „wenn ihr wirklich hört, wenn ihr gewiss hört, wenn ihr gehorsam hört". בְּקֹלִי ist Präposition בְּ (auf) mit קוֹל (Stimme) und Suffix 1.c.sg., idiomatisch „auf meine Stimme hören" = „mir gehorchen". וּשְׁמַרְתֶּם אֶת־בְּרִיתִי ist die zweite Bedingung: וּשְׁמַרְתֶּם ist Qal Perfekt 2.m.pl. von שׁמר (bewahren, halten, einhalten) mit Waw consecutivum, אֶת־בְּרִיתִי ist „meinen Bund", בְּרִית (Bund, f.sg.) mit Possessivsuffix 1.c.sg. Dies ist einer der ersten Vorkommnisse des Begriffs בְּרִית im Sinne des Sinaibundes.
וִהְיִיתֶם לִי סְגֻלָּה מִכָּל־הָעַמִּים ist die Verheißung: וִהְיִיתֶם ist Qal Perfekt 2.m.pl. von היה (sein, werden) mit Waw consecutivum, לִי ist Präposition לְ (für) mit Suffix 1.c.sg. (für mich, mir), סְגֻלָּה (Eigentum, besonderer Schatz, f.sg.) ist das Prädikatsnomen, ein seltenes Wort, das etwas Wertvolles bezeichnet, das jemandem persönlich gehört (vgl. 1 Chr 29,3; Koh 2,8; Mal 3,17). מִכָּל־הָעַמִּים ist „aus/von allen Völkern", Präposition מִן (aus, von) mit כֹּל und עַם (Volk) im Plural mit Artikel, also „ein besonderes Eigentum ausgesondert aus allen Völkern". כִּי־לִי כָּל־הָאָרֶץ ist die Begründung: כִּי (denn), לִי (mir gehört), כָּל־הָאָרֶץ (die ganze Erde) mit Artikel. Die Logik: Obwohl Gott die ganze Erde besitzt und alle Völker ihm gehören, erwählt er Israel zu einem besonderen Eigentum.
Die LXX übersetzt וְעַתָּה אִם־שָׁמוֹעַ תִּשְׁמְעוּ בְּקֹלִי mit καὶ νῦν ἐὰν ἀκοῇ ἀκούσητέ μου τῆς φωνῆς (und nun, wenn ihr auf meine Stimme hört). וּשְׁמַרְתֶּם אֶת־בְּרִיתִי wird mit καὶ φυλάξησθε τὴν διαθήκην μου (und meinen Bund haltet) wiedergegeben. וִהְיִיתֶם לִי סְגֻלָּה מִכָּל־הָעַמִּים wird mit καὶ ἔσεσθέ μοι λαὸς περιούσιος ἀπὸ πάντων τῶν ἐθνῶν (und ihr werdet mir ein besonderes Volk sein aus allen Völkern) übersetzt. כִּי־לִי כָּל־הָאָרֶץ wird mit ἐμὴ γάρ ἐστιν πᾶσα ἡ γῆ (denn mir gehört die ganze Erde) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen konditionalen Komplex: Temporaladverb (וְעַתָּה) – erste Bedingung (אִם־שָׁמוֹעַ תִּשְׁמְעוּ בְּקֹלִי) – zweite Bedingung (וּשְׁמַרְתֶּם אֶת־בְּרִיתִי) – Folge (וִהְיִיתֶם לִי סְגֻלָּה מִכָּל־הָעַמִּים) – kausale Begründung: כִּי־לִי כָּל־הָאָרֶץ.
Der Vers ist zentral für die biblische Bundestheologie. Er formuliert das Bundesangebot: bedingungsgebundene Erwählung. Israel wird zu etwas Besonderem berufen, nicht aus eigener Würde, sondern aus göttlicher Gnade. Die Erwählung ist universal begründet (Gott gehört die ganze Erde) und führt zu partikularer Verantwortung.
Exodus 19,6
Hebräisch:
וְאַתֶּ֧ם תִּהְיוּ־לִ֛י מַמְלֶ֥כֶת כֹּהֲנִ֖ים וְגוֹ֣י קָד֑וֹשׁ אֵ֚לֶּה הַדְּבָרִ֔ים אֲשֶׁ֥ר תְּדַבֵּ֖ר אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch:
Und ihr sollt mir ein Königreich von Priestern und eine heilige Nation sein. Das sind die Worte, die du zu den Söhnen Jisra'el reden sollst.

Kommentar: וְאַתֶּם תִּהְיוּ־לִי מַמְלֶכֶת כֹּהֲנִים וְגוֹי קָדוֹשׁ ist die weitere Bestimmung Israels: וְאַתֶּם (und ihr) ist das emphatische Pronomen, תִּהְיוּ ist Qal Imperfект 2.m.pl. von היה (sein, werden), לִי (für mich, mir), מַמְלֶכֶת כֹּהֲנִים ist „ein Königreich von Priestern", מַמְלֶכֶת (Königreich, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit כֹּהֵן (Priester, m.sg.) im Plural. Die Formulierung ist mehrdeutig: entweder „ein Königreich, das aus Priestern besteht" oder „ein königliches Priestertum". וְגוֹי קָדוֹשׁ ist parallel: גּוֹי (Nation, Volk, m.sg.) mit Adjektiv קָדוֹשׁ (heilig), also „eine heilige Nation". Die beiden Wendungen מַמְלֶכֶת כֹּהֲנִים und גוֹי קָדוֹשׁ definieren Israels Berufung: priesterliche Mittlerschaft für die Völker und Heiligkeit (Absonderung für Gott). Diese Verse werden in 1 Petr 2,9 auf die Kirche angewandt.
אֵלֶּה הַדְּבָרִים אֲשֶׁר תְּדַבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die Abschlussformel: אֵלֶּה הַדְּבָרִים (das sind die Worte) ist ein Nominalsatz, אֵלֶּה (diese) ist das Demonstrativpronomen c.pl., הַדְּבָרִים (die Worte) mit Artikel. אֲשֶׁר תְּדַבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (die, welche), תְּדַבֵּר ist Pi'el Imperfekt 2.m.sg. von דבר (reden, sprechen), wobei das Pi'el intensive oder iterative Bedeutung hat, אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (zu den Söhnen Israels). Die Formel unterstreicht: Mosche soll genau diese Worte übermitteln.
Die LXX übersetzt וְאַתֶּם תִּהְיוּ־לִי מַמְלֶכֶת כֹּהֲנִים וְגוֹי קָדוֹשׁ mit ὑμεῖς δὲ ἔσεσθέ μοι βασίλειον ἱεράτευμα καὶ ἔθνος ἅγιον (ihr aber werdet mir ein königliches Priestertum und eine heilige Nation sein). אֵלֶּה הַדְּבָרִים אֲשֶׁר תְּדַבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל wird mit ταῦτα τὰ ῥήματα ἐρεῖς τοῖς υἱοῖς Ισραηλ (diese Worte sollst du zu den Söhnen Israels sagen) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei Elemente: Nominalsatz: וְאַתֶּם תִּהְיוּ־לִי מַמְלֶכֶת כֹּהֲנִים וְגוֹי קָדוֹשׁ – Abschlussformel: אֵלֶּה הַדְּבָרִים אֲשֶׁר תְּדַבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל.
Der Vers schließt die göttliche Rede ab. Israel erhält eine dreifache Bestimmung: (1) סְגֻלָּה (besonderes Eigentum, V. 5), (2) מַמְלֶכֶת כֹּהֲנִים (Königreich von Priestern), (3) גּוֹי קָדוֹשׁ (heilige Nation). Diese Berufung ist einzigartig und verpflichtend zugleich.
Exodus 19,7
Hebräisch:
וַיָּבֹ֣א מֹשֶׁ֔ה וַיִּקְרָ֖א לְזִקְנֵ֣י הָעָ֑ם וַיָּ֣שֶׂם לִפְנֵיהֶ֗ם אֵ֚ת כָּל־הַדְּבָרִ֣ים הָאֵ֔לֶּה אֲשֶׁ֥ר צִוָּ֖הוּ יְהוָֽה׃
Deutsch:
Und Mosche kam und rief die Ältesten des Volkes und legte ihnen alle diese Worte vor, die ihm der Ewige geboten hatte.

Kommentar: וַיָּבֹא מֹשֶׁה berichtet Moses Rückkehr: Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von בוא (kommen), Subjekt מֹשֶׁה, implizit „vom Berg herab zum Volk". וַיִּקְרָא לְזִקְנֵי הָעָם beschreibt die Einberufung: וַיִּקְרָא ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von קרא (rufen, einberufen), לְזִקְנֵי הָעָם ist Präposition לְ (zu, für) mit זָקֵן (Ältester, m.sg.) im Plural in Status-constructus-Verbindung mit עָם und Artikel. Mosche wendet sich zunächst an die Ältesten als Repräsentanten des Volkes. וַיָּשֶׂם לִפְנֵיהֶם אֵת כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה beschreibt die Übermittlung: וַיָּשֶׂם ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von שׂים (setzen, legen, vorlegen), לִפְנֵיהֶם ist „vor sie", Präposition לְ mit פָּנִים (Angesicht) im Plural in Status-constructus-Verbindung mit Suffix 3.m.pl., idiomatisch „vor ihnen darlegen, ihnen vorlegen". אֵת כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה (alle diese Worte) ist das Objekt. אֲשֶׁר צִוָּהוּ יְהוָה ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (die, welche), צִוָּהוּ ist Pi'el Perfekt 3.m.sg. von צוה (befehlen, gebieten) mit Objektsuffix 3.m.sg., יְהוָה ist das Subjekt.
Die LXX übersetzt וַיָּבֹא מֹשֶׁה mit καὶ ἦλθεν Μωυσῆς (und Mose kam). וַיִּקְרָא לְזִקְנֵי הָעָם wird mit καὶ ἐκάλεσεν τὴν γερουσίαν τοῦ λαοῦ (und er rief die Ältestenschaft des Volkes) wiedergegeben. וַיָּשֶׂם לִפְנֵיהֶם אֵת כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה wird mit καὶ παρέθηκεν αὐτοῖς πάντας τοὺς λόγους τούτους (und er legte ihnen alle diese Worte vor) übersetzt. אֲשֶׁר צִוָּהוּ יְהוָה wird mit οὓς συνέταξεν αὐτοῖς ὁ θεός (die Gott ihnen befohlen hatte) wiedergegeben, wobei die LXX das Suffix ändert.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze: וַיָּבֹא מֹשֶׁה – וַיִּקְרָא לְזִקְנֵי הָעָם – וַיָּשֶׂם לִפְנֵיהֶם אֵת כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה mit Relativsatz: אֲשֶׁר צִוָּהוּ יְהוָה.
Der Vers zeigt Moses treue Mittlerschaft: Er übermittelt genau das, was Gott ihm geboten hat. Die Einberufung der Ältesten folgt dem üblichen Verfahren der Volkskommunikation (vgl. Kap. 18). Die Wendung שׂים לִפְנֵי (vorlegen) impliziert eine förmliche, offizielle Übermittlung.
Exodus 19,8
Hebräisch:
וַיַּעֲנ֨וּ כָל־הָעָ֤ם יַחְדָּו֙ וַיֹּ֣אמְר֔וּ כֹּ֛ל אֲשֶׁר־דִּבֶּ֥ר יְהוָ֖ה נַעֲשֶׂ֑ה וַיָּ֧שֶׁב מֹשֶׁ֛ה אֶת־דִּבְרֵ֥י הָעָ֖ם אֶל־יְהוָֽה׃
Deutsch:
Da antwortete das ganze Volk gemeinsam und sagte: Alles, was der Ewige geredet hat, wollen wir tun! Und Mosche brachte die Worte des Volkes zum Ewigen zurück.

Kommentar: וַיַּעֲנוּ כָל־הָעָם יַחְדָּו berichtet die Antwort des Volkes: וַיַּעֲנוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von ענה (antworten), כָּל־הָעָם (das ganze Volk) ist das Subjekt, יַחְדָּו (gemeinsam, zusammen, einstimmig) ist das Adverb, das die Einmütigkeit betont. וַיֹּאמְרוּ כֹּל אֲשֶׁר־דִּבֶּר יְהוָה נַעֲשֶׂה ist die Bundesverpflichtung: וַיֹּאמְרוּ ist die Redeeinleitung, כֹּל אֲשֶׁר־דִּבֶּר יְהוָה (alles, was JHWH geredet hat) ist das Objekt, דִּבֶּר ist Pi'el Perfekt 3.m.sg. von דבר (reden). נַעֲשֶׂה ist Qal Imperfekt 1.c.pl. von עשׂה (tun, machen), das hier volitiv (kohortativ) verstanden wird: „wir wollen tun, wir werden tun". Diese spontane, einmütige Bundesannahme ist bemerkenswert – das Volk verpflichtet sich, noch bevor es die Details des Gesetzes gehört hat. וַיָּשֶׁב מֹשֶׁה אֶת־דִּבְרֵי הָעָם אֶל־יְהוָה beschreibt Moses Rückmeldung: וַיָּשֶׁב ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.sg. von שׁוב (zurückkehren, zurückbringen), מֹשֶׁה ist das Subjekt, אֶת־דִּבְרֵי הָעָם (die Worte des Volkes) ist das Objekt, אֶל־יְהוָה (zu JHWH, zum JHWH).
Die LXX fügt hinzu „καὶ ἀκουσόμεθα" (und wir werden hören/gehorchen), während der MT nur „נַעֲשֶׂה" (wir werden tun) hat – die LXX betont zusätzlich den Gehorsam.
Die Satzstruktur zeigt drei Hauptsätze: Erster Hauptsatz: Prädikat (וַיַּעֲנוּ) – Subjekt (כָל־הָעָם) – Adverb (יַחְדָּו). Zweiter Hauptsatz: Prädikat (וַיֹּאמְרוּ) – direkte Rede: Objekt (כֹּל אֲשֶׁר־דִּבֶּר יְהוָה) – Prädikat (נַעֲשֶׂה). Dritter Hauptsatz: Prädikat (וַיָּשֶׁב) – Subjekt (μֹשֶׁה) – Objekt (αֶת־דִּבְרֵי הָעָם) – Zielangabe (αֶל־יְהוָה).
Der Vers berichtet die Bundesannahme durch das Volk. Die dreifache Betonung (ganzes Volk, gemeinsam, alles) unterstreicht die Totalität der Verpflichtung. Moses Mittlerrolle zeigt sich auch in umgekehrter Richtung: Er bringt nicht nur Gottes Wort zum Volk, sondern auch des Volkes Antwort zu Gott.
Exodus 19,9
Hebräisch:
וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה הִנֵּ֨ה אָנֹכִ֜י בָּ֣א אֵלֶיךָ֮ בְּעַ֣ב הֶֽעָנָן֒ בַּעֲב֞וּר יִשְׁמַ֤ע הָעָם֙ בְּדַבְּרִ֣י עִמָּ֔ךְ וְגַם־בְּךָ֖ יַאֲמִ֣ינוּ לְעוֹלָ֑ם וַיַּגֵּ֥ד מֹשֶׁ֛ה אֶת־דִּבְרֵ֥י הָעָ֖ם אֶל־יְהוָֽה׃
Deutsch:
Und der Ewige sagte zu Mosche: Siehe, ich werde zu dir kommen im Dickicht des Gewölks, damit das Volk höre, wenn ich mit dir rede, und auch an dich ewig glaube. Und Mosche erzählte die Worte des Volkes dem Ewigen.

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה ist die Redeeinleitung. הִנֵּה אָנֹכִי בָּא אֵלֶיךָ בְּעַב הֶעָנָן ist die Ankündigung der Theophanie: הִנֵּה (siehe) ist die Aufmerksamkeitspartikel, אָנֹכִי (ich) ist das emphatische Personalpronomen 1.c.sg., בָּא ist Qal Partizip m.sg. von בוא (kommen), das hier futurisch verstanden wird („ich werde kommen, ich komme"), אֵלֶיךָ (zu dir), בְּעַב הֶעָנָן ist „im Dickicht/in der Dichte der Wolke", Präposition בְּ (in) mit עַב (Dickicht, Dichte, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit עָנָן (Wolke, m.sg.) und Artikel. Die Wolke symbolisiert gleichzeitig Verhüllung und Offenbarung Gottes. בַּעֲבוּר יִשְׁמַע הָעָם בְּדַבְּרִי עִמָּךְ ist die erste Zweckangabe: בַּעֲבוּר (damit, sodass, um... willen) ist die finale Präposition, יִשְׁמַע ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von שׁמע (hören), הָעָם ist das Subjekt, בְּדַבְּרִי עִמָּךְ ist eine Infinitivkonstruktion: Präposition בְּ (wenn, als) mit Pi'el Infinitiv construct von דבר (reden) דַבֵּר mit Possessivsuffix 1.c.sg., עִמָּךְ ist Präposition עִם (mit) mit Suffix 2.m.sg., also „wenn ich mit dir rede". וְגַם־בְּךָ יַאֲמִינוּ לְעוֹלָם ist die zweite Zweckangabe: וְגַם (und auch), בְּךָ ist Präposition בְּ (an, in) mit Suffix 2.m.sg. (an dich), יַאֲמִינוּ ist Hif'il Imperfekt 3.m.pl. von אמן (glauben, vertrauen, für zuverlässig halten), לְעוֹלָם (für immer, ewig) ist die temporale Angabe. וַיַּגֵּד מֹשֶׁה אֶת־דִּבְרֵי הָעָם אֶל־יְהוָה scheint Vers 8b zu wiederholen: וַיַּגֵּד ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.sg. von נגד (kundtun, berichten, erzählen), die Wiederholung unterstreicht Moses Mittlerrolle.
Die LXX hat „ἐν στύλῳ νεφέλης" (in einer Wolkensäule), während der MT „בְּעַב הֶעָנָן" (in der Wolke/im dichten Gewölk) hat – die LXX spezifiziert eine Säulenform.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה) mit direkter Rede: Ankündigung mit הִנֵּה: αָנֹכִי בָּא αֵלֶיךָ בְּעַב הֶעָנָן – zwei finale Nebensätze: בַּעֲבוּר יִשְׁמַע הָעָם בְּדַבְּרִי עִמָּךְ und וְגַם־בְּךָ יַאֲמִינוּ לְעוֹלָם – abschließender Hauptsatz: וַיַּגֵּד מֹשֶׁה αֶת־דִּבְרֵי הָעָם אֶל־יְהוָה.
Der Vers erklärt den Zweck der öffentlichen Theophanie: Das Volk soll selbst hören, dass Gott mit Mosche spricht, damit Moses Autorität für immer legitimiert wird. Dies beantwortet das Problem des Vertrauens in die prophetische Mittlerschaft.
Exodus 19,10
Hebräisch:
וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֤ה אֶל־מֹשֶׁה֙ לֵ֣ךְ אֶל־הָעָ֔ם וְקִדַּשְׁתָּ֥ם הַיּ֖וֹם וּמָחָ֑ר וְכִבְּס֖וּ שִׂמְלֹתָֽם׃
Deutsch:
Und der Ewige sagte zu Mosche: Geh zum Volk und heilige sie heute und morgen, und sie sollen ihre Kleider waschen;

Kommentar: וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵךְ אֶל־הָעָם ist die göttliche Anweisung: לֵךְ ist Qal Imperativ m.sg. von הלך (gehen, geh), אֶל־הָעָם (zum Volk). וְקִדַּשְׁתָּם הַיּוֹם וּמָחָר ist der Auftrag zur Heiligung: וְקִדַּשְׁתָּם ist Pi'el Perfekt 2.m.sg. von קדשׁ (heiligen, für heilig erklären, weihen) mit Objektsuffix 3.m.pl. und Waw consecutivum, wobei das Pi'el kausative Bedeutung hat („heilige sie, mache sie heilig"). הַיּוֹם וּמָחָר (heute und morgen) ist die temporale Angabe: הַיּוֹם (heute, der Tag) mit Artikel und מָחָר (morgen), also eine zweitägige Vorbereitungszeit. וְכִבְּסוּ שִׂמְלֹתָם ist eine konkrete Anweisung: וְכִבְּסוּ ist Pi'el Perfekt 3.c.pl. von כבס (waschen) mit Waw consecutivum, שִׂמְלֹתָם ist שִׂמְלָה (Gewand, Kleid, f.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.pl. Das Waschen der Kleider ist ein ritueller Reinigungsakt, der äußere Reinheit symbolisiert (vgl. Ex 40,12-15; Lev 11,25).
Die LXX übersetzt לֵךְ אֶל־הָעָם mit κατάβηθι καὶ διαμάρτυραι τῷ λαῷ (steig hinab und bezeuge dem Volk), wobei die LXX interpretierend ergänzt. וְקִדַּשְׁתָּם הַיּוֹם וּמָחָר wird mit καὶ ἅγνισον αὐτοὺς σήμερον καὶ αὔριον (und heilige sie heute und morgen) wiedergegeben. וְכִבְּסוּ שִׂמְלֹתָם wird mit καὶ πλυνάτωσαν τὰ ἱμάτια (und sie sollen die Kleider waschen) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה) mit direkter Rede, die drei Elemente enthält: Imperativ: לֵךְ אֶל־הָעָם – Waw-consecutivum-Satz: וְקִדַּשְׁתָּם הַיּוֹם וּמָחָר – weiterer Waw-consecutivum-Satz: וְכִבְּסוּ שִׂמְלֹתָם.
Der Vers leitet die Vorbereitungen für die Theophanie ein. Heiligung (קדשׁ Pi'el) bedeutet Absonderung für Gott und beinhaltet sowohl rituelle Reinigung als auch innere Vorbereitung. Das Waschen der Kleider ist ein äußeres Zeichen innerer Bereitschaft.
Exodus 19,11
Hebräisch:
וְהָי֥וּ נְכֹנִ֖ים לַיּ֣וֹם הַשְּׁלִישִׁ֑י כִּ֣י׀ בַּיּ֣וֹם הַשְּׁלִישִׁ֗י יֵרֵ֧ד יְהוָ֛ה לְעֵינֵ֥י כָל־הָעָ֖ם עַל־הַ֥ר סִינָֽי׃
Deutsch:
und sollen bereit sein für den dritten Tag; denn am dritten Tag wird der Ewige vor den Augen des ganzen Volkes auf den Berg Sinai herabsteigen.

Kommentar:
וְהָיוּ נְכֹנִים לַיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי ist die Zielangabe: וְהָיוּ ist Qal Perfekt 3.c.pl. von היה (sein) mit Waw consecutivum, נְכֹנִים ist Nif'al Partizip m.pl. von כון (bereit sein, festgestellt sein, zuverlässig sein), das hier als Prädikatsnomen fungiert, לַיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי ist „für den dritten Tag", Präposition לְ (für) mit יוֹם (Tag, m.sg.) und Ordinalzahl שְׁלִישִׁי (dritter) mit Artikel.
כִּי בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי יֵרֵד יְהוָה לְעֵינֵי כָל־הָעָם עַל־הַר סִינָי ist die Begründung: כִּי (denn, weil) leitet den kausalen Nebensatz ein, בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי wiederholt die temporale Angabe. יֵרֵד ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von ירד (herabsteigen, hinabsteigen), יְהוָה ist das Subjekt. לְעֵינֵי כָל־הָעָם ist „vor den Augen des ganzen Volkes", Präposition לְ (vor) mit עַיִן (Auge, f.sg.) im Dual (עֵינַיִם) in Status-constructus-Verbindung mit כָּל־הָעָם. עַל־הַר סִינָי ist die Ortsangabe: Präposition עַל (auf) mit הַר סִינָי (Berg Sinai).
Die Wendung לְעֵינֵי כָל־הָעָם betont die Öffentlichkeit und Sichtbarkeit der Theophanie – im Gegensatz zu Moses privatem Aufstieg wird Gottes Herabkommen von allen bezeugt.
Die LXX übersetzt וְהָיוּ נְכֹנִים לַיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי mit καὶ ἔστωσαν ἕτοιμοι εἰς τὴν ἡμέραν τὴν τρίτην (und sie sollen bereit sein für den dritten Tag). כִּי בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי יֵרֵד יְהוָה לְעֵינֵי כָל־הָעָם עַל־הַר סִינָי wird mit τῇ γὰρ ἡμέρᾳ τῇ τρίτῃ καταβήσεται κύριος ἐπὶ τὸ ὄρος τὸ Σινα ἐναντίον παντὸς τοῦ λαοῦ (denn am dritten Tag wird der Herr auf den Berg Sina herabsteigen vor dem ganzen Volk) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Waw-consecutivum-Satz (וְהָיוּ נְכֹנִים לַיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי) mit kausalem Nebensatz: כִּי בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי יֵרֵד יְהוָה לְעֵינֵי כָל־הָעָם עַל־הַר סִינָי.
Der Vers nennt den Grund für die Vorbereitung: die bevorstehende Theophanie am dritten Tag. Die dreitägige Frist ist ein häufiges biblisches Muster für bedeutende Ereignisse (vgl. Gen 22,4; Jos 1,11; Jon 2,1). Das Herabsteigen Gottes ist ein Kondeszendenzakt – Gott kommt zum Menschen.
Exodus 19,12
Hebräisch:
וְהִגְבַּלְתָּ֤ אֶת־הָעָם֙ סָבִ֣יב לֵאמֹ֔ר הִשָּׁמְר֥וּ לָכֶ֛ם עֲלֹ֥ת בָּהָ֖ר וּנְגֹ֣עַ בְּקָצֵ֑הוּ כָּל־הַנֹּגֵ֥עַ בָּהָ֖ר מֹ֥ות יוּמָֽת׃
Deutsch:
Und grenze dem Volk ringsum ab, sagend: Hütet euch, auf den Berg zu steigen oder sein Ende zu berühren! Jeder, der den Berg berührt, soll gewiss getötet werden.

Kommentar:
וְהִגְבַּלְתָּ אֶת־הָעָם סָבִיב ist der Befehl zur Abgrenzung: וְהִגְבַּלְתָּ ist Hif'il Perfekt 2.m.sg. von גבל (begrenzen, abgrenzen, eine Grenze setzen) mit Waw consecutivum, wobei das Hif'il kausative Bedeutung hat („setze eine Grenze, grenze ab"), אֶת־הָעָם ist das Objekt (für das Volk, dem Volk), סָבִיב (ringsum, ringsherum) ist das Adverb.
לֵאמֹר הִשָּׁמְרוּ לָכֶם עֲלֹת בָּהָר וּנְגֹעַ בְּקָצֵהוּ ist der Inhalt der Warnung: לֵאמֹר (sagend) leitet die direkte Rede ein, הִשָּׁמְרוּ לָכֶם ist „hütet euch", הִשָּׁמְרוּ ist Nif'al Imperativ m.pl. von שׁמר (sich hüten, sich in Acht nehmen), לָכֶם ist das ethische Dativ-Pronomen (für euch selbst). עֲלֹת בָּהָר ist Qal Infinitiv construct von עלה (hinaufsteigen) mit Präposition בְּ (auf, gegen) und הַר mit Artikel, also „auf den Berg zu steigen". וּנְגֹעַ בְּקָצֵהוּ ist koordiniert: וּנְגֹעַ ist Qal Infinitiv construct von נגע (berühren, anrühren) mit Waw, בְּקָצֵהוּ ist Präposition בְּ (an, bei) mit קָצֶה (Ende, Rand, Saum, m.sg.) und Possessivsuffix 3.m.sg.
כָּל־הַנֹּגֵעַ בָּהָר מוֹת יוּמָת ist die Strafandrohung: כָּל־הַנֹּגֵעַ בָּהָר (jeder, der den Berg berührt), הַנֹּגֵעַ ist Qal Partizip m.sg. von נגע (berühren) mit Artikel als Substantiv verwendet, בָּהָר (an den Berg). מוֹת יוּמָת ist eine emphatische Konstruktion: מוֹת ist Qal Infinitiv absolute von מות (sterben, töten), יוּמָת ist Hofal Imperfekt 3.m.sg. von מות (getötet werden), die Kombination verstärkt: „er soll gewiss getötet werden, er wird mit Sicherheit sterben". Das Hofal ist Passiv zum Hif'il.
Die LXX übersetzt וְהִגְבַּלְתָּ אֶת־הָעָם סָבִיב mit καὶ ἀφοριεῖς τὸν λαὸν κύκλῳ (und du wirst das Volk ringsum abgrenzen). הִשָּׁמְרוּ לָכֶם עֲלֹת בָּהָר וּנְגֹעַ בְּקָצֵהוּ wird mit προσέχετε ἑαυτοῖς ἀναβῆναι εἰς τὸ ὄρος καὶ θιγεῖν τι αὐτοῦ (gebt acht auf euch selbst, auf den Berg zu steigen und etwas davon zu berühren) wiedergegeben. כָּל־הַנֹּגֵעַ בָּהָר מוֹת יוּמָת wird mit πᾶς ὁ ἁψάμενος τοῦ ὄρους θανάτῳ τελευτήσει (jeder, der den Berg berührt, wird durch Tod sterben) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Waw-consecutivum-Satz (וְהִגְבַּלְתָּ אֶת־הָעָם סָבִיב) mit direkter Rede: Imperativ (הִשָּׁמְרוּ לָכֶם) – zwei koordinierte Infinitive: עֲלֹת בָּהָר und וּנְגֹעַ בְּקָצֵהוּ – Hauptsatz mit emphatischer Strafformel: כָּל־הַנֹּגֵעַ בָּהָר מוֹת יוּמָת.
Der Vers etabliert die Heiligkeit des Berges: Er ist für das Volk tabu. Selbst die Berührung des Randes führt zum Tod. Dies zeigt die radikale Heiligkeit Gottes und die Distanz zwischen Gott und Mensch. Der Berg wird zur Grenzzone zwischen göttlicher und menschlicher Sphäre.
Exodus 19,13
Hebräisch:
לֹא־תִגַּ֨ע בּ֜וֹ יָ֗ד כִּֽי־סָקֹ֤ול יִסָּקֵל֙ אוֹ־יָרֹ֣ה יִיָּרֶ֔ה אִם־בְּהֵמָ֥ה אִם־אִ֖ישׁ לֹ֣א יִחְיֶ֑ה בִּמְשֹׁךְ֙ הַיֹּבֵ֔ל הֵ֖מָּה יַעֲל֥וּ בָהָֽר׃
Deutsch:
Keine Hand soll ihn berühren, sondern er soll gewiss gesteinigt oder erschossen werden; ob Tier oder Mann, er soll nicht leben. Wenn das Widderhorn lang ertönt, sollen sie zum Berg hinaufsteigen.

Kommentar:
לֹא־תִגַּע בּוֹ יָד ist die Verschärfung: לֹא־תִגַּע (soll nicht berühren), תִּגַּע ist Qal Imperfekt 3.f.sg. von נגע (berühren), בּוֹ ist Präposition בְּ mit Suffix 3.m.sg. (ihn, bezieht sich auf den Übertreter), יָד (Hand, f.sg.) ist das nachgestellte Subjekt. Niemand darf den Übertreter mit der Hand berühren, um ihn zu bestrafen.
כִּי־סָקוֹל יִסָּקֵל אוֹ־יָרֹה יִיָּרֶה sind zwei alternative Hinrichtungsmethoden: כִּי (sondern, vielmehr), סָקוֹל יִסָּקֵל ist eine emphatische Konstruktion: סָקוֹל ist Qal Infinitiv absolute von סקל (steinigen), יִסָּקֵל ist Nif'al Imperfekt 3.m.sg. von סקל, zusammen „er soll gewiss gesteinigt werden". אוֹ־יָרֹה יִיָּרֶה ist parallel: אוֹ (oder), יָרֹה ist Qal Infinitiv absolute von ירה (schießen, werfen), יִיָּרֶה ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von ירה, zusammen „oder er soll gewiss erschossen werden" (mit Pfeil oder Wurfgeschoss). Beide Methoden vermeiden direkten Körperkontakt mit dem Geweihten/Tabuisierten.
אִם־בְּהֵמָה אִם־אִישׁ לֹא יִחְיֶה ist die universale Anwendung: אִם־בְּהֵמָה אִם־אִישׁ ist „ob Tier, ob Mann", die doppelte אִם-Konstruktion drückt die Alternative aus, בְּהֵמָה (Tier, Vieh, f.sg.), אִישׁ (Mann, Mensch, m.sg.). לֹא יִחְיֶה ist „er soll nicht leben", יִחְיֶה ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von חיה (leben).
בִּמְשֹׁךְ הַיֹּבֵל הֵמָּה יַעֲלוּ בָהָר ist die Ausnahme: בִּמְשֹׁךְ הַיֹּבֵל ist eine temporale Angabe, בִּמְשֹׁךְ ist Präposition בְּ (wenn, als) mit Qal Infinitiv construct von משׁך (ziehen, lang werden, lang ertönen) מְשֹׁךְ, הַיֹּבֵל (das Widderhorn, m.sg.) mit Artikel, also „wenn das Widderhorn lang ertönt". הֵמָּה יַעֲלוּ בָהָר: הֵמָּה (sie) ist das emphatische Pronomen 3.m.pl., יַעֲלוּ ist Qal Imperfekt 3.m.pl. von עלה (hinaufsteigen), בָהָר (auf den Berg). Das Signal des Widderhornblasen markiert das Ende der Sperrzone.
Die LXX hat eine bedeutende Ergänzung: „ὅταν αἱ φωναὶ καὶ αἱ σάλπιγγες καὶ ἡ νεφέλη ἀπέλθῃ ἀπὸ τοῦ ὄρους" (wenn die Stimmen und die Posaunen und die Wolke vom Berg weggehen), während der MT nur „בִּמְשֹׁךְ הַיֹּבֵל" (beim Schall des Horns) hat – die LXX fügt zusätzliche Signale hinzu!
Die Satzstruktur zeigt mehrere koordinierte Elemente: Negation: לֹא־תִגַּע בּוֹ יָד – adversativer Satz: כִּי־סָקוֹל יִסָּקֵל אוֹ־יָרֹה יִיָּרֶה – Spezifizierung: אִם־בְּהֵמָה אִם־אִישׁ לֹא יִחְיֶה – temporale Ausnahme: בִּמְשֹׁךְ הַיֹּבֵל הֵמָּה יַעֲלוּ בָהָר.
Der Vers präzisiert die Hinrichtungsmethoden: Fernwaffen werden verwendet, um den Kontakt mit dem Heiligen zu vermeiden. Die Strafe gilt universell für Mensch und Tier. Das Widderhornblasen markiert das Ende der totalen Sperrung und erlaubt später begrenzten Zugang.
Exodus 19,14
Hebräisch:
וַיֵּ֧רֶד מֹשֶׁ֛ה מִן־הָהָ֖ר אֶל־הָעָ֑ם וַיְקַדֵּשׁ֙ אֶת־הָעָ֔ם וַֽיְכַבְּס֖וּ שִׂמְלֹתָֽם׃
Deutsch:
Und Mosche stieg vom Berg zum Volk hinab; und er heiligte das Volk, und sie wuschen ihre Kleider.

Kommentar:
וַיֵּרֶד מֹשֶׁה מִן־הָהָר אֶל־הָעָם berichtet Moses Abstieg: וַיֵּרֶד ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von ירד (hinabsteigen, herabsteigen), מֹשֶׁה ist das Subjekt, מִן־הָהָר ist die Herkunftsangabe (vom Berg), אֶל־הָעָם ist die Zielangabe (zum Volk).
וַיְקַדֵּשׁ אֶת־הָעָם berichtet die Ausführung: וַיְקַדֵּשׁ ist Pi'el Wayyiqtol 3.m.sg. von קדשׁ (heiligen), אֶת־הָעָם ist das Objekt. Mosche führt die göttliche Anweisung aus Vers 10 aus.
וַיְכַבְּסוּ שִׂמְלֹתָם berichtet die Ausführung durch das Volk: וַיְכַבְּסוּ ist Pi'el Wayyiqtol 3.m.pl. von כבס (waschen), שִׂמְלֹתָם (ihre Kleider) wiederholt die Formulierung aus Vers 10.
Die LXX übersetzt וַיֵּרֶד מֹשֶׁה μִן־הָהָר αֶל־הָעָם mit κατέβη δὲ Μωυσῆς ἐκ τοῦ ὄρους πρὸς τὸν λαόν (Mose aber stieg vom Berg zum Volk hinab). וַיְקַדֵּשׁ αֶת־הָעָם wird mit καὶ ἡγίασεν αὐτούς (und heiligte sie) wiedergegeben. וַיְכַבְּסוּ שִׂמְλֹתָם wird mit καὶ ἔπλυναν τὰ ἱμάτια (und sie wuschen die Kleider) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: וַיֵּרֶד מֹשֶׁה μִן־הָהָר αֶל־הָעָם – וַיְקַדֵּשׁ αֶת־הָעָם – וַיְכַבְּסוּ שִׂמְלֹתָם.
Der Vers berichtet knapp die Umsetzung der göttlichen Anweisungen. Mosche fungiert als Mittler, der zwischen Berg (Gott) und Volk hin- und hergeht. Die rituellen Handlungen bereiten das Volk auf die Gottesbegegnung vor.
Exodus 19,15
Hebräisch:
וַיֹּ֨אמֶר֙ אֶל־הָעָ֔ם הֱי֥וּ נְכֹנִ֖ים לִשְׁלֹ֣שֶׁת יָמִ֑ים אַֽל־תִּגְּשׁ֖וּ אֶל־אִשָּֽׁה׃
Deutsch:
Und er sagte zum Volk: Seid bereit für den dritten Tag; tretet nicht zu einer Frau heran.

Kommentar:
וַיֹּאמֶר אֶל־הָעָם ist die Redeeinleitung, das Subjekt ist Mosche (aus dem Kontext).
הֱיוּ נְכֹנִים לִשְׁלֹשֶׁת יָמִים ist die erste Anweisung: הֱיוּ ist Qal Imperativ m.pl. von היה (sein, seid), נְכֹנִים ist Nif'al Partizip m.pl. von כון (bereit sein), לִשְׁלֹשֶׁת יָמִים ist „für drei Tage", Präposition לְ mit שְׁלֹשֶׁת (drei, f. Status constructus von שָׁלוֹשׁ) und יוֹם (Tag) im Plural. Die Dreitagesfrist entspricht „heute und morgen" (V. 10) bis zum dritten Tag.
אַל־תִּגְּשׁוּ אֶל־אִשָּׁה ist die zweite Anweisung: אַל־תִּגְּשׁוּ ist ein Prohibitiv: אַל (nicht) mit Qal Imperfekt 2.m.pl. von נגשׁ (herantreten, sich nähern), אֶל־אִשָּׁה (zu einer Frau). Die Wendung bedeutet sexuelle Enthaltsamkeit (vgl. 1 Sam 21,5-6; Lev 15,16-18). Dies ist eine temporäre rituelle Reinheitsvorschrift zur Vorbereitung auf die Gottesbegegnung.
Die LXX übersetzt הֱיוּ נְכֹנִים λִשְׁלֹשֶׁת יָמִים mit γίνεσθε ἕτοιμοι τρεῖς ἡμέρας (seid bereit drei Tage). αַל־תִּגְּשׁוּ αֶל־αִשָּׁה wird mit μὴ προσέλθητε γυναικί (tretet nicht zu einer Frau heran) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר αֶל־הָעָם) mit direkter Rede, die zwei Elemente enthält: Imperativ: הֱיוּ נְכֹנִים λִשְׁלֹשֶׁת יָמִים – Prohibitiv: αַל־תִּגְּשׁוּ αֶל־αִשָּׁה.
Der Vers fügt eine weitere Vorbereitung hinzu, die nicht in Gottes direkter Anweisung (V. 10-11) stand. Dies könnte Moses eigene Interpretation oder eine nicht explizit berichtete göttliche Anweisung sein. Die sexuelle Enthaltsamkeit unterstreicht die Ernsthaftigkeit und Heiligkeit der bevorstehenden Begegnung mit Gott.
Exodus 19,16
Hebräisch:
וַיְהִי֩ בַיּ֨וֹם הַשְּׁלִישִׁ֜י בִּֽהְיֹ֣ת הַבֹּ֗קֶר וַיְהִי֩ קֹלֹ֨ת וּבְרָקִ֜ים וְעָנָ֤ן כָּבֵד֙ עַל־הָהָ֔ר וְקֹ֥ל שֹׁפָ֖ר חָזָ֣ק מְאֹ֑ד וַיֶּחֱרַ֥ד כָּל־הָעָ֖ם אֲשֶׁ֥ר בַּֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch:
Und es geschah am dritten Tag, als es Morgen wurde, da waren Donner und Blitze und eine schwere Wolke auf dem Berg und ein sehr starker Posaunenton; und das ganze Volk, das im Lager war, zitterte.

Kommentar:
וַיְהִי בַיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי בִּהְיֹת הַבֹּקֶר ist die temporale Einleitungsformel: וַיְהִי (und es geschah), בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי (am dritten Tag), בִּהְיֹת הַבֹּקֶר ist eine weitere temporale Präzisierung: Präposition בְּ mit Qal Infinitiv construct von היה (sein, werden) הְיוֹת und בֹּקֶר (Morgen, m.sg.) mit Artikel, also „als der Morgen wurde, beim Anbruch des Morgens".
וַיְהִי קֹלֹת וּבְרָקִים וְעָנָן כָּבֵד עַל־הָהָר וְקֹל שֹׁפָר חָזָק מְאֹד beschreibt die Theophaniephänomene: וַיְהִי (und es war, es gab), קֹלֹת ist קוֹל (Stimme, Donner, m.sg.) im Plural, was hier „Donnerschläge" bedeutet, וּבְרָקִים ist בָּרָק (Blitz, m.sg.) im Plural mit Waw, וְעָנָן כָּבֵד ist „eine schwere Wolke", עָנָן (Wolke, m.sg.) mit Adjektiv כָּבֵד (schwer, massiv, bedrohlich), עַל־הָהָר (auf dem Berg). וְקֹל שֹׁפָר חָזָק μְאֹד ist „und ein sehr starker Posaunenton", קוֹל (Stimme, Ton, Schall), שֹׁפָר (Widderhorn, Schofar, m.sg.), חָזָק (stark, laut), μְאֹד (sehr).
וַיֶּחֱרַד כָּל־הָעָם אֲשֶׁר בַּמַּחֲנֶה berichtet die Reaktion: וַיֶּחֱרַד ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von חרד (zittern, beben, erschrecken), כָּל־הָעָם ist das Subjekt, אֲשֶׁר בַּמַּחֲנֶה ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (das, welches), בַּמַּחֲנֶה (im Lager), Präposition בְּ mit מַחֲנֶה (Lager, m.sg.) und Artikel.
Die LXX hat „νεφέλη γνοφώδης" (dunkle/finstere Wolke), während der MT „וְעָנָן כָּבֵד" (und eine schwere Wolke) hat.
Die Satzstruktur zeigt eine Einleitungsformel (וַיְהִי βַיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי βִּהְיֹת הַבֹּקֶר) gefolgt von zwei Hauptsätzen: Erster Hauptsatz: וַיְהִי mit fünf koordinierten Subjekten (קֹלֹת וּבְרָקִים וְעָנָן κָּבֵד עַל־הָהָר וְקֹל שֹׁפָר חָזָק μְαֹד). Zweiter Hauptsatz: וַיֶּחֱרַד κָּל־הָעָם αֲשֶׁר בַּמַּחֲנֶה.
Der Vers beschreibt die gewaltige Theophanie mit allen Sinnen: akustisch (Donner, Posaunenton), visuell (Blitze, dichte Wolke), emotional (Zittern). Die Naturgewalten unterstreichen Gottes Macht und Majestät. Das Widderhornblasen signalisiert die göttliche Gegenwart.
Exodus 19,17
Hebräisch:
וַיּוֹצֵ֨א מֹשֶׁ֧ה אֶת־הָעָ֛ם לִקְרַ֥את הָֽאֱלֹהִ֖ים מִן־הַֽמַּחֲנֶ֑ה וַיִּֽתְיַצְּב֖וּ בְּתַחְתִּ֥ית הָהָֽר׃
Deutsch:
Und Mosche führte das Volk aus dem Lager hinaus, Gott entgegen; und sie stellten sich unten am Berg auf.

Kommentar:
וַיּוֹצֵא מֹשֶׁה αֶת־הָעָם λִקְרַאת הָאֱלֹהִים μִן־הַמַּחֲנֶה beschreibt Moses Führung: וַיּוֹצֵא ist Hif'il Wayyiqtol 3.m.sg. von יצא (hinausführen, herausführen), מֹשֶׁה ist das Subjekt, אֶת־הָעָם ist das Objekt, לִקְרַאת הָאֱלֹהִים ist „Gott entgegen", לִקְרַאת ist eine erstarrte Präpositionalform (Infinitiv construct von קרא mit לְ) „entgegen, zur Begegnung", הָאֱלֹהִים (Gott) mit Artikel. μִן־הַמַּחֲנֶה ist die Herkunftsangabe (aus dem Lager).
וַיִּתְיַצְּבוּ βְּתַחְתִּית הָהָר berichtet die Positionierung: וַיִּתְיַצְּבוּ ist Hitpa'el Wayyiqtol 3.m.pl. von יצב (sich aufstellen, stehen), בְּתַחְתִּית הָהָר ist „am Fuß des Berges, unten am Berg", Präposition בְּ mit תַּחְתִּית (Unterseite, Fuß, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit הַר und Artikel.
Die LXX übersetzt וַיּוֹצֵא μֹשֶׁה αֶת־הָעָם λִקְרַאת הָאֱλֹהִים μִן־הַμַּחֲנֶה mit καὶ ἐξήγαγεν Μωυσῆς τὸν λαὸν εἰς συνάντησιν τοῦ θεοῦ ἐκ τῆς παρεμβολῆς (und Mose führte das Volk zur Begegnung Gottes aus dem Lager hinaus). וַיִּתְיַצְּבוּ βְּתַחְתִּית הָהָר wird mit καὶ παρέστησαν ὑπὸ τὸ ὄρος (und sie stellten sich unter den Berg) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: וַיּוֹצֵא μֹשֶׁה αֶת־הָעָם λִקְרַאת הָאֱλֹהִים μִן־הַμַּחֲנֶה – וַיִּתְיַצְּבוּ βְּתַחְתִּית הָהָר.
Der Vers beschreibt die feierliche Prozession: Mosche führt das Volk aus dem profanen Bereich (Lager) in den sakralen Raum (Fuß des Berges) zur Gottesbegegnung. Das Verb יצב Hitpa'el betont die formelle, ehrfurchtsvolle Aufstellung.
Exodus 19,18
Hebräisch:
וְהַ֤ר סִינַי֙ עָשַׁ֣ן כֻּלּ֔וֹ מִ֠פְּנֵי אֲשֶׁ֨ר יָרַ֥ד עָלָ֛יו יְהוָ֖ה בָּאֵ֑שׁ וַיַּ֤עַל עֲשָׁנוֹ֙ כְּעֶ֣שֶׁן הַכִּבְשָׁ֔ן וַיֶּחֱרַ֥ד כָּל־הָהָ֖ר מְאֹֽד׃
Deutsch:
Und der ganze Berg Sinai rauchte, weil der Ewige im Feuer auf ihn herabgestiegen war; und sein Rauch stieg auf wie der Rauch eines Schmelzofens, und der ganze Berg bebte sehr.

Kommentar:
וְהַר סִינַי עָשַׁן κֻּלּוֹ beschreibt den rauchenden Berg: וְהַר סִינַי ist das Subjekt, עָשַׁן ist Qal Perfekt 3.m.sg. von עשׁן (rauchen), κֻּלּוֹ (ganz, gänzlich) ist כֹּל mit Possessivsuffix 3.m.sg., also „der Berg Sinai rauchte ganz".
מִפְּנֵי אֲשֶׁר יָרַד עָלָיו יְהוָה βָּאֵשׁ ist die kausale Begründung: μִפְּנֵי (wegen, weil) ist die kausale Präposition, αֲשֶׁר (dass, weil) leitet den Nebensatz ein, יָרַד ist Qal Perfekt 3.m.sg. von ירד (herabsteigen), עָלָיו (auf ihn, auf den Berg), יְהוָה ist das Subjekt, βָּאֵשׁ ist „im Feuer", Präposition בְּ (in, durch) mit αֵשׁ (Feuer, f.sg.) und Artikel.
וַיַּעַל עֲשָׁנוֹ κְּעֶשֶׁן הַכִּבְשָׁן beschreibt den aufsteigenden Rauch: וַיַּעַל ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von עלה (hinaufsteigen, aufsteigen), עֲשָׁנוֹ ist עָשָׁן (Rauch, m.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.sg. (sein Rauch, der Rauch des Berges), κְּעֶשֶׁן הַכִּבְשָׁן ist ein Vergleich: כְּ (wie) mit עֶשֶׁן (Rauch) in Status-constructus-Verbindung mit כִּבְשָׁן (Schmelzofen, m.sg.) und Artikel.
וַיֶּחֱרַד κָּל־הָהָר μְאֹד beschreibt das Beben: וַיֶּחֱרַד ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von חרד (zittern, beben), כָּל־הָהָר (der ganze Berg) ist das Subjekt, μְאֹד (sehr).
Die LXX hat „ἐξέστη πᾶς ὁ λαὸς σφόδρα" (das ganze Volk geriet außer sich sehr), während der MT „וַיֶּחֱרַד כָּל־הָהָר מְאֹד" (und der ganze Berg bebte sehr) hat – in der LXX bebt das Volk statt des Berges!
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Sätze: Hauptsatz: וְהַר סִינַי עָשַׁן κֻּלּוֹ – kausaler Nebensatz: μִפְּנֵי αֲשֶׁר יָרַד עָלָיו יְהוָה βָּאֵשׁ – zwei Hauptsätze: וַיַּעַל עֲשָׁנוֹ κְּעֶשֶׁן הַכִּבְשָׁן und וַיֶּחֱרַד κָּל־הָהָר μְאֹד.
Der Vers intensiviert die Theophaniebeschreibung: Rauch und Feuer erinnern an einen Vulkan, aber die Ursache ist göttlich, nicht natürlich. Das Beben des ganzen Berges unterstreicht die kosmische Dimension der Gottesbegegnung. Die Natur reagiert auf die Gegenwart ihres Schöpfers.
Exodus 19,19
Hebräisch:
וַיְהִי֙ ק֣וֹל הַשֹּׁופָ֔ר הוֹלֵ֖ךְ וְחָזֵ֣ק מְאֹ֑ד מֹשֶׁ֣ה יְדַבֵּ֔ר וְהָאֱלֹהִ֖ים יַעֲנֶ֥נּוּ בְקֽוֹל׃
Deutsch:
Und der Posaunenton wurde immer stärker. Mosche redete, und Gott antwortete ihm mit einer Stimme.

Kommentar:
וַיְהִי קוֹל הַשֹּׁופָר הוֹלֵךְ וְחָזֵק μְאֹד beschreibt den zunehmenden Schofarlaut: וַיְהִי (und es war, es wurde), קוֹל הַשֹּׁופָר (der Ton des Schofars), הוֹלֵךְ וְחָזֵק ist eine charakteristische hebräische Konstruktion für Steigerung: הוֹלֵךְ ist Qal Partizip m.sg. von הלך (gehen, werden), וְחָזֵק ist Adjektiv m.sg. von חָזָק (stark), zusammen „immer stärker werdend, zunehmend stark", μְאֹד (sehr).
μֹשֶׁה יְדַבֵּר beschreibt Moses Reden: μֹשֶׁה ist das Subjekt, יְדַבֵּר ist Pi'el Imperfekt 3.m.sg. von דבר (reden, sprechen), hier mit Vergangenheitsbedeutung oder iterativ („Mosche redete, pflegte zu reden").
וְהָאֱלֹהִים יַעֲנֶנּוּ βְקוֹל beschreibt Gottes Antwort: וְהָאֱלֹהִים (und Gott) ist das Subjekt, יַעֲנֶנּוּ ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von ענה (antworten) mit Objektsuffix 3.m.sg. (ihm, ihn), βְקוֹל ist „mit/in einer Stimme", Präposition βְּ mit קוֹל (Stimme, Laut). Die Formulierung ist rätselhaft: Was redete Mosche? Möglicherweise Gebet oder Fragen; Gott antwortet hörbar.
Die LXX übersetzt וַיְהִי קוֹל הַשֹּׁופָר הוֹלֵךְ וְחָזֵק μְאֹד mit ἐγίνετο δὲ ἡ φωνὴ τῆς σάλπιγγος προβαίνουσα ἰσχυροτέρα σφόδρα (die Stimme der Trompete aber wurde fortschreitend sehr viel stärker). μֹשֶׁה יְדַבֵּר wird mit Μωυσῆς ἐλάλει (Mose redete) wiedergegeben. וְהָאֱלֹהִים יַעֲנֶνּוּ βְקוֹל wird mit ὁ δὲ θεὸς ἀπεκρίνατο αὐτῷ φωνῇ (Gott aber antwortete ihm mit einer Stimme) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze bzw. Nominalausdrücke: וַיְהִי קוֹל הַשֹּׁופָר הוֹλֵךְ וְחָזֵק μְאֹד – μֹשֶׁה יְדַבֵּר – וְהָאֱלֹהִים יַעֲנֶנּוּ βְקוֹל.
Der Vers beschreibt einen Dialog zwischen Mosche und Gott, der vom zunehmenden Schofarton begleitet wird. Dies ist der Höhepunkt der Theophanie: Gott spricht hörbar, nicht nur zu Mosche, sondern vor dem versammelten Volk (vgl. V. 9). Der קוֹל (Stimme/Ton) verbindet akustische Phänomene mit göttlicher Kommunikation.
Exodus 19,20
Hebräisch:
וַיֵּ֧רֶד יְהוָ֛ה עַל־הַ֥ר סִינַ֖י אֶל־רֹ֣אשׁ הָהָ֑ר וַיִּקְרָ֨א יְהוָ֧ה לְמֹשֶׁ֛ה אֶל־רֹ֥אשׁ הָהָ֖ר וַיַּ֥עַל μֹשֶֽׁה׃
Deutsch:
Und der Ewige stieg auf den Berg Sinai herab, auf den Gipfel des Berges; und der Ewige rief Mosche auf den Gipfel des Berges, und Mosche stieg hinauf.

Kommentar:
וַיֵּרֶד יְהוָה עַל־הַר סִינַי αֶל־רֹאשׁ הָהָר berichtet Gottes Herabkommen: וַיֵּרֶד ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von ירד (herabsteigen), יְהוָה ist das Subjekt, עַל־הַר סִינַי (auf den Berg Sinai), αֶל־רֹאשׁ הָהָר ist die Präzisierung: „auf den Gipfel des Berges", רֹאשׁ (Kopf, Gipfel, m.sg.) mit הַר und Artikel.
וַיִּקְרָא יְהוָה λְμֹשֶׁה αֶל־רֹאשׁ הָהָר berichtet die Einberufung: וַיִּקְרָא ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von קרא (rufen), יְהוָה ist das Subjekt, λְμֹשֶׁה ist Präposition לְ mit μֹשֶׁה (Mosche), αֶל־רֹאשׁ הָהָר (auf den Gipfel des Berges) gibt das Ziel an.
וַיַּעַל μֹשֶׁה berichtet Moses Gehorsam: וַיַּעַל ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von עלה (hinaufsteigen), μֹשֶׁה ist das Subjekt.
Die LXX übersetzt וַיֵּרֶד יְהוָה עַל־הַר סִינַי αֶל־רֹאשׁ הָהָר mit κατέβη δὲ κύριος ἐπὶ τὸ ὄρος τὸ Σινα ἐπὶ τὴν κορυφὴν τοῦ ὄρους (der Herr aber stieg herab auf den Berg Sina, auf den Gipfel des Berges). וַיִּקְרָא יְהוָה λְμֹשֶׁה αֶל־רֹאשׁ הָהָר wird mit καὶ ἐκάλεσεν κύριος Μωυσῆν ἐπὶ τὴν κορυφὴν τοῦ ὄρους (und der Herr rief Mose auf den Gipfel des Berges) wiedergegeben. וַיַּעַל μֹשֶׁה wird mit καὶ ἀνέβη Μωυσῆς (und Mose stieg hinauf) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: וַיֵּרֶד יְהוָה עַל־הַר סִינַי αֶל־רֹאשׁ הָהָר – וַיִּקְרָא יְהוָה λְμֹשֶׁה αֶל־רֹאשׁ הָהָר – וַיַּעַל μֹשֶׁה.
Der Vers markiert den Höhepunkt: Gott steigt herab, Mosche steigt hinauf – sie begegnen sich auf dem Gipfel. Die dreifache Struktur (Gott steigt herab, Gott ruft, Mosche steigt hinauf) betont die Initiative Gottes und den Gehorsam Moses.
Exodus 19,21
Hebräisch:
וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה רֵ֖ד הָעֵ֣ד בָּעָ֑ם פֶּן־יֶהֶרְס֤וּ אֶל־יְהוָה֙ לִרְאֹ֔ות וְנָפַ֥ל μִמֶּ֖נּוּ רָֽב׃
Deutsch:
Und der Ewige sagte zu Mosche: Steige hinab, warne das Volk, dass sie nicht zum Ewigen durchbrechen, um zu sehen; sonst würden viele von ihnen fallen.

Kommentar:
וַיֹּאמֶר יְהוָה αֶל־μֹשֶׁה רֵד הָעֵד בָּעָם ist die göttliche Anweisung: רֵד ist Qal Imperativ m.sg. von ירד (hinabsteigen, steig hinab), הָעֵד ist Hif'il Imperativ m.sg. von עוד (bezeugen, warnen, ermahnen), בָּעָם ist Präposition בְּ (an, bei) mit עָם und Artikel (das Volk, am Volk). Die beiden Imperative „steig hinab" und „warne" sind koordiniert.
פֶּן־יֶהֶרְסוּ αֶל־יְהוָה λִרְאוֹת ist die Begründung: פֶּן (damit nicht, dass nicht) leitet einen Finalsatz mit negativem Inhalt ein, יֶהֶרְסוּ ist Qal Imperfekt 3.m.pl. von הרס (durchbrechen, einreißen, gewaltsam vordringen), αֶל־יְהוָה (zu JHWH, zum JHWH), λִרְאוֹת ist Qal Infinitiv construct von ראה (sehen) mit Präposition לְ (um zu).
וְנָפַל μִמֶּנּוּ רָב ist die Folge: וְנָפַל ist Qal Perfekt 3.m.sg. von נפל (fallen, umkommen) mit Waw consecutivum, μִמֶּנּוּ ist Präposition μִן (von) mit Suffix 3.m.sg. (von ihm, von ihnen, aus ihrer Mitte), רָב (viele, viel, Adjektiv m.sg. als Substantiv) ist das Subjekt, also „und viele von ihnen würden fallen".
Die LXX hat „κατανοῆσαι" (um zu schauen/betrachten), während der MT „לִרְאוֹת" (um zu sehen) hat.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר יְהוָה αֶל־μֹשֶׁה) mit direkter Rede: zwei koordinierte Imperative (רֵד הָעֵד βָּעָם) – Finalsatz mit פֶּן: פֶּן־יֶהֶרְסוּ αֶל־יְהוָה λִרְאוֹת – konsekutiver Satz: וְנָפַל μִμֶּנּוּ רָב.
Der Vers zeigt Gottes Sorge um das Volk: Die Neugier, Gott zu sehen, könnte tödlich sein. Das Verb הרס (durchbrechen) impliziert gewaltsames, unerlaubtes Vordringen über die gesetzte Grenze hinaus. Die göttliche Heiligkeit erfordert respektvolle Distanz.
Exodus 19,22
Hebräisch:
וְגַ֧ם הַכֹּהֲנִ֛ים הַנִּגָּשִׁ֥ים אֶל־יְהוָ֖ה יִתְקַדָּ֑שׁוּ פֶּן־יִפְרֹ֥ץ בָּהֶ֖ם יְהוָֽה׃
Deutsch:
Und auch die Priester, die sich dem Ewigen nähern, sollen sich heiligen, damit der Ewige nicht in sie einbricht.

Kommentar:
וְגַם הַכֹּהֲנִים הַנִּגָּשִׁים αֶל־יְהוָה יִתְקַדָּשׁוּ erweitert die Warnung auf die Priester: וְגַם (und auch), הַכֹּהֲנִים (die Priester, m.pl.) mit Artikel, הַנִּגָּשִׁים ist Nif'al Partizip m.pl. von נגשׁ (herantreten, sich nähern) mit Artikel, αֶל־יְהוָה (zu JHWH, zum JHWH). יִתְקַדָּשׁוּ ist Hitpa'el Imperfekt 3.m.pl. von קדשׁ (sich heiligen, sich weihen). Die Erwähnung von Priestern ist auffällig, da das aaronidische Priestertum erst später institutionalisiert wird (Kap. 28-29). Möglicherweise sind Familienoberhäupter oder vorläufige Kultfunktionäre gemeint.
πֶּן־יִפְרֹץ βָּהֶם יְהוָה ist die Warnung: πֶּן (damit nicht), יִפְרֹץ ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von פרץ (durchbrechen, einbrechen, ausbrechen gegen), βָּהֶם ist Präposition βְּ (in, gegen) mit Suffix 3.m.pl. (in sie, gegen sie), יְהוָה ist das nachgestellte Subjekt. Das Verb פרץ beschreibt ein gewaltsames, zerstörerisches Handeln Gottes gegen die Unheiligen.
Die LXX hat „μήποτε ἀπαλλάξῃ" (damit er nicht entferne/vernichte), während der MT „פֶּן־יִפְרֹץ" (damit er nicht gegen sie losbricht) verwendet.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz: וְגַם הַכֹּהֲנִים הַנִּגָּשִׁים αֶל־יְהוָה יִתְקַדָּשׁוּ – Finalsatz mit פֶּן: פֶּן־יִפְרֹץ βָּהֶם יְהוָה.
Der Vers unterstreicht: Selbst diejenigen, die offiziell Zugang zu Gott haben (Priester), müssen sich sorgfältig heiligen. Nähe zu Gott ist Privileg und Gefahr zugleich. Niemand ist automatisch sicher vor der verzehrenden Heiligkeit Gottes.
Exodus 19,23
Hebräisch:
וַיֹּ֤אמֶר מֹשֶׁה֙ אֶל־יְהוָ֔ה לֹא־יוּכַ֣ל הָעָ֔ם לַעֲלֹ֖ת αֶל־הַ֣ר סִינָ֑י κִּֽי־αַתָּ֞ה הַעֵדֹ֤תָה בָּ֨נוּ֙ λֵאמֹ֔ר הַגְבֵּ֥ל αֶת־הָהָ֖ר וְקִדַּשְׁתֹּֽו׃
Deutsch:
Und Mosche sagte zum Ewigen: Das Volk wird nicht den Berg Sinai besteigen können; denn du hast uns gewarnt, sagend: Grenze den Berg ab und heilige ihn.

Kommentar:
וַיֹּאמֶר μֹשֶׁה αֶל־יְהוָה λֹא־יוּכַל הָעָם λַעֲלֹת αֶל־הַר סִינָי ist Moses Einwand: לֹא־יוּכַל (er kann nicht, es ist nicht möglich), יוּכַל ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von יכל (können, vermögen), הָעָם ist das Subjekt, λַעֲλֹת ist Qal Infinitiv construct von עלה (hinaufsteigen) mit Präposition לְ (zu), αֶל־הַר סִינָי (auf den Berg Sinai).
κִּי־αַתָּה הַעֵדֹתָה βָּנוּ λֵאמֹר ist die Begründung: κִּי (denn, weil), αַתָּה (du) ist das emphatische Pronomen, הַעֵדֹתָה ist Hif'il Perfekt 2.m.sg. von עוד (warnen, bezeugen, ermahnen), βָּנוּ ist Präposition βְּ mit Suffix 1.c.pl. (uns, an uns), λֵאמֹר (sagend) leitet die direkte Rede ein.
הַגְבֵּל αֶת־הָהָר וְקִדַּשְׁתֹּו zitiert die frühere göttliche Anweisung: הַגְבֵּל ist Hif'il Imperativ m.sg. von גבל (begrenzen, abgrenzen), αֶת־הָהָר (den Berg), וְקִדַּשְׁתֹּו ist Pi'el Perfekt 2.m.sg. von קדשׁ (heiligen) mit Objektsuffix 3.m.sg. und Waw consecutivum („und heilige ihn"). Mosche verweist auf Vers 12.
Die LXX übersetzt λֹא־יוּכַל הָעָם λַעֲלֹת αֶל־הַר סִינָי mit οὐ δυνήσεται ὁ λαὸς ἀναβῆναι ἐπὶ τὸ ὄρος τὸ Σινα (das Volk wird nicht auf den Berg Sina hinaufsteigen können). κִּי־αַתָּה הַעֵדֹתָה βָּנוּ wird mit σὺ γὰρ διαμεμαρτύρησαι ἡμῖν (denn du hast uns bezeugt) wiedergegeben. הַגְבֵּל αֶת־הָהָר וְקִדַּשְׁתֹּו wird mit ἀφόρισον τὸ ὄρος καὶ ἁγίασον αὐτό (grenze den Berg ab und heilige ihn) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר μֹשֶׁה αֶל־יְהוָה) mit direkter Rede: Hauptsatz (לֹא־יוּכַל הָעָם λַעֲלֹת αֶל־הַר סִינָי) – kausaler Nebensatz: κִּי־αַתָּה הַעֵדֹתָה βָּנוּ λֵאמֹר – Zitat früherer Anweisung: הַגְבֵּל αֶת־הָהָר וְקִדַּשְׁתֹּו.
Der Vers zeigt Moses Verwirrung oder Einwand: Warum soll er das Volk warnen, wenn die Abgrenzung bereits erfolgt ist? Dies könnte literarisch verschiedene Quellen oder Redaktionsschichten reflektieren, oder es zeigt Moses sorgfältiges Nachfragen bei Gott.
Exodus 19,24
Hebräisch:
וַיֹּ֨אמֶר אֵלָ֤יו יְהוָה֙ לֶךְ־רֵ֔ד וְעָלִ֥יתָ אַתָּ֖ה וְאַהֲרֹ֣ן עִמָּ֑ךְ וְהַכֹּהֲנִ֣ים וְהָעָ֗ם αַל־יֶֽהֶרְס֛וּ λַעֲלֹ֥ת αֶל־יְהוָ֖ה πֶּן־יִפְרָץ־βָּֽם׃
Deutsch:
Und der Ewige sagte zu ihm: Geh, steige hinab, und du sollst heraufsteigen und 'Aharon mit dir; aber die Priester und das Volk sollen nicht durchbrechen, um zum Ewigen hinaufzusteigen, damit er nicht in sie einbricht.

Kommentar:
וַיֹּאמֶר αֵלָיו יְהוָה λֶךְ־רֵד ist Gottes Antwort: λֶךְ־רֵד sind zwei koordinierte Imperative: λֶךְ ist Qal Imperativ m.sg. von הלך (gehen, geh), רֵד ist Qal Imperativ m.sg. von ירד (hinabsteigen, steig hinab).
וְעָלִיתָ αַתָּה וְאַהֲרֹן עִמָּךְ ist die Anweisung für Mosche und Aaron: וְעָלִיתָ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von עלה (hinaufsteigen) mit Waw consecutivum, αַתָּה (du) betont das Subjekt, וְאַהֲרֹן עִמָּךְ (und Aaron mit dir), עִמָּךְ ist Präposition עִם (mit) mit Suffix 2.m.sg. Dies ist die erste explizite Erlaubnis für Aaron, mit Mosche hinaufzusteigen.
וְהַכֹּהֲנִים וְהָעָם αַל־יֶהֶרְסוּ λַעֲלֹת αֶל־יְהוָה πֶּן־יִפְרָץ־βָּם wiederholt die Warnung: וְהַכֹּהֲנִים וְהָעָם (und die Priester und das Volk) ist das doppelte Subjekt, αַל־יֶהֶרְסוּ ist ein Prohibitiv: αַל (nicht) mit Qal Imperfekt 3.m.pl. von הרס (durchbrechen), λַעֲלֹת αֶל־יְהוָה ist finale Infinitivkonstruktion: Präposition לְ mit Qal Infinitiv construct von עלה und αֶל־יְהוָה (um zu JHWH hinaufzusteigen). πֶּן־יִפְרָץ־βָּם ist die Warnung wie in Vers 22: πֶּן (damit nicht), יִפְרָץ ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von פרץ (einbrechen), βָּם (in sie, gegen sie).
Die LXX verwendet „μὴ βιαζέσθωσαν" (sie sollen sich nicht gewaltsam drängen), während der MT „אַל־יֶהֶרְסוּ" (sie sollen nicht durchbrechen) hat. Die LXX hat auch „μήποτε ἀπολέσῃ" (damit er nicht vernichte), während der MT „פֶּן־יִפְרָץ־בָּם" (damit er nicht gegen sie losbricht) verwendet.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר αֵלָיו יְהוָה) mit direkter Rede: zwei Imperative (λֶךְ־רֵד) – Waw-consecutivum-Satz: וְעָלִיתָ αַתָּה וְאַהֲרֹן עִמָּךְ – Prohibitiv: וְהַכֹּהֲנִים וְהָעָם αַל־יֶהֶרְסוּ λַעֲלֹת αֶל־יְהוָה – Finalsatz: πֶּν־יִפְרָץ־βָּם.
Der Vers klärt die Hierarchie des Zugangs: Mosche und Aaron dürfen hinaufsteigen, Priester und Volk müssen unten bleiben. Dies etabliert gestufte Heiligkeit und Zugangsberechtigung. Gott besteht auf der Warnung, obwohl die Abgrenzung bereits erfolgt ist – die Gefahr ist real und ernst.
Exodus 19,25
Hebräisch:
וַיֵּ֥רֶד מֹשֶׁ֖ה אֶל־הָעָ֑ם וַיֹּ֖אמֶר אֲלֵהֶֽם׃
Deutsch:
Da stieg Mosche zum Volk hinab und sagte es ihnen.

Kommentar:
וַיֵּרֶד μֹשֶׁה αֶל־הָעָם berichtet Moses Abstieg: וַיֵּרֶד ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von ירד (hinabsteigen), μֹשֶׁה ist das Subjekt, αֶל־הָעָם (zum Volk).
וַיֹּאמֶר αֲלֵהֶם berichtet die Übermittlung: וַיֹּאמֶר ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von אמר (sagen), αֲלֵהֶם (zu ihnen). Der Vers ist auffällig kurz und bricht abrupt ab – was genau Mosche sagte, wird nicht berichtet. Dies schafft Spannung und leitet direkt zum Dekalog in Kapitel 20 über.
Die LXX übersetzt וַיֵּרֶד μֹשֶׁה αֶל־הָעָם mit κατέβη δὲ Μωυσῆς πρὸς τὸν λαόν (Mose aber stieg zum Volk hinab). וַיֹּאמֶר αֲלֵהֶם wird mit καὶ εἶπεν πρὸς αὐτούς (und er sagte zu ihnen) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: וַיֵּרֶד μֹשֶׁה αֶל־הָעָם – וַיֹּאמֶר αֲלֵהֶם.
Der Vers schließt Kapitel 19 ab und fungiert als literarische Brücke zu Kapitel 20. Die Ellipse (was sagte Mosche?) wird durch den folgenden Dekalog gefüllt: Mosche übermittelt die Zehn Gebote. Die knappe Formulierung unterstreicht Moses treue Mittlerschaft: Er tut genau, was Gott ihm aufgetragen hat.
Exodus 20,1
Hebräisch:
וַיְדַבֵּ֣ר אֱלֹהִ֔ים אֵ֛ת כָּל־הַדְּבָרִ֥ים הָאֵ֖לֶּה לֵאמֹֽר׃
Deutsch:
Und Gott redete alle diese Worte und sprach:

Kommentar:
וַיְדַבֵּר אֱלֹהִים אֵת כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה לֵאמֹר ist die feierliche Einleitung des Dekalogs: וַיְדַבֵּר ist Pi'el Wayyiqtol 3.m.sg. von דבר (reden, sprechen), אֱלֹהִים ist das Subjekt. Die Verwendung von אֱלֹהִים (Gott) statt יְהוָה (JHWH) ist bemerkenswert, da im Dekalog selbst יְהוָה verwendet wird (V. 2). אֵת כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה ist das Objekt: אֵת ist die Objektpartikel, כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה (alle diese Worte), דָּבָר (Wort, Sache, m.sg.) im Plural mit Artikel und Demonstrativpronomen הָאֵלֶּה (diese). Der Begriff דְּבָרִים kann sowohl „Worte" als auch „Dinge, Gebote" bedeuten. לֵאמֹר (sagend, sprechend) leitet die direkte Rede ein.
Die LXX übersetzt וַיְדַבֵּר אֱלֹהִים אֵת כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה λֵאמֹר mit καὶ ἐλάλησεν ὁ θεὸς πάντας τοὺς λόγους τούτους λέγων (und Gott sprach alle diese Worte, sagend).
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz: Prädikat (וַיְדַבֵּר) – Subjekt (אֱלֹהִים) – Objekt (אֵת כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה) – Redeeinleitung (לֵאמֹר).
Der Vers ist die Überschrift zum Dekalog und betont: Gott selbst spricht direkt zum Volk, nicht nur durch Mosche. Dies erfüllt die Ankündigung aus 19,9. Die Formulierung „alle diese Worte" fasst den gesamten folgenden Dekalog zusammen.
Exodus 20,2
Hebräisch:
אָֽנֹכִי֙ יְהוָ֣ה אֱלֹהֶ֔יךָ אֲשֶׁ֧ר הוֹצֵאתִ֛יךָ מֵאֶ֥רֶץ מִצְרַ֖יִם מִבֵּ֥ית עֲבָדִֽים׃
Deutsch:
Ich bin der Ewige, dein Gott, der ich dich aus dem Land Mizrajim, aus dem Haus der Sklaven, herausgeführt habe.

Kommentar:
אָנֹכִי יְהוָה אֱלֹהֶיךָ ist die Selbstvorstellung Gottes: אָנֹכִי (ich) ist das emphatische Personalpronomen 1.c.sg., יְהוָה (JHWH, der Ewige) ist das Prädikatsnomen, אֱלֹהֶיךָ ist אֱלֹהִים (Gott) mit Possessivsuffix 2.m.sg. (dein Gott). Die Formulierung ist ein Nominalsatz: „Ich bin JHWH, dein Gott".
אֲשֶׁר הוֹצֵאתִיךָ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם מִבֵּית עֲבָדִים ist die Legitimationsformel: אֲשֶׁר (der, welcher) leitet den Relativsatz ein, הוֹצֵאתִיךָ ist Hif'il Perfekt 1.c.sg. von יצא (herausführen) mit Objektsuffix 2.m.sg. (dich), מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם ist „aus dem Land Ägypten", Präposition מִן (aus) mit אֶרֶץ (Land, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit מִצְרַיִם. מִבֵּית עֲבָדִים ist parallel: Präposition מִן mit בַּיִת (Haus, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit עֶבֶד (Sklave, Knecht, m.sg.) im Plural, also „aus dem Haus der Sklaven, aus dem Sklavenhaus". Diese Wendung wird zum stehenden Ausdruck für Ägypten.
Die LXX übersetzt אָנֹכִי יְהוָה אֱלֹהֶיךָ mit ἐγώ εἰμι κύριος ὁ θεός σου (ich bin der Herr, dein Gott). אֲשֶׁר הוֹצֵאתִיךָ μֵאֶרֶץ μִצְרַיִם μִבֵּית עֲבָדִים wird mit ὅστις ἐξήγαγόν σε ἐκ γῆς Αἰγύπτου ἐξ οἴκου δουλείας (der dich herausgeführt hat aus dem Land Ägypten, aus dem Haus der Knechtschaft) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz: אָנֹכִי יְהוָה אֱלֹהֶיךָ – mit Relativsatz: אֲשֶׁר הוֹצֵאתִיךָ μֵאֶרֶץ μִצְרַיִם μִבֵּית עֲבָדִים.
Der Vers ist die Präambel des Dekalogs. In der jüdischen Zählung gilt er als das erste Gebot. Er begründet Gottes Autorität nicht mit der Schöpfung (wie in V. 11), sondern mit der Erlösung. Die Bundesverpflichtung gründet auf erfahrener Rettung. Die Anrede ist Singular (du), obwohl das ganze Volk gemeint ist – jeder Israelit wird persönlich angesprochen.
Exodus 20,3
Hebräisch:
לֹֽא־יִהְיֶה־לְךָ֛ אֱלֹהִ֥ים אֲחֵרִ֖ים עַל־פָּנָֽי׃
Deutsch:
Du sollst keine anderen Götter haben vor meinem Angesicht.

Kommentar:
לֹא־יִהְיֶה־לְךָ אֱלֹהִים אֲחֵרִים עַל־פָּנָי ist das erste Gebot (nach christlicher Zählung): לֹא־יִהְיֶה־לְךָ ist „es soll dir nicht sein, du sollst nicht haben", יִהְיֶה ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von היה (sein), לְךָ ist Präposition לְ (für) mit Suffix 2.m.sg. (dir). אֱלֹהִים אֲחֵרִים ist „andere Götter", אֱלֹהִים (Götter, Gott) mit Adjektiv אַחֵר (anderer, m.sg.) im Plural.
עַל־פָּנָי ist eine umstrittene Wendung: עַל־פָּנַי ist Präposition עַל (auf, vor, neben, gegen) mit פָּנִים (Angesicht, n.pl.) und Possessivsuffix 1.c.sg. Die Bedeutung ist debattiert: (1) „vor mir" im Sinne von „in meiner Gegenwart, mir zum Trotz", (2) „neben mir, außer mir", (3) „mir vorziehend, mir gegenüber". Die Wendung impliziert nicht notwendig, dass andere Götter existieren (Monolatrie vs. Monotheismus), sondern verbietet ihre Verehrung.
Die LXX hat „πλὴν ἐμοῦ" (außer mir), während der MT „עַל־פָּנָי" (vor meinem Angesicht/neben mir) hat – eine klarere Ausschließlichkeitsaussage in der LXX.
Die Satzstruktur zeigt einen Negationssatz: לֹא־יִהְיֶה־λְךָ – Subjekt: αֱלֹהִים αֲחֵרִים – Präpositionalphrase: עַל־פָּנָי.
Das erste Gebot fordert ausschließliche Loyalität zu JHWH. Es ist die Grundlage aller anderen Gebote. Die Formulierung lässt offen, ob andere Götter real existieren oder nicht – entscheidend ist, dass Israel sie nicht verehren darf.
Exodus 20,4
Hebräisch:
לֹֽא־תַֽעֲשֶׂה־לְךָ֣ פֶ֣סֶל׀ וְכָל־תְּמוּנָ֡ה אֲשֶׁ֣ר בַּשָּׁמַ֣יִם׀ מִמַּ֡עַל וַֽאֲשֶׁר֩ בָּאָ֨רֶץ מִתַָּ֜חַת וַאֲשֶׁ֥ר בַּמַּ֖יִם׀ מִתַּ֥חַת לָאָֽרֶץ׃
Deutsch:
Du sollst dir kein Götterbild machen, noch irgendein Abbild von dem, was oben im Himmel oder was unten auf der Erde oder was in den Wassern unter der Erde ist.

Kommentar:
לֹא־תַעֲשֶׂה־לְךָ פֶסֶל ist das zweite Gebot (nach christlicher/protestantischer Zählung; Katholiken und Lutheraner verbinden V. 3-6 zu einem Gebot): לֹא־תַעֲשֶׂה ist ein Prohibitiv: לֹא mit Qal Imperfekt 2.m.sg. von עשׂה (machen, tun), לְךָ (für dich, dir), פֶּסֶל (Götterbild, Schnitzwerk, geschnitztes Bild, m.sg.).
וְכָל־תְּמוּנָה erweitert das Verbot: וְכָל־תְּמוּנָה (und jedes Abbild, jede Gestalt), תְּמוּנָה (Gestalt, Bild, Abbild, f.sg.) mit כֹּל (jede). אֲשֶׁר בַּשָּׁמַיִם מִמַּעַל spezifiziert die erste Kategorie: אֲשֶׁר (das, welches), בַּשָּׁמַיִם ist Präposition בְּ (in) mit שָׁמַיִם (Himmel, m. du.) und Artikel, מִמַּעַל ist Präposition מִן (von) mit מַעַל (oben, oberhalb, m.sg.), also „was oben im Himmel ist".
וַאֲשֶׁר בָּאָרֶץ מִתַּחַת ist die zweite Kategorie: וַאֲשֶׁר (und was), בָּאָרֶץ (in/auf der Erde) mit Artikel, מִתַּחַת ist Präposition מִן mit תַּחַת (unten, unterhalb, m.sg.), also „was unten auf der Erde ist".
וַאֲשֶׁר בַּמַּיִם מִתַּחַת לָאָרֶץ ist die dritte Kategorie: בַּמַּיִם (in den Wassern, m.pl.) mit Artikel, מִתַּחַת לָאָרֶץ (unter der Erde). Die dreifache Gliederung (Himmel – Erde – Unterwelt/Gewässer) umfasst den gesamten Kosmos.
Die LXX übersetzt לֹא־תַעֲשֶׂה־לְךָ πֶסֶל וְכָל־תְּמוּנָה mit οὐ ποιήσεις σεαυτῷ εἴδωλον οὐδὲ παντὸς ὁμοίωμα (du sollst dir kein Götzenbild machen noch irgendein Abbild). Die drei Kategorien werden mit ὅσα ἐν τῷ οὐρανῷ ἄνω καὶ ὅσα ἐν τῇ γῇ κάτω καὶ ὅσα ἐν τοῖς ὕδασιν ὑποκάτω τῆς γῆς (was im Himmel oben und was auf der Erde unten und was in den Wassern unter der Erde) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Prohibitiv: לֹא־תַעֲשֶׂה־לְךָ – zwei Objekte: פֶסֶל und וְכָל־תְּμוּנָה – drei parallele Relativsätze: אֲשֶׁר בַּשָּׁמַיִם מִמַּעַל, וַאֲשֶׁר בָּאָרֶץ מִתַּחַת, וַאֲשֶׁר בַּמַּיִם מִתַּחַת לָאָרֶץ.
Das Bilderverbot ist einzigartig im Alten Orient, wo Götterbilder selbstverständlich waren. Es schützt die Transzendenz Gottes: Gott lässt sich nicht in irdische Formen bannen. Das Verbot gilt umfassend – keine Repräsentation aus irgendeinem Bereich der Schöpfung darf zum Kultbild werden.
Exodus 20,5
Hebräisch:
לֹֽא־תִשְׁתַּחְוֶה֥ לָהֶם֮ וְלֹ֣א תָעָבְדֵם֒ כִּ֣י אָֽנֹכִ֞י יְהוָ֤ה אֱלֹהֶ֨יךָ֙ אֵ֣ל קַנָּ֔א פֹּ֠קֵד עֲוֹ֨ן אָבֹ֧ת עַל־בָּנִ֛ים עַל־שִׁלֵּשִׁ֥ים וְעַל־רִבֵּעִ֖ים לְשֹׂנְאָֽי׃
Deutsch:
Du sollst dich vor ihnen nicht niederwerfen und ihnen nicht dienen; denn ich, der Ewige, dein Gott, bin ein eifersüchtiger Gott, der die Schuld der Väter heimsucht an den Söhnen und an den Enkeln, an der dritten Generation und an der vierten Generation derer, die mich hassen;

Kommentar:
לֹא־תִשְׁתַּחְוֶה לָהֶם וְלֹא תָעָבְדֵם sind zwei parallele Verbote: לֹא־תִשְׁתַּחְוֶה ist Prohibitiv: לֹא mit Hitpa'el Imperfekt 2.m.sg. von שׁחה (sich niederwerfen, sich verbeugen), לָהֶם ist Präposition לְ (vor, zu) mit Suffix 3.m.pl. (ihnen, vor ihnen). וְלֹא תָעָבְדֵם ist parallel: תָעָבְדֵם ist Qal Imperfekt 2.m.sg. von עבד (dienen, verehren) mit Objektsuffix 3.m.pl. (sie, ihnen). Die beiden Verben bezeichnen kultische Verehrung: Proskynese und Opferdienst.
כִּי אָנֹכִי יְהוָה אֱלֹהֶיךָ אֵל קַנָּא ist die Begründung: כִּי (denn), אָנֹכִי יְהוָה אֱלֹהֶיךָ wiederholt V. 2, אֵל קַנָּא ist „ein eifersüchtiger Gott", אֵל (Gott, m.sg.), קַנָּא (eifersüchtig, eifrig, Adjektiv m.sg.). Das Wort קַנָּא drückt intensive, leidenschaftliche Ausschließlichkeit aus – Gott duldet keine Rivalität.
פֹּקֵד עֲוֹן אָבֹת עַל־בָּנִים עַל־שִׁלֵּשִׁים וְעַל־רִבֵּעִים לְשֹׂנְאָי beschreibt die Generationenhaftung: פֹּקֵד ist Qal Partizip m.sg. von פקד (heimsuchen, ahnden, strafen), עֲוֹן אָבֹת ist „die Schuld/Sünde der Väter", עָוֹן (Schuld, Sünde, Missetat, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit אָב (Vater, m.sg.) im Plural. עַל־בָּנִים ist „an/über den Söhnen", עַל־שִׁלֵּשִׁים ist „an den Dritten" (dritte Generation, Enkel), שִׁלֵּשִׁים ist Ordinalzahl m.pl. וְעַל־רִבֵּעִים ist „und an den Vierten" (vierte Generation), רִבֵּעִים ist Ordinalzahl m.pl. לְשֹׂנְאָי ist „derer, die mich hassen", שֹׂנְאִי ist Qal Partizip m.pl. von שׂנא (hassen) mit Possessivsuffix 1.c.sg. Die Generationenhaftung ist begrenzt und gilt nur für die Gotteshasser – spätere Texte (Ez 18; Jer 31,29-30) betonen die individuelle Verantwortung.
Die LXX übersetzt לֹא־תִשְׁתַּחְוֶה לָהֶם וְלֹא תָעָבְדֵם mit οὐ προσκυνήσεις αὐτοῖς οὐδὲ μὴ λατρεύσῃς αὐτοῖς (du sollst dich nicht vor ihnen niederwerfen noch ihnen dienen). כִּי אָנֹכִי יְהוָה אֱלֹהֶיךָ אֵל קַנָּא wird mit ἐγὼ γάρ εἰμι κύριος ὁ θεός σου, θεὸς ζηλωτής (denn ich bin der Herr, dein Gott, ein eifernder Gott) wiedergegeben. פֹּקֵד עֲוֹן אָבֹת עַל־בָּנִים wird mit ἀποδιδοὺς ἁμαρτίας πατέρων ἐπὶ τέκνα (der die Sünden der Väter an den Kindern heimsucht) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt zwei Prohibitive: לֹא־תִשְׁתַּחְוֶה לָהֶם und וְלֹא תָעָבְדֵם – kausaler Satz: כִּי אָנֹכִי יְהוָה אֱלֹהֶיךָ אֵל קַנָּא – zwei partizipiale Bestimmungen: פֹּקֵד עֲוֹן אָבֹת עַל־בָּנִים עַל־שִׁלֵּשִׁים וְעַל־רִבֵּעִים לְשֹׂנְאָי (fortgesetzt in V. 6).
Der Vers präzisiert das Bilderverbot: Nicht nur Herstellung, sondern auch Verehrung ist verboten. Gottes Eifersucht motiviert das Verbot – er ist kein gleichgültiger Gott. Die Androhung der Generationenhaftung betont den Ernst, wird aber durch V. 6 relativiert.
Exodus 20,6
Hebräisch:
וְעֹ֥שֶׂה חֶ֖סֶד לַאֲלָפִ֑ים לְאֹהֲבַ֖י וּלְשֹׁמְרֵ֥י מִצְוֹתָֽי׃
Deutsch:
der aber Gnade erweist auf Tausende hin derer, die mich lieben und meine Gebote halten.

Kommentar:
וְעֹשֶׂה חֶסֶד לַאֲלָפִים ist der positive Gegensatz zu V. 5: וְעֹשֶׂה ist Qal Partizip m.sg. von עשׂה (tun, erweisen) mit Waw, חֶסֶד (Gnade, Güte, Treue, Bundestreue, m.sg.) ist das Objekt, לַאֲלָפִים ist „zu Tausenden", Präposition לְ mit אֶלֶף (Tausend, m.sg.) im Plural. Die Asymmetrie ist bemerkenswert: Strafe bis zur vierten Generation (V. 5), Gnade bis zu Tausenden (V. 6) – Gottes Gnade überwiegt seine Strenge bei weitem.
לְאֹהֲבַי וּלְשֹׁמְרֵי מִצְוֹתָי definiert die Empfänger der חֶסֶד: לְאֹהֲבַי ist Präposition לְ mit Qal Partizip m.pl. von אהב (lieben) mit Possessivsuffix 1.c.sg. (derer, die mich lieben). וּלְשֹׁמְרֵי מִצְוֹתָי ist parallel: Präposition לְ mit Qal Partizip m.pl. von שׁמר (bewahren, halten, einhalten) in Status-constructus-Verbindung mit מִצְוָה (Gebot, f.sg.) im Plural und Possessivsuffix 1.c.sg. (derer, die meine Gebote halten). Gottesliebe und Gebotstreue gehören zusammen (vgl. Dtn 6,5-6).
Die LXX übersetzt וְעֹשֶׂה חֶסֶד לַאֲלָפִים mit καὶ ποιῶν ἔλεος εἰς χιλιάδας (und der Gnade erweist zu Tausenden). לְאֹהֲבַי וּלְשֹׁמְרֵי מִצְוֹתָי wird mit τοῖς ἀγαπῶσίν με καὶ τοῖς φυλάσσουσιν τὰ προστάγματά μου (denen, die mich lieben und die meine Gebote halten) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt ein Partizip koordiniert mit dem vorigen Vers: וְעֹשֶׂה חֶסֶד – Dativ: לַאֲלָפִים – zwei parallele Bestimmungen: לְאֹהֲבַי und וּלְשֹׁמְרֵי מִצְוֹתָי.
Der Vers schließt das zweite Gebot (V. 4-6) mit einem positiven Ausblick ab. Gottes Bundesbeziehung ist nicht primär durch Strafe, sondern durch Gnade charakterisiert. Die Bedingungen (Liebe, Gehorsam) sind dieselben wie in 19,5 – Bundestreue wird belohnt.
Exodus 20,7
Hebräisch:
לֹ֥א תִשָּׂ֛א אֶת־שֵֽׁם־יְהוָ֥ה אֱלֹהֶ֖יךָ לַשָּׁ֑וְא כִּ֣י לֹ֤א יְנַקֶּה֙ יְהוָ֔ה אֵ֛ת אֲשֶׁר־יִשָּׂ֥א אֶת־שְׁמ֖וֹ לַשָּֽׁוְא׃
Deutsch:
Du sollst den Namen des Ewigen, deines Gottes, nicht zu Falschem aussprechen; denn der Ewige wird den nicht ungestraft lassen, der seinen Namen zu Falschem ausspricht.

Kommentar:
לֹא תִשָּׂא אֶת־שֵׁם־יְהוָה אֱלֹהֶיךָ לַשָּׁוְא ist das dritte Gebot (nach protestantischer Zählung): לֹא תִשָּׂא ist Prohibitiv: לֹא mit Qal Imperfekt 2.m.sg. von נשׂא (tragen, erheben, aussprechen), אֶת־שֵׁם־יְהוָה אֱלֹהֶיךָ ist das Objekt: שֵׁם (Name, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit יְהוָה und אֱלֹהֶיךָ (deines Gottes). לַשָּׁוְא ist „zum Falschen, zur Nichtigkeit, vergeblich", Präposition לְ mit שָׁוְא (Falsches, Nichtigkeit, Leere, m.sg.). Die Wendung נשׂא שֵׁם bedeutet „den Namen aussprechen, den Namen anrufen" im kultischen oder rechtlichen Kontext. לַשָּׁוְא kann bedeuten: (1) für falsche Zwecke (Meineid, Zauberei), (2) leichtfertig, gedankenlos, (3) vergeblich, ohne Erfüllung.
כִּי לֹא יְנַקֶּה יְהוָה אֵת אֲשֶׁר־יִשָּׂא אֶת־שְׁמוֹ לַשָּׁוְא ist die Strafandrohung: כִּי (denn), לֹא יְנַקֶּה ist „er wird nicht ungestraft lassen", יְנַקֶּה ist Pi'el Imperfekt 3.m.sg. von נקה (für rein/unschuldig erklären, freisprechen), יְהוָה ist das Subjekt. אֵת אֲשֶׁר־יִשָּׂא אֶת־שְׁמוֹ לַשָּׁוְא ist das Objekt: אֵת אֲשֶׁר (denjenigen, der), יִשָּׂא ist Qal Imperfekt 3.m.sg. von נשׂא, אֶת־שְׁמוֹ (seinen Namen) mit Possessivsuffix 3.m.sg., לַשָּׁוְא wiederholt die Wendung. Die Formulierung betont: Gott selbst wird strafen – es gibt keine Straflosigkeit.
Die LXX übersetzt לֹא תִשָּׂא אֶת־שֵׁם־יְהוָה אֱלֹהֶיךָ לַשָּׁוְא mit οὐ λήμψῃ τὸ ὄνομα κυρίου τοῦ θεοῦ σου ἐπὶ ματαίῳ (du sollst den Namen des Herrn, deines Gottes, nicht zum Eitlen/Nichtigen nehmen). כִּי לֹא יְנַקֶּה יְהוָה אֵת אֲשֶׁר־יִשָּׂא אֶת־שְׁמוֹ לַשָּׁוְא wird mit οὐ γὰρ μὴ καθαρίσῃ κύριος τὸν λαμβάνοντα τὸ ὄνομα αὐτοῦ ἐπὶ ματαίῳ (denn der Herr wird den nicht reinigen, der seinen Namen zum Eitlen nimmt) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Prohibitiv: לֹא תִשָּׂא אֶת־שֵׁם־יְהוָה אֱלֹהֶיךָ לַשָּׁוְא – kausaler Satz: כִּי לֹא יְנַקֶּה יְהוָה mit Objektsatz: אֵת אֲשֶׁר־יִשָּׂא אֶת־שְׁמוֹ לַשָּׁוְא.
Das dritte Gebot schützt die Heiligkeit des Gottesnamens. Es verbietet Missbrauch in Meineid, Fluch, Magie oder leichtfertiger Rede. Der Name repräsentiert die Person – Missbrauch des Namens ist Missachtung Gottes selbst. Die ernste Strafandrohung unterstreicht die Bedeutung.
Exodus 20,8
Hebräisch:
זָכֹור֩ אֶת־יֹ֨ום הַשַּׁבָּ֜ת לְקַדְּשֹֽׁו׃
Deutsch:
Gedenke des Schabbattages, ihn zu heiligen.

Kommentar:
זָכוֹר אֶת־יוֹם הַשַּׁבָּת לְקַדְּשׁוֹ ist das vierte Gebot (nach protestantischer Zählung, nach katholischer das dritte): זָכוֹר ist Qal Imperativ m.sg. von זכר (gedenken, sich erinnern), אֶת־יוֹם הַשַּׁבָּת ist das Objekt: יוֹם (Tag, m.sg.), שַׁבָּת (Sabbat, Ruhetag, f.sg.) mit Artikel. לְקַדְּשׁוֹ ist die finale Angabe: Präposition לְ (um zu) mit Pi'el Infinitiv construct von קדשׁ (heiligen, für heilig halten) mit Objektsuffix 3.m.sg. (ihn).
Die Parallelstelle in Dtn 5,12 hat שָׁמוֹר (bewahre, halte) statt זָכוֹר (gedenke). Diese Variante zeigt zwei Aspekte: Erinnerung an die Schöpfung (Exodus) und aktive Bewahrung (Deuteronomium).
Die LXX hat „μνήσθητι" (gedenke/erinnere dich), während der MT „זָכוֹר" (gedenke) hat – beide ähnlich, aber die LXX verwendet den Imperativ Aorist.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ: זָכוֹר – Objekt: אֶת־יוֹם הַשַּׁבָּת – finale Infinitivkonstruktion: לְקַדְּשׁוֹ.
Das Sabbatgebot ist das längste und einzige positiv formulierte der ersten Tafel (Gebote 1-4 betreffen die Gottesbeziehung). זָכוֹר impliziert nicht nur einmaliges Erinnern, sondern kontinuierliches Bewusstsein. קדשׁ Pi'el bedeutet: den Tag als heilig behandeln, für Gott aussondern.
Exodus 20,9
Hebräisch:
שֵׁ֤שֶׁת יָמִים֙ תַּֽעֲבֹ֔ד וְעָשִׂ֖יתָ כָּל־מְלַאכְתֶּֽךָ׃
Deutsch:
Sechs Tage sollst du arbeiten und all dein Werk tun;

Kommentar:
שֵׁשֶׁת יָמִים תַּעֲבֹד beschreibt die Arbeitswoche: שֵׁשֶׁת יָמִים ist „sechs Tage", שֵׁשֶׁת (sechs, f. Status constructus von שֵׁשׁ) mit יוֹם im Plural. תַּעֲבֹד ist Qal Imperfekt 2.m.sg. von עבד (arbeiten, Arbeit verrichten), das hier volitiv/modal verstanden wird: „du sollst arbeiten, du darfst arbeiten".
וְעָשִׂיתָ כָּל־מְלַאכְתֶּךָ ist parallel: וְעָשִׂיתָ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von עשׂה (tun, machen) mit Waw consecutivum, כָּל־מְלַאכְתֶּךָ ist „all deine Arbeit", מְלָאכָה (Arbeit, Werk, f.sg.) mit כֹּל und Possessivsuffix 2.m.sg.
Die LXX übersetzt שֵׁשֶׁת יָמִים תַּעֲבֹד וְעָשִׂיתָ κָּל־μְלַאכְתֶּךָ mit ἓξ ἡμέρας ἐργᾷ καὶ ποιήσεις πάντα τὰ ἔργα σου (sechs Tage sollst du arbeiten und all deine Werke tun).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Sätze: Temporale Angabe (שֵׁשֶׁת יָמִים) – Prädikat (תַּעֲבֹד) – Waw-consecutivum-Satz: וְעָשִׂיתָ κָּל־μְלַאכְתֶּךָ.
Der Vers ist bemerkenswert: Arbeit ist nicht Fluch, sondern göttliche Ordnung und Erlaubnis. Sechs Tage zu arbeiten ist ebenso Teil des Gebots wie am siebten zu ruhen. Der Rhythmus 6+1 spiegelt die Schöpfungsordnung.
Exodus 20,10
Hebräisch:
וְי֙וֹם֙ הַשְּׁבִיעִ֔י שַׁבָּ֖ת׀ לַיהוָ֣ה אֱלֹהֶ֑יךָ לֹֽא־תַעֲשֶׂ֣ה כָל־מְלָאכָ֡ה אַתָּ֣ה׀ וּבִנְךָֽ֣־וּבִתֶּ֗ךָ עַבְדְּךָ֤ וַאֲמָֽתְךָ֙ וּבְהֶמְתֶּ֔ךָ וְגֵרְךָ֖ אֲשֶׁ֥ר בִּשְׁעָרֶֽיךָ׃
Deutsch:
aber der siebte Tag ist Schabbat für den Ewigen, deinen Gott: Du sollst keinerlei Werk tun, du und dein Sohn und deine Tochter, dein Knecht und deine Magd und dein Vieh und dein Fremder, der in deinen Toren ist.

Kommentar:
וְיוֹם הַשְּׁבִיעִי שַׁבָּת לַיהוָה אֱלֹהֶיךָ definiert den siebten Tag: וְיוֹם הַשְּׁבִיעִי (und der siebte Tag), שְׁבִיעִי ist Ordinalzahl m.sg. שַׁבָּת לַיהוָה אֱלֹהֶיךָ ist ein Nominalsatz: שַׁבָּת (Sabbat, Ruhetag) ist das Prädikatsnomen, לַיהוָה אֱלֹהֶיךָ ist „für JHWH, deinen Gott" – der Sabbat gehört Gott, ist ihm geweiht.
לֹא־תַעֲשֶׂה כָל־מְלָאכָה ist das zentrale Verbot: לֹא־תַעֲשֶׂה ist Prohibitiv: לֹא mit Qal Imperfekt 2.m.sg. von עשׂה (tun, machen), כָל־מְלָאכָה (keinerlei Arbeit, jede Arbeit).
אַתָּה וּבִנְךָ־וּבִתֶּךָ עַבְדְּךָ וַאֲמָֽתְךָ וּבְהֶמְתֶּךָ וְגֵרְךָ אֲשֶׁר בִּשְׁעָרֶיךָ ist die umfassende Liste der Sabbatpflichtigen: אַתָּה (du) steht betont voran, dann folgen sechs weitere Kategorien mit Possessivsuffix 2.m.sg.: (1) וּבִנְךָ־וּבִתֶּךָ (und dein Sohn und deine Tochter), (2) עַבְדְּךָ (dein Knecht, Sklave, m.sg.), (3) וַאֲמָֽתְךָ (und deine Magd, Sklavin, f.sg.), (4) וּבְהֶמְתֶּךָ (und dein Vieh), (5) וְגֵרְךָ (und dein Fremder, Fremdling), אֲשֶׁר בִּשְׁעָרֶיךָ ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (der), בִּשְׁעָרֶיךָ ist „in deinen Toren", Präposition בְּ mit שַׁעַר (Tor, m.sg.) im Plural und Possessivsuffix 2.m.sg., idiomatisch für „in deiner Stadt, in deinem Bereich".
Die Liste ist hierarchisch (Familie – Sklaven – Tiere – Fremde) und umfassend: Alle im Haushalt und unter der Autorität des Israeliten stehenden Wesen – Menschen und Tiere – haben Anspruch auf Sabbatruhe. Dies ist sozial revolutionär.
Die LXX fügt hinzu „καὶ πᾶν κτῆνός σου" (und all dein Vieh), was im MT nicht explizit erwähnt wird.
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz: וְיוֹם הַשְּׁבִיעִי שַׁבָּת לַיהוָה αֱלֹהֶיךָ – Prohibitiv: λֹא־תַעֲשֶׂה κָל־μְלָאכָה – sieben Subjektergänzungen: αַתָּה וּבִנְךָ־וּבִתֶּךָ עַבְדְּךָ וַαֲמָֽתְךָ וּבְהֶמְתֶּךָ וְגֵרְךָ αֲשֶׁר בִּשְׁעָרֶיךָ.
Der Vers konkretisiert die Sabbatruhe: Sie gilt universal für alle Bewohner und sogar für Tiere. Der Sabbat ist ein sozialer Ausgleich und ein Zeichen der Menschenwürde – selbst Sklaven haben Anspruch auf Ruhe. Dies unterscheidet Israel von allen antiken Kulturen.
Exodus 20,11
Hebräisch:
כִּ֣י שֵֽׁשֶׁת־יָמִים֩ עָשָׂ֨ה יְהוָ֜ה אֶת־הַשָּׁמַ֣יִם וְאֶת־הָאָ֗רֶץ אֶת־הַיָּם֙ וְאֶת־כָּל־אֲשֶׁר־בָּ֔ם וַיָּ֖נַח בַּיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִ֑י עַל־כֵּ֗ן בֵּרַ֧ךְ יְהוָ֛ה אֶת־י֥וֹם הַשַּׁבָּ֖ת וַֽיְקַדְּשֵֽׁהוּ׃
Deutsch:
Denn in sechs Tagen hat der Ewige die Himmel und die Erde gemacht, das Meer und alles, was in ihnen ist, und er ruhte am siebten Tag; darum segnete der Ewige den Schabbattag und heiligte ihn.

Kommentar:
כִּי שֵׁשֶׁת־יָמִים עָשָׂה יְהוָה אֶת־הַשָּׁמַיִם וְאֶת־הָאָרֶץ אֶת־הַיָּם וְאֶת־כָּל־אֲשֶׁר־בָּם ist die Begründung durch Verweis auf die Schöpfung: כִּי (denn, weil), שֵׁשֶׁת־יָמִים (sechs Tage) ist temporale Angabe, עָשָׂה ist Qal Perfekt 3.m.sg. von עשׂה (machen, schaffen), יְהוָה ist das Subjekt. אֶת־הַשָּׁמַיִם וְאֶת־הָאָרֶץ אֶת־הַיָּם sind drei koordinierte Objekte: שָׁמַיִם (Himmel, m.du.) mit Artikel, אָרֶץ (Erde, f.sg.) mit Artikel, יָם (Meer, m.sg.) mit Artikel. וְאֶת־כָּל־אֲשֶׁר־בָּם ist „und alles, was in ihnen ist", zusammenfassende Formel mit Relativsatz.
וַיָּנַח בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי berichtet Gottes Ruhe: וַיָּנַח ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von נוח (ruhen, ausruhen), בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי (am siebten Tag). Der Vers bezieht sich auf Gen 2,2-3.
עַל־כֵּן בֵּרַךְ יְהוָה אֶת־יוֹם הַשַּׁבָּת וַיְקַדְּשֵׁהוּ ist die Folgerung: עַל־כֵּן (darum, deshalb) ist die konsekutive Formel, בֵּרַךְ ist Pi'el Perfekt 3.m.sg. von ברך (segnen), יְהוָה ist das Subjekt, אֶת־יוֹם הַשַּׁבָּת ist das Objekt. וַיְקַדְּשֵׁהוּ ist Pi'el Wayyiqtol 3.m.sg. von קדשׁ (heiligen, für heilig erklären) mit Objektsuffix 3.m.sg. (ihn, den Sabbattag). Die beiden Verben ברך und קדשׁ zeigen die besondere Stellung des Sabbats: er ist gesegnet (mit göttlicher Kraft erfüllt) und geheiligt (für Gott ausgesondert).
Die LXX übersetzt כִּי שֵׁשֶׁת־יָמִים עָשָׂה יְהוָה mit ἐν γὰρ ἓξ ἡμέραις ἐποίησεν κύριος (denn in sechs Tagen machte der Herr). וַיָּנַח בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי wird mit καὶ κατέπαυσεν τῇ ἡμέρᾳ τῇ ἑβδόμῃ (und er ruhte am siebten Tag) wiedergegeben. עַל־כֵּן βֵּרַךְ יְהוָה αֶת־יוֹם הַשַּׁבָּת וַיְקַדְּשֵׁהוּ wird mit διὰ τοῦτο εὐλόγησεν κύριος τὴν ἡμέραν τὴν ἑβδόμην καὶ ἡγίασεν αὐτήν (deshalb segnete der Herr den siebten Tag und heiligte ihn) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen kausalen Nebensatz: כִּי שֵׁשֶׁת־יָמִים עָשָׂה יְהוָה αֶת־הַשָּׁמַיִם וְאֶת־הָאָרֶץ αֶת־הַיָּם וְאֶת־כָּל־αֲשֶׁר־בָּם – Waw-consecutivum-Satz: וַיָּנַח בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי – konsekutive Formel mit zwei koordinierten Hauptsätzen: עַל־כֵּן βֵּרַךְ יְהוָה αֶת־יוֹם הַשַּׁבָּת und וַיְקַדְּשֵׁהוּ.
Der Vers begründet das Sabbatgebot schöpfungstheologisch: Israel soll Gottes Rhythmus nachahmen. Der Sabbat ist in der Weltordnung selbst verankert, nicht nur in der Erlösungsgeschichte (wie in Dtn 5,15, wo der Exodus als Begründung dient). Gottes eigene Ruhe legitimiert und heiligt menschliche Ruhe.
Exodus 20,12
Hebräisch:
כַּבֵּ֥ד אֶת־אָבִ֖יךָ וְאֶת־אִמֶּ֑ךָ לְמַ֙עַן֙ יַאֲרִכ֣וּן יָמֶ֔יךָ עַ֚ל הָאֲדָמָ֔ה אֲשֶׁר־יְהוָ֥ה אֱלֹהֶ֖יךָ נֹתֵ֥ן לָֽךְ׃
Deutsch:
Ehre deinen Vater und deine Mutter, damit deine Tage lang seien auf dem Erdboden, den der Ewige, dein Gott, dir gibt.

Kommentar:
כַּבֵּד אֶת־אָבִיךָ וְאֶת־אִמֶּךָ ist das fünfte Gebot (nach protestantischer Zählung, nach katholischer das vierte): כַּבֵּד ist Pi'el Imperativ m.sg. von כבד (ehren, schwer machen, wichtig nehmen), אֶת־אָבִיךָ וְאֶת־אִמֶּךָ sind zwei koordinierte Objekte: אָב (Vater, m.sg.) und אֵם (Mutter, f.sg.), beide mit Possessivsuffix 2.m.sg. Die gleichberechtigte Nennung von Vater und Mutter ist bemerkenswert.
לְמַעַן יַאֲרִכוּן יָמֶיךָ עַל הָאֲדָמָה אֲשֶׁר־יְהוָה אֱלֹהֶיךָ נֹתֵן לָךְ ist die Verheißung: לְמַעַן (damit, auf dass) leitet einen Finalsatz ein, יַאֲרִכוּן ist Hif'il Imperfekt 3.m.pl. von ארך (lang sein, lang werden), hier unpersönlich gebraucht mit pluralischem Suffix als Archaismus, יָמֶיךָ ist יוֹם (Tag, m.sg.) im Plural mit Possessivsuffix 2.m.sg. (deine Tage), also „damit deine Tage lang werden". עַל הָאֲדָמָה ist „auf dem Erdboden", Präposition עַל (auf) mit אֲדָמָה (Erdboden, Ackerland, f.sg.) und Artikel. אֲשֶׁר־יְהוָה אֱלֹהֶיךָ נֹתֵן לָךְ ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (den, welchen), יְהוָה אֱלֹהֶיךָ ist das Subjekt, נֹתֵן ist Qal Partizip m.sg. von נתן (geben), לָךְ (dir). Die Verheißung bezieht sich auf das verheißene Land Kanaan.
Die LXX hat eine bedeutende Ergänzung: „ἵνα εὖ σοι γένηται, καὶ ἵνα" (damit es dir gut gehe, und damit), während der MT nur „לְמַעַן" (damit) hat. Die LXX fügt auch „τῆς γῆς τῆς ἀγαθῆς" (des guten Landes) hinzu, während der MT nur „הָאֲדָמָה" (das Land) hat und beschreibt somit das Land.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ: כַּבֵּד – zwei koordinierte Objekte: אֶת־אָבִיךָ וְאֶת־אִמֶּךָ – Finalsatz: לְמַעַן יַאֲרִכוּן יָמֶיךָ עַל הָאֲדָמָה mit Relativsatz: אֲשֶׁר־יְהוָה אֱלֹהֶיךָ נֹתֵן לָךְ.
Das fünfte Gebot ist das Scharnier zwischen den beiden Tafeln: Es betrifft menschliche Beziehungen, ist aber wie die ersten vier Gebote positiv formuliert und mit einer Verheißung versehen. כבד Pi'el bedeutet mehr als äußeren Respekt – es meint innere Wertschätzung und praktische Fürsorge (besonders im Alter). Die Verheißung betont: Eine Gesellschaft, die Eltern ehrt, hat Bestand. Paulus zitiert dies als „das erste Gebot mit Verheißung" (Eph 6,2).
Exodus 20,13
Hebräisch:
לֹ֥א תִּרְצָֽח׃
Deutsch:
Du sollst nicht morden.

Kommentar:
לֹא תִּרְצָח ist das sechste Gebot (nach protestantischer Zählung, nach katholischer das fünfte): לֹא תִּרְצָח ist ein Prohibitiv: לֹא mit Qal Imperfekt 2.m.sg. von רצח (morden, töten). Das Verb רצח bezeichnet rechtswidriges, vorsätzliches Töten eines Menschen – Mord, nicht jede Tötung. Es unterscheidet sich von הרג (töten, umbringen), das neutral ist, und von מות Hif'il (hinrichten, töten lassen). רצח umfasst Mord aus Hass, Totschlag, aber nicht Tötung im Krieg, Hinrichtung oder fahrlässige Tötung.
Die LXX übersetzt לֹא תִּרְצָח mit οὐ φονεύσεις (du sollst nicht morden/töten). 
Vers 13-15 - WICHTIGE ÄNDERUNG: Die LXX ändert die Reihenfolge!
· MT: „לֹא תִּרְצָח" (nicht morden) - „לֹא תִּנְאָף" (nicht ehebrechen) - „לֹא תִּגְנֹב" (nicht stehlen)
· LXX: „οὐ μοιχεύσεις" (nicht ehebrechen) - „οὐ κλέψεις" (nicht stehlen) - „οὐ φονεύσεις" (nicht morden)
Die LXX stellt Ehebruch vor Mord!
Die Satzstruktur ist denkbar einfach: Prohibitiv לֹא – Prädikat תִּרְצָח.
Das sechste Gebot schützt das menschliche Leben absolut. Die Kürze unterstreicht die Klarheit: Menschliches Leben ist unantastbar, weil der Mensch Gottes Ebenbild ist (Gen 9,6). Das Gebot begründet die Unverletzlichkeit der Person.
Exodus 20,14
Hebräisch:
לֹ֣א תִּנְאָֽף׃
Deutsch:
Du sollst nicht ehebrechen.

Kommentar:
לֹא תִּנְאָף ist das siebte Gebot (nach protestantischer Zählung, nach katholischer das sechste): לֹא תִּנְאָף ist ein Prohibitiv: לֹא mit Qal Imperfekt 2.m.sg. von נאף (ehebrechen, Ehebruch begehen). Das Verb נאף bezeichnet ausschließlich Geschlechtsverkehr mit der Ehefrau eines anderen Mannes. Es schützt die Ehe als Institution und die Rechte des Ehemannes. In der altorientalischen Rechtstradition galt Ehebruch primär als Vergehen gegen den Ehemann der Frau. Beide Beteiligte wurden mit dem Tod bestraft (Lev 20,10; Dtn 22,22).
Die LXX übersetzt לֹא תִּנְאָף mit οὐ μοιχεύσεις (du sollst nicht ehebrechen).
Die Satzstruktur ist identisch mit V. 13: Prohibitiv לֹא – Prädikat תִּנְאָף.
Das siebte Gebot schützt die Ehe als grundlegende soziale Institution. Ehebruch bedroht die Familie, die Abstammungsklarheit und den sozialen Frieden. Die Parallelität zu V. 13 (Mord) zeigt: Wie Mord Leben zerstört, zerstört Ehebruch Bundesbeziehungen. Jesus erweitert das Gebot auf die innere Haltung (Mt 5,27-28).
Exodus 20,15
Hebräisch:
לֹ֣א תִּגְנֹֽב׃
Deutsch:
Du sollst nicht stehlen.

Kommentar:
לֹא תִּגְנֹב ist das achte Gebot (nach protestantischer Zählung, nach katholischer das siebte): לֹא תִּגְנֹב ist ein Prohibitiv: לֹא mit Qal Imperfekt 2.m.sg. von גנב (stehlen, heimlich wegnehmen). Das Verb גנב bedeutet heimliches Wegnehmen fremden Eigentums. In der Debatte ist umstritten, ob hier primär Menschenraub (vgl. Ex 21,16; Dtn 24,7) oder Eigentumsdiebstahl gemeint ist. Der Kontext zwischen Mord und falschem Zeugnis sowie die Kürze legen nahe, dass schwere Verbrechen gemeint sind – möglicherweise Kidnapping. Andererseits wird גנב üblicherweise für Eigentumsdiebstahl verwendet.
Die LXX übersetzt לֹא תִּגְνֹב mit οὐ κλέψεις (du sollst nicht stehlen).
Die Satzstruktur ist identisch mit V. 13-14: Prohibitiv לֹא – Prädikat תִּגְנֹב.
Das achte Gebot schützt das Eigentum. Es setzt voraus, dass Privateigentum legitim ist und rechtlichen Schutz verdient. Das Gebot begrenzt Habgier und schützt den Nächsten vor Verlust. In einer weiteren Auslegung schützt es auch vor Menschenraub, der Freiheit raubt.
Exodus 20,16
Hebräisch:
לֹֽא־תַעֲנֶ֥ה בְרֵעֲךָ֖ עֵ֥ד שָֽׁקֶר׃
Deutsch:
Du sollst nicht als falscher Zeuge gegen deinen Nächsten aussagen.

Kommentar:
לֹא־תַעֲנֶה בְרֵעֲךָ עֵד שָׁקֶר ist das neunte Gebot (nach protestantischer Zählung, nach katholischer das achte): לֹא־תַעֲנֶה ist ein Prohibitiv: לֹא mit Qal Imperfekt 2.m.sg. von ענה (antworten, aussagen, Zeugnis ablegen), בְרֵעֲךָ ist Präposition בְּ (gegen, in Bezug auf) mit רֵעַ (Nächster, Mitmensch, m.sg.) und Possessivsuffix 2.m.sg. עֵד שָׁקֶר ist „falscher Zeuge", עֵד (Zeuge, m.sg.) mit Adjektiv שֶׁקֶר (falsch, Lügen-, m.sg.). Die Wendung bezieht sich auf gerichtliche Aussagen – Falschaussage vor Gericht, die den Nächsten belastet.
Die Parallelstelle in Dtn 5,20 hat עֵד שָׁוְא (eitler/nichtiger Zeuge) statt עֵד שָׁקֶר (falscher Zeuge). Beide Begriffe sind ähnlich, aber שֶׁקֶר betont stärker den Lügencharakter.
Die LXX übersetzt לֹא־תַעֲנֶה בְרֵעֲךָ עֵד שָׁקֶר mit οὐ ψευδομαρτυρήσεις κατὰ τοῦ πλησίον σου μαρτυρίαν ψευδῆ (du sollst nicht falsches Zeugnis ablegen gegen deinen Nächsten).
Die Satzstruktur zeigt einen Prohibitiv: לֹא־תַעֲנֶה – Präpositionalphrase: בְרֵעֲךָ – adverbialer Akkusativ: עֵד שָׁקֶר (als falscher Zeuge).
Das neunte Gebot schützt die Wahrheit im Rechtssystem. Falsche Zeugenaussage kann zur Verurteilung eines Unschuldigen führen (vgl. Nabots Geschichte, 1 Kön 21). Das Gebot sichert Gerechtigkeit und Rechtssicherheit. Es schützt den Ruf und das Leben des Nächsten.
Exodus 20,17
Hebräisch:
לֹ֥א תַחְמֹ֖ד בֵּ֣ית רֵעֶ֑ךָ לֹֽא־תַחְמֹ֞ד אֵ֣שֶׁת רֵעֶ֗ךָ וְעַבְדּ֤וֹ וַאֲמָתוֹ֙ וְשׁוֹר֣וֹ וַחֲמֹר֔וֹ וְכֹ֖ל אֲשֶׁ֥ר לְרֵעֶֽךָ׃
Deutsch:
Du sollst nicht begehren das Haus deines Nächsten; du sollst nicht begehren die Frau deines Nächsten, und seinen Knecht, und seine Magd, und sein Rind, und seinen Esel, und alles, was deinem Nächsten gehört.

Kommentar:
לֹא תַחְמֹד בֵּית רֵעֶךָ ist der Beginn des zehnten Gebots (nach protestantischer Zählung; katholische und lutherische Tradition teilt V. 17 in zwei Gebote): לֹא תַחְמֹד ist ein Prohibitiv: לֹא mit Qal Imperfekt 2.m.sg. von חמד (begehren, gelüsten nach, Verlangen tragen), בֵּית רֵעֶךָ ist „das Haus deines Nächsten", בַּיִת (Haus, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit רֵעַ und Possessivsuffix 2.m.sg. Das Wort בַּיִת kann sowohl das physische Haus als auch den gesamten Hausstand (Familie, Besitz) bedeuten.
לֹא־תַחְמֹד אֵשֶׁת רֵעֶךָ וְעַבְדּוֹ וַאֲמָתוֹ וְשׁוֹרוֹ וַחֲמֹרוֹ וְכֹל אֲשֶׁר לְרֵעֶךָ wiederholt und spezifiziert: לֹא־תַחְמֹד wird wiederholt, אֵשֶׁת רֵעֶךָ ist „die Frau deines Nächsten", אִשָּׁה (Frau, Ehefrau, f.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit רֵעַ und Suffix. Es folgen sechs weitere Objekte, alle mit Possessivsuffix 3.m.sg. (bezogen auf רֵעַ): (1) וְעַבְדּוֹ (und sein Knecht), (2) וַאֲמָתוֹ (und seine Magd), (3) וְשׁוֹרוֹ (und sein Rind), (4) וַחֲמֹרוֹ (und sein Esel), (5) וְכֹל אֲשֶׁר לְרֵעֶךָ (und alles, was deinem Nächsten gehört) ist eine zusammenfassende Formel.
Die Parallelstelle in Dtn 5,21 nennt die Frau zuerst, dann das Haus, und verwendet für das zweite Verbot אוה Hitpa'el (gelüsten nach) statt חמד. Dies zeigt, dass die Reihenfolge nicht starr ist.
Das Verb חמד bezeichnet nicht nur inneres Verlangen, sondern kann auch die ersten Schritte zum Erwerb einschließen. Es geht um ein Begehren, das zum Handeln führen kann oder will.
Die LXX ändert die Reihenfolge drastisch:
· MT beginnt mit „בֵּית רֵעֶךָ" (Haus deines Nächsten), dann „אֵשֶׁת רֵעֶךָ" (Frau deines Nächsten)
· LXX beginnt mit „τὴν γυναῖκα τοῦ πλησίον σου" (Frau deines Nächsten), dann „τὴν οἰκίαν"
Die LXX stellt die Frau VOR das Haus!
Die Septuaginta fügt auch hinzu „οὔτε τὸν ἀγρὸν αὐτοῦ" (noch sein Feld) und „οὔτε παντὸς κτήνους αὐτοῦ" (noch all sein Vieh), was im MT nicht vorkommt.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Prohibitive: לֹא תַחְמֹד בֵּית רֵעֶךָ – לֹא־תַחְמֹד אֵשֶׁת רֵעֶךָ mit sechs koordinierten Objektergänzungen: וְעַבְדּוֹ וַאֲמָתוֹ וְשׁוֹרוֹ וַחֲמֹרוֹ וְכֹל אֲשֶׁר לְרֵעֶךָ.
Das zehnte Gebot ist einzigartig: Es verbietet nicht eine Tat, sondern eine innere Haltung. Es dringt zur Wurzel der Sünde vor – dem begehrenden Herzen. Die Liste zeigt: Alles, was dem Nächsten gehört, ist tabu. Das Gebot schützt den sozialen Frieden und verhindert Habsucht. Paulus erkannte hier die Macht der Sünde (Röm 7,7-8).
Exodus 20,18
Hebräisch:
וְכָל־הָעָם֩ רֹאִ֨ים אֶת־הַקֹּולֹ֜ת וְאֶת־הַלַּפִּידִ֗ם וְאֵת֙ קֹ֣ול הַשֹּׁפָ֔ר וְאֶת־הָהָ֖ר עָשֵׁ֑ן וַיַּ֤רְא הָעָם֙ וַיָּנֻ֔עוּ וַיַּֽעַמְד֖וּ מֵֽרָחֹֽק׃
Deutsch:
Und das ganze Volk sah die Donner und die Fackeln und den Posaunenton und den rauchenden Berg. Und als das Volk es sah, bebten sie und standen von ferne.

Kommentar:
וְכָל־הָעָם רֹאִים אֶת־הַקֹּולֹת וְאֶת־הַלַּפִּידִם וְאֵת קֹול הַשֹּׁפָר וְאֶת־הָהָר עָשֵׁן beschreibt die sinnliche Wahrnehmung der Theophanie: וְכָל־הָעָם (und das ganze Volk) ist das Subjekt, רֹאִים ist Qal Partizip m.pl. von ראה (sehen). Es folgen vier Objekte: (1) אֶת־הַקֹּולֹת (die Donner, die Stimmen), קוֹל (Stimme, Donner, m.sg.) im Plural mit Artikel – bemerkenswerterweise „sieht" das Volk die Töne, was die Intensität der Erfahrung ausdrückt (Synästhesie). (2) וְאֶת־הַלַּפִּידִם (und die Fackeln, Blitze), לַפִּיד (Fackel, Blitz, m.sg.) im Plural mit Artikel. (3) וְאֵת קֹול הַשֹּׁפָר (und den Ton des Schofars). (4) וְאֶת־הָהָר עָשֵׁן (und den rauchenden Berg), הַר mit Artikel und עָשֵׁן (rauchend) ist Qal Partizip m.sg. von עשׁן (rauchen).
וַיַּרְא הָעָם וַיָּנֻעוּ וַיַּעַמְדוּ מֵרָחֹק beschreibt die Reaktion: וַיַּרְא הָעָם (und das Volk sah), Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von ראה, וַיָּנֻעוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von נוע (wanken, schwanken, beben, zurückweichen), וַיַּעַמְדוּ ist Qal Wayyiqtol 3.m.pl. von עמד (stehen, stehen bleiben), מֵרָחֹק ist „von ferne, in der Ferne", Präposition מִן mit רָחוֹק (Ferne, m.sg.).
Die LXX hat Singular „τὴν φωνὴν" (die Stimme), während der MT Plural „אֶת־הַקּוֹלֹת" (die Stimmen/Donner) hat.
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz: וְכָל־הָעָם רֹאִים mit vier Objekten – drei koordinierte Hauptsätze: וַיַּרְא הָעָם, וַיָּנֻעוּ, וַיַּעַמְדוּ μֵרָחֹק.
Der Vers markiert den Übergang von der Gottesrede zum Volksverhalten. Die synästhetische Beschreibung („sie sahen die Donner") zeigt die Überwältigung aller Sinne. Die dreifache Reaktion (sehen – beben – zurückweichen) zeigt heilige Furcht. Das Volk kann die unmittelbare Gottesbegegnung nicht ertragen.
Exodus 20,19
Hebräisch:
וַיֹּֽאמְרוּ֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה דַּבֵּר־אַתָּ֥ה עִמָּ֖נוּ וְנִשְׁמָ֑עָה וְאַל־יְדַבֵּ֥ר עִמָּ֛נוּ אֱלֹהִ֖ים פֶּן־נָמֽוּת׃
Deutsch:
Und sie sagten zu Mosche: Rede du mit uns, und wir wollen hören; aber Gott soll nicht mit uns reden, damit wir nicht sterben.

Kommentar:
וַיֹּאמְרוּ אֶל־מֹשֶׁה ist die Redeeinleitung, Subjekt ist das Volk (aus V. 18).
דַּבֵּר־אַתָּה עִמָּנוּ וְנִשְׁמָעָה ist die erste Bitte: דַּבֵּר־אַתָּה ist ein emphatischer Imperativ: דַּבֵּר ist Pi'el Imperativ m.sg. von דבר (reden, sprechen), אַתָּה (du) betont das Subjekt – „du sollst reden, rede du". עִמָּנוּ ist Präposition עִם (mit) mit Suffix 1.c.pl. (mit uns). וְנִשְׁמָעָה ist Qal Imperfekt 1.c.pl. von שׁמע (hören) mit Waw consecutivum, kohortativ verstanden: „und wir wollen hören, dann werden wir hören".
וְאַל־יְדַבֵּר עִמָּנוּ אֱלֹהִים פֶּן־נָמוּת ist die zweite Bitte (negativ): וְאַל־יְדַבֵּר ist ein Prohibitiv/Jussiv: אַל (nicht, dass nicht) mit Pi'el Imperfekt 3.m.sg. von דבר, עִמָּנוּ (mit uns), אֱלֹהִים ist das nachgestellte Subjekt. פֶּן־נָמוּת ist die Begründung: פֶּן (damit nicht, dass nicht), נָמוּת ist Qal Imperfekt 1.c.pl. von מות (sterben), also „damit wir nicht sterben".
Die LXX übersetzt דַּבֵּר־אַתָּה עִמָּנוּ וְנִשְׁמָעָה mit λάλησον σὺ ἡμῖν καὶ ἀκουσόμεθα (rede du zu uns, und wir werden hören). וְאַל־יְדַבֵּר עִמָּנוּ αֱלֹהִים πֶּן־νָמוּת wird mit μὴ λαλείτω δὲ πρὸς ἡμᾶς ὁ θεός, μήποτε ἀποθάνωμεν (aber Gott soll nicht zu uns reden, damit wir nicht sterben) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמְרוּ αֶל־μֹשֶׁה) mit direkter Rede: emphatischer Imperativ mit Folge (דַּבֵּר־αַתָּה עִמָּנוּ וְנִשְׁמָעָה) – negativer Jussiv mit Begründung: וְאַל־יְדַבֵּר עִמָּנוּ αֱלֹהִים πֶּן־νָמוּת.
Der Vers zeigt die Geburt der prophetischen Mittlerschaft: Das Volk bittet um Vermittlung, weil die unmittelbare Gottesbegegnung tödlich ist. Dies legitimiert Moses einzigartige Rolle. Die Bitte zeigt zugleich Glauben (sie wollen hören) und Furcht (sie können Gottes Stimme nicht ertragen). Dtn 5,23-27 und 18,15-19 reflektieren diese Szene und begründen das prophetische Amt.
Exodus 20,20
Hebräisch:
וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֣ה אֶל־הָעָם֮ אַל־תִּירָאוּ֒ כִּ֗י לְבַֽעֲבוּר֙ נַסֹּ֣ות אֶתְכֶ֔ם בָּ֖א הָאֱלֹהִ֑ים וּבַעֲב֗וּר תִּהְיֶ֧ה יִרְאָת֛וֹ עַל־פְּנֵיכֶ֖ם לְבִלְתִּ֥י תֶחֱטָֽאוּ׃
Deutsch:
Da sagte Mosche zum Volk: Fürchtet euch nicht; denn um euch zu prüfen, ist Gott gekommen, und damit seine Furcht vor eurem Angesicht sei, damit ihr nicht sündigt.

Kommentar:
וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־הָעָם אַל־תִּירָאוּ ist Moses Antwort: אַל־תִּירָאוּ ist ein Prohibitiv/Ermutigung: אַל (nicht) mit Qal Imperfekt 2.m.pl. von ירא (sich fürchten, Angst haben), also „fürchtet euch nicht".
כִּי לְבַעֲבוּר נַסּוֹת אֶתְכֶם בָּא הָאֱלֹהִים ist die erste Begründung: כִּי (denn, weil), לְבַעֲבוּר (um zu, damit) leitet einen Finalsatz ein, נַסּוֹת ist Pi'el Infinitiv construct von נסה (prüfen, auf die Probe stellen), אֶתְכֶם ist das Objekt (euch), בָּא ist Qal Perfekt 3.m.sg. von בוא (kommen), הָאֱלֹהִים ist das Subjekt. Der Zweck der Theophanie: Prüfung.
וּבַעֲבוּר תִּהְיֶה יִרְאָתוֹ עַל־פְּנֵיכֶם לְבִלְתִּי תֶחֱטָאוּ ist die zweite Begründung: וּבַעֲבוּר (und damit) leitet einen weiteren Finalsatz ein, תִּהְיֶה ist Qal Imperfekt 3.f.sg. von היה (sein), יִרְאָתוֹ ist יִרְאָה (Furcht, f.sg.) mit Possessivsuffix 3.m.sg. (seine Furcht, Furcht vor ihm), עַל־פְּנֵיכֶם ist „vor eurem Angesicht", idiomatisch „in eurem Bewusstsein, bei euch". לְבִלְתִּי תֶחֱטָאוּ ist ein weiterer Finalsatz: לְבִלְתִּי (damit nicht, um nicht zu) mit Qal Infinitiv construct von חטא (sündigen) mit Subjektsuffix 2.m.pl.
Mosche unterscheidet zwei Arten von Furcht: (1) ירא als panische Todesangst (V. 19) – diese soll das Volk nicht haben, und (2) יִרְאָה als heilige Ehrfurcht – diese soll bleiben und vor Sünde bewahren.
Die LXX übersetzt αַל־תִּירָאוּ mit μὴ φοβεῖσθε (fürchtet euch nicht). כִּי λְבַעֲבוּר νַסּוֹת αֶתְכֶם בָּא הָאֱלֹהִים wird mit ἕνεκεν γὰρ τοῦ πειράσαι ὑμᾶς παρεγενήθη ὁ θεὸς πρὸς ὑμᾶς (denn um euch zu prüfen, ist Gott zu euch gekommen) wiedergegeben. וּבַעֲבוּר τִּהְיֶה יִרְאָתוֹ עַל־πְּנֵיכֶם λְבִלְתִּי τֶחֱטָאוּ wird mit ὅπως ἂν γένηται ὁ φόβος αὐτοῦ ἐν ὑμῖν, ἵνα μὴ ἁμαρτάνητε (damit seine Furcht in euch sei, damit ihr nicht sündigt) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאמֶר μֹשֶׁה αֶל־הָעָם) mit direkter Rede: Prohibitiv: αַל־תִּירָאוּ – zwei koordinierte kausale/finale Sätze: κִּי λְבַעֲבוּר νַסּוֹת αֶתְכֶם בָּא הָאֱלֹהִים und וּבַעֲבוּר τִּהְיֶה יִרְאָתוֹ עַל־πְּנֵיכֶם mit weiterem Finalsatz: λְבִלְתִּי τֶחֱטָאוּ.
Der Vers deutet die Theophanie: Sie ist (1) Prüfung – testet Israels Glauben und Gehorsam, und (2) pädagogisch – sie soll heilige Furcht erzeugen, die vor Sünde bewahrt. Die Paradoxie: Fürchtet euch nicht (keine Panik), aber habt Furcht (Ehrfurcht). Wahre Gottesfurcht ist nicht lähmend, sondern lebensfördernd.
Exodus 20,21
Hebräisch:
וַיַּעֲמֹ֥ד הָעָ֖ם מֵרָחֹ֑ק וּמֹשֶׁה֙ נִגַּ֣שׁ אֶל־הָֽעֲרָפֶ֔ל אֲשֶׁר־שָׁ֖ם הָאֱלֹהִֽים׃
Deutsch:
So stand das Volk von Ferne; Mosche aber trat hinzu zum Dunkel, wo Gott war.

Kommentar:
וַיַּעֲמֹד הָעָם מֵרָחֹק wiederholt die Situation aus V. 18: וַיַּעֲמֹד ist Qal Wayyiqtol 3.m.sg. von עמד (stehen, stehen bleiben), הָעָם ist das Subjekt, מֵרָחֹק (von ferne, in der Ferne).
וּמֹשֶׁה נִגַּשׁ אֶל־הָעֲרָפֶל אֲשֶׁר־שָׁם הָאֱלֹהִים ist der Kontrast: וּמֹשֶׁה (und Mosche, aber Mosche), נִגַּשׁ ist Nif'al Perfekt 3.m.sg. von נגשׁ (herantreten, sich nähern), אֶל־הָעֲרָפֶל ist „zum Dunkel", עֲרָפֶל (Dunkel, dichte Finsternis, Wolkendunkel, m.sg.) mit Artikel. אֲשֶׁר־שָׁם הָאֱלֹהִים ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (wo), שָׁם (dort) ist das lokale Adverb, הָאֱלֹהִים ist das Subjekt. Die Wendung erinnert an 19,16 und betont: Gott wohnt im unzugänglichen Dunkel (vgl. 1 Kön 8,12; Ps 18,12; 97,2).
Die LXX übersetzt וַיַּעֲמֹד הָעָם μֵרָחֹק mit εἱστήκει δὲ ὁ λαὸς μακρόθεν (das Volk aber stand von fern). וּמֹשֶׁה νִגַּשׁ αֶל־הָעֲרָפֶל αֲשֶׁר־שָׁם הָאֱלֹהִים wird mit Μωυσῆς δὲ εἰσῆλθεν εἰς τὸν γνόφον, οὗ ἦν ὁ θεός (Mose aber ging hinein in das Dunkel, wo Gott war) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei kontrastierende Hauptsätze: וַיַּעֲמֹד הָעָם μֵרָחֹק – וּמֹשֶׁה νִגַּשׁ αֶל־הָעֲרָפֶל mit Relativsatz: αֲשֶׁר־שָׁם הָאֱלֹהִים.
Der Vers markiert den Abschluss der Dekalog-Szene und den Übergang zum Bundesbuch (V. 22ff.). Die räumliche Trennung ist symbolisch: Das Volk bleibt fern, Mosche allein nähert sich dem göttlichen Geheimnis. Dies etabliert Moses einzigartige Mittlerrolle. Das עֲרָפֶל (Dunkel) ist Zeichen der Transzendenz – Gott bleibt verborgen auch in der Offenbarung.
Exodus 20,22
Hebräisch:
וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה כֹּ֥ה תֹאמַ֖ר אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל אַתֶּ֣ם רְאִיתֶ֔ם כִּ֚י מִן־הַשָּׁמַ֔יִם דִּבַּ֖רְתִּי עִמָּכֶֽם׃
Deutsch:
Und der Ewige sagte zu Mosche: So sollst du zu den Söhnen Jisra'el sagen: Ihr habt gesehen, dass ich vom Himmel her mit euch geredet habe.

Kommentar:
וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה כֹּה תֹאמַר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die Botenformel: כֹּה תֹאמַר (so sollst du sagen), תֹאמַר ist Qal Imperfekt 2.m.sg. von אמר, אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (zu den Söhnen Israels).
אַתֶּם רְאִיתֶם כִּי מִן־הַשָּׁמַיִם דִּבַּרְתִּי עִמָּכֶם ist Gottes Botschaft: אַתֶּם רְאִיתֶם ist „ihr habt gesehen", אַתֶּם (ihr) betont, רְאִיתֶם ist Qal Perfekt 2.m.pl. von ראה (sehen). כִּי מִן־הַשָּׁמַיִם דִּבַּרְתִּי עִמָּכֶם ist ein Objektsatz: כִּי (dass), מִן־הַשָּׁמַיִם ist „vom Himmel (her)", Präposition מִן (von) mit שָׁמַיִם (Himmel, m.du.) und Artikel, דִּבַּרְתִּי ist Pi'el Perfekt 1.c.sg. von דבר (reden), עִמָּכֶם (mit euch).
Die LXX fügt hinzu „τῷ οἴκῳ Ιακωβ καὶ ἀναγγελεῖς τοῖς υἱοῖς Ισραηλ" (zum Haus Jakobs und verkündige den Söhnen Israels), während der MT nur „אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל" (zu den Söhnen Israels) hat.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (וַיֹּאμֶר יְהוָה αֶל־μֹשֶׁה) mit direkter Rede: Botenformel (κֹּה תֹאμַר αֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל) – Botschaft: αַתֶּם רְאִיתֶם mit Objektsatz: κִּי μִן־הַשָּׁמַיִם דִּבַּרְתִּי עִמָּכֶם.
Der Vers leitet das sogenannte „Bundesbuch" (20,22–23,33) ein. Die Betonung liegt auf der himmlischen Herkunft der Offenbarung – Gott spricht vom Himmel, nicht von der Erde. Dies legitimiert die folgenden Gesetze als göttlichen Ursprungs. Das Volk hat selbst erfahren (gesehen/gehört), dass Gott spricht.
Exodus 20,23
Hebräisch:
לֹ֥א תַעֲשׂ֖וּן אִתִּ֑י אֱלֹ֤הֵי כֶ֙סֶף֙ וֵאלֹהֵ֣י זָהָ֔ב לֹ֥א תַעֲשׂ֖וּ לָכֶֽם׃
Deutsch:
Ihr sollt nichts neben mir machen; Götter aus Silber und Götter aus Gold sollt ihr euch nicht machen.

Kommentar:
לֹא תַעֲשׂוּן אִתִּי ist ein schwieriger Ausdruck: לֹא תַעֲשׂוּן ist ein Prohibitiv: לֹא mit Qal Imperfekt 2.m.pl. von עשׂה (machen) mit paragogischem Nun, אִתִּי ist Präposition אֵת (mit, neben) mit Suffix 1.c.sg. (mit mir, neben mir). Die Bedeutung ist umstritten: „Ihr sollt nichts neben mir machen" oder „Ihr sollt nicht mit mir machen" (= mich nicht mit etwas kombinieren).
אֱלֹהֵי כֶסֶף וֵאלֹהֵי זָהָב לֹא תַעֲשׂוּ לָכֶם konkretisiert: אֱלֹהֵי כֶסֶף ist „Götter aus Silber", אֱלֹהִים (Götter) in Status-constructus-Verbindung mit כֶּסֶף (Silber, m.sg.). וֵאלֹהֵי זָהָב ist parallel: זָהָב (Gold, m.sg.). לֹא תַעֲשׂוּ לָכֶם ist der Prohibitiv: לָכֶם (für euch, euch selbst).
Die LXX übersetzt λֹא תַעֲשׂוּן αִתִּי mit οὐ ποιήσετε ἑαυτοῖς (ihr sollt euch nicht machen), wobei die LXX αִתִּי frei wiedergibt. αֱלֹהֵי κֶסֶף וֵאלֹהֵי זָהָב λֹא τַעֲשׂוּ λָכֶם wird mit θεοὺς ἀργυροῦς καὶ θεοὺς χρυσοῦς οὐ ποιήσετε ὑμῖν αὐτοῖς (silberne Götter und goldene Götter sollt ihr euch selbst nicht machen) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Prohibitive: λֹא τַעֲשׂוּן αִתִּי – αֱλֹהֵי κֶסֶף וֵאלֹהֵי זָהָב λֹא τַעֲשׂוּ λָכֶם.
Der Vers wiederholt und konkretisiert das Bilderverbot (V. 4). Die Nennung von Silber und Gold zeigt: Selbst kostbare Materialien legitimieren keine Götterbilder. Dies ist eine Warnung vor dem goldenen Kalb (Kap. 32). Das Verbot gilt absolut – kein Bild neben oder anstelle JHWHs.
Exodus 20,24
Hebräisch:
מִזְבַּ֣ח אֲדָמָה֮ תַּעֲשֶׂה־לִּי֒ וְזָבַחְתָּ֣ עָלָ֗יו אֶת־עֹלֹתֶ֨יךָ֙ וְאֶת־שְׁלָמֶ֔יךָ אֶת־צֹֽאנְךָ֖ וְאֶת־בְּקָרֶ֑ךָ בְּכָל־הַמָּקוֹם֙ אֲשֶׁ֣ר אַזְכִּ֣יר אֶת־שְׁמִ֔י אָב֥וֹא אֵלֶ֖יךָ וּבֵרַכְתִּֽיךָ׃
Deutsch:
Einen Altar aus Erde sollst du mir machen und darauf dein Aufsteigeopfer und dein Friedensopfer, deine Schafe und deine Rinder opfern; an jedem Ort, wo ich meinen Namen gedenken lasse, werde ich zu dir kommen und dich segnen.

Kommentar:
מִזְבַּח אֲדָמָה תַּעֲשֶׂה־לִּי ist die Anweisung: מִזְבַּח אֲדָמָה ist „ein Altar aus Erde", מִזְבֵּחַ (Altar, m.sg.) in Status-constructus-Verbindung mit אֲדָמָה (Erde, Erdboden, f.sg.). תַּעֲשֶׂה־לִּי ist Qal Imperfekt 2.m.sg. von עשׂה (machen) mit Präposition לְ und Suffix 1.c.sg. (für mich, mir).
וְזָבַחְתָּ עָלָיו אֶת־עֹלֹתֶיךָ וְאֶת־שְׁלָמֶיךָ אֶת־צֹאנְךָ וְאֶת־בְּקָרֶךָ beschreibt die Opfer: וְזָבַחְתָּ ist Qal Perfekt 2.m.sg. von זבח (schlachten, opfern) mit Waw consecutivum, עָלָיו (auf ihm, darauf). אֶת־עֹלֹתֶיךָ ist „deine Aufsteigeopfer ", עֹלָה (Aufsteigeopfer, f.sg.) im Plural mit Possessivsuffix 2.m.sg. וְאֶת־שְׁלָמֶיךָ ist „und deine Friedensopfer", שֶׁלֶם oder שָׁלוֹם (Friedensopfer, Dankopfer, m.sg.) im Plural mit Possessivsuffix 2.m.sg. אֶת־צֹאנְךָ וְאֶת־בְּקָרֶךָ spezifiziert die Tiere: צֹאן (Kleinvieh, Schafe und Ziegen, f.sg. kollektiv) und בָּקָר (Großvieh, Rinder, m.sg. kollektiv), beide mit Possessivsuffix 2.m.sg.
בְּכָל־הַמָּקוֹם אֲשֶׁר אַזְכִּיר אֶת־שְׁמִי אָבוֹא אֵלֶיךָ וּבֵרַכְתִּיךָ ist die Verheißung: בְּכָל־הַמָּקוֹם ist „an jedem Ort", Präposition בְּ mit כֹּל und מָקוֹם (Ort, m.sg.) mit Artikel. אֲשֶׁר אַזְכִּיר אֶת־שְׁמִי ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (wo), אַזְכִּיר ist Hif'il Imperfekt 1.c.sg. von זכר (gedenken lassen, erwähnen, verkünden), אֶת־שְׁמִי (meinen Namen). אָבוֹא אֵלֶיךָ ist „ich werde zu dir kommen", אָבוֹא ist Qal Imperfekt 1.c.sg. von בוא, אֵלֶיךָ (zu dir). וּבֵרַכְתִּיךָ ist Qal Perfekt 1.c.sg. von ברך (segnen) mit Objektsuffix 2.m.sg. und Waw consecutivum, also „und ich werde dich segnen".
Die LXX übersetzt μִזְבַּח αֲדָמָה τַּעֲשֶׂה־λִּי mit θυσιαστήριον ἐκ γῆς ποιήσετέ μοι (einen Altar aus Erde sollt ihr mir machen). βְּכָל־הַמָּקוֹם αֲשֶׁר αַזְכִּיר αֶת־שְׁמִי wird mit ἐν παντὶ τόπῳ, οὗ ἐὰν ἐπονομάσω τὸ ὄνομά μου ἐκεῖ (an jedem Ort, wo ich meinen Namen nenne) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt mehrere Elemente: Objektvoranstellung und Prädikat: μִזְבַּח αֲדָמָה τַּעֲשֶׂה־λִּי – Waw-consecutivum-Satz: וְזָבַחְתָּ עָלָיו mit vier Objekten – Ortsangabe mit Relativsatz: βְּכָל־הַמָּקוֹם αֲשֶׁר αַזְכִּיר αֶת־שְׁמִי – zwei koordinierte Hauptsätze: αָבוֹא αֵλֶיךָ und וּבֵרַכְתִּיךָ.
Der Vers erlaubt einfache, provisorische Altäre im Gegensatz zu späteren Zentralisationsbestimmungen (Dtn 12). Der Erdealtar ist bescheiden und verhindert kultische Prachtentfaltung. Entscheidend ist nicht der Ort, sondern wo Gott seinen Namen „gedenken lässt" – wo er seine Gegenwart offenbart. Dort wird er kommen und segnen. Dies ist dezentraler Kult vor der Tempelzentralisation.
Exodus 20,25
Hebräisch:
וְאִם־מִזְבַּ֤ח אֲבָנִים֙ תַּֽעֲשֶׂה־לִּ֔י לֹֽא־תִבְנֶ֥ה אֶתְהֶ֖ן גָּזִ֑ית כִּ֧י חַרְבְּךָ֛ הֵנַ֥פְתָּ עָלֶ֖יהָ וַתְּחַֽלְלֶֽהָ׃
Deutsch:
Und wenn du mir einen Altar aus Steinen machst, so sollst du ihn nicht aus behauenen Steinen bauen; denn hast du dein Eisen darüber geschwungen, so hast du ihn entweiht.

Kommentar:
וְאִם־מִזְבַּח אֲבָנִים תַּעֲשֶׂה־לִּי ist die Bedingung: וְאִם (und wenn), מִזְבַּח אֲבָנִים ist „ein Altar aus Steinen", מִזְבֵּחַ in Status-constructus-Verbindung mit אֶבֶן (Stein, f.sg.) im Plural, תַּעֲשֶׂה־לִּי (du machst für mich).
לֹא־תִבְנֶה אֶתְהֶן גָּזִית ist das Verbot: לֹא־תִבְנֶה ist Prohibitiv: לֹא mit Qal Imperfekt 2.m.sg. von בנה (bauen), אֶתְהֶן ist Objektpartikel mit Suffix 3.f.pl. (sie, bezieht sich auf die Steine), גָּזִית ist „behauene Steine", Substantiv f.sg. (oder adjektivisch) von גזה (behauen, zurechthauen).
כִּי חַרְבְּךָ הֵנַפְתָּ עָלֶיהָ וַתְּחַלְלֶהָ ist die Begründung: כִּי (denn, wenn), חַרְבְּךָ ist חֶרֶב (Schwert, Eisen, Werkzeug, f.sg.) mit Possessivsuffix 2.m.sg., hier metonymisch für Eisenwerkzeug, הֵנַפְתָּ ist Hif'il Perfekt 2.m.sg. von נוף (schwingen, schwenken), עָלֶיהָ (über sie, darüber). וַתְּחַלְלֶהָ ist Pi'el Perfekt 2.m.sg. von חלל (entweihen, profanieren, schänden) mit Objektsuffix 3.f.sg. und Waw consecutivum, also „und du entweihst sie, hast sie entweiht".
Die LXX hat „μεμίανται" (sie sind verunreinigt), während der MT „וַתְּחַלְלֶהָ" (und du hast sie entweiht) hat.
Die Satzstruktur zeigt einen konditionalen Satz: וְאִם־μִזְבַּח αֲבָנִים τַּעֲשֶׂה־λִּי – Folge als Prohibitiv: λֹא־τִבְנֶה αֶתְהֶן גָּזִית – kausale Begründung: κִּי חַרְבְּךָ הֵנַפְתָּ עָלֶיהָ – Folge: וַתְּחַלְלֶהָ.
Der Vers verbietet Behauung der Altarsteine. Eisenwerkzeuge gelten als Kriegsinstrumente und sind mit Gewalt verbunden (vgl. Jos 8,31; 1 Kön 6,7). Der Altar soll natürlich bleiben, ohne menschliche Kunstfertigkeit, die vom schlichten Gottesdienst ablenken könnte. Die Logik: Was durch Gewaltinstrumente bearbeitet ist, ist für den Friedensaltar ungeeignet.
Exodus 20,26
Hebräisch:
וְלֹֽא־תַעֲלֶ֥ה בְמַעֲלֹ֖ת עַֽל־מִזְבְּחִ֑י אֲשֶׁ֛ר לֹֽא־תִגָּלֶ֥ה עֶרְוָתְךָ֖ עָלָֽיו׃
Deutsch:
Und du sollst nicht auf Stufen zu meinem Altar hinaufsteigen, damit deine Blöße nicht darauf aufgedeckt werde.

Kommentar:
וְלֹא־תַעֲלֶה בְמַעֲלֹת עַל־מִזְבְּחִי ist das Verbot: וְלֹא־תַעֲלֶה ist Prohibitiv: לֹא mit Qal Imperfekt 2.m.sg. von עלה (hinaufsteigen), בְמַעֲלֹת ist „auf Stufen, mittels Stufen", Präposition בְּ mit מַעֲלָה (Stufe, Treppe, f.sg.) im Plural, עַל־מִזְבְּחִי ist „auf meinen Altar", Präposition עַל (auf, zu) mit מִזְבֵּחַ und Possessivsuffix 1.c.sg.
אֲשֶׁר לֹא־תִגָּלֶה עֶרְוָתְךָ עָלָיו ist die Begründung: אֲשֶׁר (damit, sodass) leitet hier einen Finalsatz ein, לֹא־תִגָּלֶה ist „nicht aufgedeckt werde", תִּגָּלֶה ist Nif'al Imperfekt 3.f.sg. von גלה (aufdecken, enthüllen), עֶרְוָתְךָ ist עֶרְוָה (Blöße, Nacktheit, Scham, f.sg.) mit Possessivsuffix 2.m.sg., עָלָיו (auf ihm, darauf, dabei). Die Sorge gilt der Entblößung beim Treppensteigen, da die antike Kleidung (Gewänder ohne Unterwäsche) dies ermöglichte.
Die LXX übersetzt וְלֹא־תַעֲλֶה βְμַעֲלֹת עַל־μִזְבְּחִי mit οὐκ ἀναβήσῃ ἐν ἀναβαθμίσιν ἐπὶ τὸ θυσιαστήριόν μου (du sollst nicht auf Stufen zu meinem Altar hinaufsteigen). αֲשֶׁר λֹא־τִגָּלֶה עֶרְוָתְךָ עָלָיו wird mit ὅπως ἂν μὴ ἀποκαλυφθῇ ἡ ἀσχημοσύνη σου ἐπ' αὐτοῦ (damit deine Unanständigkeit nicht darauf aufgedeckt werde) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Prohibitiv: וְלֹא־τַעֲלֶה βְμַעֲלֹת עַל־μִזְבְּחִי – Finalsatz: αֲשֶׁר λֹא־τִגָּלֶה עֶרְוָתְךָ עָלָיו.
Der Vers schützt die Würde des Gottesdienstes. Rampen statt Treppen verhinderten Entblößung (vgl. die Rampe am späteren Tempelaltar). Die Vorschrift zeigt Gottes Sorge um Anstand und Ehrfurcht im Kult. Später wird diese Regel durch priesterliche Unterwäsche (Ex 28,42) ergänzt.
Exodus 21,1
Hebräisch: וְאֵ֨לֶּה֙ הַמִּשְׁפָּטִ֔ים אֲשֶׁ֥ר תָּשִׂ֖ים לִפְנֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und dies sind die Rechtsbestimmungen, die du vor sie stellen sollst.

Kommentar: Die Einleitungsformel וְאֵלֶּה (waw-kopulativum + Demonstrativpronomen) knüpft syntaktisch an das Vorhergehende an und leitet eine neue Gesetzessammlung ein. Das Subjekt הַמִּשְׁפָּטִים (die Rechtsbestimmungen) steht im Plural maskulin mit bestimmtem Artikel und bezeichnet konkrete Rechtsnormen.
Der Relativsatz אֲשֶׁר תָּשִׂים לִפְנֵיהֶם wird durch das Relativpronomen אֲשֶׁר eingeleitet, gefolgt vom Verb תָּשִׂים (2. Person Singular maskulin Imperfekt Hiphil von שׂום), das "setzen, stellen" bedeutet. Die Präpositionalphrase לִפְנֵיהֶם (vor sie) mit der Präposition לִפְנֵי drückt räumlich-metaphorisch die Vorlegung der Gesetze aus.
Die LXX übersetzt מִשְׁפָּטִים mit δικαιώματα (Rechtsvorschriften), wodurch der juristische Charakter betont wird, während das hebräische Wort breiter gefasst ist und auch göttliche Urteile umfasst.
Satzstruktur: Nominalsatz mit vorangestelltem Demonstrativpronomen, gefolgt von einem attributiven Relativsatz.
Dieser Vers bildet die programmatische Überschrift für die folgende Sammlung von Rechtsnormen, die Moses dem Volk vorlegen soll.
Exodus 21,2
Hebräisch: כִּ֤י תִקְנֶה֙ עֶ֣בֶד עִבְרִ֔י שֵׁ֥שׁ שָׁנִ֖ים יַעֲבֹ֑ד וּבַ֨שְּׁבִעִ֔ת יֵצֵ֥א לַֽחָפְשִׁ֖י חִנָּֽם׃
Deutsch: Wenn du einen hebräischen Sklaven kaufst, soll er sechs Jahre dienen, und im siebten soll er frei ausziehen, ohne Bezahlung.

Kommentar: Die Konjunktion כִּי leitet einen konditionalen Protasis ein. Das Verb תִקְנֶה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von קנה) bedeutet "kaufen, erwerben". Das Objekt עֶבֶד עִבְרִי zeigt eine bedeutsame Unterscheidung: עֶבֶד (Sklave) wird durch das Attribut עִבְרִי (hebräisch) näher bestimmt, was auf die ethnische Zugehörigkeit und besondere Rechtsstellung hinweist.
Der Hauptsatz beginnt mit שֵׁשׁ שָׁנִים יַעֲבֹד - die Zeitangabe שֵׁשׁ שָׁנִים (sechs Jahre) fungiert als Adverbialbestimmung der Zeit. Das Verb יַעֲבֹד (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עבד) drückt die Dienstpflicht aus.
Die zweite Satzhälfte wird durch וּבַשְּׁבִעִת eingeleitet - die Präposition בְּ mit dem Ordinale שְּׁבִעִת (das siebte) markiert den temporalen Wendepunkt. Das Verb יֵצֵא (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von יצא) bedeutet "hinausgehen, weggehen". Die Präpositionalphrase לַחָפְשִׁי (als Freier) zeigt den angestrebten Status, während חִנָּם (umsonst, ohne Entgelt) die Bedingungslosigkeit der Freilassung betont.
Die LXX gibt עֶבֶד עִבְרִי mit παῖς Εβραῖος wieder und mildert damit den harten Begriff "Sklave" zu "Diener" ab, was die soziale Realität beschönigt.
Satzstruktur: Bedingungssatz mit Protasis (כִּי + Imperfekt) und zweiteiliger Apodosis mit koordinierten Hauptsätzen.
Das Gesetz etabliert den wichtigen Grundsatz zeitlich begrenzter Sklaverei für Hebräer mit automatischer Freilassung im siebten Jahr.
Exodus 21,3
Hebräisch: אִם־בְּגַפֹּ֥ו יָבֹ֖א בְּגַפֹּ֣ו יֵצֵ֑א אִם־בַּ֤עַל אִשָּׁה֙ ה֔וּא וְיָצְאָ֥ה אִשְׁתּוֹ֖ עִמּוֹ׃
Deutsch: Wenn er allein gekommen ist, soll er allein ausziehen; wenn er Ehemann einer Frau ist, dann soll seine Frau mit ihm ausziehen.

Kommentar: Der Vers präsentiert zwei alternative Rechtsfälle durch die Konjunktion אִם. Im ersten Fall steht בְּגַפֹּו (mit seinem Körper = allein) - die Präposition בְּ mit dem Substantiv גַּף (Körper, Person) plus Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin drückt den Zustand des Alleinseins aus.
Das Verb יָבֹא (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von בוא) im Protasis korrespondiert mit יֵצֵא (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von יצא) in der Apodosis - diese Parallelführung verstärkt das Prinzip der status quo ante.
Der zweite Fall wird ebenfalls durch אִם eingeleitet: בַּעַל אִשָּׁה הוּא - hier fungiert בַּעַל als Konstruktverbindung "Herr/Besitzer einer Frau" = Ehemann. Das Personalpronomen הוּא verstärkt die Identifikation.
Die koordinierte Apodosis וְיָצְאָה אִשְׁתּוֹ עִמּוֹ zeigt das Verb יָצְאָה (3. Person Singular feminin Perfekt Qal von יצא) in Kongruenz mit dem femininen Subjekt אִשְׁתּוֹ (seine Frau). Die Präposition עִמּוֹ (mit ihm) drückt die Begleitung aus.
Die LXX übersetzt גַּף mit σῶμα (Körper), was die wörtliche Bedeutung wiedergibt, während der idiomatische Sinn "allein" durch μόνος ergänzt wird.
Satzstruktur: Zwei parallelgebaute Konditionalsätze mit kontrastiven Rechtsfällen und entsprechenden Rechtsfolgen.
Das Gesetz regelt den Familienstand bei der Freilassung und gewährleistet, dass bestehende Ehen erhalten bleiben.
Exodus 21,4
Hebräisch: אִם־אֲדֹנָיו֙ יִתֶּן־לוֹ֣ אִשָּׁ֔ה וְיָלְדָה־לוֹ֥ בָנִ֖ים א֣וֹ בָנ֑וֹת הָאִשָּׁ֣ה וִילָדֶ֗יהָ תִּהְיֶה֙ לַֽאדֹנֶ֔יהָ וְה֖וּא יֵצֵ֥א בְגַפֹּֽו׃
Deutsch: Wenn sein Herr ihm eine Frau gegeben und sie ihm Söhne oder Töchter geboren hat, sollen die Frau und ihre Kinder ihrem Herrn gehören, und er soll allein ausziehen.

Kommentar: Der komplexe Konditionalsatz beginnt mit אִם und präsentiert einen problematischen Rechtsfall. Das Subjekt אֲדֹנָיו (sein Herr) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin steht vor dem Verb יִתֶּן (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נתן), das "geben" bedeutet. Das indirekte Objekt לוֹ (ihm) wird durch das direkte Objekt אִשָּׁה (eine Frau) ergänzt.
Der zweite Teil der Bedingung wird durch וְיָלְדָה־לוֹ (und sie gebar ihm) fortgesetzt - das Verb יָלְדָה (3. Person Singular feminin Perfekt Qal von ילד) zeigt die vollendete Handlung der Geburt. Die Objekte בָנִים אוֹ בָנוֹת (Söhne oder Töchter) werden durch die disjunktive Konjunktion אוֹ verbunden.
Die Apodosis gliedert sich in zwei Teile: הָאִשָּׁה וִילָדֶיהָ תִּהְיֶה לַאדֹנֶיהָ - das Subjekt הָאִשָּׁה וִילָדֶיהָ (die Frau und ihre Kinder) steht vor dem Prädikat תִּהְיֶה (3. Person Singular feminin Imperfekt Qal von היה). Die Konstruktverbindung יְלָדֶיהָ (ihre Kinder) zeigt Possessivverhältnis. Die Präpositionalphrase לַאדֹנֶיהָ (ihrem Herrn) drückt Zugehörigkeit aus.
Der abschließende Satz וְהוּא יֵצֵא בְגַפֹּו kontrastiert die Situation des Mannes mit der seiner Familie - er wird בְגַפֹּו (allein) freigelassen.
Die LXX schwächt die harte Rechtslage durch Zusätze ab und betont stärker die Freiwilligkeit der ursprünglichen Ehe.
Satzstruktur: Komplexer Konditionalsatz mit zusammengesetzter Protasis und zweiteiliger Apodosis, die das rechtliche Dilemma zwischen Freilassung und Familientrennung aufzeigt.
Dieses Gesetz offenbart die harte Realität der Sklaverei, wo der Herr durch strategische Eheschließung den Sklaven zur dauerhaften Bindung zwingen kann.
Exodus 21,5
Hebräisch: וְאִם־אָמֹ֤ר יֹאמַר֙ הָעֶ֔בֶד אָהַ֨בְתִּי֙ אֶת־אֲדֹנִ֔י אֶת־אִשְׁתִּ֖י וְאֶת־בָּנָ֑י לֹ֥א אֵצֵ֖א חָפְשִֽׁי׃
Deutsch: Wenn aber der Sklave ausdrücklich sagt: Ich liebe meinen Herrn, meine Frau und meine Kinder, ich will nicht als Freier ausziehen,

Kommentar: Die adversative Konjunktion וְאִם leitet einen Alternativfall ein. Die emphatische Konstruktion אָמֹר יֹאמַר (absoluter Infinitiv + finites Verb) verstärkt die Aussage - "ausdrücklich sagen". Das Subjekt הָעֶבֶד (der Sklave) mit Artikel bezeichnet den spezifischen Fall aus dem vorherigen Vers.
Die direkte Rede beginnt mit אָהַבְתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von אהב) - das Verb "lieben" drückt emotionale Bindung aus. Die drei Akkusativobjekte werden durch אֶת markiert: אֲדֹנִי (meinen Herrn), אִשְׁתִּי (meine Frau), בָּנָי (meine Kinder) - alle mit Possessivsuffixen 1. Person Singular.
Der negative Folgesatz לֹא אֵצֵא חָפְשִׁי verwendet die Negation לֹא mit dem Verb אֵצֵא (1. Person Singular Imperfekt Qal von יצא). Das Adverb חָפְשִׁי (als Freier) bezeichnet den abgelehnten Status.
Die LXX gibt die emotionale Dimension durch φιλῶ wieder und betont damit die affektive Komponente der Entscheidung.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit direkter Rede, die eine persönliche Willenserklärung mit Begründung und Schlussfolgerung enthält.
Der Vers zeigt die paradoxe Möglichkeit der freiwilligen Fortsetzung der Sklaverei aus familiären Bindungen heraus.
Exodus 21,6
Hebräisch: וְהִגִּישֹׁ֤ו אֲדֹנָיו֙ אֶל־הָ֣אֱלֹהִ֔ים וְהִגִּישׁוֹ֙ אֶל־הַדֶּ֔לֶת א֖וֹ אֶל־הַמְּזוּזָ֑ה וְרָצַ֨ע אֲדֹנָ֤יו אֶת־אָזְנוֹ֙ בַּמַּרְצֵ֔עַ וַעֲבָדֹ֖ו לְעֹלָֽם׃
Deutsch: So soll ihn sein Herr vor Gott (oder: die Richter) bringen und ihn an die Tür oder den Türpfosten stellen, und sein Herr soll sein Ohr mit einem Pfriem durchbohren, und er soll ihm für immer dienen.

Kommentar: Das Verfahren wird durch וְהִגִּישׁוֹ (3. Person Singular maskulin Perfekt Hiphil von נגש) eingeleitet - "heranführen, vorführen". Das Subjekt אֲדֹנָיו (sein Herr) führt die Handlung aus. Die erste Zielangabe אֶל־הָאֱלֹהִים ist ambig: אֱלֹהִים kann "Gott" oder "Richter" bedeuten - der juristische Kontext favorisiert "Richter".
Die zweite Handlung וְהִגִּישׁוֹ אֶל־הַדֶּלֶת אוֹ אֶל־הַמְּזוּזָה wiederholt das Verb mit verschiedenen Ortsangaben. הַדֶּלֶת (die Tür) und הַמְּזוּזָה (der Türpfosten) werden durch die disjunktive Konjunktion אוֹ alternativ dargestellt - beide sind Symbole für das Haus und die Zugehörigkeit.
Der rituelle Akt wird durch וְרָצַע (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von רצע) beschrieben - "durchbohren". Das Subjekt אֲדֹנָיו agiert wieder, das Objekt אֶת־אָזְנוֹ (sein Ohr) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin wird durch das Instrument בַּמַּרְצֵעַ (mit dem Pfriem/Ahle) spezifiziert.
Die Schlussformel וַעֲבָדֹו לְעֹלָם verwendet עבד im Perfekt mit waw-consecutivum plus die Zeitangabe לְעֹלָם (für immer, auf Lebenszeit).
Die LXX übersetzt אֱלֹהִים durchgehend mit "Gott" und ignoriert die richterliche Bedeutung, wodurch der rechtliche Aspekt verlorengeht.
Satzstruktur: Sequenz von koordinierten Handlungsanweisungen im Perfekt consecutivum, die ein rituelles Verfahren beschreiben.
Das Gesetz institutionalisiert die lebenslange Sklaverei durch ein rituelles Verfahren mit rechtlicher und religiöser Dimension.
Exodus 21,7
Hebräisch: וְכִֽי־יִמְכֹּ֥ר אִ֛ישׁ אֶת־בִּתּוֹ֖ לְאָמָ֑ה לֹ֥א תֵצֵ֖א כְּצֵ֥את הָעֲבָדִֽים׃
Deutsch: Und wenn ein Mann seine Tochter als Magd verkauft, soll sie nicht ausziehen, wie die Knechte ausziehen.

Kommentar: Die Konjunktion וְכִי leitet einen neuen Rechtsfall ein, der sich auf weibliche Sklaven bezieht. Das Verb יִמְכֹּר (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von מכר) bedeutet "verkaufen". Das Subjekt אִישׁ (Mann) bezeichnet hier spezifisch den Vater, das Objekt אֶת־בִּתּוֹ (seine Tochter) trägt das Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die Zweckangabe לְאָמָה (als Magd) wird durch die Präposition לְ eingeleitet - אָמָה ist die feminine Form zu עֶבֶד und bezeichnet eine weibliche Sklavin mit spezifischen Rechtsstatus.
Die Apodosis verwendet die Negation לֹא mit dem Verb תֵצֵא (3. Person Singular feminin Imperfekt Qal von יצא). Die Vergleichskonstruktion כְּצֵאת הָעֲבָדִים (wie das Ausziehen der Knechte) verwendet den Infinitiv construct צֵאת mit der Komparativpartikel כְּ. הָעֲבָדִים (die Knechte) steht im Plural maskulin und bezieht sich auf die männlichen Sklaven aus den vorherigen Versen.
Die LXX übersetzt אָמָה mit θεραπαινίς (Dienerin), was den häuslichen Aspekt betont und die rechtliche Dimension abschwächt.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit negativer Rechtsfolge und Vergleichskonstruktion.
Das Gesetz etabliert unterschiedliche Rechtsnormen für männliche und weibliche Sklaven und zeigt die komplexere rechtliche Situation von Frauen auf.
Exodus 21,8
Hebräisch: אִם־רָעָ֞ה בְּעֵינֵ֧י אֲדֹנֶ֛יהָ אֲשֶׁר־לֹא יְעָדָ֖הּ וְהֶפְדָּ֑הּ לְעַ֥ם נָכְרִ֛י לֹא־יִמְשֹׁ֥ל לְמָכְרָ֖הּ בְּבִגְדוֹ־בָֽהּ׃
Deutsch: Wenn sie böse ist in den Augen ihres Herrn, der sie sich bestimmt hatte, so soll er sie loskaufen lassen; er hat nicht das Recht, sie an ein fremdes Volk zu verkaufen, indem er treulos an ihr handelt.

Kommentar: Der Konditionalsatz beginnt mit אִם und einer metaphorischen Wendung: רָעָה בְּעֵינֵי אֲדֹנֶיהָ - das Verb רָעָה (3. Person Singular feminin Perfekt Qal von רעע) bedeutet "böse/schlecht sein". Die Präpositionalphrase בְּעֵינֵי (in den Augen von) drückt subjektive Bewertung aus. אֲדֹנֶיהָ (ihr Herr) trägt das feminine Possessivsuffix.
Der Relativsatz אֲשֶׁר־לֹא יְעָדָהּ ist textkritisch schwierig. Das Verb יְעָדָהּ (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von יעד) mit Objektsuffix 3. Person Singular feminin bedeutet "bestimmen, auserwählen". Die Negation לֹא macht die Aussage problematisch - möglicherweise liegt eine Textverderbnis vor.
Die erste Rechtsfolge וְהֶפְדָּהּ (3. Person Singular maskulin Perfekt Hiphil von פדה) bedeutet "loskaufen lassen, einlösen lassen". Das Hiphil zeigt kausative Bedeutung.
Der zweite Teil verwendet לְעַם נָכְרִי (an ein fremdes Volk) - נָכְרִי bezeichnet Ausländer/Fremde. Das Verbot wird durch לֹא־יִמְשֹׁל (er soll nicht herrschen/das Recht haben) eingeleitet, gefolgt vom Infinitiv לְמָכְרָהּ (sie zu verkaufen).
Die Begründung בְּבִגְדוֹ־בָהּ verwendet den Infinitiv construct בִּגְדוֹ (sein Treuebruch) mit Objektsuffix - das Verb בגד bedeutet "treulos handeln".
Die LXX löst die textkritischen Probleme durch interpretierende Übersetzung und betont stärker die Schutzfunktion des Gesetzes.
Satzstruktur: Komplexer Konditionalsatz mit problematischem Relativsatz und zweiteiliger Apodosis mit Gebot und Verbot.
Das Gesetz schützt die Sklavin vor willkürlicher Behandlung und Verkauf ins Ausland bei Nichterfüllung der ursprünglichen Absichten.
Exodus 21,9
Hebräisch: וְאִם־לִבְנוֹ֖ יִֽיעָדֶ֑נָּה כְּמִשְׁפַּ֥ט הַבָּנ֖וֹת יַעֲשֶׂה־לָּֽהּ׃
Deutsch: Und wenn er sie für seinen Sohn bestimmt, soll er ihr nach dem Recht der Töchter tun.

Kommentar: Die alternative Bedingung wird durch וְאִם eingeleitet. Die Präpositionalphrase לִבְנוֹ (für seinen Sohn) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin zeigt die Zweckbestimmung. Das Verb יִיעָדֶנָּה (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von יעד) trägt das Objektsuffix 3. Person Singular feminin und bedeutet "bestimmen, verloben".
Die Rechtsfolge verwendet die Präpositionalphrase כְּמִשְׁפַּט הַבָּנוֹת (nach dem Recht der Töchter) - die Präposition כְּ drückt Entsprechung aus. מִשְׁפַּט bedeutet hier "Recht, Rechtssatzung", הַבָּנוֹת (die Töchter) bezeichnet freie Töchter des Hauses.
Das Verb יַעֲשֶׂה־לָּהּ (er soll ihr tun) zeigt 3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עשׂה mit präpositionalem Objekt לָהּ (ihr).
Die LXX expliziert den rechtlichen Status durch Zusätze, die die Gleichstellung mit freien Töchtern verdeutlichen.
Satzstruktur: Einfacher Konditionalsatz mit normativer Rechtsfolge.
Das Gesetz gewährt der Sklavin bei Bestimmung zur Schwiegertochter den vollen Rechtsstatus einer freien Tochter.
Exodus 21,10
Hebräisch: אִם־אַחֶ֖רֶת יִֽקַּֽח־לוֹ֑ שְׁאֵרָ֛הּ כְּסוּתָ֥הּ וְעֹנָתָ֖הּ לֹ֥א יִגְרָֽע׃
Deutsch: Wenn er sich eine andere nimmt, soll er ihre Nahrung, ihre Kleidung und ihre eheliche Pflicht nicht verkürzen.

Kommentar: Der dritte Fall wird durch אִם eingeleitet. Das Objekt אַחֶרֶת (eine andere) bezeichnet eine weitere Frau. Das Verb יִקַּח־לוֹ (er nimmt sich) zeigt 3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von לקח mit Dativobjekt לוֹ (sich).
Die Apodosis listet drei Bereiche auf: שְׁאֵרָהּ (ihre Nahrung/ihr Fleisch) mit Possessivsuffix 3. Person Singular feminin bezeichnet die Grundversorgung. כְּסוּתָהּ (ihre Kleidung) von der Wurzel כסה (bedecken) bezeichnet die Bekleidung. עֹנָתָהּ (ihre eheliche Pflicht) ist ein euphemistischer Begriff für die ehelichen Rechte.
Das Hauptverb לֹא יִגְרָע verwendet die Negation לֹא mit dem Imperfekt Qal 3. Person Singular maskulin von גרע (vermindern, verkürzen).
Die LXX interpretiert עֹנָה als συνουσία (ehelicher Verkehr) und macht damit den euphemistischen Charakter deutlich.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit negativer Rechtsfolge bezüglich drei grundlegender Eherechte.
Das Gesetz schützt die erste Frau vor Vernachlässigung bei Polygamie durch Garantie ihrer fundamentalen Rechte.
Exodus 21,11
Hebräisch: וְאִם־שְׁלָ֨שׁ־אֵ֔לֶּה לֹ֥א יַעֲשֶׂ֖ה לָ֑הּ וְיָצְאָ֥ה חִנָּ֖ם אֵ֥ין כָּֽסֶף׃
Deutsch: Und wenn er ihr diese drei Dinge nicht tut, soll sie umsonst ausziehen, ohne Geld.

Kommentar: Die Schlussbestimmung wird durch וְאִם eingeleitet. Das Objekt שְׁלָשׁ־אֵלֶּה (diese drei Dinge) bezieht sich anaphorisch auf die im vorherigen Vers genannten Rechte. Die Konstruktverbindung שְׁלָשׁ (drei) mit dem Demonstrativpronomen אֵלֶּה (diese) bildet eine präzise Rückbezüglichkeit.
Das Verb לֹא יַעֲשֶׂה לָהּ (er tut ihr nicht) verwendet die Negation לֹא mit 3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עשׂה plus Dativobjekt לָהּ.
Die Rechtsfolge וְיָצְאָה חִנָּם zeigt das Verb יָצְאָה (sie soll ausziehen) in 3. Person Singular feminin Perfekt Qal von יצא. Das Adverb חִנָּם (umsonst, ohne Entgelt) betont die kostenlose Freilassung.
Die verstärkende Phrase אֵין כָּסֶף (ohne Geld) verwendet die Existenznegation אֵין mit כָּסֶף (Geld, Silber) zur doppelten Betonung der Unentgeltlichkeit.
Die LXX übersetzt חִנָּם mit δωρεὰν (geschenkweise) und unterstreicht damit den Aspekt der Gnade.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit verstärkter positiver Rechtsfolge durch doppelte Adverbialbestimmung.
Das Gesetz gewährt der vernachlässigten Sklavin automatische und kostenlose Freilassung als ultima ratio zum Schutz ihrer Grundrechte.
Exodus 21,12
Hebräisch: מַכֵּ֥ה אִ֛ישׁ וָמֵ֖ת מ֥וֹת יוּמָֽת׃
Deutsch: Wer einen Menschen schlägt, sodass er stirbt, soll gewiss getötet werden.

Kommentar: Der Vers leitet eine neue Gesetzesgruppe über Kapitalverbrechen ein. Das Partizip מַכֵּה (Schlagender) im Singular maskulin fungiert als Subjekt und bezeichnet den Täter. Das Objekt אִישׁ (Mensch/Mann) steht hier generisch für jede Person.
Die Folge wird durch וָמֵת (und er starb) ausgedrückt - das Verb מֵת (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von מות) mit waw-consecutivum zeigt die tödliche Konsequenz.
Die Strafbestimmung מוֹת יוּמָת verwendet die emphatische Konstruktion absoluter Infinitiv + finites Verb. מוֹת (Infinitiv absolut von מות) verstärkt יוּמָת (3. Person Singular maskulin Hophal Imperfekt von מות) - "er soll gewiss getötet werden". Das Hophal drückt das Passiv aus und zeigt, dass die Gemeinschaft die Hinrichtung vollzieht.
Die LXX gibt die emphatische Formel durch θανάτῳ θανατούσθω wieder und behält damit die Intensität bei.
Satzstruktur: Partizipialsatz mit Folgebestimmung und emphatischer Strafandrohung.
Das Grundgesetz etabliert das Talionsprinzip für vorsätzliche Tötung als fundamentales Rechtsprinzip.
Exodus 21,13
Hebräisch: וַאֲשֶׁר֙ לֹ֣א צָדָ֔ה וְהָאֱלֹהִ֖ים אִנָּ֣ה לְיָדוֹ֑ וְשַׂמְתִּ֤י לְךָ֙ מָק֔וֹם אֲשֶׁ֥ר יָנ֖וּס שָֽׁמָּה׃
Deutsch: Wer aber nicht nachgestellt hat, sondern Gott hat es seiner Hand widerfahren lassen, so werde ich dir einen Ort bestimmen, wohin er fliehen soll.

Kommentar: Der adversative Satz wird durch וַאֲשֶׁר (und wer/aber wer) eingeleitet und bildet den Gegensatz zum vorsätzlichen Mord. Das Verb לֹא צָדָה (er stellte nicht nach) verwendet die Negation לֹא mit 3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von צוד (jagen, nachstellen) - die Verneinung des vorsätzlichen Elements.
Die theologische Erklärung וְהָאֱלֹהִים אִנָּה לְיָדוֹ ist bemerkenswert: das Subjekt הָאֱלֹהִים (Gott) mit dem Verb אִנָּה (3. Person Singular maskulin Piel Perfekt von אנה) bedeutet "zufügen lassen, widerfahren lassen". Die Präpositionalphrase לְיָדוֹ (seiner Hand) zeigt die instrumentale Funktion.
Die göttliche Zusage וְשַׂמְתִּי לְךָ מָקוֹם verwendet das Verb שַׂמְתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von שׂום) - "ich werde setzen/bestimmen". Das Dativobjekt לְךָ (dir) bezieht sich auf Moses, מָקוֹם (Ort) bezeichnet die Zufluchtsstätte.
Der Relativsatz אֲשֶׁר יָנוּס שָׁמָּה beschreibt den Zweck: יָנוּס (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נוס) bedeutet "fliehen", שָׁמָּה (dorthin) zeigt die Zielrichtung.
Die LXX interpretiert אִנָּה als παρέδωκεν (übergeben) und theologisiert damit stärker die göttliche Verursachung.
Satzstruktur: Adversativer Relativsatz mit theologischer Begründung und göttlicher Zusage einschließlich Zweckbestimmung.
Das Gesetz unterscheidet zwischen vorsätzlichem Mord und Fahrlässigkeitstötung und etabliert das Institut der Asylstädte.
Exodus 21,14
Hebräisch: וְכִי־יָזִ֥ד אִ֛ישׁ עַל־רֵעֵ֖הוּ לְהָרְגֹ֣ו בְעָרְמָ֑ה מֵעִ֣ם מִזְבְּחִ֔י תִּקָּחֶ֖נּוּ לָמֽוּת׃
Deutsch: Wenn aber ein Mann gegen seinen Nächsten vermessen handelt, um ihn mit List zu töten, sollst du ihn von meinem Altar wegnehmen, dass er sterbe.

Kommentar: Die Konjunktion וְכִי leitet den Gegensatz zur fahrlässigen Tötung ein. Das Verb יָזִד (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von זיד) bedeutet "vermessen/vorsätzlich handeln". Das Subjekt אִישׁ steht vor der Präpositionalphrase עַל־רֵעֵהוּ (gegen seinen Nächsten) - רֵעַ mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin bezeichnet den Mitmenschen.
Der Zweck wird durch לְהָרְגֹו (ihn zu töten) ausgedrückt - Infinitiv construct von הרג mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin. Die Art wird durch בְעָרְמָה (mit List, Tücke) spezifiziert - die Präposition בְּ zeigt das Mittel, עָרְמָה bezeichnet planvolle Hinterlist.
Die dramatische Anweisung מֵעִם מִזְבְּחִי תִּקָּחֶנּוּ verwendet מֵעִם (von ... weg) mit מִזְבְּחִי (mein Altar) - das Possessivsuffix 1. Person Singular zeigt göttliche Eigenschaft. Das Verb תִּקָּחֶנּוּ (du sollst ihn nehmen) in 2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von לקח mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin richtet sich an Moses.
Die Zweckbestimmung לָמוּת (zum Sterben) verwendet die Präposition לְ mit dem Infinitiv construct von מות.
Die LXX betont durch προσθήσηται (hinzufügen) stärker das Element der Vorsätzlichkeit und planvollen Steigerung.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit qualifizierten Tatbestandsmerkmalen und direkter göttlicher Anweisung für die Strafvollstreckung.
Das Gesetz hebt die Schwere des vorsätzlichen Mordes hervor, der selbst das Asylrecht am Altar durchbricht.
Exodus 21,15
Hebräisch: וּמַכֵּ֥ה אָבִ֛יו וְאִמּוֹ֖ מ֥וֹת יוּמָֽת׃
Deutsch: Und wer seinen Vater oder seine Mutter schlägt, soll gewiss getötet werden.

Kommentar: Das Partizip וּמַכֵּה (und wer schlägt) mit waw-kopulativum fungiert als Subjekt und knüpft an die vorherigen Fälle an. Die Objekte אָבִיו וְאִמּוֹ (seinen Vater und seine Mutter) tragen beide Possessivsuffixe 3. Person Singular maskulin und werden durch waw-kopulativum koordiniert.
Die Strafandrohung מוֹת יוּמָת wiederholt die emphatische Formel aus Vers 12 - absoluter Infinitiv plus Hophal Imperfekt zur Verstärkung der Todesstrafe.
Die LXX fügt τὸν πατέρα αὐτοῦ ἢ τὴν μητέρα αὐτοῦ hinzu und expliziert durch ἢ (oder) eine alternative Lesung, die im Hebräischen durch waw ausgedrückt wird.
Satzstruktur: Partizipialsatz mit koordinierten Objekten und emphatischer Strafandrohung.
Das Gesetz schützt die Elternautorität als fundamentale gesellschaftliche Institution durch die schwerste Strafe.
Exodus 21,16
Hebräisch: וְגֹנֵ֨ב אִ֧ישׁ וּמְכָרֹ֛ו וְנִמְצָ֥א בְיָדֹ֖ו מ֥וֹת יוּמָֽת׃
Deutsch: Und wer einen Menschen stiehlt, sei es, dass er ihn verkauft hat, oder dass er in seiner Hand gefunden wird, soll gewiss getötet werden.

Kommentar: Das Partizip וְגֹנֵב (und wer stiehlt) leitet einen weiteren Kapitalfall ein. Das Objekt אִישׁ (Mensch) bezeichnet hier allgemein eine Person - Menschenraub ist gemeint.
Die beiden alternativen Tatbestände werden koordiniert dargestellt: וּמְכָרוֹ (und er verkaufte ihn) zeigt das Perfekt Qal 3. Person Singular maskulin von מכר mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin. וְנִמְצָא בְיָדוֹ (und er wird in seiner Hand gefunden) verwendet das Partizip Niphal von מצא mit der Präpositionalphrase בְיָדוֹ (in seiner Hand) - die "Hand" steht metaphorisch für Besitz/Gewalt.
Die Strafandrohung מוֹת יוּמָת verwendet wieder die emphatische Todesformel.
Die LXX vertauscht die Reihenfolge der Verse 16 und 17. Im hebräischen Text folgt auf das Schlagen der Eltern (V. 15) der Menschenraub (V. 16) und dann das Fluchen über die Eltern (V. 17). Die LXX stellt Fluchen über die Eltern vor Menschenraub, wodurch die beiden Vergehen gegen die Eltern direkt aufeinanderfolgen.
Satzstruktur: Partizipialsatz mit zwei koordinierten Tatbestandsalternativen und einheitlicher Strafandrohung.
Das Gesetz bedroht Menschenhandel mit der Todesstrafe, unabhängig davon, ob der Verkauf bereits vollzogen oder nur geplant war.
Exodus 21,17
Hebräisch: וּמְקַלֵּ֥ל אָבִ֛יו וְאִמּוֹ֖ מ֥וֹת יוּמָֽת׃
Deutsch: Und wer seinen Vater oder seine Mutter verflucht, soll gewiss getötet werden.

Kommentar: Das Partizip וּמְקַלֵּל (und wer verflucht) zeigt die Piel-Form von קלל, die intensive oder kausative Bedeutung hat - "verfluchen, verwünschen". Dies steigt gegenüber dem körperlichen Angriff in Vers 15 zu verbalem Angriff.
Die Objekte אָבִיו וְאִמּוֹ (seinen Vater und seine Mutter) entsprechen formal Vers 15, wodurch eine Parallelität zwischen körperlichem und verbalem Angriff auf die Eltern entsteht.
Die identische Strafformel מוֹת יוּמָת unterstreicht die gleiche Schwere beider Vergehen gegen die Elternautorität.
Die LXX übersetzt קלל mit κακολογῶν (schlecht reden) und schwächt damit die magisch-religiöse Dimension des Fluchens ab. Vergl. Anm. in Vers 16.
Satzstruktur: Partizipialsatz parallel zu Vers 15 mit identischer Strafandrohung.
Das Gesetz stellt verbale Angriffe auf die Eltern dem körperlichen Angriff gleich und unterstreicht die sakrale Dimension der Elternehrung.
Exodus 21,18
Hebräisch: וְכִֽי־יְרִיבֻ֣ן אֲנָשִׁ֔ים וְהִכָּה־אִישׁ֙ אֶת־רֵעֵ֔הוּ בְּאֶ֖בֶן א֣וֹ בְאֶגְרֹ֑ף וְלֹ֥א יָמ֖וּת וְנָפַ֥ל לְמִשְׁכָּֽב׃
Deutsch: Und wenn Männer sich streiten und einer schlägt den anderen mit einem Stein oder mit der Faust, und er stirbt nicht, sondern wird bettlägerig,

Kommentar: Die Konjunktion וְכִי leitet einen neuen Rechtsfall ein, der sich von den Kapitalverbrechen unterscheidet. Das Verb יְרִיבֻן (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von ריב) bedeutet "streiten, prozessieren". Das Subjekt אֲנָשִׁים (Männer) steht im Plural und bezeichnet die Streitenden.
Die spezifische Handlung wird durch וְהִכָּה־אִישׁ אֶת־רֵעֵהוּ (und ein Mann schlägt seinen Nächsten) beschrieben - הִכָּה (3. Person Singular maskulin Perfekt Hiphil von נכה) mit direktem Objekt אֶת־רֵעֵהוּ.
Die Tatmittel werden alternativ aufgeführt: בְּאֶבֶן (mit einem Stein) und בְאֶגְרֹף (mit der Faust) - beide durch die instrumentale Präposition בְּ eingeleitet und durch אוֹ (oder) disjunktiv verbunden.
Die entscheidende Einschränkung וְלֹא יָמוּת (und er stirbt nicht) verwendet die Negation לֹא mit dem Imperfekt Qal 3. Person Singular maskulin von מות. Die Folge וְנָפַל לְמִשְׁכָּב zeigt נָפַל (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נפל) - "fallen" im Sinne von "niedergestreckt werden". לְמִשְׁכָּב (ins Bett) von der Wurzel שׁכב (liegen) bezeichnet die Bettlägerigkeit.
Die LXX interpretiert אֶגְרֹף als πυγμή (Faust) und macht damit die körperliche Gewalt explizit.
Satzstruktur: Komplexer Konditionalsatz mit mehreren koordinierten Handlungen und spezifizierenden Bedingungen.
Das Gesetz behandelt Körperverletzung ohne Todesfolge als mildere Straftat und leitet zu differenzierten Sanktionen über.
Exodus 21,19
Hebräisch: אִם־יָק֞וּם וְהִתְהַלֵּ֥ךְ בַּח֛וּץ עַל־מִשְׁעַנְתּוֹ֖ וְנִקָּ֣ה הַמַּכֶּ֑ה רַ֥ק שִׁבְתּוֹ֛ יִתֵּ֖ן וְרַפֹּ֥א יְרַפֵּֽא׃
Deutsch: Wenn er aufsteht und draußen an seinem Stab umhergeht, so soll der Schläger straffrei sein; nur für sein Versäumnis soll er bezahlen und ihn gewiss heilen lassen.

Kommentar: Der Konditionalsatz אִם־יָקוּם (wenn er aufsteht) verwendet das Imperfekt Qal 3. Person Singular maskulin von קום und zeigt die Genesung an. Die koordinierte Handlung וְהִתְהַלֵּךְ בַּחוּץ (und draußen umhergeht) zeigt הִתְהַלֵּךְ (3. Person Singular maskulin Perfekt Hitpael von הלך) - die Hitpael-Form drückt reflexive/iterative Bewegung aus. בַּחוּץ (draußen) bezeichnet den öffentlichen Bereich.
Die qualifizierende Bedingung עַל־מִשְׁעַנְתּוֹ (auf seinem Stab) zeigt die Hilfsbedürftigkeit - מִשְׁעֶנֶת (Stütze, Stab) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die Rechtsfolge וְנִקָּה הַמַּכֶּה (und der Schläger soll straffrei sein) verwendet das Perfekt Niphal 3. Person Singular maskulin von נקה - "rein, unschuldig sein". הַמַּכֶּה (der Schläger) ist Partizip Hiphil von נכה.
Die Einschränkung wird durch רַק (nur, jedoch) eingeleitet. שִׁבְתּוֹ יִתֵּן (sein Versäumnis soll er geben) zeigt שֶׁבֶת (das Sitzen = Arbeitsausfall) mit Possessivsuffix und das Imperfekt Qal von נתן.
Die zweite Verpflichtung וְרַפֹּא יְרַפֵּא verwendet die emphatische Konstruktion Infinitiv absolut + finites Verb - "er soll gewiss heilen lassen". Das Piel von רפא zeigt kausative Bedeutung.
Die LXX expliziert שֶׁבֶת durch ἀργία (Untätigkeit) und macht den ökonomischen Aspekt deutlicher.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit qualifizierenden Bedingungen und differenzierter Rechtsfolge mit Freispruch und Schadenersatzpflicht.
Das Gesetz etabliert das Prinzip des Schadenersatzes bei Körperverletzung mit Arbeitsunfähigkeit aber ohne dauerhafte Schäden.
Exodus 21,20
Hebräisch: וְכִֽי־יַכֶּה֩ אִ֨ישׁ אֶת־עַבְדּוֹ֜ א֤וֹ אֶת־אֲמָתוֹ֙ בַּשֵּׁ֔בֶט וּמֵ֖ת תַּ֣חַת יָד֑וֹ נָקֹ֖ם יִנָּקֵֽם׃
Deutsch: Und wenn jemand seinen Knecht oder seine Magd mit dem Stock schlägt, dass er unter seiner Hand stirbt, so soll er gewiss gerächt werden.

Kommentar: Die Konjunktion וְכִי leitet einen neuen Fall ein, der das Verhältnis zu Sklaven regelt. Das Verb יַכֶּה (3. Person Singular maskulin Imperfekt Hiphil von נכה) zeigt die Schlaghandlung. Das Subjekt אִישׁ bezeichnet den Herrn.
Die Objekte אֶת־עַבְדּוֹ אוֹ אֶת־אֲמָתוֹ (seinen Knecht oder seine Magd) werden durch אוֹ disjunktiv verbunden - beide tragen Possessivsuffixe 3. Person Singular maskulin und zeigen die Besitzverhältnisse.
Das Tatmittel בַּשֵּׁבֶט (mit dem Stock) bezeichnet das Züchtigungsinstrument - שֵׁבֶט kann Stab, Rute oder Szepter bedeuten.
Die tödliche Folge wird durch וּמֵת תַּחַת יָדוֹ (und er stirbt unter seiner Hand) ausgedrückt - מֵת (Perfekt Qal von מות) mit der metaphorischen Wendung תַּחַת יָדוֹ (unter seiner Hand = durch seine direkte Einwirkung).
Die Strafandrohung נָקֹם יִנָּקֵם verwendet die emphatische Konstruktion Infinitiv absolut + finites Verb von נקם (rächen, bestrafen) - "er soll gewiss gerächt werden". Das Niphal Imperfekt zeigt passivische Bedeutung.
Die LXX übersetzt נקם mit ἐκδικεῖσθαι (Vergeltung üben) und betont damit den Vergeltungsaspekt.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit spezifizierten Tatbestandsmerkmalen und emphatischer Strafandrohung.
Das Gesetz schützt Sklaven vor tödlicher Misshandlung und stellt sie unter den Schutz des Vergeltungsrechts.
Exodus 21,21
Hebräisch: אַ֥ךְ אִם־י֛וֹם א֥וֹ יוֹמַ֖יִם יַעֲמֹ֑ד לֹ֣א יֻקַּ֔ם כִּ֥י כַסְפּ֖וֹ הֽוּא׃
Deutsch: Nur wenn er einen oder zwei Tage am Leben bleibt, soll er nicht gerächt werden, denn er ist sein Geld.

Kommentar: Die Einschränkung wird durch אַךְ (jedoch, nur) eingeleitet und modifiziert das vorherige Gesetz erheblich. Der Konditionalsatz אִם־יוֹם אוֹ יוֹמַיִם יַעֲמֹד zeigt die Zeitangaben יוֹם (ein Tag) und יוֹמַיִם (zwei Tage) als Dual, disjunktiv durch אוֹ verbunden.
Das Verb יַעֲמֹד (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עמד) bedeutet hier "bestehen, am Leben bleiben" - nicht das übliche "stehen".
Die negative Rechtsfolge לֹא יֻקַּם (er soll nicht gerächt werden) verwendet das Hophal Imperfekt von נקם mit Negation לֹא - die passivische Form zeigt, dass keine Vergeltung stattfinden soll.
Die Begründung כִּי כַסְפּוֹ הוּא (denn er ist sein Geld) ist rechtlich und ethisch problematisch. כֶּסֶף (Silber, Geld) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin bezeichnet den Sklavenpreis. Das Personalpronomen הוּא in Prädikatsfunktion verstärkt die Identifikation.
Die LXX mildert die harte Formulierung durch τετιμημένος ἐστιν (er ist geschätzt/bewertet worden) ab und vermeidet die direkte Gleichsetzung von Mensch und Geld.
Satzstruktur: Adversativer Konditionalsatz mit zeitlicher Spezifikation, negativer Rechtsfolge und kausaler Begründung.
Das Gesetz zeigt die rechtliche Ambiguität im Umgang mit Sklaven - zwischen Personenschutz und Eigentumsrecht des Herrn.
Exodus 21,22
Hebräisch: וְכִֽי־יִנָּצ֣וּ אֲנָשִׁ֗ים וְנָ֨גְפ֜וּ אִשָּׁ֤ה הָרָה֙ וְיָצְא֣וּ יְלָדֶ֔יהָ וְלֹ֥א יִהְיֶ֖ה אָס֑וֹן עָנ֣וֹשׁ יֵעָנֵ֗שׁ כַּֽאֲשֶׁ֨ר יָשִׁ֤ית עָלָיו֙ בַּ֣עַל הָֽאִשָּׁ֔ה וְנָתַ֖ן בִּפְלִלִֽים׃
Deutsch: Und wenn Männer sich streiten und stoßen eine schwangere Frau, sodass ihre Kinder herauskommen, und es geschieht kein tödlicher Schaden, so soll er gewiss mit Geld bestraft werden, gemäß dem, was der Ehemann der Frau ihm auferlegt, und er soll es geben durch die Richter.

Kommentar: Der komplexe Fall wird durch וְכִי eingeleitet. Das Verb יִנָּצוּ (3. Person Plural maskulin Niphal Imperfekt von נצה) bedeutet "sich streiten, kämpfen". Das Subjekt אֲנָשִׁים (Männer) zeigt die Akteure.
Die unbeabsichtigte Folge וְנָגְפוּ אִשָּׁה הָרָה (und sie stoßen eine schwangere Frau) verwendet נָגְפוּ (3. Person Plural maskulin Perfekt Qal von נגף) - "stoßen, schlagen". Das Objekt אִשָּׁה הָרָה zeigt die attributive Konstruktion "schwangere Frau" - הָרָה ist Partizip Qal feminin von הרה.
Die Konsequenz וְיָצְאוּ יְלָדֶיהָ (und ihre Kinder kommen heraus) zeigt יָצְאוּ (3. Person Plural maskulin Perfekt Qal von יצא) - euphemistisch für Fehlgeburt. יְלָדֶיהָ (ihre Kinder) trägt das Possessivsuffix 3. Person Singular feminin.
Die entscheidende Bedingung וְלֹא יִהְיֶה אָסוֹן (und es soll kein Schaden geschehen) verwendet יִהְיֶה (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von היה) mit אָסוֹן (Unglück, tödlicher Schaden).
Die Strafbestimmung עָנוֹשׁ יֵעָנֵשׁ zeigt die emphatische Konstruktion - "er soll gewiss bestraft werden" vom Verb ענשׁ (bestrafen).
Die Strafmaßbestimmung כַּאֲשֶׁר יָשִׁית עָלָיו בַּעַל הָאִשָּׁה (wie der Ehemann der Frau ihm auferlegt) zeigt יָשִׁית (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁית). Die Konstruktverbindung בַּעַל הָאִשָּׁה (Ehemann der Frau) bezeichnet den Geschädigten.
Die Verfahrensbestimmung וְנָתַן בִּפְלִלִים (und er soll geben durch Richter) verwendet נָתַן (Perfekt Qal von נתן) mit בִּפְלִלִים - פְּלִילִים (Richter) von פלל (richten, entscheiden).
Die LXX hat eine grundlegend verschiedene Interpretation. Der hebräische Text spricht von יְלָדֶ֔יהָ ("ihre Kinder/Nachkommen"), während die LXX τὸ παιδίον ("das Kind") im Singular verwendet. Noch bedeutsamer ist der Unterschied bei אָס֑וֹן: Der hebräische Text meint "weiteren Schaden", die LXX interpretiert dies jedoch als μὴ ἐξεικονισμένον ("nicht vollständig geformt") bzw. ἐξεικονισμένον ("vollständig geformt"). Diese Unterscheidung zwischen einem unvollständig und vollständig entwickelten Fötus führt zu unterschiedlichen rechtlichen Konsequenzen und hat erhebliche Auswirkungen auf die Auslegung dieses umstrittenen Abschnitts.
Satzstruktur: Komplexer Konditionalsatz mit mehrfacher Spezifikation der Umstände und differenzierter Strafbestimmung mit Verfahrensregelung.
Das Gesetz regelt Schadenersatz bei unbeabsichtigter Schädigung schwangerer Frauen ohne tödlichen Ausgang.
Exodus 21,23
Hebräisch: וְאִם־אָס֖וֹן יִהְיֶ֑ה וְנָתַתָּ֥ה נֶ֖פֶשׁ תַּ֥חַת נָֽפֶשׁ׃
Deutsch: Wenn aber ein tödlicher Schaden geschieht, so sollst du geben Leben um Leben,

Kommentar: Der adversative Konditionalsatz וְאִם־אָסוֹן יִהְיֶה (und wenn Schaden geschieht) kontrastiert mit dem vorherigen Vers. אָסוֹן (Unglück, tödlicher Schaden) mit dem Verb יִהְיֶה (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von היה) zeigt die schwerwiegende Alternative.
Die Rechtsfolge וְנָתַתָּה נֶפֶשׁ תַּחַת נָפֶשׁ (und du sollst geben Leben um Leben) führt das klassische Talionsprinzip ein. נָתַתָּה (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נתן) richtet sich an Moses oder den Richter.
נֶפֶשׁ תַּחַת נָפֶשׁ (Leben um Leben) zeigt die Konstruktion mit תַּחַת (anstelle von, für) - die Präposition drückt Äquivalenz und Vergeltung aus. נֶפֶשׁ bedeutet hier "Leben, Lebenskraft".
Die LXX übersetzt נֶפֶשׁ mit ψυχή und behält damit die Bedeutungsvielfalt zwischen Leben und Seele bei.
Satzstruktur: Adversativer Konditionalsatz mit direkter Anrede und Formulierung des Vergeltungsprinzips.
Das Gesetz etabliert das fundamentale Talionsprinzip für Fälle mit tödlichem Ausgang.
Exodus 21,24
Hebräisch: עַ֚יִן תַּ֣חַת עַ֔יִן שֵׁ֖ן תַּ֣חַת שֵׁ֑ן יָ֚ד תַּ֣חַת יָ֔ד רֶ֖גֶל תַּ֥חַת רָֽגֶל׃
Deutsch: Auge um Auge, Zahn um Zahn, Hand um Hand, Fuß um Fuß,

Kommentar: Der Vers entfaltet das Talionsprinzip in rhythmischer Aufzählung. Jede Wendung verwendet die Konstruktion Körperteil + תַּחַת + derselbe Körperteil. Die Präposition תַּחַת (anstelle von, für) drückt exakte Entsprechung aus.
עַיִן תַּחַת עַיִן (Auge um Auge) beginnt mit einem besonders wichtigen Sinnesorgan. שֵׁן תַּחַת שֵׁן (Zahn um Zahn) bezeichnet ein charakteristisches Körperteil. יָד תַּחַת יָד (Hand um Hand) betrifft das wichtigste Werkzeug. רֶגֶל תַּחַת רָגֶל (Fuß um Fuß) schließt die Aufzählung mit dem Bewegungsorgan ab.
Die Progression von oben nach unten (Auge → Zahn → Hand → Fuß) zeigt systematische Erfassung der wichtigsten Körperteile.
Die LXX übersetzt wörtlich und behält die prägnante Formel bei, die zu einem Rechtssprichwort wurde.
Satzstruktur: Nominale Aufzählung in chiastischer Parallelstruktur ohne finite Verben.
Der klassische Vers formuliert das Vergeltungsprinzip als Grundsatz proportionaler Gerechtigkeit.
Exodus 21,25
Hebräisch: כְּוִיָּה֙ תַּ֣חַת כְּוִיָּ֔ה פֶּ֖צַע תַּ֣חַת פָּ֑צַע חַבּוּרָ֕ה תַּ֖חַת חַבּוּרָֽה׃
Deutsch: Brandmal um Brandmal, Wunde um Wunde, Strieme um Strieme.

Kommentar: Die Fortsetzung des Talionsprinzips erfasst verschiedene Verletzungsarten. כְּוִיָּה תַּחַת כְּוִיָּה (Brandmal um Brandmal) verwendet כְּוִיָּה (Brandmal, Verbrennung) von der Wurzel כוה (brennen).
פֶּצַע תַּחַת פָּצַע (Wunde um Wunde) zeigt פֶּצַע (Wunde, Verletzung) - die zweite Form פָּצַע zeigt Vokalvariation bei gleichem Wort.
חַבּוּרָה תַּחַת חַבּוּרָה (Strieme um Strieme) verwendet חַבּוּרָה (Strieme, blaue Flecken) von חבר (verbinden) - Verletzungen, die die Haut verfärben.
Die Progression von schweren (Brandmal) zu mittleren (Wunde) zu leichteren Verletzungen (Striemen) zeigt die umfassende Erfassung aller Schadensgrade.
Die LXX differenziert stärker zwischen den Verletzungsarten und expliziert deren medizinische Bedeutung.
Satzstruktur: Fortsetzung der nominalen Parallelstruktur mit spezifischen Verletzungstypen.
Das Gesetz vervollständigt das Vergeltungsprinzip durch Erfassung aller Verletzungsgrade von schwer bis leicht.
Exodus 21,26
Hebräisch: וְכִֽי־יַכֶּ֨ה אִ֜ישׁ אֶת־עֵ֥ין עַבְדּוֹ֛ אֽוֹ־אֶת־עֵ֥ין אֲמָתוֹ֖ וְשִֽׁחֲתָ֑הּ לַֽחָפְשִׁ֥י יְשַׁלְּחֶ֖נּוּ תַּ֥חַת עֵינֽוֹ׃
Deutsch: Und wenn jemand in das Auge seines Knechtes oder in das Auge seiner Magd schlägt und es zerstört, soll er ihn frei entlassen für sein Auge.

Kommentar: Die Konjunktion וְכִי leitet eine Anwendung des Talionsprinzips auf das Sklavenverhältnis ein. Das Verb יַכֶּה (3. Person Singular maskulin Imperfekt Hiphil von נכה) zeigt die Schlaghandlung. Das Subjekt אִישׁ bezeichnet den Sklavenhalter.
Die Objekte אֶת־עֵין עַבְדּוֹ אוֹ־אֶת־עֵין אֲמָתוֹ (das Auge seines Knechtes oder das Auge seiner Magd) werden disjunktiv durch אוֹ verbunden - beide Konstruktverbindungen zeigen Possessivverhältnisse.
Die Folge וְשִׁחֲתָהּ (und er zerstört es) verwendet das Perfekt Piel 3. Person Singular maskulin von שׁחת mit Objektsuffix 3. Person Singular feminin (auf עַיִן bezogen). Das Piel zeigt intensive/kausative Bedeutung.
Die Rechtsfolge לַחָפְשִׁי יְשַׁלְּחֶנּוּ (als Freien soll er ihn entlassen) zeigt לַחָפְשִׁי (als Freien) als Zustandsangabe und יְשַׁלְּחֶנּוּ (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von שׁלח) mit Objektsuffix.
Die Begründung תַּחַת עֵינוֹ (für sein Auge) verwendet תַּחַת (anstelle von, für) mit עַיִן plus Possessivsuffix - das Auge als "Preis" für die Freiheit.
Die LXX betont durch ἐλευθέρους (frei) stärker den neuen Rechtsstatus und die vollständige Befreiung.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit spezifizierter Verletzung und innovativer Rechtsfolge, die körperliche Vergeltung durch Freilassung ersetzt.
Das Gesetz zeigt eine humanitäre Anwendung des Talionsprinzips, die Sklaven vor dauerhafter Verstümmelung schützt.
Exodus 21,27
Hebräisch: וְאִם־שֵׁ֥ן עַבְדּוֹ֛ אֽוֹ־שֵׁ֥ן אֲמָתוֹ֖ יַפִּ֑יל לַֽחָפְשִׁ֥י יְשַׁלְּחֶ֖נּוּ תַּ֥חַת שִׁנּֽוֹ׃
Deutsch: Und wenn er den Zahn seines Knechtes oder den Zahn seiner Magd ausschlägt, soll er ihn frei entlassen für seinen Zahn.

Kommentar: Der parallele Fall wird durch וְאִם eingeleitet und erweitert das Prinzip auf andere Körperteile. Die Objekte שֵׁן עַבְדּוֹ אוֹ־שֵׁן אֲמָתוֹ (den Zahn seines Knechtes oder den Zahn seiner Magd) verwenden Konstruktverbindungen mit Possessivsuffixen, disjunktiv durch אוֹ verbunden.
Das Verb יַפִּיל (3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von נפל) bedeutet "fallen lassen" = ausschlagen. Das Hiphil zeigt kausative Bedeutung.
Die Rechtsfolge לַחָפְשִׁי יְשַׁלְּחֶנּוּ תַּחַת שִׁנּוֹ (als Freien soll er ihn entlassen für seinen Zahn) entspricht formal dem vorherigen Vers. שִׁנּוֹ (sein Zahn) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin steht als "Kaufpreis" der Freiheit.
Die LXX behält die parallele Struktur bei und unterstreicht damit die Gleichbehandlung verschiedener Körperverletzungen.
Satzstruktur: Parallel zu Vers 26 konstruierter Konditionalsatz mit identischer Rechtsfolge.
Das Gesetz erweitert den Schutz für Sklaven auf weitere Körperteile und etabliert das Prinzip der Freilassung als Kompensation.
Exodus 21,28
Hebräisch: וְכִֽי־יִגַּ֨ח שׁ֥וֹר אֶת־אִ֛ישׁ א֥וֹ אֶת־אִשָּׁ֖ה וָמֵ֑ת סָק֨וֹל יִסָּקֵ֜ל הַשּׁ֗וֹר וְלֹ֤א יֵאָכֵל֙ אֶת־בְּשָׂרֹ֔ו וּבַ֥עַל הַשּׁ֖וֹר נָקִֽי׃
Deutsch: Und wenn ein Ochse einen Mann oder eine Frau stößt, sodass sie sterben, so soll der Ochse gewiss gesteinigt und sein Fleisch nicht gegessen werden; aber der Besitzer des Ochsen soll straffrei sein.

Kommentar: Die Konjunktion וְכִי leitet eine neue Gesetzesgruppe über Tierschäden ein. Das Verb יִגַּח (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נגח) bedeutet "stoßen, mit den Hörnern stoßen". Das Subjekt שׁוֹר (Ochse, Stier) bezeichnet das gefährliche Tier.
Die Objekte אֶת־אִישׁ אוֹ אֶת־אִשָּׁה (einen Mann oder eine Frau) werden disjunktiv durch אוֹ verbunden und zeigen die universale Erfassung beider Geschlechter.
Die tödliche Folge וָמֵת (und er/sie stirbt) verwendet das Perfekt Qal 3. Person Singular maskulin von מות mit waw-consecutivum.
Die erste Strafbestimmung סָקוֹל יִסָּקֵל הַשּׁוֹר (der Ochse soll gewiss gesteinigt werden) zeigt die emphatische Konstruktion Infinitiv absolut + finites Verb von סקל (steinigen). Das Subjekt הַשּׁוֹר (der Ochse) mit Artikel bezeichnet das spezifische Tier.
Das Fleischverbot וְלֹא יֵאָכֵל אֶת־בְּשָׂרוֹ (und sein Fleisch soll nicht gegessen werden) verwendet die Negation לֹא mit dem Niphal Imperfekt 3. Person Singular maskulin von אכל. בְּשָׂרוֹ (sein Fleisch) trägt das Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die Entlastung וּבַעַל הַשּׁוֹר נָקִי (aber der Besitzer des Ochsen ist unschuldig) verwendet die Konstruktverbindung בַּעַל הַשּׁוֹר (Besitzer des Ochsen). נָקִי (unschuldig, rein) steht als Prädikatsnomen.
Die LXX übersetzt נָקִי mit ἀθῷος ἔσται (er soll unschuldig sein) und macht die rechtliche Dimension explizit.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit tödlicher Folge und dreifacher Rechtsbestimmung: Tiertötung, Fleischverbot und Besitzerfreispruch.
Das Gesetz etabliert die Verantwortlichkeit gefährlicher Tiere bei gleichzeitiger Entlastung unwissender Besitzer.
Exodus 21,29
Hebräisch: וְאִ֡ם שׁוֹר֩ נַגָּ֨ח ה֜וּא מִתְּמֹ֣ל שִׁלְשֹׁ֗ם וְהוּעַ֤ד בִּבְעָלָיו֙ וְלֹ֣א יִשְׁמְרֶ֔נּוּ וְהֵמִ֥ית אִ֖ישׁ א֣וֹ אִשָּׁ֑ה הַשּׁוֹר֙ יִסָּקֵ֔ל וְגַם־בְּעָלָ֖יו יוּמָֽת׃
Deutsch: Wenn aber der Ochse schon früher stößig war und sein Besitzer ist gewarnt worden, und er hat ihn nicht verwahrt, und er tötet einen Mann oder eine Frau, so soll der Ochse gesteinigt und auch sein Besitzer soll getötet werden.

Kommentar: Der adversative Fall וְאִם zeigt eine verschärfte Situation. שׁוֹר נַגָּח הוּא (ein stößiger Ochse ist er) verwendet נַגָּח als Adjektiv (stößig) mit dem verstärkenden Pronomen הוּא.
Die Zeitangabe מִתְּמוֹל שִׁלְשֹׁם (von gestern und vorgestern) ist eine idiomatische Wendung für "schon früher, seit längerer Zeit". תְּמוֹל (gestern) und שִׁלְשֹׁם (vorgestern) zeigen die Bekanntheit des Problems.
Die Warnung wird durch וְהוּעַד בִּבְעָלָיו (und es wurde seinem Besitzer bezeugt) ausgedrückt - הוּעַד (3. Person Singular maskulin Hophal Perfekt von עוד) bedeutet "gewarnt werden, bezeugt bekommen". Die Präposition בְּ mit בְּעָלָיו (seinem Besitzer) zeigt den Adressaten.
Die Fahrlässigkeit וְלֹא יִשְׁמְרֶנּוּ (und er hütete ihn nicht) verwendet die Negation לֹא mit dem Imperfekt Qal 3. Person Singular maskulin von שׁמר plus Objektsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die tödliche Tat וְהֵמִית אִישׁ אוֹ אִשָּׁה wiederholt die Objekte aus Vers 28, aber das Verb הֵמִית (3. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von מות) zeigt kausative Bedeutung - "töten lassen".
Die Doppelstrafe הַשּׁוֹר יִסָּקֵל וְגַם־בְּעָלָיו יוּמָת zeigt sowohl Tiertötung als auch Besitzerhinrichtung. גַם (auch) verstärkt die zusätzliche Strafe. יוּמָת (3. Person Singular maskulin Hophal Imperfekt von מות) zeigt die Todesstrafe für den Besitzer.
Die LXX betont durch προτέρας ἡμέρας (an früheren Tagen) stärker die zeitliche Dimension der Vorwarnung.
Satzstruktur: Komplexer Konditionalsatz mit mehreren qualifizierenden Bedingungen und verschärfter Doppelbestrafung.
Das Gesetz verschärft die Verantwortlichkeit bei bekannter Gefährlichkeit des Tieres und fahrlässiger Aufsichtspflichtverletzung.
Exodus 21,30
Hebräisch: אִם־כֹּ֖פֶר יוּשַׁ֣ת עָלָ֑יו וְנָתַן֙ פִּדְיֹ֣ן נַפְשׁ֔וֹ כְּכֹ֥ל אֲשֶׁר־יוּשַׁ֖ת עָלָֽיו׃
Deutsch: Wenn ihm ein Sühnegeld auferlegt wird, so soll er als Lösung seines Lebens alles geben, was ihm auferlegt wird.

Kommentar: Der Konditionalsatz אִם־כֹּפֶר יוּשַׁת עָלָיו (wenn Sühnegeld ihm auferlegt wird) zeigt eine Alternative zur Todesstrafe. כֹּפֶר (Sühnegeld, Lösegeld) von der Wurzel כפר (sühnen, bedecken) bezeichnet die Geldstrafe. יוּשַׁת (3. Person Singular maskulin Hophal Imperfekt von שׁית) mit der Präposition עָלָיו (auf ihn) zeigt die Auferlegung.
Die Rechtsfolge וְנָתַן פִּדְיוֹן נַפְשׁוֹ (und er soll die Lösung seines Lebens geben) verwendet נָתַן (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נתן). Die Konstruktverbindung פִּדְיוֹן נַפְשׁוֹ (Lösung seines Lebens) zeigt פִּדְיוֹן (Lösung, Lösegeld) von פדה (lösen) mit נֶפֶשׁ (Leben, Seele) plus Possessivsuffix.
Die Bestimmung des Betrags כְּכֹל אֲשֶׁר־יוּשַׁת עָלָיו (gemäß allem, was ihm auferlegt wird) verwendet die Präposition כְּ (gemäß) mit כֹּל (alles). Der Relativsatz wiederholt יוּשַׁת עָלָיו und betont die gerichtliche Festsetzung.
Die LXX übersetzt כֹּפֶר mit λύτρον (Lösegeld) und פִּדְיוֹן mit ἀντάλλαγμα (Tauschgeld), wodurch beide Begriffe differenziert werden.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit Rechtsfolge und präzisierender Bestimmung der Summe.
Das Gesetz ermöglicht Umwandlung der Todesstrafe in Geldstrafe durch gerichtliche Festsetzung des Sühngeldes.
Exodus 21,31
Hebräisch: אוֹ־בֵ֥ן יִגָּ֖ח אוֹ־בַ֣ת יִגָּ֑ח כַּמִּשְׁפָּ֥ט הַזֶּ֖ה יֵעָ֥שֶׂה לּוֹ׃
Deutsch: Sei es, dass es einen Sohn stößt oder dass es eine Tochter stößt, so soll ihm nach dieser Rechtsbestimmung getan werden.

Kommentar: Die disjunktiven Bedingungen אוֹ־בֵן יִגָּח אוֹ־בַת יִגָּח (oder es stößt einen Sohn oder es stößt eine Tochter) erweitern die Anwendung auf Kinder. בֵּן (Sohn) und בַּת (Tochter) werden durch אוֹ alternativ verbunden. Das Verb יִגָּח (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נגח) wiederholt sich zur Betonung beider Fälle.
Die Rechtsfolge כַּמִּשְׁפָּט הַזֶּה יֵעָשֶׂה לּוֹ (nach dieser Rechtsbestimmung soll ihm getan werden) verwendet die Präposition כְּ (gemäß) mit der Konstruktverbindung מִשְׁפָּט הַזֶּה (diese Rechtsbestimmung). הַזֶּה (diese) mit Artikel bezieht sich anaphorisch auf die vorhergehenden Bestimmungen.
Das Verb יֵעָשֶׂה (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von עשׂה) mit dem Dativobjekt לוֹ (ihm) zeigt passive Konstruktion - "es soll ihm getan werden".
Die LXX expliziert durch υἱὸν ἢ θυγατέρα (Sohn oder Tochter) und unterstreicht damit die Gleichbehandlung beider Geschlechter.
Satzstruktur: Disjunktive Bedingungen mit einheitlicher Verweisung auf bereits etablierte Rechtsnormen.
Das Gesetz stellt klar, dass die Bestimmungen für Erwachsene auch für Kinder gelten, unabhängig vom Geschlecht.
Exodus 21,32
Hebräisch: אִם־עֶ֛בֶד יִגַּ֥ח הַשּׁ֖וֹר א֣וֹ אָמָ֑ה כֶּ֣סֶף ׀ שְׁלֹשִׁ֣ים שְׁקָלִ֗ים יִתֵּן֙ לַֽאדֹנָ֔יו וְהַשּׁ֖וֹר יִסָּקֵֽל׃
Deutsch: Wenn der Ochse einen Knecht stößt oder eine Magd, so soll er ihrem Herrn 30 Silberschekel geben, und der Ochse soll gesteinigt werden.

Kommentar: Der Konditionalsatz אִם־עֶבֶד יִגַּח הַשּׁוֹר אוֹ אָמָה (wenn der Ochse einen Knecht stößt oder eine Magd) zeigt die Anwendung auf Sklaven. Das Subjekt הַשּׁוֹר (der Ochse) steht zwischen den Objekten עֶבֶד (Knecht) und אָמָה (Magd), die durch אוֹ disjunktiv verbunden sind.
Die Geldstrafe כֶּסֶף שְׁלֹשִׁים שְׁקָלִים יִתֵּן (30 Silberschekel soll er geben) spezifiziert den genauen Betrag. כֶּסֶף (Silber) steht in Apposition zu שְׁלֹשִׁים שְׁקָלִים (30 Schekel). שָׁקָל ist eine Gewichts- und Währungseinheit. Das Verb יִתֵּן (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נתן) zeigt die Zahlungspflicht.
Der Empfänger לַאדֹנָיו (seinem Herrn) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin zeigt, dass nicht die Angehörigen, sondern der Sklavenbesitzer entschädigt wird.
Die zusätzliche Strafe וְהַשּׁוֹר יִסָּקֵל (und der Ochse soll gesteinigt werden) entspricht den vorherigen Bestimmungen.
Die LXX bewahrt den spezifischen Betrag durch τριάκοντα δίδραχμα (30 Didrachmen). Während der hebräische Text שְׁלֹשִׁ֣ים שְׁקָלִ֗ים ("dreißig Schekel") angibt, spezifiziert die LXX τριάκοντα δίδραχμα ("dreißig Didrachmen"), was die Übertragung in das griechische Währungssystem der hellenistischen Zeit widerspiegelt.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit fester Geldstrafe für den Herrn und gleichbleibender Tierstrafe.
Das Gesetz etabliert einen festen Sklavenwert von 30 Silberschekeln als Standardentschädigung, unabhängig von individuellen Unterschieden.
Exodus 21,33
Hebräisch: וְכִֽי־יִפְתַּ֨ח אִ֜ישׁ בּ֗וֹר א֠וֹ כִּֽי־יִכְרֶ֥ה אִ֛ישׁ בֹּ֖ר וְלֹ֣א יְכַסֶּ֑נּוּ וְנָֽפַל־שָׁ֥מָּה שּׁ֖וֹר א֥וֹ חֲמֽוֹר׃
Deutsch: Und wenn jemand eine Grube öffnet oder wenn jemand eine Grube gräbt und sie nicht zudeckt und ein Ochse oder ein Esel fällt hinein,

Kommentar: Die doppelte Konjunktion וְכִי־יִפְתַּח אִישׁ בּוֹר אוֹ כִי־יִכְרֶה אִישׁ בֹּר (und wenn ein Mann eine Grube öffnet oder wenn ein Mann eine Grube gräbt) unterscheidet zwischen zwei Handlungen. יִפְתַּח (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von פתח) bedeutet "öffnen" - eine bestehende Grube aufdecken. יִכְרֶה (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von כרה) bedeutet "graben" - eine neue Grube schaffen.
Die Fahrlässigkeit וְלֹא יְכַסֶּנּוּ (und er deckt sie nicht zu) verwendet die Negation לֹא mit dem Imperfekt Piel 3. Person Singular maskulin von כסה plus Objektsuffix 3. Person Singular maskulin. Das Piel zeigt intensive Bedeutung des Zudeckens.
Der Schadensfall וְנָפַל־שָׁמָּה שׁוֹר אוֹ חֲמוֹר (und ein Ochse oder ein Esel fällt hinein) zeigt נָפַל (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נפל) mit dem Adverb שָׁמָּה (dorthin). Die Tiere שׁוֹר (Ochse) und חֲמוֹר (Esel) werden disjunktiv durch אוֹ verbunden und repräsentieren wertvolle Arbeitstiere.
Die LXX unterscheidet zwischen λάκκον (Zisterne) und φρέαρ (Brunnen) und differenziert damit stärker zwischen den Grubenarten.
Satzstruktur: Komplexer Konditionalsatz mit alternativen Tathandlungen, Fahrlässigkeitselement und spezifizierten Schadensfolgen.
Das Gesetz regelt die Haftung für fahrlässig geschaffene oder offengelassene Gefahrenquellen im öffentlichen Bereich.
Exodus 21,34
Hebräisch: בַּ֤עַל הַבּוֹר֙ יְשַׁלֵּ֔ם כֶּ֖סֶף יָשִׁ֣יב לִבְעָלָ֑יו וְהַמֵּ֖ת יִֽהְיֶה־לּֽוֹ׃
Deutsch: So soll es der Besitzer der Grube erstatten: Geld soll er seinem Besitzer zurückgeben, und das tote Tier soll ihm gehören.

Kommentar: Die Haftungsregelung beginnt mit dem Subjekt בַּעַל הַבּוֹר (der Besitzer der Grube) - eine Konstruktverbindung, die den Verantwortlichen bezeichnet. Das Verb יְשַׁלֵּם (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von שׁלם) bedeutet "erstatten, vollständig bezahlen". Das Piel zeigt intensive/vollständige Handlung.
Die Spezifikation כֶּסֶף יָשִׁיב לִבְעָלָיו (Geld soll er seinem Besitzer zurückgeben) verwendet כֶּסֶף (Silber, Geld) als Objekt. יָשִׁיב (3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von שׁוב) im Hiphil bedeutet "zurückgeben, erstatten". לִבְעָלָיו (seinem Besitzer) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin bezeichnet den Geschädigten.
Die Kompensation וְהַמֵּת יִהְיֶה־לּוֹ (und das tote Tier soll ihm gehören) zeigt הַמֵּת (das Tote) als substantiviertes Partizip. יִהְיֶה (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von היה) mit לּוֹ (ihm) drückt Besitzübergang aus.
Die LXX verstärkt durch ἀργύριον ἀποδώσει (Silber soll er zurückgeben) die monetäre Dimension der Entschädigung.
Satzstruktur: Hauptsatz mit Subjekt, Prädikat und doppelter Rechtsfolge: Geldersatz und Kadaverkompensation.
Das Gesetz etabliert vollständigen Schadenersatz bei gleichzeitiger Übertragung des Tierkadavers an den Schadenverursacher.
Exodus 21,35
Hebräisch: וְכִֽי־יִגֹּ֧ף שֽׁוֹר־אִ֛ישׁ אֶת־שׁ֥וֹר רֵעֵ֖הוּ וָמֵ֑ת וּמָ֨כְר֜וּ אֶת־הַשּׁ֤וֹר הַחַי֙ וְחָצ֣וּ אֶת־כַּסְפֹּ֔ו וְגַ֥ם אֶת־הַמֵּ֖ת יֶֽחֱצֽוּן׃
Deutsch: Und wenn jemandes Ochse den Ochsen seines Nächsten stößt, dass er stirbt, so sollen sie den lebenden Ochsen verkaufen und den Erlös teilen und auch den toten sollen sie teilen.

Kommentar: Die Konjunktion וְכִי leitet einen Fall von Tierschäden zwischen Privatleuten ein. יִגֹּף (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נגף) bedeutet "stoßen, schlagen". Die Konstruktverbindung שׁוֹר־אִישׁ (der Ochse eines Mannes) zeigt Besitzverhältnisse.
Das Objekt אֶת־שׁוֹר רֵעֵהוּ (den Ochsen seines Nächsten) verwendet die Konstruktverbindung שׁוֹר רֵעֵהוּ mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin. רֵעַ (Nächster, Mitbürger) bezeichnet die Nachbarschaftsbeziehung.
Die tödliche Folge וָמֵת (und er stirbt) mit waw-consecutivum zeigt das Perfekt Qal 3. Person Singular maskulin von מות.
Die erste Schadenregelung וּמָכְרוּ אֶת־הַשּׁוֹר הַחַי (und sie sollen den lebenden Ochsen verkaufen) verwendet מָכְרוּ (3. Person Plural Perfekt Qal von מכר) mit waw-consecutivum. הַחַי (der lebende) als Adjektiv unterscheidet vom getöteten Tier.
Die Teilung וְחָצוּ אֶת־כַּסְפּוֹ (und sie sollen seinen Erlös teilen) zeigt חָצוּ (3. Person Plural Perfekt Qal von חצה) - "teilen, halbieren". כַּסְפּוֹ (sein Geld/Erlös) bezieht sich auf den Verkaufserlös.
Die zweite Teilung וְגַם אֶת־הַמֵּת יֶחֱצוּן (und auch das tote Tier sollen sie teilen) verwendet גַּם (auch) zur Verstärkung. יֶחֱצוּן (3. Person Plural Imperfekt Qal von חצה) mit paragogischem Nun zeigt die gleiche Handlung.
Die LXX expliziert durch διελοῦσι (sie sollen teilen) beide Teilungshandlungen und macht das Prinzip der hälftigten Schadensverteilung deutlich.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit tödlicher Folge und doppelter Teilungsanordnung für lebenden Ochsen und toten Kadaver.
Das Gesetz regelt Schadenersatz bei unverschuldetem Tierschaden durch gerechte Verteilung von Verlust und verbliebenen Werten.
Exodus 21,36
Hebräisch: א֣וֹ נוֹדַ֗ע כִּ֠י שׁ֣וֹר נַגָּ֥ח הוּא֙ מִתְּמ֣וֹל שִׁלְשֹׁ֔ם וְלֹ֥א יִשְׁמְרֶ֖נּוּ בְּעָלָ֑יו שַׁלֵּ֨ם יְשַׁלֵּ֥ם שׁוֹר֙ תַּ֣חַת הַשּׁ֔וֹר וְהַמֵּ֖ת יִֽהְיֶה־לּֽוֹ׃
Deutsch: Oder war es bekannt, dass der Ochse schon früher stößig war und sein Besitzer ihn nicht verwahrt hat, so soll er gewiss Ochse für Ochse erstatten, und der tote soll ihm gehören.

Kommentar: Die alternative Bedingung אוֹ נוֹדַע (oder es war bekannt) verwendet נוֹדַע (3. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von ידע) - "bekannt werden". Das Niphal zeigt passivische Bedeutung.
Der Objektsatz כִּי שׁוֹר נַגָּח הוּא מִתְּמוֹל שִׁלְשֹׁם (dass ein stößiger Ochse er war von gestern und vorgestern) zeigt נַגָּח als Adjektiv (stößig). Das verstärkende Pronomen הוּא betont die Identität. Die idiomatische Zeitangabe מִתְּמוֹל שִׁלְשֹׁם (von gestern und vorgestern) bedeutet "schon früher".
Die Fahrlässigkeit וְלֹא יִשְׁמְרֶנּוּ בְּעָלָיו (und sein Besitzer hütete ihn nicht) verwendet die Negation לֹא mit יִשְׁמְרֶנּוּ (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁמר) plus Objektsuffix. בְּעָלָיו (sein Besitzer) mit Possessivsuffix zeigt den Verantwortlichen.
Die verschärfte Strafe שַׁלֵּם יְשַׁלֵּם שׁוֹר תַּחַת הַשּׁוֹר (er soll gewiss Ochse für Ochse erstatten) zeigt die emphatische Konstruktion Infinitiv absolut + finites Verb von שׁלם. שׁוֹר תַּחַת הַשּׁוֹר (Ochse für Ochse) mit תַּחַת (anstelle von) zeigt vollständigen Ersatz.
Die Zusatzregelung וְהַמֵּת יִהְיֶה־לּוֹ (und das tote Tier soll ihm gehören) entspricht der vorherigen Bestimmung.
Die LXX betont durch πρὸ τῆς ἐχθὲς καὶ πρὸ τῆς τρίτης ἡμέρας (vor gestern und vor dem dritten Tag) stärker die zeitliche Dimension der Vorkenntnis.
Satzstruktur: Alternative Bedingung mit Vorwissenselement, Fahrlässigkeitsnachweis und verschärfter Ersatzpflicht.
Das Gesetz verschärft die Haftung bei Fahrlässigkeit trotz Vorkenntnis der Gefährlichkeit und verpflichtet zu vollständigem Schadenersatz ohne Risikoteilung.
Exodus 21,37
Hebräisch: כִּ֤י יִגְנֹֽב־אִישׁ֙ שׁ֣וֹר אוֹ־שֶׂ֔ה וּטְבָחֹ֖ו א֣וֹ מְכָרֹ֑ו חֲמִשָּׁ֣ה בָקָ֗ר יְשַׁלֵּם֙ תַּ֣חַת הַשּׁ֔וֹר וְאַרְבַּע־צֹ֖אן תַּ֥חַת הַשֶּֽׂה׃
Deutsch: Wenn ein Mann einen Ochsen stiehlt oder ein Stück Kleinvieh und es schlachtet oder verkauft, soll er fünf Rinder erstatten für den Ochsen und vier Stück Kleinvieh für das Stück Kleinvieh.

Kommentar: Die Konjunktion כִּי leitet den Abschluss der Rechtsammlung mit Viehdiebstahl ein. Das Verb יִגְנֹב (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von גנב) bedeutet "stehlen". Das Subjekt אִישׁ (Mann) bezeichnet den Dieb.
Die Objekte שׁוֹר אוֹ־שֶׂה (Ochse oder Schaf/Ziege) werden disjunktiv durch אוֹ verbunden. שֶׂה bezeichnet Kleinvieh generell (Schafe und Ziegen).
Die verschärfenden Handlungen וּטְבָחוֹ אוֹ מְכָרוֹ (und er schlachtet es oder verkauft es) zeigen טְבָחוֹ (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von טבח) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin - "schlachten". מְכָרוֹ (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von מכר) mit Objektsuffix bedeutet "verkaufen". Beide Handlungen machen die Rückgabe unmöglich.
Die erste Strafbestimmung חֲמִשָּׁה בָקָר יְשַׁלֵּם תַּחַת הַשּׁוֹר (fünf Rinder soll er erstatten für den Ochsen) zeigt חֲמִשָּׁה (fünf) mit בָּקָר (Rinder) als kollektiver Begriff. יְשַׁלֵּם (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von שׁלם) drückt die Ersatzpflicht aus. תַּחַת הַשּׁוֹר (für den Ochsen) zeigt die Präposition תַּחַת (anstelle von).
Die zweite Strafbestimmung וְאַרְבַּע־צֹאן תַּחַת הַשֶּׂה (und vier Kleinvieh für das Schaf/die Ziege) verwendet אַרְבַּע (vier) mit צֹאן (Kleinvieh als Kollektiv). Die Konstruktverbindung אַרְבַּע־צֹאן zeigt die niedrigere Strafrate für weniger wertvolles Vieh.
Die LXX differenziert durch βοῦς (Rind) und πρόβατον (Schaf) stärker zwischen den Tierarten und macht die unterschiedliche Wertschätzung deutlich.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit alternativen Tatgegenständen, verschärfenden Folgehandlungen und gestaffelten Strafmaßen entsprechend dem Tierwert.
Das Gesetz etabliert verschärfte Mehrfacherstattung bei Viehdiebstahl mit Verwertung und berücksichtigt dabei die unterschiedlichen Tierwerte durch gestaffelte Strafmaße.
Exodus 22,1
Hebräisch: אִם־בַּמַּחְתֶּ֛רֶת יִמָּצֵ֥א הַגַּנָּ֖ב וְהֻכָּ֣ה וָמֵ֑ת אֵ֥ין לוֹ֖ דָּמִֽים׃
Deutsch: Wenn der Dieb beim Einbruch ertappt wird und geschlagen wird, dass er stirbt, so ist es keine Blutschuld für ihn.

Kommentar: Die Konjunktion אִם leitet einen wichtigen Rechtsfall über Notwehr ein. Die Präpositionalphrase בַּמַּחְתֶּרֶת (beim Einbruch) verwendet מַחְתֶּרֶת (Einbruch, Durchbruch) von der Wurzel חתר (graben, durchbrechen) mit der lokalen Präposition בְּ.
Das Verb יִמָּצֵא (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von מצא) bedeutet "gefunden werden, ertappt werden". Das Subjekt הַגַּנָּב (der Dieb) mit Artikel bezeichnet den Täter.
Die Folgehandlungen werden durch וְהֻכָּה וָמֵת (und er wird geschlagen und stirbt) dargestellt - הֻכָּה (3. Person Singular maskulin Hophal Perfekt von נכה) mit waw-consecutivum zeigt passivische Bedeutung "geschlagen werden". וָמֵת (und er stirbt) mit waw-consecutivum zeigt die tödliche Konsequenz.
Die Rechtsfolge אֵין לוֹ דָּמִים (es ist keine Blutschuld für ihn) verwendet die Existenznegation אֵין mit דָּמִים (Blut = Blutschuld). Das Pronomen לוֹ (für ihn) bezieht sich auf den Hausbesitzer/Verteidiger.
Die LXX beginnt das Kapitel mit dem Inhalt des hebräischen Verses 21,37 (Diebstahl von Rindern und Schafen mit fünffacher bzw. vierfacher Erstattung), während der hebräische Text 22,1 mit dem nächtlichen Einbrecher beginnt. Diese Umstellung verändert die thematische Reihenfolge der Rechtsbestimmungen.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit zwei koordinierten Folgehandlungen und negativer Rechtsfolge bezüglich Blutschuld.
Das Gesetz gewährt Straffreiheit bei tödlicher Notwehr gegen nächtliche Einbrecher aufgrund der unklaren Bedrohungslage.
Exodus 22,2
Hebräisch: אִם־זָרְחָ֥ה הַשֶּׁ֛מֶשׁ עָלָ֖יו דָּמִ֣ים לוֹ֑ שַׁלֵּ֣ם יְשַׁלֵּ֔ם אִם־אֵ֣ין לוֹ֔ וְנִמְכַּ֖ר בִּגְנֵבָתוֹֽ׃
Deutsch: Wenn aber die Sonne über ihm aufgegangen ist, so ist es Blutschuld für ihn. Er soll gewiss erstatten; wenn er nichts hat, soll er für seinen Diebstahl verkauft werden.

Kommentar: Der adversative Konditionalsatz אִם־זָרְחָה הַשֶּׁמֶשׁ עָלָיו (wenn die Sonne über ihm aufgegangen ist) kontrastiert mit dem nächtlichen Einbruch. זָרְחָה (3. Person Singular feminin Perfekt Qal von זרח) bedeutet "aufgehen, scheinen". הַשֶּׁמֶשׁ (die Sonne) als feminines Subjekt mit der Präposition עָלָיו (über ihm) zeigt die Tageszeit.
Die entgegengesetzte Rechtsfolge דָּמִים לוֹ (Blutschuld ist für ihn) kontrastiert mit der Straffreiheit des vorherigen Verses. דָּמִים (Blut = Blutschuld) mit לוֹ (für ihn) zeigt die Haftung des Verteidigers.
Die Ersatzpflicht שַׁלֵּם יְשַׁלֵּם (er soll gewiss erstatten) verwendet die emphatische Konstruktion Infinitiv absolut + finites Verb von שׁלם (erstatten, bezahlen). Dies bezieht sich auf den überlebenden Dieb.
Die Alternative אִם־אֵין לוֹ וְנִמְכַּר בִּגְנֵבָתוֹ (wenn er nichts hat, soll er für seinen Diebstahl verkauft werden) zeigt אֵין לוֹ (er hat nichts) als Vermögenslosigkeit. נִמְכַּר (3. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von מכר) mit waw-consecutivum bedeutet "verkauft werden". בִּגְנֵבָתוֹ (für seinen Diebstahl) zeigt die Ursache mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die LXX interpretiert die zeitliche Unterscheidung als Differenzierung zwischen eindeutiger und zweideutiger Bedrohungslage. Beide Texte unterscheiden zwischen nächtlichem und am Tage begangenem Diebstahl, wobei die jeweilige Gewichtung variiert. Der hebräische Text verwendet אִם־זָרְחָ֥ה הַשֶּׁ֛מֶשׁ עָלָ֖יו ("wenn die Sonne über ihm aufgeht"), während die LXX ἐὰν δὲ ἀνατείλῃ ὁ ἥλιος ἐπʼ αὐτῷ ("wenn aber die Sonne über ihm aufgeht") verwendet, was grundsätzlich übereinstimmt, aber in der LXX wird expliziter betont, dass bei Tageslicht der Täter schuldig ist und sterben muss (ἔνοχός ἐστιν, ἀνταποθανεῖται).
Satzstruktur: Adversativer Konditionalsatz mit entgegengesetzter Rechtsfolge und alternativer Vollstreckungsregelung bei Mittellosigkeit.
Das Gesetz differenziert zwischen nächtlicher und täglicher Situation und etabliert bei Tageslicht eine Haftung für übermäßige Gewalt sowie Schadenersatzpflicht des Diebes.
Exodus 22,3
Hebräisch: אִֽם־הִמָּצֵא֩ תִמָּצֵ֨א בְיָדֹ֜ו הַגְּנֵבָ֗ה מִשּׁ֧וֹר עַד־חֲמ֛וֹר עַד־שֶׂ֖ה חַיִּ֑ים שְׁנַ֖יִם יְשַׁלֵּֽם׃
Deutsch: Wenn das Gestohlene lebend in seiner Hand gefunden wird, sei es Ochse oder Esel oder Stück Kleinvieh, so soll er das Doppelte erstatten.

Kommentar: Die emphatische Konstruktion אִם־הִמָּצֵא תִמָּצֵא (wenn gefunden wird, gefunden wird) verwendet Infinitiv absolut + finites Verb von מצא zur Verstärkung der Gewissheit. בְיָדוֹ (in seiner Hand) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin zeigt den Besitz metaphorisch.
Das Subjekt הַגְּנֵבָה (das Gestohlene) ist ein abstraktes Nomen von גנב mit femininer Endung -ה, das die Gesamtheit des Diebesguts bezeichnet.
Die Aufzählung מִשּׁוֹר עַד־חֲמוֹר עַד־שֶׂה (von Ochse bis Esel bis Kleinvieh) verwendet מִן (von) und עַד (bis) zur Bezeichnung der Bandbreite. שׁוֹר (Ochse), חֲמוֹר (Esel) und שֶׂה (Kleinvieh) repräsentieren verschiedene Wertklassen von Nutztieren.
Die entscheidende Bedingung חַיִּים (lebend) als Plural von חַי zeigt, dass die Tiere noch leben und zurückgegeben werden können.
Die Strafbestimmung שְׁנַיִם יְשַׁלֵּם (das Doppelte soll er erstatten) zeigt שְׁנַיִם (zwei = das Doppelte) mit dem Verb יְשַׁלֵּם (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von שׁלם).
Die LXX expliziert durch ζῶντα (lebend) und unterstreicht damit die Wichtigkeit des Zustands der Tiere.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit emphatischem Tatbestandsmerkmal, spezifizierter Gegenstandsaufzählung, qualifizierender Bedingung und milder Straffolge.
Das Gesetz etabliert eine mildere Strafe für einfachen Diebstahl ohne Verwertung, da Rückgabe noch möglich ist.
Exodus 22,4
Hebräisch: כִּ֤י יַבְעֶר־אִישׁ֙ שָׂדֶ֣ה אוֹ־כֶ֔רֶם וְשִׁלַּח֙ אֶת־בְּעִירָה וּבִעֵ֖ר בִּשְׂדֵ֣ה אַחֵ֑ר מֵיטַ֥ב שָׂדֵ֛הוּ וּמֵיטַ֥ב כַּרְמֹ֖ו יְשַׁלֵּֽם׃
Deutsch: Wenn jemand ein Feld oder einen Weinberg abweiden lässt und sein Vieh frei lässt und es auf dem Feld eines anderen weidet, so soll er vom Besten seines Feldes und vom Besten seines Weinbergs erstatten.

Kommentar: Die Konjunktion כִּי leitet einen neuen Schadensfall ein. Das Verb יַבְעֶר (3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von בער) bedeutet hier "abweiden lassen". Das Subjekt אִישׁ (Mann) mit den Objekten שָׂדֶה אוֹ־כֶרֶם (Feld oder Weinberg) durch אוֹ disjunktiv verbunden.
Die fahrlässige Handlung וְשִׁלַּח אֶת־בְּעִירוֹ (und er lässt sein Vieh frei) verwendet שִׁלַּח (3. Person Singular maskulin Piel Perfekt von שׁלח) mit waw-consecutivum - "frei lassen, entsenden". בְּעִירוֹ (sein Vieh) mit Possessivsuffix bezeichnet das Herdentier.
Die Schadenstat וּבִעֵר בִּשְׂדֵה אַחֵר (und es weidet auf dem Feld eines anderen) zeigt בִעֵר (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von בער) im ursprünglichen Sinn "fressen, abweiden". בִּשְׂדֵה אַחֵר (auf dem Feld eines anderen) zeigt den Fremdschaden.
Die qualifizierte Ersatzpflicht מֵיטַב שָׂדֵהוּ וּמֵיטַב כַּרְמוֹ יְשַׁלֵּם (vom Besten seines Feldes und vom Besten seines Weinbergs soll er erstatten) verwendet מֵיטַב (das Beste) als Superlativ mit Possessivsuffixen. Die Koordination durch waw betont die umfassende Qualitätspflicht.
Die LXX übersetzt בְּעִירוֹ mit κτήνη (Herden) und macht damit die kollektive Dimension deutlicher.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit fahrlässiger Handlung, Schadensspezifikation und qualifizierter Ersatzpflicht höchster Güte.
Das Gesetz verschärft die Haftung bei fahrlässigem Fremdschaden durch Verpflichtung zum Ersatz mit bester Qualität.
Exodus 22,5
Hebräisch: כִּֽי־תֵצֵ֨א אֵ֜שׁ וּמָצְאָ֤ה קֹצִים֙ וְנֶאֱכַ֣ל גָּדִ֔ישׁ א֥וֹ הַקָּמָ֖ה א֣וֹ הַשָּׂדֶ֑ה שַׁלֵּ֣ם יְשַׁלֵּ֔ם הַמַּבְעִ֖ר אֶת־הַבְּעֵרָֽה׃
Deutsch: Wenn Feuer ausbricht und Dornen erreicht und ein Garbenhaufen oder stehendes Getreide oder das Feld verzehrt wird, so soll der, welcher den Brand verursacht hat, gewiss erstatten.

Kommentar: Der Konditionalsatz כִּי־תֵצֵא אֵשׁ (wenn Feuer ausbricht) zeigt תֵצֵא (3. Person Singular feminin Imperfekt Qal von יצא) - das Feuer als feminines Subjekt "geht aus/bricht aus".
Die Ausbreitung וּמָצְאָה קֹצִים (und es erreicht/findet Dornen) verwendet מָצְאָה (3. Person Singular feminin Perfekt Qal von מצא) mit waw-consecutivum. קֹצִים (Dornen) bezeichnet trockenes, brennbares Material.
Die Schadensobjekte werden in drei Kategorien aufgezählt: וְנֶאֱכַל גָּדִישׁ אוֹ הַקָּמָה אוֹ הַשָּׂדֶה (und es wird verzehrt Garbenhaufen oder stehendes Getreide oder das Feld). נֶאֱכַל (3. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von אכל) mit waw-consecutivum bedeutet "gefressen/verzehrt werden".
גָּדִישׁ (Garbenhaufen) bezeichnet bereits geerntetes Getreide, הַקָּמָה (das stehende Getreide) das noch auf dem Feld befindliche, הַשָּׂדֶה (das Feld) die gesamte Anbaufläche.
Die Strafbestimmung שַׁלֵּם יְשַׁלֵּם הַמַּבְעִר אֶת־הַבְּעֵרָה (gewiss erstatten soll der, welcher den Brand verursacht hat) zeigt die emphatische Formel. הַמַּבְעִר (der Anzünder) ist Partizip Hiphil von בער mit Artikel. אֶת־הַבְּעֵרָה (den Brand) als direktes Objekt zeigt die Verursachung.
Die LXX differenziert zwischen ἄκανθαι (Dornen) und σῖτος (Getreide) und macht die verschiedenen Brennmaterialien deutlicher.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit natürlicher Ursache, Ausbreitungsmechanismus, gestaffelten Schadensobjekten und Verursacherhaftung.
Das Gesetz etabliert die Haftung für Brandschäden auch bei nicht vorsätzlicher Verursachung aufgrund der besonderen Gefährlichkeit des Feuers.
Exodus 22,6
Hebräisch: כִּֽי־יִתֵּן֩ אִ֨ישׁ אֶל־רֵעֵ֜הוּ כֶּ֤סֶף אֽוֹ־כֵלִים֙ לִשְׁמֹ֔ר וְגֻנַּ֖ב מִבֵּ֣ית הָאִ֑ישׁ אִם־יִמָּצֵ֥א הַגַּנָּ֖ב יְשַׁלֵּ֥ם שְׁנָֽיִם׃
Deutsch: Wenn jemand seinem Nächsten Geld oder Geräte zur Aufbewahrung gibt und es aus dem Haus dieses Mannes gestohlen wird – wenn der Dieb gefunden wird, soll er das Doppelte erstatten.

Kommentar: Die Konjunktion כִּי leitet das Verwahrungsrecht ein. Das Verb יִתֵּן (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נתן) zeigt die Übergabe. אִישׁ אֶל־רֵעֵהוּ (ein Mann seinem Nächsten) mit der Präposition אֶל zeigt die Richtung der Übergabe.
Die Objekte כֶּסֶף אוֹ־כֵלִים (Geld oder Geräte) werden durch אוֹ disjunktiv verbunden. כֶּסֶף (Silber, Geld) und כֵּלִים (Geräte, Gegenstände) repräsentieren verschiedene Wertgegenstände.
Der Zweck לִשְׁמֹר (zum Hüten/Aufbewahren) verwendet den Infinitiv construct von שׁמר mit der Zweckpräposition לְ.
Der Schadensfall וְגֻנַּב מִבֵּית הָאִישׁ (und es wird gestohlen aus dem Haus des Mannes) zeigt גֻנַּב (3. Person Singular maskulin Pual Perfekt von גנב) - passive Form "gestohlen werden". מִבֵּית הָאִישׁ (aus dem Haus des Mannes) bezeichnet den Aufbewahrungsort.
Die bedingte Straffolge אִם־יִמָּצֵא הַגַּנָּב יְשַׁלֵּם שְׁנָיִם (wenn der Dieb gefunden wird, soll er das Doppelte erstatten) macht die Strafe von der Ergreifung abhängig. שְׁנָיִם (das Doppelte) zeigt die Standardstrafe für einfachen Diebstahl.
Die LXX übersetzt כֵּלִים mit σκεύη (Gefäße) und konkretisiert damit die Art der Gegenstände.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit Verwahrungsvertrag, Schadenseintritt und bedingter Diebstahlsstrafe für den Täter.
Das Gesetz regelt die Haftung bei Verwahrungsverträgen und belastet primär den Dieb, nicht den Verwahrer.
Exodus 22,7
Hebräisch: אִם־לֹ֤א יִמָּצֵא֙ הַגַּנָּ֔ב וְנִקְרַ֥ב בַּֽעַל־הַבַּ֖יִת אֶל־הָֽאֱלֹהִ֑ים אִם־לֹ֥א שָׁלַ֛ח יָד֖וֹ בִּמְלֶ֥אכֶת רֵעֵֽהוּ׃
Deutsch: Wenn der Dieb nicht gefunden wird, so soll der Hausherr vor Gott treten, ob er nicht seine Hand an die Habe seines Nächsten gelegt hat.

Kommentar: Der alternative Fall אִם־לֹא יִמָּצֵא הַגַּנָּב (wenn der Dieb nicht gefunden wird) kontrastiert mit dem vorherigen Vers. Die Negation לֹא mit יִמָּצֵא (Niphal Imperfekt von מצא) zeigt das Nichtergreifen des Täters.
Die Verfahrensanordnung וְנִקְרַב בַּעַל־הַבַּיִת אֶל־הָאֱלֹהִים (und der Hausherr soll vor Gott treten) verwendet נִקְרַב (3. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von קרב) mit waw-consecutivum - "sich nähern, herantreten". Die Konstruktverbindung בַּעַל־הַבַּיִת (Hausherr) bezeichnet den Verwahrer.
אֶל־הָאֱלֹהִים (vor Gott) kann sowohl "vor Gott" als auch "vor die Richter" bedeuten - אֱלֹהִים ist hier ambivalent zwischen göttlicher und richterlicher Instanz.
Der Zweck wird durch einen indirekten Fragesatz ausgedrückt: אִם־לֹא שָׁלַח יָדוֹ בִּמְלֶאכֶת רֵעֵהוּ (ob er nicht seine Hand an die Habe seines Nächsten gelegt hat). שָׁלַח יָדוֹ (seine Hand ausstrecken) ist eine idiomatische Wendung für unrechtmäßige Aneignung. בִּמְלֶאכֶת רֵעֵהוּ (an die Habe seines Nächsten) zeigt מְלֶאכֶת (Besitz, Habe) mit Possessivsuffix.
Die LXX expliziert durch πρὸς τὸ κριτήριον τοῦ θεοῦ (vor das Gericht Gottes) und macht die richterliche Funktion deutlicher.
Satzstruktur: Alternativer Konditionalsatz mit Verfahrensanordnung und indirektem Fragesatz über die Integrität des Verwahrers.
Das Gesetz etabliert ein göttliches Ordal zur Klärung des Verdachts gegen den Verwahrer bei unaufgeklärtem Diebstahl.
Exodus 22,8
Hebräisch: עַֽל־כָּל־דְּבַר־פֶּ֡שַׁע עַל־שׁ֡וֹר עַל־חֲ֠מוֹר עַל־שֶׂ֨ה עַל־שַׂלְמָ֜ה עַל־כָּל־אֲבֵדָ֗ה אֲשֶׁ֤ר יֹאמַר֙ כִּי־ה֣וּא זֶ֔ה עַ֚ד הָֽאֱלֹהִ֔ים יָבֹ֖א דְּבַר־שְׁנֵיהֶ֑ם אֲשֶׁ֤ר יַרְשִׁיעֻן֙ אֱלֹהִ֔ים יְשַׁלֵּ֥ם שְׁנַ֖יִם לְרֵעֵֽהוּ׃
Deutsch: Bei jedem Fall von Veruntreuung, sei es bei einem Ochsen, einem Esel, einem Stück Kleinvieh, einem Kleidungsstück oder irgendetwas Verlorenem, wovon jemand sagt: Das ist es! soll die Angelegenheit beider vor Gott kommen. Wen Gott für schuldig erklärt, der soll seinem Nächsten das Doppelte erstatten.

Kommentar: Die umfassende Einleitung עַל־כָּל־דְּבַר־פֶּשַׁע (bei jedem Fall von Veruntreuung) verwendet עַל (bezüglich) mit כָּל (jeder) und דְּבַר־פֶּשַׁע (Sache der Veruntreuung). פֶּשַׁע (Vergehen, Veruntreuung) bezeichnet rechtliches Fehlverhalten.
Die detaillierte Aufzählung עַל־שׁוֹר עַל־חֲמוֹר עַל־שֶׂה עַל־שַׂלְמָה עַל־כָּל־אֲבֵדָה (bezüglich Ochse, Esel, Kleinvieh, Kleidungsstück, allem Verlorenen) zeigt verschiedene Streitgegenstände. שַׂלְמָה (Kleidungsstück) und אֲבֵדָה (Verlorenes) erweitern über Vieh hinaus.
Die Identifikationsbehauptung אֲשֶׁר יֹאמַר כִּי־הוּא זֶה (wovon jemand sagt: das ist es) zeigt יֹאמַר (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von אמר) mit direkter Rede כִּי־הוּא זֶה (denn er/es ist dieses).
Die Verfahrensbestimmung עַד הָאֱלֹהִים יָבֹא דְּבַר־שְׁנֵיהֶם (vor Gott soll die Angelegenheit beider kommen) verwendet יָבֹא (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von בוא) mit דְּבַר־שְׁנֵיהֶם (die Angelegenheit beider).
Das Gottesurteil אֲשֶׁר יַרְשִׁיעֻן אֱלֹהִים (wen Gott für schuldig erklärt) zeigt יַרְשִׁיעֻן (3. Person Plural maskulin Hiphil Imperfekt von רשׁע) - "schuldig sprechen". Die Straffolge יְשַׁלֵּם שְׁנַיִם לְרֵעֵהוּ (soll das Doppelte seinem Nächsten erstatten) entspricht der Diebstahlsstrafe.
Die LXX interpretiert אֱלֹהִים durchgehend als Richter und säkularisiert damit das Verfahren. Der hebräische Text spricht von עַֽל־כָּל־דְּבַר־פֶּ֡שַׁע ("über jede Sache des Vergehens"), während die LXX κατὰ πᾶν ῥητὸν ἀδίκημα ("gemäß jedem ausgesprochenen Unrecht") verwendet, was eine präzisere juristische Terminologie darstellt.
Satzstruktur: Umfassende Generalklausel mit detaillierter Aufzählung, Verfahrensbestimmung und göttlicher Urteilsfindung mit Standardstrafe.
Das Gesetz etabliert ein umfassendes göttliches Schiedsverfahren für alle ungeklärten Eigentumsstreitigkeiten.
Exodus 22,9
Hebräisch: כִּֽי־יִתֵּן֩ אִ֨ישׁ אֶל־רֵעֵ֜הוּ חֲמ֨וֹר אוֹ־שׁ֥וֹר אוֹ־שֶׂ֛ה וְכָל־בְּהֵמָ֖ה לִשְׁמֹ֑ר וּמֵ֛ת אוֹ־נִשְׁבַּ֥ר אוֹ־נִשְׁבָּ֖ה אֵ֥ין רֹאֶֽה׃
Deutsch: Wenn jemand seinem Nächsten einen Esel oder einen Ochsen oder ein Stück Kleinvieh oder irgendein Tier zur Aufbewahrung gibt, und es stirbt oder wird beschädigt oder weggetrieben, ohne dass es jemand sieht,

Kommentar: Die Konjunktion כִּי leitet einen speziellen Verwahrungsfall mit Lebewesen ein. Das Verb יִתֵּן (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נתן) zeigt die Übergabe. Die Formel אִישׁ אֶל־רֵעֵהוּ (ein Mann seinem Nächsten) bezeichnet die Vertragspartner.
Die Tieraufzählung חֲמוֹר אוֹ־שׁוֹר אוֹ־שֶׂה וְכָל־בְּהֵמָה (Esel oder Ochse oder Kleinvieh und jedes Tier) erweitert systematisch: חֲמוֹר (Esel) als Lasttier, שׁוֹר (Ochse) als Arbeitstier, שֶׂה (Kleinvieh) als Sammelbegriff, וְכָל־בְּהֵמָה (und jedes Tier) als umfassende Erweiterung.
Der Zweck לִשְׁמֹר (zum Hüten/Bewachen) zeigt den Infinitiv construct von שׁמר mit Zweckpräposition לְ.
Die drei Schadensfälle werden koordiniert dargestellt: וּמֵת (und es stirbt) - natürlicher Tod; אוֹ־נִשְׁבַּר (oder es wird beschädigt) - נִשְׁבַּר (3. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von שׁבר) bedeutet "gebrochen/verletzt werden"; אוֹ־נִשְׁבָּה (oder es wird weggetrieben) - נִשְׁבָּה (3. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von שׁבה) bedeutet "gefangen weggeführt werden".
Die entscheidende Bedingung אֵין רֹאֶה (niemand sieht es) verwendet die Existenznegation אֵין mit רֹאֶה (Partizip Qal von ראה) - das Fehlen von Zeugen macht die Beweislage schwierig.
Die LXX differenziert durch τετρωμένον (verwundet) und αἰχμάλωτον (gefangen) zwischen den verschiedenen Schadensarten.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit Verwahrungsvertrag über Lebewesen, dreifacher Schadensspezifikation und erschwerender Beweislage durch Zeugenlosigkeit.
Das Gesetz behandelt die komplexe Haftungssituation bei Tierhaltung unter erschwerten Beweisbedingungen.
Exodus 22,10
Hebräisch: שְׁבֻעַ֣ת יְהוָ֗ה תִּהְיֶה֙ בֵּ֣ין שְׁנֵיהֶ֔ם אִם־לֹ֥א שָׁלַ֛ח יָד֖וֹ בִּמְלֶ֣אכֶת רֵעֵ֑הוּ וְלָקַ֥ח בְּעָלָ֖יו וְלֹ֥א יְשַׁלֵּֽם׃
Deutsch: So soll der Eid bei dem Ewigen zwischen ihnen beiden entscheiden, ob er nicht seine Hand an die Habe seines Nächsten gelegt hat; und sein Besitzer soll es annehmen, und jener braucht nicht zu ersetzen.

Kommentar: Die Lösungsbestimmung שְׁבֻעַת יְהוָה תִּהְיֶה בֵּין שְׁנֵיהֶם (der Eid beim Ewigen soll zwischen ihnen beiden sein) zeigt שְׁבֻעַת יְהוָה (Eid beim Ewigen) als Konstruktverbindung. תִּהְיֶה (3. Person Singular feminin Imperfekt Qal von היה) bezieht sich auf שְׁבֻעָה (Eid) als feminines Subjekt.
Die Präpositionalphrase בֵּין שְׁנֵיהֶם (zwischen ihnen beiden) zeigt בֵּין (zwischen) mit שְׁנַיִם (beide) plus Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin.
Der Eidinhalt אִם־לֹא שָׁלַח יָדוֹ בִּמְלֶאכֶת רֵעֵהוּ (ob er nicht seine Hand an die Habe seines Nächsten gelegt hat) wiederholt die idiomatische Wendung aus Vers 7. שָׁלַח יָדוֹ (seine Hand ausstrecken) für unrechtmäßige Aneignung.
Die erste Rechtsfolge וְלָקַח בְּעָלָיו (und sein Besitzer soll es annehmen) zeigt לָקַח (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von לקח) mit waw-consecutivum. בְּעָלָיו (sein Besitzer) mit Possessivsuffix bezeichnet den Auftraggeber.
Die zweite Rechtsfolge וְלֹא יְשַׁלֵּם (und er braucht nicht zu erstatten) verwendet die Negation לֹא mit יְשַׁלֵּם (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von שׁלם) - Freistellung von Ersatzpflicht.
Die LXX interpretiert לָקַח als δέξεται (er soll annehmen) und betont damit die Akzeptanz des Eides.
Satzstruktur: Hauptsatz mit Eidanordnung, Eidinhalt und doppelter Rechtsfolge: Akzeptanz durch Eigentümer und Haftungsfreistellung für Verwahrer.
Das Gesetz etabliert den Reinigungseid als Beweismittel bei unaufklärbaren Tierschäden und gewährt dem redlichen Verwahrer Haftungsschutz.
Exodus 22,11
Hebräisch: וְאִם־גָּנֹ֥ב יִגָּנֵ֖ב מֵעִמּוֹ֑ יְשַׁלֵּ֖ם לִבְעָלָֽיו׃
Deutsch: Wenn es ihm aber tatsächlich gestohlen worden ist, so soll er es seinem Besitzer erstatten.

Kommentar: Die adversative Konjunktion וְאִם (aber wenn) leitet eine Ausnahme vom Eidverfahren ein. Die emphatische Konstruktion גָּנֹב יִגָּנֵב (gestohlen wird gestohlen) verwendet Infinitiv absolut + finites Verb von גנב zur Verstärkung der Gewissheit des Diebstahls.
Die Präposition מֵעִמּוֹ (von ihm weg) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin zeigt, dass der Diebstahl vom Verwahrer ausging oder in seinem Verantwortungsbereich stattfand.
Die Rechtsfolge יְשַׁלֵּם לִבְעָלָיו (er soll seinem Besitzer erstatten) verwendet יְשַׁלֵּם (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von שׁלם) mit dem indirekten Objekt לִבְעָלָיו (seinem Besitzer). Hier greift die Eidbefreiung nicht, da der Diebstahl nachweisbar ist.
Die LXX übersetzt מֵעִמּוֹ mit παρ' αὐτοῦ (von ihm) und betont damit die Verantwortungssphäre des Verwahrers.
Satzstruktur: Adversativer Konditionalsatz mit emphatischem Tatbestand und einfacher Ersatzpflicht.
Das Gesetz begrenzt die Eidbefreiung auf unklare Fälle und verpflichtet bei nachweisbarem Diebstahl zur vollen Haftung.
Exodus 22,12
Hebräisch: אִם־טָרֹ֥ף יִטָּרֵ֖ף יְבִאֵ֣הוּ עֵ֑ד הַטְּרֵפָ֖ה לֹ֥א יְשַׁלֵּֽם׃
Deutsch: Wenn es tatsächlich zerrissen worden ist, so soll er es als Beweis bringen; das Zerrissene braucht er nicht zu ersetzen.

Kommentar: Die emphatische Konstruktion אִם־טָרֹף יִטָּרֵף (wenn zerrissen wird zerrissen) verwendet Infinitiv absolut + finites Verb von טרף (zerreißen, zerfleischen) zur Betonung der Gewissheit. Dies bezeichnet typischerweise Angriffe durch Raubtiere.
Die Beweispflicht יְבִאֵהוּ עֵד (er soll es als Zeuge/Beweis bringen) zeigt יְבִאֵהוּ (3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von בוא) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin. עֵד kann sowohl "Zeuge" als auch "Beweis, Zeugnis" bedeuten - hier ist der Tierkadaver der Beweis.
Die Haftungsbefreiung הַטְּרֵפָה לֹא יְשַׁלֵּם (das Zerrissene braucht er nicht zu erstatten) verwendet הַטְּרֵפָה (das Zerrissene) als substantiviertes Partizip feminin mit Artikel. Die Negation לֹא mit יְשַׁלֵּם befreit von der Ersatzpflicht.
Die LXX übersetzt טְרֵפָה mit θηριάλωτον (von wilden Tieren gefangen/zerrissen) und expliziert damit die Ursache.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit emphatischem Tatbestand, Beweispflicht und negativer Haftungsregelung.
Das Gesetz befreit den Verwahrer bei nachweisbarer höherer Gewalt durch Raubtiere von der Ersatzpflicht.
Exodus 22,13
Hebräisch: וְכִֽי־יִשְׁאַ֥ל אִ֛ישׁ מֵעִ֥ם רֵעֵ֖הוּ וְנִשְׁבַּ֣ר אוֹ־מֵ֑ת בְּעָלָ֥יו אֵין־עִמּוֹ֖ שַׁלֵּ֥ם יְשַׁלֵּֽם׃
Deutsch: Und wenn jemand von seinem Nächsten etwas leiht und es beschädigt wird oder stirbt, während sein Besitzer nicht dabei ist, so soll er es gewiss erstatten.

Kommentar: Die Konjunktion וְכִי leitet vom Verwahrungsrecht zum Leihrecht über. Das Verb יִשְׁאַל (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁאל) bedeutet "leihen, borgen". Die Präposition מֵעִם (von) mit רֵעֵהוּ (seinem Nächsten) zeigt die Leihrichtung.
Die Schadensfälle וְנִשְׁבַּר אוֹ־מֵת (und es wird beschädigt oder stirbt) verwenden נִשְׁבַּר (3. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von שׁבר) und מֵת (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von מות), disjunktiv durch אוֹ verbunden.
Die entscheidende Bedingung בְּעָלָיו אֵין־עִמּוֹ (sein Besitzer ist nicht mit ihm) zeigt בְּעָלָיו (sein Besitzer) mit der Existenznegation אֵין und עִמּוֹ (mit ihm). Die Abwesenheit des Eigentümers verschärft die Haftung.
Die Straffolge שַׁלֵּם יְשַׁלֵּם (er soll gewiss erstatten) zeigt die emphatische Konstruktion Infinitiv absolut + finites Verb von שׁלם.
Die LXX expliziert durch μὴ ὄντος τοῦ κυρίου (während der Herr nicht anwesend ist) die zeitliche Dimension der Abwesenheit.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit Leihvorgang, alternativen Schadensfällen, qualifizierender Abwesenheitsbedingung und emphatischer Ersatzpflicht.
Das Gesetz verschärft die Haftung bei Leihe gegenüber Verwahrung und macht sie von der Anwesenheit des Eigentümers abhängig.
Exodus 22,14
Hebräisch: אִם־בְּעָלָ֥יו עִמּוֹ֖ לֹ֣א יְשַׁלֵּ֑ם אִם־שָׂכִ֣יר ה֔וּא בָּ֖א בִּשְׂכָרֹֽו׃
Deutsch: Wenn sein Besitzer dabei ist, braucht er nicht zu ersetzen. Wenn es gemietet ist, kommt es für seine Miete.

Kommentar: Der kontrastierende Fall אִם־בְּעָלָיו עִמּוֹ (wenn sein Besitzer mit ihm ist) zeigt die Anwesenheit des Eigentümers. בְּעָלָיו עִמּוֹ (sein Besitzer mit ihm) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die Haftungsbefreiung לֹא יְשַׁלֵּם (er braucht nicht zu erstatten) verwendet die Negation לֹא mit יְשַׁלֵּם (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von שׁלם).
Der zweite Fall אִם־שָׂכִיר הוּא (wenn es gemietet ist) führt ein drittes Rechtsverhältnis ein. שָׂכִיר (Mietgegenstand, Gemietetes) von der Wurzel שׂכר (mieten, dingen). Das Pronomen הוּא bezieht sich auf den Gegenstand.
Die Schlussformel בָּא בִּשְׂכָרוֹ (es kommt für seine Miete) ist juristisch komplex. בָּא (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von בוא) bedeutet "kommen". בִּשְׂכָרוֹ (in/für seine Miete) mit Possessivsuffix deutet an, dass der Schaden durch die bereits gezahlte Miete abgedeckt ist.
Die LXX interpretiert בָּא בִּשְׂכָרוֹ als τοῦτο ἔσται αὐτοῦ μισθός (das soll sein Lohn sein) und macht eine andere Lesart deutlich.
Satzstruktur: Zwei kurze Konditionalsätze mit kontrastiven Haftungsregelungen für Anwesenheit des Eigentümers und Mietverhältnisse.
Das Gesetz differenziert zwischen Leihe und Miete und berücksichtigt die Anwesenheit des Eigentümers als haftungsmildernden Faktor.
Exodus 22,15
Hebräisch: וְכִֽי־יְפַתֶּ֣ה אִ֗ישׁ בְּתוּלָ֛ה אֲשֶׁ֥ר לֹא־אֹרָ֖שָׂה וְשָׁכַ֣ב עִמָּ֑הּ מָהֹ֛ר יִמְהָרֶ֥נָּה לּוֹ֖ לְאִשָּֽׁה׃
Deutsch: Wenn jemand eine Jungfrau verführt, die nicht verlobt ist, und liegt bei ihr, so soll er sie sich gewiss durch Zahlung des Brautpreises zur Frau nehmen.

Kommentar: Die Konjunktion וְכִי leitet zum Sexualstrafrecht über. Das Verb יְפַתֶּה (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von פתה) bedeutet "verführen, überreden". Das Piel zeigt intensive Einwirkung auf die Frau.
Das Objekt בְּתוּלָה אֲשֶׁר לֹא־אֹרָשָׂה (eine Jungfrau, die nicht verlobt ist) spezifiziert den Status genau. בְּתוּלָה (Jungfrau) bezeichnet die Unberührtheit, der Relativsatz אֲשֶׁר לֹא־אֹרָשָׂה (die nicht verlobt ist) verwendet אֹרָשָׂה (3. Person Singular feminin Pual Perfekt von ארשׂ) - "verlobt werden" mit Negation לֹא.
Die sexuelle Handlung וְשָׁכַב עִמָּהּ (und er liegt bei ihr) zeigt שָׁכַב (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von שׁכב) mit der Präposition עִם - euphemistisch für Geschlechtsverkehr.
Die Rechtsfolge מָהֹר יִמְהָרֶנָּה לוֹ לְאִשָּׁה (er soll sie sich gewiss zur Frau nehmen durch Zahlung des Brautpreises) zeigt die emphatische Konstruktion. מָהֹר (Infinitiv absolut von מהר) verstärkt יִמְהָרֶנָּה (3. Person Singular maskulin Qal Imperfekt von מהר) mit Objektsuffix 3. Person Singular feminin. לוֹ לְאִשָּׁה (sich zur Frau) zeigt Dativobjekt und Zustandsangabe.
Die LXX übersetzt מהר mit φερνή (Mitgift, Brautgabe) und macht die finanzielle Dimension deutlicher.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit Verführungshandlung, Statusspezifikation und emphatischer Heiratspflicht mit Brautpreis.
Das Gesetz schützt unverheiratete Jungfrauen vor sozialer Schädigung durch Verführung und sichert ihre gesellschaftliche Stellung durch Heiratspflicht.
Exodus 22,16
Hebräisch: אִם־מָאֵ֧ן יְמָאֵ֛ן אָבִ֖יהָ לְתִתָּ֣הּ לוֹ֑ כֶּ֣סֶף יִשְׁקֹ֔ל כְּמֹ֖הַר הַבְּתוּלֹֽת׃
Deutsch: Wenn sich ihr Vater völlig weigert, sie ihm zu geben, so soll er Geld abwiegen entsprechend dem Brautpreis für Jungfrauen.

Kommentar: Die emphatische Konstruktion אִם־מָאֵן יְמָאֵן אָבִיהָ (wenn sich ihr Vater völlig weigert) verwendet Infinitiv absolut + finites Verb von מאן (sich weigern) zur Verstärkung der Entschiedenheit. אָבִיהָ (ihr Vater) mit Possessivsuffix 3. Person Singular feminin zeigt die patriarchale Autorität.
Der Zweck der Weigerung לְתִתָּהּ לוֹ (sie ihm zu geben) verwendet den Infinitiv construct תֵּת von נתן mit Objektsuffix 3. Person Singular feminin und Dativobjekt לוֹ.
Die alternative Rechtsfolge כֶּסֶף יִשְׁקֹל (Geld soll er abwiegen) zeigt יִשְׁקֹל (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁקל) - das Verb bezeichnet das genaue Abwiegen von Edelmetall vor der Münzprägung.
Die Berechnungsgrundlage כְּמֹהַר הַבְּתוּלֹת (entsprechend dem Brautpreis der Jungfrauen) verwendet die Präposition כְּ (entsprechend) mit der Konstruktverbindung מֹהַר הַבְּתוּלֹת (Brautpreis der Jungfrauen). מֹהַר (Brautpreis) ist die standardisierte Summe.
Die LXX übersetzt יִשְׁקֹל mit ἀποτείσει (er soll zahlen) und modernisiert damit das Wiegesystem.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit emphatischer Verweigerung und alternativer Geldstrafe entsprechend dem Standardbrautpreis.
Das Gesetz respektiert die väterliche Autorität bei Eheschließungen, sichert aber dennoch eine angemessene Entschädigung für die Schädigung.
Exodus 22,17
Hebräisch: מְכַשֵּׁפָ֖ה לֹ֥א תְחַיֶּֽה׃
Deutsch: Eine Zauberin sollst du nicht am Leben lassen.

Kommentar: Das direkte Objekt מְכַשֵּׁפָה (Zauberin) ist ein Partizip Piel feminin von כשׁף (zaubern, Magie treiben). Die feminine Form deutet darauf hin, dass Zauberpraxis häufig von Frauen ausgeübt wurde, schließt aber männliche Zauberer nicht aus.
Das Verbot לֹא תְחַיֶּה (du sollst nicht am Leben lassen) verwendet die Negation לֹא mit תְחַיֶּה (2. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von חיה). Das Piel von חיה bedeutet "am Leben lassen, verschonen" - die Negation fordert die Tötung.
Die LXX Die LXX erweitert den MT, indem sie מְכַשֵּׁפָה („Zauberin“, fem. Sg.) mit φαρμάκους („Zauberer/Giftmischer“, mask. Pl.) übersetzt. Dadurch wird das Gebot von einer einzelnen weiblichen Gestalt auf eine allgemeine, geschlechtsübergreifende Gruppe ausgeweitet und zugleich breiter gefasst (Magie + Giftmischerei).
Satzstruktur: Kategorisches Verbot in direkter Anrede mit Tötungsbefehl.
Das Gesetz verbietet Zauberei als Bedrohung der religiösen Ordnung und fordert die Todesstrafe für ihre Praktizierung.
Exodus 22,18
Hebräisch: כָּל־שֹׁכֵ֥ב עִם־בְּהֵמָ֖ה מ֥וֹת יוּמָֽת׃
Deutsch: Jeder, der bei einem Tier liegt, soll gewiss getötet werden.

Kommentar: Das universale Subjekt כָּל־שֹׁכֵב (jeder, der liegt) verwendet כֹּל (jeder) mit dem Partizip Qal von שׁכב (liegen) und erfasst alle Personen ohne Geschlechtsunterschied.
Die Präpositionalphrase עִם־בְּהֵמָה (bei einem Tier) zeigt עִם (mit, bei) plus בְּהֵמָה (Tier, Vieh) - euphemistisch für Geschlechtsverkehr mit Tieren.
Die Strafandrohung מוֹת יוּמָת (er soll gewiss getötet werden) verwendet die bekannte emphatische Formel Infinitiv absolut + Hophal Imperfekt von מות.
Die LXX übersetzt βְּהֵמָה mit κτήνει (Vieh) und macht die domestizierte Tierwelt deutlicher.
Satzstruktur: Universale Bestimmung mit partizipialer Täterbezeichnung und emphatischer Todesstrafe.
Das Gesetz verurteilt Sodomie als Perversion der natürlichen Ordnung und bedroht sie mit der Todesstrafe.
Exodus 22,19
Hebräisch: זֹבֵ֥חַ לָאֱלֹהִ֖ים יָֽחֳרָ֑ם בִּלְתִּ֥י לַיהוָ֖ה לְבַדֹּֽו׃
Deutsch: Wer den Göttern opfert außer dem Ewigen allein, der soll mit dem Bann belegt werden.

Kommentar: Das Partizip זֹבֵחַ (wer opfert) von זבח (schlachten, opfern) bezeichnet den Täter. Das indirekte Objekt לָאֱלֹהִים (den Göttern) im Plural zeigt fremde Gottheiten.
Die Strafbestimmung יָחֳרָם (er soll mit dem Bann belegt werden) verwendet das Hophal Imperfekt 3. Person Singular maskulin von חרם (bannen, vernichten). חֵרֶם (Bann) ist die schwerste religiöse Strafe mit vollständiger Vernichtung.
Die Ausnahme בִּלְתִּי לַיהוָה לְבַדּוֹ (außer dem Ewigen allein) verwendet בִּלְתִּי (außer, ausgenommen) als Präposition. לַיהוָה (dem Ewigen) mit לְבַדּוֹ (allein) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin betont die Exklusivität.
Die LXX interpretiert יָחֳרָם als ἐξολεθρευθήσεται (er soll völlig vernichtet werden) und macht die totale Zerstörung deutlicher.
Satzstruktur: Partizipiale Täterbezeichnung mit Bannstrafe und ausschließender Bestimmung für den wahren Gott.
Das Gesetz etabliert den strengen Monotheismus durch Vernichtungsdrohung gegen jeden Götzendienst.
Exodus 22,20
Hebräisch: וְגֵ֥ר לֹא־תוֹנֶ֖ה וְלֹ֣א תִלְחָצֶ֑נּוּ כִּֽי־גֵרִ֥ים הֱיִיתֶ֖ם בְּאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Einen Fremden sollst du nicht bedrängen und nicht bedrücken, denn Fremde seid ihr im Land Mizrajim gewesen.

Kommentar: Das direkte Objekt וְגֵר (und einen Fremden) mit waw-kopulativum leitet zu sozialen Schutzbestimmungen über. גֵּר (Fremder, Schutzbürger) bezeichnet einen ansässigen Ausländer ohne Bürgerrechte.
Das erste Verbot לֹא־תוֹנֶה (du sollst nicht bedrängen) zeigt die Negation לֹא mit תוֹנֶה (2. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von ינה) - "bedrängen, misshandeln". Das zweite Verbot וְלֹא תִלְחָצֶנּוּ (und du sollst ihn nicht bedrücken) verwendet תִלְחָצֶנּוּ (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von לחץ) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin - "bedrücken, unterdrücken".
Die Begründung כִּי־גֵרִים הֱיִיתֶם בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם (denn Fremde wart ihr im Land Ägypten) verwendet גֵרִים (Fremde) im Plural. הֱיִיתֶם (2. Person Plural maskulin Perfekt Qal von היה) bezieht sich auf die Israeliten. בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם (im Land Ägypten) erinnert an die eigene Fremderfahrung.
Die LXX übersetzt גֵּר mit προσήλυτος (Proselyt) und christianisiert damit den Begriff.
Satzstruktur: Doppeltes Verbot mit kausaler Begründung durch historische Analogie.
Das Gesetz schützt Fremde vor Diskriminierung durch Verweis auf Israels eigene Fremderfahrung in Ägypten.
Exodus 22,21
Hebräisch: כָּל־אַלְמָנָ֥ה וְיָת֖וֹם לֹ֥א תְעַנּֽוּן׃
Deutsch: Keine Witwe oder Waise sollt ihr bedrücken.

Kommentar: Das universale Objekt כָּל־אַלְמָנָה וְיָתוֹם (jede Witwe und Waise) erfasst die schutzlosesten Gesellschaftsmitglieder. אַלְמָנָה (Witwe) und יָתוֹם (Waise) werden durch waw-kopulativum verbunden und bezeichnen die durch Verlust des männlichen Familienoberhaupts rechtlos Gewordenen.
Das Verbot לֹא תְעַנּוּן (ihr sollt nicht bedrücken) verwendet die Negation לֹא mit תְעַנּוּן (2. Person Plural maskulin Piel Imperfekt von ענה). Das paragogische Nun verstärkt die Eindringlichkeit. ענה im Piel bedeutet "demütigen, unterdrücken".
Die LXX expliziert durch χήραν καὶ ὀρφανόν (Witwe und Waise) und behält die sozialen Kategorien bei.
Satzstruktur: Universales Verbot in direkter Anrede mit kollektiver Verantwortung.
Das Gesetz stellt die schwächsten Gesellschaftsmitglieder unter besonderen Schutz durch kategorisches Unterdrückungsverbot.
Exodus 22,22
Hebräisch: אִם־עַנֵּ֥ה תְעַנֶּ֖ה אֹתוֹ֑ כִּ֣י אִם־צָעֹ֤ק יִצְעַק֙ אֵלַ֔י שָׁמֹ֥עַ אֶשְׁמַ֖ע צַעֲקָתוֹ׃
Deutsch: Wenn du sie irgendwie bedrückst und sie zu mir schreit, so werde ich ihr Geschrei gewiss erhören,

Kommentar: Die emphatische Warnung אִם־עַנֵּה תְעַנֶּה אֹתוֹ (wenn du irgendwie bedrückst) verwendet Infinitiv absolut + finites Verb von ענה im Piel. אֹתוֹ (ihn/sie) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin bezieht sich kollektiv auf Witwen und Waisen.
Die Schutzreaktion wird durch כִּי אִם־צָעֹק יִצְעַק אֵלַי (denn wenn schreien wird geschrien zu mir) dargestellt - wieder emphatische Konstruktion mit צעק (schreien, um Hilfe rufen). אֵלַי (zu mir) mit Possessivsuffix 1. Person Singular zeigt die direkte Anrufung Gottes.
Die göttliche Antwort שָׁמֹעַ אֶשְׁמַע צַעֲקָתוֹ (gewiss erhören werde ich ihr Geschrei) zeigt die emphatische Konstruktion mit שׁמע (hören, erhören). צַעֲקָתוֹ (ihr/sein Geschrei) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin bezeichnet den Hilferuf.
Die LXX übersetzt צעק mit κράζω (schreien) und betont damit die emotionale Intensität des Hilferufes.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit emphatischer Warnung, bedingter göttlicher Reaktion und emphatischer Erhörungsverheißung.
Das Gesetz droht göttliche Intervention bei Unterdrückung der Schutzlosen an und etabliert Gott als deren besonderen Beschützer.
Exodus 22,23
Hebräisch: וְחָרָ֣ה אַפִּ֔י וְהָרַגְתִּ֥י אֶתְכֶ֖ם בֶּחָ֑רֶב וְהָי֤וּ נְשֵׁיכֶם֙ אַלְמָנ֔וֹת וּבְנֵיכֶ֖ם יְתֹמִֽים׃
Deutsch: und mein Zorn wird entbrennen, und ich werde euch mit dem Schwert töten, und eure Frauen werden Witwen und eure Söhne Waisen werden.

Kommentar: Die göttliche Zornreaktion וְחָרָה אַפִּי (und mein Zorn wird entbrennen) zeigt חָרָה (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von חרה) mit waw-consecutivum. אַפִּי (mein Zorn) mit Possessivsuffix 1. Person Singular - אַף (Nase) steht metaphorisch für Zorn.
Die Strafankündigung וְהָרַגְתִּי אֶתְכֶם בֶּחָרֶב (und ich werde euch mit dem Schwert töten) verwendet הָרַגְתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von הרג) mit waw-consecutivum. אֶתְכֶם (euch) zeigt die kollektive Anrede. בֶּחָרֶב (mit dem Schwert) bezeichnet das Instrument göttlicher Vergeltung.
Die ironische Vergeltung wird in zwei parallelen Sätzen dargestellt: וְהָיוּ נְשֵׁיכֶם אַלְמָנוֹת (und eure Frauen werden Witwen werden) zeigt הָיוּ (3. Person Plural maskulin Perfekt Qal von היה) mit waw-consecutivum. נְשֵׁיכֶם (eure Frauen) mit Possessivsuffix 2. Person Plural maskulin wird zu אַלְמָנוֹת (Witwen) im Plural.
וּבְנֵיכֶם יְתֹמִים (und eure Söhne werden Waisen) parallelisiert die Struktur - בְּנֵיכֶם (eure Söhne) wird zu יְתֹמִים (Waisen) im Plural.
Die LXX verstärkt durch ἀποκτενῶ (ich werde töten) die Direktheit der göttlichen Drohung.
Satzstruktur: Sequenz göttlicher Strafhandlungen mit ironischer Vergeltung durch Schaffung derselben sozialen Kategorien, die unterdrückt wurden.
Das Gesetz droht göttliche Talion an: wer Witwen und Waisen unterdrückt, wird selbst Witwen und Waisen schaffen.
Exodus 22,24
Hebräisch: אִם־כֶּ֣סֶף׀ תַּלְוֶ֣ה אֶת־עַמִּ֗י אֶת־הֶֽעָנִי֙ עִמָּ֔ךְ לֹא־תִהְיֶ֥ה לוֹ֖ כְּנֹשֶׁ֑ה לֹֽא־תְשִׂימ֥וּן עָלָ֖יו נֶֽשֶׁךְ׃
Deutsch: Wenn du meinem Volk, dem Armen bei dir, Geld leihst, so sollst du ihm gegenüber nicht wie ein Wucherer sein; ihr sollt ihm keinen Zins auferlegen.

Kommentar: Der Konditionalsatz אִם־כֶּסֶף תַּלְוֶה (wenn du Geld leihst) zeigt תַּלְוֶה (2. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von לוה) - "leihen" im Hiphil bedeutet "ausleihen, Darlehen geben".
Die Empfängerbezeichnung אֶת־עַמִּי אֶת־הֶעָנִי עִמָּךְ (mein Volk, den Armen bei dir) zeigt doppelte Akkusativmarkierung. עַמִּי (mein Volk) mit Possessivsuffix 1. Person Singular betont die besondere Gottesbeziehung. הֶעָנִי (der Arme) spezifiziert die Zielgruppe. עִמָּךְ (bei dir) mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin zeigt die Nachbarschaft.
Das erste Verbot לֹא־תִהְיֶה לוֹ כְּנֹשֶׁה (du sollst ihm gegenüber nicht wie ein Wucherer sein) verwendet תִהְיֶה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von היה) mit לוֹ (ihm gegenüber). כְּנֹשֶׁה (wie ein Wucherer) zeigt die Komparativpartikel כְּ mit נֹשֶׁה (Wucherer) von נשׁה (verlangen, drängen).
Das zweite Verbot לֹא־תְשִׂימוּן עָלָיו נֶשֶׁךְ (ihr sollt ihm keinen Zins auferlegen) zeigt תְשִׂימוּן (2. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von שׂים) mit paragogischem Nun. עָלָיו (auf ihn) mit נֶשֶׁךְ (Zins) von נשׁך (beißen) - der Zins "beißt" den Schuldner.
Die LXX übersetzt נֹשֶׁה mit δανειστής (Geldverleiher) und נֶשֶׁךְ mit τόκος (Zins), wodurch die wirtschaftlichen Begriffe modernisiert werden.
Satzstruktur: Konditionalsatz über Darlehen an Arme mit doppeltem Wucherverbot in Singular und Plural.
Das Gesetz verbietet Zinswucher gegenüber Volksgenossen und besonders gegenüber Armen aus sozialer Verantwortung.
Exodus 22,25
Hebräisch: אִם־חָבֹ֥ל תַּחְבֹּ֖ל שַׂלְמַ֣ת רֵעֶ֑ךָ עַד־בֹּ֥א הַשֶּׁ֖מֶשׁ תְּשִׁיבֶ֥נּוּ לוֹֽ׃
Deutsch: Wenn du den Mantel deines Nächsten zum Pfand nimmst, sollst du ihn ihm bis zum Sonnenuntergang zurückgeben;

Kommentar: Die emphatische Konstruktion אִם־חָבֹל תַּחְבֹּל (wenn du als Pfand nimmst, als Pfand nimmst) verwendet Infinitiv absolut + finites Verb von חבל (pfänden, als Sicherheit nehmen) zur Verstärkung.
Das Objekt שַׂלְמַת רֵעֶךָ (den Mantel deines Nächsten) zeigt die Konstruktverbindung שַׂלְמַת רֵעַ mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin. שַׂלְמָה (Mantel, Obergewand) bezeichnet das wichtigste Kleidungsstück.
Die Zeitbegrenzung עַד־בֹּא הַשֶּׁמֶשׁ (bis zum Kommen der Sonne) verwendet עַד (bis) mit dem Infinitiv construct בֹּא (kommen) von בוא. הַשֶּׁמֶשׁ (die Sonne) bezeichnet hier metaphorisch den Sonnenuntergang.
Die Rückgabepflicht תְּשִׁיבֶנּוּ לוֹ (du sollst ihn ihm zurückgeben) zeigt תְּשִׁיבֶנּוּ (2. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von שׁוב) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin und Dativobjekt לוֹ.
Die LXX übersetzt שַׂלְמָה mit ἱμάτιον (Gewand) und macht die Kleidungsfunktion deutlicher.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit emphatischer Pfandnahme, zeitlicher Begrenzung und Rückgabeverpflichtung.
Das Gesetz begrenzt das Pfandrecht auf die Tageszeit und schützt die nächtliche Grundversorgung des Schuldners.
Exodus 22,26
Hebräisch: כִּ֣י הִ֤וא כְסוּתָה לְבַדָּ֔הּ הִ֥וא שִׂמְלָתוֹ֖ לְעֹר֑וֹ בַּמֶּ֣ה יִשְׁכָּ֔ב וְהָיָה֙ כִּֽי־יִצְעַ֣ק אֵלַ֔י וְשָׁמַעְתִּ֖י כִּֽי־חַנּ֥וּן אָֽנִי׃
Deutsch: denn es ist seine einzige Decke, seine Hülle für seine Haut. Worin soll er sonst schlafen? Und es wird geschehen, wenn er zu mir schreit, so werde ich ihn erhören, denn ich bin gnädig.

Kommentar: Die Begründung כִּי הִוא כְסוּתָה לְבַדָּהּ (denn es ist seine einzige Decke) verwendet כְסוּתָה (seine Decke) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin von כסות (Bedeckung). לְבַדָּהּ (allein, einzig) mit femininem Suffix betont die Ausschließlichkeit.
Die Apposition הִוא שִׂמְלָתוֹ לְעֹרוֹ (es ist sein Gewand für seine Haut) wiederholt הִוא zur Verstärkung. שִׂמְלָתוֹ (sein Gewand) von שִׂמְלָה (Obergewand) mit Possessivsuffix. לְעֹרוֹ (für seine Haut) zeigt den direkten Körperkontakt.
Die rhetorische Frage בַּמֶּה יִשְׁכָּב (worin soll er schlafen?) verwendet das Interrogativpronomen בַּמֶּה (womit, worin) mit יִשְׁכָּב (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁכב).
Die göttliche Reaktion וְהָיָה כִּי־יִצְעַק אֵלַי וְשָׁמַעְתִּי (und es wird geschehen, wenn er zu mir schreit, werde ich erhören) zeigt הָיָה (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von היה) mit waw-consecutivum als Einleitungsformel. יִצְעַק (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von צעק) mit שָׁמַעְתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von שׁמע) zeigt die göttliche Antwort.
Die Selbstcharakterisierung כִּי־חַנּוּן אָנִי (denn ich bin gnädig) verwendet חַנּוּן (gnädig) als Adjektiv mit dem Personalpronomen אָנִי (ich).
Die LXX expliziert durch περιβόλαιον (Umhang) die Schutzfunktion der Kleidung und interpretiert חַנּוּן als ἐλεήμων (barmherzig).
Satzstruktur: Kausale Begründung mit Apposition, rhetorischer Frage und göttlicher Verheißung mit Selbstcharakterisierung.
Das Gesetz zeigt Gottes besondere Sorge für die elementaren menschlichen Bedürfnisse und begründet soziale Gesetzgebung theologisch.
Exodus 22,27
Hebräisch: אֱלֹהִ֖ים לֹ֣א תְקַלֵּ֑ל וְנָשִׂ֥יא בְעַמְּךָ֖ לֹ֥א תָאֹֽר׃
Deutsch: Gott sollst du nicht schmähen, und einem Fürsten in deinem Volk sollst du nicht fluchen.

Kommentar: Das erste Verbot אֱלֹהִים לֹא תְקַלֵּל (Gott sollst du nicht schmähen) stellt אֱלֹהִים (Gott) als direktes Objekt voran zur Betonung. תְקַלֵּל (2. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von קלל) mit Negation לֹא - das Piel von קלל bedeutet "verfluchen, schmähen".
Das parallele Verbot וְנָשִׂיא בְעַמְּךָ לֹא תָאֹר (und einem Fürsten in deinem Volk sollst du nicht fluchen) koordiniert durch waw-kopulativum. נָשִׂיא (Fürst, Erhobener) von נשׂא (erheben) bezeichnet weltliche Autorität. בְעַמְּךָ (in deinem Volk) mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin zeigt Zugehörigkeit.
תָאֹר (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von ארר) bedeutet "verfluchen" - stärker als קלל und bezeichnet förmliche Verfluchung.
Die LXX übersetzt אֱלֹהִים mit θεούς (Götter) im Plural und נָשִׂיא mit ἄρχοντα (Herrscher), wodurch beide Begriffe erweitert werden. Diese Formulierung könnte die polytheistische Umgebung der hellenistischen Übersetzungszeit widerspiegeln.
Satzstruktur: Parallele Verbote mit religiöser und politischer Autorität als Objekten.
Das Gesetz schützt sowohl göttliche als auch menschliche Autorität vor verbalem Angriff und etabliert die Respektierung der Ordnung.
Exodus 22,28
Hebräisch: מְלֵאָתְךָ֥ וְדִמְעֲךָ֖ לֹ֣א תְאַחֵ֑ר בְּכ֥וֹר בָּנֶ֖יךָ תִּתֶּן־לִּֽי׃
Deutsch: Mit der Fülle deiner Tenne und dem Ausfluss deiner Kelter sollst du nicht zögern. Den Erstgeborenen deiner Söhne sollst du mir geben.

Kommentar: Die ersten Objekte מְלֵאָתְךָ וְדִמְעֲךָ (deine Fülle und deinen Ausfluss) bezeichnen Erntegaben. מְלֵאָה (Fülle) mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin von מלא (füllen) bezeichnet Getreideertrag. דֶּמַע (Ausfluss, Träne) mit Possessivsuffix bezeichnet hier Weinertrag - metaphorisch als "Tränen" der Trauben.
Das Verbot לֹא תְאַחֵר (du sollst nicht zögern) zeigt תְאַחֵר (2. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von אחר) - "verzögern, aufschieben". Das Piel verstärkt die Handlung.
Die Hauptforderung בְּכוֹר בָּנֶיךָ תִּתֶּן־לִּי (den Erstgeborenen deiner Söhne sollst du mir geben) zeigt בְּכוֹר (Erstgeborener) in Konstruktverbindung mit בָּנֶיךָ (deine Söhne) plus Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin. תִּתֶּן־לִּי (du sollst mir geben) mit Dativobjekt 1. Person Singular zeigt die göttliche Forderung.
Die LXX präzisiert den eher allgemeinen MT-Ausdruck מְלֵאָתְךָ֥ וְדִמְעֲךָ֖ („deine Fülle und deinen Überfluss“) durch die konkrete Wiedergabe ἀπαρχὰς ἅλωνος καὶ ληνοῦ („Erstlinge der Tenne und der Kelter“). Dadurch wird die kultische Verpflichtung stärker auf spezifische landwirtschaftliche Erzeugnisse (Getreide und Wein) ausgerichtet und weniger allgemein gefasst.
Satzstruktur: Verbot bezüglich Erntegaben und direkte Forderung der Erstgeborenenweihung.
Das Gesetz fordert prompte Abgabe der Erntegaben und die Weihung der Erstgeborenen als Anerkennung göttlicher Eigentumsrechte.
Exodus 22,29
Hebräisch: כֵּֽן־תַּעֲשֶׂ֥ה לְשֹׁרְךָ֖ לְצֹאנֶ֑ךָ שִׁבְעַ֤ת יָמִים֙ יִהְיֶ֣ה עִם־אִמּ֔וֹ בַּיּ֥וֹם הַשְּׁמִינִ֖י תִּתְּנוֹ־לִֽי׃
Deutsch: Ebenso sollst du es mit deinem Rind und deinem Kleinvieh machen; sieben Tage soll es bei seiner Mutter sein, am achten Tag sollst du es mir geben.

Kommentar: Die Entsprechungsformel כֵּן־תַּעֲשֶׂה (ebenso sollst du tun) verwendet כֵּן (so, ebenso) mit תַּעֲשֶׂה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עשׂה) und überträgt das Prinzip auf Tiere.
Die Objekte לְשֹׁרְךָ לְצֹאנֶךָ (mit deinem Rind, mit deinem Kleinvieh) zeigen שׁוֹר (Rind) und צֹאן (Kleinvieh) mit Possessivsuffixen 2. Person Singular maskulin und der Präposition לְ.
Die Zeitbestimmung שִׁבְעַת יָמִים יִהְיֶה עִם־אִמּוֹ (sieben Tage soll es bei seiner Mutter sein) zeigt שִׁבְעַת יָמִים (sieben Tage) als Zeitangabe. יִהְיֶה (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von היה) mit עִם־אִמּוֹ (bei seiner Mutter) - אֵם mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die Weihung בַּיּוֹם הַשְּׁמִינִי תִּתְּנוֹ־לִי (am achten Tag sollst du es mir geben) verwendet בַּיּוֹם הַשְּׁמִינִי (am achten Tag) als temporale Bestimmung. תִּתְּנוֹ־לִי (du sollst es mir geben) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin und Dativobjekt 1. Person Singular.
Die LXX expliziert durch μετὰ τὴν μητέρα αὐτοῦ (mit seiner Mutter) die familiäre Bindung in den ersten Lebenstagen.
Satzstruktur: Entsprechungsformel mit Tieraufzählung, temporaler Schutzfrist und terminierter Weihungspflicht.
Das Gesetz überträgt die Erstlingsweihung auf Tiere und respektiert dabei die natürliche Mutter-Kind-Bindung in den ersten Lebenstagen.
Exodus 22,30
Hebräisch: וְאַנְשֵׁי־קֹ֖דֶשׁ תִּהְי֣וּן לִ֑י וּבָשָׂ֨ר בַּשָּׂדֶ֤ה טְרֵפָה֙ לֹ֣א תֹאכֵ֔לוּ לַכֶּ֖לֶב תַּשְׁלִכ֥וּן אֹתוֹֽ׃
Deutsch: Und heilige Männer sollt ihr mir sein: Fleisch, das auf dem Feld zerrissen worden ist, sollt ihr nicht essen; den Hunden sollt ihr es vorwerfen.

Kommentar: Die grundlegende Forderung וְאַנְשֵׁי־קֹדֶשׁ תִּהְיוּן לִי (und heilige Männer sollt ihr mir sein) zeigt die Konstruktverbindung אַנְשֵׁי־קֹדֶשׁ (Männer der Heiligkeit = heilige Männer). תִּהְיוּן (2. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von היה) mit לִי (mir) etabliert das Gottesverhältnis.
Die konkrete Anwendung וּבָשָׂר בַּשָּׂדֶה טְרֵפָה לֹא תֹאכֵלוּ (und Fleisch, das auf dem Feld zerrissen worden ist, sollt ihr nicht essen) spezifiziert ein Speiseverbot. בָּשָׂר (Fleisch) mit den lokalen Bestimmungen בַּשָּׂדֶה (auf dem Feld) und טְרֵפָה (zerrissen) - טְרֵפָה ist Partizip Qal feminin von טרף (zerreißen) und bezeichnet von Raubtieren getötetes Fleisch.
Das Verbot לֹא תֹאכֵלוּ (ihr sollt nicht essen) verwendet die Negation לֹא mit תֹאכֵלוּ (2. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von אכל).
Die alternative Verwendung לַכֶּלֶב תַּשְׁלִכוּן אֹתוֹ (den Hunden sollt ihr es vorwerfen) zeigt לַכֶּלֶב (dem Hund) als indirektes Objekt. תַּשְׁלִכוּן (2. Person Plural maskulin Hiphil Imperfekt von שׁלך) mit paragogischem Nun bedeutet "hinwerfen, vorwerfen". אֹתוֹ (es) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin bezieht sich auf das Fleisch.
Die LXX übersetzt טְרֵפָה mit θηριάλωτον (von wilden Tieren zerrissen) und expliziert damit die Todesursache der Tiere.
Satzstruktur: Grundsatzforderung der Heiligkeit mit konkreter Speisevorschrift und alternativer Verwendungsbestimmung.
Das Gesetz schließt die Rechtssammlung mit der fundamentalen Forderung der Heiligkeit ab und konkretisiert sie durch Reinheitsbestimmungen, die Israel von anderen Völkern unterscheiden.
Exodus 23,1
Hebräisch: לֹ֥א תִשָּׂ֖א שֵׁ֣מַע שָׁ֑וְא אַל־תָּ֤שֶׁת יָֽדְךָ֙ עִם־רָשָׁ֔ע לִהְיֹ֖ת עֵ֥ד חָמָֽס׃
Deutsch: Du sollst kein leeres Gerücht aufnehmen; du sollst deine Hand nicht dem Schuldigen reichen, um ein gewalttätiger Zeuge zu sein.

Kommentar: Das erste Verbot לֹא תִשָּׂא שֵׁמַע שָׁוְא (du sollst nicht aufnehmen ein leeres Gerücht) verwendet תִשָּׂא (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נשׂא) - "tragen, aufnehmen, verbreiten". שֵׁמַע שָׁוְא (leeres/falsches Gerücht) zeigt die Konstruktverbindung שֵׁמַע (Gehörtes, Gerücht) mit שָׁוְא (Leere, Falschheit).
Das zweite Verbot אַל־תָּשֶׁת יָדְךָ עִם־רָשָׁע (du sollst deine Hand nicht legen mit einem Schuldigen) verwendet die Negation אַל mit תָּשֶׁת (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁית). יָדְךָ (deine Hand) mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin steht metaphorisch für Unterstützung. עִם־רָשָׁע (mit einem Schuldigen) zeigt Kollaboration.
Die Zweckbestimmung לִהְיוֹת עֵד חָמָס (um ein gewalttätiger Zeuge zu sein) verwendet den Infinitiv construct הְיוֹת (sein) von היה mit der Zweckpräposition לְ. עֵד חָמָס (gewalttätiger Zeuge) bezeichnet einen Zeugen, der durch Gewalt oder Falschaussage das Recht beugt.
Die LXX übersetzt שֵׁמַע שָׁוְא mit ἀκοὴν ματαίαν (leeres Gerede) und betont damit die Substanzlosigkeit falscher Nachrichten.
Satzstruktur: Zwei koordinierte Verbote bezüglich Gerüchteverbreitung und unredlicher Zeugenschaft mit Zweckangabe.
Das Gesetz schützt die Rechtsfindung vor falschen Informationen und korrupter Zeugenschaft als Grundlage einer gerechten Gesellschaftsordnung.
Exodus 23,2
Hebräisch: לֹֽא־תִהְיֶ֥ה אַחֲרֵֽי־רַבִּ֖ים לְרָעֹ֑ת וְלֹא־תַעֲנֶ֣ה עַל־רִ֗ב לִנְטֹ֛ת אַחֲרֵ֥י רַבִּ֖ים לְהַטֹּֽת׃
Deutsch: Du sollst der Menge nicht zum Bösen folgen; und du sollst bei einem Rechtsstreit nicht aussagen, indem du dich der Mehrheit zuneigst, das Recht zu beugen.

Kommentar: Das erste Verbot לֹא־תִהְיֶה אַחֲרֵי־רַבִּים לְרָעֹת (du sollst nicht sein hinter vielen zum Bösen) warnt vor Massenkonformität. תִהְיֶה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von היה) mit אַחֲרֵי־רַבִּים (hinter vielen) zeigt das Nachfolgen der Mehrheit. לְרָעֹת (zum Bösen) als Infinitiv construct von רעע mit Zweckpräposition zeigt die negative Richtung.
Das zweite Verbot וְלֹא־תַעֲנֶה עַל־רִב (und du sollst nicht antworten/aussagen über einen Streit) verwendet תַעֲנֶה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von ענה) - hier "aussagen, bezeugen". עַל־רִב (über einen Rechtsstreit) mit רִב (Streit, Rechtsfall).
Die Spezifikation לִנְטֹת אַחֲרֵי רַבִּים לְהַטֹּת (um sich der Mehrheit zuzuneigen, um zu beugen) zeigt zwei Infinitive construct mit Zweckpräpositionen. נטה (sich neigen) und הטה im Hiphil (beugen, pervertieren) beschreiben die Rechtspervision durch Mehrheitsdruck.
Die LXX interpretiert רַבִּים als πλήθει (Menge) und macht damit die demokratiegefährdende Dimension des Mehrheitszwangs deutlicher.
Satzstruktur: Zwei koordinierte Verbote gegen Massenkonformität mit spezifischer Anwendung auf Gerichtsverfahren.
Das Gesetz warnt vor der Tyrannei der Mehrheit und fordert individuelle Verantwortung für Gerechtigkeit gegen Gruppendruck.
Exodus 23,3
Hebräisch: וְדָ֕ל לֹ֥א תֶהְדַּ֖ר בְּרִיבֹֽו׃
Deutsch: Und den Geringen sollst du in seinem Rechtsstreit nicht bevorzugen.

Kommentar: Das Objekt וְדָל (und einen Geringen) mit waw-kopulativum bezeichnet die gesellschaftlich Schwachen. דַּל (gering, arm) unterscheidet sich von עָנִי durch stärkere Betonung der sozialen Niedrigkeit.
Das Verbot לֹא תֶהְדַּר (du sollst nicht ehren/bevorzugen) verwendet תֶהְדַּר (2. Person Singular maskulin Imperfekt Piel von הדר). Das Piel von הדר bedeutet "ehren, auszeichnen, bevorzugen" - hier negativ als ungerechte Parteilichkeit.
Die Spezifikation בְּרִיבוֹ (in seinem Rechtsstreit) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin zeigt den Kontext der Rechtsprechung.
Die LXX übersetzt דַּל mit πένητα (Armen) und הדר mit οὐ φείσῃ (du sollst nicht schonen), wodurch die soziale Dimension betont wird.
Satzstruktur: Einfaches Verbot mit Objektspezifikation und Kontextangabe.
Das Gesetz fordert absolute Neutralität in der Rechtsprechung - weder Bevorzugung der Reichen noch der Armen, sondern ausschließlich Orientierung an der Rechtslage.
Exodus 23,4
Hebräisch: כִּ֣י תִפְגַּ֞ע שׁ֧וֹר אֹֽיִבְךָ֛ א֥וֹ חֲמֹרֹ֖ו תֹּעֶ֑ה הָשֵׁ֥ב תְּשִׁיבֶ֖נּוּ לוֹֽ׃
Deutsch: Wenn du den Ochsen deines Feindes oder seinen Esel umherirrend antriffst, sollst du ihn diesem gewiss zurückbringen.

Kommentar: Der Konditionalsatz כִּי תִפְגַּע (wenn du antriffst) verwendet תִפְגַּע (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von פגע) - "antreffen, begegnen, stoßen auf".
Die Objekte שׁוֹר אֹיִבְךָ אוֹ חֲמֹרוֹ (den Ochsen deines Feindes oder seinen Esel) zeigen die Konstruktverbindung שׁוֹר אֹיֵב mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin. אֹיֵב (Feind) macht die Situation besonders herausfordernd. Die Tiere werden disjunktiv durch אוֹ verbunden.
Die Zustandsbestimmung תֹּעֶה (umherirrend) ist Partizip Qal von תעה (umherirren, sich verirren) und zeigt die Hilflosigkeit der Tiere.
Die emphatische Anweisung הָשֵׁב תְּשִׁיבֶנּוּ לוֹ (gewiss zurückbringen sollst du es ihm) verwendet die Konstruktion Infinitiv absolut + finites Verb von שׁוב im Hiphil. תְּשִׁיבֶנּוּ mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin und לוֹ (ihm) als Dativobjekt.
Die LXX übersetzt אֹיֵב mit ἐχθρός (Feind) und betont damit die Überwindung persönlicher Animosität durch Rechtschaffenheit.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit spezifizierter Situation und emphatischer Handlungsanweisung.
Das Gesetz fordert Hilfsbereitschaft auch gegenüber Feinden und überwindet persönliche Feindschaft durch ethische Verpflichtung.
Exodus 23,5
Hebräisch: כִּֽי־תִרְאֶ֞ה חֲמ֣וֹר שֹׂנַאֲךָ֗ רֹבֵץ֙ תַּ֣חַת מַשָּׂאֹ֔ו וְחָדַלְתָּ֖ מֵעֲזֹ֣ב לוֹ֑ עָזֹ֥ב תַּעֲזֹ֖ב עִמּוֹֽ׃
Deutsch: Wenn du den Esel deines Hassers unter seiner Last liegen siehst und du unterlässt es, (die Last) für ihn (d.h. den Esel) zu lösen, so sollst du es gewiss mit ihm (d.h. dem Besitzer) lösen.

Kommentar: Der Konditionalsatz כִּי־תִרְאֶה חֲמוֹר שֹׂנַאֲךָ רֹבֵץ תַּחַת מַשָּׂאוֹ (wenn du siehst den Esel deines Hassers liegend unter seiner Last) zeigt eine komplexe Situation. תִרְאֶה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von ראה) mit der Konstruktverbindung חֲמוֹר שֹׂנֵא plus Possessivsuffix. שֹׂנֵא (Hasser) von שׂנא (hassen) ist stärker als אֹיֵב.
רֹבֵץ תַּחַת מַשָּׂאוֹ (liegend unter seiner Last) zeigt רֹבֵץ (Partizip Qal von רבץ - lagern, liegen) mit תַּחַת (unter) und מַשָּׂא (Last, Bürde) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die hypothetische Verweigerung וְחָדַלְתָּ מֵעֲזֹב לוֹ (und du unterlässt es, für ihn zu verlassen/befreien) zeigt חָדַלְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von חדל) mit waw-consecutivum - "aufhören, unterlassen". מֵעֲזֹב (vom Verlassen/Befreien) mit der Präposition מִן und לוֹ (für ihn) bezieht sich auf das Tier.
Die emphatische Korrektur עָזֹב תַּעֲזֹב עִמּוֹ (gewiss befreien sollst du mit ihm) verwendet Infinitiv absolut + finites Verb von עזב (verlassen, befreien). עִמּוֹ (mit ihm) zeigt die Zusammenarbeit mit dem Besitzer.
Die LXX interpretiert die Stelle anders und macht עזב zu "helfen", wodurch die Zusammenarbeit deutlicher wird.
Satzstruktur: Konditionalsatz mit komplexer Situation, hypothetischer Verweigerung und emphatischer Korrekturanweisung.
Das Gesetz fordert aktive Hilfe auch für Feinde in Not und überwindet persönlichen Hass durch praktische Nächstenliebe.
Exodus 23,6
Hebräisch: לֹ֥א תַטֶּ֛ה מִשְׁפַּ֥ט אֶבְיֹנְךָ֖ בְּרִיבֹֽו׃
Deutsch: Du sollst das Recht deines Armen nicht beugen in seinem Rechtsstreit.

Kommentar: Das Verbot לֹא תַטֶּה (du sollst nicht beugen) verwendet תַטֶּה (2. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von נטה). Das Hiphil von נטה bedeutet "neigen, abbiegen, pervertieren".
Das Objekt מִשְׁפַּט אֶבְיֹנְךָ (das Recht deines Armen) zeigt die Konstruktverbindung מִשְׁפַּט אֶבְיוֹן mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin. אֶבְיוֹן (Bedürftiger, Armer) betont stärker als דַּל die existenzielle Not.
Die Kontextangabe בְּרִיבוֹ (in seinem Rechtsstreit) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin spezifiziert den juristischen Kontext.
Die LXX übersetzt אֶבְיוֹן mit πένης (Armer) und מִשְׁפָּט mit κρίσιν (Gericht), wodurch die forensische Dimension betont wird.
Satzstruktur: Direktes Verbot der Rechtsbeugung mit spezifizierter Zielgruppe und Kontextangabe.
Das Gesetz verbietet Rechtspervision zulasten der Armen und komplementiert Vers 3 - weder positive noch negative Diskriminierung aufgrund des Sozialstatus.
Exodus 23,7
Hebräisch: מִדְּבַר־שֶׁ֖קֶר תִּרְחָ֑ק וְנָקִ֤י וְצַדִּיק֙ אַֽל־תַּהֲרֹ֔ג כִּ֥י לֹא־אַצְדִּ֖יק רָשָֽׁע׃
Deutsch: Von einer Lügensache halte dich fern; und den Unschuldigen und Gerechten sollst du nicht töten, denn ich werde den Schuldigen nicht für gerecht erklären.

Kommentar: Das erste Gebot מִדְּבַר־שֶׁקֶר תִּרְחָק (von einer Lügensache sollst du dich fernhalten) zeigt die Konstruktverbindung דְּבַר־שֶׁקֶר (Sache der Lüge). תִּרְחָק (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von רחק) mit der Präposition מִן bedeutet "sich entfernen, fernhalten".
Das Tötungsverbot וְנָקִי וְצַדִּיק אַל־תַּהֲרֹג (und einen Unschuldigen und Gerechten sollst du nicht töten) koordiniert נָקִי (unschuldig, rein) und צַדִּיק (gerecht) durch waw-kopulativum. אַל־תַּהֲרֹג (du sollst nicht töten) verwendet die Negation אַל mit תַּהֲרֹג (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von הרג).
Die göttliche Begründung כִּי לֹא־אַצְדִּיק רָשָׁע (denn ich werde den Schuldigen nicht rechtfertigen) zeigt אַצְדִּיק (1. Person Singular Hiphil Imperfekt von צדק) - "gerecht sprechen, rechtfertigen" mit רָשָׁע (Schuldiger, Frevler).
Die LXX erweitert die Mahnung des MT („vor Lügenworte halte dich fern“ und „Unschuldige nicht töten“) um die Aussage: καὶ οὐ δικαιώσεις τὸν ἀσεβῆ ἕνεκεν δώρων („und du sollst den Gottlosen nicht wegen Geschenken rechtfertigen“). Damit wird der Bezug zur Korruption durch Bestechung ausdrücklich hergestellt und die ethische Dimension des Gesetzes verschärft.
Satzstruktur: Gebot der Wahrhaftigkeit, kategorisches Tötungsverbot und göttliche Rechtfertigungsverweigerung für Schuldige.
Das Gesetz etabliert absolute Wahrhaftigkeit und Schutz Unschuldiger mit göttlicher Garantie gerechter Vergeltung.
Exodus 23,8
Hebräisch: וְשֹׁ֖חַד לֹ֣א תִקָּ֑ח כִּ֤י הַשֹּׁ֨חַד֙ יְעַוֵּ֣ר פִּקְחִ֔ים וִֽיסַלֵּ֖ף דִּבְרֵ֥י צַדִּיקִֽים׃
Deutsch: Und du sollst keine Bestechung annehmen, denn die Bestechung macht Sehende blind und verdreht die Worte der Gerechten.

Kommentar: Das kategorische Verbot וְשֹׁחַד לֹא תִקָּח (und Bestechung sollst du nicht nehmen) stellt שֹׁחַד (Bestechung, Bestechungsgeld) voran zur Betonung. תִקָּח (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von לקח) bedeutet "nehmen, annehmen".
Die erste Begründung כִּי הַשֹּׁחַד יְעַוֵּר פִּקְחִים (denn die Bestechung macht Sehende blind) personifiziert הַשֹּׁחַד als aktives Subjekt. יְעַוֵּר (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von עור) im Piel bedeutet "blind machen". פִּקְחִים (Sehende) im Plural von פִּקֵחַ (sehend, klug) zeigt die Ironie - selbst Kluge werden geblendet.
Die zweite Begründung וִיסַלֵּף דִּבְרֵי צַדִּיקִים (und sie verdreht die Worte der Gerechten) zeigt יְסַלֵּף (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von סלף) mit waw-consecutivum - "pervertieren, verdrehen". דִּבְרֵי צַדִּיקִים (Worte der Gerechten) als Plural-Konstruktverbindung.
Die LXX übersetzt פִּקְחִים mit βλεπόντων (der Sehenden) und סלף mit στρεβλοῖ (er verdreht), wodurch die Metaphorik erhalten bleibt.
Satzstruktur: Kategorisches Verbot mit doppelter kausaler Begründung durch Metaphern der Verblendung und Perversion.
Das Gesetz verbietet Korruption durch eindrucksvolle Bilder ihrer destruktiven Wirkung auf Erkenntnis und Gerechtigkeit.
Exodus 23,9
Hebräisch: וְגֵ֖ר לֹ֣א תִלְחָ֑ץ וְאַתֶּ֗ם יְדַעְתֶּם֙ אֶת־נֶ֣פֶשׁ הַגֵּ֔ר כִּֽי־גֵרִ֥ים הֱיִיתֶ֖ם בְּאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und den Fremden sollst du nicht bedrängen; ihr kennt ja die Seele des Fremden, weil ihr Fremde im Land Mizrajim gewesen seid.

Kommentar: Das Verbot וְגֵר לֹא תִלְחָץ (und einen Fremden sollst du nicht bedrängen) wiederholt das Gebot aus 22,20. גֵּר (Fremder, Schutzbürger) mit תִלְחָץ (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von לחץ) - "bedrängen, unterdrücken".
Die empathische Begründung וְאַתֶּם יְדַעְתֶּם אֶת־נֶפֶשׁ הַגֵּר (und ihr kennt die Seele des Fremden) wechselt zur 2. Person Plural אַתֶּם (ihr). יְדַעְתֶּם (2. Person Plural maskulin Perfekt Qal von ידע) bedeutet "wissen, kennen". אֶת־נֶפֶשׁ הַגֵּר (die Seele des Fremden) bezeichnet die innere Erfahrung der Fremdheit.
Die historische Begründung כִּי־גֵרִים הֱיִיתֶם בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם (denn Fremde wart ihr im Land Ägypten) wiederholt die Formel aus 22,20. גֵרִים (Fremde) im Plural mit הֱיִיתֶם (2. Person Plural maskulin Perfekt Qal von היה).
Die LXX übersetzt נֶפֶשׁ הַגֵּר mit ψυχὴν προσηλύτου (Seele des Proselyten) und christianisiert damit den Begriff.
Satzstruktur: Verbot mit empathischer und historischer Begründung durch eigene Fremderfahrung.
Das Gesetz fordert Empathie aus eigener Erfahrung und macht die Fremdenliebe zur Grundlage gesellschaftlicher Gerechtigkeit.
Exodus 23,10
Hebräisch: וְשֵׁ֥שׁ שָׁנִ֖ים תִּזְרַ֣ע אֶת־אַרְצֶ֑ךָ וְאָסַפְתָּ֖ אֶת־תְּבוּאָתָֽהּ׃
Deutsch: Sechs Jahre sollst du dein Land besäen und seinen Ertrag einsammeln;

Kommentar: Die Zeitangabe וְשֵׁשׁ שָׁנִים (und sechs Jahre) mit waw-kopulativum leitet zu agrarischen Bestimmungen über. שֵׁשׁ (sechs) als Kardinalzahl mit שָׁנִים (Jahre) im Plural feminin.
Die erste Anweisung תִּזְרַע אֶת־אַרְצֶךָ (du sollst dein Land besäen) zeigt תִּזְרַע (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von זרע) mit אַרְצֶךָ (dein Land) plus Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin.
Die zweite Anweisung וְאָסַפְתָּ אֶת־תְּבוּאָתָהּ (und du sollst ihren Ertrag einsammeln) zeigt אָסַפְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von אסף) mit waw-consecutivum. תְּבוּאָתָהּ (ihren Ertrag) mit Possessivsuffix 3. Person Singular feminin bezieht sich auf אֶרֶץ.
Die LXX übersetzt זרע mit σπερεῖς (du sollst säen) und אסף mit συνάξεις (du sollst sammeln), wodurch der landwirtschaftliche Zyklus klar wird.
Satzstruktur: Temporale Bestimmung mit zwei koordinierten Anweisungen für den normalen Agrarzyklus.
Das Gesetz etabliert den sechsjährigen Arbeitszyklus als Grundlage für die folgende Sabbatjahrregel.
Exodus 23,11
Hebräisch: וְהַשְּׁבִיעִ֞ת תִּשְׁמְטֶ֣נָּה וּנְטַשְׁתָּ֗הּ וְאָֽכְלוּ֙ אֶבְיֹנֵ֣י עַמֶּ֔ךָ וְיִתְרָ֕ם תֹּאכַ֖ל חַיַּ֣ת הַשָּׂדֶ֑ה כֵּֽן־תַּעֲשֶׂ֥ה לְכַרְמְךָ֖ לְזֵיתֶֽךָ׃
Deutsch: aber im siebten sollst du es brachliegen und freigeben lassen, damit die Armen deines Volkes davon essen; und was sie übriglassen, soll das Getier des Feldes fressen. Ebenso sollst du es mit deinem Weinberg und mit deinem Ölbaum machen.

Kommentar: Die adversative Zeitbestimmung וְהַשְּׁבִיעִת (aber im siebten [Jahr]) mit waw-adversativum leitet das Sabbatjahr ein. שְׁבִיעִי (siebte) als Ordinalzahl feminin.
Die erste Anweisung תִּשְׁמְטֶנָּה וּנְטַשְׁתָּהּ (du sollst es loslassen und verlassen) zeigt zwei parallele Verben: תִּשְׁמְטֶנָּה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁמט) mit Objektsuffix 3. Person Singular feminin bedeutet "loslassen, fallen lassen". נְטַשְׁתָּהּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נטשׁ) mit waw-consecutivum und Objektsuffix bedeutet "verlassen, aufgeben".
Der Zweck וְאָכְלוּ אֶבְיֹנֵי עַמֶּךָ (und die Armen deines Volkes sollen essen) zeigt אָכְלוּ (3. Person Plural maskulin Perfekt Qal von אכל) mit waw-consecutivum. Die Konstruktverbindung אֶבְיֹנֵי עַמֶּךָ (Arme deines Volkes) mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin.
Die Ergänzung וְיִתְרָם תֹּאכַל חַיַּת הַשָּׂדֶה (und ihren Überschuss soll das Getier des Feldes fressen) verwendet יִתְרָם (ihr Überschuss) mit Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin. תֹּאכַל (3. Person Singular feminin Imperfekt Qal von אכל) kongruiert mit חַיַּת הַשָּׂדֶה (Getier des Feldes) als Kollektiv feminin.
Die Erweiterung כֵּן־תַּעֲשֶׂה לְכַרְמְךָ לְזֵיתֶךָ (ebenso sollst du tun mit deinem Weinberg, mit deinem Ölbaum) verwendet כֵּן (so, ebenso) mit תַּעֲשֶׂה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עשׂה). לְכַרְמְךָ לְזֵיתֶךָ (mit deinem Weinberg, mit deinem Ölbaum) erweitert auf alle Dauerkulturen.
Die LXX interpretiert שׁמט als ἀφήσεις (du sollst erlassen) und macht das Sabbatjahr als Schuldenerlass deutlicher.
Satzstruktur: Adversative Zeitbestimmung mit doppelter Handlungsanweisung, sozialem Zweck, ökologischer Ergänzung und Erweiterung auf andere Kulturen.
Das Gesetz etabliert das Sabbatjahr als soziale und ökologische Institution zum Schutz der Armen und zur Bodenregeneration.
Exodus 23,12
Hebräisch: שֵׁ֤שֶׁת יָמִים֙ תַּעֲשֶׂ֣ה מַעֲשֶׂ֔יךָ וּבַיּ֥וֹם הַשְּׁבִיעִ֖י תִּשְׁבֹּ֑ת לְמַ֣עַן יָנ֗וּחַ שֽׁוֹרְךָ֙ וַחֲמֹרֶ֔ךָ וְיִנָּפֵ֥שׁ בֶּן־אֲמָתְךָ֖ וְהַגֵּֽר׃
Deutsch: Sechs Tage sollst du deine Arbeit verrichten; aber am siebten Tag sollst du ruhen, damit dein Ochse und dein Esel ausruhen und der Sohn deiner Magd und der Fremde sich erholen.

Kommentar: Die Zeitbestimmung שֵׁשֶׁת יָמִים (sechs Tage) zeigt die Konstruktverbindung mit שֵׁשֶׁת (sechs) im Konstruktzustand und יָמִים (Tage).
Die erste Anweisung תַּעֲשֶׂה מַעֲשֶׂיךָ (du sollst deine Werke tun) verwendet תַּעֲשֶׂה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עשׂה) mit מַעֲשֶׂיךָ (deine Werke) plus Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin.
Die kontrastierende Anweisung וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי תִּשְׁבֹּת (aber am siebten Tag sollst du ruhen) zeigt בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי (am siebten Tag) mit תִּשְׁבֹּת (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁבת).
Der erste Zweck לְמַעַן יָנוּחַ שׁוֹרְךָ וַחֲמֹרֶךָ (damit ausruhen dein Ochse und dein Esel) verwendet לְמַעַן (damit, auf dass) mit יָנוּחַ (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נוח). Die Tiere שׁוֹרְךָ וַחֲמֹרֶךָ (dein Ochse und dein Esel) mit Possessivsuffixen werden durch waw-kopulativum verbunden.
Der zweite Zweck וְיִנָּפֵשׁ בֶּן־אֲמָתְךָ וְהַגֵּר (und sich erholen der Sohn deiner Magd und der Fremde) zeigt יִנָּפֵשׁ (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von נפשׁ) - "sich erholen, aufatmen". Die Konstruktverbindung בֶּן־אֲמָה (Sohn der Magd) mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin bezeichnet Sklavenkinder.
Die LXX übersetzt יִנָּפֵשׁ mit ἀναψύξῃ (er soll aufatmen) und macht die psychologische Dimension der Erholung deutlicher.
Satzstruktur: Zeitliche Arbeitsregelung mit kontrastierendem Ruhegebot und doppelter Zweckbestimmung für Tiere und sozial Schwache.
Das Gesetz etabliert den wöchentlichen Sabbat als universale Erholungszeit für alle Lebewesen und besonders für die Rechtlosen.
Exodus 23,13
Hebräisch: וּבְכֹ֛ל אֲשֶׁר־אָמַ֥רְתִּי אֲלֵיכֶ֖ם תִּשָּׁמֵ֑רוּ וְשֵׁ֨ם אֱלֹהִ֤ים אֲחֵרִים֙ לֹ֣א תַזְכִּ֔ירוּ לֹ֥א יִשָּׁמַ֖ע עַל־פִּֽיךָ׃
Deutsch: Und in allem, was ich euch gesagt habe, sollt ihr euch in Acht nehmen; und den Namen anderer Götter sollt ihr nicht erwähnen, er soll aus deinem Mund nicht gehört werden.

Kommentar: Die umfassende Mahnung וּבְכֹל אֲשֶׁר־אָמַרְתִּי אֲלֵיכֶם תִּשָּׁמֵרוּ (und in allem, was ich euch gesagt habe, sollt ihr euch hüten) verwendet בְכֹל (in allem) mit dem Relativsatz אֲשֶׁר־אָמַרְתִּי אֲלֵיכֶם (was ich euch gesagt habe). אָמַרְתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von אמר) mit אֲלֵיכֶם (zu euch) zeigt göttliche Autorschaft. תִּשָּׁמֵרוּ (2. Person Plural maskulin Niphal Imperfekt von שׁמר) bedeutet "sich hüten, bewahren".
Das spezifische Verbot וְשֵׁם אֱלֹהִים אֲחֵרִים לֹא תַזְכִּירוּ (und Namen anderer Götter sollt ihr nicht erwähnen) stellt שֵׁם אֱלֹהִים אֲחֵרִים (Namen anderer Götter) voran zur Betonung. תַזְכִּירוּ (2. Person Plural maskulin Hiphil Imperfekt von זכר) im Hiphil bedeutet "erwähnen, nennen".
Die Verstärkung לֹא יִשָּׁמַע עַל־פִּיךָ (er soll nicht gehört werden aus deinem Mund) wechselt zur 2. Person Singular פִּיךָ (dein Mund). יִשָּׁמַע (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von שׁמע) im Niphal - "gehört werden".
Die LXX übersetzt אֱלֹהִים אֲחֵרִים mit θεῶν ἑτέρων (andere Götter) und macht die Pluralität fremder Gottheiten deutlicher.
Satzstruktur: Umfassende Gehorsamsmahnung mit spezifischem Verbot der Götternamennennung und verstärkender Formulierung.
Das Gesetz schließt die Rechtssammlung mit umfassendem Gehorsamsgebot und radikalem Monotheismus durch Sprechverbot fremder Götternamen.
Exodus 23,14
Hebräisch: שָׁלֹ֣שׁ רְגָלִ֔ים תָּחֹ֥ג לִ֖י בַּשָּׁנָֽה׃
Deutsch: Dreimal im Jahr sollst du mir ein Fest feiern.

Kommentar: Die Zahlenangabe שָׁלֹשׁ רְגָלִים (drei Wallfahrten/Feste) verwendet שָׁלֹשׁ (drei) mit רְגָלִים (Füße = Wallfahrten) von רֶגֶל (Fuß). רֶגֶל in kultischem Kontext bezeichnet Wallfahrtsfeste, da man zu Fuß zum Heiligtum geht.
Das Verb תָּחֹג (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von חגג) bedeutet "feiern, Fest halten". לִי (mir) mit Possessivsuffix 1. Person Singular zeigt die göttliche Bestimmung der Feste.
Die Zeitangabe בַּשָּׁנָה (im Jahr) spezifiziert den jährlichen Rhythmus.
Die LXX übersetzt רְגָלִים mit ἑορτὰς (Feste) und verliert damit die etymologische Verbindung zur Wallfahrt.
Satzstruktur: Numerische Festlegung mit kultischem Verb und göttlicher Zweckbestimmung sowie Zeitangabe.
Das Gesetz etabliert den jährlichen Festkalender mit drei Hauptfesten als Grundlage der Gottesverehrung.
Exodus 23,15
Hebräisch: אֶת־חַ֣ג הַמַּצּוֹת֮ תִּשְׁמֹר֒ שִׁבְעַ֣ת יָמִים֩ תֹּאכַ֨ל מַצּ֜וֹת כַּֽאֲשֶׁ֣ר צִוִּיתִ֗ךָ לְמוֹעֵד֙ חֹ֣דֶשׁ הָֽאָבִ֔יב כִּי־בוֹ֖ יָצָ֣אתָ מִמִּצְרָ֑יִם וְלֹא־יֵרָא֥וּ פָנַ֖י רֵיקָֽם׃
Deutsch: Das Fest der ungesäuerten Brote sollst du halten: Sieben Tage sollst du ungesäuertes Brot essen, so wie ich dir geboten habe, zur bestimmten Zeit im Monat Aviv, denn in diesem bist du aus Mizrajim gezogen; und man soll nicht leer vor meinem Angesicht erscheinen.

Kommentar: Das erste Fest אֶת־חַג הַמַּצּוֹת תִּשְׁמֹר (das Fest der Ungesäuerten sollst du halten) zeigt die Konstruktverbindung חַג הַמַּצּוֹת (Fest der Ungesäuerten). תִּשְׁמֹר (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁמר) bedeutet hier "halten, beobachten".
Die Spezifikation שִׁבְעַת יָמִים תֹּאכַל מַצּוֹת (sieben Tage sollst du Ungesäuertes essen) zeigt שִׁבְעַת יָמִים als Zeitangabe mit תֹּאכַל (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von אכל). מַצּוֹת (Ungesäuertes) im Plural.
Die Autorität כַּאֲשֶׁר צִוִּיתִךָ (wie ich dir geboten habe) zeigt צִוִּיתִךָ (1. Person Singular Piel Perfekt von צוה) mit Objektsuffix 2. Person Singular maskulin.
Die Zeitbestimmung לְמוֹעֵד חֹדֶשׁ הָאָבִיב (zur bestimmten Zeit des Monats Aviv) verwendet מוֹעֵד (bestimmte Zeit, Termin) mit der Konstruktverbindung חֹדֶשׁ הָאָבִיב (Monat der Ähren = Frühlingsmonat).
Die historische Begründung כִּי־בוֹ יָצָאתָ מִמִּצְרָיִם (denn in ihm zogst du aus Ägypten) verwendet יָצָאתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von יצא) mit מִמִּצְרָיִם (aus Ägypten).
Die Kultvorschrift וְלֹא־יֵרָאוּ פָנַי רֵיקָם (und man soll nicht leer mein Angesicht sehen) zeigt יֵרָאוּ (3. Person Plural maskulin Niphal Imperfekt von ראה) - "gesehen werden" = "erscheinen". פָנַי (mein Angesicht) mit Possessivsuffix 1. Person Singular, רֵיקָם (leer) als Adverb.
Die LXX übersetzt אָבִיב mit νέων (der neuen [Früchte]) und interpretiert damit den Frühlingscharakter des Monats.
Satzstruktur: Festbezeichnung mit Dauer, Autorität, Zeitpunkt, historischer Begründung und Opfervorschrift.
Das Gesetz etabliert das Pessachfest als zentrale Erinnerung an den Exodus mit spezifischen Vorschriften und Opferpflicht.
Exodus 23,16
Hebräisch: וְחַ֤ג הַקָּצִיר֙ בִּכּוּרֵ֣י מַעֲשֶׂ֔יךָ אֲשֶׁ֥ר תִּזְרַ֖ע בַּשָּׂדֶ֑ה וְחַ֤ג הָֽאָסִף֙ בְּצֵ֣את הַשָּׁנָ֔ה בְּאָסְפְּךָ֥ אֶֽת־מַעֲשֶׂ֖יךָ מִן־הַשָּׂדֶֽה׃
Deutsch: und das Fest der Ernte, der Erstlinge deiner Arbeit, dessen, was du auf dem Feld säst; und das Fest des Einsammelns am Ausgang des Jahres, wenn du deine Arbeit vom Feld einsammelst.

Kommentar: Das zweite Fest וְחַג הַקָּצִיר בִּכּוּרֵי מַעֲשֶׂיךָ (und das Fest der Ernte, der Erstlinge deiner Werke) zeigt die Konstruktverbindung חַג הַקָּצִיר (Fest der Ernte) in Apposition zu בִּכּוּרֵי מַעֲשֶׂיךָ (Erstlinge deiner Werke). קָצִיר (Ernte) von קצר (ernten), בִּכּוּרִים (Erstlinge) mit Possessivsuffix.
Die Spezifikation אֲשֶׁר תִּזְרַע בַּשָּׂדֶה (was du säst auf dem Feld) ist ein Relativsatz mit תִּזְרַע (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von זרע) und בַּשָּׂדֶה (auf dem Feld).
Das dritte Fest וְחַג הָאָסִף בְּצֵאת הַשָּׁנָה (und das Fest des Einsammelns am Ausgang des Jahres) zeigt חַג הָאָסִף (Fest des Einsammelns) von אסף (sammeln). בְּצֵאת הַשָּׁנָה (am Ausgang des Jahres) mit dem Infinitiv construct צֵאת (Ausgehen) von יצא.
Die Zeitbestimmung בְּאָסְפְּךָ אֶת־מַעֲשֶׂיךָ מִן־הַשָּׂדֶה (wenn du einsammelst deine Werke vom Feld) zeigt den Infinitiv construct אָסְפְּךָ von אסף mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin und מִן־הַשָּׂדֶה (vom Feld).
Die LXX differenziert zwischen θερισμοῦ (Ernte) und συντελείας (Vollendung) und macht damit die verschiedenen Erntezeiten deutlicher.
Satzstruktur: Zwei koordinierte Festbezeichnungen mit landwirtschaftlichen Spezifikationen und Zeitbestimmungen.
Das Gesetz etabliert die beiden Erntefeste als Dankfeste für Gottes Segen im Ackerbau zu verschiedenen Jahreszeiten.
Exodus 23,17
Hebräisch: שָׁלֹ֥שׁ פְּעָמִ֖ים בַּשָּׁנָ֑ה יֵרָאֶה֙ כָּל־זְכ֣וּרְךָ֔ אֶל־פְּנֵ֖י הָאָדֹ֥ן׀ יְהוָֽה׃
Deutsch: Dreimal im Jahr sollen alle deine Männlichen vor dem Angesicht des Herrn, des Ewigen, erscheinen.

Kommentar: Die Häufigkeitsangabe שָׁלֹשׁ פְּעָמִים בַּשָּׁנָה (dreimal im Jahr) entspricht den drei genannten Festen. פְּעָמִים (Male) als Plural von פַּעַם (Mal, Schritt).
Das Subjekt יֵרָאֶה כָּל־זְכוּרְךָ (sollen erscheinen alle deine Männlichen) zeigt יֵרָאֶה (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von ראה) - "gesehen werden" = "erscheinen". כָּל־זְכוּרְךָ (alle deine Männlichen) mit זָכָר (Männliches) plus Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin bezeichnet die Wallfahrtspflicht für Männer.
Die Zielangabe אֶל־פְּנֵי הָאָדוֹן יְהוָה (vor das Angesicht des Herrn JHWH) zeigt פְּנֵי (Angesicht) als Plural von פָּנִים in der Konstruktverbindung mit הָאָדוֹן יְהוָה (der Herr JHWH). אָדוֹן (Herr) steht hier als Titel vor dem Gottesnamen.
Die LXX übersetzt זָכָר mit ἀρσενικόν (männlich) und macht damit die geschlechtsspezifische Wallfahrtspflicht deutlicher.
Satzstruktur: Temporale Häufigkeitsangabe mit Subjektspezifikation und sakraler Zielangabe.
Das Gesetz verpflichtet alle männlichen Israeliten zur dreimaligen jährlichen Wallfahrt zum Zentralheiligtum bei den Hauptfesten.
Exodus 23,18
Hebräisch: לֹֽא־תִזְבַּ֥ח עַל־חָמֵ֖ץ דַּם־זִבְחִ֑י וְלֹֽא־יָלִ֥ין חֵֽלֶב־חַגִּ֖י עַד־בֹּֽקֶר׃
Deutsch: Du sollst nicht das Blut meines Schlachtopfers zu Gesäuertem opfern; und das Fett meines Festopfers soll nicht über Nacht bleiben bis zum Morgen.

Kommentar: Das erste Verbot לֹא־תִזְבַח עַל־חָמֵץ דַּם־זִבְחִי (du sollst nicht schlachten auf Gesäuertem das Blut meines Opfers) zeigt תִזְבַח (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von זבח) mit עַל־חָמֵץ (auf/bei Gesäuertem). דַּם־זִבְחִי (Blut meines Opfers) als Konstruktverbindung mit Possessivsuffix 1. Person Singular.
Das zweite Verbot וְלֹא־יָלִין חֵלֶב־חַגִּי עַד־בֹּקֶר (und nicht soll übernachten das Fett meines Festopfers bis zum Morgen) verwendet יָלִין (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von לין) - "übernachten". חֵלֶב־חַגִּי (Fett meines Festopfers) als Konstruktverbindung mit Possessivsuffix 1. Person Singular. עַד־בֹּקֶר (bis zum Morgen) zeigt die zeitliche Begrenzung.
Die LXX stellt diesen Vers in einen anderen Kontext, indem sie ihn mit der Verheißung der territorialen Expansion verbindet (ὅταν γὰρ ἐκβάλω ἔθνη ἀπὸ προσώπου σου - "wenn ich nämlich Völker vor dir vertreiben werde"). Der hebräische Text behandelt die Opfervorschriften isolierter.
Satzstruktur: Zwei koordinierte Kultverbote bezüglich Zeitpunkt und Aufbewahrung von Opferelementen.
Das Gesetz regelt die ordnungsgemäße Darbringung der Opfer durch Ausschluss von Sauerteig und zeitliche Begrenzung der Fettaufbewahrung.
Exodus 23,19
Hebräisch: רֵאשִׁ֗ית בִּכּוּרֵי֙ אַדְמָ֣תְךָ֔ תָּבִ֕יא בֵּ֖ית יְהוָ֣ה אֱלֹהֶ֑יךָ לֹֽא־תְבַשֵּׁ֥ל גְּדִ֖י בַּחֲלֵ֥ב אִמֹּֽו׃
Deutsch: Das Erste der Erstlinge deines Bodens sollst du in das Haus des Ewigen, deines Gottes, bringen. Du sollst ein Böcklein nicht in der Milch seiner Mutter kochen.

Kommentar: Die Erstlingspflicht רֵאשִׁית בִּכּוּרֵי אַדְמָתְךָ תָּבִיא בֵּית יְהוָה אֱלֹהֶיךָ (das Erste der Erstlinge deines Bodens sollst du bringen [in] das Haus JHWH deines Gottes) zeigt die doppelte Konstruktverbindung רֵאשִׁית בִּכּוּרֵי אַדְמָה (das Erste der Erstlinge des Bodens) mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin. תָּבִיא (2. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von בוא) bedeutet "bringen". בֵּית יְהוָה אֱלֹהֶיךָ (Haus JHWHs deines Gottes) als Zielangabe.
Das berühmte Verbot לֹא־תְבַשֵּׁל גְּדִי בַּחֲלֵב אִמּוֹ (du sollst nicht kochen ein Böcklein in der Milch seiner Mutter) zeigt תְבַשֵּׁל (2. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von בשׁל) - "kochen, zubereiten". גְּדִי (Böcklein, junger Ziegenbock) mit בַּחֲלֵב אִמּוֹ (in der Milch seiner Mutter) -חָלָב (Milch) mit der Konstruktverbindung אֵם (Mutter) plus Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die LXX übersetzt גְּדִי mit ἄρνα (Lamm) und erweitert damit auf andere Jungtiere, wodurch das Verbot verallgemeinert wird.
Satzstruktur: Erstlingspflicht mit Zielangabe und separates Kochverbot ohne erkennbare Verbindung.
Das Gesetz kombiniert die Pflicht zur Erstlingsgabe mit einem rätselhaften Kochverbot, das später zur Grundlage der jüdischen Speisegesetze wird.
Satzstruktur: Erstlingspflicht mit Zielangabe und separates Kochverbot ohne erkennbare Verbindung.
Das Gesetz kombiniert die Pflicht zur Erstlingsgabe mit einem rätselhaften Kochverbot, das später zur Grundlage der jüdischen Speisegesetze wird.
Exodus 23,20
Hebräisch: הִנֵּ֨ה אָנֹכִ֜י שֹׁלֵ֤חַ מַלְאָךְ֙ לְפָנֶ֔יךָ לִשְׁמָרְךָ֖ בַּדָּ֑רֶךְ וְלַהֲבִ֣יאֲךָ֔ אֶל־הַמָּק֖וֹם אֲשֶׁ֥ר הֲכִנֹֽתִי׃
Deutsch: Siehe, ich sende einen Boten vor dir her, um dich auf dem Weg zu bewahren und dich an den Ort zu bringen, den ich bereitet habe.

Kommentar: Die Ankündigung הִנֵּה אָנֹכִי שֹׁלֵחַ מַלְאָךְ לְפָנֶיךָ (siehe, ich sende einen Boten vor dir her) verwendet הִנֵּה (siehe) als Aufmerksamkeitspartikel mit אָנֹכִי (ich) zur Betonung göttlicher Autorschaft. שֹׁלֵחַ (Partizip Qal von שׁלח) zeigt präsentische Handlung. מַלְאָךְ (Bote, Engel) mit לְפָנֶיךָ (vor dir) plus Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin.
Der erste Zweck לִשְׁמָרְךָ בַּדָּרֶךְ (um dich zu bewahren auf dem Weg) zeigt den Infinitiv construct שְׁמָרְךָ von שׁמר mit Objektsuffix 2. Person Singular maskulin und בַּדָּרֶךְ (auf dem Weg) als lokale Bestimmung.
Der zweite Zweck וְלַהֲבִיאֲךָ אֶל־הַמָּקוֹם אֲשֶׁר הֲכִנֹתִי (und um dich zu bringen zu dem Ort, den ich bereitet habe) verwendet den Infinitiv construct הֲבִיאֲךָ von בוא im Hiphil mit Objektsuffix. Der Relativsatz אֲשֶׁר הֲכִנֹתִי (den ich bereitet habe) zeigt הֲכִנֹתִי (1. Person Singular Hiphil Perfekt von כון) - "bereiten, fest gründen".
Die LXX übersetzt מַלְאָךְ mit ἄγγελος (Engel) und theologisiert damit die Gestalt stärker.
Satzstruktur: Aufmerksamkeitspartikel mit göttlicher Sendungsankündigung und doppelter Zweckbestimmung mit Relativsatz.
Das Gesetz leitet von der Kultgesetzgebung zur Landnahmeheißung über durch die Verheißung göttlichen Beistands.
Exodus 23,21
Hebräisch: הִשָּׁ֧מֶר מִפָּנָ֛יו וּשְׁמַ֥ע בְּקֹלֹ֖ו אַל־תַּמֵּ֣ר בּוֹ֑ כִּ֣י לֹ֤א יִשָּׂא֙ לְפִשְׁעֲכֶ֔ם כִּ֥י שְׁמִ֖י בְּקִרְבֹּֽו׃
Deutsch: Hüte dich vor ihm und höre auf seine Stimme und sei nicht widerspenstig gegen ihn; denn er wird eure Übertretung nicht vergeben, denn mein Name ist in ihm.

Kommentar: Die dreifache Anweisung beginnt mit הִשָּׁמֶר מִפָּנָיו (hüte dich vor ihm) - הִשָּׁמֶר (Imperativ Niphal von שׁמר) mit מִפָּנָיו (vor ihm) plus Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die zweite Anweisung וּשְׁמַע בְּקֹלוֹ (und höre auf seine Stimme) zeigt שְׁמַע (Imperativ Qal von שׁמע) mit בְּקֹלוֹ (auf seine Stimme) plus Possessivsuffix.
Die dritte Anweisung אַל־תַּמֵּר בּוֹ (sei nicht widerspenstig gegen ihn) verwendet die Negation אַל mit תַּמֵּר (2. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von מרה) - "widerspenstig sein, sich auflehnen". בּוֹ (gegen ihn) mit Possessivsuffix.
Die erste Begründung כִּי לֹא יִשָּׂא לְפִשְׁעֲכֶם (denn er wird eure Übertretung nicht tragen/vergeben) zeigt יִשָּׂא (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נשׂא) - "tragen" = "vergeben" mit לְפִשְׁעֲכֶם (eure Übertretungen) plus Possessivsuffix 2. Person Plural maskulin.
Die zweite Begründung כִּי שְׁמִי בְּקִרְבּוֹ (denn mein Name ist in ihm) zeigt שְׁמִי (mein Name) mit Possessivsuffix 1. Person Singular und בְּקִרְבּוֹ (in seinem Inneren) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die LXX übersetzt מרה mit παραπικραίνω (erbittern) und macht die emotionale Dimension der Auflehnung deutlicher.
Satzstruktur: Dreifache Imperativkette mit doppelter kausaler Begründung durch Unvergeblichkeit und Namenspräsenz.
Das Gesetz betont die besondere Autorität des Engelsboten durch göttliche Namenspräsenz und warnt vor den Folgen des Ungehorsams.
Exodus 23,22
Hebräisch: כִּ֣י אִם־שָׁמֹ֤עַ תִּשְׁמַע֙ בְּקֹלֹ֔ו וְעָשִׂ֕יתָ כֹּ֖ל אֲשֶׁ֣ר אֲדַבֵּ֑ר וְאָֽיַבְתִּי֙ אֶת־אֹ֣יְבֶ֔יךָ וְצַרְתִּ֖י אֶת־צֹרְרֶֽיךָ׃
Deutsch: Doch wenn du gewiss auf seine Stimme hörst und alles tust, was ich rede, so werde ich Feind deiner Feinde und Widersacher deiner Widersacher sein.

Kommentar: Die emphatische Bedingung כִּי אִם־שָׁמֹעַ תִּשְׁמַע בְּקֹלוֹ (doch wenn hören du hörst auf seine Stimme) verwendet כִּי אִם (aber wenn, doch wenn) mit der Konstruktion Infinitiv absolut + finites Verb von שׁמע zur Verstärkung.
Die Ergänzung וְעָשִׂיתָ כֹּל אֲשֶׁר אֲדַבֵּר (und du tust alles, was ich rede) zeigt עָשִׂיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum. אֲדַבֵּר (1. Person Singular Piel Imperfekt von דבר) betont göttliche Autorschaft.
Die erste Verheißung וְאָיַבְתִּי אֶת־אֹיְבֶיךָ (und ich werde Feind sein deinen Feinden) zeigt אָיַבְתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von איב) mit waw-consecutivum. אֹיְבֶיךָ (deine Feinde) mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin.
Die parallele Verheißung וְצַרְתִּי אֶת־צֹרְרֶיךָ (und ich werde bedrängen deine Bedränger) verwendet צַרְתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von צרר) mit waw-consecutivum. צֹרְרֶיךָ (deine Bedränger) mit Possessivsuffix zeigt eine Intensivierung gegenüber אֹיְבִים.
Die LXX übersetzt beide Verben mit ἐχθραίνω (Feind sein) und nivelliert damit die Nuancierung zwischen איב und צרר.
Satzstruktur: Emphatische Bedingung mit Ergänzung und parallelen Verheißungen göttlicher Parteinahme.
Das Gesetz verheißt bei Gehorsam göttliche Parteinahme gegen alle Feinde durch doppelte Zusage.
Exodus 23,23
Hebräisch: כִּֽי־יֵלֵ֣ךְ מַלְאָכִי֮ לְפָנֶיךָ֒ וֶהֱבִֽיאֲךָ֗ אֶל־הָֽאֱמֹרִי֙ וְהַ֣חִתִּ֔י וְהַפְּרִזִּי֙ וְהַֽכְּנַעֲנִ֔י הַחִוִּ֖י וְהַיְבוּסִ֑י וְהִכְחַדְתִּֽיו׃
Deutsch: Denn mein Bote wird vor dir hergehen und wird dich bringen zu dem Emori und dem Chitti und dem Perisi und dem Kena'ani, dem Chivi und dem Jevusi; und ich werde sie ausrotten.

Kommentar: Die kausale Einleitung כִּי־יֵלֵךְ מַלְאָכִי לְפָנֶיךָ (denn mein Bote wird gehen vor dir her) zeigt יֵלֵךְ (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von הלך) mit מַלְאָכִי (mein Bote) plus Possessivsuffix 1. Person Singular.
Die Zielführung וֶהֱבִיאֲךָ אֶל־הָאֱמֹרִי וְהַחִתִּי וְהַפְּרִזִּי וְהַכְּנַעֲנִי הַחִוִּי וְהַיְבוּסִי (und er wird dich bringen zu dem Amoriter und dem Hethiter und dem Perisiter und dem Kanaaniter, dem Hiwiter und dem Jebusiter) zeigt הֱבִיאֲךָ (3. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von בוא) mit waw-consecutivum und Objektsuffix 2. Person Singular maskulin.
Die sechs Völkernamen mit Artikel repräsentieren die Urbevölkerung Kanaans: אֱמֹרִי (Amoriter), חִתִּי (Hethiter), פְּרִזִּי (Perisiter), כְּנַעֲנִי (Kanaaniter), חִוִּי (Hiwiter), יְבוּסִי (Jebusiter).
Die Vernichtungsverheißung וְהִכְחַדְתִּיו (und ich werde sie ausrotten) zeigt הִכְחַדְתִּי (1. Person Singular Hiphil Perfekt von כחד) mit waw-consecutivum und Objektsuffix 3. Person Singular maskulin (kollektiv für die Völker).
Die LXX fügt den Γεργεσαῖον (Girgaschiter) hinzu und erweitert damit die Liste der im MT genannten sechs Völker (Amoriter, Hetiter, Perisiter, Kanaaniter, Hewiter, Jebusiter) zu der in anderen biblischen Texten üblichen Siebenzahl. Damit wird die Zahlensymbolik betont und die Völkerliste harmonisiert.
Satzstruktur: Kausale Führungsverheißung mit Völkeraufzählung und Vernichtungszusage.
Das Gesetz verheißt göttliche Führung zur Landnahme und Vernichtung der Völker Kanaans durch den Engelsboten.
Exodus 23,24
Hebräisch: לֹֽא־תִשְׁתַּחֲוֶ֤ה לֵאלֹֽהֵיהֶם֙ וְלֹ֣א תָֽעָבְדֵ֔ם וְלֹ֥א תַעֲשֶׂ֖ה כְּמַֽעֲשֵׂיהֶ֑ם כִּ֤י הָרֵס֙ תְּהָ֣רְסֵ֔ם וְשַׁבֵּ֥ר תְּשַׁבֵּ֖ר מַצֵּבֹתֵיהֶֽם׃
Deutsch: Du sollst dich vor ihren Göttern nicht niederwerfen und ihnen nicht dienen, und du sollst nicht nach ihren Taten tun; sondern du sollst sie ganz und gar niederreißen und ihre Standbilder gänzlich zerbrechen.

Kommentar: Das erste Verbot לֹא־תִשְׁתַּחֲוֶה לֵאלֹהֵיהֶם (du sollst dich nicht niederwerfen ihren Göttern) zeigt תִשְׁתַּחֲוֶה (2. Person Singular maskulin Hitpael Imperfekt von שׁחה) - die Hitpael-Form drückt reflexive Handlung der Selbsterniedrigung aus. לֵאלֹהֵיהֶם (ihren Göttern) mit Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin.
Das zweite Verbot וְלֹא תָעָבְדֵם (und du sollst ihnen nicht dienen) verwendet תָעָבְדֵם (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עבד) mit Objektsuffix 3. Person Plural maskulin.
Das dritte Verbot וְלֹא תַעֲשֶׂה כְּמַעֲשֵׂיהֶם (und du sollst nicht tun wie ihre Taten) zeigt תַעֲשֶׂה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עשׂה) mit der Komparativpartikel כְּ und מַעֲשֵׂיהֶם (ihre Taten) plus Possessivsuffix.
Die positive Anweisung כִּי הָרֵס תְּהָרְסֵם (sondern niederreißen sollst du sie niederreißen) zeigt die emphatische Konstruktion Infinitiv absolut + finites Verb von הרס (niederreißen, zerstören) mit Objektsuffix.
Die Ergänzung וְשַׁבֵּר תְּשַׁבֵּר מַצֵּבֹתֵיהֶם (und zerbrechen sollst du zerbrechen ihre Standbilder) wiederholt die emphatische Konstruktion mit שׁבר (zerbrechen). מַצֵּבֹתֵיהֶם (ihre Standbilder) von מַצֵּבָה (Gedenkstein, Kultstein) mit Possessivsuffix bezeichnet heidnische Kultgegenstände.
Die LXX übersetzt מַצֵּבָה mit στήλη (Säule) und macht damit die monumentale Dimension der Kultgegenstände deutlicher.
Satzstruktur: Dreifaches Verbot heidnischer Kultpraxis mit kontrastiver Zerstörungsanweisung in emphatischer Doppelformulierung.
Das Gesetz fordert radikale Ablehnung heidnischer Religion durch Verweigerung von Verehrung, Dienst und Nachahmung sowie aktive Zerstörung der Kultgegenstände.
Exodus 23,25
Hebräisch: וַעֲבַדְתֶּ֗ם אֵ֚ת יְהוָ֣ה אֱלֹֽהֵיכֶ֔ם וּבֵרַ֥ךְ אֶֽת־לַחְמְךָ֖ וְאֶת־מֵימֶ֑יךָ וַהֲסִרֹתִ֥י מַחֲלָ֖ה מִקִּרְבֶּֽךָ׃
Deutsch: Und ihr sollt dem Ewigen, eurem Gott, dienen: So wird er dein Brot und dein Wasser segnen, und ich werde Krankheit aus deiner Mitte entfernen.

Kommentar: Die positive Anweisung וַעֲבַדְתֶּם אֵת יְהוָה אֱלֹהֵיכֶם (und ihr sollt dienen JHWH eurem Gott) wechselt zur 2. Person Plural עֲבַדְתֶּם (Perfekt Qal von עבד) mit waw-consecutivum. אֱלֹהֵיכֶם (euer Gott) mit Possessivsuffix 2. Person Plural maskulin.
Die erste Segensverheißung וּבֵרַךְ אֶת־לַחְמְךָ וְאֶת־מֵימֶיךָ (und er wird segnen dein Brot und dein Wasser) wechselt zur 3. Person Singular בֵּרַךְ (Perfekt Piel von ברך) mit waw-consecutivum. לַחְמְךָ (dein Brot) und מֵימֶיךָ (dein Wasser) mit Possessivsuffixen 2. Person Singular maskulin repräsentieren die Grundnahrung.
Die zweite Segensverheißung וַהֲסִרֹתִי מַחֲלָה מִקִּרְבֶּךָ (und ich werde entfernen Krankheit aus deiner Mitte) zeigt הֲסִרֹתִי (1. Person Singular Hiphil Perfekt von סור) mit waw-consecutivum - "entfernen, wegschaffen". מַחֲלָה (Krankheit) als kollektives Nomen, מִקִּרְבֶּךָ (aus deiner Mitte) mit Possessivsuffix.
Die LXX erweitert den hebräischen Text, indem sie neben Brot und Wasser (וּבֵרַ֥ךְ אֶֽת־לַחְמְךָ֖ וְאֶת־מֵימֶ֑יךָ) auch den Wein erwähnt: καὶ εὐλογήσω τὸν ἄρτον σου καὶ τὸν οἶνόν σου καὶ τὸ ὕδωρ σου („und ich werde dein Brot und deinen Wein und dein Wasser segnen“). Dadurch wird die Segensverheißung umfassender und stärker auf alltägliche Lebensfreude ausgerichtet.
Satzstruktur: Positive Dienstanweisung mit doppelter Segensverheißung für Nahrung und Gesundheit.
Das Gesetz kontrastiert wahre Gottesverehrung mit Götzendienst und verheißt materielle und gesundheitliche Segnungen als Folge des Gehorsams.
Exodus 23,26
Hebräisch: לֹ֥א תִהְיֶ֛ה מְשַׁכֵּלָ֥ה וַעֲקָרָ֖ה בְּאַרְצֶ֑ךָ אֶת־מִסְפַּ֥ר יָמֶ֖יךָ אֲמַלֵּֽא׃
Deutsch: Keine Fehlgebärende und Unfruchtbare wird es in deinem Land geben; die Zahl deiner Tage werde ich voll machen.

Kommentar: Die negative Verheißung לֹא תִהְיֶה מְשַׁכֵּלָה וַעֲקָרָה בְּאַרְצֶךָ (es wird nicht geben eine Fehlgebärende und Unfruchtbare in deinem Land) zeigt תִהְיֶה (3. Person Singular feminin Imperfekt Qal von היה) mit der Negation לֹא. מְשַׁכֵּלָה (Fehlgebärende) ist Partizip Piel feminin von שׁכל (Kinder verlieren), עֲקָרָה (Unfruchtbare) von עקר (unfruchtbar sein). Beide werden durch waw-kopulativum verbunden. בְּאַרְצֶךָ (in deinem Land) mit Possessivsuffix.
Die positive Verheißung אֶת־מִסְפַּר יָמֶיךָ אֲמַלֵּא (die Zahl deiner Tage werde ich voll machen) stellt אֶת־מִסְפַּר יָמֶיךָ (die Zahl deiner Tage) als direktes Objekt voran. מִסְפַּר (Zahl) mit der Konstruktverbindung יָמֶיךָ (deine Tage) plus Possessivsuffix. אֲמַלֵּא (1. Person Singular Piel Imperfekt von מלא) bedeutet "füllen, vollenden".
Die LXX übersetzt מְשַׁכֵּלָה mit ἄγονος (unfruchtbar) und עֲקָרָה mit στεῖρα (unfruchtbar), wodurch beide Begriffe angeglichen werden.
Satzstruktur: Negative Verheißung bezüglich Fortpflanzungsproblemen und positive Verheißung eines erfüllten Lebens.
Das Gesetz verheißt Fruchtbarkeit und Langlebigkeit als göttliche Segnungen für Gehorsam.
Exodus 23,27
Hebräisch: אֶת־אֵֽימָתִי֙ אֲשַׁלַּ֣ח לְפָנֶ֔יךָ וְהַמֹּתִי֙ אֶת־כָּל־הָעָ֔ם אֲשֶׁ֥ר תָּבֹ֖א בָּהֶ֑ם וְנָתַתִּ֧י אֶת־כָּל־אֹיְבֶ֛יךָ אֵלֶ֖יךָ עֹֽרֶף׃
Deutsch: Meinen Schrecken werde ich vor dir her senden und alle Völker, zu denen du kommst, in Verwirrung bringen, und ich werde geben, dass alle deine Feinde dir den Nacken zukehren.

Kommentar: Die erste Kriegsverheißung אֶת־אֵימָתִי אֲשַׁלַּח לְפָנֶיךָ (meinen Schrecken werde ich senden vor dir her) stellt אֵימָתִי (mein Schrecken) mit Possessivsuffix 1. Person Singular voran. אֲשַׁלַּח (1. Person Singular Piel Imperfekt von שׁלח) mit לְפָנֶיךָ (vor dir her).
Die zweite Verheißung וְהַמֹּתִי אֶת־כָּל־הָעָם אֲשֶׁר תָּבֹא בָּהֶם (und ich werde in Verwirrung bringen alle Völker, zu denen du kommst) zeigt הַמֹּתִי (1. Person Singular Hiphil Perfekt von המם) mit waw-consecutivum - "verwirren, in Panik versetzen". Der Relativsatz אֲשֶׁר תָּבֹא בָּהֶם (zu denen du kommst) verwendet תָּבֹא (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von בוא) mit בָּהֶם (zu ihnen).
Die dritte Verheißung וְנָתַתִּי אֶת־כָּל־אֹיְבֶיךָ אֵלֶיךָ עֹרֶף (und ich werde geben alle deine Feinde zu dir [als] Nacken) zeigt נָתַתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von נתן) mit waw-consecutivum. עֹרֶף (Nacken) steht hier metaphorisch für Flucht - "den Rücken kehren".
Die LXX interpretiert המם als συντρίβω (zermalmen) und verstärkt damit die militärische Dimension.
Satzstruktur: Dreifache Kriegsverheißung mit Schrecken, Verwirrung und Flucht der Feinde.
Das Gesetz verheißt übernatürliche Unterstützung bei der Landnahme durch göttlichen Schrecken, der die Feinde zur Flucht treibt.
Exodus 23,28
Hebräisch: וְשָׁלַחְתִּ֥י אֶת־הַצִּרְעָ֖ה לְפָנֶ֑יךָ וְגֵרְשָׁ֗ה אֶת־הַחִוִּ֧י אֶת־הַֽכְּנַעֲנִ֛י וְאֶת־הַחִתִּ֖י מִלְּפָנֶֽיךָ׃
Deutsch: Und ich werde die Hornisse vor dir her senden, damit sie den Chivi, den Kena'ani und den Chitti vor dir vertreibe.

Kommentar: Die konkrete Verheißung וְשָׁלַחְתִּי אֶת־הַצִּרְעָה לְפָנֶיךָ (und ich werde senden die Hornisse vor dir her) zeigt שָׁלַחְתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von שׁלח) mit waw-consecutivum. הַצִּרְעָה (die Hornisse) mit Artikel - ob wörtlich oder metaphorisch (für Panik) ist umstritten.
Die Wirkung וְגֵרְשָׁ֗ה אֶת־הַחִוִּי אֶת־הַכְּנַעֲנִי וְאֶת־הַחִתִּי מִלְּפָנֶיךָ (und sie wird vertreiben den Hiwiter, den Kanaaniter und den Hethiter vor dir) zeigt גֵרְשָׁה (3. Person Singular feminin Perfekt Piel von גרשׁ) mit waw-consecutivum - "vertreiben, verjagen".
Drei der sechs Völker aus Vers 23 werden hier spezifisch genannt: חִוִּי (Hiwiter), כְּנַעֲנִי (Kanaaniter) und חִתִּי (Hethiter) - alle mit Artikel und koordiniert durch אֶת. מִלְּפָנֶיךָ (vor dir weg) zeigt die Richtung der Vertreibung.
Die LXX übersetzt צִרְעָה mit σφηκία (Wespen) im Plural und macht damit die kollektive Bedrohung deutlicher. Bei der Erwähnung der durch die "Hornissen" zu vertreibenden Völker unterscheiden sich die Listen. Der hebräische Text nennt Hewiter, Kanaaniter und Hetiter, während die LXX Amoriter, Hewiter, Kanaaniter und Hetiter aufführt.
Satzstruktur: Sendungsverheißung mit spezifiziertem Instrument und Wirkung auf drei namentlich genannte Völker.
Das Gesetz konkretisiert die übernatürliche Hilfe durch das Bild der Hornisse als göttliches Instrument zur Völkervertreibung.
Exodus 23,29
Hebräisch: לֹ֧א אֲגָרְשֶׁ֛נּוּ מִפָּנֶ֖יךָ בְּשָׁנָ֣ה אֶחָ֑ת פֶּן־תִּהְיֶ֤ה הָאָ֨רֶץ֙ שְׁמָמָ֔ה וְרַבָּ֥ה עָלֶ֖יךָ חַיַּ֥ת הַשָּׂדֶֽה׃
Deutsch: Ich werde sie nicht in einem Jahr vor dir vertreiben, damit das Land nicht zur Wüste werde und sich die wilden Tiere gegen dich vermehren.

Kommentar: Die Einschränkung לֹא אֲגָרְשֶׁנּוּ מִפָּנֶיךָ בְּשָׁנָה אֶחָת (ich werde sie nicht vertreiben vor dir in einem Jahr) zeigt אֲגָרְשֶׁנּוּ (1. Person Singular Piel Imperfekt von גרשׁ) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin (kollektiv für die Völker). בְּשָׁנָה אֶחָת (in einem Jahr) zeigt die zeitliche Begrenzung.
Die erste Begründung פֶּן־תִּהְיֶה הָאָרֶץ שְׁמָמָה (damit nicht werde das Land zur Wüste) verwendet פֶּן (damit nicht, dass nicht) mit תִּהְיֶה (3. Person Singular feminin Imperfekt Qal von היה). שְׁמָמָה (Wüste, Verwüstung) von שׁמם (verwüstet sein).
Die zweite Begründung וְרַבָּה עָלֶיךָ חַיַּת הַשָּׂדֶה (und sich vermehren gegen dich die Tiere des Feldes) zeigt רַבָּה (3. Person Singular feminin Perfekt Qal von רבה) mit waw-consecutivum - "sich mehren, zunehmen". עָלֶיךָ (gegen dich) mit חַיַּת הַשָּׂדֶה (Tiere des Feldes) als kollektives feminines Subjekt.
Die LXX übersetzt שְׁמָמָה mit ἔρημος (wüst) und רבה mit πληθυνθῇ (sich vermehren), wodurch die ökologischen Folgen deutlich werden.
Satzstruktur: Negative Zeitbegrenzung mit doppelter Begründung durch ökologische Gefahren.
Das Gesetz zeigt göttliche Weisheit in der graduellen Landnahme zum Schutz vor ökologischen Problemen durch zu schnelle Entvölkerung.
Exodus 23,30
Hebräisch: מְעַ֥ט מְעַ֛ט אֲגָרְשֶׁ֖נּוּ מִפָּנֶ֑יךָ עַ֚ד אֲשֶׁ֣ר תִּפְרֶ֔ה וְנָחַלְתָּ֖ אֶת־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Nach und nach werde ich sie vor dir vertreiben, bis du fruchtbar bist und das Land in Besitz nimmst.

Kommentar: Die graduielle Methode מְעַט מְעַט אֲגָרְשֶׁנּוּ מִפָּנֶיךָ (wenig wenig werde ich sie vertreiben vor dir) zeigt die Reduplikation מְעַט מְעַט (wenig wenig = nach und nach) zur Betonung der Allmählichkeit. אֲגָרְשֶׁנּוּ (1. Person Singular Piel Imperfekt von גרשׁ) mit Objektsuffix.
Die erste Zielbedingung עַד אֲשֶׁר תִּפְרֶה (bis dass du fruchtbar bist) zeigt עַד אֲשֶׁר (bis dass) mit תִּפְרֶה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von פרה) - "fruchtbar sein, sich mehren".
Die zweite Zielbedingung וְנָחַלְתָּ אֶת־הָאָרֶץ (und du das Land erbst/in Besitz nimmst) zeigt נָחַלְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נחל) mit waw-consecutivum - "erben, in Besitz nehmen".
Die LXX übersetzt פרה mit αὐξηθῇς (du wächst) und נחל mit κληρονομήσῃς (du erbst), wodurch beide Aspekte des Wachstums erfasst werden.
Satzstruktur: Adverbiale Graduierung mit doppelter Zielbedingung für Bevölkerungswachstum und Landbesitz.
Das Gesetz erklärt die schrittweise Landnahme als göttliche Pädagogik bis zur demografischen Reife Israels.
Exodus 23,31
Hebräisch: וְשַׁתִּ֣י אֶת־גְּבֻלְךָ֗ מִיַּם־סוּף֙ וְעַד־יָ֣ם פְּלִשְׁתִּ֔ים וּמִמִּדְבָּ֖ר עַד־הַנָּהָ֑ר כִּ֣י׀ אֶתֵּ֣ן בְּיֶדְכֶ֗ם אֵ֚ת יֹשְׁבֵ֣י הָאָ֔רֶץ וְגֵרַשְׁתָּ֖מוֹ מִפָּנֶֽיךָ׃
Deutsch: Und ich werde deine Grenze setzen vom Schilfmeer bis an das Meer der Pelischtim und von der Wüste bis an den Strom; denn ich werde die Bewohner des Landes in eure Hand geben, dass du sie vor dir vertreibst.

Kommentar: Die Grenzfestlegung וְשַׁתִּי אֶת־גְּבֻלְךָ (und ich werde setzen deine Grenze) zeigt שַׁתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von שׁית) mit waw-consecutivum. גְּבֻלְךָ (deine Grenze) mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin.
Die Süd-Nord-Erstreckung מִיַּם־סוּף וְעַד־יָם פְּלִשְׁתִּים (vom Schilfmeer bis zum Meer der Philister) zeigt מִן (von) und עַד (bis) als Grenzen. יַם־סוּף (Schilfmeer) im Süden, יָם פְּלִשְׁתִּים (Meer der Philister = Mittelmeer) im Westen.
Die Ost-West-Erstreckung וּמִמִּדְבָּר עַד־הַנָּהָר (und von der Wüste bis zum Strom) zeigt מִדְבָּר (Wüste) im Süden/Osten und הַנָּהָר (der Strom = Euphrat) im Nordosten.
Die Begründung כִּי אֶתֵּן בְּיֶדְכֶם אֵת יֹשְׁבֵי הָאָרֶץ (denn ich werde geben in eure Hand die Bewohner des Landes) zeigt אֶתֵּן (1. Person Singular Imperfekt Qal von נתן) mit בְּיֶדְכֶם (in eure Hand) plus Possessivsuffix 2. Person Plural maskulin. יֹשְׁבֵי הָאָרֶץ (Bewohner des Landes) als Partizip-Konstruktverbindung.
Die Schlussfolgerung וְגֵרַשְׁתָּמוֹ מִפָּנֶיךָ (und du wirst sie vertreiben vor dir) zeigt גֵרַשְׁתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Piel von גרשׁ) mit waw-consecutivum und Objektsuffix 3. Person Plural maskulin.
Die LXX präzisiert an dieser Stelle den hebräischen Text, indem sie nicht nur „den Fluss“ (הַנָּהָ֑ר) übernimmt, sondern explizit τοῦ ποταμοῦ τοῦ μεγάλου Εὐφράτου („des großen Flusses Euphrat“) nennt. Diese Ergänzung schafft Klarheit über die geografische Referenz und zeigt, wie die Septuaginta an manchen Stellen den biblischen Text durch konkrete Ortsangaben erläutert oder interpretiert.
Satzstruktur: Grenzfestlegung mit vier Himmelsrichtungen, kausaler Begründung und resultierender Handlung.
Das Gesetz verheißt die maximale territoriale Ausdehnung Israels von den traditionellen Grenzen des Gelobten Landes.
Exodus 23,32
Hebräisch: לֹא־תִכְרֹ֥ת לָהֶ֛ם וְלֵאלֹֽהֵיהֶ֖ם בְּרִֽית׃
Deutsch: Du sollst mit ihnen und mit ihren Göttern keinen Bund schließen.

Kommentar: Das kategorische Verbot לֹא־תִכְרֹת לָהֶם וְלֵאלֹהֵיהֶם בְּרִית (du sollst nicht schließen mit ihnen und mit ihren Göttern einen Bund) zeigt תִכְרֹת (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von כרת) - "schneiden" = "Bund schließen" (aus dem Ritual des Zerschneidens von Opfertieren).
Die Objekte לָהֶם וְלֵאלֹהֵיהֶם (mit ihnen und mit ihren Göttern) werden durch waw-kopulativum koordiniert und zeigen sowohl politische als auch religiöse Dimension. לָהֶם (mit ihnen) plus לֵאלֹהֵיהֶם (mit ihren Göttern) mit Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin.
בְּרִית (Bund) bezeichnet formelle Verträge und Abkommen, hier sowohl zwischenstaatliche Verträge als auch religiöse Kompromisse.
Die LXX übersetzt בְּרִית mit διαθήκη (Bund, Testament) und macht damit die rechtsverbindliche Dimension deutlicher.
Satzstruktur: Kategorisches Verbot mit doppeltem Objekt politischer und religiöser Natur.
Das Gesetz verbietet jegliche Kompromisse mit den Völkern Kanaans sowohl auf politischer als auch auf religiöser Ebene.
Exodus 23,33
Hebräisch: לֹ֤א יֵשְׁבוּ֙ בְּאַרְצְךָ֔ פֶּן־יַחֲטִ֥יאוּ אֹתְךָ֖ לִ֑י כִּ֤י תַעֲבֹד֙ אֶת־אֱלֹ֣הֵיהֶ֔ם כִּֽי־יִהְיֶ֥ה לְךָ֖ לְמוֹקֵֽשׁ׃
Deutsch: Sie sollen nicht in deinem Land wohnen, damit sie dich nicht zur Sünde gegen mich verführen; denn du würdest ihren Göttern dienen, und es würde dir zum Fallstrick werden.

Kommentar: Das Verbot לֹא יֵשְׁבוּ בְּאַרְצְךָ (sie sollen nicht wohnen in deinem Land) zeigt יֵשְׁבוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von ישׁב) mit בְּאַרְצְךָ (in deinem Land) plus Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin.
Die Begründung פֶּן־יַחֲטִיאוּ אֹתְךָ לִי (damit sie dich nicht zur Sünde bringen gegen mich) verwendet פֶּן (damit nicht) mit יַחֲטִיאוּ (3. Person Plural maskulin Hiphil Imperfekt von חטא) - das Hiphil bedeutet "zur Sünde verführen". אֹתְךָ (dich) als Akkusativobjekt und לִי (gegen mich) mit Possessivsuffix 1. Person Singular.
Die Erläuterung כִּי תַעֲבֹד אֶת־אֱלֹהֵיהֶם (denn du würdest dienen ihren Göttern) zeigt תַעֲבֹד (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עבד) mit אֱלֹהֵיהֶם (ihre Götter) plus Possessivsuffix.
Die Warnung כִּי־יִהְיֶה לְךָ לְמוֹקֵשׁ (denn es würde werden dir zum Fallstrick) zeigt יִהְיֶה (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von היה) mit לְךָ (dir) und לְמוֹקֵשׁ (zum Fallstrick). מוֹקֵשׁ (Fallstrick, Falle) von יקשׁ (fangen) bezeichnet eine tödliche Falle.
Die LXX übersetzt מוֹקֵשׁ mit σκάνδαλον (Anstoß, Ärgernis) und macht damit die geistliche Gefahr deutlicher.
Satzstruktur: Siedlungsverbot mit dreifacher Begründung durch Verführungsgefahr, Götzendienst und tödliche Falle.
Das Gesetz schließt mit der radikalen Forderung völliger Trennung von den heidnischen Völkern zum Schutz vor religiöser Kontamination.
Exodus 24,1
Hebräisch: וְאֶל־מֹשֶׁ֨ה אָמַ֜ר עֲלֵ֣ה אֶל־יְהוָ֗ה אַתָּה֙ וְאַהֲרֹן֙ נָדָ֣ב וַאֲבִיה֔וּא וְשִׁבְעִ֖ים מִזִּקְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְהִשְׁתַּחֲוִיתֶ֖ם מֵרָחֹֽק׃
Deutsch: Und zu Mosche sagte er: Steige hinauf zum Ewigen, du und 'Aharon, Nadav und Avihu und 70 von den Ältesten Jisra'els, und betet an von ferne.

Kommentar: Die Anrede וְאֶל־מֹשֶׁה אָמַר (und zu Mose sagte er) zeigt אָמַר (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von אמר) - das Subjekt ist aus dem Kontext JHWH. Die Präposition אֶל mit מֹשֶׁה (Mose) zeigt die Richtung der göttlichen Rede.
Der Imperativ עֲלֵה אֶל־יְהוָה (steige hinauf zu JHWH) zeigt עֲלֵה (Imperativ Qal maskulin Singular von עלה) mit der Zielangabe אֶל־יְהוָה (zu JHWH).
Die Aufzählung אַתָּה וְאַהֲרֹן נָדָב וַאֲבִיה֔וּא וְשִׁבְעִים מִזִּקְנֵי יִשְׂרָאֵל (du und Aaron, Nadab und Abihu und siebzig von den Ältesten Israels) koordiniert durch waw-kopulativum verschiedene Personengruppen. אַתָּה (du) bezieht sich auf Mose, אַהֲרֹן (Aaron) ist Moses Bruder, נָדָב וַאֲבִיהוּא (Nadab und Abihu) sind Aarons Söhne. שִׁבְעִים (siebzig) als Kardinalzahl mit der Konstruktverbindung מִזִּקְנֵי יִשְׂרָאֵל (von den Ältesten Israels).
Die Anweisung וְהִשְׁתַּחֲוִיתֶם מֵרָחֹק (und ihr sollt anbeten von ferne) zeigt הִשְׁתַּחֲוִיתֶם (2. Person Plural maskulin Perfekt Hitpael von שׁחה) mit waw-consecutivum - das Hitpael drückt reflexive Selbsterniedrigung aus. מֵרָחֹק (von ferne) mit der Präposition מִן zeigt die respektvolle Distanz.
Die LXX übersetzt Ἀβιοὺδ (Abioud). Der hebräische Text nennt וַאֲבִיה֔וּא (Abihu). Diese Namensvariation könnte auf unterschiedliche Texttraditionen oder Übertragungsfehler zurückzuführen sein.
Satzstruktur: Göttliche Anrede mit Aufstiegsbefehl, Personalaufzählung und Anbetungsanweisung mit Distanzwahrung.
Das Gesetz leitet den feierlichen Bundesschluss durch die Berufung einer repräsentativen Delegation zur Gottesschau ein.
Exodus 24,2
Hebräisch: וְנִגַּ֨שׁ מֹשֶׁ֤ה לְבַדּוֹ֙ אֶל־יְהוָ֔ה וְהֵ֖ם לֹ֣א יִגָּ֑שׁוּ וְהָעָ֕ם לֹ֥א יַעֲל֖וּ עִמּוֹֽ׃
Deutsch: Und Mosche allein soll zum Ewigen herantreten; sie aber sollen nicht herantreten, und das Volk soll nicht mit ihm hinaufsteigen.

Kommentar: Die Sonderstellung Moses וְנִגַּשׁ מֹשֶׁה לְבַדּוֹ אֶל־יְהוָה (und herantreten soll Mose allein zu JHWH) zeigt נִגַּשׁ (3. Person Singular maskulin Perfekt Niphal von נגשׁ) mit waw-consecutivum - "sich nähern, herantreten". לְבַדּוֹ (allein) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin betont Moses Exklusivität.
Die erste Einschränkung וְהֵם לֹא יִגָּשׁוּ (und sie sollen nicht herantreten) zeigt הֵם (sie) als Personalpronomen für die genannten Begleiter. יִגָּשׁוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von נגשׁ) mit der Negation לֹא.
Die zweite Einschränkung וְהָעָם לֹא יַעֲלוּ עִמּוֹ (und das Volk soll nicht hinaufsteigen mit ihm) zeigt הָעָם (das Volk) mit יַעֲלוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von עלה) und עִמּוֹ (mit ihm) plus Possessivsuffix.
Die LXX betont durch μόνος (allein) stärker Moses Sonderstellung als einziger Mittler.
Satzstruktur: Positive Sonderbestimmung für Mose mit doppelter negativer Abgrenzung für Begleiter und Volk.
Das Gesetz etabliert Moses einzigartige Mittlerrolle durch gestufte Zugangsberechtigungen zum Heiligen.
Exodus 24,3
Hebräisch: וַיָּבֹ֣א מֹשֶׁ֗ה וַיְסַפֵּ֤ר לָעָם֙ אֵ֚ת כָּל־דִּבְרֵ֣י יְהוָ֔ה וְאֵ֖ת כָּל־הַמִּשְׁפָּטִ֑ים וַיַּ֨עַן כָּל־הָעָ֜ם ק֤וֹל אֶחָד֙ וַיֹּ֣אמְר֔וּ כָּל־הַדְּבָרִ֛ים אֲשֶׁר־דִּבֶּ֥ר יְהוָ֖ה נַעֲשֶֽׂה׃
Deutsch: Und Mosche kam und erzählte dem Volk alle Worte des Ewigen und alle Rechtsbestimmungen. Und das ganze Volk antwortete mit einer Stimme und sie sagten: Alle Worte, die der Ewige geredet hat, wollen wir tun.

Kommentar: Moses Rückkehr וַיָּבֹא מֹשֶׁה (und Mose kam) zeigt יָּבֹא (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von בוא) mit waw-consecutivum - die Rückkehr zum Volk nach der Gesetzesempfang.
Die Verkündigung וַיְסַפֵּר לָעָם אֵת כָּל־דִּבְרֵי יְהוָה וְאֵת כָּל־הַמִּשְׁפָּטִים (und er erzählte dem Volk alle Worte JHWHs und alle Rechtsbestimmungen) zeigt יְסַפֵּר (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von ספר) mit waw-consecutivum - "erzählen, berichten". Die beiden Objekte דִּבְרֵי יְהוָה (Worte JHWHs) und הַמִּשְׁפָּטִים (die Rechtsbestimmungen) werden durch אֵת markiert und durch waw koordiniert.
Die Volksantwort וַיַּעַן כָּל־הָעָם קוֹל אֶחָד (und das ganze Volk antwortete mit einer Stimme) zeigt יַּעַן (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von ענה) mit waw-consecutivum. קוֹל אֶחָד (eine Stimme) drückt Einmütigkeit aus.
Die Zustimmungsformel וַיֹּאמְרוּ כָּל־הַדְּבָרִים אֲשֶׁר־דִּבֶּר יְהוָה נַעֲשֶׂה (und sie sagten: Alle Worte, die JHWH geredet hat, werden wir tun) zeigt יֹּאמְרוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von אמר) mit waw-consecutivum. נַעֲשֶׂה (1. Person Plural Imperfekt Qal von עשׂה) drückt den kollektiven Gehorsam aus.
Die LXX übersetzt נַעֲשֶׂה mit ποιήσομεν (wir werden tun) und macht damit die Zukunftsorientierung deutlicher.
Satzstruktur: Rückkehr und Verkündigung mit einmütiger Volksantwort in direkter Rede.
Das Gesetz zeigt den demokratischen Aspekt des Bundesschlusses durch einstimmige Volkszustimmung zu allen göttlichen Bestimmungen.
Exodus 24,4
Hebräisch: וַיִּכְתֹּ֣ב מֹשֶׁ֗ה אֵ֚ת כָּל־דִּבְרֵ֣י יְהוָ֔ה וַיַּשְׁכֵּ֣ם בַּבֹּ֔קֶר וַיִּ֥בֶן מִזְבֵּ֖חַ תַּ֣חַת הָהָ֑ר וּשְׁתֵּ֤ים עֶשְׂרֵה֙ מַצֵּבָ֔ה לִשְׁנֵ֥ים עָשָׂ֖ר שִׁבְטֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und Mosche schrieb alle Worte des Ewigen nieder. Und er machte sich früh am Morgen auf und baute einen Altar unten am Berg und zwölf Gedenksteine nach den zwölf Stämmen Jisra'els.

Kommentar: Die Verschriftlichung וַיִּכְתֹּב מֹשֶׁה אֵת כָּל־דִּבְרֵי יְהוָה (und Mose schrieb alle Worte JHWHs) zeigt יִּכְתֹּב (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von כתב) mit waw-consecutivum - die erste schriftliche Fixierung der göttlichen Worte.
Die frühe Vorbereitung וַיַּשְׁכֵּם בַּבֹּקֶר (und er machte sich früh am Morgen auf) zeigt יַּשְׁכֵּם (3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von שׁכם) mit waw-consecutivum - "früh aufstehen". בַּבֹּקֶר (am Morgen) zeigt die Tageszeit.
Der Altarbau וַיִּבֶן מִזְבֵּחַ תַּחַת הָהָר (und er baute einen Altar unter dem Berg) zeigt יִּבֶן (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von בנה) mit waw-consecutivum. תַּחַת הָהָר (unter dem Berg) zeigt die lokale Positionierung.
Die Gedenksteine וּשְׁתֵּים עֶשְׂרֵה מַצֵּבָה לִשְׁנֵים עָשָׂר שִׁבְטֵי יִשְׂרָאֵל (und zwölf Gedenksteine für zwölf Stämme Israels) zeigen שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה (zwölf) als Kardinalzahl feminin mit מַצֵּבָה (Gedenkstein, Stele). Die Entsprechung לִשְׁנֵים עָשָׂר שִׁבְטֵי יִשְׂרָאֵל (für zwölf Stämme Israels) macht die repräsentative Funktion deutlich.
Die LXX übersetzt מַצֵּבָה mit στήλη (Säule) und macht damit die monumentale Dimension deutlicher.
Satzstruktur: Schriftliche Fixierung gefolgt von kultischen Vorbereitungen mit Altar und repräsentativen Gedenksteinen.
Das Gesetz dokumentiert die Verschriftlichung des Bundes und seine kultische Manifestation durch dauerhafte Denkmäler.
Exodus 24,5
Hebräisch: וַיִּשְׁלַ֗ח אֶֽת־נַעֲרֵי֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וַיַּֽעֲל֖וּ עֹלֹ֑ת וַֽיִּזְבְּח֞וּ זְבָחִ֧ים שְׁלָמִ֛ים לַיהוָ֖ה פָּרִֽים׃
Deutsch: Und er sandte die Jünglinge der Söhne Jisra'els aus, und sie brachten Aufsteigeopfer dar und schlachteten Friedensopfer von Stieren für den Ewigen.

Kommentar: Die Beauftragung וַיִּשְׁלַח אֶת־נַעֲרֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (und er sandte die Jünglinge der Söhne Israels) zeigt יִּשְׁלַח (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁלח) mit waw-consecutivum. Die Konstruktverbindung נַעֲרֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Jünglinge der Söhne Israels) bezeichnet junge Männer als Opferdiener, da das Priestertum noch nicht etabliert ist.
Die erste Opferart וַיַּעֲלוּ עֹלֹת (und sie brachten Aufsteigeopfer dar) zeigt יַּעֲלוּ (3. Person Plural maskulin Hiphil Imperfekt von עלה) mit waw-consecutivum - "hinaufbringen" = opfern. עֹלֹת (Aufsteigeopfer) im Plural bezeichnet die vollständig verbrannten Opfer.
Die zweite Opferart וַיִּזְבְּחוּ זְבָחִים שְׁלָמִים לַיהוָה פָּרִים (und sie schlachteten Friedensopfer für JHWH, Stiere) zeigt יִּזְבְּחוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von זבח) mit waw-consecutivum. זְבָחִים שְׁלָמִים (Friedensopfer) sind Gemeinschaftsopfer, bei denen Teile verzehrt werden. פָּרִים (Stiere) spezifiziert die Opfertiere.
Die LXX verwendet μοσχάρια („junge Stiere/Kälber“) anstelle des hebräischen פָּרִֽים („Stiere“) und präzisiert damit das Alter der Opfertiere in der griechischen Übersetzung.
Satzstruktur: Beauftragung junger Israeliten mit zweifacher Opferdarbringung verschiedener Typen.
Das Gesetz zeigt die Bedeutung des Bundesschlusses durch kostbare Opfer und die Beteiligung der jungen Generation.
Exodus 24,6
Hebräisch: וַיִּקַּ֤ח מֹשֶׁה֙ חֲצִ֣י הַדָּ֔ם וַיָּ֖שֶׂם בָּאַגָּנֹ֑ת וַחֲצִ֣י הַדָּ֔ם זָרַ֖ק עַל־הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und Mosche nahm die Hälfte des Blutes und tat es in Schalen, und die andere Hälfte des Blutes spritzte er an den Altar.

Kommentar: Moses Bluthandlung וַיִּקַּח מֹשֶׁה חֲצִי הַדָּם (und Mose nahm die Hälfte des Blutes) zeigt יִּקַּח (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von לקח) mit waw-consecutivum. חֲצִי הַדָּם (die Hälfte des Blutes) mit bestimmtem Artikel bezeichnet das gesammelte Opferblut.
Die Aufbewahrung וַיָּשֶׂם בָּאַגָּנֹת (und er tat [es] in Schalen) zeigt יָּשֶׂם (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׂום) mit waw-consecutivum. בָּאַגָּנֹת (in Schalen) mit der Präposition בְּ und אַגָּנָה (Schale, Becken) im Plural - kultische Gefäße für das Blut.
Die Altarsprengung וַחֲצִי הַדָּם זָרַק עַל־הַמִּזְבֵּחַ (und die Hälfte des Blutes spritzte er auf den Altar) zeigt זָרַק (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von זרק) mit waw-consecutivum - "spritzen, sprengen". עַל־הַמִּזְבֵּחַ (auf den Altar) zeigt die kultische Weihe des Altars durch Blut.
Die LXX übersetzt אַגָּנָה mit κρατήρ (Mischkrug) und זרק mit προσέχεεν (er goss darauf), wodurch die kultischen Handlungen präzisiert werden.
Satzstruktur: Zweiteilige Bluthandlung mit Aufbewahrung der einen und kultischer Verwendung der anderen Hälfte.
Das Gesetz zeigt die zentrale Rolle des Opferblutes bei der Bundesschließung durch geteilte Verwendung für Altar und Volk.
Exodus 24,7
Hebräisch: וַיִּקַּח֙ סֵ֣פֶר הַבְּרִ֔ית וַיִּקְרָ֖א בְּאָזְנֵ֣י הָעָ֑ם וַיֹּ֣אמְר֔וּ כֹּ֛ל אֲשֶׁר־דִּבֶּ֥ר יְהוָ֖ה נַעֲשֶׂ֥ה וְנִשְׁמָֽע׃
Deutsch: Und er nahm das Buch des Bundes und las es vor den Ohren des Volkes; und sie sagten: Alles, was der Ewige geredet hat, wollen wir tun und gehorchen.

Kommentar: Die Buchnahme וַיִּקַּח סֵפֶר הַבְּרִית (und er nahm das Buch des Bundes) zeigt יִּקַּח (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von לקח) mit waw-consecutivum. סֵפֶר הַבְּרִית (Buch des Bundes) bezeichnet die in Vers 4 verschriftlichten göttlichen Worte.
Die öffentliche Verlesung וַיִּקְרָא בְּאָזְנֵי הָעָם (und er las vor den Ohren des Volkes) zeigt יִּקְרָא (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von קרא) mit waw-consecutivum. בְּאָזְנֵי הָעָם (in die Ohren des Volkes) mit der Präposition בְּ und dem Dual אָזְנַיִם (Ohren) plus Konstruktverbindung הָעָם zeigt die akustische Verkündigung.
Die erweiterte Zustimmungsformel וַיֹּאמְרוּ כֹּל אֲשֶׁר־דִּבֶּר יְהוָה נַעֲשֶׂה וְנִשְׁמָע (und sie sagten: Alles, was JHWH geredet hat, werden wir tun und hören) zeigt יֹּאמְרוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von אמר) mit waw-consecutivum. Die Erweiterung וְנִשְׁמָע (und wir werden hören) mit נִשְׁמָע (1. Person Plural Niphal Imperfekt von שׁמע) bedeutet "gehorchen" und verstärkt die Bundesverpflichtung.
Die LXX übersetzt נִשְׁמָע mit ἀκουσόμεθα (wir werden hören/gehorchen) und macht damit die Doppeldimension des Hörens deutlich.
Satzstruktur: Buchnahme, öffentliche Verlesung und verstärkte Zustimmungsformel des Volkes.
Das Gesetz dokumentiert die Verlesung des schriftlichen Bundesvertrags und die feierliche Verpflichtung des Volkes zu Gehorsam.
Exodus 24,8
Hebräisch: וַיִּקַּ֤ח מֹשֶׁה֙ אֶת־הַדָּ֔ם וַיִּזְרֹ֖ק עַל־הָעָ֑ם וַיֹּ֗אמֶר הִנֵּ֤ה דַֽם־הַבְּרִית֙ אֲשֶׁ֨ר כָּרַ֤ת יְהוָה֙ עִמָּכֶ֔ם עַ֥ל כָּל־הַדְּבָרִ֖ים הָאֵֽלֶּה׃
Deutsch: Und Mosche nahm das Blut und spritzte es an das Volk und sagte: Siehe, das Blut des Bundes, den der Ewige mit euch geschlossen hat über all diese Worte.

Kommentar: Die zweite Bluthandlung וַיִּקַּח מֹשֶׁה אֶת־הַדָּם (und Mose nahm das Blut) bezieht sich auf die in Vers 6 aufbewahrte Hälfte. יִּקַּח (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von לקח) mit waw-consecutivum.
Die Volksbesprengung וַיִּזְרֹק עַל־הָעָם (und er spritzte [es] auf das Volk) zeigt יִּזְרֹק (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von זרק) mit waw-consecutivum. עַל־הָעָם (auf das Volk) vollzieht die rituelle Einbeziehung des Volkes in den Bund.
Die Deuteformel וַיֹּאמֶר הִנֵּה דַם־הַבְּרִית אֲשֶׁר כָּרַת יְהוָה עִמָּכֶם (und er sagte: Siehe, das Blut des Bundes, den JHWH mit euch geschlossen hat) zeigt יֹּאמֶר (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von אמר) mit waw-consecutivum. הִנֵּה (siehe) als Aufmerksamkeitspartikel, דַם־הַבְּרִית (Blut des Bundes) als Konstruktverbindung. כָּרַת (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von כרת) bedeutet "schneiden" = "Bund schließen". עִמָּכֶם (mit euch) mit Possessivsuffix 2. Person Plural maskulin.
Die Grundlage עַל כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה (über alle diese Worte) mit עַל (über, bezüglich) zeigt die Basis des Bundes in den verkündeten Worten.
Die LXX übersetzt כרת mit διέθετο (er setzte fest) und macht damit die rechtliche Dimension des Bundesschlusses deutlicher.
Satzstruktur: Bluthandlung am Volk mit interpretativer Deuteformel über die Bundesgrundlage.
Das Gesetz vollzieht den Bundesschluss durch rituelle Einbeziehung des Volkes mittels Blut und erklärt die sakramentale Bedeutung.
Exodus 24,9
Hebräisch: וַיַּ֥עַל מֹשֶׁ֖ה וְאַהֲרֹ֑ן נָדָב֙ וַאֲבִיה֔וּא וְשִׁבְעִ֖ים מִזִּקְנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und Mosche und 'Aharon, Nadav und Avihu und 70 von den Ältesten Jisra'els stiegen hinauf.

Kommentar: Der Aufstieg der Delegation וַיַּעַל מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן נָדָב וַאֲבִיהוּא וְשִׁבְעִים מִזִּקְנֵי יִשְׂרָאֵל (und hinaufstiegen Mose und Aaron, Nadab und Abihu und siebzig von den Ältesten Israels) führt die Anweisung aus Vers 1 aus. יַּעַל (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עלה) mit waw-consecutivum - obwohl mehrere Personen aufsteigen, steht das Verb im Singular, was Moses Führungsrolle betont.
Die Personenaufzählung entspricht exakt Vers 1: מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן נָדָב וַאֲבִיהוּא וְשִׁבְעִים מִזִּקְנֵי יִשְׂרָאֵל - alle durch waw-kopulativum koordiniert.
Die LXX macht durch ἀνέβη (er stieg hinauf) im Singular die Führungsrolle Moses deutlicher.
Satzstruktur: Einfache Aufstiegshandlung mit vollständiger Personenaufzählung der repräsentativen Delegation.
Das Gesetz führt die angekündigte Gottesschau durch Aufstieg der erwählten Repräsentanten aus.
Exodus 24,10
Hebräisch: וַיִּרְא֕וּ אֵ֖ת אֱלֹהֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְתַ֣חַת רַגְלָ֗יו כְּמַעֲשֵׂה֙ לִבְנַ֣ת הַסַּפִּ֔יר וּכְעֶ֥צֶם הַשָּׁמַ֖יִם לָטֹֽהַר׃
Deutsch: und sie sahen den Gott Jisra'els. Und unter seinen Füßen war es wie ein Werk aus Saphirplatten und wie der Himmel selbst an Klarheit.

Kommentar: Die außergewöhnliche Gottesschau וַיִּרְאוּ אֵת אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל (und sie sahen den Gott Israels) zeigt יִּרְאוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von ראה) mit waw-consecutivum. Die direkte Objektmarkierung אֵת vor אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל (Gott Israels) macht diese Vision umso bemerkenswerter.
Die Beschreibung des göttlichen Throns וְתַחַת רַגְלָיו כְּמַעֲשֵׂה לִבְנַת הַסַּפִּיר (und unter seinen Füßen wie ein Werk aus Saphirsteinen) zeigt תַּחַת רַגְלָיו (unter seinen Füßen) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin. Die Komparativpartikel כְּ (wie) leitet den Vergleich ein. מַעֲשֵׂה (Werk, Arbeit) in Konstruktverbindung mit לִבְנַת הַסַּפִּיר (Saphirsteine) - לְבֵנָה (Ziegel, Stein) mit סַפִּיר (Saphir) bezeichnet kostbare blaue Steine.
Die zweite Vergleichsbeschreibung וּכְעֶצֶם הַשָּׁמַיִם לָטֹהַר (und wie der Himmel selbst an Klarheit) zeigt עֶצֶם (Wesen, Substanz) mit הַשָּׁמַיִם (der Himmel). לָטֹהַר (an Klarheit) von טֹהַר (Reinheit, Klarheit) zeigt die strahlende Reinheit.
Die LXX formuliert an dieser Stelle theologisch vorsichtiger: καὶ εἶδον τὸν τόπον, οὗ εἱστήκει ἐκεῖ ὁ θεὸς τοῦ Ἰσραήλ („und sie sahen den Ort, wo der Gott Israels stand“), während der hebräische Text direkter heißt: וַיִּרְא֕וּ אֵ֖ת אֱלֹהֵ֣י יִשְׂרָאֵל („und sie sahen den Gott Israels“). Die LXX vermeidet damit die direkte Aussage, dass Menschen Gott unmittelbar sahen, und spricht stattdessen vom „Ort“ Gottes.
Satzstruktur: Gottesschau mit doppelter metaphorischer Beschreibung der göttlichen Erscheinung durch kostbare Materialien und himmlische Klarheit.
Das Gesetz dokumentiert eine einzigartige Theophanie, die die Herrlichkeit Gottes in kostbaren Bildern von Edelsteinen und himmlischer Reinheit beschreibt.
Exodus 24,11
Hebräisch: וְאֶל־אֲצִילֵי֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל לֹ֥א שָׁלַ֖ח יָד֑וֹ וַֽיֶּחֱזוּ֙ אֶת־הָ֣אֱלֹהִ֔ים וַיֹּאכְל֖וּ וַיִּשְׁתּֽוּ׃
Deutsch: Und gegen die Edlen der Söhne Jisra'els streckte er seine Hand nicht aus; und sie schauten Gott und aßen und tranken.

Kommentar: Die Schonung der Vornehmen וְאֶל־אֲצִילֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֹא שָׁלַח יָדוֹ (und gegen die Edlen der Söhne Israels streckte er seine Hand nicht aus) zeigt eine bemerkenswerte göttliche Zurückhaltung. אֲצִילֵי (Edle, Vornehme) ist der Plural von אָצִיל und bezeichnet die führenden Männer. לֹא שָׁלַח יָדוֹ (er streckte seine Hand nicht aus) ist eine idiomatische Wendung für "Schaden zufügen" oder "strafen".
Die fortgesetzte Gottesschau וַיֶּחֱזוּ אֶת־הָאֱלֹהִים (und sie schauten Gott) verwendet יֶּחֱזוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von חזה) mit waw-consecutivum. חזה bedeutet "schauen, sehen" und ist hier synonym mit ראה, betont aber mehr die intensive, visionäre Schau.
Die kultische Mahlzeit וַיֹּאכְלוּ וַיִּשְׁתּוּ (und sie aßen und tranken) zeigt יֹּאכְלוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von אכל) und יִּשְׁתּוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von שׁתה) beide mit waw-consecutivum. Diese Mahlzeit vor Gott ist ein Bundeszeichen der Gemeinschaft.
Die LXX übersetzt weniger anthropomorph: καὶ τῶν ἐπιλέκτων τοῦ Ἰσραὴλ οὐ διεφώνησεν οὐδὲ εἷς ("und von den Auserwählten Israels widersprach nicht einer"). Der hebräische Text sagt וְאֶל־אֲצִילֵי֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל לֹ֥א שָׁלַ֖ח יָדֹ֑ו ("und gegen die Edlen der Kinder Israel streckte er seine Hand nicht aus")
Satzstruktur: Negative Aussage über göttliche Schonung mit positiver Fortsetzung der Gottesschau und kultischer Bundesmahlzeit.
Das Gesetz dokumentiert die außergewöhnliche Gnade, dass Menschen Gott schauen und überleben dürfen, sowie die Feier des Bundes durch gemeinsame Mahlzeit.
Exodus 24,12
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה עֲלֵ֥ה אֵלַ֛י הָהָ֖רָה וֶהְיֵה־שָׁ֑ם וְאֶתְּנָ֨ה לְךָ֜ אֶת־לֻחֹ֣ת הָאֶ֗בֶן וְהַתּוֹרָה֙ וְהַמִּצְוָ֔ה אֲשֶׁ֥ר כָּתַ֖בְתִּי לְהוֹרֹתָֽם׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Steige zu mir herauf auf den Berg und sei dort; und ich werde dir die steinernen Tafeln geben und die Torah und das Gebot, das ich geschrieben habe, um sie zu unterweisen.

Kommentar: Die göttliche Anrede וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה (und JHWH sprach zu Mose) zeigt יֹּאמֶר (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von אמר) mit waw-consecutivum und leitet einen neuen Abschnitt ein.
Der doppelte Aufstiegsbefehl עֲלֵה אֵלַי הָהָרָה וֶהְיֵה־שָׁם (steige zu mir herauf auf den Berg und sei dort) zeigt עֲלֵה (Imperativ Qal von עלה) mit אֵלַי (zu mir) und הָהָרָה (auf den Berg) mit direktionaler Endung -ה. הְיֵה־שָׁם (sei dort) mit dem Imperativ von היה und שָׁם (dort) zeigt eine länger andauernde Anwesenheit.
Die Verheißung der Gesetzestafeln וְאֶתְּנָה לְךָ אֶת־לֻחֹת הָאֶבֶן וְהַתּוֹרָה וְהַמִּצְוָה (und ich werde dir geben die steinernen Tafeln und die Torah und das Gebot) zeigt אֶתְּנָה (1. Person Singular Imperfekt Qal von נתן) mit לְךָ (dir). Die drei Objekte werden koordiniert: לֻחֹת הָאֶבֶן (steinerne Tafeln), הַתּוֹרָה (die Torah) und הַמִּצְוָה (das Gebot).
Die Zweckbestimmung אֲשֶׁר כָּתַבְתִּי לְהוֹרֹתָם (die ich geschrieben habe, um sie zu unterweisen) zeigt כָּתַבְתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von כתב) mit dem Infinitiv construct לְהוֹרֹתָם von ירה im Hiphil mit Objektsuffix 3. Person Plural maskulin - "sie zu unterweisen".
Die LXX τὰ πυξία τὰ λίθινα ("steinerne Täfelchen/Schreibtafeln") was eine spezifischere Beschreibung der Schreibmaterialien darstellt. Während der hebräische Text von לֻחֹ֣ת הָאֶ֗בֶן ("Steintafeln") spricht.
Satzstruktur: Göttliche Anrede mit doppeltem Imperativ, Verheißung dreier Gesetzesformen und Zweckangabe.
Das Gesetz leitet von der Bundesschließung zur Gesetzesempfang über durch die Berufung Moses zum erweiterten Aufenthalt bei Gott.
Exodus 24,13
Hebräisch: וַיָּ֣קָם מֹשֶׁ֔ה וִיהוֹשֻׁ֖עַ מְשָׁרְתֹ֑ו וַיַּ֥עַל מֹשֶׁ֖ה אֶל־הַ֥ר הָאֱלֹהִֽים׃
Deutsch: Da machte sich Mosche mit seinem Diener Jehoschua auf, und Mosche stieg auf den Berg Gottes.

Kommentar: Moses Aufbruch וַיָּקָם מֹשֶׁה (und Mose stand auf) zeigt יָּקָם (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von קום) mit waw-consecutivum - "aufstehen" im Sinne von "sich aufmachen".
Die Begleitung וִיהוֹשֻׁעַ מְשָׁרְתוֹ (und Josua sein Diener) zeigt יְהוֹשֻׁעַ (Josua) in Koordination mit מְשָׁרְתוֹ (sein Diener) - מְשָׁרֵת (Diener, Gehilfe) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin. Dies ist die erste Erwähnung Josuas als Moses Nachfolger.
Der spezifizierte Aufstieg וַיַּעַל מֹשֶׁה אֶל־הַר הָאֱלֹהִים (und Mose stieg auf den Berg Gottes) wiederholt Moses Namen zur Betonung und verwendet הַר הָאֱלֹהִים (Berg Gottes) als feierliche Bezeichnung für den Sinai.
Die LXX übersetzt מְשָׁרֵת mit λειτουργός (Diener, Liturge) und macht damit die kultische Dimension der Dienerschaft deutlicher.
Satzstruktur: Aufbruch mit Begleiter und spezifizierter Zielangabe.
Das Gesetz zeigt Moses Gehorsam gegenüber dem göttlichen Befehl und führt Josua als seinen künftigen Nachfolger ein.
Exodus 24,14
Hebräisch: וְאֶל־הַזְּקֵנִ֤ים אָמַר֙ שְׁבוּ־לָ֣נוּ בָזֶ֔ה עַ֥ד אֲשֶׁר־נָשׁ֖וּב אֲלֵיכֶ֑ם וְהִנֵּ֨ה אַהֲרֹ֤ן וְחוּר֙ עִמָּכֶ֔ם מִי־בַ֥עַל דְּבָרִ֖ים יִגַּ֥שׁ אֲלֵהֶֽם׃
Deutsch: Und zu den Ältesten sagte er: Bleibt hier für uns, bis wir zu euch zurückkehren! Und siehe, 'Aharon und Chur sind bei euch: Wer eine Rechtssache hat, trete an sie heran.

Kommentar: Die Anweisung an die Ältesten וְאֶל־הַזְּקֵנִים אָמַר (und zu den Ältesten sagte er) zeigt die Beauftragung der zurückbleibenden Führung. הַזְּקֵנִים (die Ältesten) mit Artikel bezeichnet die in Vers 9 erwähnten siebzig Ältesten.
Der Wartebefehl שְׁבוּ־לָנוּ בָזֶה עַד אֲשֶׁר־נָשׁוּב אֲלֵיכֶם (bleibt für uns hier, bis wir zu euch zurückkehren) zeigt שְׁבוּ (Imperativ Plural von ישׁב) mit לָנוּ (für uns) und בָזֶה (hier). Die Zeitbestimmung עַד אֲשֶׁר־נָשׁוּב אֲלֵיכֶם (bis wir zu euch zurückkehren) verwendet נָשׁוּב (1. Person Plural Imperfekt Qal von שׁוב) mit אֲלֵיכֶם (zu euch).
Die Stellvertretung וְהִנֵּה אַהֲרֹן וְחוּר עִמָּכֶם (und siehe, Aaron und Hur sind bei euch) zeigt הִנֵּה (siehe) als Hinweispartikel. חוּר (Hur) wird hier erstmals erwähnt als weiterer Führer neben Aaron. עִמָּכֶם (bei euch) mit Possessivsuffix 2. Person Plural maskulin.
Die Rechtsverfahrensregelung מִי־בַעַל דְּבָרִים יִגַּשׁ אֲלֵהֶם (wer Herr von Rechtssachen ist, soll zu ihnen herantreten) zeigt מִי (wer) als Interrogativpronomen. Die Konstruktverbindung בַּעַל דְּבָרִים (Herr von Sachen = wer Rechtssachen hat) bezeichnet Prozessparteien. יִגַּשׁ (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נגשׁ) mit אֲלֵהֶם (zu ihnen).
Die LXX übersetzt בַּעַל דְּבָרִים mit ἔχων κρίσιν (wer Gericht hat) und macht damit die juridische Dimension deutlicher.
Satzstruktur: Anweisung mit Wartebedingung, Stellvertreternennung und Verfahrensregelung für die Übergangszeit.
Das Gesetz regelt die Amtsführung während Moses längerer Abwesenheit durch Delegation an bewährte Führer.
Exodus 24,15
Hebräisch: וַיַּ֥עַל מֹשֶׁ֖ה אֶל־הָהָ֑ר וַיְכַ֥ס הֶעָנָ֖ן אֶת־הָהָֽר׃
Deutsch: Und Mosche stieg auf den Berg, und die Wolke bedeckte den Berg.

Kommentar: Der Aufstieg וַיַּעַל מֹשֶׁה אֶל־הָהָר (und Mose stieg auf den Berg) wiederholt das Verb יַּעַל (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עלה) mit waw-consecutivum aus Vers 13 zur Betonung der Handlung.
Die göttliche Wolkenerscheinung וַיְכַס הֶעָנָן אֶת־הָהָר (und die Wolke bedeckte den Berg) zeigt יְכַס (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von כסה) mit waw-consecutivum - "bedecken". הֶעָנָן (die Wolke) mit Artikel bezeichnet die göttliche Schechina-Wolke. Die Wiederholung von הָהָר (der Berg) in beiden Satzhälften verstärkt die Fokussierung.
Die LXX fügt Josua hinzu, sodass auch Josua mit Mose auf den Berg stieg (καὶ ἀνέβη Μωυσῆς καὶ Ἰησοῦς εἰς τὸ ὄρος), während der hebräische Text nur Mose erwähnt.
Satzstruktur: Parallele Satzstruktur mit Moses Aufstieg und gleichzeitiger göttlicher Wolkenerscheinung.
Das Gesetz zeigt die Koinzidenz von Moses Annäherung an Gott und der göttlichen Manifestation durch die Wolke.
Exodus 24,16
Hebräisch: וַיִּשְׁכֹּ֤ן כְּבוֹד־יְהוָה֙ עַל־הַ֣ר סִינַ֔י וַיְכַסֵּ֥הוּ הֶעָנָ֖ן שֵׁ֣שֶׁת יָמִ֑ים וַיִּקְרָ֧א אֶל־מֹשֶׁ֛ה בַּיּ֥וֹם הַשְּׁבִיעִ֖י מִתּ֥וֹךְ הֶעָנָֽן׃
Deutsch: Und die Herrlichkeit des Ewigen wohnte auf dem Berg Sinai, und die Wolke bedeckte ihn sechs Tage; und am siebten Tag rief er Mosche aus der Mitte der Wolke.

Kommentar: Die Einwohnung der göttlichen Herrlichkeit וַיִּשְׁכֹּן כְּבוֹד־יְהוָה עַל־הַר סִינַי (und es wohnte die Herrlichkeit JHWHs auf dem Berg Sinai) zeigt יִּשְׁכֹּן (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁכן) mit waw-consecutivum - "wohnen, sich niederlassen". Die Konstruktverbindung כְּבוֹד־יְהוָה (Herrlichkeit JHWHs) bezeichnet die sichtbare göttliche Gegenwart. הַר סִינַי (Berg Sinai) wird hier erstmals in diesem Kapitel mit Namen genannt.
Die zeitlich begrenzte Bedeckung וַיְכַסֵּהוּ הֶעָנָן שֵׁשֶׁת יָמִים (und die Wolke bedeckte ihn sechs Tage) zeigt יְכַסֵּהוּ (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von כסה) mit waw-consecutivum und Objektsuffix 3. Person Singular maskulin (auf den Berg bezogen). שֵׁשֶׁת יָמִים (sechs Tage) als Konstruktverbindung zeigt die Wartezeit.
Der Ruf am siebten Tag וַיִּקְרָא אֶל־מֹשֶׁה בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי מִתּוֹךְ הֶעָנָן (und er rief zu Mose am siebten Tag aus der Mitte der Wolke) zeigt יִּקְרָא (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von קרא) mit waw-consecutivum. בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי (am siebten Tag) markiert den Sabbat-Rhythmus. מִתּוֹךְ הֶעָנָן (aus der Mitte der Wolke) zeigt den Ursprung des göttlichen Rufes.
Die LXX ἡ δόξα τοῦ θεοῦ ("die Herrlichkeit Gottes") schreibt, wodurch der Gottesname durch den allgemeineren Begriff "Gott" ersetzt wird. Der hebräische Text verwendet כְּבוֹד־יְהוָה ("die Herrlichkeit JHWHs")
Satzstruktur: Dreifache Handlungssequenz: Einwohnung der Herrlichkeit, sechstägige Bedeckung und siebentägiger Ruf.
Das Gesetz zeigt die geordnete göttliche Offenbarung in zeitlicher Abfolge mit dem Sabbat-Rhythmus als Strukturprinzip.
Exodus 24,17
Hebräisch: וּמַרְאֵה֙ כְּב֣וֹד יְהוָ֔ה כְּאֵ֥שׁ אֹכֶ֖לֶת בְּרֹ֣אשׁ הָהָ֑ר לְעֵינֵ֖י בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und das Aussehen der Herrlichkeit des Ewigen war in den Augen der Söhne Jisra'els wie ein verzehrendes Feuer auf dem Gipfel des Berges.

Kommentar: Die Erscheinung der Herrlichkeit וּמַרְאֵה כְּבוֹד יְהוָה (und das Aussehen der Herrlichkeit JHWHs) zeigt מַרְאֶה (Aussehen, Erscheinung) von ראה in Konstruktverbindung mit כְּבוֹד יְהוָה.
Der Feuervergleich כְּאֵשׁ אֹכֶלֶת בְּרֹאשׁ הָהָר (wie ein verzehrendes Feuer auf dem Gipfel des Berges) verwendet die Komparativpartikel כְּ mit אֵשׁ אֹכֶלֶת (verzehrendes Feuer) - אֹכֶלֶת ist Partizip Qal feminin von אכל (fressen, verzehren). בְּרֹאשׁ הָהָר (auf dem Gipfel des Berges) mit רֹאשׁ (Haupt, Gipfel) zeigt die prominente Sichtbarkeit.
Die Zeugenschaft לְעֵינֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (vor den Augen der Söhne Israels) zeigt לְעֵינֵי (vor den Augen) mit dem Dual עֵינַיִם in der Konstruktverbindung mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל.
Die LXX übersetzt אֵשׁ אֹכֶלֶת mit πῦρ φλέγον (brennendes Feuer) und macht damit die aktive Dimension des Feuers deutlicher.
Satzstruktur: Nominalsatz mit Vergleichskonstruktion und Zeugenangabe.
Das Gesetz beschreibt die für alle sichtbare göttliche Gegenwart als gewaltiges, verzehrendes Feuer auf dem Berggipfel.
Exodus 24,18
Hebräisch: וַיָּבֹ֥א מֹשֶׁ֛ה בְּת֥וֹךְ הֶעָנָ֖ן וַיַּ֣עַל אֶל־הָהָ֑ר וַיְהִ֤י מֹשֶׁה֙ בָּהָ֔ר אַרְבָּעִ֣ים י֔וֹם וְאַרְבָּעִ֖ים לָֽיְלָה׃
Deutsch: Und Mosche kam mitten in die Wolke hinein und stieg auf den Berg; und Mosche war auf dem Berg 40 Tage und 40 Nächte.

Kommentar: Das Eindringen in die Wolke וַיָּבֹא מֹשֶׁה בְּתוֹךְ הֶעָנָן (und Mose kam in die Mitte der Wolke) zeigt יָּבֹא (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von בוא) mit waw-consecutivum. בְּתוֹךְ הֶעָנָן (in die Mitte der Wolke) mit תָּוֶךְ (Mitte, Inneres) zeigt Moses einzigartige Befähigung, in die göttliche Gegenwart einzutreten.
Der fortgesetzte Aufstieg וַיַּעַל אֶל־הָהָר (und er stieg auf den Berg) wiederholt das Aufstiegsmotiv und zeigt die weitere Annäherung an Gott.
Die Zeitangabe וַיְהִי מֹשֶׁה בָּהָר אַרְבָּעִים יוֹם וְאַרְבָּעִים לָיְלָה (und Mose war auf dem Berg vierzig Tage und vierzig Nächte) zeigt יְהִי (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von היה) mit waw-consecutivum. אַרְבָּעִים יוֹם וְאַרְבָּעִים לָיְלָה (vierzig Tage und vierzig Nächte) - die Zahl vierzig symbolisiert Vollkommenheit und Vollendung. Vierzig ist primär die Zahl der Prüfung, Läuterung und Vorbereitung auf Verantwortung. 
Biblische Belege:
Prüfungs- und Läuterungszeiten:
· Die Sintflut dauerte 40 Tage (Genesis 7,12)
· Israels Wüstenwanderung 40 Jahre (Numeri 14,34)
· Moses 40 Tage auf dem Sinai (Exodus 24,18)
· Elias Reise zum Horeb 40 Tage (1. Könige 19,8)
· Jesu Versuchung 40 Tage (Matthäus 4,2)
Vorbereitungszeiten auf Führungsverantwortung:
· Moses 40 Jahre in Ägypten, 40 Jahre in Midian, 40 Jahre als Führer
· David regierte 40 Jahre
· Salomo regierte 40 Jahre
Die Betonung von "Tag und Nacht" unterstreicht nicht nur die Vollständigkeit, sondern die Intensität der Vorbereitung - eine ununterbrochene Zeit der Schulung für seine künftige Aufgabe.
Die LXX behält die symbolische Zahl vierzig bei und macht damit die theologische Bedeutung der Vollendungszeit deutlich.
Satzstruktur: Dreifache Bewegungssequenz mit abschließender Zeitangabe symbolischer Vollendung.
Das Gesetz schließt mit Moses einzigartiger Berufung in die unmittelbare göttliche Gegenwart für die Zeit der Gesetzesempfang.
Exodus 25,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und sprach:

Kommentar: Die Einleitungsformel וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר (und JHWH redete zu Mose, sprechend) zeigt יְדַבֵּר (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von דבר) mit waw-consecutivum. Das Piel von דבר bedeutet "reden, sprechen" und ist stärker als das Qal, oft für göttliche Rede verwendet.
אֶל־מֹשֶׁה (zu Mose) zeigt die Richtung der göttlichen Kommunikation. לֵּאמֹר (sprechend) ist der Infinitiv construct von אמר und leitet wörtliche Rede ein.
Die LXX übersetzt דבר im Piel mit ἐλάλησεν (er sprach) und macht damit die göttliche Autorität der folgenden Anweisungen deutlich.
Satzstruktur: Standardeinleitungsformel für göttliche Rede mit Adressat und Redeintroduktion.
Das Gesetz leitet mit der feierlichen göttlichen Redeeinleitung die umfassenden Anweisungen zum Bau des Heiligtums ein.
Exodus 25,2
Hebräisch: דַּבֵּר֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְיִקְחוּ־לִ֖י תְּרוּמָ֑ה מֵאֵ֤ת כָּל־אִישׁ֙ אֲשֶׁ֣ר יִדְּבֶ֣נּוּ לִבֹּ֔ו תִּקְח֖וּ אֶת־תְּרוּמָתִֽי׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'els, dass sie für mich ein Hebeopfer nehmen; von jedem, dessen Herz ihn willig macht, sollt ihr mein Hebeopfer nehmen.

Kommentar: Der Auftrag דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (rede zu den Söhnen Israels) zeigt דַּבֵּר (Imperativ Piel von דבר) mit der Zielgruppe בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Söhne Israels).
Die Sammlungsanweisung וְיִקְחוּ־לִי תְּרוּמָה (und sie sollen für mich nehmen eine Hebeopfer) zeigt יִקְחוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von לקח) mit waw-consecutivum. לִי (für mich) mit Possessivsuffix 1. Person Singular zeigt die göttliche Bestimmung. תְּרוּמָה (Hebeopfer) von רום (erheben) bezeichnet eine erhobene, geweihte Gabe.
Die Freiwilligkeitsbedingung מֵאֵת כָּל־אִישׁ אֲשֶׁר יִדְּבֶנּוּ לִבּוֹ (von jedem Mann, den sein Herz antreibt) zeigt מֵאֵת (von) als Präposition der Herkunft. Der Relativsatz אֲשֶׁר יִדְּבֶנּוּ לִבּוֹ (dessen Herz ihn antreibt) verwendet יִדְּבֶנּוּ (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נדב) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin. Das Verb נדב bedeutet "willig sein, sich freiwillig erbieten".
Die Bekräftigung תִּקְחוּ אֶת־תְּרוּמָתִי (ihr sollt nehmen meine Hebeopfer) wiederholt die Anweisung mit תִּקְחוּ (2. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von לקח) und תְּרוּמָתִי (meine Hebeopfer) mit Possessivsuffix 1. Person Singular.
Die LXX verwendet ἀπαρχὰς ("Erstlinge"), während der hebräische Text תְּרוּמָ֑ה ("Hebopfer/Abgabe") hat. Diese Übersetzung betont den Charakter der Gaben als Erstlingsopfer stärker als der hebräische Begriff.
Satzstruktur: Imperativischer Auftrag mit Sammlungsanweisung, Freiwilligkeitsbedingung und bekräftigender Wiederholung.
Das Gesetz etabliert das Prinzip der freiwilligen Gaben für das Heiligtum und betont die Herzensbereitschaft als Grundlage der Opferbereitschaft.
Exodus 25,3
Hebräisch: וְזֹאת֙ הַתְּרוּמָ֔ה אֲשֶׁ֥ר תִּקְח֖וּ מֵאִתָּ֑ם זָהָ֥ב וָכֶ֖סֶף וּנְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Und dies ist das Hebeopfer, das ihr von ihnen nehmen sollt: Gold und Silber und Bronze

Kommentar: Die Einleitung וְזֹאת הַתְּרוּמָה אֲשֶׁר תִּקְחוּ מֵאִתָּם (und dies ist die Hebeopfer, die ihr von ihnen nehmen sollt) zeigt זֹאת (dies) als Demonstrativpronomen feminin mit הַתְּרוּמָה (die Hebeopfer) mit Artikel. Der Relativsatz אֲשֶׁר תִּקְחוּ מֵאִתָּם (die ihr von ihnen nehmen sollt) zeigt תִּקְחוּ (2. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von לקח) mit מֵאִתָּם (von ihnen) plus Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin.
Die erste Kategorie der Metalle זָהָב וָכֶסֶף וּנְחֹשֶׁת (Gold und Silber und Bronze) zeigt drei Edelmetalle in absteigender Wertigkeit: זָהָב (Gold) als kostbarstes, כֶּסֶף (Silber) und נְחֹשֶׁת (Bronze/Kupfer) als praktisches Metall. Alle drei werden durch waw-kopulativum koordiniert.
Die LXX übersetzt נְחֹשֶׁת mit χαλκός (Bronze/Erz) und macht damit die metallische Qualität deutlicher.
Satzstruktur: Einleitende Demonstrativformel mit Relativsatz und erster Materialkategorie.
Das Gesetz beginnt die systematische Aufzählung der benötigten Materialien mit den wertvollen Metallen als Grundlage für das Heiligtum.
Exodus 25,4
Hebräisch: וּתְכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַת שָׁנִ֖י וְשֵׁ֥שׁ וְעִזִּֽים׃
Deutsch: und blauen und purpurnen und karmesinroten Stoff und Leinen und Ziegenhaar

Kommentar: Die zweite Kategorie umfasst kostbare Textilien und Fasern. וּתְכֵלֶת (und blauer [Stoff]) mit waw-kopulativum bezeichnet den kostbaren blauen Farbstoff aus der Purpurschnecke.
וְאַרְגָּמָן (und Purpur) bezeichnet roten/violetten Purpurfarbstoff, ebenfalls aus Meeresschnecken gewonnen und sehr kostbar.
וְתוֹלַעַת שָׁנִי (und Karmesinwurm) zeigt die Konstruktverbindung תּוֹלַעַת שָׁנִי - תּוֹלַעַת (Wurm) mit שָׁנִי (zweifach, scharlachrot) bezeichnet den aus der Schildlaus gewonnenen roten Farbstoff.
וְשֵׁשׁ (und Leinen) bezeichnet feines weißes Leinen aus Flachs.
וְעִזִּים (und Ziegenhaar) bezeichnet das Haar von Ziegen als gröberes, aber haltbares Material.
Die LXX gibt spezifischer βύσσον κεκλωσμένην ("gesponnenen Byssus") an, während der hebräische Text וְשֵׁ֥שׁ ("Leinen") erwähnt. Dies stellt eine präzisere Beschreibung der Leinenqualität dar.
Satzstruktur: Koordinierte Aufzählung von fünf verschiedenen textilen Materialien in absteigender Kostbarkeit.
Das Gesetz führt die prächtigen textilen Materialien auf, die für die kultischen Gewänder und Vorhänge benötigt werden.
Exodus 25,5
Hebräisch: וְעֹרֹ֨ת אֵילִ֧ם מְאָדָּמִ֛ים וְעֹרֹ֥ת תְּחָשִׁ֖ים וַעֲצֵ֥י שִׁטִּֽים׃
Deutsch: und rotgefärbte Widderfelle und Tachaschfelle und Akazienholz;

Kommentar: Die dritte Kategorie umfasst Tierfelle und Holz. וְעֹרֹת אֵילִם מְאָדָּמִים (und Felle von Widdern, rot gefärbt) zeigt עֹרֹת (Felle) als Plural von עוֹר (Haut, Fell) in Konstruktverbindung mit אֵילִם (Widder). מְאָדָּמִים (rot gefärbt) ist Partizip Pual Plural maskulin von אדם (rot sein) - "rot gemacht" = rot gefärbt.
וְעֹרֹת תְּחָשִׁים (und Felle von Tachasch-Tieren) zeigt תְּחָשִׁים (Tachasch-Tiere) als Plural von תַּחַשׁ - ein unbekanntes Tier, möglicherweise Seehund oder Delphin, jedenfalls mit wasserdichtem Fell.
וַעֲצֵי שִׁטִּים (und Akazienholz) zeigt die Konstruktverbindung עֲצֵי שִׁטִּים (Hölzer der Akazien) - שִׁטָּה (Akazie) als haltbares Wüstenholz.
Die LXX bietet δέρματα ὑακίνθινα ("violettblaue/hyazinthfarbene Häute") für den Begriff וְעֹרֹ֥ת תְּחָשִׁ֖ים ("Häute von Tachash-Tieren"), was eine Farbbeschreibung anstelle einer Tierartbezeichnung darstellt und zeigt, dass das hebräische תחשים bereits in der Antike unklar war.
Satzstruktur: Koordinierte Aufzählung von zwei Fellarten und einer Holzart als Baumaterialien.
Das Gesetz führt die praktischen Baumaterialien auf: wasserdichte Felle für den Schutz und hartes Wüstenholz für die Konstruktion.
Exodus 25,6
Hebräisch: שֶׁ֖מֶן לַמָּאֹ֑ר בְּשָׂמִים֙ לְשֶׁ֣מֶן הַמִּשְׁחָ֔ה וְלִקְטֹ֖רֶת הַסַּמִּֽים׃
Deutsch: Öl für die Beleuchtung, Gewürze für das Salböl und für das wohlriechende Räucherwerk;

Kommentar: Die vierte Kategorie umfasst kultische Flüssigkeiten und Duftstoffe. שֶׁמֶן לַמָּאוֹר (Öl für die Beleuchtung) zeigt שֶׁמֶן (Öl) mit der Zweckbestimmung לַמָּאוֹר (für die Beleuchtung) - מָאוֹר (Licht, Leuchte) von אור (leuchten).
בְּשָׂמִים לְשֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה (Gewürze für das Salböl) zeigt בְּשָׂמִים (Gewürze, Duftstoffe) als Plural von בֹּשֶׂם mit der Zweckbestimmung לְשֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה (für das Salböl). Die Konstruktverbindung שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה (Öl der Salbung) von משׁח (salben).
וְלִקְטֹרֶת הַסַּמִּים (und für das Räucherwerk der Gewürze) zeigt לִקְטֹרֶת (für Räucherwerk) von קטר (räuchern) mit der Konstruktverbindung הַסַּמִּים (die Gewürze).
Die LXX verschiebt die Erwähnung von Öl und Gewürzen (hebräischer Vers 6) und die Edelsteine (hebräischer Vers 7) in eine andere Reihenfolge und fügt dabei erklärende Details hinzu.
Satzstruktur: Drei koordinierte Zweckbestimmungen für kultische Öle und Räucherwerk.
Das Gesetz führt die aromatherapeutischen und kultischen Substanzen auf, die für Beleuchtung, Salbung und Räucheropfer benötigt werden.
Exodus 25,7
Hebräisch: אַבְנֵי־שֹׁ֕הַם וְאַבְנֵ֖י מִלֻּאִ֑ים לָאֵפֹ֖ד וְלַחֹֽשֶׁן׃
Deutsch: Onyxsteine und Einfassungssteine für das Ephod und für das Brustschild.

Kommentar: Die fünfte Kategorie umfasst kostbare Edelsteine für die Priestergewänder. אַבְנֵי־שֹׁהַם (Onyxsteine) zeigt die Konstruktverbindung אַבְנֵי שֹׁהַם (Steine des Onyx) - שֹׁהַם ist ein kostbarer Edelstein, wahrscheinlich Onyx oder Beryll.
וְאַבְנֵי מִלֻּאִים (und Einfassungssteine) zeigt מִלֻּאִים (Einfassungen) als Plural von מִלּוּא (Füllung, Einfassung) - Steine, die in Fassungen eingelegt werden.
Die Zweckbestimmung לָאֵפֹד וְלַחֹשֶׁן (für das Ephod und für das Brustschild) zeigt אֵפוֹד (Ephod) als priesterliches Obergewand und חֹשֶׁן (Brustschild) als ornamentaler Brustschmuck des Hohenpriesters.
Die LXX übersetzt שֹׁהַם mit σάρδιον (Sarder) und מִלֻּאִים mit πληρώσεως (Füllungen), wodurch beide Steinarten spezifiziert werden.
Satzstruktur: Zwei Steinkategorien mit spezifischer Zweckbestimmung für priesterliche Gewänder.
Das Gesetz führt die kostbarsten Materialien auf - Edelsteine für die heiligsten Kultgegenstände der Priesterschaft.
Exodus 25,8
Hebräisch: וְעָ֥שׂוּ לִ֖י מִקְדָּ֑שׁ וְשָׁכַנְתִּ֖י בְּתוֹכָֽם׃
Deutsch: Und sie sollen mir ein Heiligtum machen, damit ich in ihrer Mitte wohne.

Kommentar: Der zentrale Auftrag וְעָשׂוּ לִי מִקְדָּשׁ (und sie sollen mir machen ein Heiligtum) zeigt עָשׂוּ (3. Person Plural maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum. לִי (mir) mit Possessivsuffix 1. Person Singular zeigt die göttliche Bestimmung. מִקְדָּשׁ (Heiligtum) von קדשׁ (heilig sein) bezeichnet den heiligen Ort.
Die Verheißung וְשָׁכַנְתִּי בְּתוֹכָם (und ich werde wohnen in ihrer Mitte) zeigt שָׁכַנְתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von שׁכן) mit waw-consecutivum - "wohnen, sich niederlassen". בְּתוֹכָם (in ihrer Mitte) mit Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin bezieht sich auf das Volk Israel.
Die LXX übersetzt שׁכן mit κατασκηνώσω (ich werde zelten) und macht damit die temporäre, aber reale Gegenwart Gottes deutlicher.
Satzstruktur: Imperativischer Auftrag mit göttlicher Verheißung der Einwohnung.
Das Gesetz offenbart den eigentlichen Zweck aller Materialsammlung: ein Wohnort für Gott inmitten seines Volkes.
Exodus 25,9
Hebräisch: כְּכֹ֗ל אֲשֶׁ֤ר אֲנִי֙ מַרְאֶ֣ה אוֹתְךָ֔ אֵ֚ת תַּבְנִ֣ית הַמִּשְׁכָּ֔ן וְאֵ֖ת תַּבְנִ֣ית כָּל־כֵּלָ֑יו וְכֵ֖ן תַּעֲשֽׂוּ׃
Deutsch: Nach allem, was ich dir zeige, das Muster der Wohnung und das Muster all ihrer Geräte, und so sollt ihr es machen.

Kommentar: Die Entsprechungsformel כְּכֹל אֲשֶׁר אֲנִי מַרְאֶה אוֹתְךָ (ganz wie ich dir zeige) zeigt כְּכֹל (gemäß allem) mit dem Relativsatz אֲשֶׁר אֲנִי מַרְאֶה אוֹתְךָ (was ich dir zeige). מַרְאֶה (Partizip Hiphil von ראה) mit Objektsuffix 2. Person Singular maskulin bedeutet "zeigen, sehen lassen".
Die beiden Objekte אֵת תַּבְנִית הַמִּשְׁכָּן וְאֵת תַּבְנִית כָּל־כֵּלָיו (das Muster der Wohnung und das Muster all ihrer Geräte) zeigen תַּבְנִית (Muster, Bauplan) von בנה (bauen) in Konstruktverbindung mit הַמִּשְׁכָּן (die Wohnung) von שׁכן (wohnen) und כָּל־כֵּלָיו (alle ihre Geräte).
Die Ausführungsanweisung וְכֵן תַּעֲשׂוּ (und so sollt ihr tun) zeigt כֵּן (so) mit תַּעֲשׂוּ (2. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von עשׂה).
Die LXX verwendet κιβωτὸν μαρτυρίου ("Lade des Zeugnisses"), während der hebräische Text von אֲר֖וֹן ("Lade/Kasten") spricht, wodurch die theologische Funktion der Bundeslade expliziter wird.
Satzstruktur: Entsprechungsformel mit doppelter Objektspezifikation und Ausführungsanweisung.
Das Gesetz betont die exakte Nachbildung des himmlischen Urbilds als Grundprinzip für den Heiligtumsbau.
Exodus 25,10
Hebräisch: וְעָשׂ֥וּ אֲר֖וֹן עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים אַמָּתַ֨יִם וָחֵ֜צִי אָרְכֹּ֗ו וְאַמָּ֤ה וָחֵ֨צִי֙ רָחְבֹּ֔ו וְאַמָּ֥ה וָחֵ֖צִי קֹמָתֽוֹ׃
Deutsch: Und sie sollen eine Lade aus Akazienholz machen: zweieinhalb Ellen ihre Länge und eineinhalb Ellen ihre Breite und eineinhalb Ellen ihre Höhe.

Kommentar: Der Bauauftrag für die Bundeslade וְעָשׂוּ אֲרוֹן עֲצֵי שִׁטִּים (und sie sollen machen eine Lade aus Akazienholz) zeigt עָשׂוּ (3. Person Plural maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum. אֲרוֹן (Lade, Kasten) ist der heiligste Gegenstand. Die Konstruktverbindung עֲצֵי שִׁטִּים (Akazienhölzer) zeigt das Material.
Die präzisen Maßangaben beginnen mit אַמָּתַיִם וָחֵצִי אָרְכּוֹ (zweieinhalb Ellen seine Länge) - אַמָּתַיִם (zwei Ellen) als Dual von אַמָּה (Elle, ca. 45 cm) plus וָחֵצִי (und Hälfte). אָרְכּוֹ (seine Länge) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
וְאַמָּה וָחֵצִי רָחְבּוֹ (und eineinhalb Ellen seine Breite) zeigt die gleiche Konstruktion mit רָחְבּוֹ (seine Breite) von רֹחַב (Breite).
וְאַמָּה וָחֵצִי קֹמָתוֹ (und eineinhalb Ellen seine Höhe) verwendet קֹמָתוֹ (seine Höhe) von קוֹמָה (Höhe, Wuchs).
Die LXX übersetzt אַמָּה mit πῆχυς (Elle) und bewahrt damit das antike Maßsystem.
Satzstruktur: Bauauftrag mit Materialspezifikation und dreifacher präziser Maßangabe.
Das Gesetz beginnt die detaillierten Konstruktionsanweisungen mit dem wichtigsten Gerät - der Bundeslade als Aufbewahrungsort für die Gesetzestafeln.
Exodus 25,11
Hebräisch: וְצִפִּיתָ֤ אֹתוֹ֙ זָהָ֣ב טָה֔וֹר מִבַּ֥יִת וּמִח֖וּץ תְּצַפֶּ֑נּוּ וְעָשִׂ֧יתָ עָלָ֛יו זֵ֥ר זָהָ֖ב סָבִֽיב׃
Deutsch: Und du sollst sie mit reinem Gold überziehen, innen und außen sollst du sie überziehen; und mache an ihr einen goldenen Kranz ringsum.

Kommentar: Die Goldverkleidung וְצִפִּיתָ אֹתוֹ זָהָב טָהוֹר (und du sollst sie überziehen mit reinem Gold) zeigt צִפִּיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Piel von צפה) mit waw-consecutivum. Das Piel von צפה bedeutet "überziehen, verkleiden". זָהָב טָהוֹר (reines Gold) mit טָהוֹר (rein, lauter) bezeichnet höchste Qualität.
Die doppelte Verkleidung מִבַּיִת וּמִחוּץ תְּצַפֶּנּוּ (von innen und von außen sollst du sie überziehen) zeigt מִבַּיִת (von innen) und מִחוּץ (von außen) als gegensätzliche Richtungen. תְּצַפֶּנּוּ (2. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von צפה) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die Kranzanfertigung וְעָשִׂיתָ עָלָיו זֵר זָהָב סָבִיב (und du sollst machen auf ihr einen Goldkranz ringsum) zeigt עָשִׂיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum. זֵר זָהָב (Goldkranz) bezeichnet einen ornamentalen Goldrand. סָבִיב (ringsum) zeigt die vollständige Umrandung.
Die LXX übersetzt צפה mit καταχρυσώσεις (du sollst vergolden) und זֵר mit κυμάτιον (Kranz, Wellenbord).
Satzstruktur: Dreifache Anweisung für vollständige Goldverkleidung und ornamentalen Goldschmuck.
Das Gesetz zeigt die außerordentliche Kostbarkeit der Bundeslade durch vollständige Goldverkleidung innen und außen plus ornamentalen Goldschmuck.
Exodus 25,12
Hebräisch: וְיָצַ֣קְתָּ לּוֹ֗ אַרְבַּע֙ טַבְּעֹ֣ת זָהָ֔ב וְנָ֣תַתָּ֔ה עַ֖ל אַרְבַּ֣ע פַּעֲמֹתָ֑יו וּשְׁתֵּ֣י טַבָּעֹ֗ת עַל־צַלְעוֹ֙ הָֽאֶחָ֔ת וּשְׁתֵּי֙ טַבָּעֹ֔ת עַל־צַלְעֹ֖ו הַשֵּׁנִֽית׃
Deutsch: Und gieße für sie vier goldene Ringe und setze sie an ihre vier Füße, und zwar zwei Ringe an ihrer einen Seite und zwei Ringe an ihrer anderen Seite.

Kommentar: Die Ringanfertigung וְיָצַקְתָּ לּוֹ אַרְבַּע טַבְּעֹת זָהָב (und du sollst für sie gießen vier goldene Ringe) zeigt יָצַקְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von יצק) mit waw-consecutivum - "gießen" deutet auf gegossene Metallringe. אַרְבַּע טַבְּעֹת (vier Ringe) mit טַבַּעַת (Ring) im Plural.
Die Befestigung וְנָתַתָּה עַל אַרְבַּע פַּעֲמֹתָיו (und du sollst setzen auf ihre vier Füße) zeigt נָתַתָּה (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נתן) mit waw-consecutivum. פַּעֲמֹתָיו (seine Füße/Ecken) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin von פַּעַם (Fuß, Ecke).
Die symmetrische Verteilung וּשְׁתֵּי טַבָּעֹת עַל־צַלְעוֹ הָאֶחָת וּשְׁתֵּי טַבָּעֹת עַל־צַלְעוֹ הַשֵּׁנִית (und zwei Ringe an ihrer einen Seite und zwei Ringe an ihrer anderen Seite) zeigt שְׁתֵּי טַבָּעֹת (zwei Ringe) wiederholt für beide צַלְעוֹ (ihre Seiten). הָאֶחָת (die eine) und הַשֵּׁנִית (die zweite) unterscheiden die Seiten.
Die LXX übersetzt טַבַּעַת mit δακτύλιος (Ring) und פַּעַם mit κλίτος (Seite), wodurch die Konstruktion verdeutlicht wird.
Satzstruktur: Anweisung zur Ringanfertigung mit Befestigungsort und symmetrischer Verteilungsspecifikation.
Das Gesetz regelt die praktische Transportfähigkeit der Bundeslade durch vier Goldringe zur Aufnahme der Tragstangen.
Exodus 25,13
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ בַדֵּ֖י עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים וְצִפִּיתָ֥ אֹתָ֖ם זָהָֽב׃
Deutsch: Und mache Stangen aus Akazienholz und überziehe sie mit Gold.

Kommentar: Die Stangenanfertigung וְעָשִׂיתָ בַדֵּי עֲצֵי שִׁטִּים (und du sollst machen Stangen aus Akazienholz) zeigt עָשִׂיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum. בַדֵּי (Stangen) als Plural von בַּד (Stange) in Konstruktverbindung mit עֲצֵי שִׁטִּים (Akazienhölzer).
Die Goldverkleidung וְצִפִּיתָ אֹתָם זָהָב (und du sollst sie überziehen mit Gold) zeigt צִפִּיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Piel von צפה) mit waw-consecutivum und Objektsuffix 3. Person Plural maskulin (auf die Stangen bezogen).
Die LXX übersetzt בַּד mit ἀναφορεύς (Tragstange) und macht damit die Funktion deutlicher.
Satzstruktur: Doppelte Anweisung für Stangenanfertigung aus Holz und Goldverkleidung.
Das Gesetz regelt die Tragstangen als praktische Verbindung zwischen der heiligen Bundeslade und ihren Trägern durch edles Material.
Exodus 25,14
Hebräisch: וְהֵבֵאתָ֤ אֶת־הַבַּדִּים֙ בַּטַּבָּעֹ֔ת עַ֖ל צַלְעֹ֣ת הָאָרֹ֑ן לָשֵׂ֥את אֶת־הָאָרֹ֖ן בָּהֶֽם׃
Deutsch: Und bringe die Stangen in die Ringe an den Seiten der Lade, um die Lade damit zu tragen.

Kommentar: Das Einführen der Stangen וְהֵבֵאתָ אֶת־הַבַּדִּים בַּטַּבָּעֹת (und du sollst bringen die Stangen in die Ringe) zeigt הֵבֵאתָ (2. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von בוא) mit waw-consecutivum. Das Hiphil bedeutet "hineinbringen".
Die Lokalisierung עַל צַלְעֹת הָאָרוֹן (an den Seiten der Lade) zeigt צַלְעֹת (Seiten) als Plural von צֵלָע (Seite, Rippe) mit הָאָרוֹן (die Lade) mit Artikel.
Die Zweckbestimmung לָשֵׂאת אֶת־הָאָרוֹן בָּהֶם (um zu tragen die Lade mit ihnen) zeigt den Infinitiv construct שֵׂאת von נשׂא (tragen) mit der Präposition לְ. בָּהֶם (mit ihnen) mit Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin bezieht sich auf die Stangen.
Die LXX übersetzt נשׂא mit αἴρειν (heben, tragen) und macht damit die Transportfunktion deutlicher.
Satzstruktur: Anweisung zum Einsetzen der Stangen mit Ortsangabe und Zweckbestimmung.
Das Gesetz regelt das praktische Transportsystem der Bundeslade durch Stangen, die Berührung des heiligen Gegenstandes vermeiden.
Exodus 25,15
Hebräisch: בְּטַבְּעֹת֙ הָאָרֹ֔ן יִהְי֖וּ הַבַּדִּ֑ים לֹ֥א יָסֻ֖רוּ מִמֶּֽנּוּ׃
Deutsch: In den Ringen der Lade sollen die Stangen sein, sie sollen nicht daraus entfernt werden.

Kommentar: Die dauerhafte Positionierung בְּטַבְּעֹת הָאָרוֹן יִהְיוּ הַבַּדִּים (in den Ringen der Lade sollen sein die Stangen) zeigt יִהְיוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von היה) mit הַבַּדִּים (die Stangen) als Subjekt. Die Konstruktverbindung טַבְּעֹת הָאָרוֹן (Ringe der Lade) zeigt den festen Ort.
Das Entfernungsverbot לֹא יָסֻרוּ מִמֶּנּוּ (sie sollen nicht entfernt werden von ihm) zeigt יָסֻרוּ (3. Person Plural maskulin Hophal Imperfekt von סור) mit der Negation לֹא. Das Hophal zeigt passivische Bedeutung - "entfernt werden". מִמֶּנּוּ (von ihm) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin bezieht sich auf die Lade.
Die LXX übersetzt סור mit κινέω (bewegen) und macht damit das Bewegungsverbot deutlicher.
Satzstruktur: Positive Dauerbestimmung mit negativem Entfernungsverbot.
Das Gesetz etabliert die permanente Bereitschaft der Bundeslade zum Transport durch das Verbot, die Tragstangen zu entfernen.
Exodus 25,16
Hebräisch: וְנָתַתָּ֖ אֶל־הָאָרֹ֑ן אֵ֚ת הָעֵדֻ֔ת אֲשֶׁ֥ר אֶתֵּ֖ן אֵלֶֽיךָ׃
Deutsch: Und gib in die Lade das Zeugnis, das ich dir geben werde.

Kommentar: Die Inhaltbestimmung וְנָתַתָּ אֶל־הָאָרוֹן אֵת הָעֵדֻת (und du sollst geben in die Lade das Zeugnis) zeigt נָתַתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נתן) mit waw-consecutivum. הָעֵדֻת (das Zeugnis) von עוד (bezeugen) bezeichnet die Gesetzestafeln als göttliches Zeugnis.
Die göttliche Verheißung אֲשֶׁר אֶתֵּן אֵלֶיךָ (das ich dir geben werde) zeigt den Relativsatz mit אֶתֵּן (1. Person Singular Imperfekt Qal von נתן) und אֵלֶיךָ (zu dir) mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin.
Die LXX übersetzt עֵדֻת mit μαρτύριον (Zeugnis) und macht damit die rechtliche Dimension deutlicher.
Satzstruktur: Anweisung zur Inhaltsbestimmung mit göttlicher Verheißung der Übergabe.
Das Gesetz bestimmt den eigentlichen Zweck der Bundeslade: Aufbewahrungsort für die göttlichen Gesetzestafeln als Bundesurkunde.
Exodus 25,17
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ כַפֹּ֖רֶת זָהָ֣ב טָה֑וֹר אַמָּתַ֤יִם וָחֵ֨צִי֙ אָרְכָּ֔הּ וְאַמָּ֥ה וָחֵ֖צִי רָחְבָּֽהּ׃
Deutsch: Und mache einen Sühnedeckel aus reinem Gold: zweieinhalb Ellen seine Länge und eineinhalb Ellen seine Breite.

Kommentar: Die Sühnedeckelanfertigung וְעָשִׂיתָ כַפֹּרֶת זָהָב טָהוֹר (und du sollst machen einen Sühnedeckel aus reinem Gold) zeigt עָשִׂיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum. כַּפֹּרֶת (Sühnedeckel) von כפר (sühnen, bedecken) ist der goldene Deckel der Bundeslade und Ort der Sühne.
Die Materialangabe זָהָב טָהוֹר (reines Gold) entspricht der Qualität der Bundeslade selbst.
Die Maßangaben אַמָּתַיִם וָחֵצִי אָרְכָּהּ וְאַמָּה וָחֵצִי רָחְבָּהּ (zweieinhalb Ellen ihre Länge und eineinhalb Ellen ihre Breite) entsprechen exakt den Abmessungen der Bundeslade (Vers 10), sodass der Deckel perfekt passt. אָרְכָּהּ (ihre Länge) und רָחְבָּהּ (ihre Breite) mit femininen Possessivsuffixen beziehen sich auf כַּפֹּרֶת als feminines Nomen.
Die LXX übersetzt den hebräischen Begriff כַפֹּ֖רֶת ("Sühndeckel") mit ἱλαστήριον ("Sühneort"), was einen wichtigen theologischen Terminus darstellt, der später im Neuen Testament aufgegriffen wird.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag mit Materialangabe und präzisen Maßen entsprechend der Bundeslade.
Das Gesetz führt den Sühnedeckel als wichtigsten kultischen Gegenstand ein - den Ort der Begegnung zwischen Gott und seinem Volk.
Exodus 25,18
Hebräisch: וְעָשִׂ֛יתָ שְׁנַ֥יִם כְּרֻבִ֖ים זָהָ֑ב מִקְשָׁה֙ תַּעֲשֶׂ֣ה אֹתָ֔ם מִשְּׁנֵ֖י קְצ֥וֹת הַכַּפֹּֽרֶת׃
Deutsch: Und mache zwei Keruvim aus Gold; in getriebener Arbeit sollst du sie machen an den beiden Enden des Sühnedeckels.

Kommentar: Die Kerubimanfertigung וְעָשִׂיתָ שְׁנַיִם כְּרֻבִים זָהָב (und du sollst machen zwei Kerubim aus Gold) zeigt עָשִׂיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum. שְׁנַיִם כְּרֻבִים (zwei Kerubim) - כְּרוּב (Kerub) als himmlisches Wesen im Plural כְּרֻבִים.
Die Herstellungstechnik מִקְשָׁה תַּעֲשֶׂה אֹתָם (in getriebener Arbeit sollst du sie machen) zeigt מִקְשָׁה (getriebene Arbeit) von נקשׁ (klopfen, treiben) - eine Technik zur Goldbearbeitung. תַּעֲשֶׂה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עשׂה) mit אֹתָם (sie) als Objektsuffix 3. Person Plural maskulin.
Die Positionierung מִשְּׁנֵי קְצוֹת הַכַּפֹּרֶת (von den beiden Enden des Sühnedeckels) zeigt מִשְּׁנֵי (von beiden) als Konstruktverbindung mit קְצוֹת (Enden) als Plural von קָצֶה (Ende) und הַכַּפֹּרֶת (der Sühnedeckel).
Die LXX übersetzt כְּרוּב mit χερουβίμ (Cherubim) und מִקְשָׁה mit τορευτά (getrieben), wodurch beide Aspekte präzisiert werden.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag mit Anzahl, Material, Technik und Positionsangabe.
Das Gesetz führt die Kerubim als himmlische Wächter des Sühnedeckels ein, gefertigt in kostbarster Goldschmiedetechnik.
Exodus 25,19
Hebräisch: וַ֠עֲשֵׂה כְּר֨וּב אֶחָ֤ד מִקָּצָה֙ מִזֶּ֔ה וּכְרוּב־אֶחָ֥ד מִקָּצָ֖ה מִזֶּ֑ה מִן־הַכַּפֹּ֛רֶת תַּעֲשׂ֥וּ אֶת־הַכְּרֻבִ֖ים עַל־שְׁנֵ֥י קְצוֹתָֽיו׃
Deutsch: und mache einen Keruv an dem einen Ende und einen Keruv an dem anderen Ende; aus dem Sühnedeckel sollt ihr die Keruvim machen an seinen beiden Enden.

Kommentar: Die spezifizierte Positionierung וַעֲשֵׂה כְּרוּב אֶחָד מִקָּצָה מִזֶּה וּכְרוּב־אֶחָד מִקָּצָה מִזֶּה (und mache einen Kerub von dem Ende hier und einen Kerub von dem Ende dort) zeigt עֲשֵׂה (Imperativ Qal von עשׂה) mit כְּרוּב אֶחָד (einen Kerub) für beide Seiten. מִקָּצָה מִזֶּה (von dem Ende hier) und מִקָּצָה מִזֶּה (von dem Ende dort) mit זֶה (dieser, hier) zeigen die beiden gegenüberliegenden Enden.
Die Herstellungsweise מִן־הַכַּפֹּרֶת תַּעֲשׂוּ אֶת־הַכְּרֻבִים (aus dem Sühnedeckel sollt ihr machen die Kerubim) zeigt מִן־הַכַּפֹּרֶת (aus dem Sühnedeckel) - die Kerubim sollen aus einem Stück mit dem Sühnedeckel gearbeitet werden. תַּעֲשׂוּ (2. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von עשׂה) wechselt zum Plural.
Die abschließende Positionsbestätigung עַל־שְׁנֵי קְצוֹתָיו (an seinen beiden Enden) wiederholt die Platzierung mit קְצוֹתָיו (seine Enden) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die LXX betont durch ἐκ τοῦ ἱλαστηρίου (aus dem Sühnort) die Einheitlichkeit der Konstruktion.
Satzstruktur: Detaillierte Positionsspezifikation mit Herstellungsweise und Bekräftigung der symmetrischen Anordnung.
Das Gesetz betont die symmetrische Anordnung der Kerubim und ihre organische Verbindung mit dem Sühnedeckel als Einheit.
Exodus 25,20
Hebräisch: וְהָי֣וּ הַכְּרֻבִים֩ פֹּרְשֵׂ֨י כְנָפַ֜יִם לְמַ֗עְלָה סֹכְכִ֤ים בְּכַנְפֵיהֶם֙ עַל־הַכַּפֹּ֔רֶת וּפְנֵיהֶ֖ם אִ֣ישׁ אֶל־אָחִ֑יו אֶל־הַכַּפֹּ֔רֶת יִהְי֖וּ פְּנֵ֥י הַכְּרֻבִֽים׃
Deutsch: Und die Keruvim sollen die Flügel nach oben ausbreiten, den Sühnedeckel mit ihren Flügeln überdeckend, und ihre Gesichter sollen zueinander sein; zum Sühnedeckel hin sollen die Gesichter der Keruvim sein.

Kommentar: Die Flügelstellung וְהָיוּ הַכְּרֻבִים פֹּרְשֵׂי כְנָפַיִם לְמַעְלָה (und die Kerubim sollen sein ausbreitend Flügel nach oben) zeigt הָיוּ (3. Person Plural maskulin Perfekt Qal von היה) mit waw-consecutivum. פֹּרְשֵׂי (ausbreitende) ist Partizip Qal Plural von פרשׂ (ausbreiten) in Konstruktverbindung mit כְנָפַיִם (Flügel). לְמַעְלָה (nach oben) zeigt die Richtung.
Die Schutzfunktion סֹכְכִים בְּכַנְפֵיהֶם עַל־הַכַּפֹּרֶת (überdeckend mit ihren Flügeln den Sühnedeckel) zeigt סֹכְכִים (überdeckende) als Partizip Qal Plural von סכך (decken, schützen). בְּכַנְפֵיהֶם (mit ihren Flügeln) mit Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin.
Die Gesichtsausrichtung וּפְנֵיהֶם אִישׁ אֶל־אָחִיו (und ihre Gesichter, einer zum anderen) zeigt פְּנֵיהֶם (ihre Gesichter) mit אִישׁ אֶל־אָחִיו (ein Mann zu seinem Bruder) als idiomatische
Wendung für gegenseitige Ausrichtung.
Die Blickrichtung אֶל־הַכַּפֹּרֶת יִהְיוּ פְּנֵי הַכְּרֻבִים (zum Sühnedeckel hin sollen sein die Gesichter der Kerubim) wiederholt die Gesichtsausrichtung mit יִהְיוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von היה) und פְּנֵי הַכְּרֻבִים (Gesichter der Kerubim) als Konstruktverbindung.
Die LXX übersetzt סכך mit συσκιάζω (überschatten) und macht damit die Schutzfunktion deutlicher.
Satzstruktur: Dreifache Haltungsbestimmung für Flügel, Schutzfunktion und Gesichtsausrichtung der Kerubim.
Das Gesetz beschreibt die ehrfürchtige Haltung der Kerubim: schützend über dem Sühnedeckel und aufeinander sowie auf den Sühnedeckel blickend.
Exodus 25,21
Hebräisch: וְנָתַתָּ֧ אֶת־הַכַּפֹּ֛רֶת עַל־הָאָרֹ֖ן מִלְמָ֑עְלָה וְאֶל־הָ֣אָרֹ֔ן תִּתֵּן֙ אֶת־הָ֣עֵדֻ֔ת אֲשֶׁ֥ר אֶתֵּ֖ן אֵלֶֽיךָ׃
Deutsch: Und gib den Sühnedeckel oben auf die Lade; und in die Lade sollst du das Zeugnis geben, das ich dir geben werde.

Kommentar: Die Montage des Sühnedeckels וְנָתַתָּ אֶת־הַכַּפֹּרֶת עַל־הָאָרוֹן מִלְמָעְלָה (und du sollst geben den Sühnedeckel auf die Lade von oben) zeigt נָתַתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נתן) mit waw-consecutivum. מִלְמָעְלָה (von oben) mit der Präposition מִן und לְמָעְלָה (nach oben) zeigt die Aufbringung von oben.
Die Wiederholung der Inhaltsbestimmung וְאֶל־הָאָרוֹן תִּתֵּן אֶת־הָעֵדֻת אֲשֶׁר אֶתֵּן אֵלֶיךָ (und in die Lade sollst du geben das Zeugnis, das ich dir geben werde) entspricht Vers 16 und betont die zentrale Funktion der Bundeslade als Aufbewahrungsort der Gesetzestafeln.
Die LXX behält die Wiederholung bei und unterstreicht damit die Wichtigkeit des Inhalts der Bundeslade.
Satzstruktur: Montageauftrag und wiederholte Inhaltsbestimmung zur Betonung der Funktion.
Das Gesetz verbindet die physische Konstruktion mit ihrem geistlichen Zweck als Aufbewahrungsort des göttlichen Gesetzes.
Exodus 25,22
Hebräisch: וְנוֹעַדְתִּ֣י לְךָ֮ שָׁם֒ וְדִבַּרְתִּ֨י אִתְּךָ֜ מֵעַ֣ל הַכַּפֹּ֗רֶת מִבֵּין֙ שְׁנֵ֣י הַכְּרֻבִ֔ים אֲשֶׁ֖ר עַל־אֲרֹ֣ן הָעֵדֻ֑ת אֵ֣ת כָּל־אֲשֶׁ֧ר אֲצַוֶּ֛ה אוֹתְךָ֖ אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und dort werde ich mich mit dir treffen und mit dir reden von dem Sühnedeckel herab, zwischen den beiden Keruvim hervor, die auf der Lade des Zeugnisses sind, alles was ich dir für die Söhne Jisra'els gebieten werde.

Kommentar: Die göttliche Begegnungsverheißung וְנוֹעַדְתִּי לְךָ שָׁם (und ich werde mich mit dir treffen dort) zeigt נוֹעַדְתִּי (1. Person Singular Niphal Perfekt von יעד) mit waw-consecutivum. Das Niphal von יעד bedeutet "sich verabreden, sich treffen". לְךָ (mit dir) mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin, שָׁם (dort) bezeichnet den Ort der Begegnung.
Die Kommunikationsverheißung וְדִבַּרְתִּי אִתְּךָ מֵעַל הַכַּפֹּרֶת מִבֵּין שְׁנֵי הַכְּרֻבִים (und ich werde reden mit dir von dem Sühnedeckel herab, zwischen den beiden Kerubim hervor) zeigt דִבַּרְתִּי (1. Person Singular Piel Perfekt von דבר) mit waw-consecutivum. מֵעַל הַכַּפֹּרֶת (von über dem Sühnedeckel) und מִבֵּין שְׁנֵי הַכְּרֻבִים (zwischen den beiden Kerubim hervor) zeigen den spezifischen Ort der göttlichen Stimme.
Die Lokalisierung אֲשֶׁר עַל־אֲרוֹן הָעֵדֻת (die auf der Lade des Zeugnisses sind) spezifiziert die Bundeslade als אֲרוֹן הָעֵדֻת (Lade des Zeugnisses).
Der Inhalt der Kommunikation אֵת כָּל־אֲשֶׁר אֲצַוֶּה אוֹתְךָ אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (alles, was ich dir gebieten werde für die Söhne Israels) zeigt אֲצַוֶּה (1. Person Singular Piel Imperfekt von צוה) mit אוֹתְךָ (dich) und אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (zu den Söhnen Israels) als Zielgruppe.
Die LXX gibt χρυσίου καθαροῦ ("reines Gold") an, während der hebräische Text עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים ("Akazienholz") spezifiziert - eine grundlegend andere Materialbeschreibung beim Tisch.
Satzstruktur: Doppelte göttliche Verheißung für Begegnung und Kommunikation mit spezifischer Ortsangabe und Inhaltsbestimmung.
Das Gesetz offenbart den höchsten Zweck der ganzen Konstruktion: der Sühnedeckel zwischen den Kerubim wird zum Ort der direkten Kommunikation zwischen Gott und Moses.
Exodus 25,23
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ שֻׁלְחָ֖ן עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים אַמָּתַ֤יִם אָרְכּוֹ֙ וְאַמָּ֣ה רָחְבֹּ֔ו וְאַמָּ֥ה וָחֵ֖צִי קֹמָתֽוֹ׃
Deutsch: Und du sollst einen Tisch aus Akazienholz machen: zwei Ellen seine Länge und eine Elle seine Breite und eineinhalb Ellen seine Höhe.

Kommentar: Der Übergang zum zweiten Gerät וְעָשִׂיתָ שֻׁלְחָן עֲצֵי שִׁטִּים (und du sollst machen einen Tisch aus Akazienholz) zeigt עָשִׂיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum. שֻׁלְחָן (Tisch) für die Schaubrote, aus der bewährten Konstruktverbindung עֲצֵי שִׁטִּים (Akazienhölzer).
Die Maßangaben אַמָּתַיִם אָרְכּוֹ וְאַמָּה רָחְבּוֹ וְאַמָּה וָחֵצִי קֹמָתוֹ (zwei Ellen seine Länge und eine Elle seine Breite und eineinhalb Ellen seine Höhe) zeigen אַמָּתַיִם (zwei Ellen) als Dual, אַמָּה (eine Elle) für die Breite und אַמָּה וָחֵצִי (eineinhalb Ellen) für die Höhe. Alle drei Dimensionen mit maskulinen Possessivsuffixen 3. Person Singular.
Die LXX behält die Maßangaben bei und macht damit die präzisen Vorgaben für das kultische Mobiliar deutlich.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag mit Material und dreifacher Maßangabe für den Schaubrottisch.
Das Gesetz führt den heiligen Tisch ein, der kleiner als die Bundeslade, aber höher ist - geeignet für die Darstellung der Schaubrote vor Gott.
Exodus 25,24
Hebräisch: וְצִפִּיתָ֥ אֹתוֹ֖ זָהָ֣ב טָה֑וֹר וְעָשִׂ֥יתָ לּוֹ֛ זֵ֥ר זָהָ֖ב סָבִֽיב׃
Deutsch: Und überziehe ihn mit reinem Gold und mache ihm einen goldenen Kranz ringsum.

Kommentar: Die Goldverkleidung וְצִפִּיתָ אֹתוֹ זָהָב טָהוֹר (und du sollst ihn überziehen mit reinem Gold) entspricht der Behandlung der Bundeslade (Vers 11) mit צִפִּיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Piel von צפה) und זָהָב טָהוֹר (reines Gold).
Die Kranzanfertigung וְעָשִׂיתָ לּוֹ זֵר זָהָב סָבִיב (und du sollst machen ihm einen Goldkranz ringsum) wiederholt ebenfalls die Ausstattung der Bundeslade mit זֵר זָהָב (Goldkranz) und סָבִיב (ringsum).
Die LXX verwendet identische Begriffe wie bei der Bundeslade und zeigt damit die einheitliche Ausstattung der Geräte.
Satzstruktur: Doppelte Veredelungsanweisung entsprechend der Bundeslade.
Das Gesetz zeigt die einheitlich kostbare Ausstattung aller Geräte mit Gold und ornamentalem Schmuck.
Exodus 25,25
Hebräisch: וְעָשִׂ֨יתָ לּוֹ֥ מִסְגֶּ֛רֶת טֹ֖פַח סָבִ֑יב וְעָשִׂ֧יתָ זֵר־זָהָ֛ב לְמִסְגַּרְתּוֹ֖ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und mache ihm eine Leiste einer Handbreit ringsum und mache einen goldenen Kranz an seiner Leiste ringsum.

Kommentar: Die Leistenanfertigung וְעָשִׂיתָ לּוֹ מִסְגֶּרֶת טֹפַח סָבִיב (und du sollst machen ihm eine Leiste einer Handbreit ringsum) zeigt עָשִׂיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum. מִסְגֶּרֶת (Leiste, Umrandung) als funktionales Element mit טֹפַח (Handbreit) als Maßangabe - טֶפַח ist etwa eine Handspanne (ca. 8 cm).
Die Verzierung der Leiste וְעָשִׂיתָ זֵר־זָהָב לְמִסְגַּרְתּוֹ סָבִיב (und du sollst machen einen Goldkranz für seine Leiste ringsum) zeigt die doppelte Ornamentierung: sowohl am Tischrand als auch an der zusätzlichen Leiste. לְמִסְגַּרְתּוֹ (für seine Leiste) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die LXX übersetzt טֹפַח mit παλαιστή (Handspanne) und מִסְגֶּרֶת mit στρεπτόν (gedrehter Rand).
Satzstruktur: Doppelte Herstellungsanweisung für praktische Leiste und deren ornamentale Verzierung.
Das Gesetz fügt funktionale Elemente hinzu: eine Leiste verhindert das Herunterfallen der Gegenstände vom Tisch und erhält zusätzlichen Goldschmuck.
Exodus 25,26
Hebräisch: וְעָשִׂ֣יתָ לּוֹ֔ אַרְבַּ֖ע טַבְּעֹ֣ת זָהָ֑ב וְנָתַתָּ֙ אֶת־הַטַּבָּעֹ֔ת עַ֚ל אַרְבַּ֣ע הַפֵּאֹ֔ת אֲשֶׁ֖ר לְאַרְבַּ֥ع רַגְלָֽיו׃
Deutsch: Und mache ihm vier goldene Ringe und setze die Ringe an die vier Ecken, die an seinen vier Füßen sind.

Kommentar: Die Ringanfertigung וְעָשִׂיתָ לּוֹ אַרְבַּע טַבְּעֹת זָהָב (und du sollst machen ihm vier goldene Ringe) entspricht der Bundeslade (Vers 12) mit אַרְבַּע טַבְּעֹת זָהָב (vier goldene Ringe).
Die Positionierung וְנָתַתָּ אֶת־הַטַּבָּעֹת עַל אַרְבַּע הַפֵּאֹת אֲשֶׁר לְאַרְבַּע רַגְלָיו (und du sollst setzen die Ringe auf die vier Ecken, die an seinen vier Füßen sind) zeigt נָתַתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נתן) mit waw-consecutivum. הַפֵּאֹת (die Ecken) als Plural von פֵּאָה (Ecke, Seite) mit dem Relativsatz אֲשֶׁר לְאַרְבַּע רַגְלָיו (die an seinen vier Füßen sind).
Die LXX übersetzt פֵּאָה mit κλίτος (Seite) und רֶגֶל mit σκέλος (Bein), wodurch die Tischkonstruktion verdeutlicht wird.
Satzstruktur: Ringanfertigung und spezifische Positionierung an den Tischbeinen für Transportzwecke.
Das Gesetz macht auch den Schaubrottisch transportabel durch das gleiche Ringsystem wie bei der Bundeslade.
Exodus 25,27
Hebräisch: לְעֻמַּת֙ הַמִּסְגֶּ֔רֶת תִּהְיֶ֖יןָ הַטַּבָּעֹ֑ת לְבָתִּ֣ים לְבַדִּ֔ים לָשֵׂ֖את אֶת־הַשֻּׁלְחָֽן׃
Deutsch: Dicht an der Leiste sollen die Ringe sein, als Halterungen für die Stangen, um den Tisch zu tragen.

Kommentar: Die Positionsspezifikation לְעֻמַּת הַמִּסְגֶּרֶת תִּהְיֶיןָ הַטַּבָּעֹת (dicht an der Leiste sollen sein die Ringe) zeigt לְעֻמַּת (gegenüber, dicht bei) als Präposition mit הַמִּסְגֶּרֶת (die Leiste) aus Vers 25. תִּהְיֶיןָ (sie sollen sein) als 3. Person Plural feminin Imperfekt von היה - feminin wegen טַבָּעֹת als femininem Plural.
Die Funktionsangabe לְבָתִּים לְבַדִּים (als Halterungen für Stangen) zeigt לְבָתִּים (als Häuser = Halterungen) von בַּיִת (Haus) im übertragenen Sinn und לְבַדִּים (für Stangen) mit der Zweckpräposition לְ.
Die Zweckbestimmung לָשֵׂאת אֶת־הַשֻּׁלְחָן (um den Tisch zu tragen) zeigt den Infinitiv construct שֵׂאת von נשׂא (tragen) mit der Zweckpräposition לְ.
Die LXX übersetzt בַּיִת mit οἶκος (Haus) und macht damit die Funktion als Aufnahme für die Stangen deutlich.
Satzstruktur: Positionsspezifikation mit doppelter Funktionsangabe für die Transportvorrichtung.
Das Gesetz regelt die praktische Befestigung der Ringe nahe der Tischkante für optimale Stabilität beim Transport.
Exodus 25,28
Hebräisch: וְעָשִׂ֤יתָ אֶת־הַבַּדִּים֙ עֲצֵ֣י שִׁטִּ֔ים וְצִפִּיתָ֥ אֹתָ֖ם זָהָ֑ב וְנִשָּׂא־בָ֖ם אֶת־הַשֻּׁלְחָֽן׃
Deutsch: Und mache die Stangen aus Akazienholz und überziehe sie mit Gold, und mit ihnen soll der Tisch getragen werden.

Kommentar: Die Stangenanfertigung וְעָשִׂיתָ אֶת־הַבַּדִּים עֲצֵי שִׁטִּים וְצִפִּיתָ אֹתָם זָהָב (und du sollst machen die Stangen aus Akazienholz und überziehen sie mit Gold) entspricht exakt der Anweisung für die Bundeslade (Vers 13) mit der bewährten Material- und Veredelungskombination.
Die Funktionsbestimmung וְנִשָּׂא־בָם אֶת־הַשֻּׁלְחָן (und getragen werden soll mit ihnen der Tisch) zeigt נִשָּׂא (3. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von נשׂא) mit waw-consecutivum - das Niphal zeigt passivische Bedeutung "getragen werden". בָּם (mit ihnen) mit Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin bezieht sich auf die Stangen.
Die LXX verwendet dieselben Begriffe wie bei den Bundesladenstangen und zeigt damit die einheitliche Transportausstattung.
Satzstruktur: Standardanweisung für Stangenfertigung mit passivischer Funktionsbestimmung.
Das Gesetz komplettiert das Transportsystem des Schaubrottisches nach dem bewährten Muster der Bundeslade.
Exodus 25,29
Hebräisch: וְעָשִׂ֨יתָ קְּעָרֹתָ֜יו וְכַפֹּתָ֗יו וּקְשׂוֹתָיו֙ וּמְנַקִּיֹּתָ֔יו אֲשֶׁ֥ר יֻסַּ֖ךְ בָּהֵ֑ן זָהָ֥ב טָה֖וֹר תַּעֲשֶׂ֥ה אֹתָֽם׃
Deutsch: Und mache seine Schüsseln und seine Schalen und seine Kannen und seine Trankopferschalen, mit denen ausgegossen wird; aus reinem Gold sollst du sie machen.

Kommentar: Die umfassende Geräteausstattung wird in vier Kategorien aufgezählt: קְּעָרֹתָיו (seine Schüsseln) von קְעָרָה (Schüssel) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin. וְכַפֹּתָיו (und seine Schalen) von כַּף (Schale, Handfläche). וּקְשׂוֹתָיו (und seine Kannen) von קַשְׂוָה (Kanne). וּמְנַקִּיֹּתָיו (und seine Trankopferschalen) von מְנַקִּית (Libationsschale).
Die Funktionsangabe אֲשֶׁר יֻסַּךְ בָּהֵן (mit denen ausgegossen wird) zeigt den Relativsatz mit יֻסַּךְ (3. Person Singular maskulin Hophal Imperfekt von נסך) - "ausgegossen werden" für Trankopfer. בָּהֵן (mit ihnen) mit femininem Plural-Possessivsuffix bezieht sich auf die Gefäße.
Die Materialbestimmung זָהָב טָהוֹר תַּעֲשֶׂה אֹתָם (aus reinem Gold sollst du sie machen) stellt das Material voran zur Betonung und zeigt תַּעֲשֶׂה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עשׂה) mit אֹתָם (sie) als Objektsuffix 3. Person Plural maskulin.
Die LXX differenziert zwischen τρυβλία (Schüsseln), σπονδεῖα (Trankopferschalen) und κυάθους (Becher), wodurch die verschiedenen kultischen Funktionen deutlich werden.
Satzstruktur: Vierfache Geräteaufzählung mit Funktionsangabe und einheitlicher Materialbestimmung.
Das Gesetz vervollständigt den Schaubrottisch mit dem kompletten goldenen Tafelservice für die kultischen Handlungen.
Exodus 25,30
Hebräisch: וְנָתַתָּ֧ עַֽל־הַשֻּׁלְחָ֛ן לֶ֥חֶם פָּנִ֖ים לְפָנַ֥י תָּמִֽיד׃
Deutsch: Und auf den Tisch sollst du Schaubrote vor mein Angesicht beständig legen.

Kommentar: Die zentrale Zweckbestimmung וְנָתַתָּ עַל־הַשֻּׁלְחָן לֶחֶם פָּנִים (und du sollst geben auf den Tisch Schaubrote) zeigt נָתַתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נתן) mit waw-consecutivum. לֶחֶם פָּנִים (Schaubrote) - wörtlich "Brot der Gesichter" = Brote, die vor Gottes Angesicht stehen.
Die göttliche Adresse לְפָנַי (vor mein Angesicht) mit Possessivsuffix 1. Person Singular zeigt die direkte göttliche Gegenwart bei dieser Darbringung.
Die Dauerhaftigkeit תָּמִיד (beständig, ständig) von תמד (dauern, beständig sein) zeigt die permanente Verpflichtung - die Brote müssen immer auf dem Tisch stehen.
Die LXX übersetzt לֶחֶם פָּנִים mit ἄρτους ἐνωπίους (Brote des Angesichts) und bewahrt damit die wörtliche Bedeutung.
Satzstruktur: Zentrale Zweckbestimmung mit göttlicher Adresse und Dauerbestimmung.
Das Gesetz offenbart den eigentlichen Sinn des ganzen Tischsystems: die permanente Darbringung der Schaubrote als Zeichen der ständigen Gemeinschaft zwischen Gott und seinem Volk.
Exodus 25,31
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ מְנֹרַ֖ת זָהָ֣ב טָה֑וֹר מִקְשָׁ֞ה תֵּעָשֶׂ֤ה הַמְּנוֹרָה֙ יְרֵכָ֣הּ וְקָנָ֔הּ גְּבִיעֶ֛יהָ כַּפְתֹּרֶ֥יהָ וּפְרָחֶ֖יהָ מִמֶּ֥נָּה יִהְיֽוּ׃
Deutsch: Und du sollst einen Leuchter aus reinem Gold machen; in getriebener Arbeit soll der Leuchter gemacht werden, sein Fuß und sein Schaft; seine Kelche, seine Knäufe und seine Blüten sollen aus ihm sein.

Kommentar: Der Übergang zum dritten Hauptgerät וְעָשִׂיתָ מְנֹרַת זָהָב טָהוֹר (und du sollst machen einen Leuchter aus reinem Gold) zeigt עָשִׂיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum. מְנוֹרָה (Leuchter) von נור (leuchten) wird direkt aus זָהָב טָהוֹר (reinem Gold) gefertigt, ohne Holzkern.
Die Herstellungstechnik מִקְשָׁה תֵּעָשֶׂה הַמְּנוֹרָה (in getriebener Arbeit soll der Leuchter gemacht werden) wiederholt מִקְשָׁה (getriebene Arbeit) von Vers 18 mit תֵּעָשֶׂה (3. Person Singular feminin Imperfekt Niphal von עשׂה) - das Niphal zeigt, dass der Leuchter "gemacht werden soll".
Die Grundstruktur יְרֵכָהּ וְקָנָהּ (ihr Fuß und ihr Schaft) zeigt יָרֵךְ (Schenkel, Fuß) und קָנֶה (Rohr, Schaft) als Grundelemente mit femininen Possessivsuffixen.
Die ornamentalen Elemente גְּבִיעֶיהָ כַּפְתֹּרֶיהָ וּפְרָחֶיהָ מִמֶּנָּה יִהְיוּ (ihre Kelche, ihre Knäufe und ihre Blüten sollen aus ihr sein) zeigen drei Schmuckelemente: גָּבִיעַ (Kelch), כַּפְתּוֹר (Knauf, Knospe) und פֶּרַח (Blüte). מִמֶּנָּה יִהְיוּ (aus ihr sollen sie sein) betont die Einheit aus einem Goldstück.
Die LXX verwendet detailliertere griechische Begriffe: οἱ κρατῆρες καὶ οἱ σφαιρωτῆρες καὶ τὰ κρίνα ("die Mischkrüge, die Kugeln und die Lilien"), während der hebräische Text bei der Menora גְּבִיעֶ֛יהָ כַּפְתֹּרֶ֥יהָ וּפְרָחֶ֖יהָ ("ihre Kelche, ihre Knäufe und ihre Blüten") verwendet.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag mit Material, Technik, Grundstruktur und ornamentalen Elementen in einheitlicher Fertigung.
Das Gesetz führt den goldenen Leuchter als drittes Hauptgerät ein, das als einziges komplett aus Gold in einem Stück gefertigt wird.
Exodus 25,32
Hebräisch: וְשִׁשָּׁ֣ה קָנִ֔ים יֹצְאִ֖ים מִצִּדֶּ֑יהָ שְׁלֹשָׁ֣ה׀ קְנֵ֣י מְנֹרָ֗ה מִצִּדָּהּ֙ הָאֶחָ֔ד וּשְׁלֹשָׁה֙ קְנֵ֣י מְנֹרָ֔ה מִצִּדָּ֖הּ הַשֵּׁנִֽי׃
Deutsch: Und sechs Arme sollen von seinen Seiten ausgehen: drei Arme des Leuchters aus seiner einen Seite und drei Arme des Leuchters aus seiner anderen Seite.

Kommentar: Die Armkonstruktion וְשִׁשָּׁה קָנִים יֹצְאִים מִצִּדֶּיהָ (und sechs Arme sollen ausgehen von ihren Seiten) zeigt שִׁשָּׁה קָנִים (sechs Arme) - קָנֶה hier als "Arm" des Leuchters. יֹצְאִים (ausgehende) als Partizip Qal Plural von יצא (ausgehen). מִצִּדֶּיהָ (von ihren Seiten) mit femininem Possessivsuffix.
Die symmetrische Verteilung שְׁלֹשָׁה קְנֵי מְנֹרָה מִצִּדָּהּ הָאֶחָד וּשְׁלֹשָׁה קְנֵי מְנֹרָה מִצִּדָּהּ הַשֵּׁנִי (drei Arme des Leuchters von seiner einen Seite und drei Arme des Leuchters von seiner anderen Seite) zeigt die genaue Aufteilung. Die Konstruktverbindung קְנֵי מְנֹרָה (Arme des Leuchters) wird für beide Seiten wiederholt. הָאֶחָד (der eine) und הַשֵּׁנִי (der zweite) unterscheiden die beiden Seiten.
Die LXX übersetzt קָנֶה mit κλάδος (Zweig) und macht damit die organische, baumähnliche Struktur deutlicher.
Satzstruktur: Konstruktionsangabe mit Gesamtzahl und symmetrischer Verteilungsspecifikation.
Das Gesetz etabliert die siebenarmige Struktur des Leuchters: sechs seitliche Arme plus der mittlere Hauptschaft ergeben sieben Lichtträger.
Exodus 25,33
Hebräisch: שְׁלֹשָׁ֣ה גְ֠בִעִים מְֽשֻׁקָּדִ֞ים בַּקָּנֶ֣ה הָאֶחָד֮ כַּפְתֹּ֣ר וָפֶרַח֒ וּשְׁלֹשָׁ֣ה גְבִעִ֗ים מְשֻׁקָּדִ֛ים בַּקָּנֶ֥ה הָאֶחָ֖ד כַּפְתֹּ֣ר וָפָ֑רַח כֵּ֚ן לְשֵׁ֣שֶׁת הַקָּנִ֔ים הַיֹּצְאִ֖ים מִן־הַמְּנֹרָֽה׃
Deutsch: Drei Kelche, mandelblütenförmig, an dem einen Arm: Knauf und Blüte; und drei Kelche, mandelblütenförmig, an dem anderen Arm: Knauf und Blüte; so für die sechs Arme, die von dem Leuchter ausgehen.

Kommentar: Die detaillierte Ornamentbeschreibung שְׁלֹשָׁה גְבִעִים מְשֻׁקָּדִים בַּקָּנֶה הָאֶחָד (drei Kelche, mandelblütenförmig, am einen Arm) zeigt גְבִעִים (Kelche) als Plural von גָּבִיעַ. מְשֻׁקָּדִים (mandelblütenförmig) ist Partizip Pual von שׁקד - die Ornamente ahmen Mandelblüten nach.
Die zusätzlichen Elemente כַּפְתֹּר וָפֶרַח (Knauf und Blüte) ergänzen jeden Arm. Diese Elemente werden für den zweiten Arm wiederholt: וּשְׁלֹשָׁה גְבִעִים מְשֻׁקָּדִים בַּקָּנֶה הָאֶחָד כַּפְתֹּר וָפָרַח.
Die Verallgemeinerung כֵּן לְשֵׁשֶׁת הַקָּנִים הַיֹּצְאִים מִן־הַמְּנֹרָה (so für die sechs Arme, die von dem Leuchter ausgehen) zeigt כֵּן (so) als Entsprechungsformel. שֵׁשֶׁת הַקָּנִים (die sechs Arme) mit הַיֹּצְאִים (die ausgehenden) als Partizip mit Artikel.
Die LXX übersetzt שׁקד mit κεκαρυωμένος (nussförmig) und interpretiert die Mandelform als allgemeine Nussgestalt.
Satzstruktur: Detaillierte Ornamentbeschreibung für einen Arm, Wiederholung für den zweiten und Verallgemeinerung auf alle sechs Arme.
Das Gesetz beschreibt die üppige Verzierung jedes Arms mit drei mandelblütenförmigen Kelchen plus Knäufen und Blüten - insgesamt fünf Ornamente pro Arm.
Exodus 25,34
Hebräisch: וּבַמְּנֹרָ֖ה אַרְבָּעָ֣ה גְבִעִ֑ים מְשֻׁקָּדִ֔ים כַּפְתֹּרֶ֖יהָ וּפְרָחֶֽיהָ׃
Deutsch: Und an dem Leuchter vier Kelche, mandelblütenförmig: seine Knäufe und seine Blüten.

Kommentar: Die Ornamentierung des Hauptschafts וּבַמְּנֹרָה אַרְבָּעָה גְבִעִים מְשֻׁקָּדִים (und am Leuchter vier Kelche, mandelblütenförmig) zeigt die Verzierung des mittleren Schafts. אַרְבָּעָה גְבִעִים (vier Kelche) - mehr als an jedem einzelnen Arm, da der Hauptschaft höher und zentraler ist.
Die zusätzlichen Ornamente כַּפְתֹּרֶיהָ וּפְרָחֶיהָ (seine Knäufe und seine Blüten) mit femininen Possessivsuffixen zeigen die vollständige Ausstattung des Hauptschafts mit allen Ornamenttypen.
Die LXX behält die Vierzahl bei und macht damit die besondere Ausstattung des Hauptschafts deutlich.
Satzstruktur: Ornamentbeschreibung für den Hauptschaft mit Mengendifferenzierung und vollständiger Ausstattung.
Das Gesetz unterscheidet zwischen den sechs Seitenarmen (je drei Kelche) und dem Hauptschaft (vier Kelche) und zeigt damit die hierarchische Struktur des Leuchters.
Exodus 25,35
Hebräisch: וְכַפְתֹּ֡ר תַּחַת֩ שְׁנֵ֨י הַקָּנִ֜ים מִמֶּ֗נָּה וְכַפְתֹּר֙ תַּ֣חַת שְׁנֵ֤י הַקָּנִים֙ מִמֶּ֔נָּה וְכַפְתֹּ֕ר תַּחַת־שְׁנֵ֥י הַקָּנִ֖ים מִמֶּ֑נָּה לְשֵׁ֨שֶׁת֙ הַקָּנִ֔ים הַיֹּצְאִ֖ים מִן־הַמְּנֹרָֽה׃
Deutsch: und zwar ein Knauf unter zwei Armen aus ihm, und ein Knauf unter zwei Armen aus ihm, und ein Knauf unter zwei Armen aus ihm, für die sechs Arme, die von dem Leuchter ausgehen.

Kommentar: Die systematische Anordnung der Knäufe וְכַפְתֹּר תַּחַת שְׁנֵי הַקָּנִים מִמֶּנָּה (und ein Knauf unter zwei Armen aus ihr) wird dreimal wiederholt und zeigt die strukturelle Gliederung des Hauptschafts. תַּחַת (unter) mit שְׁנֵי הַקָּנִים (zwei Armen) zeigt, dass jeweils zwei gegenüberliegende Arme von einem gemeinsamen Knauf ausgehen.
מִמֶּנָּה (aus ihr) mit femininem Possessivsuffix betont dreimal die organische Verbindung mit dem Hauptschaft.
Die abschließende Erklärung לְשֵׁשֶׁת הַקָּנִים הַיֹּצְאִים מִן־הַמְּנֹרָה (für die sechs Arme, die von dem Leuchter ausgehen) bestätigt, dass die drei Knäufe für alle sechs Seitenarme zuständig sind - jeweils ein Knauf für zwei gegenüberliegende Arme.
Die LXX behält die dreifache Wiederholung bei und macht damit die systematische Konstruktion deutlich.
Satzstruktur: Dreifache Wiederholung der gleichen Konstruktionsangabe mit abschließender Erklärung der Gesamtstruktur.
Das Gesetz zeigt die dreigeteilte Gliederung des Hauptschafts durch drei Knäufe, von denen jeweils zwei Arme ausgehen, was der natürlichen Aststruktur eines Baumes entspricht.
Exodus 25,36
Hebräisch: כַּפְתֹּרֵיהֶ֥ם וּקְנֹתָ֖ם מִמֶּ֣נָּה יִהְי֑וּ כֻּלָּ֛הּ מִקְשָׁ֥ה אַחַ֖ת זָהָ֥ב טָהֽוֹר׃
Deutsch: Ihre Knäufe und ihre Arme sollen aus ihm sein; der ganze Leuchter soll eine getriebene Arbeit, aus reinem Gold sein.

Kommentar: Die Einheitsbetonung כַּפְתֹּרֵיהֶם וּקְנֹתָם מִמֶּנָּה יִהְיוּ (ihre Knäufe und ihre Arme sollen aus ihm sein) fasst alle Elemente zusammen. כַּפְתֹּרֵיהֶם (ihre Knäufe) und קְנֹתָם (ihre Arme) mit maskulinen Possessivsuffixen 3. Person Plural, מִמֶּנָּה (aus ihr) mit femininem Possessivsuffix bezieht sich auf die מְנוֹרָה.
Die Gesamtcharakterisierung כֻּלָּהּ מִקְשָׁה אַחַת זָהָב טָהוֹר (ganz sie, eine getriebene Arbeit aus reinem Gold) betont die Einheitlichkeit dreifach: כֻּלָּהּ (ganz sie), מִקְשָׁה אַחַת (eine getriebene Arbeit) und זָהָב טָהוֹר (reines Gold). אַחַת (eine) betont die Einheit aus einem Stück.
Die LXX übersetzt מִקְשָׁה אַחַת mit τορευτὸν ἓν (ein getriebenes [Werk]) und unterstreicht die Einheitlichkeit.
Satzstruktur: Zusammenfassende Einheitsbetonung mit dreifacher Charakterisierung der Gesamtkonstruktion.
Das Gesetz betont den wichtigsten Aspekt des Leuchters: trotz seiner Komplexität ist er aus einem einzigen Goldstück in einem Arbeitsgang hergestellt.
Exodus 25,37
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ אֶת־נֵרֹתֶ֖יהָ שִׁבְעָ֑ה וְהֶֽעֱלָה֙ אֶת־נֵ֣רֹתֶ֔יהָ וְהֵאִ֖יר עַל־עֵ֥בֶר פָּנֶֽיהָ׃
Deutsch: Und du sollst seine sieben Lampen machen; und man soll seine Lampen aufsetzen, und er soll gegenüber seiner Vorderseite leuchten.

Kommentar: Die Lampenanfertigung וְעָשִׂיתָ אֶת־נֵרֹתֶיהָ שִׁבְעָה (und du sollst machen seine Lampen sieben) zeigt עָשִׂיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum. נֵרֹתֶיהָ שִׁבְעָה (seine sieben Lampen) - נֵר (Lampe) im Plural mit femininem Possessivsuffix und der Kardinalzahl שִׁבְעָה (sieben). Die sieben Lampen entsprechen den sieben Armen (sechs Seitenarme plus Hauptschaft).
Das Aufsetzen der Lampen וְהֶעֱלָה אֶת־נֵרֹתֶיהָ (und man soll aufsetzen seine Lampen) zeigt הֶעֱלָה (3. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von עלה) mit waw-consecutivum - das Hiphil bedeutet "hinaufbringen, aufsetzen".
Die Lichtfunktion וְהֵאִיר עַל־עֵבֶר פָּנֶיהָ (und er soll leuchten gegenüber seiner Vorderseite) zeigt הֵאִיר (3. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von אור) mit waw-consecutivum - "leuchten lassen". עַל־עֵבֶר פָּנֶיהָ (gegenüber seiner Vorderseite) mit עֵבֶר (Seite, gegenüber) und פָּנֶיהָ (seine Vorderseite) zeigt die Lichtrichtung.
Die LXX übersetzt נֵר mit λύχνος (Lampe) und העלה mit ἀνακαύσεις (du sollst anzünden), wodurch die Funktion verdeutlicht wird.
Satzstruktur: Lampenauftrag mit Aufstellungsanweisung und Funktionsbeschreibung der Lichtrichtung.
Das Gesetz vervollständigt den Leuchter mit seinen sieben Lampen und bestimmt deren Aufstellung und Lichtrichtung nach vorn.
Exodus 25,38
Hebräisch: וּמַלְקָחֶ֥יהָ וּמַחְתֹּתֶ֖יהָ זָהָ֥ב טָהֽוֹר׃
Deutsch: Und seine Dochtscheren und seine Feuerbecken sollen aus reinem Gold sein.

Kommentar: Die Zubehörgeräte וּמַלְקָחֶיהָ וּמַחְתֹּתֶיהָ (und seine Dochtscheren und seine Feuerbecken) zeigen zwei wichtige Wartungsgeräte. מַלְקָחַיִם (Dochtscheren) von לקח (nehmen) sind Zangen zum Putzen der Dochte. מַחְתּוֹת (Feuerbecken) von חתה (schaufeln) sind kleine Schalen zum Sammeln von Dochtresten und Asche.
Die einheitliche Materialbestimmung זָהָב טָהוֹר (reines Gold) stellt die Kostbarkeit auch des Zubehörs sicher - alles, was zum Leuchter gehört, muss aus reinem Gold sein.
Die LXX übersetzt מַלְקָחַיִם mit λαβίδες (Zangen) und מַחְתּוֹת mit ὑποθέματα (Untersätze), wodurch die praktische Funktion deutlicher wird.
Satzstruktur: Zubehöraufzählung mit einheitlicher Materialbestimmung.
Das Gesetz vervollständigt die Leuchterausstattung mit dem notwendigen goldenen Wartungszubehör für den praktischen Betrieb.
Exodus 25,39
Hebräisch: כִּכָּ֛ר זָהָ֥ב טָה֖וֹר יַעֲשֶׂ֣ה אֹתָ֑הּ אֵ֥ת כָּל־הַכֵּלִ֖ים הָאֵֽלֶּה׃
Deutsch: Aus einem Talent reinen Goldes soll man ihn machen mit all diesen Geräten.

Kommentar: Die Materialmengenangabe כִּכָּר זָהָב טָהוֹר יַעֲשֶׂה אֹתָהּ (ein Talent reinen Goldes soll man ihn machen) zeigt כִּכָּר (Talent) als größte Gewichtseinheit (ca. 30-40 kg) mit זָהָב טָהוֹר (reines Gold). יַעֲשֶׂה (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עשׂה) mit אֹתָהּ (sie) als Objektsuffix 3. Person Singular feminin bezieht sich auf מְנוֹרָה.
Die Gesamtheit אֵת כָּל־הַכֵּלִים הָאֵלֶּה (mit all diesen Geräten) zeigt, dass das eine Talent Gold für den gesamten Leuchter samt allem Zubehör reichen muss. הַכֵּלִים הָאֵלֶּה (diese Geräte) bezieht sich auf die in den vorherigen Versen genannten Zusatzgeräte.
Die LXX übersetzt כִּכָּר mit τάλαντον (Talent) und bewahrt damit die antike Gewichtsangabe.
Satzstruktur: Materialmengenangabe mit Herstellungsanweisung und Gesamtheitsbezug auf alle Komponenten.
Das Gesetz gibt die präzise Goldmenge für das gesamte Leuchterprojekt an - ein enormer Wert, der die Kostbarkeit dieses Geräts unterstreicht.
Exodus 25,40
Hebräisch: וּרְאֵ֖ה וַעֲשֵׂ֑ה בְּתַ֨בְנִיתָ֔ם אֲשֶׁר־אַתָּ֥ה מָרְאֶ֖ה בָּהָֽר׃
Deutsch: Und sieh zu, dass du sie nach ihrem Muster machst, das dir auf dem Berg gezeigt wird.

Kommentar: Die doppelte Mahnung וּרְאֵה וַעֲשֵׂה (und sieh zu und mache) zeigt רְאֵה (Imperativ Qal von ראה) und עֲשֵׂה (Imperativ Qal von עשׂה) - beide mit waw-kopulativum verbunden betonen die sorgfältige Beachtung und exakte Ausführung.
Die Entsprechungsanweisung בְּתַבְנִיתָם אֲשֶׁר־אַתָּה מָרְאֶה בָּהָר (nach ihrem Muster, das du siehst auf dem Berg) zeigt בְּתַבְנִיתָם (nach ihrem Muster) mit Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin. Der Relativsatz אֲשֶׁר־אַתָּה מָרְאֶה בָּהָר (das du siehst auf dem Berg) zeigt מָרְאֶה (Partizip Hophal von ראה) - "du wirst gezeigt" = "dir wird gezeigt". בָּהָר (auf dem Berg) bezeichnet den Sinai als Ort der Vision.
Die LXX verwendet τὸν τύπον τὸν δεδειγμένον σοι ἐν τῷ ὄρει ("das Muster, das dir auf dem Berg gezeigt wurde"), während der hebräische Text אֲשֶׁר־אַתָּ֥ה מָרְאֶ֖ה בָּהָֽר ("was dir auf dem Berg gezeigt wird") sagt, wodurch die Betonung auf dem göttlich vorgegebenen Muster verstärkt wird.
Satzstruktur: Doppelte Imperativmahnung mit Entsprechungsanweisung und Visionsverweis.
Das Gesetz schließt die detaillierten Anweisungen mit der fundamentalen Mahnung ab, dass alle irdische Konstruktion nur Abbild der himmlischen Urbilder ist, die Moses auf dem Berg gezeigt werden.
Exodus 26,1
Hebräisch: וְאֶת־הַמִּשְׁכָּ֥ן תַּעֲשֶׂ֖ה עֶ֣שֶׂר יְרִיעֹ֑ת שֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֗ר וּתְכֵ֤לֶת וְאַרְגָּמָן֙ וְתֹלַ֣עַת שָׁנִ֔י כְּרֻבִ֛ים מַעֲשֵׂ֥ה חֹשֵׁ֖ב תַּעֲשֶׂ֥ה אֹתָֽם׃
Deutsch: Und die Wohnung sollst du aus zehn Teppichen machen; aus gezwirntem Byssus und blauem und rotem Purpur und Karmesin, mit Kerubim in Kunstweberarbeit.

Kommentar: Der Übergang zur Konstruktion der Wohnung וְאֶת־הַמִּשְׁכָּן תַּעֲשֶׂה (und die Wohnung sollst du machen) zeigt מִשְׁכָּן (Wohnung) von שׁכן (wohnen) - der Wohnort Gottes. תַּעֲשֶׂה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עשׂה) zeigt die direkte Anrede an Moses.
Die Grundstruktur עֶשֶׂר יְרִיעֹת (zehn Teppiche) zeigt יְרִיעָה (Teppich, Zeltbahn) im Plural. Die Zahl Zehn symbolisiert die Bindung des Menschen an seine Verantwortung gegenüber Gott.
Die kostbaren Materialien שֵׁשׁ מָשְׁזָר וּתְכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתֹלַעַת שָׁנִי (gezwirnte Leinwand und blauen und purpurnen und karmesinroten [Stoff]) wiederholen die Materialien aus Kapitel 25. שֵׁשׁ מָשְׁזָר (gezwirnte Leinwand) zeigt מָשְׁזָר (gezwirnt) als Partizip Hophal von שׁזר (zwirnen, flechten).
Die Ornamentierung כְּרֻבִים מַעֲשֵׂ֥ה חֹשֵׁ֖ב תַּעֲשֶׂ֥ה אֹתָֽם (Kerubim in Kunstweberarbeit sollst du sie machen) zeigt מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב (Kunstweberarbeit) - חֹשֵׁב (Erfinder, Kunsthandwerker) von חשׁב (denken, ersinnen).
Die LXX verwendet βύσσου κεκλωσμένης ("gesponnener Byssus") für שֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֗ר ("gezwirntes Leinen"), während der hebräische Text eine allgemeinere Leinenbezeichnung verwendet. Dies zeigt die Präzisierung der Textilqualität in der griechischen Übersetzung.
Satzstruktur: Konstruktionsauftrag mit Materialspezifikation und kunsthandwerklicher Verzierung.
Das Gesetz beginnt die Anweisungen für das Wohnzelt Gottes mit kostbarsten Materialien und kunstvollster Ausführung.
Exodus 26,2
Hebräisch: אֹ֣רֶךְ׀ הַיְרִיעָ֣ה הָֽאַחַ֗ת שְׁמֹנֶ֤ה וְעֶשְׂרִים֙ בָּֽאַמָּ֔ה וְרֹ֨חַב֙ אַרְבַּ֣ع בָּאַמָּ֔ה הַיְרִיעָ֖ה הָאֶחָ֑ת מִדָּ֥ה אַחַ֖ת לְכָל־הַיְרִיעֹֽת׃
Deutsch: Die Länge eines Teppichs soll 28 Ellen sein und die Breite vier Ellen für jeden Teppich: ein Maß für alle Teppiche.

Kommentar: Die Längenangabe אֹרֶךְ הַיְרִיעָה הָאַחַת שְׁמֹנֶה וְעֶשְׂרִים בָּאַמָּה (Länge des einen Teppichs achtundzwanzig Ellen) zeigt אֹרֶךְ (Länge) mit שְׁמֹנֶה וְעֶשְׂרִים (achtundzwanzig) - eine beträchtliche Länge von ca. 12-14 Metern.
Die Breitenangabe וְרֹחַב אַרְבַּע בָּאַמָּה הַיְרִיעָה הָאֶחָת (und Breite vier Ellen des einen Teppichs) zeigt רֹחַב (Breite) mit אַרְבַּע (vier) - ca. 1,80 Meter Breite.
Die Einheitsbestimmung מִדָּה אַחַת לְכָל־הַיְרִיעֹת (ein Maß für alle Teppiche) zeigt מִדָּה אַחַת (ein Maß) mit לְכָל־הַיְרִיעֹת (für alle Teppiche) - alle müssen exakt gleich groß sein.
Die LXX behält die Maßangaben bei und betont damit die Präzision der göttlichen Vorgaben.
Satzstruktur: Doppelte Maßangabe mit Einheitsbestimmung für alle Teppiche.
Das Gesetz etabliert die standardisierten Abmessungen aller zehn Teppiche für eine einheitliche Konstruktion.
Exodus 26,3
Hebräisch: חֲמֵ֣שׁ הַיְרִיעֹ֗ת תִּֽהְיֶ֨יןָ֙ חֹֽבְרֹ֔ת אִשָּׁ֖ה אֶל־אֲחֹתָ֑הּ וְחָמֵ֤שׁ יְרִיעֹת֙ חֹֽבְרֹ֔ת אִשָּׁ֖ה אֶל־אֲחֹתָֽהּ׃
Deutsch: Fünf Teppiche sollen zusammengefügt werden, einer an den anderen, und wieder fünf Teppiche zusammengefügt werden, einer an den anderen.

Kommentar: Die erste Gruppe חֲמֵשׁ הַיְרִיעֹת תִּהְיֶיןָ חֹבְרֹת אִשָּׁה אֶל־אֲחֹתָהּ (fünf Teppiche sollen sein verbunden, eine zur anderen) zeigt תִּהְיֶיןָ (3. Person Plural feminin Imperfekt von היה) - feminin wegen יְרִיעֹת. חֹבְרֹת (verbundene) als Partizip Qal Plural feminin von חבר (verbinden). Die idiomatische Wendung אִשָּׁה אֶל־אֲחֹתָהּ (eine zur anderen) drückt enge Verbindung aus.
Die zweite Gruppe וְחָמֵשׁ יְרִיעֹת חֹבְרֹת אִשָּׁה אֶל־אֲחֹתָהּ (und fünf Teppiche verbunden, eine zur anderen) wiederholt die gleiche Konstruktion für die zweite Fünfergruppe.
Die LXX übersetzt חבר mit συνάπτω (zusammenfügen) und macht damit die technische Verbindung deutlich.
Satzstruktur: Symmetrische Anweisung für zwei Fünfergruppen von Teppichen mit identischer Verbindungsweise.
Das Gesetz teilt die zehn Teppiche in zwei Hälften, die separat zusammengefügt und dann miteinander verbunden werden.
Exodus 26,4
Hebräisch: וְעָשִׂ֜יתָ לֻֽלְאֹ֣ת תְּכֵ֗לֶת עַ֣ל שְׂפַ֤ת הַיְרִיעָה֙ הָאֶחָ֔ת מִקָּצָ֖ה בַּחֹבָ֑רֶת וְכֵ֤ן תַּעֲשֶׂה֙ בִּשְׂפַ֣ת הַיְרִיעָ֔ה הַקִּ֣יצוֹנָ֔ה בַּמַּחְבֶּ֖רֶת הַשֵּׁנִֽית׃
Deutsch: Und du sollst Schleifen von blauem Purpur am Saum des einen Teppichs am Ende der Zusammenfügung machen; und ebenso sollst du es am Saum des äußersten Teppichs an der anderen Zusammenfügung machen.

Kommentar: Die Schleifenherstellung וְעָשִׂיתָ לֻלְאֹת תְּכֵלֶת (und du sollst machen Schleifen aus blauem [Stoff]) zeigt עָשִׂיתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum. לֻלְאֹת (Schleifen) als Plural von לוּלָאָה (Schleife) aus תְּכֵלֶת (blauem Stoff).
Die erste Position עַל שְׂפַת הַיְרִיעָה הָאֶחָת מִקָּצָה בַּחֹבָרֶת (am Saum des einen Teppichs vom Ende bei der Verbindung) zeigt שְׂפַת (Saum, Rand) von שָׂפָה (Lippe, Rand). מִקָּצָה (vom Ende) und בַּחֹבָרֶת (bei der Verbindung) spezifizieren die genaue Lage.
Die entsprechende Position וְכֵן תַּעֲשֶׂה בִּשְׂפַת הַיְרִיעָה הַקִּיצוֹנָה בַּמַּחְבֶּרֶת הַשֵּׁנִית (und so sollst du machen am Saum des äußersten Teppichs bei der zweiten Verbindung) zeigt כֵּן (so) als Entsprechungsformel. הַקִּיצוֹנָה (der äußerste) von קָצוֹן (äußerst) und הַשֵּׁנִית (der zweiten) für die andere Teppichgruppe.
Die LXX übersetzt לוּלָאָה mit ἀγκύλη (Haken) und interpretiert damit die Funktion als Verbindungselement.
Satzstruktur: Detaillierte Positionsangabe für Schleifen an beiden Teppichgruppen mit Entsprechungsformel.
Das Gesetz regelt die präzise Anbringung der Verbindungsschleifen an den Rändern beider Teppichgruppen.
Exodus 26,5
Hebräisch: חֲמִשִּׁ֣ים לֻֽלָאֹ֗ת תַּעֲשֶׂה֮ בַּיְרִיעָ֣ה הָאֶחָת֒ וַחֲמִשִּׁ֣ים לֻֽלָאֹ֗ת תַּעֲשֶׂה֙ בִּקְצֵ֣ה הַיְרִיעָ֔ה אֲשֶׁ֖ר בַּמַּחְבֶּ֣רֶת הַשֵּׁנִ֑ית מַקְבִּילֹת֙ הַלֻּ֣לָאֹ֔ת אִשָּׁ֖ה אֶל־אֲחֹתָֽהּ׃
Deutsch: Fünfzig Schleifen sollst du an dem einen Teppich machen, und 50 Schleifen sollst du am Ende des Teppichs machen, der an der anderen Zusammenfügung ist, sodass die Schleifen einander gegenüberstehen.

Kommentar: Die erste Schleifenanzahl חֲמִשִּׁים לֻלָאֹת תַּעֲשֶׂה בַּיְרִיעָה הָאֶחָת (fünfzig Schleifen sollst du machen am einen Teppich) zeigt חֲמִשִּׁים (fünfzig) als beträchtliche Anzahl für eine stabile Verbindung.
Die entsprechende Anzahl וַחֲמִשִּׁים לֻלָאֹת תַּעֲשֶׂה בִּקְצֵה הַיְרִיעָה אֲשֶׁר בַּמַּחְבֶּרֶת הַשֵּׁנִית (und fünfzig Schleifen sollst du machen am Ende des Teppichs, der bei der zweiten Verbindung ist) zeigt die exakte Entsprechung für die zweite Teppichgruppe.
Die Ausrichtung מַקְבִּילֹת הַלֻּלָאֹת אִשָּׁה אֶל־אֲחֹתָהּ (gegenüberstehend die Schleifen, eine zur anderen) zeigt מַקְבִּילֹת (gegenüberstehende) als Partizip Hiphil Plural feminin von קבל (gegenüberstehen). Die idiomatische Wendung אִשָּׁה אֶל־אֲחֹתָהּ betont die präzise Paarung.
Die LXX übersetzt מַקְבִּילֹת mit ἀντιπρόσωπος (einander gegenüber) und macht damit die genaue Ausrichtung deutlich.
Satzstruktur: Doppelte Mengenangabe mit Positionsspezifikation und Ausrichtungsbestimmung.
Das Gesetz sorgt für eine stabile Verbindung durch fünfzig exakt gegenüberliegende Schleifenpaare.
Exodus 26,6
Hebräisch: וְעָשִׂ֕יתָ חֲמִשִּׁ֖ים קַרְסֵ֣י זָהָ֑ב וְחִבַּרְתָּ֙ אֶת־הַיְרִיעֹ֜ת אִשָּׁ֤ה אֶל־אֲחֹתָהּ֙ בַּקְּרָסִ֔ים וְהָיָ֥ה הַמִּשְׁכָּ֖ן אֶחָֽד׃
Deutsch: Und du sollst 50 goldene Haken machen und die Teppiche mit den Haken zusammenfügen, einen an den anderen, sodass die Wohnung ein Ganzes wird.

Kommentar: Die Hakenherstellung וְעָשִׂיתָ חֲמִשִּׁים קַרְסֵי זָהָב (und du sollst machen fünfzig goldene Haken) zeigt קַרְסֵי (Haken) als Plural von קֶרֶס (Haken) aus זָהָב (Gold) - kostbare Verbindungselemente entsprechend der Schleifenanzahl.
Die Verbindung וְחִבַּרְתָּ אֶת־הַיְרִיעֹת אִשָּׁה אֶל־אֲחֹתָהּ בַּקְּרָסִים (und du sollst verbinden die Teppiche, eine zur anderen, mit den Haken) zeigt חִבַּרְתָּ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von חבר) mit waw-consecutivum. Die Haken verbinden die Schleifen der beiden Teppichgruppen.
Das Einheitsziel וְהָיָה הַמִּשְׁכָּן אֶחָד (und die Wohnung soll eins werden) zeigt הָיָה (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von היה) mit waw-consecutivum. אֶחָד (eins) betont die gewünschte Einheit aus den zehn separaten Teppichen.
Die LXX übersetzt קֶרֶס mit κρίκος (Ring) und interpretiert damit die Verbindungselemente als ringförmig.
Satzstruktur: Hakenherstellung, Verbindungsvorgang und Einheitsziel der gesamten Konstruktion.
Das Gesetz komplettiert das Verbindungssystem und betont das Ziel: aus zehn Teppichen wird eine einheitliche göttliche Wohnung.
Exodus 26,7
Hebräisch: וְעָשִׂ֨יתָ֙ יְרִיעֹ֣ת עִזִּ֔ים לְאֹ֖הֶל עַל־הַמִּשְׁכָּ֑ן עַשְׁתֵּי־עֶשְׂרֵ֥ה יְרִיעֹ֖ת תַּעֲשֶׂ֥ה אֹתָֽם׃
Deutsch: Und du sollst Teppiche aus Ziegenhaar zu einem Zelt über der Wohnung machen; elf solche Teppiche sollst du machen.

Kommentar: Die äußere Schicht וְעָשִׂיתָ יְרִיעֹת עִזִּים לְאֹהֶל עַל־הַמִּשְׁכָּן (und du sollst machen Teppiche aus Ziegenhaar für ein Zelt über der Wohnung) zeigt יְרִיעֹת עִזִּים (Teppiche aus Ziegenhaar) - עֵז (Ziege) im Plural. Diese bilden das אֹהֶל (Zelt) als Schutzschicht über dem מִשְׁכָּן (Wohnung).
Die erhöhte Anzahl עַשְׁתֵּי־עֶשְׂרֵה יְרִיעֹת תַּעֲשֶׂה אֹתָם (elf Teppiche sollst du sie machen) zeigt עַשְׁתֵּי־עֶשְׂרֵה (elf) - einen mehr als die innere Schicht für bessere Abdeckung.
Die LXX übersetzt יְרִיעֹ֣ת עִזִּ֔ים ("Ziegenhaarvorhänge") mit δέρρεις τριχίνας ("haarige Felle"), was eine andere Materialvorstellung widerspiegelt - von gewebten Vorhängen zu Tierfellen.
Satzstruktur: Auftrag für äußere Schutzschicht mit Material und Mengenangabe.
Das Gesetz führt die zweite Schicht aus praktischem Material ein, das die kostbare innere Wohnung schützt.
Exodus 26,8
Hebräisch: אֹ֣רֶךְ׀ הַיְרִיעָ֣ה הָֽאַחַ֗ת שְׁלֹשִׁים֙ בָּֽאַמָּ֔ה וְרֹ֨חַב֙ אַרְבַּ֣ע בָּאַמָּ֔ה הַיְרִיעָ֖ה הָאֶחָ֑ת מִדָּ֣ה אַחַ֔ת לְעַשְׁתֵּ֥י עֶשְׂרֵ֖ה יְרִיעֹֽת׃
Deutsch: Die Länge eines Teppichs soll 30 Ellen sein und die Breite vier Ellen für den einen Teppich: ein Maß für die elf Teppiche.

Kommentar: Die vergrößerte Länge אֹרֶךְ הַיְרִיעָה הָאַחַת שְׁלֹשִׁים בָּאַמָּה (Länge des einen Teppichs dreißig Ellen) zeigt שְׁלֹשִׁים (dreißig) statt 28 Ellen (Vers 2) - zwei Ellen länger für besseren Schutz.
Die gleiche Breite וְרֹחַב אַרְבַּע בָּאַמָּה הַיְרִיעָה הָאֶחָת (und Breite vier Ellen des einen Teppichs) bleibt unverändert bei אַרְבַּע (vier) Ellen.
Die Einheitlichkeit מִדָּה אַחַת לְעַשְׁתֵּי עֶשְׂרֵה יְרִיעֹת (ein Maß für elf Teppiche) entspricht Vers 2, aber für עַשְׁתֵּי עֶשְׂרֵה (elf) statt zehn Teppiche.
Die LXX behält die Maßdifferenz bei und macht damit den praktischen Schutzaspekt deutlich.
Satzstruktur: Maßangaben für die äußere Schicht mit Betonung der Einheitlichkeit.
Das Gesetz zeigt die durchdachte Dimensionierung: die äußere Schicht ist länger für vollständigen Schutz der inneren.
Exodus 26,9
Hebräisch: וְחִבַּרְתָּ֞ אֶת־חֲמֵ֤שׁ הַיְרִיעֹת֙ לְבָ֔ד וְאֶת־שֵׁ֥שׁ הַיְרִיעֹ֖ת לְבָ֑ד וְכָפַלְתָּ֙ אֶת־הַיְרִיעָ֣ה הַשִּׁשִּׁ֔ית אֶל־מ֖וּל פְּנֵ֥י הָאֹֽהֶל׃
Deutsch: Und du sollst fünf Teppiche für sich zusammenfügen und sechs Teppiche für sich, und den sechsten Teppich an der Vorderseite des Zeltes doppelt legen.

Kommentar: Die asymmetrische Teilung וְחִבַּרְתָּ אֶת־חֲמֵשׁ הַיְרִיעֹת לְבָד וְאֶת־שֵׁשׁ הַיְרִיעֹת לְבָד (und du sollst verbinden fünf Teppiche für sich und sechs Teppiche für sich) zeigt חִבַּרְתָּ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von חבר) mit waw-consecutivum. לְבָד (für sich) betont die separate Gruppierung: 5+6 statt 5+5.
Die Doppelung וְכָפַלְתָּ אֶת־הַיְרִיעָה הַשִּׁשִּׁית אֶל־מוּל פְּנֵי הָאֹהֶל (und du sollst doppelt legen den sechsten Teppich vor das Angesicht des Zeltes) zeigt כָפַלְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von כפל) mit waw-consecutivum - "doppelt legen, falten". הַשִּׁשִּׁית (der sechste) wird an der פְּנֵי הָאֹהֶל (Vorderseite des Zeltes) doppelt gelegt für zusätzlichen Schutz.
Die LXX übersetzt כפל mit διπλώσεις (du sollst doppelt legen) und macht damit die Falttechnik deutlich.
Satzstruktur: Asymmetrische Gruppierung mit spezieller Doppelungsanweisung für die Vorderseite.
Das Gesetz zeigt durchdachte Konstruktion: die Vorderseite erhält durch Doppelung des sechsten Teppichs zusätzlichen Schutz.
Exodus 26,10
Hebräisch: וְעָשִׂ֜יתָ חֲמִשִּׁ֣ים לֻֽלָאֹ֗ת עַ֣ל שְׂפַ֤ת הַיְרִיעָה֙ הָֽאֶחָ֔ת הַקִּיצֹנָ֖ה בַּחֹבָ֑רֶת וַחֲמִשִּׁ֣ים לֻֽלָאֹ֗ת עַ֚ל שְׂפַ֣ת הַיְרִיעָ֔ה הַחֹבֶ֖רֶת הַשֵּׁנִֽית׃
Deutsch: Und du sollst 50 Schleifen am Saum des einen Teppichs, des äußersten, an der Zusammenfügung machen, und 50 Schleifen am Saum des Teppichs der anderen Zusammenfügung.

Kommentar: Die Schleifenherstellung entspricht der inneren Schicht (Vers 5) mit חֲמִשִּׁים לֻלָאֹת (fünfzig Schleifen) für beide Gruppen. הַקִּיצֹנָה (der äußerste) von קָצוֹן (äußerst) und הַחֹבֶרֶת הַשֵּׁנִית (die zweite Verbindung) zeigen die entsprechenden Positionen wie bei der inneren Schicht.
Die LXX verwendet identische Begriffe wie in Vers 5 und zeigt damit das einheitliche Verbindungssystem.
Satzstruktur: Wiederholung des Schleifensystems der inneren Schicht für die äußere Schicht.
Das Gesetz etabliert das gleiche Verbindungsprinzip für beide Schichten mit identischer Schleifenanzahl.
Exodus 26,11
Hebräisch: וְעָשִׂ֛יתָ קַרְסֵ֥י נְחֹ֖שֶׁת חֲמִשִּׁ֑ים וְהֵבֵאתָ֤ אֶת־הַקְּרָסִים֙ בַּלֻּ֣לָאֹ֔ת וְחִבַּרְתָּ֥ אֶת־הָאֹ֖הֶל וְהָיָ֥ה אֶחָֽד׃
Deutsch: Und du sollst 50 kupferne Haken machen und die Haken in die Schleifen einfügen und das Zelt zusammenfügen, sodass es ein Ganzes wird.

Kommentar: Die Hakenherstellung וְעָשִׂיתָ קַרְסֵי נְחֹשֶׁת חֲמִשִּׁים(und du sollst machen kupferne Haken fünfzig) zeigt קַרְסֵי נְחֹשֶׁת (kupferne Haken) - נְחֹשֶׁת (Kupfer/Bronze) statt Gold für die äußere, praktische Schicht.
Die Einfügung וְהֵבֵאתָ אֶת־הַקְּרָסִים בַּלֻּלָאֹת (und du sollst bringen die Haken in die Schleifen) zeigt הֵבֵאתָ (2. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von בוא) mit waw-consecutivum - "hineinbringen, einfügen".
Das Einheitsziel וְחִבַּרְתָּ אֶת־הָאֹהֶל וְהָיָה אֶחָד (und du sollst verbinden das Zelt und es soll eins werden) wiederholt das Ziel aus Vers 6, aber für das אֹהֶל (Zelt) statt מִשְׁכָּן (Wohnung).
Die LXX unterscheidet zwischen den Materialien und betont damit die funktionale Hierarchie der Schichten.
Satzstruktur: Hakenherstellung aus praktischem Material, Einfügungsvorgang und Einheitsziel.
Das Gesetz zeigt die Materialabstufung: Gold für die innere heilige Schicht, Bronze für die äußere Schutzschicht.
Exodus 26,12
Hebräisch: וְסֶ֨רַח֙ הָעֹדֵ֔ף בִּירִיעֹ֖ת הָאֹ֑הֶל חֲצִ֤י הַיְרִיעָה֙ הָעֹדֶ֔פֶת תִּסְרַ֕ח עַ֖ל אֲחֹרֵ֥י הַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Und das Überhängende, das übrige ist an den Teppichen des Zeltes, der halbe Teppich, der übrige ist, soll über der Rückseite der Wohnung hängen.

Kommentar: Die Überlänge וְסֶרַח הָעֹדֵף בִּירִיעֹת הָאֹהֶל (und das Überhängende des Überschusses bei den Teppichen des Zeltes) zeigt סֶרַח (Überhang) von סרח (überhängen) und הָעֹדֵף (das Überschüssige) von עדף (überschießen). Die äußere Schicht ist länger als die innere.
Die Positionierung חֲצִי הַיְרִיעָה הָעֹדֶפֶת תִּסְרַח עַל אֲחֹרֵי הַמִּשְׁכָּן (der halbe überschüssige Teppich soll überhängen über der Rückseite der Wohnung) zeigt חֲצִי (Hälfte) - nur die halbe Überlänge geht nach hinten. תִּסְרַח (3. Person Singular feminin Imperfekt Qal von סרח) und אֲחֹרֵי (Rückseite) von אָחוֹר (hinten).
Die LXX übersetzt סרח mit περιχέω (herumfließen) und macht damit den Schutzaspekt deutlich.
Satzstruktur: Erklärung der Überlängenverteilung mit spezifischer Positionierung für den Rückenschutz.
Das Gesetz erklärt, wie die zusätzliche Länge der äußeren Schicht für besseren Schutz der Rückseite verwendet wird.
Exodus 26,13
Hebräisch: וְהָאַמָּ֨ה מִזֶּ֜ה וְהָאַמָּ֤ה מִזֶּה֙ בָּעֹדֵ֔ף בְּאֹ֖רֶךְ יְרִיעֹ֣ת הָאֹ֑הֶל יִהְיֶ֨ה סָר֜וּחַ עַל־צִדֵּ֧י הַמִּשְׁכָּ֛ן מִזֶּ֥ה וּמִזֶּ֖ה לְכַסֹּתֽוֹ׃
Deutsch: Und die Elle auf dieser und die Elle auf jener Seite von dem, was übrig ist an der Länge der Teppiche des Zeltes, soll über die Seiten der Wohnung hängen auf dieser und auf jener Seite, um sie zu bedecken.

Kommentar: Die seitliche Überlänge וְהָאַמָּה מִזֶּה וְהָאַמָּה מִזֶּה בָּעֹדֵף בְּאֹרֶךְ יְרִיעֹת הָאֹהֶל (und die Elle hier und die Elle dort im Überschuss an der Länge der Teppiche des Zeltes) zeigt הָאַמָּה (die Elle) für beide Seiten. מִזֶּה... מִזֶּה (hier... dort) zeigt die symmetrische Verteilung der zwei Ellen Überlänge (30 statt 28 Ellen).
Die Schutzfunktion יִהְיֶה סָרוּחַ עַל־צִדֵּי הַמִּשְׁכָּן מִזֶּה וּמִזֶּה לְכַסֹּתוֹ (es soll hängen über den Seiten der Wohnung hier und dort, um sie zu bedecken) zeigt סָרוּחַ (hängend) als Partizip Qal von סרח. צִדֵּי (Seiten) als Plural von צַד (Seite) und לְכַסֹּתוֹ (um sie zu bedecken) als Infinitiv construct von כסה mit Objektsuffix.
Die LXX übersetzt כסה mit καλύπτω (bedecken) und betont damit die Schutzfunktion.
Satzstruktur: Symmetrische Überlängenverteilung mit Schutzfunktion für beide Seiten der Wohnung.
Das Gesetz zeigt die durchdachte Dimensionierung: je eine Elle Überlänge für jede Seite zum vollständigen Schutz.
Exodus 26,14
Hebräisch: וְעָשִׂ֤יתָ מִכְסֶה֙ לָאֹ֔הֶל עֹרֹ֥ת אֵילִ֖ם מְאָדָּמִ֑ים וּמִכְסֵ֛ה עֹרֹ֥ת תְּחָשִׁ֖ים מִלְמָֽעְלָה׃
Deutsch: Und du sollst für das Zelt eine Decke aus rotgefärbten Widderfellen machen und eine Decke aus Tachaschfellen oben darüber.

Kommentar: Die dritte Schicht וְעָשִׂיתָ מִכְסֶה לָאֹהֶל עֹרֹת אֵילִ֖ם מְאָדָּמִ֑ים (und du sollst machen eine Decke für das Zelt aus rotgefärbten Widderfellen) zeigt מִכְסֶה (Decke) von כסה (bedecken). עֹרֹת אֵילִם מְאָדָּמִים (rotgefärbte Widderfelle) wiederholt das Material aus Exodus 25,5.
Die vierte Schicht וּמִכְסֵה עֹרֹת תְּחָשִׁים מִלְמָֽעְלָה (und eine Decke aus Tachaschfellen von oben) zeigt עֹרֹת תְּחָשִׁים (Tachaschfelle) als äußerste, wasserdichte Schicht. מִלְמָעְלָה (von oben) betont die Position als oberste Schutzschicht.
Die LXX verwendet δέρματα ὑακίνθινα ("hyazinthfarbene Häute") für וְעֹרֹ֥ת תְּחָשִׁ֖ים ("Tachash-Häute"), wobei wieder eine Farbbezeichnung anstelle der unklaren Tierart verwendet wird.
Satzstruktur: Doppelte Deckenanweisung für dritte und vierte Schutzschicht über der Zeltschicht.
Das Gesetz komplettiert die vierschichtige Dachkonstruktion: innen kostbare Stoffe, außen praktische Fell-Schutzschichten.
Exodus 26,15
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ אֶת־הַקְּרָשִׁ֖ים לַמִּשְׁכָּ֑ן עֲצֵ֥י שִׁטִּ֖ים עֹמְדִֽים׃
Deutsch: Und die Bretter für die Wohnung sollst du aus Akazienholz machen, aufrecht stehend.

Kommentar: Der Übergang zur Rahmenkonstruktion וְעָשִׂיתָ אֶת־הַקְּרָשִׁים לַמִּשְׁכָּן (und du sollst machen die Bretter für die Wohnung) zeigt קְרָשִׁים (Bretter) als Plural von קֶרֶשׁ (Brett, Planke) für das Grundgerüst.
Die Materialangabe עֲצֵי שִׁטִּים עֹמְדִים (aus Akazienholz, aufrecht stehend) zeigt das bewährte Material עֲצֵי שִׁטִּים (Akazienhölzer) mit עֹמְדִים (stehende) als Partizip Qal Plural von עמד (stehen) - die Bretter stehen vertikal.
Die LXX übersetzt הַקְּרָשִׁ֖ים ("Bretter") mit στύλους ("Säulen"), was eine grundlegend andere Konstruktionsvorstellung der Stiftshütte impliziert - von Brettern zu säulenartigen Strukturen.
Satzstruktur: Übergang zur Rahmenkonstruktion mit bewährtem Material und Positionsangabe.
Das Gesetz beginnt die Anweisungen für das tragende Gerüst der Wohnung aus haltbarem Akazienholz.
Exodus 26,16
Hebräisch: עֶ֥שֶׂר אַמּ֖וֹת אֹ֣רֶךְ הַקָּ֑רֶשׁ וְאַמָּה֙ וַחֲצִ֣י הָֽאַמָּ֔ה רֹ֖חַב הַקֶּ֥רֶשׁ הָאֶחָֽד׃
Deutsch: Zehn Ellen soll die Länge eines Brettes sein und eineinhalb Ellen die Breite eines Brettes.

Kommentar: Die Längenangabe עֶשֶׂר אַמּוֹת אֹרֶךְ הַקָּרֶשׁ (zehn Ellen Länge des Brettes) zeigt עֶשֶׂר אַמּוֹת (zehn Ellen) - ca. 4,50 Meter Höhe für die Wohnung.
Die Breitenangabe וְאַמָּה וַחֲצִי הָאַמָּה רֹחַב הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד (und eineinhalb Ellen Breite des einen Brettes) zeigt אַמָּה וַחֲצִי הָאַמָּה (eineinhalb Ellen) - ca. 67 cm Breite pro Brett.
Die LXX behält die Maßangaben bei und macht damit die Präzision der Konstruktionsvorgaben deutlich.
Satzstruktur: Doppelte Maßangabe für Standardabmessungen aller Bretter.
Das Gesetz etabliert die Standardmaße für alle tragenden Bretter der Wohnungskonstruktion.
Exodus 26,17
Hebräisch: שְׁתֵּ֣י יָד֗וֹת לַקֶּ֨רֶשׁ֙ הָאֶחָ֔ד מְשֻׁלָּבֹ֔ת אִשָּׁ֖ה אֶל־אֲחֹתָ֑הּ כֵּ֣ן תַּעֲשֶׂ֔ה לְכֹ֖ל קַרְשֵׁ֥י הַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Zwei Zapfen sollen ein Brett haben, einer dem anderen gegenüber eingefügt: So sollst du es bei allen Brettern der Wohnung machen.

Kommentar: Die Zapfenkonstruktion שְׁתֵּי יָדוֹת לַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד (zwei Zapfen für das eine Brett) zeigt יָדוֹת (Zapfen) als Plural von יָד - hier nicht "Hand" sondern "Zapfen, Vorsprung" als Verbindungselement.
Die Ausrichtung מְשֻׁלָּבֹת אִשָּׁה אֶל־אֲחֹתָהּ (eingefügt, eine zur anderen) zeigt מְשֻׁלָּבֹת (eingefügte) als Partizip Pual Plural feminin von שׁלב (ineinanderfügen). Die idiomatische Wendung אִשָּׁה אֶל־אֲחֹתָהּ betont die genaue Paarung.
Die Verallgemeinerung כֵּן תַּעֲשֶׂה לְכֹל קַרְשֵׁי הַמִּשְׁכָּן (so sollst du tun für alle Bretter der Wohnung) zeigt כֵּן (so) als Entsprechungsformel und לְכֹל קַרְשֵׁי (für alle Bretter) als Gesamtheit.
Die LXX übersetzt יָד mit χείρ (Hand) und interpretiert die Zapfen als handähnliche Vorsprünge.
Satzstruktur: Zapfenspezifikation mit Ausrichtung und Verallgemeinerung auf alle Bretter.
Das Gesetz etabliert ein einheitliches Verbindungssystem für alle Bretter durch standardisierte Doppelzapfen.
Exodus 26,18
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ אֶת־הַקְּרָשִׁ֖ים לַמִּשְׁכָּ֑ן עֶשְׂרִ֣ים קֶ֔רֶשׁ לִפְאַ֖ת נֶ֥גְבָּה תֵימָֽנָה׃
Deutsch: Und du sollst die Bretter für die Wohnung machen, 20 Bretter für die Südseite, nach Süden hin.

Kommentar: Der Beginn der Seitenwände וְעָשִׂיתָ אֶת־הַקְּרָשִׁים לַמִּשְׁכָּן עֶשְׂרִים קֶרֶשׁ (und du sollst machen die Bretter für die Wohnung, zwanzig Bretter) zeigt die konkrete Anzahl für die erste Seite.
Die Orientierung לִפְאַת נֶגְבָּה תֵימָֽנָה (für die Seite des Südens südwärts) zeigt פֵּאָה (Seite, Ecke) mit נֶגְבָּה (Süden) und תֵּימָנָה (südwärts) - beide Begriffe verstärken die südliche Richtung.
Die LXX vertauscht die Himmelsrichtungen: Der hebräische Text spricht von נֶ֥גְבָּה תֵימָֽנָה ("Süden"), während die LXX πρὸς βορρᾶν ("nach Norden") angibt, und umgekehrt in Vers 20.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag mit Anzahl und präziser Himmelsrichtungsangabe.
Das Gesetz beginnt systematisch mit der Südwand und etabliert damit das Orientierungssystem der Wohnung.
Exodus 26,19
Hebräisch: וְאַרְבָּעִים֙ אַדְנֵי־כֶ֔סֶף תַּעֲשֶׂ֕ה תַּ֖חַת עֶשְׂרִ֣ים הַקָּ֑רֶשׁ שְׁנֵ֨י אֲדָנִ֜ים תַּֽחַת־הַקֶּ֤רֶשׁ הָאֶחָד֙ לִשְׁתֵּ֣י יְדֹתָ֔יו וּשְׁנֵ֧י אֲדָנִ֛ים תַּֽחַת־הַקֶּ֥רֶשׁ הָאֶחָ֖ד לִשְׁתֵּ֥י יְדֹתָֽיו׃
Deutsch: Und 40 silberne Füße sollst du unter die 20 Bretter machen: zwei Füße unter ein Brett für seine beiden Zapfen und wieder zwei Füße unter ein Brett für seine beiden Zapfen.

Kommentar: Die Fundamentkonstruktion וְאַרְבָּעִים אַדְנֵי־כֶסֶף תַּעֲשֶׂה תַּחַת עֶשְׂרִים הַקָּרֶשׁ (und vierzig silberne Füße sollst du machen unter zwanzig Bretter) zeigt אַדְנֵי־כֶסֶף (silberne Füße) - אֶדֶן (Sockel, Fuß) aus כֶּסֶף (Silber). Die Vierzigzahl entspricht 2×20 Brettern.
Die Verteilung שְׁנֵי אֲדָנִים תַּחַת־הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד לִשְׁתֵּי יְדֹתָיו (zwei Füße unter das eine Brett für seine beiden Zapfen) zeigt die Paarung: jeder der beiden Zapfen eines Brettes bekommt seinen eigenen silbernen Sockel.
Die Wiederholung וּשְׁנֵי אֲדָנִים תַּחַת־הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד לִשְׁתֵּי יְדֹתָיו betont die Einheitlichkeit des Systems für alle Bretter.
Die LXX übersetzt אֶדֶן mit βάσις (Basis) und macht damit die Fundamentfunktion deutlich.
Satzstruktur: Fundamentauftrag mit Gesamtzahl, Material und systematischer Verteilung pro Brett.
Das Gesetz etabliert ein stabiles Silberfundament mit jeweils zwei Sockeln pro Brett für optimale Stabilität.
Exodus 26,20
Hebräisch: וּלְצֶ֧לַע הַמִּשְׁכָּ֛ן הַשֵּׁנִ֖ית לִפְאַ֣ת צָפ֑וֹן עֶשְׂרִ֖ים קָֽרֶשׁ׃
Deutsch: Und für die andere Seite der Wohnung, für die Nordseite, 20 Bretter.

Kommentar: Die Nordwand וּלְצֶלַע הַמִּשְׁכָּן הַשֵּׁנִית לִפְאַת צָפוֹן (und für die Seite der Wohnung, die zweite, für die Nordseite) zeigt צֶלַע (Seite) mit הַשֵּׁנִית (die zweite) und צָפוֹן (Norden). Die Nordwand wird explizit als "zweite Seite" bezeichnet, was die systematische Konstruktionsreihenfolge zeigt.
Die identische Anzahl עֶשְׂרִים קָרֶשׁ (zwanzig Bretter) entspricht exakt der Südwand aus Vers 18, was die symmetrische Konstruktion der Längsseiten bestätigt.
Die LXX übersetzt צֶלַע mit πλευρά (Seite) und macht damit die Wandkonstruktion deutlich.
Satzstruktur: Parallele Konstruktionsanweisung zur Südwand mit identischer Bretterzahl.
Das Gesetz etabliert die Symmetrie zwischen Nord- und Südwand mit identischen Abmessungen.
Exodus 26,21
Hebräisch: וְאַרְבָּעִ֥ים אַדְנֵיהֶ֖ם כָּ֑סֶף שְׁנֵ֣י אֲדָנִ֗ים תַּ֚חַת הַקֶּ֣רֶשׁ הָֽאֶחָ֔ד וּשְׁנֵ֣י אֲדָנִ֔ים תַּ֖חַת הַקֶּ֥רֶשׁ הָאֶחָֽד׃
Deutsch: Und ihre 40 silbernen Füße: zwei Füße unter einem Brett und wieder zwei Füße unter einem Brett.

Kommentar: Das Fundamentsystem וְאַרְבָּעִים אַדְנֵיהֶם כָּסֶף (und ihre vierzig Füße aus Silber) wiederholt exakt das System aus Vers 19. אַדְנֵיהֶם (ihre Füße) mit Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin bezieht sich auf die zwanzig Bretter.
Die Verteilung שְׁנֵי אֲדָנִים תַּחַת הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד וּשְׁנֵי אֲדָנִים תַּחַת הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד (zwei Füße unter das eine Brett und zwei Füße unter das eine Brett) wiederholt die Formel aus Vers 19 und betont die einheitliche Konstruktion.
Die LXX verwendet identische Terminologie wie in Vers 19 und unterstreicht die systematische Wiederholung.
Satzstruktur: Exakte Wiederholung des Fundamentsystems der Südwand für die Nordwand.
Das Gesetz bestätigt das einheitliche Fundamentsystem für beide Längsseiten der Wohnung.
Exodus 26,22
Hebräisch: וּֽלְיַרְכְּתֵ֥י הַמִּשְׁכָּ֖ן יָ֑מָּה תַּעֲשֶׂ֖ה שִׁשָּׁ֥ה קְרָשִֽׁים׃
Deutsch: Und für die Rückseite der Wohnung nach Westen sollst du sechs Bretter machen.

Kommentar: Die Westwand וּלְיַרְכְּתֵי הַמִּשְׁכָּן יָמָּה (und für die Hinterseite der Wohnung westwärts) zeigt יַרְכְּתֵי (Hinterseite) als Dual von יַרְכָה (Schenkel, Hinterseite, Rückseite). יָמָּה (westwärts) mit direktionaler Endung -ה zeigt die Himmelsrichtung.
Die reduzierte Anzahl תַּעֲשֶׂה שִׁשָּׁה קְרָשִׁים (sollst du machen sechs Bretter) zeigt שִׁשָּׁה (sechs) - deutlich weniger als die zwanzig Bretter der Längsseiten, was der schmaleren Rückseite entspricht.
Die LXX übersetzt יַרְכְּתֵי mit τὰ ὀπίσθια (die hinteren Teile) und macht damit die Rückseite deutlich.
Satzstruktur: Konstruktionsauftrag für die Westwand mit reduzierter Bretterzahl entsprechend der kleineren Dimension.
Das Gesetz beginnt mit der Rückwand, die aufgrund der schmaleren Abmessung weniger Bretter benötigt.
Exodus 26,23
Hebräisch: וּשְׁנֵ֤י קְרָשִׁים֙ תַּעֲשֶׂ֔ה לִמְקֻצְעֹ֖ת הַמִּשְׁכָּ֑ן בַּיַּרְכָתָֽיִם׃
Deutsch: Und zwei Bretter sollst du für die Ecken der Wohnung an der Rückseite machen.

Kommentar: Die speziellen Eckbretter וּשְׁנֵי קְרָשִׁים תַּעֲשֶׂה לִמְקֻצְעֹת הַמִּשְׁכָּן (und zwei Bretter sollst du machen für die Ecken der Wohnung) zeigen מְקֻצְעֹת (Ecken) als Plural von מִקְצוֹעַ (Ecke) - diese Bretter haben eine spezielle Funktion für die Eckverbindungen.
Die Lokalisierung בַּיַּרְכָתַיִם (an den Hinterseiten) zeigt den Dual יַרְכְּתַיִם (Hinterseiten) - die beiden Ecken der Rückseite, wo West- und Seitenwände aufeinandertreffen.
Die LXX übersetzt מִקְצוֹעַ mit γωνία (Ecke) und macht damit die Eckfunktion deutlich.
Satzstruktur: Spezialauftrag für Eckbretter mit präziser Lokalisierung an der Rückseite.
Das Gesetz führt spezielle Eckbretter ein, die die komplexe Verbindung zwischen West- und Seitenwänden bewerkstelligen.
Exodus 26,24
Hebräisch: וְיִֽהְי֣וּ תֹֽאֲמִים֮ מִלְּמַטָּה֒ וְיַחְדָּ֗ו יִהְי֤וּ תַמִּים֙ עַל־רֹאשֹׁ֔ו אֶל־הַטַּבַּ֖עַת הָאֶחָ֑ת כֵּ֚ן יִהְיֶ֣ה לִשְׁנֵיהֶ֔ם לִשְׁנֵ֥י הַמִּקְצֹעֹ֖ת יִהְיֽוּ׃
Deutsch: Und sie sollen doppelt sein von unten auf und gleichzeitig sollen sie vollständig sein bis oben hin zu dem einen Ring; so soll es mit ihnen beiden sein, für die beiden Ecken sollen sie sein.

Kommentar: Die untere Verbindung וְיִהְיוּ תֹאֲמִים מִלְּמַטָּה (und sie sollen Zwillinge sein von unten) zeigt תֹּאֲמִים (Zwillinge) als Partizip Qal Plural von תאם (passen, entsprechen) - die Eckbretter sind von unten her perfekt angepasst. מִלְּמַטָּה (von unten) zeigt den Beginn der Verbindung.
Die obere Vollendung וְיַחְדָּו יִהְיוּ תַמִּים עַל־רֹאשׁוֹ אֶל־הַטַּבַּעַת הָאֶחָת (und zusammen sollen sie vollständig sein auf seinem Kopf zu dem einen Ring) zeigt יַחְדָּו (zusammen) und תַמִּים (vollständig) von תמם (vollkommen sein). עַל־רֹאשׁוֹ (auf seinem Kopf) und אֶל־הַטַּבַּעַת הָאֶחָת (zu dem einen Ring) beschreiben die obere Verbindung durch einen Ring.
Die Verallgemeinerung כֵּן יִהְיֶה לִשְׁנֵיהֶם לִשְׁנֵי הַמִּקְצֹעֹת יִהְיוּ (so soll es sein für beide von ihnen, für die beiden Ecken sollen sie sein) zeigt כֵּן (so) als Entsprechungsformel für beide Eckbretter.
Die LXX übersetzt תֹּאֲמִים mit διδυμους (Zwillinge) und macht damit die perfekte Paarung deutlich.
Satzstruktur: Komplexe Beschreibung der Eckverbindung von unten nach oben mit Verallgemeinerung auf beide Ecken.
Das Gesetz beschreibt die technisch anspruchsvolle Eckverbindung, die von unten beginnend bis oben durch einen Ring vollendet wird.
Exodus 26,25
Hebräisch: וְהָיוּ֙ שְׁמֹנָ֣ה קְרָשִׁ֔ים וְאַדְנֵיהֶ֣ם כֶּ֔סֶף שִׁשָּׁ֥ה עָשָׂ֖ר אֲדָנִ֑ים שְׁנֵ֣י אֲדָנִ֗ים תַּ֚חַת הַקֶּ֣רֶשׁ הָאֶחָ֔ד וּשְׁנֵ֣י אֲדָנִ֔ים תַּ֖חַת הַקֶּ֥רֶשׁ הָאֶחָֽד׃
Deutsch: Und so sollen es acht Bretter sein und ihre silbernen Füße, 16 Füße: zwei Füße unter einem Brett und wieder zwei Füße unter einem Brett.

Kommentar: Die Gesamtsumme וְהָיוּ שְׁמֹנָה קְרָשִׁים (und es sollen sein acht Bretter) zeigt die Addition: 6 (Vers 22) + 2 (Vers 23) = 8 Bretter für die gesamte Westwand einschließlich der Eckbretter.
Das entsprechende Fundament וְאַדְנֵיהֶם כֶּסֶף שִׁשָּׁה עָשָׂר אֲדָנִים (und ihre silbernen Füße, sechzehn Füße) zeigt שִׁשָּׁה עָשָׂר (sechzehn) entsprechend 8×2 = 16 Silberfüße.
Die Verteilungsformel שְׁנֵי אֲדָנִים תַּחַת הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד וּשְׁנֵי אֲדָנִים תַּחַת הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד wiederholt das Standardsystem von zwei Füßen pro Brett.
Die LXX behält die mathematische Konsistenz bei und bestätigt damit die systematische Konstruktion.
Satzstruktur: Gesamtsumme für Westwand mit entsprechendem Fundamentsystem nach der Standardformel.
Das Gesetz fasst die Westwandkonstruktion zusammen und bestätigt das einheitliche Fundamentsystem.
Exodus 26,26
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ בְרִיחִ֖ם עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים חֲמִשָּׁ֕ה לְקַרְשֵׁ֥י צֶֽלַע־הַמִּשְׁכָּ֖ן הָאֶחָֽד׃
Deutsch: Und du sollst Riegel aus Akazienholz machen: fünf für die Bretter der einen Seite der Wohnung.

Kommentar: Die Riegelkonstruktion וְעָשִׂיתָ בְרִיחִם עֲצֵי שִׁטִּים (und du sollst machen Riegel aus Akazienholz) zeigt בְרִיחִם (Riegel) als Plural von בְּרִיחַ (Riegel, Querbalken) aus dem bewährten Material עֲצֵי שִׁטִּים (Akazienhölzer).
Die erste Anwendung חֲמִשָּׁה לְקַרְשֵי צֶלַע־הַמִּשְׁכָּן הָאֶחָד (fünf für die Bretter der einen Seite der Wohnung) zeigt חֲמִשָּׁה (fünf) Riegel für eine צֶלַע (Seite) - wahrscheinlich die Südwand als "eine Seite".
Die LXX übersetzt בְּרִיחַ mit μοχλός (Hebel, Riegel) und macht damit die stabilisierende Funktion deutlich.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag für Riegel mit Material und Anzahl für die erste Wandseite.
Das Gesetz führt das horizontale Verstärkungssystem ein, das die vertikalen Bretter stabilisiert.
Exodus 26,27
Hebräisch: וַחֲמִשָּׁ֣ה בְרִיחִ֔ם לְקַרְשֵׁ֥י צֶֽלַע־הַמִּשְׁכָּ֖ן הַשֵּׁנִ֑ית וַחֲמִשָּׁ֣ה בְרִיחִ֗ם לְקַרְשֵׁי֙ צֶ֣לַע הַמִּשְׁכָּ֔ן לַיַּרְכָתַ֖יִם יָֽמָּה׃
Deutsch: Und fünf Riegel für die Bretter der anderen Seite der Wohnung und fünf Riegel für die Bretter der Rückseite der Wohnung nach Westen.

Kommentar: Die zweite Seite וַחֲמִשָּׁה בְרִיחִם לְקַרְשֵׁי צֶלַע־הַמִּשְׁכָּן הַשֵּׁנִית (und fünf Riegel für die Bretter der anderen Seite der Wohnung) zeigt הַשֵּׁנִית (die zweite) - die Nordwand erhält ebenfalls fünf Riegel.
Die Westwand וַחֲמִשָּׁה בְרִיחִם לְקַרְשֵׁי צֶלַע הַמִּשְׁכָּן לַיַּרְכָתַיִם יָמָּה (und fünf Riegel für die Bretter der Seite der Wohnung an den Hinterseiten westwärts) zeigt לַיַּרְכָתַיִם יָמָּה (an den Hinterseiten westwärts) - auch die kürzere Westwand erhält fünf Riegel.
Die LXX verwendet einheitliche Terminologie und betont damit das systematische Riegelsystem.
Satzstruktur: Parallele Riegelanweisung für Nord- und Westwand mit identischer Anzahl.
Das Gesetz etabliert ein einheitliches Fünf-Riegel-System für alle drei Wandseiten.
Exodus 26,28
Hebräisch: וְהַבְּרִ֥יחַ הַתִּיכֹ֖ן בְּת֣וֹךְ הַקְּרָשִׁ֑ים מַבְרִ֕חַ מִן־הַקָּצֶ֖ה אֶל־הַקָּצֶֽה׃
Deutsch: Und der mittlere Riegel in der Mitte der Bretter soll von einem Ende zum anderen durchlaufen.

Kommentar: Der zentrale Riegel וְהַבְּרִיחַ הַתִּיכוֹן בְּתוֹךְ הַקְּרָשִׁים (und der mittlere Riegel in der Mitte der Bretter) zeigt הַתִּיכוֹן (der mittlere) von תָּוֶךְ (Mitte) - der dritte von fünf Riegeln hat eine besondere Funktion. בְּתוֹךְ הַקְּרָשִׁים (in der Mitte der Bretter) zeigt seine zentrale Position.
Die Durchlaufkonstruktion מַבְרִחַ מִן־הַקָּצֶה אֶל־הַקָּצֶה (durchlaufend von dem Ende zu dem Ende) zeigt מַבְרִחַ (durchlaufend) als Partizip Hiphil von ברח (durchlaufen) und מִן־הַקָּצֶה אֶל־הַקָּצֶה (von dem Ende zu dem Ende) - der mittlere Riegel läuft durch alle Bretter einer Wand.
Die LXX übersetzt מַבְרִחַ mit διατρέχων (durchlaufend) und macht damit die kontinuierliche Konstruktion deutlich.
Satzstruktur: Spezielle Anweisung für den mittleren Riegel mit dessen durchlaufender Konstruktion.
Das Gesetz hebt den mittleren Riegel als besonderen Stabilisator hervor, der die gesamte Wandlänge durchläuft.
Exodus 26,29
Hebräisch: וְֽאֶת־הַקְּרָשִׁ֞ים תְּצַפֶּ֣ה זָהָ֗ב וְאֶת־טַבְּעֹֽתֵיהֶם֙ תַּעֲשֶׂ֣ה זָהָ֔ב בָּתִּ֖ים לַבְּרִיחִ֑ם וְצִפִּיתָ֥ אֶת־הַבְּרִיחִ֖ם זָהָֽב׃
Deutsch: Und die Bretter sollst du mit Gold überziehen; und ihre Ringe, die Halterungen für die Riegel, sollst du aus Gold machen und die Riegel mit Gold überziehen.

Kommentar: Die Brettverkleidung וְאֶת־הַקְּרָשִׁים תְּצַפֶּה זָהָב (und die Bretter sollst du überziehen mit Gold) zeigt תְּצַפֶּה (2. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von צפה) mit זָהָב (Gold) - alle tragenden Bretter erhalten Goldverkleidung.
Die Ringanfertigung וְאֶת־טַבְּעֹתֵיהֶם תַּעֲשֶׂה זָהָב בָּתִּים לַבְּרִיחִם (und ihre Ringe sollst du machen aus Gold als Halterungen für die Riegel) zeigt טַבְּעֹתֵיהֶם (ihre Ringe) mit בָּתִּים (Halterungen) - wörtlich "Häuser" für die Riegel.
Die Riegelverkleidung וְצִפִּיתָ אֶת־הַבְּרִיחִם זָהָב (und du sollst überziehen die Riegel mit Gold) komplettiert die Goldverkleidung des gesamten Rahmensystems.
Die LXX übersetzt בַּיִת mit οἶκος (Haus) und macht damit die Aufnahmefunktion der Ringe deutlich.
Satzstruktur: Dreifache Goldverkleidungsanweisung für Bretter, Ringe und Riegel.
Das Gesetz vervollständigt das tragende Gerüst durch vollständige Goldverkleidung aller Konstruktionselemente.
Exodus 26,30
Hebräisch: וַהֲקֵמֹתָ֖ אֶת־הַמִּשְׁכָּ֑ן כְּמִ֨שְׁפָּטֹ֔ו אֲשֶׁ֥ר הָרְאֵ֖יתָ בָּהָֽר׃
Deutsch: Und so sollst du die Wohnung nach ihrer Vorschrift aufrichten, wie sie dir auf dem Berg gezeigt wurde.

Kommentar: Die Aufrichtung וַהֲקֵמֹתָ אֶת־הַמִּשְׁכָּן (und du sollst aufrichten die Wohnung) zeigt הֲקֵמֹתָ (2. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von קום) mit waw-consecutivum - das Hiphil bedeutet "aufrichten, aufstellen".
Die Entsprechungsanweisung כְּמִשְׁפָּטוֹ אֲשֶׁר הָרְאֵיתָ בָּהָר (nach ihrer Vorschrift, wie sie dir gezeigt wurde auf dem Berg) zeigt כְּמִשְׁפָּטוֹ (nach ihrer Vorschrift) mit מִשְׁפָּט (Recht, Vorschrift) und Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin. הָרְאֵיתָ (du wurdest gezeigt) als 2. Person Singular maskulin Hophal Perfekt von ראה - passivische Form "dir wurde gezeigt".
Die LXX übersetzt מִשְׁפָּט mit κρίμα (Urteil, Bestimmung) und macht damit die verbindliche Vorschrift deutlich.
Satzstruktur: Aufrichtungsbefehl mit Verweis auf die himmlische Vorlage als verbindliche Norm.
Das Gesetz schließt die Konstruktionsanweisungen mit dem Verweis auf das himmlische Urbild als maßgebliche Vorlage ab.
Exodus 26,31
Hebräisch: וְעָשִׂ֣יתָ פָרֹ֗כֶת תְּכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַת שָׁנִ֖י וְשֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֑ר מַעֲשֵׂ֥ה חֹשֵׁ֛ב יַעֲשֶׂ֥ה אֹתָ֖הּ כְּרֻבִֽים׃
Deutsch: Und du sollst einen Vorhang machen aus blauem und rotem Purpur und Karmesin und gezwirntem Byssus; in Kunstweberarbeit soll man ihn machen, mit Kerubim.

Kommentar: Der wichtigste Vorhang וְעָשִׂיתָ פָרֹכֶת (und du sollst machen einen Vorhang) zeigt פָּרֹכֶת (Vorhang) als feminines Nomen für den Trennvorhang zwischen Heiligtum und Allerheiligstem.
Die kostbaren Materialien תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר (blauer und purpurner und karmesinroter [Stoff] und gezwirnte Leinwand) wiederholen exakt die Materialien der inneren Teppiche aus Vers 1 - die gleiche Kostbarkeit für die heilige Trennung.
Die Kunstfertigkeit מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב יַעֲשֶׂה אֹתָהּ כְּרֻבִים (in Kunstweberarbeit soll man ihn machen mit Kerubim) zeigt מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב (Kunstweberarbeit) und כְּרֻבִים (Kerubim) - die himmlischen Wesen schmücken auch diesen heiligsten Vorhang.
Die LXX übersetzt מַעֲשֵׂ֥ה חֹשֵׁ֛ב ("Kunstweberarbeit") mit ἔργον ὑφαντὸν ("Weberarbeit"), was eine spezifischere handwerkliche Terminologie darstellt.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag für den Trennvorhang mit kostbarsten Materialien und kunstvollster Verzierung.
Das Gesetz führt den heiligsten Vorhang ein, der das Allerheiligste vom Heiligtum trennt - gefertigt aus denselben kostbaren Materialien wie die Wohnung selbst.
Exodus 26,32
Hebräisch: וְנָתַתָּ֣ה אֹתָ֗הּ עַל־אַרְבָּעָה֙ עַמּוּדֵ֣י שִׁטִּ֔ים מְצֻפִּ֣ים זָהָ֔ב וָוֵיהֶ֖ם זָהָ֑ב עַל־אַרְבָּעָ֖ה אַדְנֵי־כָֽסֶף׃
Deutsch: Und hänge ihn auf an vier Säulen aus Akazienholz, überzogen mit Gold, ihre Haken aus Gold, auf vier Füßen aus Silber.

Kommentar: Die Aufhängung וְנָתַתָּה אֹתָהּ עַל־אַרְבָּעָה עַמּוּדֵי שִׁטִּים (und du sollst ihn geben auf vier Säulen aus Akazienholz) zeigt נָתַתָּה (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נתן) mit waw-consecutivum. עַמּוּדֵי שִׁטִּים (Säulen aus Akazienholz) - עַמּוּד (Säule) aus dem bewährten Material.
Die Goldverkleidung מְצֻפִּים זָהָב וָוֵיהֶם זָהָב (überzogen mit Gold, ihre Haken aus Gold) zeigt מְצֻפִּים (überzogene) als Partizip Pual Plural von צפה und וָוֵיהֶם (ihre Haken) - וָו (Haken) mit Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin.
Die Fundamentierung עַל־אַרְבָּעָה אַדְנֵי־כָסֶף (auf vier silbernen Füßen) zeigt das bewährte Silberfundament für die tragenden Säulen.
Die LXX übersetzt וָו mit κρίκος (Ring) und interpretiert damit die Aufhängungsvorrichtung.
Satzstruktur: Aufhängungsanweisung mit vier Säulen, Goldverkleidung und Silberfundament.
Das Gesetz etabliert das Tragesystem für den heiligsten Vorhang mit vier vergoldeten Säulen auf Silberfundament.
Exodus 26,33
Hebräisch: וְנָתַתָּ֣ה אֶת־הַפָּרֹכֶת֮ תַּ֣חַת הַקְּרָסִים֒ וְהֵבֵאתָ֥ שָׁ֙מָּה֙ מִבֵּ֣ית לַפָּרֹ֔כֶת אֵ֖ת אֲר֣וֹן הָעֵדֻ֑ת וְהִבְדִּילָ֤ה הַפָּרֹ֙כֶת֙ לָכֶ֔ם בֵּ֣ין הַקֹּ֔דֶשׁ וּבֵ֖ין קֹ֥דֶשׁ הַקֳּדָשִֽׁים׃
Deutsch: Und du sollst den Vorhang unter die Haken hängen und die Lade des Zeugnisses dorthin innerhalb des Vorhangs bringen; und der Vorhang soll euch eine Scheidung machen zwischen dem Heiligen und dem Allerheiligsten.

Kommentar: Die Positionierung וְנָתַתָּה אֶת־הַפָּרֹכֶת תַּחַת הַקְּרָסִים (und du sollst geben den Vorhang unter die Haken) zeigt die Aufhängung unter den goldenen Haken der Teppichverbindung aus Vers 6 - der Vorhang teilt die Wohnung in der Mitte.
Die Lade-Platzierung וְהֵבֵאתָ שָׁמָּה מִבֵּית לַפָּרֹכֶת אֵת אֲרוֹן הָעֵדֻת (und du sollst bringen dorthin innerhalb des Vorhangs die Lade des Zeugnisses) zeigt הֵבֵאתָ (2. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von בוא) mit waw-consecutivum. מִבֵּית לַפָּרֹכֶת (innerhalb des Vorhangs) - מִבֵּית bedeutet hier "innerhalb".
Die Trennfunktion וְהִבְדִּילָה הַפָּרֹכֶת לָכֶם בֵּין הַקֹּדֶשׁ וּבֵין קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים (und scheiden soll der Vorhang für euch zwischen dem Heiligen und dem Heiligen der Heiligen) zeigt הִבְדִּילָה (3. Person Singular feminin Hiphil Perfekt von בדל) mit waw-consecutivum - das Hiphil bedeutet "scheiden, trennen". קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים (Heiliges der Heiligen = Allerheiligstes) als Superlativ.
Die LXX übersetzt קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים mit ἅγια ἁγίων (Heiliges der Heiligen) und bewahrt damit die hebräische Superlativkonstruktion. Die Septuaginta fügt διοριεῖ τὸ καταπέτασμα ("der Vorhang wird abgrenzen") hinzu, um die Trennfunktion des Vorhangs zwischen dem Heiligen und dem Allerheiligsten expliziter zu machen.
Satzstruktur: Dreifache Anweisung für Vorhangposition, Ladenplatzierung und Trennfunktion zwischen den Heiligkeitsgraden.
Das Gesetz etabliert die fundamentale Raumteilung der Wohnung in Heiliges und Allerheiligstes mit der Bundeslade im innersten Bereich.
Exodus 26,34
Hebräisch: וְנָתַתָּ֙ אֶת־הַכַּפֹּ֔רֶת עַ֖ל אֲר֣וֹן הָעֵדֻ֑ת בְּקֹ֖דֶשׁ הַקֳּדָשִֽׁים׃
Deutsch: Und du sollst den Sühnedeckel auf die Lade des Zeugnisses im Allerheiligsten legen.

Kommentar: Die Sühnedeckel-Montage וְנָתַתָּ אֶת־הַכַּפֹּרֶת עַל אֲרוֹן הָעֵדֻת (und du sollst geben den Sühnedeckel auf die Lade des Zeugnisses) wiederholt die Anweisung aus Exodus 25,21 und zeigt die Vollendung der Bundeslade.
Die Lokalisierung בְּקֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים (im Heiligen der Heiligen) spezifiziert den Ort - das Allerheiligste hinter dem Vorhang als heiligster Raum der Wohnung.
Die LXX verwendet identische Begriffe wie in Exodus 25,21 und betont damit die Kontinuität der Anweisungen.
Satzstruktur: Kurze Montagebestätigung mit Ortsangabe im Allerheiligsten.
Das Gesetz komplettiert die Bundeslade mit dem Sühnedeckel im heiligsten Raum der Wohnung.
Exodus 26,35
Hebräisch: וְשַׂמְתָּ֤ אֶת־הַשֻּׁלְחָן֙ מִח֣וּץ לַפָּרֹ֔כֶת וְאֶת־הַמְּנֹרָה֙ נֹ֣כַח הַשֻּׁלְחָ֔ן עַ֛ל צֶ֥לַע הַמִּשְׁכָּ֖ן תֵּימָ֑נָה וְהַ֨שֻּׁלְחָ֔ן תִּתֵּ֖ן עַל־צֶ֥לַע צָפֽוֹן׃
Deutsch: Und du sollst den Tisch außerhalb des Vorhangs aufstellen und den Leuchter dem Tisch gegenüber an der Südseite der Wohnung stellen, und den Tisch sollst du an die Nordseite stellen.

Kommentar: Die Tischpositionierung וְשַׂמְתָּ אֶת־הַשֻּׁלְחָן מִחוּץ לַפָּרֹכֶת (und du sollst setzen den Tisch außerhalb des Vorhangs) zeigt שַׂמְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von שׂום) mit waw-consecutivum. מִחוּץ לַפָּרֹכֶת (außerhalb des Vorhangs) - der Schaubrottisch gehört ins Heiligtum, nicht ins Allerheiligste.
Die Leuchterpositionierung וְאֶת־הַמְּנֹרָה נֹכַח הַשֻּׁלְחָן עַל צֶלַע הַמִּשְׁכָּן תֵּימָנָה (und den Leuchter gegenüber dem Tisch an der Seite der Wohnung südwärts) zeigt נֹכַח (gegenüber) von נכח (gegenüberstehen) und תֵּימָנָה (südwärts) - der Leuchter steht auf der Südseite.
Die Tischspezifikation וְהַשֻּׁלְחָן תִּתֵּן עַל־צֶלַע צָפוֹן (und den Tisch sollst du geben an die Nordseite) zeigt צָפוֹן (Norden) - Tisch und Leuchter stehen sich gegenüber, Nord und Süd.
Die LXX übersetzt נֹכַח mit ἀπέναντι (gegenüber) und macht damit die symmetrische Anordnung deutlich.
Satzstruktur: Dreifache Positionierungsanweisung für die beiden Hauptgeräte im Heiligtum mit gegenüberliegender Aufstellung.
Das Gesetz etabliert die liturgische Anordnung im Heiligtum: Tisch im Norden, Leuchter im Süden, beide vor dem Vorhang zum Allerheiligsten.
Exodus 26,36
Hebräisch: וְעָשִׂ֤יתָ מָסָךְ֙ לְפֶ֣תַח הָאֹ֔הֶל תְּכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַת שָׁנִ֖י וְשֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֑ר מַעֲשֵׂ֖ה רֹקֵֽם׃
Deutsch: Und du sollst einen Vorhang für den Eingang des Zeltes machen aus blauem und rotem Purpur und Karmesin und gezwirntem Byssus, in Buntwirkerarbeit.

Kommentar: Der Eingangsvorhang וְעָשִׂיתָ מָסָךְ לְפֶתַח הָאֹהֶל (und du sollst machen einen Vorhang für den Eingang des Zeltes) zeigt מָסָךְ (Vorhang, Schirm) als maskulines Nomen - ein anderes Wort als פָּרֹכֶת für den inneren Vorhang. פֶּתַח (Eingang, Öffnung) des אֹהֶל (Zeltes).
Die Materialien תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר (blauer und purpurner und karmesinroter [Stoff] und gezwirnte Leinwand) sind identisch mit dem inneren Vorhang (Vers 31), zeigen also die gleiche Kostbarkeit.
Die Arbeitsart מַעֲשֵׂה רֹקֵם (Buntwirkerarbeit) zeigt רֹקֵם (Buntwirker) von רקם (buntwirken) - eine andere Technik als מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב (Kunstweberarbeit) des inneren Vorhangs. Keine Kerubim werden erwähnt.
Die LXX unterscheidet deutlicher zwischen dem καταπέτασμα (innerer Vorhang) und dem ἐπίσπαστρον (äußerer Vorhang am Eingang), während der hebräische Text verschiedene Begriffe verwendet (פָרֹ֗כֶת und מָסָךְ).
Satzstruktur: Herstellungsauftrag für Eingangsvorhang mit kostbaren Materialien aber anderer Arbeitsweise.
Das Gesetz führt den zweiten Vorhang für den Eingang ein - aus denselben kostbaren Materialien, aber ohne Kerubim und in anderer Technik gefertigt.
Exodus 26,37
Hebräisch: וְעָשִׂ֣יתָ לַמָּסָ֗ךְ חֲמִשָּׁה֙ עַמּוּדֵ֣י שִׁטִּ֔ים וְצִפִּיתָ֤ אֹתָם֙ זָהָ֔ב וָוֵיהֶ֖ם זָהָ֑ב וְיָצַקְתָּ֣ לָהֶ֔ם חֲמִשָּׁ֖ה אַדְנֵ֥י נְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Und du sollst für den Vorhang fünf Säulen aus Akazienholz machen und sie mit Gold überziehen, ihre Haken aus Gold; und du sollst fünf kupferne Füße für sie gießen.

Kommentar: Die Säulenanzahl וְעָשִׂיתָ לַמָּסָךְ חֲמִשָּׁה עַמּוּדֵי שִׁטִּים (und du sollst machen für den Vorhang fünf Säulen aus Akazienholz) zeigt חֲמִשָּׁה (fünf) - eine Säule mehr als für den inneren Vorhang (vier in Vers 32). עַמּוּדֵי שִׁטִּים (Säulen aus Akazienholz) aus dem bewährten Material.
Die Goldverkleidung וְצִפִּיתָ אֹתָם זָהָב וָוֵיהֶם זָהָב (und du sollst sie überziehen mit Gold, ihre Haken aus Gold) entspricht dem inneren Vorhang - die gleiche kostbare Ausstattung.
Die Fundamentunterschiede וְיָצַקְתָּ לָהֶם חֲמִשָּׁה אַדְנֵי נְחֹשֶׁת (und du sollst gießen für sie fünf kupferne Füße) zeigen יָצַקְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von יצק) mit waw-consecutivum - "gießen". אַדְנֵי נְחֹשֶׁת (kupferne Füße) statt Silber - praktisches Material für den Außenbereich.
Die LXX unterscheidet zwischen den Fundamentmaterialien und zeigt damit die abgestufte Heiligkeit.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag für Eingangsvorhang mit fünf Säulen, Goldverkleidung und Kupferfundament.
Das Gesetz komplettiert den Eingangsbereich mit fünf vergoldeten Säulen auf praktischem Kupferfundament - kostbar aber nicht so heilig wie der innere Vorhang.
Exodus 27,1
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ אֶת־הַמִּזְבֵּ֖חַ עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים חָמֵשׁ֩ אַמּ֨וֹת אֹ֜רֶךְ וְחָמֵ֧שׁ אַמּ֣וֹת רֹ֗חַב רָב֤וּעַ יִהְיֶה֙ הַמִּזְבֵּ֔חַ וְשָׁלֹ֥שׁ אַמּ֖וֹת קֹמָתֽוֹ׃
Deutsch: Und du sollst einen Altar aus Akazienholz machen: fünf Ellen die Länge und fünf Ellen die Breite – quadratisch soll der Altar sein – und drei Ellen seine Höhe.

Kommentar: Der Übergang zum Aufsteigeopferaltar וְעָשִׂיתָ אֶת־הַמִּזְבֵּחַ עֲצֵי שִׁטִּים (und du sollst machen den Altar aus Akazienholz) zeigt מִזְבֵּחַ (Altar) von זבח (schlachten zum Opfer)" - der Begriff ist spezifisch. Aus dem bewährten Material עֲצֵי שִׁטִּים (Akazienhölzer). Dieser Altar steht im Vorhof, nicht in der Wohnung selbst.
Die Maßangaben חָמֵשׁ אַמּוֹת אֹרֶךְ וְחָמֵשׁ אַמּוֹת רֹחַב (fünf Ellen Länge und fünf Ellen Breite) zeigen identische Abmessungen für beide horizontalen Dimensionen - etwa 2,25×2,25 Meter nach traditioneller Ellenmessung 
Die Formbestimmung רָבוּעַ יִהְיֶה הַמִּזְבֵּחַ (quadratisch soll der Altar sein) betont explizit die quadratische Form mit רָבוּעַ (quadratisch) von רבע (vier) - vier gleiche Seiten.
Die Höhenangabe וְשָׁלֹשׁ אַמּוֹת קֹמָתוֹ (und drei Ellen seine Höhe) zeigt קֹמָתוֹ (seine Höhe) mit Possessivsuffix - ca. 1,35 Meter hoch, deutlich niedriger als breit.
Die LXX übersetzt רָבוּעַ mit τετράγωνος (viereckig) und bewahrt damit die geometrische Präzision.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag mit Material und dreifacher Maßangabe plus expliziter Formbestimmung.
Das Gesetz führt den Aufsteigeopferaltar ein - ein quadratisches, relativ niedriges Bauwerk für die Tieropfer im Vorhof. Die präzisen Maßangaben zeigen göttliche Ordnung - etwa 2,25×2,25 Meter boten ausreichend Raum für die Opfer des wandernden Gottesvolkes.
Exodus 27,2
Hebräisch: וְעָשִׂ֣יתָ קַרְנֹתָ֗יו עַ֚ל אַרְבַּ֣ע פִּנֹּתָ֔יו מִמֶּ֖נּוּ תִּהְיֶ֣יןָ קַרְנֹתָ֑יו וְצִפִּיתָ֥ אֹתוֹ֖ נְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Und mache seine Hörner an seinen vier Ecken; aus ihm sollen seine Hörner sein; und überziehe ihn mit Kupfer.

Kommentar: Die Altarhörner וְעָשִׂיתָ קַרְנֹתָיו עַל אַרְבַּע פִּנֹּתָיו (und du sollst machen seine Hörner auf seine vier Ecken) zeigen קַרְנֹתָיו (seine Hörner) als Plural von קֶרֶן (Horn) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin. פִּנֹּתָיו (seine Ecken) als Plural von פִּנָּה (Ecke) - jede der vier Ecken erhält ein Horn. Die Altarhörner dienten als Zufluchtsstätten (1. Könige 1,50; 2,28).
Die organische Verbindung מִמֶּנּוּ תִּהְיֶיןָ קַרְנֹתָיו (aus ihm sollen seine Hörner sein) zeigt מִמֶּנּוּ (aus ihm) mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin - die Hörner sind nicht aufgesetzt, sondern aus einem Stück mit dem Altar geschnitzt. Die organische Verbindung "aus einem Stück" zeigt die Einheit und Festigkeit des göttlichen Schutzes.
Die Kupferverkleidung וְצִפִּיתָ אֹתוֹ נְחֹשֶׁת (und du sollst ihn überziehen mit Kupfer) zeigt צִפִּיתָ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von צפה) mit waw-consecutivum. נְחֹשֶׁת (Kupfer/Bronze) - praktisches, hitzebeständiges Material für den Feueraltar.
Die LXX übersetzt קֶרֶן mit κέρας (Horn) und macht damit die kultische Symbolik deutlich.
Satzstruktur: Herstellungsanweisung für Altarhörner mit organischer Verbindung und Kupferverkleidung.
Das Gesetz fügt die wichtigen Altarhörner hinzu - Symbol der göttlichen Macht und Zufluchtsorte, aus einem Stück geschnitzt und kupferverkleidet.
Exodus 27,3
Hebräisch: וְעָשִׂ֤יתָ סִּֽירֹתָיו֙ לְדַשְּׁנֹ֔ו וְיָעָיו֙ וּמִזְרְקֹתָ֔יו וּמִזְלְגֹתָ֖יו וּמַחְתֹּתָ֑יו לְכָל־כֵּלָ֖יו תַּעֲשֶׂ֥ה נְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Und mache seine Töpfe, um ihn von Asche zu reinigen, und seine Schaufeln und seine Sprengschalen und seine Gabeln und sein Feuerbecken; alle seine Geräte sollst du aus Kupfer machen.

Kommentar: Die Altargeräte werden systematisch aufgezählt: סִּירֹתָיו לְדַשְּׁנֹו (seine Töpfe um ihn zu entaschen) - סִיר (Topf) mit der Zweckbestimmung לְדַשְּׁנוֹ von דשׁן (Asche wegräumen).
וְיָעָיו (und seine Schaufeln) - יָעֶה (Schaufel) zum Bewegen der Asche. וּמִזְרְקֹתָיו (und seine Sprengschalen) - מִזְרָק (Sprengschale) von זרק (sprengen) für das Sprengen des Opferblutes.
וּמִזְלְגֹתָיו (und seine Gabeln) - מִזְלָגָה (Gabel) von זלג (aufgabeln) zum Handhaben des Fleisches. וּמַחְתֹּתָיו (und seine Feuerbecken) - מַחְתָּה (Feuerbecken) von חתה (schaufeln) für glühende Kohlen.
Gottesdienstliche Ordnung: Die durchgängige Materialangabe לְכָל־כֵּלָיו תַּעֲשֶׂה נְחֹשֶׁת (alle seine Geräte sollst du aus Kupfer fertigen) unterstreicht die zweckmäßige, feuerfeste Ausrüstung. 
Die LXX fügt στεφάνην τῷ θυσιαστηρίῳ ("eine Krone für den Altar") hinzu, während der hebräische Text dies nicht erwähnt. Dies könnte eine interpretatorische Ergänzung zur Beschreibung des Altarschmucks darstellen.
Satzstruktur: Fünffache Geräteaufzählung mit Funktionsangabe und einheitlicher Materialbestimmung.
Das Gesetz vervollständigt den Altar mit dem kompletten kupfernen Geräteservice für alle Opferhandlungen. Jedes kupferne Gerät dient einem spezifischen Zweck im Opferritual - hitzebeständig und zweckmäßig.
Exodus 27,4
Hebräisch: וְעָשִׂ֤יתָ לּוֹ֙ מִכְבָּ֔ר מַעֲשֵׂ֖ה רֶ֣שֶׁת נְחֹ֑שֶׁת וְעָשִׂ֣יתָ עַל־הָרֶ֗שֶׁת אַרְבַּע֙ טַבְּעֹ֣ת נְחֹ֔שֶׁת עַ֖ל אַרְבַּ֥ע קְצוֹתָֽיו׃
Deutsch: Und mache ihm ein Gitter in Netzform aus Kupfer, und mache an das Netz vier kupferne Ringe an seinen vier Ecken.

Kommentar: Das Altargitter וְעָשִׂיתָ לּוֹ מִכְבָּר מַעֲשֵׂה רֶשֶׁת נְחֹשֶׁת (und du sollst machen ihm ein Gitter in Netzarbeit aus Kupfer) zeigt מִכְבָּר (Gitter) von כבר (bereits, schon; hier: durchlöchert) und מַעֲשֵׂה רֶשֶׁת (Netzarbeit) - רֶשֶׁת (Netz) beschreibt die durchbrochene Struktur.
Die Ringanbringung וְעָשִׂיתָ עַל־הָרֶשֶׁת אַרְבַּע טַבְּעֹת נְחֹשֶׁת (und du sollst machen an das Netz vier kupferne Ringe) wiederholt das Ringsystem für Transportzwecke. עַל־הָרֶשֶׁת (an das Netz) zeigt die Befestigung am Gitter.
Die Positionierung עַל אַרְבַּע קְצוֹתָיו (an seinen vier Ecken) zeigt קְצוֹתָיו (seine Ecken/Enden) mit Possessivsuffix - die vier Ecken des Gitters erhalten Ringe.
Die LXX übersetzt רֶשֶׁת mit δίκτυον (Netz) und macht damit die netzartige Struktur deutlich.
Satzstruktur: Gitterherstellung mit Netzstruktur und Ringanbringung für Transportzwecke.
Das Gesetz fügt ein kupfernes Gitter hinzu - wahrscheinlich für bessere Luftzufuhr beim Verbrennen der Opfer.
Exodus 27,5
Hebräisch: וְנָתַתָּ֣ה אֹתָ֗הּ תַּ֛חַת כַּרְכֹּ֥ב הַמִּזְבֵּ֖חַ מִלְּמָ֑טָּה וְהָיְתָ֣ה הָרֶ֔שֶׁת עַ֖ד חֲצִ֥י הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und setze es unter die Einfassung des Altars von unten, und das Netz soll bis zur Hälfte des Altars reichen.

Kommentar: Die Positionierung וְנָתַתָּה אֹתָהּ תַּחַת כַּרְכֹּב הַמִּזְבֵּחַ מִלְּמָטָּה (und du sollst es setzen unter die Einfassung des Altars von unten) zeigt נָתַתָּה (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נתן) mit waw-consecutivum. כַּרְכֹּב (Einfassung, Leiste) von רכב (hier: umfassen) und מִלְּמָטָּה (von unten) zeigen die untere Befestigung.
Die Reichweite וְהָיְתָה הָרֶשֶׁת עַד חֲצִי הַמִּזְבֵּחַ (und das Netz soll sein bis zur Hälfte des Altars) zeigt הָיְתָה (3. Person Singular feminin Perfekt Qal von היה) mit waw-consecutivum. עַד חֲצִי הַמִּזְבֵּחַ (bis zur Hälfte des Altars) - das Gitter reicht von unten bis zur Mitte der Altarhöhe.
Die LXX interpretiert die Position und macht damit die praktische Konstruktion deutlich.
Satzstruktur: Positionierungs- und Reichweitenangabe für das Altargitter.
Das Gesetz regelt die genaue Position des Gitters: von unten bis zur Altarmitte - wahrscheinlich als Feuerrost.
Exodus 27,6
Hebräisch: וְעָשִׂ֤יתָ בַדִּים֙ לַמִּזְבֵּ֔חַ בַּדֵּ֖י עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים וְצִפִּיתָ֥ אֹתָ֖ם נְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Und mache Stangen für den Altar, Stangen aus Akazienholz, und überziehe sie mit Kupfer.

Kommentar: Die Stangenanfertigung וְעָשִׂיתָ בַדִּים לַמִּזְבֵּחַ בַּדֵּי עֲצֵי שִׁטִּים (und du sollst machen Stangen für den Altar, Stangen aus Akazienholz) wiederholt das bewährte Transportsystem. בַּדִּים (Stangen) als Plural von בַּד aus עֲצֵי שִׁטִּים (Akazienhölzern).
Die Kupferverkleidung וְצִפִּיתָ אֹתָם נְחֹשֶׁת (und du sollst sie überziehen mit Kupfer) zeigt צִפִּיתָ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von צפה) mit waw-consecutivum. נְחֹשֶׁת (Kupfer) statt Gold entspricht dem praktischen Charakter des Altars.
Die LXX verwendet dieselbe Terminologie wie bei den anderen Geräten und zeigt damit das einheitliche Transportsystem.
Satzstruktur: Standardanweisung für Tragstangen mit bewährtem Material und angepasster Verkleidung.
Das Gesetz macht auch den Altar transportabel durch das bewährte Stangensystem, aber mit kupferner statt goldener Verkleidung.
Exodus 27,7
Hebräisch: וְהוּבָ֥א אֶת־בַּדָּ֖יו בַּטַּבָּעֹ֑ת וְהָי֣וּ הַבַּדִּ֗ים עַל־שְׁתֵּ֛י צַלְעֹ֥ת הַמִּזְבֵּ֖חַ בִּשְׂאֵ֥ת אֹתוֹ׃
Deutsch: Und seine Stangen sollen in die Ringe gebracht werden, und die Stangen sollen an beiden Seiten des Altars sein, wenn man ihn trägt.

Kommentar: Das Einfügen der Stangen וְהוּבָא אֶת־בַּדָּיו בַּטַּבָּעֹת (und gebracht werden sollen seine Stangen in die Ringe) zeigt הוּבָא (3. Person Singular maskulin Hophal Perfekt von בוא) mit waw-consecutivum - passivische Form "sollen gebracht werden".
Die Positionierung וְהָיוּ הַבַּדִּים עַל־שְׁתֵּי צַלְעֹת הַמִּזְבֵּחַ (und die Stangen sollen sein an beiden Seiten des Altars) zeigt שְׁתֵּי צַלְעֹת (beide Seiten) - צֶלַע (Seite) im Dual für die gegenüberliegenden Seiten.
Die Zweckbestimmung בִּשְׂאֵת אֹתוֹ (beim Tragen von ihm) zeigt den Infinitiv construct שְׂאֵת von נשׂא (tragen) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin.
Die LXX übersetzt נשׂא mit αἴρειν (heben, tragen) und macht damit die Transportfunktion deutlich.
Satzstruktur: Einfügungsanweisung mit Positionierung und Zweckbestimmung für den Transport.
Das Gesetz regelt das praktische Transportsystem des schweren Aufsteigeopferaltars durch beidseitige Stangen.
Exodus 27,8
Hebräisch: נְב֥וּב לֻחֹ֖ת תַּעֲשֶׂ֣ה אֹתוֹ֑ כַּאֲשֶׁ֨ר הֶרְאָ֥ה אֹתְךָ֛ בָּהָ֖ר כֵּ֥ן יַעֲשֽׂוּ׃
Deutsch: Hohl, aus Brettern sollst du ihn machen; so wie es dir auf dem Berg gezeigt worden ist, so soll man ihn machen.

Kommentar: Die Konstruktionsart נְבוּב לֻחֹת תַּעֲשֶׂה אֹתוֹ (hohl aus Brettern sollst du ihn machen) zeigt נָבוּב (hohl) von נבב (aushöhlen) und לֻחֹת (Bretter) als Plural von לוּחַ (Brett, Tafel) - der Altar ist nicht massiv, sondern eine hohle Bretterkonstruktion. Die hohle Konstruktion machte den Altar sowohl stabil als auch transportabel für das wandernde Volk Gottes. 
Die Entsprechungsformel כַּאֲשֶׁר הֶרְאָה אֹתְךָ בָּהָר כֵּן יַעֲשׂוּ (wie er dir gezeigt hat auf dem Berg, so sollen sie machen) zeigt הֶרְאָה (3. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von ראה) - "er hat gezeigt". כֵּן יַעֲשׂוּ (so sollen sie machen) mit יַעֲשׂוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von עשׂה).
Die LXX beschreibt den Altar als κοῖλον σανιδωτὸν ("hohl aus Brettern"), während der hebräische Text נְב֥וּב לֻחֹ֖ת ("hohl aus Platten") verwendet. Dies zeigt unterschiedliche Vorstellungen der Altarkonstruktion.
Satzstruktur: Konstruktionsangabe mit Verweis auf das himmlische Vorbild als maßgebliche Vorlage.
Das Gesetz offenbart die praktische Konstruktion des Altars als hohle Bretterstruktur und verweist auf die himmlische Vorlage.
Exodus 27,9
Hebräisch: וְעָשִׂ֕יתָ אֵ֖ת חֲצַ֣ר הַמִּשְׁכָּ֑ן לִפְאַ֣ת נֶֽגֶב־תֵּ֠ימָנָה קְלָעִ֨ים לֶחָצֵ֜ר שֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֗ר מֵאָ֤ה בָֽאַמָּה֙ אֹ֔רֶךְ לַפֵּאָ֖ה הָאֶחָֽת׃
Deutsch: Und du sollst den Vorhof der Wohnung machen: an der Südseite Behänge für den Vorhof aus gezwirntem Byssus, 100 Ellen die Länge auf der einen Seite.

Kommentar: Der Übergang zum Vorhof וְעָשִׂיתָ אֵת חֲצַר הַמִּשְׁכָּן (und du sollst machen den Vorhof der Wohnung) zeigt חָצֵר (Vorhof) als umgebenden Bereich um die מִשְׁכָּן (Wohnung).
Die erste Seite לִפְאַת נֶגֶב־תֵּימָנָה (für die Seite Süd-südwärts) zeigt פֵּאָה (Seite) mit der doppelten südlichen Bestimmung נֶגֶב־תֵּימָנָה - sowohl נֶגֶב (Süden) als auch תֵּימָנָה (südwärts) verstärken die Himmelsrichtung.
Die Behänge קְלָעִים לֶחָצֵר שֵׁשׁ מָשְׁזָר (Behänge für den Vorhof aus gezwirnter Leinwand) zeigen קְלָעִים (Behänge) als Plural von קֶלַע (Behang, Vorhang) aus שֵׁשׁ מָשְׁזָר (gezwirnte Leinwand).
Die Längenangabe מֵאָה בָאַמָּה אֹרֶךְ לַפֵּאָה הָאֶחָת (hundert Ellen Länge für die eine Seite) zeigt die beträchtliche Ausdehnung des Vorhofs.
Die LXX verwendet εἰς τὸ κλίτος τὸ πρὸς λίβα ("zur Seite nach Südwesten") für נֶֽגֶב־תֵּ֠ימָנָה ("Süden"), was eine präzisere Himmelsrichtungsangabe darstellt.
Satzstruktur: Vorhofauftrag mit Himmelsrichtung, Material und Längenangabe für die erste Seite.
Das Gesetz beginnt die Anweisungen für den großen Vorhof um die Wohnung mit der 100 Ellen langen Südseite.
Exodus 27,10
Hebräisch: וְעַמֻּדָ֣יו עֶשְׂרִ֔ים וְאַדְנֵיהֶ֥ם עֶשְׂרִ֖ים נְחֹ֑שֶׁת וָוֵ֧י הָעַמֻּדִ֛ים וַחֲשֻׁקֵיהֶ֖ם כָּֽסֶף׃
Deutsch: Und ihre 20 Säulen und ihre 20 Füße aus Kupfer, die Haken der Säulen und ihre Bindestäbe aus Silber.

Kommentar: Die Säulenanzahl וְעַמֻּדָיו עֶשְׂרִים (und seine Säulen zwanzig) zeigt עַמּוּד (Säule) im Plural mit Possessivsuffix 3. Person Singular maskulin - zwanzig Säulen für die 100 Ellen lange Südseite bedeutet alle 5 Ellen eine Säule.
Die Fundamente וְאַדְנֵיהֶם עֶשְׂרִים נְחֹשֶׁת (und ihre Füße zwanzig aus Kupfer) zeigen אֶדֶן (Fuß, Sockel) im Plural mit Possessivsuffix aus נְחֹשֶׁת (Kupfer) - praktisches Material für den Außenbereich.
Die Verbindungselemente וָוֵי הָעַמֻּדִים וַחֲשֻׁקֵיהֶם כָּסֶף (Haken der Säulen und ihre Bindestäbe aus Silber) zeigen וָו (Haken) und חָשֻׁק (Bindestab) aus כֶּסֶף (Silber) - kostbarere Verbindungselemente.
Die LXX übersetzt חָשֻׁק mit ψιμοϊ (Klemmen) und interpretiert damit die Verbindungsfunktion.
Satzstruktur: Systematische Aufzählung von Säulen, Fundamenten und Verbindungselementen mit Materialangaben.
Das Gesetz etabliert das Tragesystem für die Vorhofbehänge mit kupfernen Fundamenten und silbernen Verbindungen.
Exodus 27,11
Hebräisch: וְכֵ֨ן לִפְאַ֤ת צָפוֹן֙ בָּאֹ֔רֶךְ קְלָעִ֖ים מֵ֣אָה אֹ֑רֶךְ וְעַמְדּוּ עֶשְׂרִ֗ים וְאַדְנֵיהֶ֤ם עֶשְׂרִים֙ נְחֹ֔שֶׁת וָוֵ֧י הָֽעַמֻּדִ֛ים וַחֲשֻׁקֵיהֶ֖ם כָּֽסֶף׃
Deutsch: Und ebenso an der Nordseite in der Länge: Behänge, 100 Ellen lang; und ihre 20 Säulen und ihre 20 Füße aus Kupfer, die Haken der Säulen und ihre Bindestäbe aus Silber.

Kommentar: Die Entsprechungsformel וְכֵן לִפְאַת צָפוֹן בָּאֹרֶךְ (und ebenso für die Nordseite in der Länge) zeigt כֵּן (ebenso) und צָפוֹן (Norden) - die Nordseite entspricht exakt der Südseite.
Die identischen Maße קְלָעִים מֵאָה אֹרֶךְ (Behänge hundert [Ellen] Länge) wiederholen die 100-Ellen-Länge der gegenüberliegenden Seite.
Das identische Tragesystem וְעַמְדּוּ עֶשְׂרִים וְאַדְנֵיהֶם עֶשְׂרִים נְחֹשֶׁת וָוֵי הָעַמֻּדִים וַחֲשֻׁקֵיהֶם כָּסֶף entspricht vollständig Vers 10 - עַמְדּוּ (ihre Säulen) als verkürzte Form von עַמּוּדִים.
Die LXX gibt τῷ κλίτει τῷ πρὸς ἀπηλιώτην ("zur Seite nach Nordosten") für צָפוֹן ("Norden") an, was wiederum eine spezifischere Richtungsangabe zeigt.
Satzstruktur: Vollständige Entsprechungsformel mit identischen Maßen und Materialien für die Nordseite.
Das Gesetz etabliert die symmetrische Konstruktion mit identischen Nord- und Südseiten des Vorhofs.
Exodus 27,12
Hebräisch: וְרֹ֤חַב הֶֽחָצֵר֙ לִפְאַת־יָ֔ם קְלָעִ֖ים חֲמִשִּׁ֣ים אַמָּ֑ה עַמֻּדֵיהֶ֣ם עֲשָׂרָ֔ה וְאַדְנֵיהֶ֖ם עֲשָׂרָֽה׃
Deutsch: Und die Breite des Vorhofs an der Westseite: 50 Ellen Behänge, ihre zehn Säulen und ihre zehn Füße.

Kommentar: Die Westseite וְרֹחַב הֶחָצֵר לִפְאַת־יָם (und die Breite des Vorhofs für die Seite des Meeres) zeigt רֹחַב (Breite) statt Länge - die Westseite ist eine der schmaleren Seiten. יָם (Meer) bezeichnet den Westen, da das Mittelmeer westlich von Israel liegt.
Die halbe Länge קְלָעִים חֲמִשִּׁים אַמָּה (Behänge fünfzig Ellen) zeigt nur 50 statt 100 Ellen - die Westseite ist die halbe Länge der Nord- und Südseiten.
Die entsprechend reduzierte Säulenanzahl עַמֻּדֵיהֶם עֲשָׂרָה וְאַדְנֵיהֶם עֲשָׂרָה (ihre Säulen zehn und ihre Füße zehn) zeigt die proportionale Reduzierung: 10 statt 20 Säulen entsprechend der halben Länge.
Die LXX übersetzt יָם mit θάλασσα (Meer) und bewahrt damit die geografische Orientierung.
Satzstruktur: Breitenangabe für die Westseite mit proportional reduzierter Ausstattung.
Das Gesetz etabliert die Westseite als kürzere Seite mit entsprechend reduzierter Säulenausstattung.
Exodus 27,13
Hebräisch: וְרֹ֣חַב הֶֽחָצֵ֗ר לִפְאַ֛ת קֵ֥דְמָה מִזְרָ֖חָה חֲמִשִּׁ֥ים אַמָּֽה׃
Deutsch: Und die Breite des Vorhofs an der Ostseite gegen Sonnenaufgang: 50 Ellen.

Kommentar: Die Ostseite וְרֹחַב הֶחָצֵר לִפְאַת קֵדְמָה מִזְרָחָה (und die Breite des Vorhofs für die Seite des Ostens ostwärts) zeigt die doppelte östliche Bestimmung: קֵדְמָה (Osten, Vorzeit) und מִזְרָחָה (ostwärts) von זרח (aufgehen [von der Sonne]).
Die identische Breite חֲמִשִּׁים אַמָּה (fünfzig Ellen) entspricht der Westseite - beide Schmalseiten haben die gleichen Abmessungen.
Die LXX ordnet τὸ πρὸς νότον ("nach Süden") dem zu, was der hebräische Text als קֵ֥דְמָה מִזְרָ֖חָה ("Osten") bezeichnet - eine deutliche geografische Abweichung.
Satzstruktur: Breitenangabe für die Ostseite mit identischen Maßen zur Westseite.
Das Gesetz bestätigt die rechteckige Form des Vorhofs: 100×50 Ellen mit identischen Ost- und Westseiten.
Exodus 27,14
Hebräisch: וַחֲמֵ֨שׁ עֶשְׂרֵ֥ה אַמָּ֛ה קְלָעִ֖ים לַכָּתֵ֑ף עַמֻּדֵיהֶ֣ם שְׁלֹשָׁ֔ה וְאַדְנֵיהֶ֖ם שְׁלֹשָֽׁה׃
Deutsch: Und 15 Ellen Behänge auf der einen Seite, ihre drei Säulen und ihre drei Füße.

Kommentar: Die Seitenaufteilung וַחֲמֵשׁ עֶשְׂרֵה אַמָּה קְלָעִים לַכָּתֵף (und fünfzehn Ellen Behänge für die Schulter) zeigt die Teilung der 50-Ellen-Ostseite. כָּתֵף (Schulter, Seitenteil) bezeichnet hier einen Seitenteil der Ostseite.
Die entsprechende Säulenausstattung עַמֻּדֵיהֶם שְׁלֹשָׁה וְאַדְנֵיהֶם שְׁלֹשָׁה (ihre Säulen drei und ihre Füße drei) zeigt drei Säulen für die 15 Ellen - das entspricht dem 5-Ellen-Abstand der anderen Seiten.
Die LXX übersetzt כָּתֵף mit κλίτος (Seite) und macht damit die seitliche Position deutlich.
Satzstruktur: Erste Teilung der Ostseite mit entsprechender Säulenausstattung.
Das Gesetz beginnt die Aufteilung der Ostseite für den Eingangsbereich.
Exodus 27,15
Hebräisch: וְלַכָּתֵף֙ הַשֵּׁנִ֔ית חְמֵ֥שׁ עֶשְׂרֵ֖ה קְלָעִ֑ים עַמֻּדֵיהֶ֣ם שְׁלֹשָׁ֔ה וְאַדְנֵיהֶ֖ם שְׁלֹשָֽׁה׃
Deutsch: Und auf der anderen Seite 15 Ellen Behänge, ihre drei Säulen und ihre drei Füße.

Kommentar: Die zweite Seite וְלַכָּתֵף הַשֵּׁנִית (und für die Schulter, die zweite) zeigt הַשֵּׁנִית (die zweite) - die gegenüberliegende Seite des geplanten Eingangs.
Die identischen Maße חְמֵשׁ עֶשְׂרֵה קְלָעִים עַמֻּדֵיהֶם שְׁלֹשָׁה וְאַדְנֵיהֶם שְׁלֹשָׁה entsprechen exakt Vers 14 - symmetrische Flanken zu beiden Seiten des Eingangs.
Die LXX verwendet identische Begriffe und bestätigt damit die symmetrische Konstruktion.
Satzstruktur: Zweite Teilung der Ostseite mit identischen Maßen zur ersten Seite.
Das Gesetz etabliert die symmetrischen Flanken des Vorhofeingangs mit je 15 Ellen Behängen.
Exodus 27,16
Hebräisch: וּלְשַׁ֨עַר הֶֽחָצֵ֜ר מָסָ֣ךְ׀ עֶשְׂרִ֣ים אַמָּ֗ה תְּכֵ֨לֶת וְאַרְגָּמָ֜ן וְתוֹלַ֧עַת שָׁנִ֛י וְשֵׁ֥שׁ מָשְׁזָ֖ר מַעֲשֵׂ֣ה רֹקֵ֑ם עַמֻּֽדֵיהֶם֙ אַרְבָּעָ֔ה וְאַדְנֵיהֶ֖ם אַרְבָּעָֽה׃
Deutsch: Und für das Tor des Vorhofs einen Vorhang von 20 Ellen aus blauem und rotem Purpur und Karmesin und gezwirntem Byssus, in Buntwirkerarbeit; ihre vier Säulen und ihre vier Füße.

Kommentar: Der Eingangsvorhang וּלְשַׁעַר הֶחָצֵר מָסָךְ עֶשְׂרִים אַמָּה (und für das Tor des Vorhofs einen Vorhang von zwanzig Ellen) zeigt שַׁעַר (Tor) und מָסָךְ (Vorhang) - derselbe Begriff wie für den Eingangsvorhang der Wohnung (26,36). Die 20 Ellen füllen den Raum zwischen den beiden 15-Ellen-Flanken (15+20+15=50).
Die kostbaren Materialien תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר (blauer und purpurner und karmesinroter [Stoff] und gezwirnte Leinwand) entsprechen exakt den Vorhängen der Wohnung - die gleiche Kostbarkeit für den Vorhofeingang.
Die Arbeitsart מַעֲשֵׂה רֹקֵם (Buntwirkerarbeit) entspricht dem Eingangsvorhang der Wohnung (26,36) - רֹקֵם (Buntwirker).
Die Säulenausstattung עַמֻּדֵיהֶם אַרְבָּעָה וְאַדְנֵיהֶם אַרְבָּעָה (ihre Säulen vier und ihre Füße vier) zeigt vier Säulen für den 20-Ellen-Vorhang.
Die LXX übersetzt מַעֲשֵׂ֣ה רֹקֵ֑ם ("Stickereiarbeit") mit τῇ ποικιλίᾳ τοῦ ῥαφιδευτοῦ ("mit bunter Näharbeit"), was eine spezifischere handwerkliche Terminologie darstellt.
Satzstruktur: Eingangsvorhang mit kostbaren Materialien, kunstvoller Arbeitsweise und vierSäulen-Ausstattung.
Das Gesetz komplettiert den Vorhofeingang mit einem kostbaren Vorhang aus denselben Materialien wie die Wohnung selbst.
Exodus 27,17
Hebräisch: כָּל־עַמּוּדֵ֨י הֶֽחָצֵ֤ר סָבִיב֙ מְחֻשָּׁקִ֣ים כֶּ֔סֶף וָוֵיהֶ֖ם כָּ֑סֶף וְאַדְנֵיהֶ֖ם נְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Alle Säulen des Vorhofs ringsum sollen mit silbernen Bindestäben versehen sein, ihre Haken aus Silber und ihre Füße aus Kupfer.

Kommentar: Die Gesamtausstattung כָּל־עַמּוּדֵי הֶחָצֵר סָבִיב (alle Säulen des Vorhofs ringsum) zeigt כָּל (alle) mit סָבִיב (ringsum) - eine einheitliche Ausstattung für alle Vorhofseiten.
Die silbernen Verbindungen מְחֻשָּׁקִים כֶּסֶף וָוֵיהֶם כָּסֶף (mit Bindestäben versehen aus Silber, ihre Haken aus Silber) zeigen מְחֻשָּׁקִים (mit Bindestäben versehen) als Partizip Pual Plural von חשׁק (umklammern) und וָוֵיהֶם (ihre Haken) - beide aus כֶּסֶף (Silber).
Die kupfernen Fundamente וְאַדְנֵיהֶם נְחֹשֶׁת (und ihre Füße aus Kupfer) zeigen die Materialabstufung: Silber für die sichtbaren Verbindungen, Kupfer für die Fundamente.
Materialhierarchie: Die durchdachte Materialverteilung zeigt abgestufte Heiligkeit - Gold für das Allerheiligste, Silber für tragende Verbindungen, Kupfer für praktische Zwecke. Dies spiegelt die Ordnung des Heiligtums wider.
Die LXX unterscheidet zwischen den Materialien und macht damit die hierarchische Ausstattung deutlich.
Satzstruktur: Zusammenfassende Gesamtausstattung mit Materialverteilung für alle Vorhofssäulen.
Das Gesetz etabliert die einheitliche Ausstattung aller Vorhofssäulen mit silbernen Verbindungen und kupfernen Fundamenten.
Exodus 27,18
Hebräisch: אֹ֣רֶךְ הֶֽחָצֵר֩ מֵאָ֨ה בָֽאַמָּ֜ה וְרֹ֣חַב׀ חֲמִשִּׁ֣ים בַּחֲמִשִּׁ֗ים וְקֹמָ֛ה חָמֵ֥שׁ אַמּ֖וֹת שֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֑ר וְאַדְנֵיהֶ֖ם נְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Die Länge des Vorhofs: 100 Ellen, und die Breite 50 gegen 50, und die Höhe fünf Ellen, aus gezwirntem Byssus; und ihre Füße aus Kupfer.

Kommentar: Die Gesamtmaße אֹרֶךְ הֶחָצֵר מֵאָה בָאַמָּה וְרֹחַב חֲמִשִּׁים בַּחֲמִשִּׁים (Länge des Vorhofs hundert Ellen und Breite fünfzig bei fünfzig) fassen die Dimensionen zusammen. בַּחֲמִשִּׁים (bei fünfzig) betont die einheitliche Breite.
Die Höhenangabe וְקֹמָה חָמֵשׁ אַמּוֹת שֵׁשׁ מָשְׁזָר (und Höhe fünf Ellen aus gezwirnter Leinwand) zeigt קֹמָה (Höhe) - die Vorhofbehänge sind 5 Ellen hoch aus שֵׁשׁ מָשְׁזָר (gezwirnter Leinwand). 
Die Fundamentbestätigung וְאַדְנֵיהֶם נְחֹשֶׁת (und ihre Füße aus Kupfer) wiederholt die Materialbestimmung für alle Fundamente.
Die LXX behält die Maßangaben bei und macht damit die Gesamtdimensionen deutlich.
Satzstruktur: Zusammenfassende Gesamtmaße mit Höhenangabe und Materialbestätigung.
Das Gesetz fasst die Vorhofkonstruktion zusammen: 100×50 Ellen Grundfläche mit 5 Ellen hohen Leinenbehängen. Die rechteckigen Dimensionen (100×50 Ellen) zeigen die strukturierte Heiligkeit des göttlichen Wohnplatzes.
Exodus 27,19
Hebräisch: לְכֹל֙ כְּלֵ֣י הַמִּשְׁכָּ֔ן בְּכֹ֖ל עֲבֹדָתוֹ֑ וְכָל־יְתֵדֹתָ֛יו וְכָל־יִתְדֹ֥ת הֶחָצֵ֖ר נְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Alle Geräte der Wohnung zu ihrem ganzen Dienst und alle ihre Pflöcke und alle Pflöcke des Vorhofs sollen aus Kupfer sein.

Kommentar: Die Gesamtausstattung לְכֹל כְּלֵי הַמִּשְׁכָּן בְּכֹל עֲבֹדָתוֹ (für alle Geräte der Wohnung in ihrem ganzen Dienst) zeigt כְּלֵי (Geräte) mit עֲבֹדָתוֹ (ihr Dienst) - alle praktischen Geräte für den Wohnungsdienst.
Die Befestigungselemente וְכָל־יְתֵדֹתָיו וְכָל־יִתְדֹת הֶחָצֵר (und alle ihre Pflöcke und alle Pflöcke des Vorhofs) zeigen יְתֵדֹת (Pflöcke) als Plural von יָתֵד (Pflock, Nagel) für beide Bereiche - Wohnung und Vorhof.
Die einheitliche Materialbestimmung נְחֹשֶׁת (Kupfer) für alle praktischen und Befestigungselemente zeigt die Materialabstufung: Gold für das Heilige, Silber für tragende Elemente, Kupfer für praktische Zwecke.
Die LXX verwendet πᾶσα ἡ κατασκευὴ καὶ πάντα τὰ ἐργαλεῖα ("alle Konstruktion und alle Werkzeuge") für לְכֹל֙ כְּלֵ֣י הַמִּשְׁכָּ֔ן בְּכֹ֖ל עֲבֹדָתוֹ֑ ("für alle Geräte der Stiftshütte in all ihrem Dienst"), was eine allgemeinere Beschreibung darstellt.
Satzstruktur: Umfassende Materialbestimmung für alle praktischen Geräte und Befestigungselemente.
Das Gesetz etabliert Kupfer als Standardmaterial für alle praktischen und Befestigungselemente des gesamten Heiligtumskomplexes.
Exodus 27,20
Hebräisch: וְאַתָּ֞ה תְּצַוֶּ֣ה׀ אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל וְיִקְח֨וּ אֵלֶ֜יךָ שֶׁ֣מֶן זַ֥יִת זָ֛ךְ כָּתִ֖ית לַמָּא֑וֹר לְהַעֲלֹ֥ת נֵ֖ר תָּמִֽיד׃
Deutsch: Und du sollst den Söhnen Israels gebieten, dass sie dir reines, gestoßenes Olivenöl für die Beleuchtung bringen, um beständig Lampen anzuzünden.

Kommentar: Der Auftrag an Moses וְאַתָּה תְּצַוֶּה אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (und du sollst gebieten den Söhnen Israels) zeigt תְּצַוֶּה (2. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von צוה) - Moses soll das Volk beauftragen.
Die Öllieferung וְיִקְחוּ אֵלֶיךָ שֶׁמֶן זַיִת זָךְ כָּתִית (und sie sollen nehmen zu dir Olivenöl rein gestoßenes) zeigt יִקְחוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von לקח) mit אֵלֶיךָ (zu dir). שֶׁמֶן זַיִת (Olivenöl) mit זָךְ (rein) und כָּתִית (gestoßenes) - כתת (stoßen, zerstoßen) zeigt die hochwertige Herstellungsweise durch Zerstoßen statt Pressen.
Geistliche Symbolik: Die Zweckbestimmung לַמָּאוֹר לְהַעֲלֹת נֵר תָּמִיד (für die Beleuchtung, um anzuzünden Lampe beständig) zeigt מָאוֹר (Beleuchtung) von אור (leuchten) und הַעֲלֹת (anzuzünden) als Infinitiv construct Hiphil von עלה. תָּמִיד (beständig) zeigt die permanente Beleuchtung. 
Die LXX spezifiziert ἔλαιον ἐξ ἐλαιῶν ἄτρυγον καθαρὸν κεκομμένον ("Öl aus Oliven, unverfälscht, rein, gestoßen") für שֶׁ֣מֶן זַ֥יִת זָ֛ךְ כָּתִ֖ית ("reines gestoßenes Olivenöl"), wodurch die Qualität des Öls detaillierter beschrieben wird.
Satzstruktur: Auftrag an Moses mit Volksbeauftragung für hochwertiges Lampenöl zur permanenten Beleuchtung.
Das Gesetz etabliert die Ölversorgung für die permanente Beleuchtung des Heiligtums durch hochwertiges, gestoßenes Olivenöl.
Exodus 27,21
Hebräisch: בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵד֩ מִח֨וּץ לַפָּרֹ֜כֶת אֲשֶׁ֣ר עַל־הָעֵדֻ֗ת יַעֲרֹךְ֩ אֹתוֹ֨ אַהֲרֹ֧ן וּבָנָ֛יו מֵעֶ֥רֶב עַד־בֹּ֖קֶר לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה חֻקַּ֤ת עוֹלָם֙ לְדֹ֣רֹתָ֔ם מֵאֵ֖ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Im Zelt der Begegnung, außerhalb des Vorhangs, der vor dem Zeugnis ist, sollen Aaron und seine Söhne sie zurichten vom Abend bis zum Morgen vor dem Ewigen. Eine ewige Ordnung bei ihren Generationen von Seiten der Kinder Israels.

Kommentar: Der Ort בְּאֹהֶל מוֹעֵד מִחוּץ לַפָּרֹכֶת אֲשֶׁר עַל־הָעֵדֻת (im Zelt der Begegnung, außerhalb des Vorhangs, der über dem Zeugnis ist) zeigt אֹהֶל מוֹעֵד (Zelt der Begegnung) als neuen Namen für die Wohnung. מִחוּץ לַפָּרֹכֶת (außerhalb des Vorhangs) - im Heiligtum, nicht im Allerheiligsten.
Die Priesteraufgabe יַעֲרֹךְ אֹתוֹ אַהֲרֹן וּבָנָיו (zurichten sollen es Aaron und seine Söhne) zeigt יַעֲרֹךְ (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von ערך) - "zurichten, in Ordnung halten". Aaron und seine Nachkommen als Priester sind zuständig.
Die Dienstzeit מֵעֶרֶב עַד־בֹּקֶר לִפְנֵי יְהוָה (vom Abend bis zum Morgen vor JHWH) zeigt den nächtlichen Dienst - die Lampen brennen die ganze Nacht vor Gottes Angesicht.
Die ewige Ordnung חֻקַּת עוֹלָם לְדֹרֹתָם מֵאֵת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (eine ewige Ordnung für ihre Generationen von Seiten der Söhne Israels) zeigt חֻקַּת עוֹלָם (ewige Ordnung) - חֻקָּה (Ordnung, Satzung) mit עוֹלָם (ewig). לְדֹרֹתָם (für ihre Generationen) und מֵאֵת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (von Seiten der Söhne Israels) zeigen die dauerhafte Verpflichtung.
Die LXX übersetzt חֻקַּת עוֹלָם mit νόμιμον αἰώνιον (ewiges Gesetz) und macht damit die bleibende Gültigkeit deutlich.
Satzstruktur: Ortsangabe, Priesteraufgabe, Dienstzeit und ewige Ordnungsbestimmung.
Das Gesetz etabliert den permanenten Lampendienst als ewige priesterliche Aufgabe vor Gottes Angesicht im Heiligtum.
Exodus 28,1
Hebräisch: וְאַתָּ֡ה הַקְרֵ֣ב אֵלֶיךָ֩ אֶת־אַהֲרֹ֨ן אָחִ֜יךָ וְאֶת־בָּנָ֣יו אִתּוֹ֔ מִתּ֛וֹךְ בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לְכַהֲנֹו־לִ֑י אַהֲרֹ֕ן נָדָ֧ב וַאֲבִיה֛וּא אֶלְעָזָ֥ר וְאִיתָמָ֖ר בְּנֵ֥י אַהֲרֹֽן׃
Deutsch: Und du, lass Aaron, deinen Bruder, und seine Söhne mit ihm zu dir herantreten aus der Mitte der Kinder Israels, damit er mir als Priester dient: Aaron, Nadab und Abihu, Eleasar und Itamar, die Söhne Aarons.

Kommentar: Die Berufung Aarons וְאַתָּה הַקְרֵב אֵלֶיךָ אֶת־אַהֲרֹן אָחִיךָ (und du, lass herantreten zu dir Aaron deinen Bruder) zeigt הַקְרֵב (Imperativ Hiphil von קרב) - "herantreten lassen" im Sinne der Berufung zum Priestertum. אָחִיךָ (dein Bruder) betont die familiäre Beziehung zu Moses.
Die Einbeziehung der Söhne וְאֶת־בָּנָיו אִתּוֹ מִתּוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (und seine Söhne mit ihm aus der Mitte der Söhne Israels) zeigt die dynastische Übertragung des Priestertums. מִתּוֹךְ (aus der Mitte) betont die Auswahl aus dem Volk.
Die Zweckbestimmung לְכַהֲנוֹ־לִי (damit er mir priesterlich dient) zeigt כהן im Piel mit Objektsuffix 1. Person Singular - "für mich Priester sein".
Die Namensliste אַהֲרֹן נָדָב וַאֲבִיהוּא אֶלְעָזָר וְאִיתָמָר בְּנֵי אַהֲרֹן führt alle fünf Männer der ersten Priestergeneration auf: Aaron als Hoherpriester und seine vier Söhne.
Die LXX verwendet Ἀβιοὺδ (Abioud) für den hebräischen Namen וַאֲבִיה֛וּא (Abihu), eine Abweichung, die bereits in früheren Kapiteln beobachtet wurde und auf unterschiedliche Texttraditionen hinweist.
Satzstruktur: Berufungsauftrag mit Personenkreis, Herkunftsangabe, Zweckbestimmung und vollständiger Namensliste.
Das Gesetz etabliert das erbliche Priestertum durch die Berufung Aarons und seiner Söhne aus dem Stamm Levi.
Exodus 28,2
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ בִגְדֵי־קֹ֖דֶשׁ לְאַהֲרֹ֣ן אָחִ֑יךָ לְכָב֖וֹד וּלְתִפְאָֽרֶת׃
Deutsch: Und du sollst heilige Kleider für Aaron, deinen Bruder, machen, zur Ehre und zur Zierde.

Kommentar: Der Auftrag für die Priestergewänder וְעָשִׂיתָ בִגְדֵי־קֹדֶשׁ לְאַהֲרֹן אָחִיךָ (und du sollst machen heilige Kleider für Aaron deinen Bruder) zeigt בִּגְדֵי־קֹדֶשׁ (heilige Kleider) - בֶּגֶד (Kleid) in Konstruktverbindung mit קֹדֶשׁ (Heiligkeit).
Die doppelte Zweckbestimmung לְכָבוֹד וּלְתִפְאָרֶת (zur Ehre und zur Zierde) zeigt כָּבוֹד (Ehre, Herrlichkeit) und תִּפְאֶרֶת (Zierde, Schmuck) - die Gewänder sollen sowohl die Würde des Amtes als auch ästhetische Schönheit zum Ausdruck bringen.
Die LXX übersetzt כָּבוֹד mit δόξα (Herrlichkeit) und תִּפְאֶרֶת mit καλλοσύνη (Schönheit), wodurch beide Dimensionen betont werden.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag für heilige Gewänder mit doppelter Zweckbestimmung für Würde und Schönheit.
Das Gesetz etabliert das Prinzip der Priestergewänder als Ausdruck sowohl der heiligen Würde als auch der ästhetischen Schönheit des Gottesdienstes.
Exodus 28,3
Hebräisch: וְאַתָּ֗ה תְּדַבֵּר֙ אֶל־כָּל־חַכְמֵי־לֵ֔ב אֲשֶׁ֥ר מִלֵּאתִ֖יו ר֣וּחַ חָכְמָ֑ה וְעָשׂ֞וּ אֶת־בִּגְדֵ֧י אַהֲרֹ֛ן לְקַדְּשׁ֖וֹ לְכַהֲנוֹ־לִֽי׃
Deutsch: Und du sollst zu allen Weisen des Herzens reden, die ich mit dem Geist der Weisheit erfüllt habe, und sie sollen die Kleider Aarons machen, um ihn zu heiligen, damit er mir als Priester dient.

Kommentar: Die Beauftragung der Handwerker וְאַתָּה תְּדַבֵּר אֶל־כָּל־חַכְמֵי־לֵב (und du sollst reden zu allen Weisen des Herzens) zeigt חַכְמֵי־לֵב (Weise des Herzens) als Konstruktverbindung - Menschen mit handwerklicher Weisheit und Geschicklichkeit.
Die göttliche Begabung אֲשֶׁר מִלֵּאתִיו רוּחַ חָכְמָה (die ich erfüllt habe mit Geist der Weisheit) zeigt מִלֵּאתִיו (1. Person Singular Piel Perfekt von מלא) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin. רוּחַ חָכְמָה (Geist der Weisheit) als göttliche Inspirationsquelle für das Handwerk.
Die Zweckbestimmung וְעָשׂוּ אֶת־בִּגְדֵי אַהֲרֹן לְקַדְּשׁוֹ לְכַהֲנוֹ־לִי (und sie sollen machen die Kleider Aarons, um ihn zu heiligen, damit er mir priesterlich dient) zeigt לְקַדְּשׁוֹ (um ihn zu heiligen) als Infinitiv construct Piel von קדשׁ mit Objektsuffix.
Die LXX übersetzt חַכְמֵי־לֵב mit σοφοὶ τῇ διανοίᾳ (weise im Verstand) und macht damit die intellektuelle Komponente der Handwerkskunst deutlich.
Satzstruktur: Beauftragung göttlich inspirierter Handwerker mit doppelter Zweckbestimmung für Heiligung und Priesterdienst.
Das Gesetz zeigt, dass auch handwerkliche Fähigkeiten göttlichen Ursprungs sind und im Dienst der Heiligung stehen. Der "Geist der Weisheit" (רוּחַ חָכְמָה) zeigt, dass kunstvolle Handwerksarbeit eine Gabe Gottes ist. Auch praktische Fertigkeiten dienen der Verherrlichung Gottes, wenn sie seiner Ehre geweiht werden.
Exodus 28,4
Hebräisch: וְאֵ֨לֶּה הַבְּגָדִ֜ים אֲשֶׁ֣ר יַעֲשׂ֗וּ חֹ֤שֶׁן וְאֵפוֹד֙ וּמְעִ֔יל וּכְתֹ֥נֶת תַּשְׁבֵּ֖ץ מִצְנֶ֣פֶת וְאַבְנֵ֑ט וְעָשׂ֨וּ בִגְדֵי־קֹ֜דֶשׁ לְאַהֲרֹ֥ן אָחִ֛יךָ וּלְבָנָ֖יו לְכַהֲנוֹ־לִֽי׃
Deutsch: Und dies sind die Kleider, die sie machen sollen: ein Brustschild und ein Ephod und ein Obergewand und ein Leibrock aus gewürfeltem Stoff, ein Kopfbund und ein Gürtel. Und sie sollen heilige Kleider machen für Aaron, deinen Bruder, und für seine Söhne, damit er mir als Priester dient.

Kommentar: Die Kleiderliste וְאֵלֶּה הַבְּגָדִים אֲשֶׁר יַעֲשׂוּ (und dies sind die Kleider, die sie machen sollen) leitet die systematische Aufzählung ein.
Die sechs Hauptgewänder: חֹשֶׁן (Brustschild) für die Steine, אֵפוֹד (Ephod) als Obergewand, מְעִיל (Obergewand/Robe), כְּתֹנֶת תַּשְׁבֵּץ (Leibrock aus gewürfeltem Stoff) - תַּשְׁבֵּץ von שׁבץ (würfeln, karieren), מִצְנֶפֶת (Kopfbund) und אַבְנֵט (Gürtel).
Die Wiederholung der Zweckbestimmung וְעָשׂוּ בִגְדֵי־קֹדֶשׁ לְאַהֲרֹן אָחִיךָ וּלְבָנָיו לְכַהֲנוֹ־לִי betont sowohl Aaron als Hoherpriester als auch seine Söhne als gewöhnliche Priester.
Die LXX übersetzt כְתֹ֥נֶת תַּשְׁבֵּ֖ץ ("kariertes Untergewand") mit χιτῶνα κοσυμβωτὸν ("besticktes Untergewand"), was eine andere handwerkliche Technik beschreibt. Zudem verwendet die LXX κίδαριν ("Kopfbedeckung") für מִצְנֶ֣פֶת ("Turban").
Satzstruktur: Einleitende Aufzählung der sechs Hauptgewänder mit bekräftigender Zweckbestimmung.
Das Gesetz listet systematisch alle Bestandteile der Priestergewänder für Hoherpriester und gewöhnliche Priester auf.
Exodus 28,5
Hebräisch: וְהֵם֙ יִקְח֣וּ אֶת־הַזָּהָ֔ב וְאֶת־הַתְּכֵ֖לֶת וְאֶת־הָֽאַרְגָּמָ֑ן וְאֶת־תּוֹלַ֥עַת הַשָּׁנִ֖י וְאֶת־הַשֵּֽׁשׁ׃
Deutsch: Und sie sollen das Gold und den blauen und den roten Purpur und den Karmesin und den Byssus nehmen.

Kommentar: Die Materialaufzählung וְהֵם יִקְחוּ (und sie sollen nehmen) zeigt הֵם (sie) bezogen auf die Handwerker aus Vers 3.
Die fünf kostbaren Materialien: הַזָּהָב (das Gold) für Metallarbeiten, הַתְּכֵלֶת (der blaue [Stoff]) aus Purpurschnecken, הָאַרְגָּמָן (der purpurne [Stoff]) als roter Purpur, תּוֹלַעַת הַשָּׁנִי (Karmesinwurm) für scharlachroten Farbstoff und הַשֵּׁשׁ (der Byssus) als feinste weiße Leinwand.
Die LXX bewahrt die Farbbezeichnungen bei und macht damit die kostbare Ausstattung deutlich.
Satzstruktur: Materialaufzählung der fünf kostbarsten Rohstoffe für die Priestergewänder.
Das Gesetz etabliert die wertvollsten verfügbaren Materialien als angemessen für die heiligen Gewänder.
Exodus 28,6
Hebräisch: וְעָשׂ֖וּ אֶת־הָאֵפֹ֑ד זָ֠הָב תְּכֵ֨לֶת וְאַרְגָּמָ֜ן תּוֹלַ֧עַת שָׁנִ֛י וְשֵׁ֥שׁ מָשְׁזָ֖ר מַעֲשֵׂ֥ה חֹשֵֽׁב׃
Deutsch: Und sie sollen das Ephod machen aus Gold, blauem und rotem Purpur, Karmesin und gezwirntem Byssus, in Kunstweberarbeit.

Kommentar: Der Beginn mit dem wichtigsten Gewand וְעָשׂוּ אֶת־הָאֵפוֹד (und sie sollen machen das Ephod) zeigt das אֵפוֹד als zentrales priesterliches Obergewand.
Die Materialaufzählung זָהָב תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן תּוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר entspricht Vers 5 mit der Ergänzung מָשְׁזָר (gezwirnt) für das Leinen.
Die Arbeitsweise מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב (Kunstweberarbeit) zeigt חֹשֵׁב (Kunsthandwerker) von חשׁב (denken, ersinnen) - höchste handwerkliche Kunstfertigkeit.
Die LXX stellt die Materialien anders dar: Sie beginnt mit ἐκ βύσσου κεκλωσμένης ("aus gesponnener Byssuswolle") und fügt ἔργον ὑφαντὸν ποικιλτοῦ ("Weberarbeit des Buntwirkers") hinzu, während der hebräische Text eine andere Reihenfolge hat.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag für das Ephod mit vollständiger Materialaufzählung und Arbeitstechnik.
Das Gesetz beginnt die detaillierten Anweisungen mit dem wichtigsten Priestergewand aus kostbarsten Materialien.
Exodus 28,7
Hebräisch: שְׁתֵּ֧י כְתֵפֹ֣ת חֹֽבְרֹ֗ת יִֽהְיֶה־לּוֹ֛ אֶל־שְׁנֵ֥י קְצוֹתָ֖יו וְחֻבָּֽר׃
Deutsch: Zwei verbundene Schulterstücke sollen an seinen beiden Enden haben, und es soll verbunden werden.

Kommentar: Die Schulterkonstruktion שְׁתֵּי כְתֵפֹת חֹבְרֹת יִהְיֶה־לּוֹ (zwei verbundene Schulterstücke soll es haben) zeigt כָּתֵף (Schulter) im Plural und חֹבְרֹת (verbundene) als Partizip Qal Plural feminin von חבר (verbinden).
Die Positionierung אֶל־שְׁנֵי קְצוֹתָיו (an seinen beiden Enden) zeigt קְצוֹתָיו (seine Enden) mit Possessivsuffix - die Schulterstücke befinden sich an den beiden Enden des Ephods.
Die Verbindungsweise וְחֻבָּר (und es soll verbunden werden) zeigt חֻבָּר (3. Person Singular maskulin Perfekt Pual von חבר) mit waw-consecutivum - passivische Form für die Verbindung.
Die LXX übersetzt כָּתֵף mit ἐπωμίς (Schulterteil) und macht damit die anatomische Zuordnung deutlich.
Satzstruktur: Konstruktionsanweisung für die Schulterverbindung des Ephods.
Das Gesetz beschreibt die praktische Konstruktion des Ephods mit Schulterstücken zur Befestigung am Körper.
Exodus 28,8
Hebräisch: וְחֵ֤שֶׁב אֲפֻדָּתוֹ֙ אֲשֶׁ֣ר עָלָ֔יו כְּמַעֲשֵׂ֖הוּ מִמֶּ֣נּוּ יִהְיֶ֑ה זָהָ֗ב תְּכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַת שָׁנִ֖י וְשֵׁ֥שׁ מָשְׁזָֽר׃
Deutsch: Und der Gürtel seines Ephods, der darauf ist, soll von gleicher Arbeit mit ihm sein, aus einem Stück mit ihm: aus Gold, blauem und rotem Purpur und Karmesin und gezwirntem Byssus.

Kommentar: Der Ephodgürtel וְחֵשֶׁב אֲפֻדָּתוֹ אֲשֶׁר עָלָיו (und der Gürtel seines Ephods, der auf ihm ist) zeigt חֵשֶׁב (Gürtel, Kunstwerk) von חשׁב (kunstreich arbeiten) in Konstruktverbindung mit אֲפֻדָּתוֹ (seines Ephods).
Die einheitliche Arbeitsweise כְּמַעֲשֵׂהוּ מִמֶּנּוּ יִהְיֶה (wie seine Arbeit, aus ihm soll er sein) zeigt כְּמַעֲשֵׂהוּ (wie seine Arbeit) und מִמֶּנּוּ (aus ihm) - der Gürtel ist aus einem Stück mit dem Ephod gearbeitet.
Die Materialwiederholung זָהָב תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר entspricht Vers 6 und bestätigt die einheitliche Materialverwendung.
Die LXX übersetzt חֵשֶׁב mit ζώνη (Gürtel) und macht damit die Funktion als Bindeelement deutlich.
Satzstruktur: Gürtelspezifikation mit einheitlicher Arbeitsweise und identischer Materialaufzählung.
Das Gesetz betont die organische Einheit zwischen Ephod und seinem Gürtel aus denselben kostbaren Materialien.
Exodus 28,9
Hebräisch: וְלָ֣קַחְתָּ֔ אֶת־שְׁתֵּ֖י אַבְנֵי־שֹׁ֑הַם וּפִתַּחְתָּ֣ עֲלֵיהֶ֔ם שְׁמ֖וֹת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und du sollst zwei Onyx-Steine nehmen und die Namen der Kinder Israels darauf eingravieren.

Kommentar: Die Steinauswahl וְלָקַחְתָּ אֶת־שְׁתֵּי אַבְנֵי־שֹׁהַם (und du sollst nehmen zwei Onyx-Steine) zeigt לָקַחְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von לקח) mit waw-consecutivum. אַבְנֵי־שֹׁהַם (Onyx-Steine) - שֹׁהַם ist ein kostbarer Edelstein, wahrscheinlich Onyx oder Beryll.
Die Gravurarbeit וּפִתַּחְתָּ עֲלֵיהֶם שְׁמוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (und du sollst eingravieren auf sie Namen der Söhne Israels) zeigt פִתַּחְתָּ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von פתח) mit waw-consecutivum. Das Piel von פתח bedeutet hier "eingraben, eingravieren". עֲלֵיהֶם (auf sie) mit Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin bezieht sich auf die beiden Steine.
Die LXX übersetzt שֹׁהַם mit σάρδιον (Sarder) und פתח mit γλύφω (eingraben), wodurch beide Aspekte präzisiert werden.
Satzstruktur: Materialauswahl und Gravurauftrag für die Stammesnamen auf Edelsteinen.
Das Gesetz führt die repräsentativen Edelsteine ein, die alle zwölf Stämme Israels auf den Schultern des Hohenpriesters symbolisieren.
Exodus 28,10
Hebräisch: שִׁשָּׁה֙ מִשְּׁמֹתָ֔ם עַ֖ל הָאֶ֣בֶן הָאֶחָ֑ת וְאֶת־שְׁמ֞וֹת הַשִּׁשָּׁ֧ה הַנּוֹתָרִ֛ים עַל־הָאֶ֥בֶן הַשֵּׁנִ֖ית כְּתוֹלְדֹתָֽם׃
Deutsch: Sechs ihrer Namen auf dem einen Stein und die Namen der übrigen sechs auf dem zweiten Stein, nach ihrer Geburtsfolge.

Kommentar: Die erste Gruppe שִׁשָּׁה מִשְּׁמֹתָם עַל הָאֶבֶן הָאֶחָת (sechs von ihren Namen auf dem einen Stein) zeigt שִׁשָּׁה (sechs) mit מִשְּׁמֹתָם (von ihren Namen) - מִן als partitive Präposition mit שְׁמוֹת (Namen) plus Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin.
Die zweite Gruppe וְאֶת־שְׁמוֹת הַשִּׁשָּׁה הַנּוֹתָרִים עַל־הָאֶבֶן הַשֵּׁנִית (und die Namen der sechs übriggebliebenen auf dem zweiten Stein) zeigt הַנּוֹתָרִים (die übriggebliebenen) als Partizip Niphal Plural von יתר (übrigbleiben).
Die Ordnungsweise כְּתוֹלְדֹתָם (nach ihrer Geburtsfolge) zeigt תּוֹלְדֹת (Geburtsfolge, Generationen) mit Possessivsuffix - die Namen werden nach dem Alter der Stammväter geordnet.
Die LXX übersetzt תּוֹלְדֹת mit γένεσις (Entstehung) und macht damit die genealogische Ordnung deutlich.
Satzstruktur: Symmetrische Verteilung der zwölf Namen auf beide Steine nach genealogischem Prinzip.
Das Gesetz regelt die gleichmäßige Verteilung aller Stammesnamen in chronologischer Reihenfolge ihrer Entstehung.
Exodus 28,11
Hebräisch: מַעֲשֵׂ֣ה חָרַשׁ֮ אֶבֶן֒ פִּתּוּחֵ֣י חֹתָ֗ם תְּפַתַּח֙ אֶת־שְׁתֵּ֣י הָאֲבָנִ֔ים עַל־שְׁמֹ֖ת בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל מֻסַבֹּ֛ת מִשְׁבְּצ֥וֹת זָהָ֖ב תַּעֲשֶׂ֥ה אֹתָֽם׃
Deutsch: In Steinschneiderarbeit, in Siegelgravur sollst du die beiden Steine gravieren mit den Namen der Kinder Israels; mit goldenen Einfassungen umgeben sollst du sie machen.

Kommentar: Die Arbeitsweise מַעֲשֵׂה חָרַשׁ אֶבֶן פִּתּוּחֵי חֹתָם (Steinschneiderarbeit, Siegelgravuren) zeigt חָרַשׁ אֶבֶן (Steinschnitzer) und פִּתּוּחֵי חֹתָם (Siegelgravuren) - פִּתּוּחַ (Gravur) von פתח (eingraben) mit חוֹתָם (Siegel). Die höchste handwerkliche Präzision wie bei Siegelringen.
Der Gravurauftrag תְּפַתַּח אֶת־שְׁתֵּי הָאֲבָנִים עַל־שְׁמֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (du sollst gravieren die beiden Steine mit den Namen der Söhne Israels) wiederholt den Auftrag aus Vers 9 mit präzisierter Technik.
Die Goldfassung מֻסַבֹּת מִשְׁבְּצוֹת זָהָב תַּעֲשֶׂה אֹתָם (umgeben von goldenen Einfassungen sollst du sie machen) zeigt מֻסַבֹּת (umgebene) als Partizip Hophal Plural feminin von סבב (umgeben) und מִשְׁבְּצוֹת (Einfassungen) von שׁבץ (fassen, einlegen).
Die LXX übersetzt מִשְׁבְּצוֹת mit ἀσπίδια (kleine Schilde) und interpretiert damit die Einfassungen als schützende Rahmen.
Satzstruktur: Detaillierte Arbeitsanweisung mit höchster Präzision und kostbarer Goldeinfassung.
Das Gesetz fordert Siegelschneider-Qualität für die Stammesnamen und kostbare Goldfassungen als würdige Präsentation.
Exodus 28,12
Hebräisch: וְשַׂמְתָּ֞ אֶת־שְׁתֵּ֣י הָאֲבָנִ֗ים עַ֚ל כִּתְפֹ֣ת הָֽאֵפֹ֔ד אַבְנֵ֥י זִכָּרֹ֖ן לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְנָשָׂא֩ אַהֲרֹ֨ן אֶת־שְׁמוֹתָ֜ם לִפְנֵ֧י יְהוָ֛ה עַל־שְׁתֵּ֥י כְתֵפָ֖יו לְזִכָּרֹֽן׃
Deutsch: Und du sollst die beiden Steine auf die Schulterstücke des Ephods legen, als Steine des Gedenkens für die Kinder Israels. Und Aaron soll ihre Namen vor dem Ewigen auf seinen beiden Schultern tragen zum Gedenken.

Kommentar: Die Positionierung וְשַׂמְתָּ אֶת־שְׁתֵּי הָאֲבָנִים עַל כִּתְפֹת הָאֵפֹד (und du sollst setzen die beiden Steine auf die Schulterstücke des Ephods) zeigt שַׂמְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von שׂום) mit waw-consecutivum. כִּתְפֹת (Schulterstücke) als Plural von כָּתֵף (Schulter).
Die Bedeutung אַבְנֵי זִכָּרוֹן לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל (Gedenksteine für die Söhne Israels) zeigt זִכָּרוֹן (Gedenken) von זכר (gedenken) - die Steine haben memoriale Funktion.
Die priesterliche Aufgabe וְנָשָׂא אַהֲרֹן אֶת־שְׁמוֹתָם לִפְנֵי יְהוָה עַל־שְׁתֵּי כְתֵפָיו לְזִכָּרֹן (und Aaron soll tragen ihre Namen vor JHWH auf seinen beiden Schultern zum Gedenken) zeigt נָשָׂא (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נשׂא) mit waw-consecutivum - "tragen" im kultischen Sinne der Repräsentation.
Die LXX übersetzt זִכָּרוֹן mit μνημόσυνον (Denkmal) und macht damit die Gedächtnisfunktion deutlich.
Satzstruktur: Positionierungsauftrag mit Bedeutungsangabe und priesterlicher Repräsentationsfunktion.
Das Gesetz etabliert die Schultersteine als permanente Repräsentation aller Stämme Israels vor Gott durch den Hohenpriester. Aaron trägt das ganze Volk symbolisch auf seinen Schultern vor Gott. Dies veranschaulicht den fürbittenden Dienst des Priestertums - stellvertretend für das Volk vor Gottes Angesicht zu stehen.
Exodus 28,13
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ מִשְׁבְּצֹ֖ת זָהָֽב׃
Deutsch: Und du sollst goldene Einfassungen machen.

Kommentar: Die knappe Anweisung וְעָשִׂיתָ מִשְׁבְּצוֹת זָהָב (und du sollst machen Einfassungen aus Gold) zeigt מִשְׁבְּצוֹת (Einfassungen) im Plural - mehrere goldene Fassungen sind erforderlich.
Die LXX übersetzt מִשְׁבְּצוֹת mit ἀσπίδια (kleine Schilde) und interpretiert damit die Form der Goldfassungen.
Satzstruktur: Kurze Herstellungsanweisung für goldene Einfassungen als Vorbereitung für das folgende Verbindungssystem.
Das Gesetz führt die goldenen Einfassungen als technische Komponenten für die folgenden Verbindungselemente ein.
Exodus 28,14
Hebräisch: וּשְׁתֵּ֤י שַׁרְשְׁרֹת֙ זָהָ֣ב טָה֔וֹר מִגְבָּלֹ֛ת תַּעֲשֶׂ֥ה אֹתָ֖ם מַעֲשֵׂ֣ה עֲבֹ֑ת וְנָתַתָּ֛ה אֶת־שַׁרְשְׁרֹ֥ת הָעֲבֹתֹ֖ת עַל־הַֽמִּשְׁבְּצֹֽת׃
Deutsch: Und zwei Ketten aus reinem Gold sollst du machen, wie Schnüre sollst du sie in Flechtwerk machen, und du sollst die geflochtenen Ketten an den Einfassungen befestigen.

Kommentar: Die Kettenanfertigung וּשְׁתֵּי שַׁרְשְׁרֹת זָהָב טָהוֹר (und zwei Ketten aus reinem Gold) zeigt שַׁרְשֶׁרֶת (Kette) im Plural aus זָהָב טָהוֹר (reinem Gold).
Die Herstellungsweise מִגְבָּלֹת תַּעֲשֶׂה אֹתָם מַעֲשֵׂה עֲבֹת (wie Schnüre sollst du sie machen in Flechtwerk) zeigt מִגְבָּלֹת (wie Schnüre) von גבל (Grenze, hier: gedrehte Form) und מַעֲשֵׂה עֲבֹת (Flechtwerk) - עֲבֹת (Flechtung) von עבת (flechten).
Die Befestigung וְנָתַתָּה אֶת־שַׁרְשְׁרֹת הָעֲבֹתֹת עַל־הַמִּשְׁבְּצֹת (und du sollst geben die geflochtenen Ketten auf die Einfassungen) zeigt die Verbindung zwischen Ketten und Goldeinfassungen.
Die LXX übersetzt עֲבֹת mit πλεκτά (Geflochtenes) und macht damit die Flechttechnik deutlich.
Satzstruktur: Kettenherstellung mit spezifischer Technik und Befestigungsanweisung an den Goldfassungen.
Das Gesetz regelt die Herstellung kostbarer Goldketten in Flechttechnik als Verbindungselemente für das Ephod.
Exodus 28,15
Hebräisch: וְעָשִׂ֜יתָ חֹ֤שֶׁן מִשְׁפָּט֙ מַעֲשֵׂ֣ה חֹשֵׁ֔ב כְּמַעֲשֵׂ֥ה אֵפֹ֖ד תַּעֲשֶׂ֑נּוּ זָ֠הָב תְּכֵ֨לֶת וְאַרְגָּמָ֜ן וְתוֹלַ֧עַת שָׁנִ֛י וְשֵׁ֥שׁ מָשְׁזָ֖ר תַּעֲשֶׂ֥ה אֹתוֹ׃
Deutsch: Und du sollst ein Brustschild des Rechts machen in Kunstweberarbeit; wie die Arbeit des Ephods sollst du es machen: aus Gold, blauem und rotem Purpur und Karmesin und gezwirntem Byssus sollst du es machen.

Kommentar: Das wichtigste Gerät וְעָשִׂיתָ חֹשֶׁן מִשְׁפָּט (und du sollst machen ein Brustschild des Rechts) zeigt חֹשֶׁן (Brustschild) in Konstruktverbindung mit מִשְׁפָּט (Recht, Gericht) - das Brustschild dient der Rechtsfindung durch göttliches Prophezeiung.
Die Arbeitsweise מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב כְּמַעֲשֵׂה אֵפֹד תַּעֲשֶׂנּוּ (in Kunstweberarbeit, wie die Arbeit des Ephods sollst du es machen) zeigt die identische hochwertige Technik wie beim Ephod.
Die Materialwiederholung זָהָב תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר תַּעֲשֶׂה אֹתוֹ entspricht den vorherigen Gewändern und betont die einheitlich kostbare Ausstattung.
Die LXX verwendet λόγιον τῶν κρίσεων ("Voraussage der Urteile") für חֹ֤שֶׁן מִשְׁפָּט֙ ("Brustschild des Urteils"), wodurch die Funktion stärker betont wird.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag für das Brustschild mit identischer Technik und Materialien wie das Ephod.
Das Gesetz führt das zentrale Brustschild ein, das dem Hohenpriester göttliche Rechtsentscheide ermöglicht.
Exodus 28,16
Hebräisch: רָב֥וּעַ יִֽהְיֶ֖ה כָּפ֑וּל זֶ֥רֶת אָרְכֹּ֖ו וְזֶ֥רֶת רָחְבֹּֽו׃
Deutsch: Quadratisch soll es sein, doppelt gelegt, eine Spanne seine Länge und eine Spanne seine Breite.

Kommentar: Die Form רָבוּעַ יִהְיֶה כָּפוּל (quadratisch soll es sein, doppelt gelegt) zeigt רָבוּעַ (quadratisch) von רבע (vier) und כָּפוּל (doppelt gelegt) von כפל (doppeln) - das Brustschild wird zu einem Beutel gefaltet.
Die Maßangaben זֶרֶת אָרְכּוֹ וְזֶרֶת רָחְבּוֹ (eine Spanne seine Länge und eine Spanne seine Breite) zeigen זֶרֶת (Spanne) - die Entfernung zwischen Daumen und kleinem Finger einer ausgestreckten Hand, etwa 22 cm. Die identischen Maße bestätigen die quadratische Form.
Die LXX übersetzt זֶרֶת mit σπιθαμή (Spanne) und bewahrt damit das antike Maßsystem.
Satzstruktur: Form- und Maßbestimmung für das quadratische, gefaltete Brustschild.
Das Gesetz spezifiziert die präzisen Abmessungen des Brustschilds als handlichen, quadratischen Beutel.
Exodus 28,17
Hebräisch: וּמִלֵּאתָ֥ בוֹ֙ מִלֻּ֣אַת אֶ֔בֶן אַרְבָּעָ֖ה טוּרִ֣ים אָ֑בֶן ט֗וּר אֹ֤דֶם פִּטְדָה֙ וּבָרֶ֔קֶת הַטּ֖וּר הָאֶחָֽד׃
Deutsch: Und du sollst es mit einer Einfassung von Steinen füllen, vier Reihen von Steinen: eine Reihe: Karneol, Topas und Smaragd, die erste Reihe.

Kommentar: Die Steinbesetzung וּמִלֵּאתָ בוֹ מִלֻּאַת אֶבֶן (und du sollst füllen in ihm eine Füllung von Stein) zeigt מִלֵּאתָ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von מלא) mit waw-consecutivum und מִלֻּאַת (Füllung) - das Brustschild wird vollständig mit Edelsteinen besetzt.
Die Anordnung אַרְבָּעָה טוּרִים אָבֶן (vier Reihen Stein) zeigt טוּר (Reihe) im Plural - eine systematische 4×3-Anordnung der zwölf Steine.
Die erste Reihe טוּר אֹדֶם פִּטְדָה וּבָרֶקֶת הַטּוּר הָאֶחָד führt drei Edelsteine auf: אֹדֶם (wahrscheinlich Karneol), פִּטְדָה(möglicherweise Topas) und בָּרֶקֶת (Smaragd, grünlicher Stein).
Die LXX zeigt von Vers 17-20 bei fast allen Edelsteinen Abweichungen: נֹ֥פֶךְ ("Karfunkel") wird zu ἄνθραξ ("Kohle/Karfunkel"), יָהֲלֹֽם ("Diamant") zu ἴασπις ("Jaspis"), und weitere Unterschiede bei לֶ֥שֶׁם / λιγύριον, שְׁב֖וֹ / ἀχάτης, תַּרְשִׁ֥ישׁ / χρυσόλιθος, und יָשְׁפֵ֑ה / ὀνύχιον.
Satzstruktur: Besetzungsauftrag mit systematischer Anordnung und erster Steinreihe.
Das Gesetz beginnt die Beschreibung der kostbaren Edelsteinbesetzung mit vier Reihen zu je drei Steinen.
Exodus 28,18-20
Hebräisch: וְהַטּ֖וּר הַשֵּׁנִ֑י נֹ֥פֶךְ סַפִּ֖יר וְיָהֲלֹֽם׃ וְהַטּ֖וּר הַשְּׁלִישִׁ֑י לֶ֥שֶׁם שְׁב֖וֹ וְאַחְלָֽמָה׃ וְהַטּוּר֙ הָרְבִיעִ֔י תַּרְשִׁ֥ישׁ וְשֹׁ֖הַם וְיָשְׁפֵ֑ה מְשֻׁבָּצִ֥ים זָהָ֛ב יִהְי֖וּ בְּמִלּוּאֹתָֽם׃
Deutsch: Und die zweite Reihe: Türkis, Saphir und Diamant; und die dritte Reihe: Hyazinth, Achat und Amethyst; und die vierte Reihe: Chrysolith und Onyx und Jaspis; in Gold eingefasst sollen sie in ihren Einfassungen sein.

Kommentar: Die systematische Aufzählung führt alle zwölf Edelsteine in vier Reihen auf. Die zweite Reihe: נֹפֶךְ (Türkis), סַפִּיר (Saphir) und יָהֲלֹם (Diamant). Die dritte Reihe: לֶשֶׁם (Hyazinth), שְׁבוֹ (Achat) und אַחְלָמָה (Amethyst). Die vierte Reihe: תַּרְשִׁישׁ (Chrysolith), שֹׁהַם (Onyx) und יָשְׁפֵה (Jaspis).
Die Einfassung מְשֻׁבָּצִים זָהָב יִהְיוּ בְּמִלּוּאֹתָם (in Gold eingefasst sollen sie sein in ihren Einfassungen) zeigt מְשֻׁבָּצִים (eingefasste) als Partizip Pual Plural von שׁבץ (fassen) und בְּמִלּוּאֹתָם (in ihren Einfassungen) mit Possessivsuffix.
Die LXX bewahrt viele der Steinnamen bei und macht damit die kostbare Vielfalt der Edelsteine deutlich.
Satzstruktur: Systematische Aufzählung der restlichen neun Edelsteine mit Goldeinfassungsbestimmung.
Das Gesetz komplettiert die zwölf Edelsteine des Brustschilds, alle in kostbaren Goldfassungen eingefasst.
Exodus 28,21
Hebräisch: וְ֠הָאֲבָנִים תִּֽהְיֶ֜יןָ עַל־שְׁמֹ֧ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל שְׁתֵּ֥ים עֶשְׂרֵ֖ה עַל־שְׁמֹתָ֑ם פִּתּוּחֵ֤י חוֹתָם֙ אִ֣ישׁ עַל־שְׁמֹ֔ו תִּֽהְיֶ֕יןָ לִשְׁנֵ֥י עָשָׂ֖ר שָֽׁבֶט׃
Deutsch: Und die Steine sollen nach den Namen der Kinder Israels sein, zwölf nach ihren Namen; in Siegelgravur sollen sie sein, jeder mit seinem Namen, für die zwölf Stämme.

Kommentar: Die Zuordnung וְהָאֲבָנִים תִּהְיֶיןָ עַל־שְׁמוֹת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה עַל־שְׁמוֹתָם (und die Steine sollen sein nach den Namen der Söhne Israels, zwölf nach ihren Namen) zeigt die 1:1-Entsprechung zwischen den zwölf Steinen und den zwölf Stammesnamen.
Die Gravurtechnik פִּתּוּחֵי חוֹתָם אִישׁ עַל־שְׁמוֹ (Siegelgravuren, jeder mit seinem Namen) wiederholt die höchste Präzision aus Vers 11. אִישׁ עַל־שְׁמוֹ (jeder nach seinem Namen) betont die individuelle Gravur.
Die Gesamtheit תִּהְיֶיןָ לִשְׁנֵי עָשָׂר שָׁבֶט (sie sollen sein für die zwölf Stämme) bestätigt die vollständige Repräsentation aller Stämme Israels.
Die LXX übersetzt פִּתּוּחֵי חוֹתָם mit γλυφαὶ σφραγῖδος (Siegelgravuren) und bewahrt damit die Präzisionsangabe.
Satzstruktur: Zuordnungsbestimmung mit Gravurtechnik und Vollständigkeitsbestätigung für alle Stämme.
Das Gesetz etabliert jeden Edelstein als individuellen Repräsentanten eines Stammes durch hochpräzise Namensgravur.
Exodus 28,22
Hebräisch: וְעָשִׂ֧יתָ עַל־הַחֹ֛שֶׁן שַֽׁרְשֹׁ֥ת גַּבְלֻ֖ת מַעֲשֵׂ֣ה עֲבֹ֑ת זָהָ֖ב טָהֽוֹר׃
Deutsch: Und du sollst an das Brustschild schnurartige Ketten in Flechtwerk aus reinem Gold machen.

Kommentar: Die Kettenherstellung וְעָשִׂיתָ עַל־הַחֹשֶׁן שַׁרְשֹׁת גַּבְלֻת (und du sollst machen an das Brustschild Ketten, schnurartige) zeigt שַׁרְשֹׁת (Ketten) als Plural von שַׁרְשֶׁרֶת (Kette) mit גַּבְלֻת (schnurartige) von גבל (Grenze, hier: gedrehte Form wie Seile).
Die Arbeitsweise מַעֲשֵׂה עֲבֹת זָהָב טָהוֹר (Flechtwerk aus reinem Gold) entspricht Vers 14 und zeigt die einheitliche hochwertige Goldverarbeitung für alle Verbindungselemente.
Die LXX übersetzt גַּבְלֻת mit στρεπτά (gedrehte) und macht damit die seilartige Struktur deutlich.
Satzstruktur: Kettenherstellungsauftrag für das Brustschild in identischer Technik wie die Ephodketten.
Das Gesetz etabliert auch für das Brustschild hochwertige Goldketten zur Verbindung mit dem Ephod.
Exodus 28,23
Hebräisch: וְעָשִׂ֨יתָ֙ עַל־הַחֹ֔שֶׁן שְׁתֵּ֖י טַבְּע֣וֹת זָהָ֑ב וְנָתַתָּ֗ אֶת־שְׁתֵּי֙ הַטַּבָּע֔וֹת עַל־שְׁנֵ֖י קְצ֥וֹת הַחֹֽשֶׁן׃
Deutsch: Und du sollst an das Brustschild zwei goldene Ringe machen und die zwei Ringe an die beiden Enden des Brustschilds setzen.

Kommentar: Die Ringherstellung וְעָשִׂיתָ עַל־הַחֹשֶׁן שְׁתֵּי טַבְּעוֹת זָהָב (und du sollst machen an das Brustschild zwei goldene Ringe) zeigt טַבַּעַת (Ring) im Plural aus זָהָב (Gold).
Die Positionierung וְנָתַתָּ אֶת־שְׁתֵּי הַטַּבָּעוֹת עַל־שְׁנֵי קְצוֹת הַחֹשֶׁן (und du sollst setzen die beiden Ringe an die beiden Enden des Brustschilds) zeigt קְצוֹת (Enden) als Plural von קָצֶה (Ende) - die oberen Ecken des Brustschilds.
Die LXX kürzt von Vers 23-28 die detaillierte Beschreibung der Befestigungsringe und -ketten erheblich, wodurch technische Details vereinfacht werden.
Satzstruktur: Ringherstellung und Positionierung an den beiden oberen Enden des Brustschilds.
Das Gesetz beginnt das Verbindungssystem zwischen Brustschild und Ephod durch goldene Ringe an den oberen Ecken.
Exodus 28,24
Hebräisch: וְנָתַתָּ֗ה אֶת־שְׁתֵּי֙ עֲבֹתֹ֣ת הַזָּהָ֔ב עַל־שְׁתֵּ֖י הַטַּבָּעֹ֑ת אֶל־קְצ֖וֹת הַחֹֽשֶׁן׃
Deutsch: Und du sollst die zwei goldenen Geflechte an die zwei Ringe an den Enden des Brustschilds befestigen.

Kommentar: Die Kettenverbindung וְנָתַתָּה אֶת־שְׁתֵּי עֲבֹתֹת הַזָּהָב עַל־שְׁתֵּי הַטַּבָּעוֹת (und du sollst geben die beiden goldenen Geflechte an die beiden Ringe) zeigt עֲבֹתֹת (Geflechte) als Plural von עֲבֹת (Flechtung) - die in Vers 22 hergestellten Goldketten.
Die Präzisierung אֶל־קְצוֹת הַחֹשֶׁן (zu den Enden des Brustschilds) wiederholt die Positionsangabe aus Vers 23.
Die LXX verwendet einheitliche Terminologie und zeigt damit die systematische Verbindung.
Satzstruktur: Befestigungsanweisung der Goldketten an die Ringe der Brustschild-Enden.
Das Gesetz verbindet die Goldketten mit den Ringen des Brustschilds als ersten Schritt der Ephod-Verbindung.
Exodus 28,25
Hebräisch: וְאֵ֨ת שְׁתֵּ֤י קְצוֹת֙ שְׁתֵּ֣י הָעֲבֹתֹ֔ת תִּתֵּ֖ן עַל־שְׁתֵּ֣י הַֽמִּשְׁבְּצ֑וֹת וְנָתַתָּ֛ה עַל־כִּתְפ֥וֹת הָאֵפֹ֖ד אֶל־מ֥וּל פָּנָֽיו׃
Deutsch: Und die beiden anderen Enden der zwei Geflechte sollst du an den zwei Einfassungen befestigen und sie an die Schulterstücke des Ephods auf seiner Vorderseite setzen.

Kommentar: Die anderen Kettenenden וְאֵת שְׁתֵּי קְצוֹת שְׁתֵּי הָעֲבֹתֹת תִּתֵּן עַל־שְׁתֵּי הַמִּשְׁבְּצוֹת (und die beiden Enden der beiden Geflechte sollst du geben an die beiden Einfassungen) zeigt die Verbindung mit den מִשְׁבְּצוֹת (Einfassungen) aus Vers 13.
Die Ephodverbindung וְנָתַתָּה עַל־כִּתְפוֹת הָאֵפֹד אֶל־מוּל פָּנָיו (und du sollst setzen auf die Schulterstücke des Ephods zu seiner Vorderseite hin) zeigt כִּתְפוֹת (Schulterstücke) mit der Richtungsangabe אֶל־מוּל פָּנָיו (zu seiner Vorderseite hin).
Die LXX macht die Verbindung zwischen Brustschild und Ephod durch die Ketten deutlich.
Satzstruktur: Verbindung der Kettenenden mit Goldeinfassungen und Befestigung an den Ephod-Schulterstücken.
Das Gesetz komplettiert die obere Verbindung zwischen Brustschild und Ephod durch die Goldketten.
Exodus 28,26
Hebräisch: וְעָשִׂ֗יתָ שְׁתֵּי֙ טַבְּע֣וֹת זָהָ֔ב וְשַׂמְתָּ֣ אֹתָ֔ם עַל־שְׁנֵ֖י קְצ֣וֹת הַחֹ֑שֶׁן עַל־שְׂפָתוֹ֕ אֲשֶׁ֛ר אֶל־עֵ֥בֶר הָאֵפֹ֖ד בָּֽיְתָה׃
Deutsch: Und du sollst zwei goldene Ringe machen und sie an die beiden Enden des Brustschilds setzen, an seinen Saum, der gegen das Ephod hin auf der Innenseite ist.

Kommentar: Die zusätzlichen Ringe וְעָשִׂיתָ שְׁתֵּי טַבְּעוֹת זָהָב וְשַׂמְתָּ אֹתָם עַל־שְׁנֵי קְצוֹת הַחֹשֶׁן (und du sollst machen zwei goldene Ringe und setzen sie an die beiden Enden des Brustschilds) zeigen ein zweites Ringpaar für die untere Befestigung.
Die genaue Positionierung עַל־שְׂפָתוֹ אֲשֶׁר אֶל־עֵבֶר הָאֵפֹד בָּיְתָה (an seinen Saum, der zu der Seite des Ephods hin innenwendig ist) zeigt שָׂפָה (Saum, Rand) mit אֶל־עֵבֶר (zu der Seite hin) und בָּיְתָה (hauswendig = innenwendig) - die Ringe sind auf der Innenseite des unteren Randes.
Die LXX übersetzt בָּיְתָה mit ἔσωθεν (von innen) und macht damit die verdeckte Positionierung deutlich.
Satzstruktur: Herstellung und Positionierung eines zweiten Ringpaars an der unteren Innenseite des Brustschilds.
Das Gesetz fügt die untere Verbindung zwischen Brustschild und Ephod durch ein zweites, verdecktes Ringpaar hinzu.
Exodus 28,27
Hebräisch: וְעָשִׂיתָ֮ שְׁתֵּ֣י טַבְּע֣וֹת זָהָב֒ וְנָתַתָּ֣ה אֹתָ֡ם עַל־שְׁתֵּי֩ כִתְפ֨וֹת הָאֵפ֤וֹד מִלְּמַ֙טָּה֙ מִמּ֣וּל פָּנָ֔יו לְעֻמַּ֖ת מֶחְבַּרְתּ֑וֹ מִמַּ֕עַל לְחֵ֖שֶׁב הָאֵפֽוֹד׃
Deutsch: Und du sollst zwei goldene Ringe machen und sie an die beiden Schulterstücke des Ephods legen, unten an seiner Vorderseite, nahe seiner Verbindungsstelle, oberhalb des Gürtels des Ephods.

Kommentar: Die Ephod-Ringe וְעָשִׂיתָ שְׁתֵּי טַבְּעוֹת זָהָב וְנָתַתָּה אֹתָם עַל־שְׁתֵּי כִתְפוֹת הָאֵפוֹד (und du sollst machen zwei goldene Ringe und setzen sie an die beiden Schulterstücke des Ephods) zeigen das entsprechende Ringpaar am Ephod.
Die komplexe Positionierung מִלְּמַטָּה מִמּוּל פָּנָיו לְעֻמַּת מֶחְבַּרְתּוֹ מִמַּעַל לְחֵשֶׁב הָאֵפוֹד (von unten, vor seiner Vorderseite, entsprechend seiner Verbindung, oberhalb des Gürtels des Ephods) zeigt mehrere Richtungsangaben: מִלְּמַטָּה (von unten), מִמּוּל פָּנָיו (vor seiner Vorderseite), לְעֻמַּת מֶחְבַּרְתּוֹ (entsprechend seiner Verbindung) und מִמַּעַל לְחֵשֶׁב (oberhalb des Gürtels).
Die LXX versucht, die komplexe Positionsbeschreibung zu vereinfachen und macht damit die technische Genauigkeit deutlich.
Satzstruktur: Herstellung und präzise Positionierung der Ephod-Ringe für die untere Verbindung zum Brustschild.
Das Gesetz spezifiziert die exakte Position der Ephod-Ringe für eine sichere aber flexible Verbindung mit dem Brustschild.
Exodus 28,28
Hebräisch: וְיִרְכְּס֣וּ אֶת־הַ֠חֹשֶׁן מִטַּבְּעֹתוֹ אֶל־טַבְּעֹ֤ת הָאֵפֹד֙ בִּפְתִ֣יל תְּכֵ֔לֶת לִֽהְי֖וֹת עַל־חֵ֣שֶׁב הָאֵפ֑וֹד וְלֹֽא־יִזַּ֣ח הַחֹ֔שֶׁן מֵעַ֖ל הָאֵפֽוֹד׃
Deutsch: Und man soll das Brustschild mit seinen Ringen an die Ringe des Ephods binden mit einer Schnur von blauem Purpur, damit es über dem Gürtel des Ephods ist und das Brustschild sich nicht von dem Ephod löst.

Kommentar: Die Ringverbindung וְיִרְכְּסוּ אֶת־הַחֹשֶׁן מִטַּבְּעֹתוֹ אֶל־טַבְּעֹת הָאֵפוֹד (und sie sollen binden das Brustschild von seinen Ringen zu den Ringen des Ephods) zeigt יִרְכְּסוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von רכס) - "binden, befestigen".
Das Bindematerial בִּפְתִיל תְּכֵלֶת (mit einer Schnur von blauem [Stoff]) zeigt פְתִיל (Schnur, Faden) aus תְּכֵלֶת (blauem Stoff) - ein farblich passendes Bindemittel.
Die Zweckbestimmung לִהְיוֹת עַל־חֵשֶׁב הָאֵפוֹד וְלֹא־יִזַּח הַחֹשֶׁן מֵעַל הָאֵפוֹד (damit es sei über dem Gürtel des Ephods und nicht weiche das Brustschild von dem Ephod) zeigt יִזַּח (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von זוח) - "weichen, sich lösen".
Die LXX übersetzt רכס mit συγκλείω (zusammenschließen) und macht damit die feste Verbindung deutlich.
Satzstruktur: Bindeanweisung mit Materialangabe und doppelter Zweckbestimmung für feste Verbindung.
Das Gesetz komplettiert das Verbindungssystem durch blaue Schnüre, die eine sichere aber bewegliche Verbindung gewährleisten.
Exodus 28,29
Hebräisch: וְנָשָׂ֣א אַ֠הֲרֹן אֶת־שְׁמ֨וֹת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֜ל בְּחֹ֧שֶׁן הַמִּשְׁפָּ֛ט עַל־לִבֹּ֖ו בְּבֹאֹ֣ו אֶל־הַקֹּ֑דֶשׁ לְזִכָּרֹ֥ן לִפְנֵֽי־יְהוָ֖ה תָּמִֽיד׃
Deutsch: Und Aaron soll die Namen der Kinder Israels an dem Brustschild des Rechts auf seinem Herzen tragen, wenn er in das Heiligtum kommt, zum Gedenken vor dem Ewigen beständig.

Kommentar: Die priesterliche Repräsentation וְנָשָׂא אַהֲרֹן אֶת־שְׁמוֹת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל בְּחֹשֶׁן הַמִּשְׁפָּט עַל־לִבּוֹ (und Aaron soll tragen die Namen der Söhne Israels am Brustschild des Rechts auf seinem Herzen) zeigt נָשָׂא (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נשׂא) mit waw-consecutivum. Die Position עַל־לִבּוֹ (auf seinem Herzen) betont die emotionale und geistliche Verbindung.
Die Dienstzeit בְּבֹאוֹ אֶל־הַקֹּדֶשׁ (bei seinem Kommen in das Heiligtum) zeigt die spezifische liturgische Funktion während des Tempeldienstes.
Die Gedächtnisfunktion לְזִכָּרוֹן לִפְנֵי־יְהוָה תָּמִיד (zum Gedenken vor JHWH beständig) zeigt זִכָּרוֹן (Gedenken) mit תָּמִיד (beständig) - eine permanente Fürbitte für das Volk.
Die LXX übersetzt זִכָּרוֹן mit μνημόσυνον (Denkmal) und macht damit die memoriale Funktion deutlich.
Satzstruktur: Zusammenfassung der priesterlichen Repräsentationsfunktion mit Ort, Zeit und Zweck.
Das Gesetz fasst die geistliche Bedeutung des Brustschilds zusammen: Aaron trägt alle Stämme Israels symbolisch auf dem Herzen vor Gott.
Exodus 28,30
Hebräisch: וְנָתַתָּ֞ אֶל־חֹ֣שֶׁן הַמִּשְׁפָּ֗ט אֶת־הָאוּרִים֙ וְאֶת־הַתֻּמִּ֔ים וְהָיוּ֙ עַל־לֵ֣ב אַהֲרֹ֔ן בְּבֹאֹ֖ו לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה וְנָשָׂ֣א אַ֠הֲרֹן אֶת־מִשְׁפַּ֨ט בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֧ל עַל־לִבֹּ֛ו לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה תָּמִֽיד׃
Deutsch: Und du sollst in dem Brustschild des Rechts die Urim und die Tummim geben, und sie sollen auf dem Herzen Aarons sein, wenn er vor den Ewigen kommt; und Aaron soll das Recht der Kinder Israels auf seinem Herzen vor dem Ewigen beständig tragen.

Kommentar: Die Gegenstände וְנָתַתָּ אֶל־חֹשֶׁן הַמִּשְׁפָּט אֶת־הָאוּרִים וְאֶת־הַתֻּמִּים (und du sollst geben in das Brustschild des Rechts die Urim und die Tummim) zeigt die Steine. אוּרִים (Urim) von אור (Licht) und תֻּמִּים (Tummim) von תמם (vollkommen sein) - Instrumente der göttlichen Rechtsfindung.
Die Position וְהָיוּ עַל־לֵב אַהֲרֹן בְּבֹאוֹ לִפְנֵי יְהוָה (und sie sollen sein auf dem Herzen Aarons bei seinem Kommen vor JHWH) betont die intime Verbindung zwischen Hoherpriester und Prophezeiung.
Die Rechtsfunktion וְנָשָׂא אַהֲרֹן אֶת־מִשְׁפַּט בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל עַל־לִבּוֹ לִפְנֵי יְהוָה תָּמִיד (und Aaron soll tragen das Recht der Söhne Israels auf seinem Herzen vor JHWH beständig) zeigt מִשְׁפַּט (Recht, Gericht) als zentrale priesterliche Aufgabe der Rechtsfindung.
Die LXX fügt τὴν δήλωσιν καὶ τὴν ἀλήθειαν ("die Offenbarung und die Wahrheit") für הָאוּרִים֙ וְאֶת־הַתֻּמִּ֔ים ("Urim und Tummim") hinzu, was eine interpretatorische Erklärung dieser Objekte darstellt.
Satzstruktur: Einsetzung der Steine mit Position, Anwendung und permanenter Rechtsfunktion.
Das Gesetz krönt das Brustschild mit Steinen als Instrumente göttlicher Rechtsfindung für das Volk. Urim und Tummim ermöglichten es dem Hohenpriester, Gottes Willen in schwierigen Rechtsfragen zu erfragen. Dies zeigt Gottes Fürsorge für sein Volk durch klare Führung in der Rechtsprechung.
Exodus 28,31
Hebräisch: וְעָשִׂ֛יתָ אֶת־מְעִ֥יל הָאֵפ֖וֹד כְּלִ֥יל תְּכֵֽלֶת׃
Deutsch: Und du sollst das Obergewand des Ephods ganz aus blauem Purpur machen.

Kommentar: Das dritte Hauptgewand וְעָשִׂיתָ אֶת־מְעִיל הָאֵפוֹד (und du sollst machen das Obergewand des Ephods) zeigt מְעִיל (Obergewand, Robe) in Konstruktverbindung mit הָאֵפוֹד (des Ephods) - ein Gewand, das unter dem Ephod getragen wird.
Die einheitliche Farbgebung כְּלִיל תְּכֵלֶת (ganz aus blauem [Stoff]) zeigt כָּלִיל (ganz, vollständig) von כלל (vollenden) mit תְּכֵלֶת (blauer Stoff) - das ganze Gewand aus einem einzigen kostbaren blauen Material, ohne die Materialvielfalt der anderen Gewänder.
Die LXX beschreibt den Mantel als ὅλον ὑακίνθινον ("ganz hyazinthfarben") für כְּלִ֥יל תְּכֵֽלֶת ("ganz blau"), was eine spezifischere Farbbezeichnung darstellt.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag für das Obergewand mit einheitlicher blauer Farbgebung.
Das Gesetz führt das blaue Obergewand als drittes Element der priesterlichen Bekleidung ein, charakterisiert durch seine einheitliche himmlische Farbe.
Exodus 28,32
Hebräisch: וְהָיָ֥ה פִֽי־רֹאשֹׁ֖ו בְּתוֹכֹ֑ו שָׂפָ֡ה יִֽהְיֶה֩ לְפִ֨יו סָבִ֜יב מַעֲשֵׂ֣ה אֹרֵ֗ג כְּפִ֥י תַחְרָ֛א יִֽהְיֶה־לּ֖וֹ לֹ֥א יִקָּרֵֽעַ׃
Deutsch: Und seine Kopföffnung soll in seiner Mitte sein; einen Saum soll es ringsum an seine Öffnung haben, in Weberarbeit; wie die Öffnung eines Panzers soll es für ihn sein, damit es nicht einreißt.

Kommentar: Die Kopföffnung וְהָיָה פִי־רֹאשׁוֹ בְּתוֹכוֹ (und es soll sein seine Kopföffnung in seiner Mitte) zeigt פִּי־רֹאשׁ (Mund des Kopfes = Kopföffnung) als Konstruktverbindung. בְּתוֹכוֹ (in seiner Mitte) bezeichnet die zentrale Position der Halsöffnung.
Die Saumverstärkung שָׂפָה יִהְיֶה לְפִיו סָבִיב מַעֲשֵׂה אֹרֵג (einen Saum soll es haben für seine Öffnung ringsum in Weberarbeit) zeigt שָׂפָה (Saum, Rand) mit מַעֲשֵׂה אֹרֵג (Weberarbeit) - אֹרֵג (Weber) von ארג (weben).
Der Vergleich כְּפִי תַחְרָא יִהְיֶה־לּוֹ לֹא יִקָּרֵעַ (wie die Öffnung eines Panzers soll es ihm sein, damit es nicht einreiße) zeigt תַּחְרָא (Panzer) - ein militärisches Kleidungsstück mit verstärkten Öffnungen. יִקָּרֵעַ (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von קרע) - "einreißen".
Die LXX übersetzt תַּחְרָא mit θώραξ (Brustpanzer) und macht damit den Schutzaspekt deutlich.
Satzstruktur: Detaillierte Konstruktionsanweisung für die verstärkte Halsöffnung mit Schutz gegen Einreißen.
Das Gesetz sorgt für eine haltbare Konstruktion der Halsöffnung durch professionelle Webtechnik und militärische Verstärkungsmethoden.
Exodus 28,33
Hebräisch: וְעָשִׂ֣יתָ עַל־שׁוּלָ֗יו רִמֹּנֵי֙ תְּכֵ֤לֶת וְאַרְגָּמָן֙ וְתוֹלַ֣עַת שָׁנִ֔י עַל־שׁוּלָ֖יו סָבִ֑יב וּפַעֲמֹנֵ֥י זָהָ֛ב בְּתוֹכָ֖ם סָבִֽיב׃
Deutsch: Und an seinen Saum sollst du Granatäpfel aus blauem und rotem Purpur und Karmesin machen, an seinen Saum ringsum, und goldene Glöckchen zwischen ihnen ringsum.

Kommentar: Die Saumverzierung וְעָשִׂיתָ עַל־שׁוּלָיו רִמֹּנֵי תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי (und du sollst machen an seinen Saum Granatäpfel aus blauem und purpurnem und karmesinrotem [Stoff]) zeigt שׁוּלִים (Säume) als Plural von שׁוּל (Saum) und רִמּוֹן (Granatapfel) im Plural - gestickte oder gewebte Granatapfel-Imitate aus den kostbaren farbigen Stoffen.
Die Positionswiederholung עַל־שׁוּלָיו סָבִיב (an seinen Saum ringsum) betont die vollständige Umrandung.
Die goldenen Glöckchen וּפַעֲמֹנֵי זָהָב בְּתוֹכָם סָבִיב (und goldene Glöckchen zwischen ihnen ringsum) zeigen פַּעֲמוֹן (Glöckchen) im Plural aus זָהָב (Gold). בְּתוֹכָם (zwischen ihnen) zeigt die abwechselnde Anordnung zwischen den Granatäpfeln.
Die LXX übersetzt רִמּוֹן mit ῥοίσκος (kleine Granate) und פַּעֲמוֹן mit κώδων (Glöckchen), wodurch beide Elemente präzisiert werden.
Satzstruktur: Saumverzierung mit farbigen Granatäpfeln und goldenen Glöckchen in abwechselnder Anordnung.
Das Gesetz schmückt den Saum des blauen Obergewands mit einer reichen Bordüre aus Granatäpfeln und klingenden Goldglöckchen.
Exodus 28,34
Hebräisch: פַּעֲמֹ֤ן זָהָב֙ וְרִמּ֔וֹן פַּֽעֲמֹ֥ן זָהָ֖ב וְרִמּ֑וֹן עַל־שׁוּלֵ֥י הַמְּעִ֖יל סָבִֽיב׃
Deutsch: Ein goldenes Glöckchen und ein Granatapfel, ein goldenes Glöckchen und ein Granatapfel ringsum an dem Saum des Obergewandes.

Kommentar: Das Alternationsmuster פַּעֲמוֹן זָהָב וְרִמּוֹן פַּעֲמוֹן זָהָב וְרִמּוֹן (ein goldenes Glöckchen und ein Granatapfel, ein goldenes Glöckchen und ein Granatapfel) verdeutlicht die rhythmische Abwechslung der beiden Schmuckelemente.
Die Gesamtanordnung עַל־שׁוּלֵי הַמְּעִיל סָבִיב (an den Säumen des Obergewandes ringsum) bestätigt die vollständige Umrandung des ganzen Gewandes.
Die LXX bewahrt das Alternationsmuster bei und macht damit den rhythmischen Charakter deutlich.
Satzstruktur: Rhythmisches Alternationsmuster für die vollständige Saumverzierung.
Das Gesetz etabliert ein regelmäßiges Muster aus klingenden und stillen Elementen am ganzen Gewandsaum.
Exodus 28,35
Hebräisch: וְהָיָ֥ה עַֽל־אַהֲרֹ֖ן לְשָׁרֵ֑ת וְנִשְׁמַ֣ע ק֠וֹלוֹ בְּבֹאֹ֨ו אֶל־הַקֹּ֜דֶשׁ לִפְנֵ֧י יְהוָ֛ה וּבְצֵאתוֹ֖ וְלֹ֥א יָמֽוּת׃
Deutsch: Und es soll auf Aaron sein zum Dienst, und sein Klang soll gehört werden, wenn er in das Heiligtum hineingeht vor den Ewigen und wenn er herauskommt, damit er nicht stirbt.

Kommentar: Die Dienstfunktion וְהָיָה עַל־אַהֲרֹן לְשָׁרֵת (und es soll sein auf Aaron zum Dienst) zeigt שָׁרֵת (Dienst) als Infinitiv construct von שׁרת (dienen) - das Gewand ist funktional, nicht nur dekorativ.
Die akustische Funktion וְנִשְׁמַע קוֹלוֹ בְּבֹאוֹ אֶל־הַקֹּדֶשׁ לִפְנֵי יְהוָה וּבְצֵאתוֹ (und gehört werden soll sein Klang bei seinem Hineingehen in das Heiligtum vor JHWH und bei seinem Herausgehen) zeigt נִשְׁמַע (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von שׁמע) - die Glöckchen machen Aaron hörbar.
Die Schutzfunktion וְלֹא יָמוּת (und er soll nicht sterben) zeigt die lebensrettende Bedeutung der hörbaren Ankündigung - unangekündigtes Betreten des Heiligtums könnte tödlich sein.
Die LXX verschiebt inhaltliche Elemente und strukturiert die Verse 35-43 teilweise um, wodurch die Reihenfolge der Anweisungen verändert wird.
Satzstruktur: Dienstfunktion mit akustischer Ankündigung und lebensrettender Schutzwirkung.
Das Gesetz offenbart den praktischen Zweck der Glöckchen: sie schützen Aaron vor dem Tod durch unangekündigtes Betreten der göttlichen Gegenwart.
Exodus 28,36
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ צִּ֖יץ זָהָ֣ב טָה֑וֹר וּפִתַּחְתָּ֤ עָלָיו֙ פִּתּוּחֵ֣י חֹתָ֔ם קֹ֖דֶשׁ לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Und du sollst ein Diadem aus reinem Gold machen und darauf in Siegelgravur eingravieren: Heilig dem Ewigen.

Kommentar: Das Stirndiadem וְעָשִׂיתָ צִיץ זָהָב טָהוֹר (und du sollst machen ein Diadem aus reinem Gold) zeigt צִיץ (Diadem, Blume) - ein goldenes Stirnschmuckstück aus זָהָב טָהוֹר (reinem Gold).
Die Gravur וּפִתַּחְתָּ עָלָיו פִּתּוּחֵי חֹתָם (und du sollst eingravieren auf es Siegelgravuren) wiederholt die höchste Präzision aus den vorherigen Gravurarbeiten.
Die Inschrift קֹדֶשׁ לַיהוָה (Heilig dem JHWH) zeigt die fundamentale Widmungsformel - קֹדֶשׁ (heilig) als Grundeigenschaft mit לַיהוָה (dem JHWH) als Besitzer und Empfänger der Heiligkeit.
Die LXX übersetzt צִיץ mit πέταλον (Blatt) und macht damit die blattartige Form deutlich.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag für goldenes Stirndiadem mit der fundamentalen Heiligkeitsinschrift.
Das Gesetz krönt die Priesterausstattung mit der zentralen Botschaft: Aaron repräsentiert die Heiligkeit Gottes. Die Inschrift "קֹדֶשׁ לַיהוָה" (Heilig dem HERRN) an der Stirn verkündet öffentlich, dass der Priester Gott geweiht und seinem Dienst geheiligt ist. Dies erinnert sowohl Priester als auch Volk an die Heiligkeit ihres Auftrags.
Exodus 28,37
Hebräisch: וְשַׂמְתָּ֤ אֹתוֹ֙ עַל־פְּתִ֣יל תְּכֵ֔לֶת וְהָיָ֖ה עַל־הַמִּצְנָ֑פֶת אֶל־מ֥וּל פְּנֵֽי־הַמִּצְנֶ֖פֶת יִהְיֶֽה׃
Deutsch: Und du sollst es an einer Schnur von blauem Purpur befestigen, und es soll an dem Kopfbund sein; an der Vorderseite des Kopfbundes soll es sein.

Kommentar: Die Befestigung וְשַׂמְתָּ אֹתוֹ עַל־פְּתִיל תְּכֵלֶת (und du sollst es setzen auf eine Schnur von blauem [Stoff]) zeigt פְתִיל (Schnur) aus תְּכֵלֶת (blauem Stoff) - das Diadem wird mit einer blauen Schnur am Kopfbund befestigt.
Die Position וְהָיָה עַל־הַמִּצְנָפֶת אֶל־מוּל פְּנֵי־הַמִּצְנֶפֶת יִהְיֶה (und es soll sein an dem Kopfbund, zur Vorderseite des Kopfbundes hin soll es sein) zeigt מִצְנֶפֶת (Kopfbund) mit der Richtungsangabe אֶל־מוּל פְּנֵי (zur Vorderseite hin) - das Diadem ist vorn am Kopfbund sichtbar.
Die LXX übersetzt מִצְנֶפֶת mit κίδαρις (Turban) und macht damit die Kopfbedeckung deutlich.
Satzstruktur: Befestigungsanweisung mit blauer Schnur und Positionierung an der Stirnseite des Kopfbunds.
Das Gesetz regelt die sichtbare Anbringung der Heiligkeitsbotschaft an der Stirn des Hohenpriesters.
Exodus 28,38
Hebräisch: וְהָיָה֮ עַל־מֵ֣צַח אַהֲרֹן֒ וְנָשָׂ֨א אַהֲרֹ֜ן אֶת־עֲוֹ֣ן הַקֳּדָשִׁ֗ים אֲשֶׁ֤ר יַקְדִּ֨ישׁוּ֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל לְכָֽל־מַתְּנֹ֖ת קָדְשֵׁיהֶ֑ם וְהָיָ֤ה עַל־מִצְחוֹ֙ תָּמִ֔יד לְרָצ֥וֹן לָהֶ֖ם לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und es soll auf der Stirn Aarons sein, und Aaron soll die Schuld der heiligen Dinge tragen, welche die Kinder Israels heiligen werden, bei allen Gaben ihrer heiligen Dinge; und es soll beständig an seiner Stirn sein, zum Wohlgefallen für sie vor dem Ewigen.

Kommentar: Die Stirnposition וְהָיָה עַל־מֵצַח אַהֲרֹן (und es soll sein auf der Stirn Aarons) zeigt מֵצַח (Stirn) als prominente, sichtbare Position der Heiligkeitsbotschaft.
Die Sühnefunktion וְנָשָׂא אַהֲרֹן אֶת־עֲוֹן הַקֳּדָשִׁים אֲשֶׁר יַקְדִּישׁוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (und Aaron soll tragen die Schuld der heiligen Dinge, die die Söhne Israels heiligen werden) zeigt עָוֹן (Schuld, Sünde) - Aaron übernimmt stellvertretend die Verantwortung für eventuelle Unvollkommenheiten in den Opfergaben.
Die umfassende Gültigkeit לְכָל־מַתְּנֹת קָדְשֵׁיהֶם (für alle Gaben ihrer heiligen Dinge) zeigt מַתָּנָה (Gabe) im Plural - alle Arten von Weihegaben sind eingeschlossen.
Die permanente Wirksamkeit וְהָיָה עַל־מִצְחוֹ תָּמִיד לְרָצוֹן לָהֶם לִפְנֵי יְהוָה (und es soll sein an seiner Stirn beständig zum Wohlgefallen für sie vor JHWH) zeigt תָּמִיד (beständig) und רָצוֹן (Wohlgefallen) - eine permanente Vermittlungsfunktion.
Die LXX übersetzt עָוֹן mit ἁμαρτήματα (Sünden) und macht damit die Sühnedimension deutlich.
Satzstruktur: Positionsangabe mit stellvertretender Sühnefunktion und permanenter Vermittlungswirkung für alle Opfergaben.
Das Gesetz offenbart die tiefste Bedeutung des Stirndiadems: Aaron vermittelt permanent zwischen dem heiligen Gott und dem sündigen Volk.
Exodus 28,39
Hebräisch: וְשִׁבַּצְתָּ֙ הַכְּתֹ֣נֶת שֵׁ֔שׁ וְעָשִׂ֖יתָ מִצְנֶ֣פֶת שֵׁ֑שׁ וְאַבְנֵ֥ט תַּעֲשֶׂ֖ה מַעֲשֵׂ֥ה רֹקֵֽם׃
Deutsch: Und du sollst den Leibrock aus Byssus weben und einen Kopfbund aus Byssus machen, und einen Gürtel sollst du in Buntwirkerarbeit machen.

Kommentar: Der Leibrock וְשִׁבַּצְתָּ הַכְּתֹנֶת שֵׁשׁ (und du sollst weben den Leibrock aus Byssus) zeigt שִׁבַּצְתָּ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von שׁבץ) mit waw-consecutivum - "weben, würfeln" für ein kariertes oder gewürfeltes Muster. כְּתֹנֶת (Leibrock) als Grundgewand aus שֵׁשׁ (Byssus).
Der Kopfbund וְעָשִׂיתָ מִצְנֶפֶת שֵׁשׁ (und du sollst machen einen Kopfbund aus Byssus) aus dem gleichen feinen Leinenmaterial.
Der Gürtel וְאַבְנֵט תַּעֲשֶׂה מַעֲשֵׂה רֹקֵם (und einen Gürtel sollst du machen in Buntwirkerarbeit) zeigt אַבְנֵט (Gürtel) in מַעֲשֵׂה רֹקֵם (Buntwirkerarbeit) - bunt gewirkte Gürtelarbeit im Gegensatz zu den einfarbigen weißen Grundgewändern.
Die LXX übersetzt שׁבץ mit ὑφαίνω (weben) und macht damit die Webtechnik deutlich.
Satzstruktur: Herstellungsaufträge für die drei Grundgewänder mit verschiedenen Techniken und Materialien.
Das Gesetz komplettiert die Hohepriestergewänder mit den weißen Grundgewändern aus Leinen und einem bunten Gürtel.
Exodus 28,40
Hebräisch: וְלִבְנֵ֤י אַהֲרֹן֙ תַּעֲשֶׂ֣ה כֻתֳּנֹ֔ת וְעָשִׂ֥יתָ לָהֶ֖ם אַבְנֵטִ֑ים וּמִגְבָּעוֹת֙ תַּעֲשֶׂ֣ה לָהֶ֔ם לְכָב֖וֹד וּלְתִפְאָֽרֶת׃
Deutsch: Und für die Söhne Aarons sollst du Leibröcke machen, und du sollst für sie Gürtel machen, und Kopfbedeckungen sollst du für sie machen, zur Ehre und zur Zierde.

Kommentar: Die Gewänder für die gewöhnlichen Priester וְלִבְנֵי אַהֲרֹן תַּעֲשֶׂה כֻתֳּנֹת (und für die Söhne Aarons sollst du machen Leibröcke) zeigen כֻּתֳּנֹת (Leibröcke) als Plural von כְּתֹנֶת - die gleichen Grundgewänder wie der Hohepriester.
Die zusätzlichen Gewänder וְעָשִׂיתָ לָהֶם אַבְנֵטִים וּמִגְבָּעוֹת תַּעֲשֶׂה לָהֶם (und du sollst für sie machen Gürtel, und Kopfbedeckungen sollst du für sie machen) zeigen אַבְנֵט (Gürtel) im Plural und מִגְבָּעוֹת (Kopfbedeckungen) - מִגְבַּעַת ist eine andere Art Kopfbedeckung als die מִצְנֶפֶת des Hohenpriesters.
Die Zweckbestimmung לְכָבוֹד וּלְתִפְאָרֶת (zur Ehre und zur Zierde) wiederholt die Formel aus Vers 2 - auch die gewöhnlichen Priester sollen würdig und schön gekleidet sein.
Die LXX übersetzt מִגְבַּעַת mit σκιάδιον (kleiner Schirm) und interpretiert damit eine andere Form der Kopfbedeckung.
Satzstruktur: Herstellungsaufträge für die gewöhnlichen Priester mit derselben Zweckbestimmung wie beim Hohenpriester.
Das Gesetz stellt auch die gewöhnlichen Priester würdig aus, jedoch ohne die besonderen Amtsabzeichen des Hohenpriesters.
Exodus 28,41
Hebräisch: וְהִלְבַּשְׁתָּ֤ אֹתָם֙ אֶת־אַהֲרֹ֣ן אָחִ֔יךָ וְאֶת־בָּנָ֖יו אִתּוֹ֑ וּמָשַׁחְתָּ֨ אֹתָ֜ם וּמִלֵּאתָ֧ אֶת־יָדָ֛ם וְקִדַּשְׁתָּ֥ אֹתָ֖ם וְכִהֲנ֥וּ לִֽי׃
Deutsch: Und du sollst sie deinen Bruder Aaron und seine Söhne mit ihm anlegen und sollst sie salben und ihre Hand füllen und sie heiligen, damit sie mir als Priester dienen.

Kommentar: Die Bekleidung וְהִלְבַּשְׁתָּ אֹתָם אֶת־אַהֲרֹן אָחִיךָ וְאֶת־בָּנָיו אִתּוֹ (und du sollst anziehen ihnen Aaron deinen Bruder und seine Söhne mit ihm) zeigt הִלְבַּשְׁתָּ (2. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von לבשׁ) mit waw-consecutivum - das Hiphil bedeutet "anziehen lassen".
Die vierfache Weihehandlung: וּמָשַׁחְתָּ אֹתָם (und du sollst sie salben) mit מָשַׁחְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von משׁח). וּמִלֵּאתָ אֶת־יָדָם (und du sollst füllen ihre Hand) - eine technische Wendung für die Priesterweihe. וְקִדַּשְׁתָּ אֹתָם (und du sollst sie heiligen) mit קִדַּשְׁתָּ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von קדשׁ).
Die Zweckbestimmung וְכִהֲנוּ לִי (und sie sollen mir priesterlich dienen) wiederholt das Ziel aus Vers 1.
Die LXX übersetzt מלא יד mit τελειῶσαι χεῖρας (Hände vollenden) und macht damit die Weihebedeutung deutlich.
Satzstruktur: Bekleidungsauftrag gefolgt von vierfacher Weihehandlung zur Priestereinsetzung.
Das Gesetz regelt die feierliche Priesterweihe durch Bekleidung, Salbung, Handweihe und Heiligung. Die vierfache Weihehandlung zeigt die Ernsthaftigkeit der Priestereinsetzung. Gott selbst bestimmt, wer ihm dienen darf, und heiligt die Erwählten für ihren besonderen Auftrag.
Exodus 28,42
Hebräisch: וַעֲשֵׂ֤ה לָהֶם֙ מִכְנְסֵי־בָ֔ד לְכַסּ֖וֹת בְּשַׂ֣ר עֶרְוָ֑ה מִמָּתְנַ֥יִם וְעַד־יְרֵכַ֖יִם יִהְיֽוּ׃
Deutsch: Und mache ihnen leinene Beinkleider, um das Fleisch der Blöße zu bedecken; von den Hüften bis zu den Schenkeln sollen sie reichen.

Kommentar: Die Unterwäsche וַעֲשֵׂה לָהֶם מִכְנְסֵי־בָד (und mache ihnen leinene Beinkleider) zeigt מִכְנָסַיִם (Beinkleider) als Dual von מִכְנָס (Beinbekleidung) aus בַּד (Leinen) - praktische Unterwäsche für die Priester.
Die Schambedeckung לְכַסּוֹת בְּשַׂר עֶרְוָה (um zu bedecken das Fleisch der Blöße) zeigt כסה (bedecken) mit בְּשַׂר עֶרְוָה (Fleisch der Blöße) - עֶרְוָה (Blöße, Nacktheit) bezeichnet die Geschlechtsteile.
Die Maßangabe מִמָּתְנַיִם וְעַד־יְרֵכַיִם יִהְיוּ (von den Hüften bis zu den Schenkeln sollen sie sein) zeigt מָתְנַיִם (Hüften) als Dual von מֹתֶן (Hüfte) und יְרֵכַיִם (Schenkel) als Dual von יָרֵךְ (Schenkel) - die Beinkleider bedecken den Bereich zwischen Hüften und Oberschenkeln.
Die LXX übersetzt מִכְנָס mit περισκελές (Beinbekleidung) und macht damit die Funktion als Beinschutz deutlich.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag für Priesterunterwäsche mit Zweckangabe und Maßbestimmung.
Das Gesetz sorgt für die Wahrung der Schamhaftigkeit im Priesterdienst durch angemessene Unterbekleidung.
Exodus 28,43
Hebräisch: וְהָיוּ֩ עַל־אַהֲרֹ֨ן וְעַל־בָּנָ֜יו בְּבֹאָ֣ם׀ אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֗ד א֣וֹ בְגִשְׁתָּ֤ם אֶל־הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ לְשָׁרֵ֣ת בַּקֹּ֔דֶשׁ וְלֹא־יִשְׂא֥וּ עָוֹ֖ן וָמֵ֑תוּ חֻקַּ֥ת עוֹלָ֛ם ל֖וֹ וּלְזַרְע֥וֹ אַחֲרָֽיו׃
Deutsch: Und sie sollen auf Aaron und auf seinen Söhnen sein, wenn sie in das Zelt der Begegnung kommen oder wenn sie an den Altar herantreten, um im Heiligtum zu dienen, damit sie keine Schuld auf sich laden und sterben: eine ewige Satzung für ihn und für seinen Samen nach ihm.

Kommentar: Die Tragepflicht וְהָיוּ עַל־אַהֲרֹן וְעַל־בָּנָיו (und sie sollen sein auf Aaron und auf seinen Söhnen) zeigt die absolute Verpflichtung zum Tragen der Beinkleider.
Die beiden Anlässe בְּבֹאָם אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד אוֹ בְגִשְׁתָּם אֶל־הַמִּזְבֵּחַ לְשָׁרֵת בַּקֹּדֶשׁ (bei ihrem Kommen in das Zelt der Begegnung oder bei ihrem Herantreten an den Altar, um im Heiligtum zu dienen) zeigen die zwei Hauptbereiche des Priesterdienstes: das Zelt der Begegnung und der Altar.
Die Todesstrafe וְלֹא־יִשְׂאוּ עָוֹן וָמֵתוּ (und sie sollen nicht Schuld tragen und sterben) zeigt יִשְׂאוּ עָוֹן (Schuld tragen) - die Verletzung der Bekleidungsvorschriften führt zu Schuld und Tod.
Die ewige Gültigkeit חֻקַּת עוֹלָם לוֹ וּלְזַרְעוֹ אַחֲרָיו (eine ewige Satzung für ihn und für seinen Samen nach ihm) zeigt חֻקַּת עוֹלָם (ewige Satzung) mit זֶרַע (Same, Nachkommenschaft) - die Vorschrift gilt für alle künftigen Priestergenerationen.
Die LXX übersetzt חֻקַּת עוֹלָם mit νόμιμον αἰώνιον (ewiges Gesetz) und unterstreicht die dauerhafte Gültigkeit.
Satzstruktur: Tragepflicht mit zwei Anwendungsbereichen, Strafandrohung und ewiger Gültigkeitsbestimmung.
Das Gesetz schließt die Priestergewänder-Anweisungen mit der strengen Verpflichtung zur vollständigen und angemessenen Bekleidung bei Todesstrafe.
Exodus 29,1
Hebräisch: וְזֶ֨ה הַדָּבָ֜ר אֲשֶֽׁר־תַּעֲשֶׂ֥ה לָהֶ֛ם לְקַדֵּ֥שׁ אֹתָ֖ם לְכַהֵ֣ן לִ֑י לְ֠קַח פַּ֣ר אֶחָ֧ד בֶּן־בָּקָ֛ר וְאֵילִ֥ם שְׁנַ֖יִם תְּמִימִֽם׃
Deutsch: Und dies ist die Sache, die du ihnen tun sollst, um sie zu heiligen, damit sie mir als Priester dienen: Nimm einen jungen Stier und zwei fehlerlose Widder.

Kommentar: Die Einleitung zur Priesterweihe וְזֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר־תַּעֲשֶׂה לָהֶם לְקַדֵּשׁ אֹתָם לְכַהֵן לִי (und dies ist die Sache, die du ihnen tun sollst, um sie zu heiligen, damit sie mir priesterlich dienen) zeigt הַדָּבָר (die Sache) als Singular für das ganze Weiheritual. לְקַדֵּשׁ (um zu heiligen) als Infinitiv construct Piel von קדשׁ mit אֹתָם (sie) als Objektsuffix.
Die Opfertiere לְקַח פַּר אֶחָד בֶּן־בָּקָר וְאֵילִם שְׁנַיִם תְּמִימִים (nimm einen Stier, einen Sohn des Rindes, und zwei Widder, fehlerlose) zeigen פַּר (Stier) mit בֶּן־בָּקָר (Sohn des Rindes = junger Stier) und אֵיל (Widder) im Plural. תְּמִימִם (fehlerlose) als Plural von תָּמִים (vollkommen, fehlerfrei) - die Opfertiere müssen ohne körperliche Mängel sein.
Die LXX verwendet μοσχάριον ἐκ βοῶν ("ein junger Stier aus dem Rindvieh") für פַּ֣ר אֶחָ֧ד בֶּן־בָּקָ֛ר ("ein Stier, ein Kalb des Rindviehs"), wodurch das Alter des Tieres präzisiert wird.
Satzstruktur: Einleitungsformel für das Weiheritual mit Zweckbestimmung und Materialaufzählung für drei Opfertiere.
Das Gesetz leitet das komplexe Priesterweiheritual ein, das drei verschiedene Opfertiere in höchster Qualität erfordert. Die Forderung nach "tadellosen" Tieren (תְּמִימִם) zeigt, dass Gott nur das Beste verdient. Unvollkommene Opfer wären eine Beleidigung seiner Heiligkeit.
Exodus 29,2
Hebräisch: וְלֶ֣חֶם מַצּ֗וֹת וְחַלֹּ֤ת מַצֹּת֙ בְּלוּלֹ֣ת בַּשֶּׁ֔מֶן וּרְקִיקֵ֥י מַצּ֖וֹת מְשֻׁחִ֣ים בַּשָּׁ֑מֶן סֹ֥לֶת חִטִּ֖ים תַּעֲשֶׂ֥ה אֹתָֽם׃
Deutsch: Und ungesäuertes Brot und ungesäuerte Kuchen, mit Öl vermengt, und ungesäuerte Fladen, mit Öl gesalbt; aus Weizenmehl sollst du sie machen.

Kommentar: Die drei Brotarten: לֶחֶם מַצּוֹת (ungesäuertes Brot) - einfaches Mazzen-Brot ohne Triebmittel. חַלֹּת מַצֹּת בְּלוּלֹת בַּשֶּׁמֶן (ungesäuerte Kuchen, mit Öl vermengt) - חַלָּה (Kuchen) mit בלל (vermengen) im Partizip Qal Plural feminin. רְקִיקֵי מַצּוֹת מְשֻׁחִים בַּשָּׁמֶן (ungesäuerte Fladen, mit Öl gesalbt) - רָקִיק (Fladen) mit מָשַׁח (salben) im Partizip Qal Plural.
Die Materialangabe סֹלֶת חִטִּים תַּעֲשֶׂה אֹתָם (aus Weizenmehl sollst du sie machen) zeigt סֹלֶת (Feinmehl) in Konstruktverbindung mit חִטִּים (Weizen) - höchste Qualität des Getreides.
Die LXX unterscheidet zwischen ἄρτος (Brot), κολλυρίς (Kuchen) und λάγανον (Fladen) und macht damit die verschiedenen Zubereitungsarten deutlich.
Satzstruktur: Aufzählung von drei verschiedenen ungesäuerten Backwaren mit Materialqualitätsangabe.
Das Gesetz fordert drei verschiedene ungesäuerte Brotarten aus feinstem Weizenmehl, teilweise mit Öl verfeinert.
Exodus 29,3
Hebräisch: וְנָתַתָּ֤ אוֹתָם֙ עַל־סַ֣ל אֶחָ֔ד וְהִקְרַבְתָּ֥ אֹתָ֖ם בַּסָּ֑ל וְאֶ֨ת־הַפָּ֔ר וְאֵ֖ת שְׁנֵ֥י הָאֵילִֽם׃
Deutsch: Und du sollst sie in einen Korb legen und sie in dem Korb darbringen mit dem Stier und den zwei Widdern.

Kommentar: Die Aufbewahrung וְנָתַתָּ אוֹתָם עַל־סַל אֶחָד (und du sollst sie legen auf einen Korb) zeigt סַל (Korb) als Behälter für die heiligen Brote.
Die Darbringung וְהִקְרַבְתָּ אֹתָם בַּסָּל (und du sollst sie darbringen in dem Korb) zeigt הִקְרַבְתָּ (2. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von קרב) mit waw-consecutivum - "darbringen" im kultischen Sinn.
Die Gesamtheit וְאֶת־הַפָּר וְאֵת שְׁנֵי הָאֵילִם (und den Stier und die zwei Widder) fasst alle Opfermaterialien zusammen.
Die LXX übersetzt סַל mit κάνεον (Korb) und macht damit den Transportbehälter deutlich.
Satzstruktur: Aufbewahrung in einem Korb, Darbringung und Zusammenfassung aller Opfermaterialien.
Das Gesetz ordnet die praktische Handhabung der Brotopfer und bestätigt die Gesamtheit der benötigten Materialien.
Exodus 29,4
Hebräisch: וְאֶת־אַהֲרֹ֤ן וְאֶת־בָּנָיו֙ תַּקְרִ֔יב אֶל־פֶּ֖תַח אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְרָחַצְתָּ֥ אֹתָ֖ם בַּמָּֽיִם׃
Deutsch: Und Aaron und seine Söhne sollst du zum Eingang des Zeltes der Begegnung herantreten lassen und sie mit Wasser waschen.

Kommentar: Die Heranführung וְאֶת־אַהֲרֹן וְאֶת־בָּנָיו תַּקְרִיב אֶל־פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד (und Aaron und seine Söhne sollst du herantreten lassen zum Eingang des Zeltes der Begegnung) zeigt תַּקְרִיב (2. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von קרב) - das Hiphil bedeutet "herantreten lassen".
Die rituelle Waschung וְרָחַצְתָּ אֹתָם בַּמָּיִם (und du sollst sie waschen mit Wasser) zeigt רָחַצְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von רחץ) mit waw-consecutivum. Die Waschung dient der rituellen Reinigung vor der Weihe.
Die LXX übersetzt רחץ mit λούω (baden, waschen) und macht damit die Reinigungsfunktion deutlich.
Satzstruktur: Heranführung der Kandidaten zum heiligen Ort und rituelle Reinigung durch Waschung.
Das Gesetz beginnt das eigentliche Weiheritual mit der räumlichen Positionierung und rituellen Reinigung der Priesteranwärter. Die rituelle Waschung unterstreicht, dass der Dienst vor Gott völlige Reinheit erfordert. Äußere Reinigung symbolisiert die notwendige innere Heiligung für den Priesterdienst.
Exodus 29,5
Hebräisch: וְלָקַחְתָּ֣ אֶת־הַבְּגָדִ֗ים וְהִלְבַּשְׁתָּ֤ אֶֽת־אַהֲרֹן֙ אֶת־הַכֻּתֹּ֔נֶת וְאֵת֙ מְעִ֣יל הָאֵפֹ֔ד וְאֶת־הָאֵפֹ֖ד וְאֶת־הַחֹ֑שֶׁן וְאָפַדְתָּ֣ לוֹ֔ בְּחֵ֖שֶׁב הָאֵפֹֽד׃
Deutsch: Und du sollst die Kleider nehmen und Aaron den Leibrock anziehen und das Obergewand des Ephods und das Ephod und das Brustschild, und du sollst ihn mit dem Gürtel des Ephods umgürten.

Kommentar: Die Bekleidung Aarons וְלָקַחְתָּ אֶת־הַבְּגָדִים וְהִלְבַּשְׁתָּ אֶת־אַהֲרֹן (und du sollst nehmen die Kleider und anziehen Aaron) zeigt הִלְבַּשְׁתָּ (2. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von לבשׁ) mit waw-consecutivum - "anziehen lassen".
Die systematische Aufzählung der Gewänder in der Reihenfolge des Anziehens: הַכֻּתֹּנֶת (den Leibrock) als Untergewand, מְעִיל הָאֵפוֹד (das Obergewand des Ephods), הָאֵפוֹד (das Ephod) als Hauptgewand und הַחֹשֶׁן (das Brustschild) als oberstes Element.
Die Gürtelung וְאָפַדְתָּ לוֹ בְּחֵשֶׁב הָאֵפוֹד (und du sollst ihn umgürten mit dem Gürtel des Ephods) zeigt אָפַדְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von אפד) mit waw-consecutivum - "umgürten".
Die LXX übersetzt מְעִ֣יל הָאֵפֹ֔ד ("Obergewand des Ephods") mit τὸν χιτῶνα τὸν ποδήρη ("das bodenlange Untergewand"), was eine andere Kleidungshierarchie impliziert.
Satzstruktur: Systematische Bekleidung Aarons mit den vier Hauptgewändern in korrekter Reihenfolge.
Das Gesetz regelt die ordnungsgemäße Bekleidung des Hohenpriesters in der richtigen Reihenfolge vom Untergewand bis zum Brustschild.
Exodus 29,6
Hebräisch: וְשַׂמְתָּ֥ הַמִּצְנֶ֖פֶת עַל־רֹאשֹׁ֑ו וְנָתַתָּ֛ אֶת־נֵ֥זֶר הַקֹּ֖דֶשׁ עַל־הַמִּצְנָֽפֶת׃
Deutsch: Und du sollst den Kopfbund auf sein Haupt setzen und das heilige Diadem an den Kopfbund heften.

Kommentar: Die Kopfbedeckung וְשַׂמְתָּ הַמִּצְנֶפֶת עַל־רֹאשׁוֹ (und du sollst setzen den Kopfbund auf sein Haupt) komplettiert die Gewänder mit מִצְנֶפֶת (Kopfbund).
Das heilige Diadem וְנָתַתָּ אֶת־נֵזֶר הַקֹּדֶשׁ עַל־הַמִּצְנָפֶת (und du sollst geben das heilige Diadem auf den Kopfbund) zeigt נֵזֶר הַקֹּדֶשׁ (heiliges Diadem) - נֵזֶר (Diadem, Krone) hier synonym mit צִיץ aus Kapitel 28. Die Konstruktverbindung נֵזֶר הַקֹּדֶשׁ betont die Heiligkeit.
Die LXX beschreibt נֵ֥זֶר הַקֹּ֖דֶשׁ ("heilige Krone") als τὸ πέταλον τὸ Ἁγίασμα ("das heilige Blech/Plättchen"), wodurch eher die Form als die Funktion betont wird.
Satzstruktur: Vollendung der Bekleidung durch Kopfbund und darauf befestigtes heiliges Diadem.
Das Gesetz krönt die Hohepriesterbekleidung mit der Kopfbedeckung, die das heilige Diadem trägt.
Exodus 29,7
Hebräisch: וְלָֽקַחְתָּ֙ אֶת־שֶׁ֣מֶן הַמִּשְׁחָ֔ה וְיָצַקְתָּ֖ עַל־רֹאשֹׁ֑ו וּמָשַׁחְתָּ֖ אֹתוֹֽ׃
Deutsch: Und du sollst das Salböl nehmen und auf sein Haupt gießen und ihn salben.

Kommentar: Die Salbung וְלָקַחְתָּ אֶת־שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה וְיָצַקְתָּ עַל־רֹאשׁוֹ (und du sollst nehmen das Salböl und gießen auf sein Haupt) zeigt שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה (Salböl) als Konstruktverbindung und יָצַקְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von יצק) mit waw-consecutivum - "ausgießen".
Die abschließende Salbung וּמָשַׁחְתָּ אֹתוֹ (und du sollst ihn salben) zeigt מָשַׁחְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von משׁח) mit waw-consecutivum - die eigentliche Salbungshandlung nach dem Ausgießen.
Die LXX übersetzt beide Verben präzise und macht damit den doppelten Salbungsvorgang deutlich.
Satzstruktur: Doppelte Salbungshandlung durch Ausgießen und eigentliches Salben.
Das Gesetz vollzieht die Hohepriesterweihe durch die heilige Salbung mit dem besonderen Salböl. Die Salbung macht Aaron zum "Gesalbten" (hebr. מָשִׁיחַ). Dies zeigt, dass priesterlicher Dienst nicht menschliche Entscheidung, sondern göttliche Berufung ist.
Exodus 29,8
Hebräisch: וְאֶת־בָּנָ֖יו תַּקְרִ֑יב וְהִלְבַּשְׁתָּ֖ם כֻּתֳּנֹֽת׃
Deutsch: Und seine Söhne sollst du herantreten lassen und ihnen die Leibröcke anziehen.

Kommentar: Die Heranführung der Söhne וְאֶת־בָּנָיו תַּקְרִיב (und seine Söhne sollst du herantreten lassen) zeigt תַּקְרִיב (2. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von קרב) - die gewöhnlichen Priester kommen nach dem Hohenpriester.
Die einfachere Bekleidung וְהִלְבַּשְׁתָּם כֻּתֳּנֹת (und du sollst sie anziehen Leibröcke) zeigt nur כֻּתֳּנֹת (Leibröcke) als Plural von כְּתֹנֶת - die gewöhnlichen Priester erhalten nicht die komplexen Gewänder des Hohenpriesters.
Die LXX macht den Unterschied zwischen der Hohepriester- und der gewöhnlichen Priesterbekleidung deutlich.
Satzstruktur: Heranführung und einfachere Bekleidung der gewöhnlichen Priester.
Das Gesetz unterscheidet zwischen der aufwendigen Hohepriester- und der einfacheren gewöhnlichen Priesterbekleidung.
Exodus 29,9
Hebräisch: וְחָגַרְתָּ֩ אֹתָ֨ם אַבְנֵ֜ט אַהֲרֹ֣ן וּבָנָ֗יו וְחָבַשְׁתָּ֤ לָהֶם֙ מִגְבָּעֹ֔ת וְהָיְתָ֥ה לָהֶ֛ם כְּהֻנָּ֖ה לְחֻקַּ֣ת עוֹלָ֑ם וּמִלֵּאתָ֥ יַֽד־אַהֲרֹ֖ן וְיַד־בָּנָֽיו׃
Deutsch: Und du sollst sie mit einem Gürtel umgürten, Aaron und seine Söhne, und ihnen Kopfbedeckungen umbinden, und das Priestertum soll ihnen zu einer ewigen Satzung werden. Und du sollst die Hand Aarons und die Hand seiner Söhne füllen.

Kommentar: Die Gürtelung וְחָגַרְתָּ אֹתָם אַבְנֵט אַהֲרֹן וּבָנָיו (und du sollst sie umgürten mit Gürtel, Aaron und seine Söhne) zeigt חָגַרְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von חגר) mit waw-consecutivum - alle Priester erhalten Gürtel.
Die Kopfbedeckung וְחָבַשְׁתָּ לָהֶם מִגְבָּעֹת (und du sollst ihnen umbinden Kopfbedeckungen) zeigt חָבַשְׁתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von חבשׁ) mit waw-consecutivum - "umbinden". מִגְבָּעֹת (Kopfbedeckungen) als Plural von מִגְבַּעַת - andere Kopfbedeckungen als die des Hohenpriesters.
Die Amtseinsetzung וְהָיְתָה לָהֶם כְּהֻנָּה לְחֻקַּת עוֹלָם (und es soll ihnen sein Priestertum zu einer ewigen Satzung) zeigt כְּהֻנָּה (Priestertum) als Amt mit חֻקַּת עוֹלָם (ewige Satzung).
Die Handweihe וּמִלֵּאתָ יַד־אַהֲרֹן וְיַד־בָּנָיו (und du sollst füllen die Hand Aarons und die Hand seiner Söhne) zeigt die technische Wendung מלא יד (Hand füllen) für die Priesterweihe.
Die LXX übersetzt מלא יד mit τελειῶσαι χεῖρας (Hände vollenden) und macht damit die Weihebedeutung deutlich.
Satzstruktur: Komplettierung der Bekleidung, Amtseinsetzung als ewige Institution und technische Weiheanweisung.
Das Gesetz komplettiert die Priesterbekleidung und etabliert das Priestertum als ewige Institution durch die Handweihe.
Exodus 29,10
Hebräisch: וְהִקְרַבְתָּ֙ אֶת־הַפָּ֔ר לִפְנֵ֖י אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְסָמַ֨ךְ אַהֲרֹ֧ן וּבָנָ֛יו אֶת־יְדֵיהֶ֖ם עַל־רֹ֥אשׁ הַפָּֽר׃
Deutsch: Und du sollst den Stier vor das Zelt der Begegnung bringen, und Aaron und seine Söhne sollen ihre Hände auf den Kopf des Stieres legen.

Kommentar: Die Darbringung וְהִקְרַבְתָּ אֶת־הַפָּר לִפְנֵי אֹהֶל מוֹעֵד (und du sollst heranbringe den Stier vor das Zelt der Begegnung) zeigt הִקְרַבְתָּ (2. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von קרב) mit waw-consecutivum. לִפְנֵי (vor) bezeichnet die Position vor dem heiligen Zelt.
Die Handauflegung וְסָמַךְ אַהֲרֹן וּבָנָיו אֶת־יְדֵיהֶם עַל־רֹאשׁ הַפָּר (und Aaron und seine Söhne sollen legen ihre Hände auf den Kopf des Stieres) zeigt סָמַךְ (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von סמך) mit waw-consecutivum - "stützen, auflegen". Die סְמִיכָה (Handauflegung) ist ein zentraler ritueller Akt der Identifikation mit dem Opfertier.
Die LXX übersetzt סמך mit ἐπιτίθημι (auflegen) und macht damit die rituelle Handlung deutlich.
Satzstruktur: Positionierung des ersten Opfertieres und rituelle Identifikation durch Handauflegung aller Priester.
Das Gesetz beginnt die eigentlichen Opferhandlungen mit der Darbringung des Stieres und der rituellen Identifikation durch Handauflegung.
Exodus 29,11
Hebräisch: וְשָׁחַטְתָּ֥ אֶת־הַפָּ֖ר לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und du sollst den Stier vor dem Ewigen schlachten am Eingang des Zeltes der Begegnung.

Kommentar: Die Schlachtung וְשָׁחַטְתָּ אֶת־הַפָּר לִפְנֵי יְהוָה פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד (und du sollst schlachten den Stier vor JHWH am Eingang des Zeltes der Begegnung) zeigt שָׁחַטְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von שׁחט) mit waw-consecutivum. לִפְנֵי יְהוָה (vor JHWH) betont die göttliche Gegenwart bei der Schlachtung. פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד (Eingang des Zeltes der Begegnung) spezifiziert den genauen heiligen Ort.
Die LXX übersetzt שׁחט mit σφάζω (schlachten) und macht damit die kultische Tötung deutlich.
Satzstruktur: Schlachtungsanweisung mit göttlicher Präsenz und genauer Ortsangabe.
Das Gesetz vollzieht die Schlachtung des ersten Opfertieres an dem heiligsten Ort vor Gottes Angesicht.
Exodus 29,12
Hebräisch: וְלָֽקַחְתָּ֙ מִדַּ֣ם הַפָּ֔ר וְנָתַתָּ֛ה עַל־קַרְנֹ֥ת הַמִּזְבֵּ֖חַ בְּאֶצְבָּעֶ֑ךָ וְאֶת־כָּל־הַדָּ֣ם תִּשְׁפֹּ֔ךְ אֶל־יְס֖וֹד הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und du sollst von dem Blut des Stieres nehmen und es mit deinem Finger an die Hörner des Altars tun, und alles Blut sollst du an den Fuß des Altars gießen.

Kommentar: Die Blutbehandlung erfolgt in zwei Stufen: וְלָקַחְתָּ מִדַּם הַפָּר וְנָתַתָּה עַל־קַרְנוֹת הַמִּזְבֵּחַ בְּאֶצְבָּעֶךָ (und du sollst nehmen von dem Blut des Stieres und geben auf die Hörner des Altars mit deinem Finger) zeigt die präzise Applikation mit dem Finger an die קַרְנוֹת (Hörner) des Altars - die vier Eckvorsprünge.
Das restliche Blut וְאֶת־כָּל־הַדָּם תִּשְׁפֹּךְ אֶל־יְסוֹד הַמִּזְבֵּחַ (und alles Blut sollst du gießen an den Fuß des Altars) zeigt תִּשְׁפֹּךְ (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁפך) - "ausgießen" an יְסוֹד (Fundament, Fuß) des Altars.
Die LXX unterscheidet zwischen der präzisen Applikation und dem Ausgießen und macht damit beide Blutrituale deutlich.
Satzstruktur: Doppelte Blutbehandlung durch präzise Applikation an die Altarhörner und Ausgießung am Altarfuß.
Das Gesetz regelt die sorgfältige Verwendung des Opferblutes für die Altarweihe durch präzise und umfassende Applikation.
Exodus 29,13
Hebräisch: וְלָֽקַחְתָּ֗ אֶֽת־כָּל־הַחֵלֶב֮ הַֽמְכַסֶּ֣ה אֶת־הַקֶּרֶב֒ וְאֵ֗ת הַיֹּתֶ֨רֶת֙ עַל־הַכָּבֵ֔ד וְאֵת֙ שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֔ת וְאֶת־הַחֵ֖לֶב אֲשֶׁ֣ר עֲלֵיהֶ֑ן וְהִקְטַרְתָּ֖ הַמִּזְבֵּֽחָה׃
Deutsch: Und du sollst alles Fett nehmen, das die Eingeweide bedeckt, und das Fett über der Leber und die beiden Nieren und das Fett, das an ihnen ist, und sollst es auf dem Altar in Rauch aufgehen lassen.

Kommentar: Die Fettentnahme erfolgt systematisch: כָּל־הַחֵלֶב הַמְכַסֶּה אֶת־הַקֶּרֶב (alles Fett, das bedeckt die Eingeweide) - das Netzfett. הַיֹּתֶרֶת עַל־הַכָּבֵד (das Fett über der Leber) - der Leberlappen. שְׁתֵּי הַכְּלָיֹת וְאֶת־הַחֵלֶב אֲשֶׁר עֲלֵיהֶן (die beiden Nieren und das Fett, das auf ihnen ist) - die Nieren mit dem umgebenden Fett.
Die Räucherung וְהִקְטַרְתָּ הַמִּזְבֵּחָה (und du sollst in Rauch aufgehen lassen auf dem Altar) zeigt הִקְטַרְתָּ (2. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von קטר) mit waw-consecutivum - die Fettteile werden als Räucheropfer dargebracht.
Die LXX unterscheidet zwischen den verschiedenen Fettteilen und macht damit die anatomische Präzision deutlich.
Satzstruktur: Systematische Entnahme aller edlen Fettteile und deren Räucherung auf dem Altar.
Das Gesetz regelt die Darbringung der wertvollsten inneren Organe und Fettteile als Räucheropfer für Gott.
Exodus 29,14
Hebräisch: וְאֶת־בְּשַׂ֤ר הַפָּר֙ וְאֶת־עֹרֹ֣ו וְאֶת־פִּרְשֹׁ֔ו תִּשְׂרֹ֣ף בָּאֵ֔שׁ מִח֖וּץ לַֽמַּחֲנֶ֑ה חַטָּ֖את הֽוּא׃
Deutsch: Und das Fleisch des Stieres und seine Haut und seinen Mist sollst du mit Feuer verbrennen außerhalb des Lagers; ein Sündopfer ist es.

Kommentar: Die Verbrennung וְאֶת־בְּשַׂר הַפָּר וְאֶת־עֹרוֹ וְאֶת־פִּרְשׁוֹ תִּשְׂרֹף בָּאֵשׁ (und das Fleisch des Stieres und seine Haut und seinen Mist sollst du verbrennen mit Feuer) zeigt תִּשְׂרֹף (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׂרף) - komplette Verbrennung aller übrigen Teile. פֶּרֶשׁ (Mist) bezeichnet die Darmexkremente.
Die Ortsangabe מִחוּץ לַמַּחֲנֶה (außerhalb des Lagers) zeigt die Unreinheit der verbrannten Teile - sie müssen aus dem heiligen Bereich entfernt werden.
Die Opferklassifikation חַטָּאת הוּא (ein Sündopfer ist es) zeigt חַטָּאת (Sündopfer) - die erste der drei Opferarten in diesem Ritual.
Die LXX übersetzt חַטָּאת mit περὶ ἁμαρτίας (wegen Sünde) und macht damit den Sühnezweck deutlich.
Satzstruktur: Vollständige Verbrennung der unreinen Teile außerhalb des heiligen Bereichs mit Opferklassifikation.
Das Gesetz trennt streng zwischen den heiligen Teilen für den Altar und den unreinen Teilen für die Verbrennung außerhalb des Lagers. Die Verbrennung außerhalb des Lagers zeigt die absolute Unvereinbarkeit von Sünde und Heiligkeit. Was Sünde trägt, kann nicht in Gottes Gegenwart bleiben.
Exodus 29,15
Hebräisch: וְאֶת־הָאַ֥יִל הָאֶחָ֖ד תִּקָּ֑ח וְסָ֨מְכ֜וּ אַהֲרֹ֧ן וּבָנָ֛יו אֶת־יְדֵיהֶ֖ם עַל־רֹ֥אשׁ הָאָֽיִל׃
Deutsch: Und den einen Widder sollst du nehmen, und Aaron und seine Söhne sollen ihre Hände auf den Kopf des Widders legen.

Kommentar: Das zweite Opfertier וְאֶת־הָאַיִל הָאֶחָד תִּקָּח (und den einen Widder sollst du nehmen) zeigt הָאֶחָד (den einen) zur Unterscheidung vom zweiten Widder in Vers 19.
Die Handauflegung וְסָמְכוּ אַהֲרֹן וּבָנָיו אֶת־יְדֵיהֶם עַל־רֹאשׁ הָאָיִל (und Aaron und seine Söhne sollen legen ihre Hände auf den Kopf des Widders) wiederholt das Ritual aus Vers 10 - jedes Opfertier erfordert die rituelle Identifikation.
Die LXX bewahrt die Nummerierung bei und macht damit die systematische Abfolge deutlich.
Satzstruktur: Einführung des zweiten Opfertieres mit wiederholter Handauflegung.
Das Gesetz führt das zweite Opfertier ein und wiederholt die rituelle Identifikation durch Handauflegung.
Exodus 29,16
Hebräisch: וְשָׁחַטְתָּ֖ אֶת־הָאָ֑יִל וְלָֽקַחְתָּ֙ אֶת־דָּמֹ֔ו וְזָרַקְתָּ֥ עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und du sollst den Widder schlachten und sein Blut nehmen und es ringsum an den Altar spritzen.

Kommentar: Die Schlachtung וְשָׁחַטְתָּ אֶת־הָאָיִל (und du sollst schlachten den Widder) erfolgt wie beim Stier.
Die Blutbehandlung וְלָקַחְתָּ אֶת־דָּמוֹ וְזָרַקְתָּ עַל־הַמִּזְבֵּחַ סָבִיב (und du sollst nehmen sein Blut und spritzen an den Altar ringsum) zeigt זָרַקְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von זרק) mit waw-consecutivum - "spritzen, sprengen". סָבִיב (ringsum) zeigt eine umfassende Besprengung des ganzen Altars, anders als beim Sündopfer.
Die LXX übersetzt זרק mit προσχέω (ringsum gießen) und macht damit die umfassende Besprengung deutlich.
Satzstruktur: Schlachtung und umfassende Altarbesprengung mit dem Widderblut.
Das Gesetz zeigt einen anderen Blutgebrauch beim zweiten Opfer: umfassende Besprengung statt präziser Applikation.
Exodus 29,17
Hebräisch: וְאֶ֨ת־הָאַ֔יִל תְּנַתֵּ֖חַ לִנְתָחָ֑יו וְרָחַצְתָּ֤ קִרְבּוֹ֙ וּכְרָעָ֔יו וְנָתַתָּ֥ עַל־נְתָחָ֖יו וְעַל־רֹאשֹֽׁו׃
Deutsch: Und den Widder sollst du in seine Stücke zerlegen und seine Eingeweide und seine Unterschenkel waschen und sie auf seine Stücke und auf seinen Kopf legen.

Kommentar: Die Zerlegung וְאֶת־הָאַיִל תְּנַתֵּחַ לִנְתָחָיו (und den Widder sollst du zerlegen zu seinen Stücken) zeigt תְּנַתֵּחַ (2. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von נתח) - systematische Fleischzerlegung. נְתָחִים (Stücke) als Plural von נֵתַח (Fleischstück).
Die Reinigung וְרָחַצְתָּ קִרְבּוֹ וּכְרָעָיו (und du sollst waschen seine Eingeweide und seine Unterschenkel) zeigt רָחַצְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von רחץ) mit waw-consecutivum. קֶרֶב (Eingeweide) und כָּרָע (Unterschenkel) müssen gereinigt werden.
Die Anordnung וְנָתַתָּ עַל־נְתָחָיו וְעַל־רֹאשׁוֹ (und du sollst legen auf seine Stücke und auf seinen Kopf) zeigt die systematische Anordnung aller Teile für die Verbrennung.
Die LXX macht die systematische Vorbereitung für das Aufsteigeopfer deutlich.
Satzstruktur: Systematische Zerlegung, Reinigung der inneren Teile und ordnungsgemäße Anordnung für die Verbrennung.
Das Gesetz regelt die sorgfältige Vorbereitung des Aufsteigeopfers durch Zerlegung, Reinigung und ordnungsgemäße Anordnung.
Exodus 29,18
Hebräisch: וְהִקְטַרְתָּ֤ אֶת־כָּל־הָאַ֨יִל֙ הַמִּזְבֵּ֔חָה עֹלָ֥ה ה֖וּא לַֽיהוָ֑ה רֵ֣יחַ נִיח֔וֹחַ אִשֶּׁ֥ה לַיהוָ֖ה הֽוּא׃
Deutsch: Und du sollst den ganzen Widder auf dem Altar in Rauch aufgehen lassen; ein Aufsteigeopfer ist es für den Ewigen: ein lieblicher Geruch, ein Feueropfer ist es für den Ewigen.

Kommentar: Die vollständige Verbrennung וְהִקְטַרְתָּ אֶת־כָּל־הָאַיִל הַמִּזְבֵּחָה (und du sollst in Rauch aufgehen lassen den ganzen Widder auf dem Altar) zeigt כָּל־הָאַיִל (den ganzen Widder) - im Gegensatz zum Sündopfer wird hier alles auf dem Altar verbrannt.
Die Opferklassifikation עֹלָה הוּא לַיהוָה (ein Aufsteigeopfer ist es für JHWH) zeigt עֹלָה (Aufsteigeopfer) - das zweite der drei Opfer, das vollständig zu Gott "aufsteigt".
Die doppelte Charakterisierung רֵיחַ נִיחוֹחַ אִשֶּׁה לַיהוָה הוּא (ein lieblicher Geruch, ein Feueropfer ist es für JHWH) zeigt רֵיחַ נִיחוֹחַ (lieblicher Geruch) von נוח (ruhen, sich niederlassen) - Gott findet Wohlgefallen am Opferduft. אִשֶּׁה (Feueropfer) von אֵשׁ (Feuer).
Die LXX übersetzt רֵיחַ נִיחוֹחַ mit ὀσμὴ εὐωδίας (Duft des Wohlgeruchs) und macht damit die sinnliche Gottesbeziehung deutlich.
Satzstruktur: Vollständige Verbrennung mit Opferklassifikation und doppelter Charakterisierung als wohlgefälliges Feueropfer.
Das Gesetz etabliert das Aufsteigeopfer als vollständige Hingabe an Gott, die als lieblicher Geruch und Feueropfer Wohlgefallen findet.
Exodus 29,19
Hebräisch: וְלָ֣קַחְתָּ֔ אֵ֖ת הָאַ֣יִל הַשֵּׁנִ֑י וְסָמַ֨ךְ אַהֲרֹ֧ן וּבָנָ֛יו אֶת־יְדֵיהֶ֖ם עַל־רֹ֥אשׁ הָאָֽיִל׃
Deutsch: Und du sollst den zweiten Widder nehmen, und Aaron und seine Söhne sollen ihre Hände auf den Kopf des Widders legen.

Kommentar: Das dritte Opfertier וְלָקַחְתָּ אֵת הָאַיִל הַשֵּׁנִי (und du sollst nehmen den zweiten Widder) zeigt הַשֵּׁנִי (den zweiten) zur klaren Unterscheidung vom ersten Widder.
Die rituelle Handauflegung וְסָמַךְ אַהֲרֹן וּבָנָיו אֶת־יְדֵיהֶם עַל־רֹאשׁ הָאָיִל wiederholt das Identifikationsritual - auch das dritte Opfer erfordert die persönliche Verbindung zwischen Priestern und Opfertier.
Satzstruktur: Einführung des dritten Opfertieres mit standardmäßiger Handauflegung.
Das Gesetz führt das wichtigste Opfer des Weiherituals ein - den "Widder der Einsetzung".
Exodus 29,20
Hebräisch: וְשָׁחַטְתָּ֣ אֶת־הָאַ֗יִל וְלָקַחְתָּ֤ מִדָּמוֹ֙ וְנָֽתַתָּ֡ה עַל־תְּנוּךְ֩ אֹ֨זֶן אַהֲרֹ֜ן וְעַל־תְּנ֨וּךְ אֹ֤זֶן בָּנָיו֙ הַיְמָנִ֔ית וְעַל־בֹּ֤הֶן יָדָם֙ הַיְמָנִ֔ית וְעַל־בֹּ֥הֶן רַגְלָ֖ם הַיְמָנִ֑ית וְזָרַקְתָּ֧ אֶת־הַדָּ֛ם עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und du sollst den Widder schlachten und von seinem Blut nehmen und es auf das rechte Ohrläppchen Aarons tun und auf das rechte Ohrläppchen seiner Söhne und auf den Daumen ihrer rechten Hand und auf die große Zehe ihres rechten Fußes; und du sollst das Blut ringsum an den Altar spritzen.

Kommentar: Die Schlachtung וְשָׁחַטְתָּ אֶת־הָאָיִל folgt dem Standard, aber die Blutbehandlung ist einzigartig.
Die spezielle Blutapplikation erfolgt an drei Körperstellen: עַל־תְּנוּךְ אֹזֶן (auf das Ohrläppchen) - תְּנוּךְ (Ohrläppchen) von נוך (weich sein), עַל־בֹּהֶן יָדָם הַיְמָנִית (auf den Daumen ihrer rechten Hand) - בֹּהֶן (Daumen) der rechten Hand, עַל־בֹּהֶן רַגְלָם הַיְמָנִית (auf die große Zehe ihres rechten Fußes) - die große Zehe des rechten Fußes.
Die Symbolik der rechten Seite הַיְמָנִית (die rechte) betont Ehre und Vorrang. Die drei Stellen repräsentieren Hören (Ohr), Handeln (Hand) und Wandeln (Fuß).
Das restliche Blut וְזָרַקְתָּ אֶת־הַדָּם עַל־הַמִּזְבֵּחַ סָבִיב wird wie beim ersten Widder ringsum an den Altar gespritzt.
Die LXX erweitert die Beschreibung der Blutapplikation erheblich: Während der hebräische Text תְּנוּךְ אֹ֨זֶן ("Ohrläppchen") verwendet, spezifiziert die LXX ἐπὶ τὸν λοβὸν τοῦ ὠτὸς ("auf das Ohrläppchen") und erweitert die Formulierung für alle Körperteile systematisch.
Satzstruktur: Schlachtung mit einzigartiger körperlicher Blutapplikation an drei Stellen und anschließender Altarbesprengung.
Das Gesetz etabliert eine einzigartige körperliche Weihe durch Blutapplikation an Ohr, Hand und Fuß als Symbol für geweihtes Hören, Handeln und Wandeln. Die Blutapplikation an Ohr, Hand und Fuß zeigt, dass der ganze Priester - sein Hören auf Gott, sein Handeln für Gott und sein Wandel vor Gott - durch das Opferblut geheiligt wird.
Exodus 29,21
Hebräisch: וְלָקַחְתָּ֞ מִן־הַדָּ֨ם אֲשֶׁ֥ר עַֽל־הַמִּזְבֵּחַ֮ וּמִשֶּׁ֣מֶן הַמִּשְׁחָה֒ וְהִזֵּיתָ֤ עַֽל־אַהֲרֹן֙ וְעַל־בְּגָדָ֔יו וְעַל־בָּנָ֛יו וְעַל־בִּגְדֵ֥י בָנָ֖יו אִתּוֹ֑ וְקָדַ֥שׁ הוּא֙ וּבְגָדָ֔יו וּבָנָ֛יו וּבִגְדֵ֥י בָנָ֖יו אִתּוֹֽ׃
Deutsch: Und du sollst von dem Blut nehmen, das auf dem Altar ist, und von dem Salböl, und sollst auf Aaron und auf seine Kleider und auf seine Söhne und auf die Kleider seiner Söhne mit ihm spritzen; und er wird heilig sein und seine Kleider und seine Söhne und die Kleider seiner Söhne mit ihm.

Kommentar: Die Mischung וְלָקַחְתָּ מִן־הַדָּם אֲשֶׁר עַל־הַמִּזְבֵּחַ וּמִשֶּׁמֶן הַמִּשְׁחָה (und du sollst nehmen von dem Blut, das auf dem Altar ist, und von dem Salböl) zeigt eine Kombination von Altarblut und heiligem Salböl.
Die umfassende Besprengung וְהִזֵּיתָ עַל־אַהֲרֹן וְעַל־בְּגָדָיו וְעַל־בָּנָיו וְעַל־בִּגְדֵי בָנָיו אִתּוֹ (und du sollst spritzen auf Aaron und auf seine Kleider und auf seine Söhne und auf die Kleider seiner Söhne mit ihm) zeigt הִזֵּיתָ (2. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von נזה) mit waw-consecutivum - "besprengen". Sowohl die Personen als auch ihre Gewänder werden geweiht.
Die Heiligungswirkung וְקָדַשׁ הוּא וּבְגָדָיו וּבָנָיו וּבִגְדֵי בָנָיו אִתּוֹ (und heilig wird sein er und seine Kleider und seine Söhne und die Kleider seiner Söhne mit ihm) zeigt קָדַשׁ (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von קדשׁ) mit waw-consecutivum - die Besprengung bewirkt tatsächliche Heiligung.
Die LXX übersetzt נזה mit ῥαίνω (besprengen) und macht damit den heiligenden Ritus deutlich.
Satzstruktur: Mischung von Altarblut und Salböl, umfassende Besprengung aller Priester und ihrer Gewänder, resultierende Heiligung.
Das Gesetz vollzieht die endgültige Heiligung aller Priester und ihrer Amtsgewänder durch die Kombination von Altarblut und Salböl.
Exodus 29,22
Hebräisch: וְלָקַחְתָּ֣ מִן־הָ֠אַיִל הַחֵ֨לֶב וְהָֽאַלְיָ֜ה וְאֶת־הַחֵ֣לֶב׀ הַֽמְכַסֶּ֣ה אֶת־הַקֶּ֗רֶב וְאֵ֨ת יֹתֶ֤רֶת הַכָּבֵד֙ וְאֵ֣ת׀ שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֗ת וְאֶת־הַחֵ֨לֶב֙ אֲשֶׁ֣ר עֲלֵהֶ֔ן וְאֵ֖ת שׁ֣וֹק הַיָּמִ֑ין כִּ֛י אֵ֥יל מִלֻּאִ֖ים הֽוּא׃
Deutsch: Und du sollst von dem Widder das Fett nehmen und den Fettschwanz und das Fett, das die Eingeweide bedeckt, und den Lappen der Leber und die beiden Nieren und das Fett, das an ihnen ist, und die rechte Keule, denn es ist ein Widder der Einsetzung.

Kommentar: Die umfassende Entnahme der edlen Teile: הַחֵלֶב (das Fett), הָאַלְיָה (der Fettschwanz) - אַלְיָה ist der charakteristische Fettschwanz orientalischer Schafe, הַחֵלֶב הַמְכַסֶּה אֶת־הַקֶּרֶב (das Fett, das die Eingeweide bedeckt), יֹתֶרֶת הַכָּבֵד (Lappen der Leber), שְׁתֵּי הַכְּלָיֹת וְאֶת־הַחֵלֶב אֲשֶׁר עֲלֵיהֶן (die beiden Nieren und das Fett, das auf ihnen ist).
Die besondere Keule וְאֵת שׁוֹק הַיָּמִין (und die rechte Keule) zeigt שׁוֹק (Keule, Oberschenkel) von der bevorzugten rechten Seite.
Die Opferbezeichnung כִּי אֵיל מִלֻּאִים הוּא (denn ein Widder der Einsetzung ist er) zeigt מִלֻּאִים (Einsetzung) als Plural von מִלּוּא von מלא (füllen) - der technische Begriff für die Priesterweihe.
Die LXX übersetzt הָֽאַלְיָ֜ה ("Fettschwanz") nicht direkt, sondern verwendet einfach τὸ στέαρ ("das Fett"), wodurch die spezifische anatomische Beschreibung verlorengeht.
Satzstruktur: Umfassende Entnahme aller edlen Körperteile mit besonderer Bezeichnung als Einsetzungsopfer.
Das Gesetz spezifiziert die wertvollsten Teile des Weiheopfers, einschließlich des charakteristischen Fettschwanzes und der rechten Ehrenkeule.
Exodus 29,23
Hebräisch: וְכִכַּ֨ר לֶ֜חֶם אַחַ֗ת וַֽחַלַּ֨ת לֶ֥חֶם שֶׁ֛מֶן אַחַ֖ת וְרָקִ֣יק אֶחָ֑ד מִסַּל֙ הַמַּצּ֔וֹת אֲשֶׁ֖ר לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und einen Laib Brot und einen Kuchen geölten Brotes und einen Fladen aus dem Korb der ungesäuerten Brote, der vor dem Ewigen ist.

Kommentar: Die Brotauswahl erfolgt systematisch: כִּכַּר לֶחֶם אַחַת (einen Laib Brot) - כִּכָּר (runder Laib), חַלַּת לֶחֶם שֶׁמֶן אַחַת (einen Kuchen geölten Brotes) - חַלָּה (Kuchen) mit שֶׁמֶן (Öl), רָקִיק אֶחָד (einen Fladen) - רָקִיק (dünner Fladen).
Die Herkunft מִסַּל הַמַּצּוֹת אֲשֶׁר לִפְנֵי יְהוָה (aus dem Korb der ungesäuerten Brote, der vor JHWH ist) zeigt לִפְנֵי יְהוָה (vor JHWH) - die Brote befinden sich bereits im heiligen Bereich vor Gottes Gegenwart.
Die LXX vereinfacht וְכִכַּ֨ר לֶ֜חֶם אַחַ֗ת וַֽחַלַּ֨ת לֶ֥חֶם שֶׁ֛מֶן אַחַ֖ת וְרָקִ֣יק אֶחָ֑ד ("einen runden Laib Brot und einen Ölkuchen und einen dünnen Kuchen") zu ἄρτον ἕνα ἐξ ἐλαίου καὶ λάγανον ἓν ("ein Brot aus Öl und einen dünnen Kuchen").
Satzstruktur: Systematische Auswahl je eines Exemplars aller drei Brotarten aus dem heiligen Korb.
Das Gesetz komplettiert das Weiheopfer durch die Hinzufügung aller drei Arten der heiligen Brote.
Exodus 29,24
Hebräisch: וְשַׂמְתָּ֣ הַכֹּ֔ל עַ֚ל כַּפֵּ֣י אַהֲרֹ֔ן וְעַ֖ל כַּפֵּ֣י בָנָ֑יו וְהֵנַפְתָּ֥ אֹתָ֛ם תְּנוּפָ֖ה לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und du sollst das alles auf die Hände Aarons und auf die Hände seiner Söhne legen und sollst es als Schwingopfer vor dem Ewigen schwingen.

Kommentar: Die Übergabe וְשַׂמְתָּ הַכֹּל עַל כַּפֵּי אַהֲרֹן וְעַל כַּפֵּי בָנָיו (und du sollst legen das alles auf die Handflächen Aarons und auf die Handflächen seiner Söhne) zeigt כַּף (Handfläche) im Plural - alle Priester halten gemeinsam die Opfergaben.
Das Schwingopfer וְהֵנַפְתָּ אֹתָם תְּנוּפָה לִפְנֵי יְהוָה (und du sollst sie schwingen als Schwingopfer vor JHWH) zeigt הֵנַפְתָּ (2. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von נוף) mit waw-consecutivum - "schwingen". תְּנוּפָה (Schwingopfer) von נוף (schwingen, weben) ist eine rituelle Bewegung der Darbringung.
Die LXX übersetzt תְּנוּפָ֖ה ("Schwingopfer") mit ἀφόρισμα ("Weihegabe"), was eine andere rituelle Konzeption widerspiegelt.
Satzstruktur: Gemeinsame Handhabung aller Opfergaben durch alle Priester und rituelle Schwingbewegung vor Gott.
Das Gesetz lässt die Priester selbst ihre Weiheopfer in einer rituellen Schwingbewegung vor Gott darbringen.
Exodus 29,25
Hebräisch: וְלָקַחְתָּ֤ אֹתָם֙ מִיָּדָ֔ם וְהִקְטַרְתָּ֥ הַמִּזְבֵּ֖חָה עַל־הָעֹלָ֑ה לְרֵ֤יחַ נִיח֨וֹחַ֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה אִשֶּׁ֥ה ה֖וּא לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und du sollst es von ihren Händen nehmen und es auf dem Altar über dem Aufsteigeopfer in Rauch aufgehen lassen zum wohlgefälligen Geruch vor dem Ewigen; ein Feueropfer ist es für den Ewigen.

Kommentar: Die Rücknahme וְלָקַחְתָּ אֹתָם מִיָּדָם (und du sollst es nehmen von ihren Händen) zeigt die Übergabe zurück an Moses für die weitere Behandlung.
Die Verbrennung וְהִקְטַרְתָּ הַמִּזְבֵּחָה עַל־הָעֹלָה (und du sollst in Rauch aufgehen lassen auf dem Altar über dem Aufsteigeopfer) zeigt עַל־הָעֹלָה (über dem Aufsteigeopfer) - die Weiheopfergaben werden zusätzlich zum bereits brennenden Aufsteigeopfer verbrannt.
Die Charakterisierung לְרֵיחַ נִיחוֹחַ לִפְנֵי יְהוָה אִשֶּׁה הוּא לַיהוָה (zum wohlgefälligen Geruch vor JHWH, ein Feueropfer ist es für JHWH) wiederholt die Formel aus Vers 18 - auch die Weihegaben sind ein wohlgefälliges Feueropfer.
Die LXX macht deutlich, dass die Weihegaben zu dem bereits brennenden Aufsteigeopfer hinzugefügt werden.
Satzstruktur: Rücknahme von den Priesterhänden und Verbrennung zusätzlich zum Aufsteigeopfer als wohlgefälliges Feueropfer.
Das Gesetz komplettiert die rituelle Darbringung durch Moses und lässt alle Weihegaben als zusätzliches Feueropfer zu Gott aufsteigen.
Exodus 29,26
Hebräisch: וְלָקַחְתָּ֣ אֶת־הֶֽחָזֶ֗ה מֵאֵ֤יל הַמִּלֻּאִים֙ אֲשֶׁ֣ר לְאַהֲרֹ֔ן וְהֵנַפְתָּ֥ אֹתוֹ֛ תְּנוּפָ֖ה לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה וְהָיָ֥ה לְךָ֖ לְמָנָֽה׃
Deutsch: Und du sollst die Brust von dem Widder der Einsetzung Aarons nehmen und sie als Schwingopfer vor dem Ewigen schwingen; und sie soll dir als Anteil zukommen.

Kommentar: Die Brustentnahme וְלָקַחְתָּ אֶת־הֶחָזֶה מֵאֵיל הַמִּלֻּאִים אֲשֶׁר לְאַהֲרֹן (und du sollst nehmen die Brust von dem Widder der Einsetzung, der für Aaron ist) zeigt חָזֶה (Brust) als besonderen Teil, der nicht verbrannt wird.
Das separate Schwingopfer וְהֵנַפְתָּ אֹתוֹ תְּנוּפָה לִפְנֵי יְהוָה (und du sollst es schwingen als Schwingopfer vor JHWH) erfolgt getrennt von der vorherigen Schwingung.
Der Priesteranteil וְהָיָה לְךָ לְמָנָה (und es soll dir sein als Anteil) zeigt מָנָה (Anteil, Portion) - Moses erhält als amtierender Priester die Brust als seinen Anteil.
Die LXX übersetzt מָנָה mit μερίς (Anteil) und macht damit das Recht des amtierenden Priesters deutlich.
Satzstruktur: Separate Behandlung der Widderbrust als Schwingopfer und Zuweisung als Priesteranteil für Moses.
Das Gesetz etabliert das Recht des amtierenden Priesters auf die Brust als seinen Anteil vom Weiheopfer.
Exodus 29,27
Hebräisch: וְקִדַּשְׁתָּ֞ אֵ֣ת׀ חֲזֵ֣ה הַתְּנוּפָ֗ה וְאֵת֙ שׁ֣וֹק הַתְּרוּמָ֔ה אֲשֶׁ֥ר הוּנַ֖ף וַאֲשֶׁ֣ר הוּרָ֑ם מֵאֵיל֙ הַמִּלֻּאִ֔ים מֵאֲשֶׁ֥ר לְאַהֲרֹ֖ן וּמֵאֲשֶׁ֥ר לְבָנָֽיו׃
Deutsch: Und du sollst die Brust des Schwingopfers heiligen und die Keule des Hebopfers, die geschwungen und die gehoben worden sind von dem Widder der Einsetzung, von dem, was für Aaron, und von dem, was für seine Söhne ist.

Kommentar: Die doppelte Heiligung וְקִדַּשְׁתָּ אֵת חֲזֵה הַתְּנוּפָה וְאֵת שׁוֹק הַתְּרוּמָה (und du sollst heiligen die Brust des Schwingopfers und die Keule des Hebopfers) zeigt zwei verschiedene Opferarten: תְּנוּפָה (Schwingopfer) von נוף (schwingen) und תְּרוּמָה (Hebopfer) von רום (erheben).
Die rituellen Bewegungen אֲשֶׁר הוּנַף וַאֲשֶׁר הוּרָם (die geschwungen worden ist und die erhoben worden ist) zeigen הוּנַף (3. Person Singular maskulin Hophal Perfekt von נוף) und הוּרָם (3. Person Singular maskulin Hophal Perfekt von רום) - passive Formen für die vollzogenen rituellen Bewegungen.
Die Herkunft מֵאֵיל הַמִּלֻּאִים מֵאֲשֶׁר לְאַהֲרֹן וּמֵאֲשֶׁר לְבָנָיו (von dem Widder der Einsetzung, von dem, was für Aaron ist, und von dem, was für seine Söhne ist) betont sowohl den gemeinsamen Ursprung als auch die getrennte Zuordnung.
Die LXX übersetzt תְּרוּמָה mit ἀφαίρεμα (Wegnahme) und macht damit die Erhebungsbewegung deutlich.
Satzstruktur: Heiligung beider Priesteranteile mit Bezug auf die vollzogenen Rituale und die Herkunft vom gemeinsamen Weiheopfer.
Das Gesetz heiligt beide Priesteranteile durch ihre rituellen Bewegungen und stellt sie als heilige Anteile für den Priesterstand zur Verfügung.
Exodus 29,28
Hebräisch: וְהָיָה֩ לְאַהֲרֹ֨ן וּלְבָנָ֜יו לְחָק־עוֹלָ֗ם מֵאֵת֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל כִּ֥י תְרוּמָ֖ה ה֑וּא וּתְרוּמָ֞ה יִהְיֶ֨ה מֵאֵ֤ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ מִזִּבְחֵ֣י שַׁלְמֵיהֶ֔ם תְּרוּמָתָ֖ם לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und es soll Aaron und seinen Söhnen gehören als eine ewige Gebühr von Seiten der Kinder Israels, denn es ist ein Hebopfer; und es soll ein Hebopfer sein von Seiten der Kinder Israels, von ihren Friedensopfern: ihr Hebopfer für den Ewigen.

Kommentar: Das ewige Priesterrecht וְהָיָה לְאַהֲרֹן וּלְבָנָיו לְחָק־עוֹלָם מֵאֵת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (und es soll gehören Aaron und seinen Söhnen als ewige Gebühr von den Söhnen Israels) zeigt חָק־עוֹלָם (ewige Gebühr) - חֹק (Satzung, Gebühr) mit עוֹלָם (ewig).
Die dreifache Betonung der תְּרוּמָה: כִּי תְרוּמָה הוּא וּתְרוּמָה יִהְיֶה... תְּרוּמָתָם לַיהוָה (denn ein Hebopfer ist es, und ein Hebopfer soll es sein... ihr Hebopfer für JHWH) unterstreicht die Bedeutung dieser Opferart.
Die Quelle מֵאֵת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל מִזִּבְחֵי שַׁלְמֵיהֶם (von den Söhnen Israels, von ihren Friedensopfern) zeigt זֶבַח שְׁלָמִים (Friedensopfer) als die Quelle für die Priesteranteile.
Die LXX übersetzt שְׁלָמִים mit σωτήριον (Heilsopfer) und macht damit den Friedensaspekt deutlich.
Satzstruktur: Etablierung ewiger Priesterrechte mit dreifacher Betonung der Hebopfer-Natur und Quellenangabe aus Friedensopfern.
Das Gesetz etabliert ein ewiges System der Priesterbezahlung durch bestimmte Anteile der Friedensopfer des Volkes.
Exodus 29,29
Hebräisch: וּבִגְדֵ֤י הַקֹּ֨דֶשׁ֙ אֲשֶׁ֣ר לְאַהֲרֹ֔ן יִהְי֥וּ לְבָנָ֖יו אַחֲרָ֑יו לְמָשְׁחָ֣ה בָהֶ֔ם וּלְמַלֵּא־בָ֖ם אֶת־יָדָֽם׃
Deutsch: Und die heiligen Kleider Aarons sollen seinen Söhnen nach ihm gehören, damit sie darin gesalbt und darin eingesetzt werden.

Kommentar: Die Gewändersuccession וּבִגְדֵי הַקֹּדֶשׁ אֲשֶׁר לְאַהֲרֹן יִהְיוּ לְבָנָיו אַחֲרָיו (und die heiligen Kleider, die für Aaron sind, sollen gehören seinen Söhnen nach ihm) zeigt אַחֲרָיו (nach ihm) - die Hohepriestergewänder werden vererbt.
Die Verwendung für Weihezeremonien לְמָשְׁחָה בָהֶם וּלְמַלֵּא־בָם אֶת־יָדָם (zur Salbung in ihnen und zum Füllen in ihnen ihrer Hand) zeigt מָשְׁחָה (Salbung) und מלא יד (Hand füllen) - beide Weiherituale erfordern die heiligen Gewänder.
Die LXX macht die Kontinuität der Hohepriestergewänder durch die Generationen deutlich.
Satzstruktur: Vererbung der Hohepriestergewänder mit Zweckbestimmung für künftige Weihezeremonien.
Das Gesetz etabliert die Vererbung der kostbaren Hohepriestergewänder zur Verwendung in künftigen Priesterweihen.
Exodus 29,30
Hebräisch: שִׁבְעַ֣ת יָמִ֗ים יִלְבָּשָׁ֧ם הַכֹּהֵ֛ן תַּחְתָּ֖יו מִבָּנָ֑יו אֲשֶׁ֥ר יָבֹ֛א אֶל־אֹ֥הֶל מוֹעֵ֖ד לְשָׁרֵ֥ת בַּקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Sieben Tage soll sie anziehen, wer von seinen Söhnen an seiner Stelle Priester wird, der in das Zelt der Begegnung kommen wird, um im Heiligtum zu dienen.

Kommentar: Die Amtszeit שִׁבְעַת יָמִים יִלְבָּשָׁם (sieben Tage soll er sie anziehen) zeigt die symbolische Vollzahl שֶׁבַע (sieben) für die Einführungszeit eines neuen Hohenpriesters.
Der Nachfolger הַכֹּהֵן תַּחְתָּיו מִבָּנָיו (der Priester an seiner Stelle von seinen Söhnen) zeigt תַּחַת (anstelle von) - die dynastische Nachfolge im Hohepriesteramt.
Der Dienstbeginn אֲשֶׁר יָבֹא אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד לְשָׁרֵת בַּקֹּדֶשׁ (der kommen wird in das Zelt der Begegnung, um zu dienen im Heiligtum) markiert den offiziellen Amtsantritt.
Die LXX macht die siebentägige Einführungszeit für jeden neuen Hohenpriester deutlich.
Satzstruktur: Siebentägige Einführungszeit für jeden neuen Hohenpriester beim ersten Betreten des Heiligtums.
Das Gesetz regelt die Übergangszeit für jeden neuen Hohenpriester durch siebentägiges Tragen der Amtsgewänder.
Exodus 29,31
Hebräisch: וְאֵ֛ת אֵ֥יל הַמִּלֻּאִ֖ים תִּקָּ֑ח וּבִשַּׁלְתָּ֥ אֶת־בְּשָׂרֹ֖ו בְּמָקֹ֥ום קָדֹֽשׁ׃
Deutsch: Und den Widder der Einsetzung sollst du nehmen und sein Fleisch an heiligem Ort kochen.

Kommentar: Die Fleischbehandlung וְאֵת אֵיל הַמִּלֻּאִים תִּקָּח וּבִשַּׁלְתָּ אֶת־בְּשָׂרוֹ (und den Widder der Einsetzung sollst du nehmen und sein Fleisch kochen) zeigt בִּשַּׁלְתָּ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von בשׁל) mit waw-consecutivum - "kochen" im Gegensatz zur Verbrennung.
Der heilige Ort בְּמָקוֹם קָדֹשׁ (an heiligem Ort) zeigt, dass das Kochen innerhalb des heiligen Bereichs stattfinden muss - im Gegensatz zur Verbrennung außerhalb des Lagers beim Sündopfer.
Die LXX übersetzt בשׁל mit ἕψω (kochen) und macht damit die Zubereitung für den Verzehr deutlich.
Satzstruktur: Kochanweisung für das Fleisch des Weiheopfers an heiligem Ort.
Das Gesetz unterscheidet zwischen den verschiedenen Opferarten durch ihre Behandlung - das Weiheopferfleisch wird gekocht für den Verzehr.
Exodus 29,32
Hebräisch: וְאָכַ֨ל אַהֲרֹ֤ן וּבָנָיו֙ אֶת־בְּשַׂ֣ר הָאַ֔יִל וְאֶת־הַלֶּ֖חֶם אֲשֶׁ֣ר בַּסָּ֑ל פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und Aaron und seine Söhne sollen das Fleisch des Widders und das Brot, das in dem Korb ist, essen am Eingang des Zeltes der Begegnung.

Kommentar: Das heilige Mahl וְאָכַל אַהֲרֹן וּבָנָיו אֶת־בְּשַׂר הָאַיִל וְאֶת־הַלֶּחֶם אֲשֶׁר בַּסָּל (und Aaron und seine Söhne sollen essen das Fleisch des Widders und das Brot, das in dem Korb ist) kombiniert das gekochte Fleisch mit den verbliebenen heiligen Broten.
Der Ort פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד (am Eingang des Zeltes der Begegnung) zeigt den heiligen Speisebereich vor dem Allerheiligsten.
Die LXX macht die Gemeinschaft des heiligen Mahles aller Priester deutlich.
Satzstruktur: Gemeinsames heiliges Mahl aller Priester am heiligen Ort mit Fleisch und Brot.
Das Gesetz etabliert das heilige Gemeinschaftsmahl als Abschluss der Priesterweihe.
Exodus 29,33
Hebräisch: וְאָכְל֤וּ אֹתָם֙ אֲשֶׁ֣ר כֻּפַּ֣ר בָּהֶ֔ם לְמַלֵּ֥א אֶת־יָדָ֖ם לְקַדֵּ֣שׁ אֹתָ֑ם וְזָ֥ר לֹא־יֹאכַ֖ל כִּי־קֹ֥דֶשׁ הֵֽם׃
Deutsch: Und sie sollen diese Dinge essen, durch die Sühnung bewirkt wurde, um ihre Hand zu füllen, um sie zu heiligen; ein Fremder aber soll nicht davon essen, denn sie sind heilig.

Kommentar: Der Sühnebezug וְאָכְלוּ אֹתָם אֲשֶׁר כֻּפַּר בָּהֶם (und sie sollen essen diese Dinge, durch die Sühnung bewirkt wurde) zeigt כֻּפַּר (3. Person Singular maskulin Pual Perfekt von כפר) - "Sühnung wurde bewirkt". Das Essen der Opferspeisen vervollständigt die Sühnung.
Die doppelte Zweckbestimmung לְמַלֵּא אֶת־יָדָם לְקַדֵּשׁ אֹתָם (um ihre Hand zu füllen, um sie zu heiligen) zeigt die beiden Aspekte der Priesterweihe: מלא יד (Hand füllen) und קדשׁ (heiligen).
Das Verbot וְזָר לֹא־יֹאכַל כִּי־קֹדֶשׁ הֵם (und ein Fremder soll nicht essen, denn sie sind heilig) zeigt זָר (Fremder) - Nicht-Priester dürfen nicht teilnehmen. קֹדֶשׁ הֵם (heilig sind sie) begründet das Verbot.
Die LXX übersetzt זָר mit ἀλλογενής (Fremdstämmiger) und macht damit die Ausschließlichkeit deutlich.
Satzstruktur: Sühnende Wirkung des heiligen Mahles mit doppelter Zweckbestimmung und striktem Ausschluss von Nicht-Priestern.
Das Gesetz macht das heilige Mahl zu einem exklusiven Priesterrecht, das die Weihe durch Sühnung vervollständigt. Das gemeinsame Essen der Weiheopfer zeigt, dass Versöhnung mit Gott nicht nur ritueller Akt, sondern Gemeinschaftserfahrung ist. Die Priester nehmen stellvertretend für das Volk an Gottes Tisch teil.
Exodus 29,34
Hebräisch: וְֽאִם־יִוָּתֵ֞ר מִבְּשַׂ֧ר הַמִּלֻּאִ֛ים וּמִן־הַלֶּ֖חֶם עַד־הַבֹּ֑קֶר וְשָׂרַפְתָּ֤ אֶת־הַנּוֹתָר֙ בָּאֵ֔שׁ לֹ֥א יֵאָכֵ֖ל כִּי־קֹ֥דֶשׁ הֽוּא׃
Deutsch: Und wenn von dem Fleisch der Einsetzung und von dem Brot bis zum Morgen übrigbleibt, so sollst du das Übriggebliebene mit Feuer verbrennen; es soll nicht gegessen werden, denn es ist heilig.

Kommentar: Die zeitliche Begrenzung וְאִם־יִוָּתֵר מִבְּשַׂר הַמִּלֻּאִים וּמִן־הַלֶּחֶם עַד־הַבֹּקֶר (und wenn übrigbleibt von dem Fleisch der Einsetzung und von dem Brot bis zum Morgen) zeigt יִוָּתֵר (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von יתר) - "übrigbleiben". עַד־הַבֹּקֶר (bis zum Morgen) ist die zeitliche Grenze.
Die Vernichtung וְשָׂרַפְתָּ אֶת־הַנּוֹתָר בָּאֵשׁ (und du sollst verbrennen das Übriggebliebene mit Feuer) zeigt נוֹתָר (das Übriggebliebene) als Partizip Niphal von יתר.
Das strikte Verbot לֹא יֵאָכֵל כִּי־קֹדֶשׁ הוּא (es soll nicht gegessen werden, denn es ist heilig) zeigt, dass die Heiligkeit zeitlich begrenzt ist und danach Zerstörung erfordert.
Die LXX macht die zeitliche Begrenzung der Heiligkeit deutlich.
Satzstruktur: Zeitliche Begrenzung des heiligen Mahles mit obligatorischer Vernichtung der Reste und Begründung durch Heiligkeit.
Das Gesetz regelt die vollständige Vernichtung nicht verzehrter heiliger Speisen zur Wahrung ihrer Heiligkeit.
Exodus 29,35
Hebräisch: וְעָשִׂ֜יתָ לְאַהֲרֹ֤ן וּלְבָנָיו֙ כָּ֔כָה כְּכֹ֥ל אֲשֶׁר־צִוִּ֖יתִי אֹתָ֑כָה שִׁבְעַ֥ת יָמִ֖ים תְּמַלֵּ֥א יָדָֽם׃
Deutsch: Und du sollst Aaron und seine Söhne so tun, nach allem, was ich dir geboten habe. Sieben Tage sollst du ihre Hand füllen.

Kommentar: Die Zusammenfassung וְעָשִׂיתָ לְאַהֲרֹן וּלְבָנָיו כָּכָה כְּכֹל אֲשֶׁר־צִוִּיתִי אֹתָכָה (und du sollst tun für Aaron und seine Söhne so, nach allem, was ich dir geboten habe) zeigt כָּכָה (so) mit כְּכֹל (nach allem) - die strikte Befolgung aller vorherigen Anweisungen.
Die siebentägige Weihezeit שִׁבְעַת יָמִים תְּמַלֵּא יָדָם (sieben Tage sollst du füllen ihre Hand) zeigt תְּמַלֵּא (2. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von מלא) - die Priesterweihe ist ein siebentägiger Prozess, nicht ein einmaliger Akt.
Die LXX betont die vollständige Befolgung aller Anweisungen über den siebentägigen Zeitraum.
Satzstruktur: Zusammenfassender Gehorsamsauftrag mit Zeitangabe für den gesamten Weiheprozess.
Das Gesetz betont die exakte Befolgung aller Weiherituale über den vollständigen siebentägigen Zeitraum.
Exodus 29,36
Hebräisch: וּפַ֨ר חַטָּ֜את תַּעֲשֶׂ֤ה לַיּוֹם֙ עַל־הַכִּפֻּרִ֔ים וְחִטֵּאתָ֙ עַל־הַמִּזְבֵּ֔חַ בְּכַפֶּרְךָ֖ עָלָ֑יו וּמָֽשַׁחְתָּ֥ אֹתוֹ֖ לְקַדְּשֹֽׁו׃
Deutsch: Und einen Stier als Sündopfer sollst du täglich zur Sühnung opfern und den Altar entsündigen, indem du Sühnung für ihn tust, und sollst ihn salben, um ihn zu heiligen.

Kommentar: Das tägliche Sündopfer וּפַר חַטָּאת תַּעֲשֶׂה לַיּוֹם עַל־הַכִּפֻּרִים (und einen Stier als Sündopfer sollst du machen täglich zur Sühnung) zeigt לַיּוֹם (täglich) und עַל־הַכִּפֻּרִים (zur Sühnung) - כִּפֻּרִים (Sühnungen) als Plural von כִּפּוּר (Sühnung).
Die Altarentsündigung וְחִטֵּאתָ עַל־הַמִּזְבֵּחַ בְּכַפֶּרְךָ עָלָיו (und du sollst entsündigen den Altar, indem du Sühnung tust für ihn) zeigt חִטֵּאתָ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von חטא) mit waw-consecutivum - das Piel von חטא bedeutet "entsündigen". בְּכַפֶּרְךָ (bei deinem Sühnen) ist Infinitiv construct von כפר mit Präposition und Possessivsuffix.
Die Altarsalbung וּמָשַׁחְתָּ אֹתוֹ לְקַדְּשׁוֹ (und du sollst ihn salben, um ihn zu heiligen) zeigt, dass auch der Altar geheiligt werden muss.
Die LXX unterscheidet zwischen der Sühnung für die Priester und der Entsündigung des Altars.
Satzstruktur: Tägliches Sündopfer mit Altarentsündigung und -heiligung durch Salbung.
Das Gesetz erweitert das Weiheritual um die tägliche Altarheiligung während der siebentägigen Priesterweihephase.
Exodus 29,37
Hebräisch: שִׁבְעַ֣ת יָמִ֗ים תְּכַפֵּר֙ עַל־הַמִּזְבֵּ֔חַ וְקִדַּשְׁתָּ֖ אֹתוֹ֑ וְהָיָ֤ה הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ קֹ֣דֶשׁ קָֽדָשִׁ֔ים כָּל־הַנֹּגֵ֥עַ בַּמִּזְבֵּ֖חַ יִקְדָּֽשׁ׃
Deutsch: Sieben Tage sollst du Sühnung tun für den Altar und ihn heiligen; und der Altar soll hochheilig sein: Alles, was den Altar berührt, wird heilig sein.

Kommentar: Die siebentägige Altarweihe שִׁבְעַת יָמִים תְּכַפֵּר עַל־הַמִּזְבֵּחַ וְקִדַּשְׁתָּ אֹתוֹ (sieben Tage sollst du Sühnung tun für den Altar und ihn heiligen) parallel die Priesterweihe - beide dauern sieben Tage.
Der Heiligkeitsgrad וְהָיָה הַמִּזְבֵּחַ קֹדֶשׁ קָדָשִׁים (und der Altar soll sein hochheilig) zeigt קֹדֶשׁ קָדָשִׁים (Heiligstes) als Superlativ - die höchste Stufe der Heiligkeit.
Die Ansteckungswirkung כָּל־הַנֹּגֵעַ בַּמִּזְבֵּחַ יִקְדָּשׁ (alles, was den Altar berührt, wird heilig sein) zeigt נֹגֵעַ (Berührender) als Partizip Qal von נגע (berühren). יִקְדָּשׁ (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von קדשׁ) - die Heiligkeit überträgt sich durch Berührung.
Die LXX übersetzt קֹדֶשׁ קָדָשִׁים mit ἅγιον τῶν ἁγίων (Heiligstes) und macht damit den Superlativ deutlich.
Satzstruktur: Siebentägige Altarheiligung mit resultierender höchster Heiligkeitsstufe und ansteckender Heiligkeitswirkung.
Das Gesetz etabliert den Altar als höchstheiligen Gegenstand, dessen Heiligkeit sich auf alles überträgt, was ihn berührt. Die Übertragung der Heiligkeit durch Berührung zeigt Gottes Wunsch, dass seine Heiligkeit sich ausbreitet. Was Gott berührt, wird selbst heilig und kann andere heiligen.
Exodus 29,38
Hebräisch: וְזֶ֕ה אֲשֶׁ֥ר תַּעֲשֶׂ֖ה עַל־הַמִּזְבֵּ֑חַ כְּבָשִׂ֧ים בְּנֵֽי־שָׁנָ֛ה שְׁנַ֥יִם לַיּ֖וֹם תָּמִֽיד׃
Deutsch: Und dies ist es, was du auf dem Altar opfern sollst: zwei einjährige Lämmer des Tages, beständig.

Kommentar: Die Einleitung zum Tamid-Opfer וְזֶה אֲשֶׁר תַּעֲשֶׂה עַל־הַמִּזְבֵּחַ (und dies ist, was du tun sollst auf dem Altar) leitet die regulären täglichen Opfer nach der Weihezeit ein.
Die Opfertiere כְּבָשִׂים בְּנֵי־שָׁנָה שְׁנַיִם לַיּוֹם תָּמִיד (Lämmer, Söhne eines Jahres, zwei pro Tag, beständig) zeigt כֶּבֶשׂ (Lamm) im Plural mit בְּנֵי־שָׁנָה (Söhne eines Jahres = einjährige). שְׁנַיִם לַיּוֹם (zwei pro Tag) und תָּמִיד (beständig) etablieren das dauerhafte System.
Die LXX verwendet ἀμνοὺς ἐνιαυσίους ("einjährige Lämmer") für כְּבָשִׂ֧ים בְּנֵֽי־שָׁנָ֛ה ("Schafe, Jahressöhne"), wodurch eine spezifischere Tierkategorie angegeben wird.
Satzstruktur: Einleitung der regulären Opferordnung mit Spezifikation von Tierart, Alter, Anzahl und Beständigkeit.
Das Gesetz führt das fundamentale System der täglichen Opfer ein, das nach der Weihezeit permanent etabliert wird.
Exodus 29,39
Hebräisch: אֶת־הַכֶּ֥בֶשׂ הָאֶחָ֖ד תַּעֲשֶׂ֣ה בַבֹּ֑קֶר וְאֵת֙ הַכֶּ֣בֶשׂ הַשֵּׁנִ֔י תַּעֲשֶׂ֖ה בֵּ֥ין הָעַרְבָּֽיִם׃
Deutsch: Das eine Lamm sollst du am Morgen opfern, und das zweite Lamm sollst du zwischen den beiden Abenden opfern.

Kommentar: Die zeitliche Aufteilung אֶת־הַכֶּבֶשׂ הָאֶחָד תַּעֲשֶׂה בַבֹּקֶר (das eine Lamm sollst du machen am Morgen) zeigt בַּבֹּקֶר (am Morgen) für das erste tägliche Opfer.
Die Abendzeit וְאֵת הַכֶּבֶשׂ הַשֵּׁנִי תַּעֲשֶׂה בֵּין הָעַרְבָּיִם (und das zweite Lamm sollst du machen zwischen den beiden Abenden) zeigt בֵּין הָעַרְבָּיִם (zwischen den beiden Abenden) - die Zeit zwischen Sonnenuntergang und völliger Dunkelheit.
Die LXX übersetzt בֵּין הָעַרְבָּיִם mit τὸ πρὸς ἑσπέραν (gegen Abend) und interpretiert damit eine spezifische Tageszeit.
Satzstruktur: Zeitliche Verteilung der beiden täglichen Opfer auf Morgen und Abend.
Das Gesetz etabliert das fundamentale Rhythmus der Morgendämmerung und Abenddämmerung für die täglichen Opfer.
Exodus 29,40
Hebräisch: וְעִשָּׂרֹ֨ן סֹ֜לֶת בָּל֨וּל בְּשֶׁ֤מֶן כָּתִית֙ רֶ֣בַע הַהִ֔ין וְנֵ֕סֶךְ רְבִעִ֥ית הַהִ֖ין יָ֑יִן לַכֶּ֖בֶשׂ הָאֶחָֽד׃
Deutsch: Und ein Zehntel Feinmehl, gemengt mit einem Viertel Hin gestoßenen Öls, und ein Trankopfer, ein Viertel Hin Wein, zu dem einen Lamm.

Kommentar: Das Speisopfer עִשָּׂרֹן סֹלֶת בָּלוּל בְּשֶׁמֶן כָּתִית רֶבַע הַהִין (ein Zehntel Feinmehl, gemengt mit gestoßenem Öl, ein Viertel Hin) zeigt עִשָּׂרוֹן (Zehntel [Epha]) als Maßeinheit für סֹלֶת (Feinmehl). בָּלוּל (gemengt) als Partizip Qal von בלל (mengen). כָּתִית (gestoßenes) von כתת (zerstoßen) - höchste Ölqualität. רֶבַע הַהִין (Viertel Hin) als Maßeinheit.
Das Trankopfer וְנֵסֶךְ רְבִעִית הַהִין יָיִן (und ein Trankopfer, ein Viertel Hin Wein) zeigt נֶסֶךְ (Trankopfer) aus יַיִן (Wein) in derselben Menge wie das Öl.
Die LXX bewahrt die Maßangaben bei und macht damit die präzisen Proportionen deutlich.
Satzstruktur: Detaillierte Maßangaben für Speise- und Trankopfer zum ersten täglichen Aufsteigeopfer.
Das Gesetz spezifiziert die genauen Mengen für die begleitenden Speise- und Trankopfer in höchster Qualität.
Exodus 29,41
Hebräisch: וְאֵת֙ הַכֶּ֣בֶשׂ הַשֵּׁנִ֔י תַּעֲשֶׂ֖ה בֵּ֣ין הָעַרְבָּ֑יִם כְּמִנְחַ֨ת הַבֹּ֤קֶר וּכְנִסְכָּהּ֙ תַּֽעֲשֶׂה־לָּ֔הּ לְרֵ֣יחַ נִיחֹ֔חַ אִשֶּׁ֖ה לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und das zweite Lamm sollst du opfern zwischen den beiden Abenden; wie das Speisopfer am Morgen und wie dessen Trankopfer sollst du ihm opfern, zum lieblichen Geruch, ein Feueropfer dem Ewigen.

Kommentar: Die Wiederholung וְאֵת הַכֶּבֶשׂ הַשֵּׁנִי תַּעֲשֶׂה בֵּין הָעַרְבָּיִם (und das zweite Lamm sollst du opfern zwischen den beiden Abenden) wiederholt die Zeitangabe aus Vers 39.
Die identischen Beigaben כְּמִנְחַת הַבֹּקֶר וּכְנִסְכָּהּ תַּעֲשֶׂה־לָּהּ (wie das Speisopfer des Morgens und wie dessen Trankopfer sollst du ihm machen) zeigen מִנְחָה (Speisopfer) und נֶסֶךְ (Trankopfer) mit Possessivsuffix - beide Abendopfer erhalten dieselben Beigaben wie das Morgenopfer.
Die Charakterisierung לְרֵיחַ נִיחֹחַ אִשֶּׁה לַיהוָה (zum lieblichen Geruch, ein Feueropfer für JHWH) wiederholt die Formel der Gottwohlgefälligkeit.
Die LXX betont die vollständige Parallelität zwischen Morgen- und Abendopfer.
Satzstruktur: Wiederholung des vollständigen Opferrituals am Abend mit identischen Beigaben und Gottwohlgefälligkeit.
Das Gesetz etabliert die vollkommene Symmetrie zwischen Morgen- und Abendopfer in allen Details.
Exodus 29,42
Hebräisch: עֹלַ֤ת תָּמִיד֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם פֶּ֥תַח אֹֽהֶל־מוֹעֵ֖ד לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה אֲשֶׁ֨ר אִוָּעֵ֤ד לָכֶם֙ שָׁ֔מָּה לְדַבֵּ֥ר אֵלֶ֖יךָ שָֽׁם׃
Deutsch: Ein beständiges Aufsteigeopfer bei euren Generationen am Eingang des Zeltes der Begegnung vor dem Ewigen, wo ich mich mit euch treffen werde, um dort zu dir zu reden.

Kommentar: Die Bezeichnung עֹלַת תָּמִיד לְדֹרֹתֵיכֶם (beständiges Aufsteigeopfer für eure Generationen) zeigt עֹלַת תָּמִיד (beständiges Aufsteigeopfer) als technischen Begriff und לְדֹרֹתֵיכֶם (für eure Generationen) als zeitlich unbegrenzte Gültigkeit.
Der heilige Ort פֶּתַח אֹהֶל־מוֹעֵד לִפְנֵי יְהוָה (am Eingang des Zeltes der Begegnung vor JHWH) spezifiziert den exakten Opferort.
Die Begegnungsverheißung אֲשֶׁר אִוָּעֵד לָכֶם שָׁמָּה לְדַבֵּר אֵלֶיךָ שָׁם (wo ich mich treffen werde mit euch dort, um zu reden zu dir dort) zeigt אִוָּעֵד (1. Person Singular Niphal Imperfekt von יעד) - "ich werde mich verabreden". Die doppelte Ortsangabe שָׁמָּה... שָׁם (dorthin... dort) betont die Ortsbindung der göttlichen Gegenwart.
Die LXX übersetzt יעד mit γνωρισθήσομαι (ich werde mich zu erkennen geben) und macht damit die Offenbarungsdimension deutlich.
Satzstruktur: Bezeichnung als ewige Institution mit Ortsangabe und göttlicher Begegnungsverheißung.
Das Gesetz krönt das Tamid-Opfer mit der Verheißung permanenter göttlicher Gegenwart und Kommunikation. Das tägliche Opfer "תָּמִיד" (beständig) schafft den Rhythmus für kontinuierliche Gottesbeziehung. Gott verspricht, regelmäßig mit seinem Volk zu sprechen - nicht nur in besonderen Momenten.
Exodus 29,43
Hebräisch: וְנֹעַדְתִּ֥י שָׁ֖מָּה לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְנִקְדַּ֖שׁ בִּכְבֹדִֽי׃
Deutsch: Und ich werde mich dort mit den Söhnen Israels treffen, und es wird geheiligt werden durch meine Herrlichkeit.

Kommentar: Die Begegnung mit dem Volk וְנֹעַדְתִּי שָׁמָּה לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל (und ich werde mich treffen dort mit den Söhnen Israels) erweitert die Begegnungsverheißung von Moses (Vers 42) auf das ganze Volk.
Die Heiligung durch Gottes Herrlichkeit וְנִקְדַּשׁ בִּכְבֹדִי (und es wird geheiligt werden durch meine Herrlichkeit) zeigt נִקְדַּשׁ (3. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von קדשׁ) mit waw-consecutivum - passive Heiligung. כָּבוֹד (Herrlichkeit) als sichtbare Manifestation göttlicher Gegenwart bewirkt die Heiligung.
Die LXX übersetzt כָּבוֹד mit δόξα (Herrlichkeit) und macht damit die Strahlkraft der göttlichen Gegenwart deutlich.
Satzstruktur: Erweiterung der Begegnungsverheißung auf das ganze Volk mit Heiligung durch göttliche Herrlichkeit.
Das Gesetz verheißt dem ganzen Volk Israel die Begegnung mit Gott und die Heiligung des Ortes durch seine sichtbare Herrlichkeit.
Exodus 29,44
Hebräisch: וְקִדַּשְׁתִּ֛י אֶת־אֹ֥הֶל מוֹעֵ֖ד וְאֶת־הַמִּזְבֵּ֑חַ וְאֶת־אַהֲרֹ֧ן וְאֶת־בָּנָ֛יו אֲקַדֵּ֖שׁ לְכַהֵ֥ן לִֽי׃
Deutsch: Und ich werde das Zelt der Begegnung und den Altar heiligen; und Aaron und seine Söhne werde ich heiligen, damit sie mir als Priester dienen.

Kommentar: Die umfassende göttliche Heiligung erfolgt in drei Bereichen: וְקִדַּשְׁתִּי אֶת־אֹהֶל מוֹעֵד וְאֶת־הַמִּזְבֵּחַ (und ich werde heiligen das Zelt der Begegnung und den Altar) - die heiligen Orte und Gegenstände.
Die Priesterheiligung וְאֶת־אַהֲרֹן וְאֶת־בָּנָיו אֲקַדֵּשׁ לְכַהֵן לִי (und Aaron und seine Söhne werde ich heiligen, damit sie mir priesterlich dienen) zeigt אֲקַדֵּשׁ (1. Person Singular Piel Imperfekt von קדשׁ) - Gott selbst vollzieht die ultimative Heiligung. לְכַהֵן לִי (damit sie mir priesterlich dienen) wiederholt die Zweckbestimmung aus 29,1.
Die LXX betont die aktive göttliche Heiligung aller Elemente des Kultes.
Satzstruktur: Dreifache göttliche Heiligung von Ort, Altar und Priestern mit Zweckbestimmung für den Priesterdienst.
Das Gesetz kulmieniert in der direkten göttlichen Heiligung aller Elemente des Kultes als Grundlage für den Priesterdienst.
Exodus 29,45
Hebräisch: וְשָׁ֣כַנְתִּ֔י בְּת֖וֹךְ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְהָיִ֥יתִי לָהֶ֖ם לֵאלֹהִֽים׃
Deutsch: Und ich werde inmitten der Kinder Israels wohnen und ihnen zum Gott sein.

Kommentar: Die Einwohnung Gottes וְשָׁכַנְתִּי בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (und ich werde wohnen inmitten der Söhne Israels) zeigt שָׁכַנְתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von שׁכן) mit waw-consecutivum - "wohnen, sich niederlassen". בְּתוֹךְ (inmitten) betont die zentrale Präsenz Gottes im Volk.
Die Bundesformel וְהָיִיתִי לָהֶם לֵאלֹהִים (und ich werde ihnen sein als Gott) zeigt die klassische Bundesbeziehung - Gott als ihr Gott, sie als sein Volk.
Die LXX fügt ἐπικληθήσομαι ἐν τοῖς υἱοῖς Ἰσραήλ ("ich werde unter den Söhnen Israels angerufen werden") hinzu für וְשָׁ֣כַנְתִּ֔י בְּת֖וֹךְ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל ("ich werde inmitten der Söhne Israels wohnen"), wodurch der Aspekt der Anrufung Gottes betont wird.
Satzstruktur: Göttliche Einwohnung im Volk mit fundamentaler Bundesbeziehung.
Das Gesetz verheißt als Ziel aller kultischen Einrichtungen die permanente Wohngemeinschaft Gottes mit seinem Volk. Die Wohnung Gottes (שָׁכַן) ist das eigentliche Ziel aller Einrichtungen. Der komplexe Verordnung dient letztlich dem schlichten Ziel: Gott will bei seinem Volk wohnen.
Exodus 29,46
Hebräisch: וְיָדְע֗וּ כִּ֣י אֲנִ֤י יְהוָה֙ אֱלֹ֣הֵיהֶ֔ם אֲשֶׁ֨ר הוֹצֵ֧אתִי אֹתָ֛ם מֵאֶ֥רֶץ מִצְרַ֖יִם לְשָׁכְנִ֣י בְתוֹכָ֑ם אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und sie werden erkennen, dass ich der Ewige, ihr Gott, bin, der ich sie aus dem Land Ägypten herausgeführt habe, um in ihrer Mitte zu wohnen. Ich bin der Ewige, ihr Gott.

Kommentar: Die Erkenntnisformel וְיָדְעוּ כִּי אֲנִי יְהוָה אֱלֹהֵיהֶם (und sie werden erkennen, dass ich JHWH, ihr Gott, bin) zeigt יָדְעוּ (3. Person Plural Perfekt Qal von ידע) mit waw-consecutivum - "erkennen" im Sinne der Gotteserfahrung.
Der Exodusbezug אֲשֶׁר הוֹצֵאתִי אֹתָם מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם לְשָׁכְנִי בְתוֹכָם (der ich sie herausgeführt habe aus dem Land Ägypten, um zu wohnen in ihrer Mitte) zeigt הוֹצֵאתִי (1. Person Singular Hiphil Perfekt von יצא) - der Exodus hatte als Ziel die göttliche Einwohnung. לְשָׁכְנִי (um zu wohnen) ist Infinitiv construct von שׁכן mit Possessivsuffix 1. Person Singular.
Die Schlussformel אֲנִי יְהוָה אֱלֹהֵיהֶם (ich bin JHWH, ihr Gott) bekräftigt die Bundesbeziehung als Rahmen für die göttliche Einwohnung.
Die LXX ergänzt ἐπικληθῆναι αὐτοῖς καὶ θεὸς εἶναι αὐτῶν ("von ihnen angerufen zu werden und ihr Gott zu sein") am Ende des Verses, was im hebräischen Text nicht vorhanden ist und eine theologische Interpretation der Gottesbeziehung darstellt.
Satzstruktur: Erkenntnisformel mit Exodusbezug und Einwohnungsabsicht, bekräftigt durch Bundesformel.
Das Gesetz schließt mit der fundamentalen Erkenntnis, dass der ganze Exodus auf die Einwohnung Gottes in seinem Volk zielte. Der Auszug aus Ägypten findet erst seine Vollendung, wenn Gott bei seinem Volk einzieht. Befreiung von der Knechtschaft war nur der erste Schritt - das Ziel war die Wohngemeinschaft mit Gott.
Exodus 30,1
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ מִזְבֵּ֖חַ מִקְטַ֣ר קְטֹ֑רֶת עֲצֵ֥י שִׁטִּ֖ים תַּעֲשֶׂ֥ה אֹתוֹֽ׃
Deutsch: Und du sollst einen Altar machen zum Räuchern des Räucherwerks; aus Akazienholz sollst du ihn machen.

Kommentar: Der Räucheraltar וְעָשִׂיתָ מִזְבֵּחַ מִקְטַר קְטֹרֶת (und du sollst machen einen Altar zum Räuchern von Räucherwerk) zeigt מִזְבֵּחַ (Altar) in Konstruktverbindung mit מִקְטַר (Infinitiv construct von קטר - räuchern) und קְטֹרֶת (Räucherwerk). Dies ist der vierte große Hauptgegenstand nach Bundeslade, Aufsteigeopferaltar und Leuchter.
Das Material עֲצֵי שִׁטִּים תַּעֲשֶׂה אֹתוֹ (aus Akazienholz sollst du ihn machen) zeigt das standardmäßige Heiligtumsmaterial עֲצֵי שִׁטִּים (Akazienholz) - dasselbe dauerhafte Wüstenholz wie bei anderen Kultgegenständen.
Die LXX übersetzt קְטֹרֶת mit θυμίαμα (Räucherwerk) und macht damit die Funktion als Räucheraltar deutlich.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag für den Räucheraltar mit Funktions- und Materialangabe.
Das Gesetz führt den spezialisierten Räucheraltar als vierten HauptHauptgegenstand aus dem bewährten Akazienholz ein.
Exodus 30,2
Hebräisch: אַמָּ֨ה אָרְכֹּ֜ו וְאַמָּ֤ה רָחְבּוֹ֙ רָב֣וּעַ יִהְיֶ֔ה וְאַמָּתַ֖יִם קֹמָתוֹ֑ מִמֶּ֖נּוּ קַרְנֹתָֽיו׃
Deutsch: Eine Elle seine Länge und eine Elle seine Breite – quadratisch soll er sein – und zwei Ellen seine Höhe; aus ihm sollen seine Hörner sein.

Kommentar: Die Grundfläche אַמָּה אָרְכּוֹ וְאַמָּה רָחְבּוֹ רָבוּעַ יִהְיֶה (eine Elle seine Länge und eine Elle seine Breite, quadratisch soll er sein) zeigt אַמָּה (Elle) als Maßeinheit (ca. 45 cm) und רָבוּעַ (quadratisch) - ein kompakter 1×1 Ellen Grundriss.
Die Höhe וְאַמָּתַיִם קֹמָתוֹ (und zwei Ellen seine Höhe) zeigt אַמָּתַיִם (zwei Ellen) - der Altar ist doppelt so hoch wie breit. קוֹמָה (Höhe) von קום (stehen).
Die integrierten Hörner מִמֶּנּוּ קַרְנֹתָיו (aus ihm seine Hörner) zeigen מִמֶּנּוּ (aus ihm) - die קַרְנוֹת (Hörner) sind aus einem Stück mit dem Altar gearbeitet, nicht angesetzt.
Die LXX bewahrt die Maßangaben bei und macht damit die kompakten Dimensionen deutlich.
Satzstruktur: Detaillierte Maßangaben für quadratische Grundfläche, doppelte Höhe und integrierte Hörner.
Das Gesetz spezifiziert einen kompakten, aber hohen Altar mit integrierten Hörnern als charakteristisches Merkmal.
Exodus 30,3
Hebräisch: וְצִפִּיתָ֨ אֹתוֹ֜ זָהָ֣ב טָה֗וֹר אֶת־גַּגֹּ֧ו וְאֶת־קִירֹתָ֛יו סָבִ֖יב וְאֶת־קַרְנֹתָ֑יו וְעָשִׂ֥יתָ לּוֹ֛ זֵ֥ר זָהָ֖ב סָבִֽיב׃
Deutsch: Und du sollst ihn mit reinem Gold überziehen, seine Oberfläche und seine Wände ringsum und seine Hörner; und du sollst ihm einen goldenen Kranz ringsum machen.

Kommentar: Die vollständige Goldverkleidung וְצִפִּיתָ אֹתוֹ זָהָב טָהוֹר (und du sollst ihn überziehen mit reinem Gold) zeigt צִפִּיתָ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von צפה) mit waw-consecutivum - "überziehen, plattieren" mit זָהָב טָהוֹר (reinem Gold).
Die drei zu überziehenden Flächen: אֶת־גַּגּוֹ (seine Oberfläche) - גַּג (Dach, Oberfläche), אֶת־קִירֹתָיו סָבִיב (seine Wände ringsum) - קִיר (Wand) im Plural, אֶת־קַרְנֹתָיו (seine Hörner) - auch die Hörner werden vergoldet.
Der goldene Kranz וְעָשִׂיתָ לּוֹ זֵר זָהָב סָבִיב (und du sollst ihm machen einen goldenen Kranz ringsum) zeigt זֵר (Kranz, Einfassung) als Schutz- und Zierelement.
Die LXX übersetzt גַּגֹּ֧ו ("sein Dach") mit τὴν ἐσχάραν αὐτοῦ ("sein Rost/seine Feuerstelle"), was eine funktionale Interpretation der Altaroberfläche darstellt, während der hebräische Text neutraler von der Oberseite spricht.
Satzstruktur: Vollständige Vergoldung aller Flächen und zusätzliche Goldkranzverzierung.
Das Gesetz verleiht dem Räucheraltar durch vollständige Vergoldung und Goldkranz höchste Kostbarkeit und Würde.
Exodus 30,4
Hebräisch: וּשְׁתֵּי֩ טַבְּע֨וֹת זָהָ֜ב תַּֽעֲשֶׂה־לּוֹ֣׀ מִתַּ֣חַת לְזֵרֹ֗ו עַ֚ל שְׁתֵּ֣י צַלְעֹתָ֔יו תַּעֲשֶׂ֖ה עַל־שְׁנֵ֣י צִדָּ֑יו וְהָיָה֙ לְבָתִּ֣ים לְבַדִּ֔ים לָשֵׂ֥את אֹתוֹ֖ בָּהֵֽמָּה׃
Deutsch: Und zwei goldene Ringe sollst du ihm machen unter seinem Kranz; an seinen beiden Seiten sollst du sie machen, an seinen beiden Wänden; und sie sollen als Halterungen für die Stangen dienen, um ihn damit zu tragen.

Kommentar: Die Transportringe וּשְׁתֵּי טַבְּעוֹת זָהָב תַּעֲשֶׂה־לּוֹ מִתַּחַת לְזֵרוֹ (und zwei goldene Ringe sollst du ihm machen unter seinem Kranz) zeigen טַבַּעַת (Ring) im Plural aus זָהָב (Gold), positioniert מִתַּחַת לְזֵרוֹ (unter seinem Kranz).
Die Positionierung עַל שְׁתֵּי צַלְעֹתָיו תַּעֲשֶׂה עַל־שְׁנֵי צִדָּיו (an seinen beiden Seiten sollst du sie machen, an seinen beiden Wänden) zeigt צֶלַע (Seite, Rippe) im Plural und צַד (Seite) im Plural - die Ringe befinden sich an gegenüberliegenden Seiten.
Die Funktion וְהָיָה לְבָתִּים לְבַדִּים לָשֵׂאת אֹתוֹ בָּהֵמָּה (und sie sollen sein als Halterungen für Stangen, um ihn zu tragen mit ihnen) zeigt בַּיִת (Haus, hier: Halterung) im Plural für בַּד (Stange) im Plural. לָשֵׂאת (um zu tragen) ist Infinitiv construct von נשׂא (tragen).
Die LXX macht das Transportsystem für den beweglichen Altar deutlich.
Satzstruktur: Herstellung und Positionierung von Transportringen mit Funktionsangabe für Stangentransport.
Das Gesetz stattet den Räucheraltar mit einem Transportsystem aus, da er beweglich sein muss wie andere Heiligtumsgegenstände.
Exodus 30,5
Hebräisch: וְעָשִׂ֥יתָ אֶת־הַבַּדִּ֖ים עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים וְצִפִּיתָ֥ אֹתָ֖ם זָהָֽב׃
Deutsch: Und du sollst die Stangen aus Akazienholz machen und sie mit Gold überziehen.

Kommentar: Die Stangenherstellung וְעָשִׂיתָ אֶת־הַבַּדִּים עֲצֵי שִׁטִּים (und du sollst machen die Stangen aus Akazienholz) zeigt בַּד (Stange) im Plural aus dem bewährten עֲצֵי שִׁטִּים (Akazienholz).
Die Vergoldung וְצִפִּיתָ אֹתָם זָהָב (und du sollst sie überziehen mit Gold) zeigt צִפִּיתָ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von צפה) mit waw-consecutivum - auch die Tragstangen erhalten Goldverkleidung für einheitliche Kostbarkeit.
Die LXX betont die einheitliche Goldverkleidung aller Altarteile.
Satzstruktur: Stangenherstellung aus Standardmaterial mit Goldverkleidung für einheitliche Ausstattung.
Das Gesetz komplettiert das Transportsystem durch vergoldete Akazienstangen, die zum kostbaren Gesamtbild passen.
Exodus 30,6
Hebräisch: וְנָתַתָּ֤ה אֹתוֹ֙ לִפְנֵ֣י הַפָּרֹ֔כֶת אֲשֶׁ֖ר עַל־אֲרֹ֣ן הָעֵדֻ֑ת לִפְנֵ֣י הַכַּפֹּ֗רֶת אֲשֶׁר֙ עַל־הָ֣עֵדֻ֔ת אֲשֶׁ֛ר אִוָּעֵ֥ד לְךָ֖ שָֽׁמָּה׃
Deutsch: Und du sollst ihn vor den Vorhang setzen, der vor der Lade des Zeugnisses ist, vor dem Sühnedeckel, der über dem Zeugnis ist, wo ich mich mit dir treffen werde.

Kommentar: Die Position וְנָתַתָּה אֹתוֹ לִפְנֵי הַפָּרֹכֶת אֲשֶׁר עַל־אֲרוֹן הָעֵדֻת (und du sollst ihn setzen vor den Vorhang, der vor der Lade des Zeugnisses ist) zeigt פָּרֹכֶת (Vorhang) - der Altar steht im Heiligen, unmittelbar vor dem Vorhang zum Allerheiligsten.
Die präzise Ausrichtung לִפְנֵי הַכַּפֹּרֶת אֲשֶׁר עַל־הָעֵדֻת (vor dem Sühnedeckel, der über dem Zeugnis ist) zeigt, dass der Räucheraltar direkt auf die כַּפֹּרֶת (Sühnedeckel) ausgerichtet ist, obwohl er sich außerhalb des Vorhangs befindet.
Die Begegnungsverheißung אֲשֶׁר אִוָּעֵד לְךָ שָׁמָּה (wo ich mich treffen werde mit dir dort) zeigt אִוָּעֵד (1. Person Singular Niphal Imperfekt von יעד) - der Räucheraltar steht am Ort der göttlichen Begegnung.
Die LXX macht die räumliche Beziehung zwischen Räucheraltar und Bundeslade deutlich.
Satzstruktur: Positionierung vor dem Vorhang in direkter Ausrichtung auf die Bundeslade am Ort der göttlichen Begegnung.
Das Gesetz positioniert den Räucheraltar als Vermittler zwischen dem Heiligen und dem Allerheiligsten, direkt ausgerichtet auf Gottes Thron. Der Räucheraltar steht symbolisch zwischen Gott und Mensch. Die aufsteigenden Wohlgerüche vermitteln zwischen der irdischen Anbetung und der himmlischen Gegenwart Gottes.
Exodus 30,7
Hebräisch: וְהִקְטִ֥יר עָלָ֛יו אַהֲרֹ֖ן קְטֹ֣רֶת סַמִּ֑ים בַּבֹּ֣קֶר בַּבֹּ֗קֶר בְּהֵיטִיבֹ֛ו אֶת־הַנֵּרֹ֖ת יַקְטִירֶֽנָּה׃
Deutsch: Und Aaron soll wohlriechendes Räucherwerk auf ihm räuchern. Morgen für Morgen, wenn er die Lampen zurichtet, soll er es räuchern.

Kommentar: Die Räucherung וְהִקְטִיר עָלָיו אַהֲרֹן קְטֹרֶת סַמִּים (und Aaron soll räuchern auf ihm wohlriechendes Räucherwerk) zeigt הִקְטִיר (3. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von קטר) mit waw-consecutivum. קְטֹרֶת סַמִּים (wohlriechendes Räucherwerk) - סַמִּים (Gewürze) als Plural von סַם (Gewürz).
Die morgendliche Zeit בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר בְּהֵיטִיבוֹ אֶת־הַנֵּרוֹת יַקְטִירֶנָּה (Morgen für Morgen, bei seinem Zurechtmachen der Lampen soll er es räuchern) zeigt die Dopplung בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר (Morgen für Morgen) für die tägliche Regelmäßigkeit. בְּהֵיטִיבוֹ (bei seinem Zurechtmachen) ist Infinitiv construct Hiphil von יטב (gut machen) mit Possessivsuffix - die Lampenpflege.
Die LXX beschreibt das Räucherwerk als θυμίαμα σύνθετον λεπτόν ("zusammengesetztes feines Räucherwerk") für קְטֹ֣רֶת סַמִּ֑ים ("Gewürzräucherwerk"), wodurch die Komposition und Qualität des Räucherwerks spezifiziert wird.
Satzstruktur: Tägliche morgendliche Räucherung in Verbindung mit der Lampenpflege durch Aaron.
Das Gesetz koordiniert die Räucherung mit der Lampenpflege als morgendliches Ritual des Hohenpriesters.
Exodus 30,8
Hebräisch: וּבְהַעֲלֹ֨ת אַהֲרֹ֧ן אֶת־הַנֵּרֹ֛ת בֵּ֥ין הָעֲרְבַּ֖יִם יַקְטִירֶ֑נָּה קְטֹ֧רֶת תָּמִ֛יד לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה לְדֹרֹתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und wenn Aaron die Lampen zwischen den beiden Abenden anzündet, soll er es räuchern: ein beständiges Räucherwerk vor dem Ewigen bei euren Generationen.

Kommentar: Die abendliche Räucherung וּבְהַעֲלֹת אַהֲרֹן אֶת־הַנֵּרוֹת בֵּין הָעֲרְבַּיִם יַקְטִירֶנָּה (und beim Anzünden Aarons der Lampen zwischen den beiden Abenden soll er es räuchern) zeigt בְּהַעֲלֹת (beim Anzünden) als Infinitiv construct Hiphil von עלה (aufsteigen lassen) mit Präposition - "Lampen anzünden". בֵּין הָעֲרְבַּיִם (zwischen den beiden Abenden) entspricht der Zeit des Abendopfers.
Die Charakterisierung קְטֹרֶת תָּמִיד לִפְנֵי יְהוָה לְדֹרֹתֵיכֶם (beständiges Räucherwerk vor JHWH für eure Generationen) zeigt קְטֹרֶת תָּמִיד (beständiges Räucherwerk) parallel zum עֹלַת תָּמִיד (beständigen Aufsteigeopfer). לְדֹרֹתֵיכֶם (für eure Generationen) etabliert ewige Gültigkeit.
Die LXX betont die Parallelität zwischen morgendlicher und abendlicher Räucherung.
Satzstruktur: Abendliche Räucherung in Verbindung mit dem Lampenanzünden, charakterisiert als ewiges System.
Das Gesetz etabliert die zweimal tägliche Räucherung als permanente Institution parallel zu den täglichen Aufsteigeopfern.
Exodus 30,9
Hebräisch: לֹא־תַעֲל֥וּ עָלָ֛יו קְטֹ֥רֶת זָרָ֖ה וְעֹלָ֣ה וּמִנְחָ֑ה וְנֵ֕סֶךְ לֹ֥א תִסְּכ֖וּ עָלָֽיו׃
Deutsch: Ihr sollt kein fremdes Räucherwerk auf ihm aufsteigen lassen und kein Aufsteigeopfer und kein Speisopfer; und kein Trankopfer sollt ihr auf ihm ausgießen.

Kommentar: Das Verbot fremden Räucherwerks לֹא־תַעֲלוּ עָלָיו קְטֹרֶת זָרָה (ihr sollt nicht aufsteigen lassen auf ihm fremdes Räucherwerk) zeigt תַעֲלוּ (2. Person Plural Hiphil Imperfekt von עלה) - "aufsteigen lassen". קְטֹרֶת זָרָה (fremdes Räucherwerk) - זָר (fremd) bezeichnet nicht-autorisierte Räuchermischungen.
Die verbotenen Opferarten וְעֹלָה וּמִנְחָה (und Aufsteigeopfer und Speisopfer) zeigen, dass der Räucheraltar ausschließlich für Räucherwerk bestimmt ist, nicht für andere Opferarten.
Das Trankopferverbot וְנֵסֶךְ לֹא תִסְּכוּ עָלָיו (und Trankopfer sollt ihr nicht ausgießen auf ihm) zeigt תִסְּכוּ (2. Person Plural Imperfekt Qal von נסך) - "ausgießen" als Trankopferhandlung.
Die LXX macht die strikte Zweckbindung des Räucheraltars deutlich.
Satzstruktur: Vierfaches Verbot verschiedener nicht-autorisierter Kulthandlungen am Räucheraltar.
Das Gesetz etabliert die strikte Zweckbindung des Räucheraltars ausschließlich für das autorisierte Räucherwerk.
Exodus 30,10
Hebräisch: וְכִפֶּ֤ר אַהֲרֹן֙ עַל־קַרְנֹתָ֔יו אַחַ֖ת בַּשָּׁנָ֑ה מִדַּ֞ם חַטַּ֣את הַכִּפֻּרִ֗ים אַחַ֤ת בַּשָּׁנָה֙ יְכַפֵּ֤ר עָלָיו֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם קֹֽדֶשׁ־קָֽדָשִׁ֥ים ה֖וּא לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und Aaron soll einmal im Jahr für dessen Hörner Sühne erwirken; mit dem Blut des Sündopfers der Versöhnung soll er einmal im Jahr dafür Sühne erwirken bei euren Generationen: Hochheilig ist er dem Ewigen.

Kommentar: Die jährliche Sühnung וְכִפֶּר אַהֲרֹן עַל־קַרְנֹתָיו אַחַת בַּשָּׁנָה (und Aaron soll Sühnung tun für seine Hörner einmal im Jahr) zeigt כִפֶּר (3. Person Singular maskulin Piel Perfekt von כפר) mit waw-consecutivum. אַחַת בַּשָּׁנָה (einmal im Jahr) etabliert den jährlichen Versöhnungstag.
Das spezielle Blut מִדַּם חַטַּאת הַכִּפֻּרִים (mit dem Blut des Sündopfers der Versöhnungen) zeigt חַטַּאת הַכִּפֻּרִים (Sündopfer der Versöhnungen) - das besondere Sündopfer des Jom Kippur mit כִּפֻּרִים (Versöhnungen) als Plural von כִּפּוּר.
Die Wiederholung אַחַת בַּשָּׁנָה יְכַפֵּר עָלָיו לְדֹרֹתֵיכֶם (einmal im Jahr soll er Sühnung tun für ihn für eure Generationen) betont die jährliche Regelmäßigkeit für alle Zeiten.
Der Heiligkeitsgrad קֹדֶשׁ־קָדָשִׁים הוּא לַיהוָה (hochheilig ist er für JHWH) zeigt קֹדֶשׁ קָדָשִׁים (Heiligstes) als Superlativ - derselbe Heiligkeitsgrad wie der Aufsteigeopferaltar.
Die LXX übersetzt כִּפֻּרִים mit ἱλασμοῦ (der Sühnung) und macht damit den Versöhnungstagsbezug deutlich.
Satzstruktur: Jährliche Sühnungsvorschrift mit speziellem Blut, Wiederholung für Betonung und höchste Heiligkeitsklassifikation.
Das Gesetz verbindet den Räucheraltar mit dem jährlichen Versöhnungstag und klassifiziert ihn als hochheiligen Gegenstand. Selbst der heiligste Ort braucht regelmäßige Sühnung. Dies zeigt, dass auch unsere besten geistlichen Übungen der Reinigung durch Gottes Gnade bedürfen.
Exodus 30,11-12
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃ כִּ֣י תִשָּׂ֞א אֶת־רֹ֥אשׁ בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֮ לִפְקֻדֵיהֶם֒ וְנָ֨תְנ֜וּ אִ֣ישׁ כֹּ֧פֶר נַפְשֹׁ֛ו לַיהוָ֖ה בִּפְקֹ֣ד אֹתָ֑ם וְלֹא־יִהְיֶ֥ה בָהֶ֛ם נֶ֖גֶף בִּפְקֹ֥ד אֹתָֽם׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose und sprach: Wenn du die Summe der Kinder Israels aufnimmst nach ihren Gemusterten, so sollen sie ein jeder eine Sühne seiner Seele dem Ewigen geben, wenn man sie mustert, damit keine Plage über sie komme, wenn man sie mustert.

Kommentar: Die neue Gottesrede וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר leitet einen neuen Themenbereich ein.
Die Volkszählung כִּי תִשָּׂא אֶת־רֹאשׁ בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל לִפְקֻדֵיהֶם (wenn du erhebst das Haupt der Söhne Israels nach ihren Gemusterten) zeigt תִשָּׂא אֶת־רֹאשׁ (du erhebst das Haupt) als idiomatische Wendung für "Volkszählung durchführen". לִפְקֻדֵיהֶם (nach ihren Gemusterten) von פקד (mustern, zählen).
Die Sühnepflicht וְנָתְנוּ אִישׁ כֹּפֶר נַפְשׁוֹ לַיהוָה בִּפְקֹד אֹתָם (und sie sollen geben, jeder Mann, Sühne seiner Seele für JHWH beim Mustern ihrer) zeigt כֹּפֶר (Sühne, Lösegeld) für נֶפֶשׁ (Seele, Leben) - jeder Gezählte muss Lösegeld zahlen.
Die Gefahrenabwehr וְלֹא־יִהְיֶה בָהֶם נֶגֶף בִּפְקֹד אֹתָם (und es soll nicht sein unter ihnen Plage beim Mustern ihrer) zeigt נֶגֶף (Plage) als göttliche Strafe für ungesühnte Volkszählung.
Die LXX übersetzt רֹ֥אשׁ בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל ("die Häupter der Söhne Israels") mit τὸν συλλογισμὸν τῶν υἱῶν Ἰσραήλ ("die Berechnung der Söhne Israels"), wodurch der metaphorische Ausdruck durch einen technischen Begriff ersetzt wird.
Satzstruktur: Bedingte Volkszählungserlaubnis mit obligatorischer Seelenauslösung zur Vermeidung göttlicher Plage.
Das Gesetz macht Volkszählungen nur unter der Bedingung möglich, dass jeder Gezählte sein Leben durch Sühngeld auslöst.
Exodus 30,13
Hebräisch: זֶ֣ה׀ יִתְּנ֗וּ כָּל־הָעֹבֵר֙ עַל־הַפְּקֻדִ֔ים מַחֲצִ֥ית הַשֶּׁ֖קֶל בְּשֶׁ֣קֶל הַקֹּ֑דֶשׁ עֶשְׂרִ֤ים גֵּרָה֙ הַשֶּׁ֔קֶל מַחֲצִ֣ית הַשֶּׁ֔קֶל תְּרוּמָ֖ה לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Dies sollen sie geben: Jeder, der zu den Gemusterten übergeht, einen halben Schekel, nach dem Schekel des Heiligtums (20 Gera der Schekel); ein halber Schekel als Hebeopfer für den Ewigen.

Kommentar: Die einheitliche Summe זֶה יִתְּנוּ כָּל־הָעֹבֵר עַל־הַפְּקֻדִים מַחֲצִית הַשֶּׁקֶל (dies sollen geben alle, die zu den Gemusterten übergehen, einen halben Schekel) zeigt עֹבֵר עַל (übergehend zu) als technischen Begriff für die Aufnahme in die Zählung.
Der Gewichtsstandard בְּשֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ עֶשְׂרִים גֵּרָה הַשֶּׁקֶל (nach dem Schekel des Heiligtums, zwanzig Gera der Schekel) zeigt שֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ (Schekel des Heiligtums) als offizieller Standard mit גֵּרָה (Gera) als Untereinheit - 20 Gera = 1 Schekel.
Die Opfercharakterisierung מַחֲצִית הַשֶּׁקֶל תְּרוּמָה לַיהוָה (ein halber Schekel als Hebeopfer für JHWH) zeigt תְּרוּמָה (Hebeopfer) - die Sühnsteuer ist ein kultisches Opfer.
Die LXX verwendet δίδραχμον ("Didrachmon") für שֶׁ֣קֶל ("Schekel") und ὀβολοὶ ("Obolen") für גֵּרָה֙ ("Gera"), wodurch das hebräische Gewichtssystem in griechische Währungseinheiten übertragen wird.
Satzstruktur: Einheitliche Summenbestimmung mit offiziellem Gewichtsstandard und Opfercharakterisierung.
Das Gesetz etabliert eine einheitliche Kopfsteuer von einem halben heiligen Schekel als Hebeopfer für alle Gezählten.
Exodus 30,14
Hebräisch: כֹּ֗ל הָעֹבֵר֙ עַל־הַפְּקֻדִ֔ים מִבֶּ֛ן עֶשְׂרִ֥ים שָׁנָ֖ה וָמָ֑עְלָה יִתֵּ֖ן תְּרוּמַ֥ת יְהוָֽה׃
Deutsch: Jeder, der zu den Gemusterten übergeht, von 20 Jahren an und darüber, soll das Hebeopfer des Ewigen geben.

Kommentar: Die Altersbegrenzung כֹּל הָעֹבֵר עַל־הַפְּקֻדִים מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמָעְלָה (jeder, der übergeht zu den Gemusterten, von einem Sohn von zwanzig Jahren und aufwärts) zeigt מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה (von einem Sohn von zwanzig Jahren) als Konstruktverbindung für das Mindestalter. וָמָעְלָה (und aufwärts) von מַעַל (oberhalb) zeigt die untere Altersgrenze ohne obere Begrenzung.
Die Steuerpflicht יִתֵּן תְּרוּמַת יְהוָה (soll geben das Hebeopfer JHWHs) zeigt יִתֵּן (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נתן) - "geben" als Verpflichtung. תְּרוּמַת יְהוָה (Hebeopfer JHWHs) charakterisiert die Steuer als religiöse Abgabe.
Die LXX macht die Altersgrenze von zwanzig Jahren als Beginn der Wehrfähigkeit und damit der Steuerpflicht deutlich.
Satzstruktur: Wiederholung der Steuerpflicht mit präziser Altersbestimmung als untere Grenze.
Das Gesetz etabliert zwanzig Jahre als Mindestalter für Wehrfähigkeit und damit für die Pflicht zur Seelenauslösung.
Exodus 30,15
Hebräisch: הֶֽעָשִׁ֣יר לֹֽא־יַרְבֶּ֗ה וְהַדַּל֙ לֹ֣א יַמְעִ֔יט מִֽמַּחֲצִ֖ית הַשָּׁ֑קֶל לָתֵת֙ אֶת־תְּרוּמַ֣ת יְהוָ֔ה לְכַפֵּ֖ר עַל־נַפְשֹׁתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Der Reiche soll nicht mehr geben und der Arme nicht weniger als einen halben Schekel, wenn ihr das Hebeopfer des Ewigen gebt, um für eure Seelen Sühne zu erwirken.

Kommentar: Das Gleichheitsprinzip הֶעָשִׁיר לֹא־יַרְבֶּה וְהַדַּל לֹא יַמְעִיט מִמַּחֲצִית הַשֶּׁקֶל (der Reiche soll nicht vermehren und der Arme soll nicht vermindern von dem halben Schekel) zeigt עָשִׁיר (Reicher) von עשׁר (reich sein) und דַּל (Armer) von דלל (arm, schwach sein). יַרְבֶּה (3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von רבה) - "vermehren" und יַמְעִיט (3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von מעט) - "vermindern".
Die Zweckbestimmung לָתֵת אֶת־תְּרוּמַת יְהוָה לְכַפֵּר עַל־נַפְשֹׁתֵיכֶם (um zu geben das Hebeopfer JHWHs, um Sühne zu wirken für eure Seelen) zeigt לְכַפֵּר עַל־נַפְשֹׁת (um Sühne zu wirken für Seelen) - der Sühnezweck begründet die Gleichbehandlung.
Die LXX betont die absolute Gleichheit aller vor Gott bei der Seelenauslösung.
Satzstruktur: Strikte Gleichheitsbestimmung für alle Gesellschaftsschichten mit Begründung durch Sühnezweck.
Das Gesetz etabliert radikale Gleichheit vor Gott - alle Seelen haben denselben Wert und erfordern dieselbe Auslösungssumme. Vor Gott gibt es keine Klassenschranken. Reich und Arm zahlen denselben Preis, denn alle Seelen haben vor Gott denselben unendlichen Wert und dieselbe Erlösungsbedürftigkeit.
Exodus 30,16
Hebräisch: וְלָקַחְתָּ֞ אֶת־כֶּ֣סֶף הַכִּפֻּרִ֗ים מֵאֵת֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְנָתַתָּ֣ אֹתוֹ֔ עַל־עֲבֹדַ֖ת אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְהָיָה֩ לִבְנֵ֨י יִשְׂרָאֵ֤ל לְזִכָּרוֹן֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה לְכַפֵּ֖ר עַל־נַפְשֹׁתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und du sollst das Sühnegeld von den Söhnen Israels nehmen und es für die Arbeit des Zeltes der Begegnung geben; und es soll den Söhnen Israels zum Gedächtnis vor dem Ewigen sein, um für eure Seelen Sühne zu wirken.

Kommentar: Die Bezeichnung וְלָקַחְתָּ אֶת־כֶּסֶף הַכִּפֻּרִים מֵאֵת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (und du sollst nehmen das Sühnegeld von den Söhnen Israels) zeigt כֶּסֶף הַכִּפֻּרִים (Sühnegeld) als Konstruktverbindung - כֶּסֶף (Silber, Geld) der כִּפֻּרִים (Sühnungen).
Die Verwendung וְנָתַתָּ אֹתוֹ עַל־עֲבֹדַת אֹהֶל מוֹעֵד (und du sollst es geben für die Arbeit des Zeltes der Begegnung) zeigt עֲבֹדָה (Arbeit, Dienst) - die Gelder finanzieren den Heiligtumsbetrieb.
Die doppelte Funktion וְהָיָה לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל לְזִכָּרוֹן לִפְנֵי יְהוָה לְכַפֵּר עַל־נַפְשֹׁתֵיכֶם (und es soll sein für die Söhne Israels zum Gedenken vor JHWH, um Sühne zu wirken für eure Seelen) zeigt זִכָּרוֹן (Gedenken) und לְכַפֵּר (um Sühne zu wirken) - sowohl Gedächtnis- als auch Sühnefunktion.
Die LXX macht die Zweckbindung für den Heiligtumsdienst deutlich.
Satzstruktur: Einsammlung des Sühnegeldes, Zweckbindung für Heiligtumsdienst und doppelte Funktion als Gedenken und Sühne.
Das Gesetz etabliert ein System der Heiligtumsfinanzierung durch die Sühnesteuer, die gleichzeitig Gedenken und Seelenauslösung bewirkt.
Exodus 30,17-18
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃ וְעָשִׂ֜יתָ כִּיּ֥וֹר נְחֹ֛שֶׁת וְכַנֹּ֥ו נְחֹ֖שֶׁת לְרָחְצָ֑ה וְנָתַתָּ֣ אֹתוֹ֗ בֵּֽין־אֹ֤הֶל מוֹעֵד֙ וּבֵ֣ין הַמִּזְבֵּ֔חַ וְנָתַתָּ֥ שָׁ֖מָּה מָֽיִם׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose und sprach: Du sollst auch ein Becken aus Kupfer machen und sein Gestell aus Kupfer, zum Waschen; und du sollst es zwischen das Zelt der Begegnung und den Altar stellen und Wasser hineintun.

Kommentar: Die neue Gottesrede וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר leitet das nächste Gerät ein.
Das Waschbecken וְעָשִׂיתָ כִּיּוֹר נְחֹשֶׁת וְכַנּוֹ נְחֹשֶׁת לְרָחְצָה (und du sollst machen ein Becken aus Kupfer und sein Gestell aus Kupfer zum Waschen) zeigt כִּיּוֹר (Becken) und כַּן (Gestell, Untersatz) beide aus נְחֹשֶׁת (Kupfer). לְרָחְצָה (zum Waschen) als Infinitiv construct von רחץ mit Endung.
Die Position וְנָתַתָּ אֹתוֹ בֵּין־אֹהֶל מוֹעֵד וּבֵין הַמִּזְבֵּחַ (und du sollst es setzen zwischen das Zelt der Begegnung und den Altar) zeigt die strategische Mittellage zwischen Heiligtum und Aufsteigeopferaltar.
Der Wasservorrat וְנָתַתָּ שָׁמָּה מָיִם (und du sollst dort Wasser hineintun) zeigt שָׁמָּה (dorthinein) - das Becken wird mit Wasser gefüllt.
Die LXX übersetzt כִּיּ֥וֹר ("Becken") mit λουτῆρα ("Waschbecken"), wodurch die Funktion des Gegenstands expliziter wird als im hebräischen Text.
Satzstruktur: Neue Gottesrede, Herstellungsauftrag für Kupferbecken mit Gestell, Positionierung zwischen Heiligtum und Altar, Wasserfüllung.
Das Gesetz führt das kupferne Waschbecken als fünften Hauptgegenstand ein, strategisch positioniert für die priesterliche Reinigung.
Exodus 30,19
Hebräisch: וְרָחֲצ֛וּ אַהֲרֹ֥ן וּבָנָ֖יו מִמֶּ֑נּוּ אֶת־יְדֵיהֶ֖ם וְאֶת־רַגְלֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und Aaron und seine Söhne sollen ihre Hände und ihre Füße daraus waschen.

Kommentar: Die Waschpflicht וְרָחֲצוּ אַהֲרֹן וּבָנָיו מִמֶּנּוּ (und Aaron und seine Söhne sollen waschen aus ihm) zeigt רָחֲצוּ (3. Person Plural Perfekt Qal von רחץ) mit waw-consecutivum. מִמֶּנּוּ (aus ihm) bezeichnet das Becken als Wasserquelle.
Die Körperteile אֶת־יְדֵיהֶם וְאֶת־רַגְלֵיהֶם (ihre Hände und ihre Füße) zeigen יָד (Hand) und רֶגֶל (Fuß) im Plural mit Possessivsuffixen - die beiden Körperteile, die den direkten Kontakt mit den heiligen Gegenständen haben.
Die LXX macht die spezifische Reinigung von Händen und Füßen deutlich.
Satzstruktur: Waschpflicht für alle Priester mit spezifischen Körperteilen aus dem bereitgestellten Becken.
Das Gesetz etabliert die Waschpflicht für Hände und Füße aller Priester vor dem Heiligtumsdienst.
Exodus 30,20
Hebräisch: בְּבֹאָ֞ם אֶל־אֹ֧הֶל מוֹעֵ֛ד יִרְחֲצוּ־מַ֖יִם וְלֹ֣א יָמֻ֑תוּ א֣וֹ בְגִשְׁתָּ֤ם אֶל־הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ לְשָׁרֵ֔ת לְהַקְטִ֥יר אִשֶּׁ֖ה לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Wenn sie in das Zelt der Begegnung kommen, sollen sie sich mit Wasser waschen, damit sie nicht sterben; oder wenn sie zum Altar herantreten, um zu dienen, um dem Ewigen ein Feueropfer als Rauch aufsteigen zu lassen.

Kommentar: Die erste Gelegenheit בְּבֹאָם אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד יִרְחֲצוּ־מַיִם וְלֹא יָמֻתוּ (bei ihrem Kommen in das Zelt der Begegnung sollen sie sich waschen mit Wasser und nicht sterben) zeigt בְּבֹאָם (bei ihrem Kommen) als Infinitiv construct von בוא (kommen) mit Possessivsuffix und Präposition. יִרְחֲצוּ־מַיִם (sie sollen sich waschen mit Wasser) mit וְלֹא יָמֻתוּ (und nicht sterben) als Lebensschutz.
Die zweite Gelegenheit אוֹ בְגִשְׁתָּם אֶל־הַמִּזְבֵּחַ לְשָׁרֵת לְהַקְטִיר אִשֶּׁה לַיהוָה (oder bei ihrem Herantreten an den Altar, um zu dienen, um aufsteigen zu lassen ein Feueropfer für JHWH) zeigt בְגִשְׁתָּם (bei ihrem Herantreten) als Infinitiv construct von נגשׁ (herantreten) mit Possessivsuffix. לְשָׁרֵת (um zu dienen) und לְהַקְטִיר אִשֶּׁה (um aufsteigen zu lassen ein Feueropfer) als doppelte Zweckbestimmung.
Die LXX fügt καὶ ἀναφέρειν τὰ ὁλοκαυτώματα κυρίῳ ("und Aufsteigeopfer für den Herrn darzubringen") hinzu für לְהַקְטִ֥יר אִשֶּׁ֖ה לַֽיהוָֽה ("ein Feueropfer für JHWH zu räuchern"), wodurch die Art des Opfers spezifiziert wird.
Satzstruktur: Zwei Anlässe für Waschpflicht mit Todesstrafenandrohung bei Unterlassung.
Das Gesetz macht die Waschung vor jedem Heiligtumsdienst zur lebensnotwendigen Pflicht.
Exodus 30,21
Hebräisch: וְרָחֲצ֛וּ יְדֵיהֶ֥ם וְרַגְלֵיהֶ֖ם וְלֹ֣א יָמֻ֑תוּ וְהָיְתָ֨ה לָהֶ֧ם חָק־עוֹלָ֛ם לוֹ֥ וּלְזַרְעֹ֖ו לְדֹרֹתָֽם׃
Deutsch: So sollen sie ihre Hände und ihre Füße waschen, damit sie nicht sterben; und das soll ihnen eine ewige Satzung sein, ihm und seinen Nachkommen bei ihren Generationen.

Kommentar: Die Wiederholung וְרָחֲצוּ יְדֵיהֶם וְרַגְלֵיהֶם וְלֹא יָמֻתוּ (und sie sollen waschen ihre Hände und ihre Füße und nicht sterben) bekräftigt die lebensrettende Wirkung der Waschung.
Die ewige Gültigkeit וְהָיְתָה לָהֶם חָק־עוֹלָם לוֹ וּלְזַרְעוֹ לְדֹרֹתָם (und es soll ihnen sein eine ewige Satzung, für ihn und für seinen Samen für ihre Generationen) zeigt חָק־עוֹלָם (ewige Satzung) mit זֶרַע (Same, Nachkommenschaft) und דֹּרוֹת (Generationen) - alle künftigen Priestergenerationen sind verpflichtet.
Die LXX betont die Universalität und zeitliche Unbegrenztheit der Waschpflicht.
Satzstruktur: Bekräftigung der Waschpflicht mit Todesschutz und Etablierung als ewige Satzung für alle Priestergenerationen.
Das Gesetz etabliert die priesterliche Waschpflicht als ewiges, lebensrettendes Gesetz für alle Zeiten. Die Waschung ist nicht nur Ritual, sondern Überlebensfrage. Dies zeigt, dass Unreinheit in Gottes Gegenwart tödlich ist - Reinigung ist daher Gnade, nicht Bürde.
Exodus 30,22-24
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃ וְאַתָּ֣ה קַח־לְךָ֮ בְּשָׂמִ֣ים רֹאשׁ֒ מָר־דְּרוֹר֙ חֲמֵ֣שׁ מֵא֔וֹת וְקִנְּמָן־בֶּ֥שֶׂם מַחֲצִיתוֹ֖ חֲמִשִּׁ֣ים וּמָאתָ֑יִם וּקְנֵה־בֹ֖שֶׂם חֲמִשִּׁ֥ים וּמָאתָֽיִם׃ וְקִדָּ֕ה חֲמֵ֥שׁ מֵא֖וֹת בְּשֶׁ֣קֶל הַקֹּ֑דֶשׁ וְשֶׁ֥מֶן זַ֖יִת הִֽין׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose und sprach: Und du, nimm dir die besten Gewürze: von selbst ausgeflossene Myrrhe 500 Schekel, und würzigen Zimt die Hälfte davon, 250, und Würzrohr 250, und Kassia 500, nach dem Schekel des Heiligtums, und ein Hin Olivenöl.

Kommentar: Die neue Gottesrede וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר leitet die Salbölherstellung ein.
Die vier Gewürze in präzisen Mengen: מָר־דְּרוֹר חֲמֵשׁ מֵאוֹת (selbstfließende Myrrhe, fünfhundert [Schekel]) - מֹר דְּרוֹר (freifließende Myrrhe) als kostbarste Qualität. קִנְּמָן־בֶּשֶׂם מַחֲצִיתוֹ חֲמִשִּׁים וּמָאתָיִם (würziger Zimt, seine Hälfte, fünfzig und zweihundert) - קִנָּמוֹן (Zimt) in der halben Menge. קְנֵה־בֹשֶׂם חֲמִשִּׁים וּמָאתָיִם (Würzrohr, fünfzig und zweihundert) - קָנֶה בֹּשֶׂם (Würzrohr). קִדָּה חֲמֵשׁ מֵאוֹת (Kassia, fünfhundert) - קִדָּה (Kassia, Zimtkassie).
Das Trägeröl וְשֶׁמֶן זַיִת הִין (und Olivenöl ein Hin) zeigt הִין als große Flüssigkeitsmaßeinheit (ca. 3,7 Liter).
Die LXX zeigt Abweichungen bei den Gewürzbezeichnungen: מָר־דְּרוֹר֙ ("fließende Myrrhe") wird zu σμύρνης ἐκλεκτῆς ("ausgewählte Myrrhe"), קִנְּמָן־בֶּ֥שֶׂם ("duftender Zimt") zu κινναμώμου εὐώδους ("wohlriechender Zimt"), וְקִדָּ֕ה ("Kassia") zu ἴρεως ("Iris").
Satzstruktur: Neue Gottesrede mit präzisem Rezept für vier kostbare Gewürze und Trägeröl in genau bestimmten Mengen.
Das Gesetz gibt ein genaues Rezept für das heilige Salböl aus den kostbarsten verfügbaren Gewürzen und Öl.
Exodus 30,25
Hebräisch: וְעָשִׂ֣יתָ אֹתוֹ֗ שֶׁ֚מֶן מִשְׁחַת־קֹ֔דֶשׁ רֹ֥קַח מִרְקַ֖חַת מַעֲשֵׂ֣ה רֹקֵ֑חַ שֶׁ֥מֶן מִשְׁחַת־קֹ֖דֶשׁ יִהְיֶֽה׃
Deutsch: Und mache daraus ein Öl der heiligen Salbung, eine Mischung von Gewürzsalbe, ein Werk des Salbenmischers; es soll ein Öl der heiligen Salbung sein.

Kommentar: Die Herstellung וְעָשִׂיתָ אֹתוֹ שֶׁמֶן מִשְׁחַת־קֹדֶשׁ (und du sollst machen es zu einem Öl der heiligen Salbung) zeigt שֶׁמֶן מִשְׁחַת־קֹדֶשׁ (Öl der heiligen Salbung) als Konstruktverbindung.
Die Mischtechnik רֹקַח מִרְקַחַת מַעֲשֵׂה רֹקֵחַ (Salbenmischung, ein Werk des Salbenmachers) zeigt רֹקַח (Salbe) von רקח (salben, mischen), מִרְקַחַת (Salbenmischung) und רֹקֵחַ (Salbenmacher) - dreifache Betonung der professionellen Salbenmacherkunst.
Die Bekräftigung שֶׁמֶן מִשְׁחַת־קֹדֶשׁ יִהְיֶה (ein Öl der heiligen Salbung soll es sein) wiederholt die Bezeichnung zur Bekräftigung.
Die LXX übersetzt רקח mit μύρον (Salböl) und macht damit die Parfümiertechnik deutlich.
Satzstruktur: Herstellungsauftrag mit dreifacher Betonung der Salbenmachertechnik und bekräftigender Wiederholung.
Das Gesetz betont die höchste handwerkliche Kunstfertigkeit bei der Herstellung des heiligen Salböls. Die aufwendige Herstellung des Salböls aus kostbarsten Zutaten zeigt, dass wahre Anbetung unsere höchste Sorgfalt und wertvollsten Ressourcen verdient. Gott gebührt das Beste, was wir zu geben haben.
Exodus 30,26-28
Hebräisch: וּמָשַׁחְתָּ֥ בוֹ֖ אֶת־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְאֵ֖ת אֲר֥וֹן הָעֵדֻֽת׃ וְאֶת־הַשֻּׁלְחָן֙ וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֔יו וְאֶת־הַמְּנֹרָ֖ה וְאֶת־כֵּלֶ֑יהָ וְאֵ֖ת מִזְבַּ֥ח הַקְּטֹֽרֶת׃ וְאֶת־מִזְבַּ֥ח הָעֹלָ֖ה וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֑יו וְאֶת־הַכִּיֹּ֖ר וְאֶת־כַּנֹּֽו׃
Deutsch: Und du sollst damit salben das Zelt der Begegnung und die Lade des Zeugnisses und den Tisch und alle seine Geräte und den Leuchter und seine Geräte und den Räucheraltar und den Aufsteigeopferaltar und alle seine Geräte und das Becken und sein Gestell.

Kommentar: Die systematische Salbung aller Kultgegenstände erfolgt in hierarchischer Reihenfolge: אֹהֶל מוֹעֵד (Zelt der Begegnung) als Gesamtheit, אֲרוֹן הָעֵדֻת (Lade des Zeugnisses) als heiligstes Einzelobjekt, dann die Einrichtung des Heiligen: הַשֻּׁלְחָן וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו (der Tisch und alle seine Geräte), הַמְּנֹרָה וְאֶת־כֵּלֶיהָ (der Leuchter und seine Geräte), מִזְבַּח הַקְּטֹרֶת (der Räucheraltar).
Die Vorhofgegenstände: מִזְבַּח הָעֹלָה וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו (der Aufsteigeopferaltar und alle seine Geräte), הַכִּיּוֹר וְאֶת־כַּנּוֹ (das Becken und sein Gestell).
Die LXX verändert die Reihenfolge der zu salbenden Gegenstände und erwähnt die Menora vor dem Tisch, während der hebräische Text den Tisch zuerst nennt.
Satzstruktur: Systematische Aufzählung aller Kultgegenstände von innen nach außen mit ihrem jeweiligen Zubehör.
Das Gesetz erfasst alle Kultgegenstände des Heiligtums für die umfassende Salbung mit dem heiligen Öl.
Exodus 30,29
Hebräisch: וְקִדַּשְׁתָּ֣ אֹתָ֔ם וְהָי֖וּ קֹ֣דֶשׁ קָֽדָשִׁ֑ים כָּל־הַנֹּגֵ֥עַ בָּהֶ֖ם יִקְדָּֽשׁ׃
Deutsch: Und du sollst sie heiligen, und sie sollen hochheilig sein: Alles, was sie berührt, wird heilig sein.

Kommentar: Die Heiligungswirkung וְקִדַּשְׁתָּ אֹתָם וְהָיוּ קֹדֶשׁ קָדָשִׁים (und du sollst sie heiligen, und sie sollen sein hochheilig) zeigt קִדַּשְׁתָּ (2. Person Singular maskulin Piel Perfekt von קדשׁ) mit waw-consecutivum. Die Salbung bewirkt den Status קֹדֶשׁ קָדָשִׁים (Heiligstes) - den höchsten Heiligkeitsgrad.
Die ansteckende Heiligkeit כָּל־הַנֹּגֵעַ בָּהֶם יִקְדָּשׁ (alles, was sie berührt, wird heilig sein) zeigt נֹגֵעַ (Berührender) als Partizip Qal von נגע (berühren) und יִקְדָּשׁ (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von קדשׁ) - die Heiligkeit überträgt sich durch Kontakt.
Die LXX übersetzt קֹדֶשׁ קָדָשִׁים mit ἅγιον τῶν ἁγίων (Heiligstes) und macht damit den Superlativ deutlich.
Satzstruktur: Heiligungswirkung der Salbung mit höchstem Heiligkeitsgrad und ansteckender Wirkung.
Das Gesetz verleiht allen gesalbten Kultgegenständen den höchsten Heiligkeitsgrad mit übertragbarer Heiligkeitswirkung.
Exodus 30,30
Hebräisch: וְאֶת־אַהֲרֹ֥ן וְאֶת־בָּנָ֖יו תִּמְשָׁ֑ח וְקִדַּשְׁתָּ֥ אֹתָ֖ם לְכַהֵ֥ן לִֽי׃
Deutsch: Und Aaron und seine Söhne sollst du salben und sie heiligen, damit sie mir als Priester dienen.

Kommentar: Die Priestersalbung וְאֶת־אַהֲרֹן וְאֶת־בָּנָיו תִּמְשָׁח (und Aaron und seine Söhne sollst du salben) zeigt תִּמְשָׁח (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von משׁח) - dasselbe Öl heiligt sowohl Gegenstände als auch Personen.
Die Heiligung וְקִדַּשְׁתָּ אֹתָם לְכַהֵן לִי (und du sollst sie heiligen, damit sie mir priesterlich dienen) zeigt לְכַהֵן לִי (damit sie mir priesterlich dienen) als Zweckbestimmung - die Salbung ermöglicht den Priesterdienst.
Die LXX macht die parallele Heiligung von Gegenständen und Personen deutlich.
Satzstruktur: Salbung und Heiligung aller Priester mit demselben Öl für denselben Zweck.
Das Gesetz verwendet dasselbe heilige Öl für die Heiligung sowohl der Kultgegenstände als auch der Priester.
Exodus 30,31
Hebräisch: וְאֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל תְּדַבֵּ֣ר לֵאמֹ֑ר שֶׁ֠מֶן מִשְׁחַת־קֹ֨דֶשׁ יִהְיֶ֥ה זֶ֛ה לִ֖י לְדֹרֹתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und zu den Söhnen Israels sollst du reden, sagend: Dies soll mir ein Öl der heiligen Salbung sein bei euren Generationen.

Kommentar: Die Verkündigung וְאֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל תְּדַבֵּר לֵאמֹר (und zu den Söhnen Israels sollst du reden, sagend) zeigt, dass das ganze Volk über die Heiligkeit des Salböls informiert werden muss.
Die göttliche Aneignung שֶׁמֶן מִשְׁחַת־קֹדֶשׁ יִהְיֶה זֶה לִי לְדֹרֹתֵיכֶם (ein Öl der heiligen Salbung soll dies sein für mich für eure Generationen) zeigt לִי (für mich) - Gott beansprucht das Öl exklusiv für sich. לְדֹרֹתֵיכֶם (für eure Generationen) etabliert ewige Gültigkeit.
Die LXX betont die exklusive göttliche Eigentumsrechte am heiligen Salböl.
Satzstruktur: Öffentliche Verkündigung der göttlichen Eigentumsrechte am heiligen Salböl für alle Generationen.
Das Gesetz proklamiert öffentlich Gottes exklusives Eigentumsrecht am heiligen Salböl für alle Zeiten.
Exodus 30,32
Hebräisch: עַל־בְּשַׂ֤ר אָדָם֙ לֹ֣א יִיסָ֔ךְ וּבְמַ֨תְכֻּנְתּוֹ֔ לֹ֥א תַעֲשׂ֖וּ כָּמֹ֑הוּ קֹ֣דֶשׁ ה֔וּא קֹ֖דֶשׁ יִהְיֶ֥ה לָכֶֽם׃
Deutsch: Auf das Fleisch eines Menschen soll es nicht gegossen werden, und nach seiner Zusammensetzung sollt ihr keines machen wie dieses; es ist heilig, heilig soll es euch sein!

Kommentar: Das Profanverbot עַל־בְּשַׂר אָדָם לֹא יִיסָךְ (auf das Fleisch eines Menschen soll es nicht gegossen werden) zeigt יִיסָךְ (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von יצק) - "gegossen werden". בְּשַׂר אָדָם (Fleisch eines Menschen) bezeichnet gewöhnliche Menschen im Gegensatz zu den geweihten Priestern.
Das Nachahmungsverbot וּבְמַתְכֻּנְתּוֹ לֹא תַעֲשׂוּ כָמֹהוּ (und nach seiner Zusammensetzung sollt ihr nicht machen wie dieses) zeigt מַתְכֹּנֶת (Zusammensetzung, Verhältnis) von תכן (messen, abwägen) - das Rezept darf nicht nachgeahmt werden.
Die doppelte Heiligkeitsbetonung קֹדֶשׁ הוּא קֹדֶשׁ יִהְיֶה לָכֶם (heilig ist es, heilig soll es euch sein) verstärkt durch Wiederholung die absolute Heiligkeit.
Die LXX verwendet οὐ χρισθήσεται ("es soll nicht gesalbt werden") für לֹ֣א יִיסָ֔ךְ ("es soll nicht gegossen werden"), wodurch eine passivere Konstruktion entsteht.
Satzstruktur: Doppeltes Verbot der profanen Verwendung und Nachahmung mit doppelter Heiligkeitsbetonung.
Das Gesetz schützt die Exklusivität des heiligen Salböls durch strikte Verwendungs- und Nachahmungsverbote. Die Unterscheidung zwischen heilig und profan ist nicht willkürlich, sondern lebensnotwendig. Gottes Heiligkeit verlangt Respekt vor den von ihm gesetzten Grenzen.
Exodus 30,33
Hebräisch: אִ֚ישׁ אֲשֶׁ֣ר יִרְקַ֣ח כָּמֹ֔הוּ וַאֲשֶׁ֥ר יִתֵּ֛ן מִמֶּ֖נּוּ עַל־זָ֑ר וְנִכְרַ֖ת מֵעַמָּֽיו׃
Deutsch: Jedermann, der etwas ihm Gleiches mischt und jeder, der davon auf einen Fremden tut, der soll aus seinen Völkern ausgerottet werden.

Kommentar: Die erste Straftat אִישׁ אֲשֶׁר יִרְקַח כָּמֹהוּ (ein Mann, der mischt wie dieses) zeigt יִרְקַח (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von רקח) - "mischen, Salbe bereiten". כָּמֹהוּ (wie dieses) verbietet identische Nachahmung.
Die zweite Straftat וַאֲשֶׁר יִתֵּן מִמֶּנּוּ עַל־זָר (und wer gibt von ihm auf einen Fremden) zeigt יִתֵּן (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נתן) - "geben". זָר (Fremder) bezeichnet Nicht-Priester, die nicht gesalbt werden dürfen.
Die Strafe וְנִכְרַת מֵעַמָּיו (und er soll ausgerottet werden aus seinen Völkern) zeigt נִכְרַת (3. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von כרת) mit waw-consecutivum - "ausgerottet werden". מֵעַמָּיו (aus seinen Völkern) zeigt völligen Ausschluss aus der Gemeinschaft.
Die LXX übersetzt כרת mit ἐξολεθρεύω (völlig vernichten) und macht damit die Schwere der Strafe deutlich.
Satzstruktur: Zwei Straftaten (Nachahmung und illegale Verwendung) mit identischer Todesstrafe durch Ausrottung.
Das Gesetz bedroht sowohl die Nachahmung des Salböls als auch seine illegale Verwendung mit der Todesstrafe.
Exodus 30,34
Hebräisch: וַיֹּאמֶר֩ יְהוָ֨ה אֶל־מֹשֶׁ֜ה קַח־לְךָ֣ סַמִּ֗ים נָטָ֤ף׀ וּשְׁחֵ֨לֶת֙ וְחֶלְבְּנָ֔ה סַמִּ֖ים וּלְבֹנָ֣ה זַכָּ֑ה בַּ֥ד בְּבַ֖ד יִהְיֶֽה׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mose: Nimm dir wohlriechende Gewürze, Staktetropfen und Räucherklaue und Galbanum, wohlriechende Gewürze und reinen Weihrauch; zu gleichen Teilen soll es sein.

Kommentar: Die neue Gottesrede וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה (und JHWH sprach zu Mose) leitet das Räucherwerk-Rezept ein.
Die vier Räucherbestandteile: נָטָף (Staktetropfen) - aromatisches Harz, wahrscheinlich Myrrhe-Tropfen. שְׁחֵלֶת (Räucherklaue) - שְׁחֵלֶת (Räucherklaue) von einer Meeresschnecke. חֶלְבְּנָה (Galbanum) - Harz einer Doldenblütenpflanze. לְבֹנָה זַכָּה (reiner Weihrauch) - לְבֹנָה (Weihrauch) mit זַכָּה (rein, klar).
Die Mengenangabe בַּד בְּבַד יִהְיֶה (Teil für Teil soll es sein) zeigt בַּד (Teil, Glied) in Dopplung - alle vier Komponenten in gleichen Teilen.
Die LXX identifiziert נָטָ֤ף ("Stakte") mit στακτήν ("Stakte"), וּשְׁחֵ֨לֶת֙ ("Onycha") mit ὄνυχα ("Fingernagel/Muschel"), וְחֶלְבְּנָ֔ה ("Galbanum") mit χαλβάνην ("Galbanum"), wodurch einige Gewürze direkt übertragen, andere interpretiert werden.
Satzstruktur: Neue Gottesrede mit Rezept für vier wohlriechende Gewürze in gleichen Proportionen.
Das Gesetz gibt ein präzises Rezept für das heilige Räucherwerk aus vier kostbaren aromatischen Substanzen.
Exodus 30,35
Hebräisch: וְעָשִׂ֤יתָ אֹתָהּ֙ קְטֹ֔רֶת רֹ֖קַח מַעֲשֵׂ֣ה רוֹקֵ֑חַ מְמֻלָּ֖ח טָה֥וֹר קֹֽדֶשׁ׃
Deutsch: Und mache Räucherwerk daraus, eine Mischung, ein Werk des Salbenmischers, gesalzen, rein, heilig.

Kommentar: Die Herstellung וְעָשִׂיתָ אֹתָהּ קְטֹרֶת רֹקַח מַעֲשֵׂה רוֹקֵחַ (und du sollst machen es zu Räucherwerk, eine Salbenmischung, ein Werk des Salbenmachers) zeigt קְטֹרֶת רֹקַח (Räuchersalbe) und מַעֲשֵׂה רוֹקֵחַ (Werk des Salbenmachers) - professionelle Parfümierkunst ist erforderlich.
Die drei Qualitätsmerkmale: מְמֻלָּח (gesalzen) - מֻלָּח als Partizip Pual von מלח (salzen) zur Konservierung und Verstärkung des Aromas. טָהוֹר (rein) - frei von Verunreinigungen. קֹדֶשׁ (heilig) - für den kultischen Gebrauch geweiht.
Die LXX verwendet μυρεψικὸν ἔργον μυρεψοῦ ("Salbenwerk des Salbenmischers") für מַעֲשֵׂ֣ה רוֹקֵ֑חַ ("Werk des Mischers"), wodurch die handwerkliche Spezialisierung betont wird. 
Satzstruktur: Herstellungsauftrag mit professioneller Technik und drei Qualitätsmerkmalen.
Das Gesetz fordert professionelle Parfümierkunst für das heilige Räucherwerk mit Salzung, Reinheit und Heiligkeit.
Exodus 30,36
Hebräisch: וְשָֽׁחַקְתָּ֣ מִמֶּנָּה֮ הָדֵק֒ וְנָתַתָּ֨ה מִמֶּ֜נָּה לִפְנֵ֤י הָעֵדֻת֙ בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד אֲשֶׁ֛ר אִוָּעֵ֥ד לְךָ֖ שָׁ֑מָּה קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים תִּהְיֶ֥ה לָכֶֽם׃
Deutsch: Und zerreibe davon zu Pulver und lege davon vor das Zeugnis in das Zelt der Begegnung, wo ich mich mit dir treffen werde; hochheilig soll es euch sein.

Kommentar: Die Pulverisierung וְשָׁחַקְתָּ מִמֶּנָּה הָדֵק (und du sollst zerreiben von ihm fein) zeigt שָׁחַקְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von שׁחק) mit waw-consecutivum - "zerreiben, zermahlen". הָדֵק (fein) als Adverb von דקק (fein sein) - zu feinstem Pulver zerrieben.
Die Positionierung וְנָתַתָּה מִמֶּנָּה לִפְנֵי הָעֵדֻת בְּאֹהֶל מוֹעֵד (und du sollst geben von ihm vor das Zeugnis in das Zelt der Begegnung) zeigt לִפְנֵי הָעֵדֻת (vor das Zeugnis) - vor der Bundeslade im Allerheiligsten.
Die Begegnungsverheißung אֲשֶׁר אִוָּעֵד לְךָ שָׁמָּה (wo ich mich treffen werde mit dir dort) wiederholt die Formel aus 29,42.
Der Heiligkeitsgrad קֹדֶשׁ קָדָשִׁים תִּהְיֶה לָכֶם (hochheilig soll es euch sein) zeigt den höchsten Heiligkeitsgrad für das Räucherwerk.
Die LXX macht die Position vor der Bundeslade und den höchsten Heiligkeitsgrad deutlich.
Satzstruktur: Pulverisierung, Positionierung vor der Bundeslade am Begegnungsort und höchste Heiligkeitsklassifikation.
Das Gesetz regelt die finale Zubereitung und Positionierung des heiligen Räucherwerks am heiligsten Ort. Das feine Pulver steigt als Wohlgeruch zu Gott auf - ein Bild für unsere Gebete, die zu Gott emporsteigen und vor seinem Thron als lieblicher Duft ankommen.
Exodus 30,37
Hebräisch: וְהַקְּטֹ֨רֶת֙ אֲשֶׁ֣ר תַּעֲשֶׂ֔ה בְּמַ֨תְכֻּנְתָּ֔הּ לֹ֥א תַעֲשׂ֖וּ לָכֶ֑ם קֹ֛דֶשׁ תִּהְיֶ֥ה לְךָ֖ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und das Räucherwerk, das du machst – nach seinem Verhältnis sollt ihr es euch nicht machen; heilig soll es dir sein für den Ewigen.

Kommentar: Das Nachahmungsverbot וְהַקְּטֹרֶת אֲשֶׁר תַּעֲשֶׂה בְּמַתְכֻּנְתָּהּ לֹא תַעֲשׂוּ לָכֶם (und das Räucherwerk, das du machst, nach seinem Verhältnis sollt ihr nicht machen für euch) zeigt מַתְכֹּנֶת (Verhältnis) mit Possessivsuffix - das genaue Mischungsverhältnis darf nicht für private Zwecke nachgeahmt werden.
Die exklusive Heiligkeit קֹדֶשׁ תִּהְיֶה לְךָ לַיהוָה (heilig soll es sein für dich für JHWH) zeigt לְךָ לַיהוָה (für dich für JHWH) - das Räucherwerk gehört exklusiv Gott und darf nur in seinem Dienst verwendet werden.
Die LXX betont die strikte Zweckbindung des heiligen Räucherwerks.
Satzstruktur: Nachahmungsverbot mit Bezug auf das genaue Mischungsverhältnis und exklusive Heiligkeit für Gott.
Das Gesetz schützt die Einzigartigkeit des heiligen Räucherwerks durch Verbot der privaten Nachahmung.
Exodus 30,38
Hebräisch: אִ֛ישׁ אֲשֶׁר־יַעֲשֶׂ֥ה כָמ֖וֹהָ לְהָרִ֣יחַ בָּ֑הּ וְנִכְרַ֖ת מֵעַמָּֽיו׃
Deutsch: Wer ihm Gleiches macht, um daran zu riechen, dann soll er ausgerottet werden aus seinen Völkern.

Kommentar: Die Straftat אִישׁ אֲשֶׁר־יַעֲשֶׂה כָמוֹהָ לְהָרִיחַ בָּהּ (ein Mann, der macht wie dieses, um zu riechen daran) zeigt יַעֲשֶׂה כָמוֹהָ (macht wie dieses) und לְהָרִיחַ בָּהּ (um zu riechen daran) als Infinitiv construct Hiphil von רוח (riechen) mit Präposition und Possessivsuffix - die Herstellung für den privaten Genuss des Duftes.
Die Todesstrafe וְנִכְרַת מֵעַמָּיו (und er soll ausgerottet werden aus seinen Völkern) wiederholt die Formel aus Vers 33 - dieselbe drastische Strafe für beide Vergehen.
Die LXX macht deutlich, dass auch die private Verwendung für den Duftgenuss mit dem Tod bestraft wird.
Satzstruktur: Straftatbestand der privaten Nachahmung für Duftgenuss mit Todesstrafe durch Ausrottung.
Das Gesetz bedroht auch die private Herstellung des heiligen Räucherwerks für den Duftgenuss mit der Todesstrafe. Die drakonische Strafe zeigt, dass die Entweihung des Heiligen nicht nur Geschmackssache ist, sondern die Grundordnung zwischen Gott und Mensch bedroht. Heiligkeit verlangt absolute Ehrfurcht.
Exodus 31,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose und sprach:

Kommentar: Die neue Gottesrede וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר (und JHWH redete zu Mose und sprach) leitet einen neuen Abschnitt ein, der sich mit den ausführenden Handwerkern für das Heiligtum beschäftigt.
Die LXX gibt die hebräische Formel wörtlich wieder: κύριος ersetzt den Gottesnamen (יהוה), ἐλάλησεν entspricht דִּבֵּר („reden/sprechen“), und λέγων spiegelt לֵאמֹר („sprechen/sagend“) als Einleitungsformel. Inhaltlich besteht keine Abweichung zum MT; beide markieren den Beginn einer neuen Gottesrede, die den Übergang von den Bauanweisungen zur Beauftragung der Handwerker einleitet.
Satzstruktur: Standardeinleitung einer neuen göttlichen Rede.
Das Gesetz wendet sich nach den detaillierten Bauanweisungen der praktischen Umsetzung durch qualifizierte Handwerker zu.
Exodus 31,2
Hebräisch: רְאֵ֖ה קָרָ֣אתִֽי בְשֵׁ֑ם בְּצַלְאֵ֛ל בֶּן־אוּרִ֥י בֶן־ח֖וּר לְמַטֵּ֥ה יְהוּדָֽה׃
Deutsch: Siehe, ich habe mit Namen berufen Bezalel, den Sohn Uris, des Sohnes Churs, vom Stamm Juda.

Kommentar: Die göttliche Berufung רְאֵה קָרָאתִי בְשֵׁם (siehe, ich habe gerufen mit Namen) zeigt רְאֵה (siehe) als Aufmerksamkeitsformel und קָרָאתִי בְשֵׁם (ich habe gerufen mit Namen) - eine namentliche, persönliche Berufung durch Gott selbst.
Der Handwerkermeister בְּצַלְאֵל בֶּן־אוּרִי בֶן־חוּר לְמַטֵּה יְהוּדָה (Bezalel, Sohn Uris, des Sohnes Churs, vom Stamm Juda) zeigt die vollständige Genealogie über drei Generationen. בְּצַלְאֵל (Bezalel) bedeutet "im Schatten Gottes". לְמַטֵּה יְהוּדָה (vom Stamm Juda) zeigt die Stammeszugehörigkeit.
Die LXX bewahrt den Namen Βεσελεὴλ bei und macht damit die persönliche göttliche Berufung deutlich.
Satzstruktur: Aufmerksamkeitsformel mit namentlicher göttlicher Berufung und vollständiger genealogischer Identifikation.
Das Gesetz zeigt, dass Gott persönlich die Handwerker für sein Heiligtum auswählt und beruft.
Exodus 31,3
Hebräisch: וָאֲמַלֵּ֥א אֹתוֹ֖ ר֣וּחַ אֱלֹהִ֑ים בְּחָכְמָ֛ה וּבִתְבוּנָ֥ה וּבְדַ֖עַת וּבְכָל־מְלָאכָֽה׃
Deutsch: Und ich habe ihn erfüllt mit dem Geist Gottes, mit Weisheit und mit Einsicht und mit Erkenntnis und mit allem Werk.

Kommentar: Die göttliche Erfüllung וָאֲמַלֵּא אֹתוֹ רוּחַ אֱלֹהִים (und ich habe erfüllt ihn mit Geist Gottes) zeigt אֲמַלֵּא (1. Person Singular Piel Perfekt von מלא) mit waw-consecutivum - "erfüllen". רוּחַ אֱלֹהִים (Geist Gottes) als göttliche Inspirationsquelle für handwerkliche Fähigkeiten.
Die vier Begabungsbereiche: חָכְמָה (Weisheit) - praktische Lebensklugheit und Geschicklichkeit, תְּבוּנָה (Einsicht) - Verständnis und Unterscheidungsvermögen, דַעַת (Erkenntnis) - theoretisches und praktisches Wissen, כָל־מְלָאכָה (jedes Werk) - umfassende handwerkliche Kompetenz.
Die LXX hat hier die auffälligste Abweichung. Die Septuaginta fügt zusätzliche Materialien hinzu, die im hebräischen Text nicht erwähnt werden: καὶ τὴν ὑάκινθον καὶ τὴν πορφύραν καὶ τὸ κόκκινον τὸ νηστὸν καὶ τὴν βύσσον τὴν κεκλωσμένην (und den Hyazinth und den Purpur und das Scharlachrot und die gesponnene Baumwolle). Der hebräische Text erwähnt nur Gold, Silber und Bronze (זהב וכסף ונחשת), während die LXX diese textilen Materialien ergänzt.
Satzstruktur: Göttliche Erfüllung mit dem Gottesgeist in vier spezifischen Begabungsbereichen.
Das Gesetz zeigt, dass handwerkliche Meisterschaft letztlich göttlichen Ursprungs ist und durch den Geist Gottes verliehen wird.
Exodus 31,4
Hebräisch: לַחְשֹׁ֖ב מַחֲשָׁבֹ֑ת לַעֲשׂ֛וֹת בַּזָּהָ֥ב וּבַכֶּ֖סֶף וּבַנְּחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Um Pläne zu ersinnen, um zu arbeiten in Gold und in Silber und in Kupfer.

Kommentar: Die Planungsfähigkeit לַחְשֹׁב מַחֲשָׁבוֹת (um zu ersinnen Pläne) zeigt חָשַׁב (ersinnen, planen) als Infinitiv construct mit מַחֲשָׁבָה (Plan, Gedanke) im Plural - die Fähigkeit zur kreativen Konzeption und Planung.
Die Metallverarbeitung לַעֲשׂוֹת בַּזָּהָב וּבַכֶּסֶף וּבַנְּחֹשֶׁת (um zu arbeiten mit Gold und mit Silber und mit Kupfer) zeigt die drei wichtigsten Metalle des Heiligtums in der Reihenfolge ihrer Kostbarkeit: זָהָב (Gold), כֶּסֶף (Silber), נְחֹשֶׁת (Kupfer).
Die LXX macht die Designfähigkeit und Metallverarbeitungskunst deutlich.
Satzstruktur: Kreative Planungsfähigkeit mit spezifischer Metallverarbeitungskompetenz in drei Edelmetallen.
Das Gesetz betont sowohl die intellektuelle (Planung) als auch die praktische (Ausführung) Komponente der Handwerkskunst.
Exodus 31,5
Hebräisch: וּבַחֲרֹ֥שֶׁת אֶ֛בֶן לְמַלֹּ֖את וּבַחֲרֹ֣שֶׁת עֵ֑ץ לַעֲשׂ֖וֹת בְּכָל־מְלָאכָֽה׃
Deutsch: Und im Schneiden von Steinen zum Einsetzen und im Schnitzen von Holz, um zu arbeiten in jeglichem Werk.

Kommentar: Die Steinbearbeitung וּבַחֲרֹשֶׁת אֶבֶן לְמַלֹּאת (und im Schneiden von Stein zum Füllen) zeigt חֲרֹשֶׁת (Schneiden, Gravieren) von חרשׁ (gravieren) mit אֶבֶן (Stein). לְמַלֹּאת (zum Füllen) als Infinitiv construct von מלא bezeichnet das Einsetzen in Fassungen.
Die Holzbearbeitung וּבַחֲרֹשֶׁת עֵץ (und im Schnitzen von Holz) zeigt dieselbe Technik חֲרֹשֶׁת angewandt auf עֵץ (Holz) - sowohl Schnitzerei als auch Zimmerhandwerk.
Die umfassende Kompetenz לַעֲשׂוֹת בְּכָל־מְלָאכָה (um zu arbeiten in jeglichem Werk) zeigt כָל־מְלָאכָה (jegliches Werk) - universelle handwerkliche Befähigung.
Die LXX unterscheidet zwischen λιθουργία (Steinbearbeitung) und τεκτονία (Holzbearbeitung) und macht damit die Vielseitigkeit deutlich.
Satzstruktur: Zwei weitere Handwerksbereiche (Stein und Holz) mit abschließender Universalkompetenz.
Das Gesetz erweitert Bezalels Fähigkeiten auf alle für das Heiligtum benötigten Handwerkstechniken.
Exodus 31,6
Hebräisch: וַאֲנִ֞י הִנֵּ֧ה נָתַ֣תִּי אִתּוֹ֗ אֵ֣ת אָהֳלִיאָ֞ב בֶּן־אֲחִֽיסָמָךְ֙ לְמַטֵּה־דָ֔ן וּבְלֵ֥ב כָּל־חֲכַם־לֵ֖ב נָתַ֣תִּי חָכְמָ֑ה וְעָשׂ֕וּ אֵ֖ת כָּל־אֲשֶׁ֥ר צִוִּיתִֽךָ׃
Deutsch: Und ich, siehe, ich habe ihm beigegeben Oholiab, den Sohn Achissamachs, vom Stamm Dan; und in das Herz eines jeden, der weisen Herzens ist, habe ich Weisheit gelegt, damit sie alles machen, was ich dir geboten habe.

Kommentar: Die göttliche Partnerzuweisung וַאֲנִי הִנֵּה נָתַתִּי אִתּוֹ אֵת אָהֳלִיאָב בֶּן־אֲחִיסָמָךְ לְמַטֵּה־דָן (und ich, siehe, ich habe gegeben mit ihm Oholiab, Sohn Achissamachs, vom Stamm Dan) zeigt אָהֳלִיאָב (Oholiab) - "Zelt meines Vaters" als Namen. Die Partnerschaft zwischen יְהוּדָה (Juda) und דָן (Dan) repräsentiert Süd- und Nordstämme.
Die Befähigung aller Handwerker וּבְלֵב כָּל־חֲכַם־לֵב נָתַתִּי חָכְמָה (und in das Herz jedes Weisen des Herzens habe ich gegeben Weisheit) zeigt חֲכַם־לֵב (weise des Herzens) als bereits vorhandene Begabung, die durch göttliche חָכְמָה (Weisheit) verstärkt wird.
Der Ausführungsauftrag וְעָשׂוּ אֵת כָּל־אֲשֶׁר צִוִּיתִךָ (und sie sollen machen alles, was ich dir geboten habe) zeigt צִוִּיתִךָ (ich habe dir geboten) - Bezug auf alle vorherigen Bauanweisungen.
Die LXX nennt Bezalels Mitarbeiter Ἐλιὰβ (Eliab), während der hebräische Text אהליאב (Oholiab) hat. Diese Namensvariation könnte auf unterschiedliche Vorlagetraditionen hinweisen oder auf eine bewusste Anpassung in der griechischen Übersetzung. Während אהליאב ("Zelt meines Vaters") die Verbindung zum Heiligtumsbau betont, bedeutet אליאב ("Mein Gott ist Vater") und stellt eine theologisch ähnliche, aber sprachlich vereinfachte Form dar. Die Partnerschaft zwischen יְהוּדָה (Juda) und דָן (Dan) repräsentiert nicht nur geographisch Süd- und Nordstämme, sondern auch eine bewusste Einbindung der Stammesvielfalt in das zentrale Heiligtumsprojekt - der führende Südstamm arbeitet mit einem Nordstamm zusammen, was die Einheit Israels im Gottesdienst symbolisiert.
Satzstruktur: Partnerzuweisung zwischen zwei Stämmen mit theologischer und geographischer Repräsentativität, Befähigung aller qualifizierten Handwerker und Verweis auf alle göttlichen Bauanweisungen.
Das Gesetz zeigt Gottes umfassende Koordination aller handwerklichen Ressourcen für den Heiligtumsbau.
Exodus 31,7
Hebräisch: אֵ֣ת׀ אֹ֣הֶל מוֹעֵ֗ד וְאֶת־הָֽאָרֹן֙ לָֽעֵדֻ֔ת וְאֶת־הַכַּפֹּ֖רֶת אֲשֶׁ֣ר עָלָ֑יו וְאֵ֖ת כָּל־כְּלֵ֥י הָאֹֽהֶל׃
Deutsch: Das Zelt der Begegnung und die Lade für das Zeugnis und den Sühnedeckel, der darauf ist, und alle Geräte des Zeltes.

Kommentar: Die systematische Aufzählung beginnt mit den wichtigsten Elementen: אֹהֶל מוֹעֵד (Zelt der Begegnung) als Gesamtkomplex, הָאָרֹן לָעֵדֻת (die Lade für das Zeugnis) als heiligstes Einzelobjekt, הַכַּפֹּרֶת אֲשֶׁר עָלָיו (der Sühnedeckel, der auf ihm ist) mit Positionsangabe.
Die Vollständigkeit וְאֵת כָּל־כְּלֵי הָאֹהֶל (und alle Geräte des Zeltes) erfasst alle Ausstattungsgegenstände des Heiligtums.
Die LXX bewahrt die hierarchische Reihenfolge bei und macht damit die Bedeutungsabstufung deutlich.
Satzstruktur: Hierarchische Aufzählung vom Gesamtkomplex über die heiligsten Einzelteile zur vollständigen Ausstattung.
Das Gesetz beginnt die Arbeitsaufzählung mit den wichtigsten und heiligsten Elementen des Heiligtums.
Exodus 31,8
Hebräisch: וְאֶת־הַשֻּׁלְחָן֙ וְאֶת־כֵּלָ֔יו וְאֶת־הַמְּנֹרָ֥ה הַטְּהֹרָ֖ה וְאֶת־כָּל־כֵּלֶ֑יהָ וְאֵ֖ת מִזְבַּ֥ח הַקְּטֹֽרֶת׃
Deutsch: Und den Tisch und seine Geräte und den reinen Leuchter und alle seine Geräte und den Räucheraltar.

Kommentar: Die Einrichtung des Heiligen: הַשֻּׁלְחָן וְאֶת־כֵּלָיו (der Tisch und seine Geräte) für die Schaubrote, הַמְּנֹרָה הַטְּהֹרָה וְאֶת־כָּל־כֵּלֶיהָ (der reine Leuchter und alle seine Geräte) - הַטְּהֹרָה (die reine) betont die Reinheit des goldenen Leuchters, מִזְבַּח הַקְּטֹרֶת (der Räucheraltar) als dritter Hauptgegenstand des Heiligen.
Die LXX ordnet die Gegenstände anders an und verwendet τὰ θυσιαστήρια (die Altäre) im Plural, während sich der hebräische Kontext auf spezifische einzelne Altäre bezieht.
Satzstruktur: Aufzählung der drei Hauptgegenstände des Heiligen mit ihrem jeweiligen Zubehör.
Das Gesetz erfasst die komplette Ausstattung des Heiligen mit allen Einzelteilen und Zubehörgegenständen.
Exodus 31,9
Hebräisch: וְאֶת־מִזְבַּ֥ח הָעֹלָ֖ה וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֑יו וְאֶת־הַכִּיּ֖וֹר וְאֶת־כַּנֹּֽו׃
Deutsch: Und den Aufsteigeopferaltar und alle seine Geräte und das Becken und sein Gestell.

Kommentar: Die Vorhofgegenstände: מִזְבַּח הָעֹלָה וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו (der Aufsteigeopferaltar und alle seine Geräte) als Hauptopferstätte mit umfangreichem Zubehör, הַכִּיּוֹר וְאֶת־כַּנּוֹ (das Becken und sein Gestell) für die priesterliche Reinigung.
Die LXX macht die Vollständigkeit der Vorhofausstattung deutlich.
Satzstruktur: Aufzählung der beiden Hauptgegenstände des Vorhofs mit komplettem Zubehör.
Das Gesetz komplettiert die Geräte mit den beiden wesentlichen Elementen des Vorhofs.
Exodus 31,10
Hebräisch: וְאֵ֖ת בִּגְדֵ֣י הַשְּׂרָ֑ד וְאֶת־בִּגְדֵ֤י הַקֹּ֨דֶשׁ֙ לְאַהֲרֹ֣ן הַכֹּהֵ֔ן וְאֶת־בִּגְדֵ֥י בָנָ֖יו לְכַהֵֽן׃
Deutsch: Und die Dienstkleider und die heiligen Kleider für Aaron, den Priester, und die Kleider seiner Söhne, um als Priester zu dienen.

Kommentar: Die Priestergewänder in drei Kategorien: בִּגְדֵי הַשְּׂרָד (Dienstkleider) - שָׂרַד möglicherweise von שׁרד (weben) oder als allgemeine Dienstkleidung. בִּגְדֵי הַקֹּדֶשׁ לְאַהֲרֹן הַכֹּהֵן (heilige Kleider für Aaron den Priester) - die spezifischen Hohepriestergewänder. בִּגְדֵי בָנָיו לְכַהֵן (Kleider seiner Söhne zum Priestern) - die Gewänder der gewöhnlichen Priester.
Die LXX unterscheidet zwischen verschiedenen Klassen von Priestergewändern.
Satzstruktur: Dreifache Klassifizierung der Priestergewänder nach Funktion und Trägern.
Das Gesetz erfasst alle Arten von Priestergewändern von den allgemeinen Dienstkleidern bis zu den spezifischen Amtsgewändern.
Exodus 31,11
Hebräisch: וְאֵ֨ת שֶׁ֧מֶן הַמִּשְׁחָ֛ה וְאֶת־קְטֹ֥רֶת הַסַּמִּ֖ים לַקֹּ֑דֶשׁ כְּכֹ֥ל אֲשֶׁר־צִוִּיתִ֖ךָ יַעֲשֽׂוּ׃
Deutsch: Und das Salböl und das wohlriechende Räucherwerk für das Heiligtum. Nach allem, was ich dir geboten habe, sollen sie es machen.

Kommentar: Die kultischen Substanzen: שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה (das Salböl) für Salbungen, קְטֹרֶת הַסַּמִּים לַקֹּדֶשׁ (das wohlriechende Räucherwerk für das Heiligtum) - סַמִּים (Gewürze) betont die aromatische Qualität.
Der abschließende Verweis כְּכֹל אֲשֶׁר־צִוִּיתִךָ יַעֲשׂוּ (nach allem, was ich dir geboten habe, sollen sie machen) zeigt כְּכֹל (nach allem) - strikte Befolgung aller vorherigen Anweisungen in den Kapiteln 25-30.
Die LXX betont die exakte Befolgung aller göttlichen Anweisungen.
Satzstruktur: Abschluss der Aufzählung mit kultischen Substanzen und bekräftigendem Verweis auf alle göttlichen Bauanweisungen.
Das Gesetz komplettiert die Handwerkeraufgaben und bekräftigt die strikte Befolgung aller göttlichen Spezifikationen.
Exodus 31,12
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose und sprach:

Kommentar: Die neue Gottesrede וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר leitet ein völlig neues Thema ein - den Sabbat als Grenze für alle Arbeit, einschließlich der Heiligtumsarbeit.
Satzstruktur: Einleitung einer neuen göttlichen Rede zu einem anderen Thema.
Das Gesetz wechselt von der Arbeitsorganisation zur Arbeitsruhe als gleichrangigem göttlichem Gebot.
Exodus 31,13
Hebräisch: וְאַתָּ֞ה דַּבֵּ֨ר אֶל־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ לֵאמֹ֔ר אַ֥ךְ אֶת־שַׁבְּתֹתַ֖י תִּשְׁמֹ֑רוּ כִּי֩ א֨וֹת הִ֜וא בֵּינִ֤י וּבֵֽינֵיכֶם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם לָדַ֕עַת כִּ֛י אֲנִ֥י יְהוָ֖ה מְקַדִּשְׁכֶֽם׃
Deutsch: Und du, rede zu den Söhnen Israels und sprich: Gewiss, meine Sabbate sollt ihr halten; denn sie sind ein Zeichen zwischen mir und euch bei euren Generationen, damit ihr erkennt, dass ich, der Ewige, es bin, der euch heiligt.

Kommentar: Die Betonung וְאַתָּה דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר אַךְ (und du, rede zu den Söhnen Israels und sprich: gewiss) zeigt אַךְ (gewiss, jedoch) als verstärkende Partikel - trotz aller Heiligtumsarbeit gilt die Sabbatruhe.
Die göttlichen Sabbate אֶת־שַׁבְּתֹתַי תִּשְׁמֹרוּ (meine Sabbate sollt ihr halten) zeigt שַׁבְּתֹתַי (meine Sabbate) mit Possessivsuffix 1. Person Singular - Gott beansprucht die Sabbate als sein Eigentum.
Die Zeichenfunktion כִּי אוֹת הִוא בֵּינִי וּבֵינֵיכֶם לְדֹרֹתֵיכֶם לָדַעַת כִּי אֲנִי יְהוָה מְקַדִּשְׁכֶם (denn ein Zeichen ist er zwischen mir und euch für eure Generationen, um zu erkennen, dass ich JHWH bin, der euch heiligt) zeigt אוֹת (Zeichen) als Bundeszeichen. מְקַדִּשְׁכֶם (der euch heiligt) als Partizip Piel mit Possessivsuffix - Gott als der Heiligende.
Die LXX übersetzt אוֹת mit σημεῖον (Zeichen) und macht damit die Bundeszeichenfunktion deutlich.
Satzstruktur: Verstärkende Sabbatmahnung mit göttlichem Eigentumsanspruch und Zeichenfunktion für ewige Generationen.
Das Gesetz etabliert den Sabbat als göttliches Eigentumszeichen und Erkennungszeichen für Gottes heiligende Macht.
Exodus 31,14
Hebräisch: וּשְׁמַרְתֶּם֙ אֶת־הַשַּׁבָּ֔ת כִּ֛י קֹ֥דֶשׁ הִ֖וא לָכֶ֑ם מְחַֽלְלֶ֨יהָ֙ מ֣וֹת יוּמָ֔ת כִּ֗י כָּל־הָעֹשֶׂ֥ה בָהּ֙ מְלָאכָ֔ה וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מִקֶּ֥רֶב עַמֶּֽיהָ׃
Deutsch: Und ihr sollt den Sabbat halten, denn heilig ist er euch; wer ihn entweiht, soll gewiss getötet werden; denn jeder, der an ihm eine Arbeit verrichtet, diese Seele soll ausgerottet werden aus der Mitte ihrer Völker.

Kommentar: Die Bewahrungspflicht וּשְׁמַרְתֶּם אֶת־הַשַּׁבָּת כִּי קֹדֶשׁ הוּא לָכֶם (und ihr sollt halten den Sabbat, denn heilig ist er euch) zeigt קֹדֶשׁ הוּא לָכֶם (heilig ist er euch) - der Sabbat ist ein heiliges Geschenk an Israel.
Die erste Strafandrohung מְחַלְלֶיהָ מוֹת יוּמָת (wer ihn entweiht, sterben soll er sterben) zeigt מְחַלְלֶיהָ (sein Entweiher) als Partizip Piel mit Possessivsuffix von חלל (entweihen). מוֹת יוּמָת (sterben soll er sterben) ist die verstärkte Todesformel.
Die zweite Strafandrohung כִּי כָּל־הָעֹשֶׂה בָהּ מְלָאכָה וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא מִקֶּרֶב עַמֶּיהָ (denn jeder, der an ihm Arbeit tut, und ausgerottet werden soll die Seele, diese, aus der Mitte ihrer Völker) zeigt מְלָאכָה (Arbeit) als verbotene Tätigkeit und נִכְרְתָה (soll ausgerottet werden) als alternative Strafform.
Die LXX macht beide Strafformen für Sabbatentweiligung deutlich.
Satzstruktur: Bewahrungspflicht mit Heiligkeitsbegründung und doppelter Strafandrohung für Übertretung.
Das Gesetz bedroht jede Sabbatarbeit mit den schwersten Strafen - Tod oder Ausrottung aus dem Volk.
Exodus 31,15
Hebräisch: שֵׁ֣שֶׁת יָמִים֮ יֵעָשֶׂ֣ה מְלָאכָה֒ וּבַיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִ֗י שַׁבַּ֧ת שַׁבָּת֛וֹן קֹ֖דֶשׁ לַיהוָ֑ה כָּל־הָעֹשֶׂ֧ה מְלָאכָ֛ה בְּי֥וֹם הַשַּׁבָּ֖ת מ֥וֹת יוּמָֽת׃
Deutsch: Sechs Tage soll Arbeit verrichtet werden, aber am siebten Tag ist Sabbat der Ruhe, heilig dem Ewigen; jeder, der am Tag des Sabbats eine Arbeit verrichtet, soll getötet werden.

Kommentar: Der Arbeitsrhythmus שֵׁשֶׁת יָמִים יֵעָשֶׂה מְלָאכָה (sechs Tage soll getan werden Arbeit) zeigt יֵעָשֶׂה (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von עשׂה) - passive Form, Arbeit wird getan, aber nicht gesagt von wem.
Der Sabbat וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי שַׁבַּת שַׁבָּתוֹן קֹדֶשׁ לַיהוָה (und am siebten Tag ist Sabbat der Ruhe, heilig für JHWH) zeigt שַׁבַּת שַׁבָּתוֹן (Sabbat der Ruhe) - שַׁבָּתוֹן ist ein verstärkender Begriff von שׁבת (ruhen). קֹדֶשׁ לַיהוָה (heilig für JHWH) - der Tag gehört exklusiv Gott.
Die Wiederholung der Todesstrafe כָּל־הָעֹשֶׂה מְלָאכָה בְּיוֹם הַשַּׁבָּת מוֹת יוּמָת (jeder, der Arbeit tut am Tag des Sabbats, sterben soll er sterben) bekräftigt die absolute Ernsthaftigkeit des Gebots.
Die LXX übersetzt שַׁבָּתוֹן mit ἀνάπαυσις (Ruhe) und macht damit die intensive Ruhequalität deutlich.
Satzstruktur: Sechstägiger Arbeitsrhythmus mit absolutem siebentägigen Ruhegebot für Gott und wiederholter Todesstrafe.
Das Gesetz etabliert einen göttlich verordneten Arbeitsrhythmus mit dem Sabbat als heiliger Ruhe für Gott.
Exodus 31,16
Hebräisch: וְשָׁמְר֥וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל אֶת־הַשַּׁבָּ֑ת לַעֲשׂ֧וֹת אֶת־הַשַּׁבָּ֛ת לְדֹרֹתָ֖ם בְּרִ֥ית עוֹלָֽם׃
Deutsch: Und die Kinder Israels sollen den Sabbat halten, um den Sabbat zu feiern bei ihren Generationen als einen ewigen Bund.

Kommentar: Die Bewahrungspflicht וְשָׁמְרוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־הַשַּׁבָּת (und die Söhne Israels sollen halten den Sabbat) zeigt שָׁמְרוּ (3. Person Plural Perfekt Qal von שׁמר) mit waw-consecutivum - "bewahren, halten".
Die aktive Gestaltung לַעֲשׂוֹת אֶת־הַשַּׁבָּת לְדֹרֹתָם (um zu machen den Sabbat für ihre Generationen) zeigt לַעֲשׂוֹת (um zu machen) als Infinitiv construct von עשׂה - der Sabbat muss aktiv gestaltet und gefeiert werden. לְדֹרֹתָם (für ihre Generationen) etabliert die zeitlose Gültigkeit.
Die Bundescharakterisierung בְּרִית עוֹלָם (ewiger Bund) zeigt בְּרִית (Bund) mit עוֹלָם (ewig) - der Sabbat ist nicht nur Gebot, sondern Bundesinstitution.
Die LXX übersetzt בְּרִית עוֹלָם mit διαθήκη αἰώνιος (ewiger Bund) und macht damit die Bundesdimension deutlich.
Satzstruktur: Bewahrungspflicht mit aktiver Gestaltung für alle Generationen als ewige Bundesinstitution.
Das Gesetz erhebt den Sabbat von einem Gebot zu einer ewigen Bundesbeziehung zwischen Gott und Israel.
Exodus 31,17
Hebräisch: בֵּינִ֗י וּבֵין֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל א֥וֹת הִ֖וא לְעֹלָ֑ם כִּי־שֵׁ֣שֶׁת יָמִ֗ים עָשָׂ֤ה יְהוָה֙ אֶת־הַשָּׁמַ֣יִם וְאֶת־הָאָ֔רֶץ וּבַיּוֹם֙ הַשְּׁבִיעִ֔י שָׁבַ֖ת וַיִּנָּפַֽשׁ׃
Deutsch: Zwischen mir und den Söhnen Israels ist er ein Zeichen für ewig; denn in sechs Tagen hat der Ewige die Himmel und die Erde gemacht, und am siebten Tag hat er geruht und sich erquickt.

Kommentar: Die Zeichenfunktion בֵּינִי וּבֵין בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אוֹת הוּא לְעֹלָם (zwischen mir und den Söhnen Israels ist ein Zeichen er für ewig) wiederholt die Formulierung aus Vers 13 mit לְעֹלָם (für ewig) als verstärkender Zeitangabe.
Die Schöpfungsbegründung כִּי־שֵׁשֶׁת יָמִים עָשָׂה יְהוָה אֶת־הַשָּׁמַיִם וְאֶת־הָאָרֶץ (denn sechs Tage machte JHWH die Himmel und die Erde) verweist auf Gen 1,1-2,3 und begründet den menschlichen Sabbat im göttlichen Schöpfungsrhythmus.
Die göttliche Sabbatruhe וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי שָׁבַת וַיִּנָּפַשׁ (und am siebten Tag ruhte er und erquickte sich) zeigt שָׁבַת (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von שׁבת) und יִּנָּפַשׁ (3. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von נפשׁ) - "sich erquicken, Atem schöpfen". Gott wird anthropomorph dargestellt.
Die LXX zeigt hier eine bemerkenswerte Übersetzungsentscheidung bei וַיִּנָּפַשׁ (wayyinnafash), das anthropomorphe Züge trägt und wörtlich "er holte Atem/erfrischte sich" bedeutet. Die griechische Wiedergabe κατέπαυσεν (katepausen - "er ruhte/hörte auf") mildert diese anthropomorphe Ausdrucksweise ab und wählt eine theologisch weniger problematische Formulierung. Während der hebräische Text die lebendige, fast menschenähnliche Darstellung Gottes beibehält, der nach dem Schöpfungswerk gleichsam "aufatmet", bevorzugt die LXX eine distanziertere Beschreibung des göttlichen Ruhens, die dem hellenistischen Gottesbild eher entspricht.
Satzstruktur: Ewige Zeichenfunktion mit Begründung aus dem göttlichen Schöpfungs- und Ruhehandeln.
Das Gesetz verankert den menschlichen Sabbat im göttlichen Schöpfungsrhythmus und macht ihn zum ewigen Erkennungszeichen.
Exodus 31,18
Hebräisch: וַיִּתֵּ֣ן אֶל־מֹשֶׁ֗ה כְּכַלֹּתוֹ֙ לְדַבֵּ֤ר אִתּוֹ֙ בְּהַ֣ר סִינַ֔י שְׁנֵ֖י לֻחֹ֣ת הָעֵדֻ֑ת לֻחֹ֣ת אֶ֔בֶן כְּתֻבִ֖ים בְּאֶצְבַּ֥ע אֱלֹהִֽים׃
Deutsch: Und er gab Mose, als er mit ihm auf dem Berg Sinai zu Ende geredet hatte, die zwei Tafeln des Zeugnisses, Tafeln aus Stein, beschrieben mit dem Finger Gottes.

Kommentar: Die Übergabe וַיִּתֵּן אֶל־מֹשֶׁה כְּכַלֹּתוֹ לְדַבֵּר אִתּוֹ בְּהַר סִינַי (und er gab zu Mose, als er beendet hatte zu reden mit ihm am Berg Sinai) zeigt כְּכַלֹּתוֹ (als er beendet hatte) als Infinitiv construct Piel von כלה (beenden) mit Possessivsuffix - nach Abschluss aller Anweisungen in den Kapiteln 25-31.
Die Tafeln שְׁנֵי לֻחֹת הָעֵדֻת לֻחֹת אֶבֶן (zwei Tafeln des Zeugnisses, Tafeln aus Stein) zeigt לוּחַ (Tafel) im Dual שְׁנֵי לֻחֹת (zwei Tafeln) mit הָעֵדֻת (des Zeugnisses) und Materialangabe אֶבֶן (Stein).
Die göttliche Beschriftung כְּתֻבִים בְּאֶצְבַּע אֱלֹהִים (beschrieben mit dem Finger Gottes) zeigt כְּתֻבִים (beschriebene) als Partizip Qal Passiv Plural von כתב (schreiben). אֶצְבַּע אֱלֹהִים (Finger Gottes) als anthropomorphe Darstellung göttlicher Autorschaft.
Die LXX übersetzt אֶצְבַּע אֱלֹהִים mit δάκτυλος θεοῦ (Finger Gottes) und bewahrt die anthropomorphe Sprache bei.
Satzstruktur: Abschließende Übergabe der steinernen Gesetzestafeln nach Vollendung aller göttlichen Reden mit göttlicher Autorschaft.
Das Gesetz krönt alle Sinai-Offenbarungen mit der Übergabe der von Gott selbst beschriebenen Gesetzestafeln als materielles Zeugnis.
Exodus 32,1
Hebräisch: וַיַּ֣רְא הָעָ֔ם כִּֽי־בֹשֵׁ֥שׁ מֹשֶׁ֖ה לָרֶ֣דֶת מִן־הָהָ֑ר וַיִּקָּהֵ֨ל הָעָ֜ם עַֽל־אַהֲרֹ֗ן וַיֹּאמְר֤וּ אֵלָיו֙ ק֣וּם׀ עֲשֵׂה־לָ֣נוּ אֱלֹהִ֗ים אֲשֶׁ֤ר יֵֽלְכוּ֙ לְפָנֵ֔ינוּ כִּי־זֶ֣ה׀ מֹשֶׁ֣ה הָאִ֗ישׁ אֲשֶׁ֤ר הֶֽעֱלָ֨נוּ֙ מֵאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם לֹ֥א יָדַ֖עְנוּ מֶה־הָ֥יָה לוֹ׃
Deutsch: Als das Volk sah, dass Mose zögerte, vom Berg herabzukommen, versammelte sich das Volk um Aaron, und sie sprachen zu ihm: Auf, mach uns Götter, die vor uns hergehen! Denn dieser Mose, der Mann, der uns aus dem Land Ägypten heraufgeführt hat – wir wissen nicht, was ihm geschehen ist.

Kommentar: Die Ungeduld des Volkes וַיַּרְא הָעָם כִּי־בֹשֵׁשׁ מֹשֶׁה לָרֶדֶת מִן־הָהָר (und das Volk sah, dass Mose zögerte herunterzusteigen von dem Berg) zeigt בֹשֵׁשׁ (3. Person Singular maskulin Piel Perfekt von בושׁ) - "zögern, säumen" mit negativer Konnotation.
Die Versammlung gegen Aaron וַיִּקָּהֵל הָעָם עַל־אַהֲרֹן (und das Volk versammelte sich gegen Aaron) zeigt יִּקָּהֵל (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von קהל) mit waw-consecutivum. עַל־אַהֲרֹן (gegen Aaron) kann sowohl "zu Aaron" als auch "gegen Aaron" bedeuten - hier wohl bedrängend.
Die Forderung קוּם עֲשֵׂה־לָנוּ אֱלֹהִים אֲשֶׁר יֵלְכוּ לְפָנֵינוּ (auf, mach uns Götter, die gehen werden vor uns) zeigt אֱלֹהִים (Götter) im Plural - sie fordern sichtbare Götterbilder als Führung.
Die Distanzierung von Mose כִּי־זֶה מֹשֶׁה הָאִישׁ אֲשֶׁר הֶעֱלָנוּ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם לֹא יָדַעְנוּ מֶה־הָיָה לוֹ (denn dieser Mose, der Mann, der uns heraufgeführt hat aus dem Land Ägypten, nicht wissen wir, was geworden ist ihm) zeigt זֶה מֹשֶׁה הָאִישׁ (dieser Mose, der Mann) als geringschätzige Bezeichnung.
Die LXX übersetzt בשש (boshesh - "verzögerte/verspätete sich") als κεχρόνικεν (kechoniken - "brauchte viel Zeit/zögerte lange"), was eine stärkere Betonung der Zeitdauer ausdrückt.
Satzstruktur: Wahrnehmung der Verspätung, aggressive Versammlung, Götzenforderung und geringschätzige Mose-Charakterisierung.
Das Gesetz zeigt den dramatischen Umschlag von der Sinai-Offenbarung zum Götzendienst durch Ungeduld und Führungsvakuum.
Exodus 32,2
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר אֲלֵהֶם֙ אַהֲרֹ֔ן פָּֽרְקוּ֙ נִזְמֵ֣י הַזָּהָ֔ב אֲשֶׁר֙ בְּאָזְנֵ֣י נְשֵׁיכֶ֔ם בְּנֵיכֶ֖ם וּבְנֹתֵיכֶ֑ם וְהָבִ֖יאוּ אֵלָֽי׃
Deutsch: Und Aaron sprach zu ihnen: Reißt die goldenen Ringe ab, die in den Ohren eurer Frauen, eurer Söhne und eurer Töchter sind, und bringt sie zu mir.

Kommentar: Aarons Nachgeben וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם אַהֲרֹן (und Aaron sprach zu ihnen) zeigt, dass er dem Volksdruck sofort nachgibt, statt Widerstand zu leisten.
Die Materialforderung פָּרְקוּ נִזְמֵי הַזָּהָב אֲשֶׁר בְּאָזְנֵי נְשֵׁיכֶם בְּנֵיכֶם וּבְנֹתֵיכֶם (reißt ab die goldenen Ringe, die in den Ohren eurer Frauen, eurer Söhne und eurer Töchter sind) zeigt פָּרְקוּ (2. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von פרק) - "abreißen, losreißen". נֶזֶם (Ring, Ohrring) als Schmuckstück aus זָהָב (Gold). Die Aufzählung נְשֵׁיכֶם בְּנֵיכֶם וּבְנֹתֵיכֶם (eure Frauen, eure Söhne und eure Töchter) erfasst alle Familienmitglieder.
Die LXX übersetzt נֶזֶם mit ἐνώτιον (Ohrring) und macht damit den Schmuckcharakter deutlich.
Satzstruktur: Sofortige Nachgabe Aarons mit systematischer Materialsammlung von allem Goldschmuck der Familien.
Das Gesetz zeigt Aarons fatale Führungsschwäche und die Bereitschaft, Familienschmuck für Götzendienst zu opfern.
Exodus 32,3
Hebräisch: וַיִּתְפָּֽרְקוּ֙ כָּל־הָעָ֔ם אֶת־נִזְמֵ֥י הַזָּהָ֖ב אֲשֶׁ֣ר בְּאָזְנֵיהֶ֑ם וַיָּבִ֖יאוּ אֶֽל־אַהֲרֹֽן׃
Deutsch: Und das ganze Volk riss sich die goldenen Ringe ab, die in ihren Ohren waren, und sie brachten sie zu Aaron.

Kommentar: Die einstimmige Beteiligung וַיִּתְפָּרְקוּ כָּל־הָעָם אֶת־נִזְמֵי הַזָּהָב אֲשֶׁר בְּאָזְנֵיהֶם (und das ganze Volk riss sich ab die goldenen Ringe, die in ihren Ohren waren) zeigt יִּתְפָּרְקוּ (3. Person Plural maskulin Hithpael Imperfekt von פרק) mit waw-consecutivum - das Hithpael betont die reflexive Handlung "sich abreißen". כָּל־הָעָם (das ganze Volk) zeigt die Totalität des Abfalls.
Die willige Übergabe וַיָּבִיאוּ אֶל־אַהֲרֹן (und sie brachten zu Aaron) zeigt יָּבִיאוּ (3. Person Plural maskulin Hiphil Imperfekt von בוא) mit waw-consecutivum - "herbringen".
Die LXX betont die Einmütigkeit des Volkes beim Goldsammeln.
Satzstruktur: Universelle Beteiligung des ganzen Volkes am Goldsammeln und bereitwillige Übergabe an Aaron.
Das Gesetz dokumentiert die erschreckende Geschwindigkeit und Einmütigkeit des Abfalls vom unsichtbaren Gott zu sichtbaren Götzen.
Exodus 32,4
Hebräisch: וַיִּקַּ֣ח מִיָּדָ֗ם וַיָּ֤צַר אֹתוֹ֙ בַּחֶ֔רֶט וַֽיַּעֲשֵׂ֖הוּ עֵ֣גֶל מַסֵּכָ֑ה וַיֹּ֣אמְר֔וּ אֵ֤לֶּה אֱלֹהֶ֨יךָ֙ יִשְׂרָאֵ֔ל אֲשֶׁ֥ר הֶעֱל֖וּךָ מֵאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und er nahm es aus ihrer Hand und formte es mit einem Meißel und machte daraus ein gegossenes Kalb. Und sie sprachen: Das sind deine Götter, Israel, die dich aus dem Land Ägypten heraufgeführt haben.

Kommentar: Die Goldverarbeitung וַיִּקַּח מִיָּדָם וַיָּצַר אֹתוֹ בַּחֶרֶט (und er nahm aus ihrer Hand und formte es mit dem Meißel) zeigt יָּצַר (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von יצר) mit waw-consecutivum - "formen, gestalten". חֶרֶט (Meißel, Grabstichel) als Werkzeug für Feinarbeit.
Das Götzenprodukt וַיַּעֲשֵׂהוּ עֵגֶל מַסֵּכָה (und er machte es zu einem gegossenen Kalb) zeigt עֵגֶל (Kalb) - ein junger Stier als Symbol der Kraft. מַסֵּכָה (Gussbild) von נסך (gießen) - ein gegossenes Götzenbild.
Die götzendienerische Proklamation וַיֹּאמְרוּ אֵלֶּה אֱלֹהֶיךָ יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר הֶעֱלוּךָ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם (und sie sprachen: Diese sind deine Götter, Israel, die dich heraufgeführt haben aus dem Land Ägypten) zeigt אֵלֶּה אֱלֹהֶיךָ (diese deine Götter) - die Zuschreibung der Exodustat an das Götzenbild.
Die LXX verwendet ἔπλασεν (eplasen - "formte/bildete") anstelle einer direkteren Entsprechung zu יצר (yatzar - "bildete/formte"), und fügt die Erklärung χωνευτὸν (choneuton - "gegossen") hinzu, was die Herstellungsmethode verdeutlicht.
Satzstruktur: Professionelle Goldverarbeitung zum Stierbild und götzendienerische Zuschreibung der Exodustat.
Das Gesetz zeigt die handwerkliche Perfektion des Götzenbildes und die totale Verdrehung der Heilsgeschichte.
Exodus 32,5
Hebräisch: וַיַּ֣רְא אַהֲרֹ֔ן וַיִּ֥בֶן מִזְבֵּ֖חַ לְפָנָ֑יו וַיִּקְרָ֤א אַֽהֲרֹן֙ וַיֹּאמַ֔ר חַ֥ג לַיהוָ֖ה מָחָֽר׃
Deutsch: Und als Aaron sah, baute er einen Altar vor ihm; und Aaron rief aus und sprach: Ein Fest für den Ewigen ist morgen!

Kommentar: Aarons weitere Eskalation וַיַּרְא אַהֲרֹן וַיִּבֶן מִזְבֵּחַ לְפָנָיו (und Aaron sah und baute einen Altar vor ihm) zeigt וַיַּרְא (und er sah) - Aaron erkennt die Situation und verstärkt sie noch durch Altarbau. לְפָנָיו (vor ihm) - vor dem goldenen Kalb.
Die synkretistische Proklamation וַיִּקְרָא אַהֲרֹן וַיֹּאמַר חַג לַיהוָה מָחָר (und Aaron rief und sprach: Ein Fest für JHWH morgen) zeigt den Versuch, JHWH-Verehrung mit Götzendienst zu verbinden. חַג לַיהוָה (Fest für JHWH) verwendet den Gottesnamen, aber im Kontext der Götzenverehrung.
Die LXX übersetzt חַג mit ἑορτή (Fest) und macht damit die kultische Dimension deutlich.
Satzstruktur: Aarons weitere Eskalation durch Altarbau und synkretistische Festproklamation.
Das Gesetz zeigt Aarons fatalen Versuch, Götzendienst und JHWH-Verehrung zu vermischen.
Exodus 32,6
Hebräisch: וַיַּשְׁכִּ֨ימוּ֙ מִֽמָּחֳרָ֔ת וַיַּעֲל֣וּ עֹלֹ֔ת וַיַּגִּ֖שׁוּ שְׁלָמִ֑ים וַיֵּ֤שֶׁב הָעָם֙ לֶֽאֱכֹ֣ל וְשָׁת֔וֹ וַיָּקֻ֖מוּ לְצַחֵֽק׃
Deutsch: Und sie standen früh am nächsten Tag auf und ließen Aufsteigeopfer aufsteigen und brachten Friedensopfer dar; und das Volk setzte sich nieder, um zu essen und zu trinken, und sie standen auf, um sich zu belustigen.

Kommentar: Der frühe Beginn וַיַּשְׁכִּימוּ מִמָּחֳרָת (und sie standen früh auf am nächsten Tag) zeigt יַּשְׁכִּימוּ (3. Person Plural maskulin Hiphil Imperfekt von שׁכם) mit waw-consecutivum - "früh aufstehen". Der Eifer für den Götzendienst.
Die Opferhandlungen וַיַּעֲלוּ עֹלֹת וַיַּגִּשׁוּ שְׁלָמִים (und sie ließen aufsteigen Aufsteigeopfer und brachten dar Friedensopfer) zeigen die Übernahme der JHWH-Opferarten für den Götzendienst. עֹלָה (Aufsteigeopfer) und שְׁלָמִים (Friedensopfer) sind legitime Opferformen, aber hier pervertiert.
Die Ausschweifung וַיֵּשֶׁב הָעָם לֶאֱכֹל וְשָׁתוֹ וַיָּקֻמוּ לְצַחֵק (und das Volk setzte sich zu essen und zu trinken und sie standen auf zu scherzen/sich zu belustigen) zeigt לְצַחֵק als Infinitiv construct von צחק - hier wahrscheinlich sexuelle Ausschweifung im Rahmen der Götzenverehrung.
Die LXX übersetzt צחק mit παίζω (spielen, scherzen) und deutet damit auf unziemliche Vergnügungen hin.
Satzstruktur: Früher Eifer, pervertierte Opferriten und ausschweifende Festfeier.
Das Gesetz dokumentiert die vollständige Perversion des legitimen Kultes in götzendienerische Ausschweifung.
Exodus 32,7
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֑ה לֶךְ־רֵ֕ד כִּ֚י שִׁחֵ֣ת עַמְּךָ֔ אֲשֶׁ֥ר הֶעֱלֵ֖יתָ מֵאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Da sprach der Ewige zu Mose: Geh, steige hinab, denn dein Volk, das du aus dem Land Ägypten heraufgeführt hast, hat verderblich gehandelt.

Kommentar: Die göttliche Intervention וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֶךְ־רֵד (und JHWH redete zu Mose: Geh, steige hinab) zeigt die dringliche göttliche Anweisung mit לֶךְ־רֵד (geh hinab) als Imperativ.
Die Distanzierung Gottes כִּי שִׁחֵת עַמְּךָ אֲשֶׁר הֶעֱלֵיתָ מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם (denn verderbt hat dein Volk, das du heraufgeführt hast aus dem Land Ägypten) zeigt שִׁחֵת (3. Person Singular maskulin Piel Perfekt von שׁחת) - "verderben, korrumpieren". עַמְּךָ (dein Volk) mit Possessivsuffix 2. Person Singular - Gott nennt sie nicht mehr "mein Volk", sondern schiebt sie Moses zu. אֲשֶׁר הֶעֱלֵיתָ (das du heraufgeführt hast) - auch die Exodustat wird Moses zugeschrieben.
Die LXX übersetzt שחת (shichet - "verderbt/korrumpiert") als ἠνόμησεν (enormesen - "gesetzlos gehandelt"), was eine stärkere juristische Nuance einführt und die Übertretung als Gesetzlosigkeit charakterisiert.
Satzstruktur: Dringlicher göttlicher Befehl mit Begründung durch völlige Distanzierung von dem verdorbenen Volk.
Das Gesetz zeigt Gottes sofortige Kenntnis und radikale Ablehnung des Götzendienstes durch Distanzierung vom Volk.
Exodus 32,8
Hebräisch: סָ֣רוּ מַהֵ֗ר מִן־הַדֶּ֨רֶךְ֙ אֲשֶׁ֣ר צִוִּיתִ֔ם עָשׂ֣וּ לָהֶ֔ם עֵ֖גֶל מַסֵּכָ֑ה וַיִּשְׁתַּֽחֲווּ־לוֹ֙ וַיִּזְבְּחוּ־לוֹ֔ וַיֹּ֣אמְר֔וּ אֵ֤לֶּה אֱלֹהֶ֨יךָ֙ יִשְׂרָאֵ֔ל אֲשֶׁ֥ר הֶֽעֱל֖וּךָ מֵאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Sie sind schnell von dem Weg abgewichen, den ich ihnen geboten habe; sie haben sich ein gegossenes Kalb gemacht und sich vor ihm niedergeworfen und ihm geopfert und gesagt: Das sind deine Götter, Israel, die dich aus dem Land Ägypten heraufgeführt haben.

Kommentar: Die schnelle Abweichung סָרוּ מַהֵר מִן־הַדֶּרֶךְ אֲשֶׁר צִוִּיתִם (sie sind abgewichen schnell von dem Weg, den ich ihnen geboten habe) zeigt סָרוּ (3. Person Plural Perfekt Qal von סור) - "abweichen" mit מַהֵר (schnell) als zeitliche Qualifikation. הַדֶּרֶךְ (der Weg) als metaphorische Bezeichnung für Gottes Gebote.
Die systematische Götzenverehrung wird in vier Stufen beschrieben: עָשׂוּ לָהֶם עֵגֶל מַסֵּכָה (sie machten für sich ein gegossenes Kalb) - Herstellung, וַיִּשְׁתַּחֲווּ־לוֹ (und sie warfen sich nieder vor ihm) - Anbetung, וַיִּזְבְּחוּ־לוֹ (und sie opferten ihm) - kultische Verehrung, וַיֹּאמְרוּ אֵלֶּה אֱלֹהֶיךָ יִשְׂרָאֵל (und sie sprachen: Diese sind deine Götter, Israel) - theologische Deklaration.
Die LXX macht die Vollständigkeit des Abfalls durch die vierfache Beschreibung deutlich.
Satzstruktur: Zeitliche Qualifikation der schnellen Abweichung mit vierfacher Beschreibung des vollständigen Götzendienstes.
Das Gesetz betont die erschreckende Geschwindigkeit und Vollständigkeit des israelitischen Abfalls.
Exodus 32,9
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֑ה רָאִ֨יתִי֙ אֶת־הָעָ֣ם הַזֶּ֔ה וְהִנֵּ֥ה עַם־קְשֵׁה־עֹ֖רֶף הֽוּא׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mose: Ich habe dieses Volk gesehen, und siehe, es ist ein halsstarriges Volk.

Kommentar: Die göttliche Charakterisierung וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה רָאִיתִי אֶת־הָעָם הַזֶּה (und JHWH sprach zu Mose: Ich habe gesehen dieses Volk) zeigt רָאִיתִי (1. Person Singular Perfekt Qal von ראה) - göttliche Erkenntnis. הָעָם הַזֶּה (dieses Volk) mit Demonstrativpronomen zeigt Distanzierung.
Die Wesensbestimmung וְהִנֵּה עַם־קְשֵׁה־עֹרֶף הוּא (und siehe, ein Volk harten Nackens ist es) zeigt קְשֵׁה־עֹרֶף (hart des Nackens) als Konstruktverbindung - קָשֶׁה (hart) mit עֹרֶף (Nacken, Genick). Das Bild stammt von störrischen Zugtieren, die sich nicht lenken lassen.
Die LXX übersetzt קְשֵׁה־עֹרֶף mit σκληροτράχηλος (hartgenickig) und bewahrt die metaphorische Sprache bei.
Satzstruktur: Göttliche Wahrnehmung mit charakterisierender Wesensbestimmung durch Tiermetapher.
Das Gesetz offenbart Gottes Einschätzung des Volkes als grundsätzlich störrisch und unlenkbar.
Exodus 32,10
Hebräisch: וְעַתָּה֙ הַנִּ֣יחָה לִּ֔י וְיִֽחַר־אַפִּ֥י בָהֶ֖ם וַאֲכַלֵּ֑ם וְאֶֽעֱשֶׂ֥ה אוֹתְךָ֖ לְג֥וֹי גָּדֽוֹל׃
Deutsch: Und nun lass mich, dass mein Zorn gegen sie entbrenne und ich sie vernichte; dich aber will ich zu einer großen Nation machen.

Kommentar: Die Bitte um Freiraum וְעַתָּה הַנִּיחָה לִּי (und nun lass mich) zeigt הַנִּיחָה (2. Person Singular maskulin Hiphil Imperativ von נוח) - "lass ruhen, lass gewähren". Gott bittet Moses um Erlaubnis für sein Zorneshandeln.
Der göttliche Zorn וְיִחַר־אַפִּי בָהֶם וַאֲכַלֵּם (und entbrennen soll mein Zorn gegen sie und ich werde sie verzehren) zeigt יִחַר־אַפִּי (entbrennen soll mein Zorn) - אַף (Zorn, wörtlich: Nase) mit חרה (entbrennen). וַאֲכַלֵּם (und ich werde sie verzehren) - אכל (fressen, verzehren) als Bild der Vernichtung.
Das alternative Angebot וְאֶעֱשֶׂה אוֹתְךָ לְגוֹי גָּדוֹל (und ich werde machen dich zu einer großen Nation) zeigt גּוֹי גָּדוֹל (große Nation) - dieselbe Verheißung wie an Abraham (Gen 12,2).
Die LXX übersetzt אכל mit καταναλίσκω (völlig verzehren) und macht damit die totale Vernichtung deutlich.
Satzstruktur: Bitte um Erlaubnis für Zorneshandeln, Vernichtungsankündigung und alternatives Neubeginn-Angebot.
Das Gesetz zeigt paradoxerweise Gottes "Bitte" um Moses' Einverständnis für die gerechte Bestrafung und bietet ihm eine abrahamische Alternative.
Exodus 32,11
Hebräisch: וַיְחַ֣ל מֹשֶׁ֔ה אֶת־פְּנֵ֖י יְהוָ֣ה אֱלֹהָ֑יו וַיֹּ֗אמֶר לָמָ֤ה יְהוָה֙ יֶחֱרֶ֤ה אַפְּךָ֙ בְּעַמֶּ֔ךָ אֲשֶׁ֤ר הוֹצֵ֨אתָ֙ מֵאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם בְּכֹ֥חַ גָּד֖וֹל וּבְיָ֥ד חֲזָקָֽה׃
Deutsch: Und Mose flehte den Ewigen, seinen Gott, an und sprach: Warum, Ewiger, soll dein Zorn entbrennen gegen dein Volk, das du mit großer Kraft und mit starker Hand aus dem Land Ägypten herausgeführt hast?

Kommentar: Moses Fürbitte וַיְחַל מֹשֶׁה אֶת־פְּנֵי יְהוָה אֱלֹהָיו (und Mose flehte an das Angesicht JHWHs, seines Gottes) zeigt יְחַל (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von חלל) mit waw-consecutivum - "besänftigen, erweichen". אֶת־פְּנֵי יְהוָה (das Angesicht JHWHs) ist eine ehrfürchtige Umschreibung für Gott selbst.
Die rhetorische Frage לָמָה יְהוָה יֶחֱרֶה אַפְּךָ בְּעַמֶּךָ (warum, JHWH, soll entbrennen dein Zorn gegen dein Volk) zeigt Moses' Strategie: er nennt sie wieder עַמֶּךָ (dein Volk) und kehrt damit Gottes Distanzierung um.
Die Erinnerung an Gottes Exodustat אֲשֶׁר הוֹצֵאתָ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם בְּכֹחַ גָּדוֹל וּבְיָד חֲזָקָה (das du herausgeführt hast aus dem Land Ägypten mit großer Kraft und mit starker Hand) zeigt בְּכֹחַ גָּדוֹל וּבְיָד חֲזָקָה (mit großer Kraft und mit starker Hand) als Standardformel für Gottes Exodusmacht.
Die LXX macht Moses' argumentative Strategie der Rück-Zuschreibung des Volkes an Gott deutlich.
Satzstruktur: Intensives Flehen mit rhetorischer Frage, Rück-Zuschreibung des Volkes und Erinnerung an Gottes Exodustat.
Das Gesetz zeigt Moses als meisterhaften Fürbitter, der Gottes eigene Worte und Taten gegen ihn verwendet.
Exodus 32,12
Hebräisch: לָמָּה֩ יֹאמְר֨וּ מִצְרַ֜יִם לֵאמֹ֗ר בְּרָעָ֤ה הֽוֹצִיאָם֙ לַהֲרֹ֤ג אֹתָם֙ בֶּֽהָרִ֔ים וּ֨לְכַלֹּתָ֔ם מֵעַ֖ל פְּנֵ֣י הָֽאֲדָמָ֑ה שׁ֚וּב מֵחֲר֣וֹן אַפֶּ֔ךָ וְהִנָּחֵ֥ם עַל־הָרָעָ֖ה לְעַמֶּֽךָ׃
Deutsch: Warum sollen die Ägypter sprechen und sagen: Zum Unglück hat er sie herausgeführt, um sie in den Bergen zu töten und sie von der Fläche des Erdbodens zu vernichten? Kehre um von der Glut deines Zorns und lass dich des Übels gegen dein Volk gereuen.

Kommentar: Das Reputationsargument לָמָּה יֹאמְרוּ מִצְרַיִם לֵאמֹר בְּרָעָה הוֹצִיאָם לַהֲרֹג אֹתָם בֶּהָרִים וּלְכַלֹּתָם מֵעַל פְּנֵי הָאֲדָמָה (warum sollen sagen die Ägypter, sagend: Zum Bösen führte er sie heraus, um zu töten sie in den Bergen und um zu vernichten sie von den Angesichtern der Erde) zeigt Moses' zweites Argument: Gottes Reputation bei den Völkern. בְּרָעָה (zum Bösen) würde Gottes Absichten verdrehen. לַהֲרֹג und לְכַלֹּתָם (um zu töten... um zu vernichten) als angebliche göttliche Absichten.
Die Bitte um Umkehr שׁוּב מֵחֲרוֹן אַפֶּךָ וְהִנָּחֵם עַל־הָרָעָה לְעַמֶּךָ (kehre um von der Glut deines Zorns und lass dich gereuen des Bösen gegen dein Volk) zeigt שׁוּב (2. Person Singular maskulin Imperativ von שׁוב) - "kehre um" und הִנָּחֵם (2. Person Singular maskulin Niphal Imperativ von נחם) - "lass dich gereuen". לְעַמֶּךָ (dein Volk) - Moses beharrt auf Gottes Eigentumsrecht.
Die LXX übersetzt נחם mit παύομαι (aufhören) und interpretiert damit ein Ablassen vom Zorn.
Satzstruktur: Reputationsargument bei den Völkern mit doppelter Bitte um Zornes-Umkehr und Reue.
Das Gesetz zeigt Moses' geschickte Argumentation mit Gottes eigenem Ruf bei den Völkern als Einsatz.
Exodus 32,13
Hebräisch: זְכֹ֡ר לְאַבְרָהָם֩ לְיִצְחָ֨ק וּלְיִשְׂרָאֵ֜ל עֲבָדֶ֗יךָ אֲשֶׁ֨ר נִשְׁבַּ֣עְתָּ לָהֶם֮ בָּךְ֒ וַתְּדַבֵּ֣ר אֲלֵהֶ֔ם אַרְבֶּה֙ אֶֽת־זַרְעֲכֶ֔ם כְּכוֹכְבֵ֖י הַשָּׁמָ֑יִם וְכָל־הָאָ֨רֶץ הַזֹּ֜את אֲשֶׁ֣ר אָמַ֗רְתִּי אֶתֵּן֙ לְזַרְעֲכֶ֔ם וְנָחֲל֖וּ לְעֹלָֽם׃
Deutsch: Gedenke Abrahams, Isaaks und Israels, deiner Knechte, denen du bei dir selbst geschworen und zu denen du gesagt hast: Ich will eure Nachkommenschaft mehren wie die Sterne des Himmels; und dieses ganze Land, von dem ich gesagt habe: Ich will es eurer Nachkommenschaft geben, das sollen sie für ewig besitzen.

Kommentar: Die Berufung auf die Väter זְכֹר לְאַבְרָהָם לְיִצְחָק וּלְיִשְׂרָאֵל עֲבָדֶיךָ (gedenke Abrahams, Isaaks und Israels, deiner Knechte) zeigt זְכֹר (2. Person Singular maskulin Imperativ von זכר) - "gedenke". עֲבָדֶיךָ (deine Knechte) betont ihre Treue zu Gott im Gegensatz zum aktuellen Volk.
Der heilige Eid אֲשֶׁר נִשְׁבַּעְתָּ לָהֶם בָּךְ (denen du geschworen hast bei dir selbst) zeigt נִשְׁבַּעְתָּ (2. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von שׁבע) - "schwören". בָּךְ (bei dir) - Gott schwor bei sich selbst, da es nichts Höheres gibt (vgl. Hebr 6,13).
Die Verheißung וַתְּדַבֵּר אֲלֵהֶם אַרְבֶּה אֶת־זַרְעֲכֶם כְּכוֹכְבֵי הַשָּׁמָיִם וְכָל־הָאָרֶץ הַזֹּאת אֲשֶׁר אָמַרְתִּי אֶתֵּן לְזַרְעֲכֶם וְנָחֲלוּ לְעֹלָם (und du hast geredet zu ihnen: Ich will mehren euren Samen wie die Sterne des Himmels, und dieses ganze Land, das ich gesagt habe, ich will geben eurem Samen, und sie sollen erben für ewig) zitiert die klassischen Verheißungen an die Patriarchen.
Die LXX nennt Ἰακώβ (Jakob), während der hebräische Text ישראל (Israel) verwendet. Dies könnte auf unterschiedliche Traditionsstränge hinweisen.
Satzstruktur: Gedenkaufruf an die Väter, Erinnerung an den heiligen Selbsteid und Zitat der unwiderruflichen Verheißungen.
Das Gesetz zeigt Moses' stärkstes Argument: Gottes eigene unwiderrufliche Verheißungen an die Väter.
Exodus 32,14
Hebräisch: וַיִּנָּ֖חֶם יְהוָ֑ה עַל־הָ֣רָעָ֔ה אֲשֶׁ֥ר דִּבֶּ֖ר לַעֲשׂ֥וֹת לְעַמֹּֽו׃
Deutsch: Und es gereute den Ewigen des Übels, von dem er gesagt hatte, er wolle es seinem Volk tun.

Kommentar: Die göttliche Reue וַיִּנָּחֶם יְהוָה עַל־הָרָעָה אֲשֶׁר דִּבֶּר לַעֲשׂוֹת לְעַמּוֹ (und JHWH ließ sich gereuen des Bösen, das er geredet hatte zu tun seinem Volk) zeigt יִּנָּחֶם (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von נחם) mit waw-consecutivum - "sich gereuen lassen". עַל־הָרָעָה (wegen des Bösen) - das geplante Strafgericht. לְעַמּוֹ (seinem Volk) - Gott nennt sie wieder "sein Volk".
Die LXX übersetzt נחם mit ἱλάσκομαι (sich versöhnen lassen) und macht damit die Versöhnung deutlich.
Satzstruktur: Göttliche Reue wegen des geplanten Strafgerichts mit Rück-Aneignung des Volkes.
Das Gesetz dokumentiert die Wirksamkeit der Fürbitte - Gott lässt sich durch Moses' Argumentation umstimmen.
Exodus 32,15
Hebräisch: וַיִּ֜פֶן וַיֵּ֤רֶד מֹשֶׁה֙ מִן־הָהָ֔ר וּשְׁנֵ֛י לֻחֹ֥ת הָעֵדֻ֖ת בְּיָדֹ֑ו לֻחֹ֗ת כְּתֻבִים֙ מִשְּׁנֵ֣י עֶבְרֵיהֶ֔ם מִזֶּ֥ה וּמִזֶּ֖ה הֵ֥ם כְּתֻבִֽים׃
Deutsch: Und Mose wandte sich und stieg vom Berg hinab, die zwei Tafeln des Zeugnisses in seiner Hand, Tafeln, beschrieben auf ihren beiden Seiten; auf dieser und auf dieser Seite waren sie beschrieben.

Kommentar: Moses Abstieg וַיִּפֶן וַיֵּרֶד מֹשֶׁה מִן־הָהָר (und Mose wandte sich und stieg hinab von dem Berg) zeigt יִּפֶן (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von פנה) mit waw-consecutivum - "sich wenden" und יֵּרֶד (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von ירד) mit waw-consecutivum - "hinabsteigen".
Die Gesetzestafeln וּשְׁנֵי לֻחֹת הָעֵדֻת בְּיָדוֹ (und die zwei Tafeln des Zeugnisses in seiner Hand) zeigt שְׁנֵי לֻחֹת (zwei Tafeln) im Dual. הָעֵדֻת (des Zeugnisses) bezeichnet ihren Inhalt als göttliches Zeugnis.
Die doppelseitige Beschriftung לֻחֹת כְּתֻבִים מִשְּׁנֵי עֶבְרֵיהֶם מִזֶּה וּמִזֶּה הֵם כְּתֻבִים (Tafeln, beschriebene von ihren beiden Seiten, von dieser und von dieser sind sie beschrieben) zeigt כְּתֻבִים (beschriebene) als Partizip Qal Passiv Plural von כתב (schreiben). מִשְּׁנֵי עֶבְרֵיהֶם (von ihren beiden Seiten) mit מִזֶּה וּמִזֶּה (von dieser und von dieser) betont die vollständige Nutzung beider Seiten.
Die LXX betont die beidseitige Beschriftung und macht damit die Vollständigkeit des göttlichen Gesetzes deutlich.
Satzstruktur: Moses' Wende und Abstieg mit den vollständig beschriebenen göttlichen Gesetzestafeln.
Das Gesetz betont die Kostbarkeit und Vollständigkeit der göttlichen Offenbarung, die Mose trägt.
Exodus 32,16
Hebräisch: וְהַ֨לֻּחֹ֔ת מַעֲשֵׂ֥ה אֱלֹהִ֖ים הֵ֑מָּה וְהַמִּכְתָּ֗ב מִכְתַּ֤ב אֱלֹהִים֙ ה֔וּא חָר֖וּת עַל־הַלֻּחֹֽת׃
Deutsch: Und die Tafeln waren das Werk Gottes, und die Schrift war die Schrift Gottes, eingegraben in die Tafeln.

Kommentar: Die göttliche Herstellung וְהַלֻּחֹת מַעֲשֵׂה אֱלֹהִים הֵמָּה (und die Tafeln, das Werk Gottes sind sie) zeigt מַעֲשֵׂה אֱלֹהִים (Werk Gottes) - nicht nur die Beschriftung, sondern auch die Tafeln selbst sind göttlichen Ursprungs.
Die göttliche Schrift וְהַמִּכְתָּב מִכְתַּב אֱלֹהִים הוּא חָרוּת עַל־הַלֻּחֹת (und die Schrift, die Schrift Gottes ist sie, eingegraben auf die Tafeln) zeigt מִכְתָּב (Schrift) in Wiederholung für Betonung. חָרוּת (eingegraben) als Partizip Qal Passiv von חרת (eingraben) - die Schrift ist dauerhaft eingemeißelt.
Die LXX betont sowohl die göttliche Herstellung der Tafeln als auch die göttliche Autorschaft der Schrift.
Satzstruktur: Doppelte Betonung der göttlichen Autorschaft von sowohl Material als auch Inhalt der Gesetzestafeln.
Das Gesetz unterstreicht die absolute göttliche Autorität der Gesetzgebung durch doppelte göttliche Urheberschaft.
Exodus 32,17
Hebräisch: וַיִּשְׁמַ֧ע יְהוֹשֻׁ֛עַ אֶת־ק֥וֹל הָעָ֖ם בְּרֵעֹ֑ה וַיֹּ֨אמֶר֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה ק֥וֹל מִלְחָמָ֖ה בַּֽמַּחֲנֶה׃
Deutsch: Und Josua hörte die Stimme des Volkes, als es jauchzte, und er sprach zu Mose: Kriegsgeschrei ist im Lager!

Kommentar: Josuas Wahrnehmung וַיִּשְׁמַע יְהוֹשֻׁעַ אֶת־קוֹל הָעָם בְּרֵעֹה (und Josua hörte die Stimme des Volkes beim Jauchzen) zeigt יְהוֹשֻׁעַ (Josua) als Moses' Begleiter, der unten wartete. בְּרֵעֹה (beim Jauchzen) von רוע (jauchzen, lärmen) - lautes Geschrei.
Die militärische Interpretation וַיֹּאמֶר אֶל־מֹשֶׁה קוֹל מִלְחָמָה בַּמַּחֲנֶה (und er sprach zu Mose: Stimme des Krieges im Lager) zeigt קוֹל מִלְחָמָה (Stimme des Krieges) - Josua deutet den Lärm als Kampfgeräusche.
Die LXX übersetzt רעה mit κραυγή (Geschrei) und macht damit den lauten Charakter deutlich.
Satzstruktur: Josuas akustische Wahrnehmung und militärische Fehlinterpretation des Götzendienstlärms.
Das Gesetz zeigt, wie selbst erfahrene Führer die wahre Natur des Geschehens zunächst verkennen können.
Exodus 32,18
Hebräisch: וַיֹּ֗אמֶר אֵ֥ין קוֹל֙ עֲנ֣וֹת גְּבוּרָ֔ה וְאֵ֥ין ק֖וֹל עֲנ֣וֹת חֲלוּשָׁ֑ה ק֣וֹל עַנּ֔וֹת אָנֹכִ֖י שֹׁמֵֽעַ׃
Deutsch: Und er sprach: Es ist nicht der Schall von Siegesgeschrei und nicht der Schall von Geschrei der Niederlage; den Schall von Wechselgesang höre ich.

Kommentar: Moses' Korrektur וַיֹּאמֶר אֵין קוֹל עֲנוֹת גְּבוּרָה וְאֵין קוֹל עֲנוֹת חֲלוּשָׁה (und er sprach: Nicht ist Stimme des Antwortens der Stärke und nicht ist Stimme des Antwortens der Schwäche) zeigt עֲנוֹת (Antworten) von ענה (antworten) - Rufe und Gegenrufe im Kampf. גְּבוּרָה (Stärke) - Siegesgeschrei, חֲלוּשָׁה (Schwäche) - Niederlagegeschrei.
Die richtige Deutung קוֹל עַנּוֹת אָנֹכִי שֹׁמֵעַ (Stimme des Singens höre ich) zeigt עַנּוֹת (Singen, Anstimmen) - Moses erkennt den liturgisch-musikalischen Charakter des Götzendienstlärms.
Die LXX interpretiert עַנּוֹת (annot - "Antworten/Singen") als ἐξαρχόντων οἴνου (exarchonton oinou - "Anführer des Weines/Weingesang"), was eine spezifischere Deutung des Lärms als trunkenen Gesang darstellt, während der hebräische Text allgemeiner von "Singen/Antworten" spricht.
Satzstruktur: Verneinung beider Kampfmöglichkeiten und richtige Identifikation als kultischer Gesang.
Das Gesetz zeigt Moses' überlegene Wahrnehmung, die den wahren Charakter des Geschehens erkennt.
Exodus 32,19
Hebräisch: וַֽיְהִ֗י כַּאֲשֶׁ֤ר קָרַב֙ אֶל־הַֽמַּחֲנֶ֔ה וַיַּ֥רְא אֶת־הָעֵ֖גֶל וּמְחֹלֹ֑ת וַיִּֽחַר־אַ֣ף מֹשֶׁ֗ה וַיַּשְׁלֵ֤ךְ מִיָּדוֹ אֶת־הַלֻּחֹ֔ת וַיְשַׁבֵּ֥ר אֹתָ֖ם תַּ֥חַת הָהָֽר׃
Deutsch: Und es begab sich, als er sich dem Lager näherte und das Kalb und die Reigentänze sah, da entbrannte der Zorn Moses, und er warf die Tafeln aus seinen Händen und zerbrach sie unten am Berg.

Kommentar: Die visuelle Konfrontation וַיְהִי כַּאֲשֶׁר קָרַב אֶל־הַמַּחֲנֶה וַיַּרְא אֶת־הָעֵגֶל וּמְחֹלֹת (und es war, als er nahte zu dem Lager und sah das Kalb und Reigentänze) zeigt קָרַב (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von קרב) - "nahen". מְחֹלֹת (Reigentänze) als Plural von מָחוֹל (Reigentanz) - kultische Tänze um das Kalb.
Moses' Zorn וַיִּחַר־אַף מֹשֶׁה (und es entbrannte der Zorn Moses) zeigt יִּחַר־אַף (entbrannte Zorn) - dieselbe Formulierung wie bei Gottes Zorn.
Die symbolische Tat וַיַּשְׁלֵךְ מִיָּדוֹ אֶת־הַלֻּחֹת וַיְשַׁבֵּר אֹתָם תַּחַת הָהָר (und er warf aus seiner Hand die Tafeln und zerbrach sie unter dem Berg) zeigt יַּשְׁלֵךְ (3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von שׁלך) mit waw-consecutivum - "wegwerfen" und יְשַׁבֵּר (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von שׁבר) mit waw-consecutivum - "zerbrechen". Die Bundesurkunden werden zerstört.
Die LXX macht die Dramatik des Tafelzerbrechens als Zeichen des gebrochenen Bundes deutlich.
Satzstruktur: Visuelle Konfrontation, emotionale Reaktion und dramatische Zerstörung der Bundesurkunden.
Das Gesetz zeigt Moses' gerechten Zorn und die symbolische Zerstörung des Bundes durch das Volk selbst.
Exodus 32,20
Hebräisch: וַיִּקַּ֞ח אֶת־הָעֵ֨גֶל אֲשֶׁ֤ר עָשׂוּ֙ וַיִּשְׂרֹ֣ף בָּאֵ֔שׁ וַיִּטְחַ֖ן עַ֣ד אֲשֶׁר־דָּ֑ק וַיִּ֨זֶר֙ עַל־פְּנֵ֣י הַמַּ֔יִם וַיַּ֖שְׁקְ אֶת־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und er nahm das Kalb, das sie gemacht hatten, und verbrannte es im Feuer und zermalmte es, bis es zu Staub wurde, und streute es auf das Wasser und gab es den Kindern Israels zu trinken.

Kommentar: Die systematische Vernichtung des Götzen erfolgt in vier Stufen: וַיִּקַּח אֶת־הָעֵגֶל אֲשֶׁר עָשׂוּ (und er nahm das Kalb, das sie gemacht hatten) - Wegnahme, וַיִּשְׂרֹף בָּאֵשׁ (und er verbrannte im Feuer) - Verbrennung des Goldes, וַיִּטְחַן עַד אֲשֶׁר־דָּק (und er zermahlte bis dass fein) - טחן (mahlen) bis zu דַּק (fein, Staub), וַיִּזֶר עַל־פְּנֵי הַמַּיִם (und er streute auf die Oberfläche des Wassers) - זרה (streuen, verstreuen).
Die demütigende Tränkung וַיַּשְׁקְ אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (und er tränkte die Söhne Israels) zeigt יַּשְׁקְ (3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von שׁקה) mit waw-consecutivum - "tränken". Das Volk muss seinen pulverisierten Götzen trinken.
Die LXX macht die demütigende Vernichtung des Götzenbildes deutlich.
Satzstruktur: Vierfache systematische Vernichtung des Götzen mit abschließender demütigender Tränkung des Volkes.
Das Gesetz zeigt die vollständige Vernichtung des Götzen und die demütigende Konfrontation des Volkes mit der Nichtigkeit seines Gottes.
Exodus 32,21
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר מֹשֶׁה֙ אֶֽל־אַהֲרֹ֔ן מֶֽה־עָשָׂ֥ה לְךָ֖ הָעָ֣ם הַזֶּ֑ה כִּֽי־הֵבֵ֥אתָ עָלָ֖יו חֲטָאָ֥ה גְדֹלָֽה׃
Deutsch: Und Mose sprach zu Aaron: Was hat dir dieses Volk getan, dass du eine so große Sünde über es gebracht hast?

Kommentar: Moses' Anklage וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־אַהֲרֹן מֶה־עָשָׂה לְךָ הָעָם הַזֶּה (und Mose sprach zu Aaron: Was hat getan dir dieses Volk) zeigt die rhetorische Frage als Vorwurf. הָעָם הַזֶּה (dieses Volk) mit Demonstrativpronomen drückt Verachtung aus.
Die Schuldzuweisung כִּי־הֵבֵאתָ עָלָיו חֲטָאָה גְדֹלָה (denn du hast gebracht über es eine große Sünde) zeigt הֵבֵאתָ (2. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von בוא) - "bringen". חֲטָאָה גְדֹלָה (große Sünde) betont die Schwere der Verfehlung.
Die LXX macht Moses' direkte Verantwortlichmachung Aarons deutlich.
Satzstruktur: Rhetorische Anklagefrage mit direkter Schuldzuweisung für die große Sünde.
Das Gesetz zeigt Moses' direkte Konfrontation mit Aaron als dem verantwortlichen Führer.
Exodus 32,22
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר אַהֲרֹ֔ן אַל־יִ֥חַר אַ֖ף אֲדֹנִ֑י אַתָּה֙ יָדַ֣עְתָּ אֶת־הָעָ֔ם כִּ֥י בְרָ֖ע הֽוּא׃
Deutsch: Und Aaron sprach: Der Zorn meines Herrn entbrenne nicht! Du kennst das Volk, dass es im Bösen ist.

Kommentar: Aarons Beschwichtigung וַיֹּאמֶר אַהֲרֹן אַל־יִחַר אַף אֲדֹנִי (und Aaron sprach: Nicht entbrenne der Zorn meines Herrn) zeigt אַל־יִחַר (nicht entbrenne) als Prohibitiv und אֲדֹנִי (mein Herr) als respektvolle Anrede.
Die Schuld-Abwälzung אַתָּה יָדַעְתָּ אֶת־הָעָם כִּי בְרָע הוּא (du hast erkannt das Volk, dass im Bösen es ist) zeigt יָדַעְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von ידע) - "erkennen, kennen". בְרָע הוּא (im Bösen ist es) - Aaron schiebt die Schuld auf das Volk ab.
Die LXX macht Aarons Ausrede durch Schuldzuweisung an das Volk deutlich.
Satzstruktur: Beschwichtigungsversuch mit Schuld-Abwälzung auf die böse Natur des Volkes.
Das Gesetz zeigt Aarons feige Ausrede und seine Weigerung, Verantwortung zu übernehmen.
Exodus 32,23
Hebräisch: וַיֹּ֣אמְרוּ לִ֔י עֲשֵׂה־לָ֣נוּ אֱלֹהִ֔ים אֲשֶׁ֥ר יֵלְכ֖וּ לְפָנֵ֑ינוּ כִּי־זֶ֣ה׀ מֹשֶׁ֣ה הָאִ֗ישׁ אֲשֶׁ֤ר הֶֽעֱלָ֨נוּ֙ מֵאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם לֹ֥א יָדַ֖עְנוּ מֶה־הָ֥יָה לוֹֽ׃
Deutsch: Und sie sprachen zu mir: Mache uns Götter, die vor uns hergehen; denn dieser Mose, der Mann, der uns aus dem Land Ägypten heraufgeführt hat – wir wissen nicht, was ihm geschehen ist.

Kommentar: Die wörtliche Wiederholung וַיֹּאמְרוּ לִי עֲשֵׂה־לָנוּ אֱלֹהִים אֲשֶׁר יֵלְכוּ לְפָנֵינוּ כִּי־זֶה מֹשֶׁה הָאִישׁ אֲשֶׁר הֶעֱלָנוּ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם לֹא יָדַעְנוּ מֶה־הָיָה לוֹ (und sie sprachen zu mir: Mache uns Götter, die gehen werden vor uns, denn dieser Mose, der Mann, der uns heraufgeführt hat aus dem Land Ägypten, nicht wissen wir, was geschehen ist ihm) entspricht wörtlich Vers 1 - Aaron gibt die Forderung des Volkes genau wieder.
Die LXX macht die wörtliche Übereinstimmung mit der ursprünglichen Forderung deutlich.
Satzstruktur: Wörtliche Wiederholung der Volksforderung als Rechtfertigung.
Das Gesetz zeigt Aaron korrektes Zitat der Volksforderung, aber noch keine Eigenverantwortung.
Exodus 32,24
Hebräisch: וָאֹמַ֤ר לָהֶם֙ לְמִ֣י זָהָ֔ב הִתְפָּרָ֖קוּ וַיִּתְּנוּ־לִ֑י וָאַשְׁלִכֵ֣הוּ בָאֵ֔שׁ וַיֵּצֵ֖א הָעֵ֥גֶל הַזֶּֽה׃
Deutsch: Und ich sprach zu ihnen: Wer Gold hat, der reiße es sich ab; und sie gaben es mir, und ich warf es ins Feuer, und dieses Kalb kam heraus.

Kommentar: Aarons Verharmlosung וָאֹמַר לָהֶם לְמִי זָהָב הִתְפָּרָקוּ וַיִּתְּנוּ־לִי (und ich sprach zu ihnen: Wer Gold hat, reißt ab, und sie gaben mir) zeigt eine verkürzte Darstellung - Aaron verschweigt seine aktive Anweisung aus Vers 2.
Die absurde Behauptung וָאַשְׁלִכֵהוּ בָאֵשׁ וַיֵּצֵא הָעֵגֶל הַזֶּה (und ich warf es ins Feuer und heraus kam dieses Kalb) zeigt אַשְׁלִכֵהוּ (1. Person Singular Hiphil Perfekt von שׁלך) - "ich warf" und יֵּצֵא (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von יצא) - "es kam heraus". Aaron behauptet, das Kalb sei von selbst entstanden und verschweigt seine handwerkliche Formung aus Vers 4.
Die LXX macht die Unglaubwürdigkeit von Aarons Darstellung deutlich.
Satzstruktur: Verharmlosung der eigenen Rolle mit absurder Behauptung der spontanen Kalbentstehung.
Das Gesetz zeigt Aarons lächerliche Ausrede und seine Weigerung, die Verantwortung für seine aktive Rolle zu übernehmen.
Exodus 32,25
Hebräisch: וַיַּ֤רְא מֹשֶׁה֙ אֶת־הָעָ֔ם כִּ֥י פָרֻ֖עַ ה֑וּא כִּֽי־פְרָעֹ֣ה אַהֲרֹ֔ן לְשִׁמְצָ֖ה בְּקָמֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und Mose sah das Volk, dass es zügellos war, denn Aaron hatte es zügellos gemacht, zum Gespött unter ihren Widersachern.

Kommentar: Moses' Einschätzung וַיַּרְא מֹשֶׁה אֶת־הָעָם כִּי פָרֻעַ הוּא (und Mose sah das Volk, dass zügellos es war) zeigt פָרֻעַ (zügellos) als Partizip Qal Passiv von פרע (wild sein, entblößen) - das Volk hat alle Hemmungen verloren.
Die Ursachenzuweisung כִּי־פְרָעֹה אַהֲרֹן לְשִׁמְצָה בְּקָמֵיהֶם (denn zügellos gemacht hatte es Aaron, zur Schande bei ihren Gegnern) zeigt פְרָעֹה (3. Person Singular maskulin Piel Perfekt von פרע) - Aaron hat aktiv die Zügellosigkeit verursacht. לְשִׁמְצָה (zur Schande) von שׁמץ (Schande, Gespött). בְּקָמֵיהֶם (bei ihren Gegnern) - die Nachbarvölker verspotten Israel.
Die LXX übersetzt פרע (para - "zügellos/wild werden") als διεσκέδασται (dieskedastai - "zerstreut sein"), was eine andere Nuance der Unordnung betont - eher Verwirrung als wilde Enthemmung.
Satzstruktur: Moses' Diagnose der Zügellosigkeit mit direkter Verantwortlichmachung Aarons und internationalen Konsequenzen.
Das Gesetz zeigt Moses' klare Analyse der Situation und Aarons Verantwortung für den internationalen Schaden.
Exodus 32,26
Hebräisch: וַיַּעֲמֹ֤ד מֹשֶׁה֙ בְּשַׁ֣עַר הַֽמַּחֲנֶ֔ה וַיֹּ֕אמֶר מִ֥י לַיהוָ֖ה אֵלָ֑י וַיֵּאָסְפ֥וּ אֵלָ֖יו כָּל־בְּנֵ֥י לֵוִֽי׃
Deutsch: Und Mose stellte sich in das Tor des Lagers und sprach: Her zu mir, wer für den Ewigen ist! Und es versammelten sich zu ihm alle Söhne Levis.

Kommentar: Moses' strategische Position וַיַּעֲמֹד מֹשֶׁה בְּשַׁעַר הַמַּחֲנֶה (und Mose stellte sich auf im Tor des Lagers) zeigt בְּשַׁעַר (im Tor) - der zentrale und offizielle Ort für öffentliche Proklamationen.
Der Aufruf zur Entscheidung וַיֹּאמֶר מִי לַיהוָה אֵלָי (und er sprach: Wer für JHWH, zu mir) zeigt מִי לַיהוָה (wer für JHWH) - eine klare Loyalitätsfrage, die eine Entscheidung fordert.
Die levitische Reaktion וַיֵּאָסְפוּ אֵלָיו כָּל־בְּנֵי לֵוִי (und es versammelten sich zu ihm alle Söhne Levis) zeigt יֵּאָסְפוּ (3. Person Plural Niphal Imperfekt von אסף) mit waw-consecutivum - "sich versammeln". כָּל־בְּנֵי לֵוִי (alle Söhne Levis) - der ganze Stamm Levi stellt sich auf Moses' Seite.
Die LXX macht die Geschlossenheit der levitischen Reaktion deutlich.
Satzstruktur: Strategische Positionierung, öffentlicher Loyalitätsaufruf und geschlossene levitische Antwort.
Das Gesetz zeigt Moses' Führungsqualitäten und die besondere Treue des Stammes Levi zu JHWH.
Exodus 32,27
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר לָהֶ֗ם כֹּֽה־אָמַ֤ר יְהוָה֙ אֱלֹהֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל שִׂ֥ימוּ אִישׁ־חַרְבֹּ֖ו עַל־יְרֵכֹ֑ו עִבְר֨וּ וָשׁ֜וּבוּ מִשַּׁ֤עַר לָשַׁ֨עַר֙ בַּֽמַּחֲנֶ֔ה וְהִרְג֧וּ אִֽישׁ־אֶת־אָחִ֛יו וְאִ֥ישׁ אֶת־רֵעֵ֖הוּ וְאִ֥ישׁ אֶת־קְרֹבֹֽו׃
Deutsch: Und er sprach zu ihnen: So spricht der Ewige, der Gott Israels: Legt jeder sein Schwert an seine Hüfte, geht hin und her von Tor zu Tor im Lager, und erschlagt jeder seinen Bruder und jeder seinen Freund und jeder seinen Verwandten.

Kommentar: Die göttliche Autorität וַיֹּאמֶר לָהֶם כֹּה־אָמַר יְהוָה אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל (und er sprach zu ihnen: So spricht JHWH, der Gott Israels) zeigt die Botenformel כֹּה־אָמַר יְהוָה (so spricht JHWH) - Moses handelt in göttlichem Auftrag.
Die Bewaffnung שִׂימוּ אִישׁ־חַרְבּוֹ עַל־יְרֵכוֹ (legt an jeder Mann sein Schwert auf seine Hüfte) zeigt שִׂימוּ (2. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von שׂום) - "setzen, legen". חֶרֶב (Schwert) auf יָרֵךְ (Hüfte) - Kampfbereitschaft.
Der systematische Auftrag עִבְרוּ וָשׁוּבוּ מִשַּׁעַר לָשַׁעַר בַּמַּחֲנֶה וְהִרְגוּ אִישׁ־אֶת־אָחִיו וְאִישׁ אֶת־רֵעֵהוּ וְאִישׁ אֶת־קְרֹבוֹ (geht hin und zurück von Tor zu Tor im Lager und tötet jeder seinen Bruder und jeder seinen Freund und jeder seinen Verwandten) zeigt עִבְרוּ וָשׁוּבוּ (geht hin und zurück) für systematisches Durchkämmen. הִרְגוּ (2. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von הרג) - "töten". Die drei Begriffe אָח (Bruder), רֵעַ (Freund), קָרוֹב (Verwandter) erfassen alle persönlichen Beziehungen.
Die LXX macht die Härte des göttlichen Befehls ohne Ansehen der Person deutlich.
Satzstruktur: Göttliche Botenformel, Bewaffnungsbefehl, systematischer Durchkämmungsauftrag mit Tötung aller Schuldigen ohne Ansehen der Verwandtschaft.
Das Gesetz zeigt die extreme Härte des göttlichen Gerichts, das selbst familiäre Bindungen durchbricht.
Exodus 32,28
Hebräisch: וַיַּֽעֲשׂ֥וּ בְנֵֽי־לֵוִ֖י כִּדְבַ֣ר מֹשֶׁ֑ה וַיִּפֹּ֤ל מִן־הָעָם֙ בַּיּ֣וֹם הַה֔וּא כִּשְׁלֹ֥שֶׁת אַלְפֵ֖י אִֽישׁ׃
Deutsch: Und die Söhne Levis taten nach dem Wort Moses; und es fielen vom Volk an diesem Tag etwa dreitausend Mann.

Kommentar: Der gehorsame Vollzug וַיַּעֲשׂוּ בְנֵי־לֵוִי כִּדְבַר מֹשֶׁה (und die Söhne Levis taten nach dem Wort Moses) zeigt יַּעֲשׂוּ (3. Person Plural Imperfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum und כִּדְבַר (nach dem Wort) - exakte Befolgung.
Das Ergebnis וַיִּפֹּל מִן־הָעָם בַּיּוֹם הַהוּא כִּשְׁלֹשֶׁת אַלְפֵי אִישׁ (und es fielen von dem Volk an diesem Tag etwa dreitausend Mann) zeigt יִּפֹּל (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נפל) mit waw-consecutivum - "fallen" im Sinne von sterben. כִּשְׁלֹשֶׁת אַלְפֵי (etwa dreitausend) - die Präposition כ zeigt eine Annäherung.
Die LXX bewahrt die Zahlenangabe bei und macht damit das Ausmaß der Bestrafung deutlich.
Satzstruktur: Gehorsamer Vollzug des harten Befehls mit präziser Opferzahl.
Das Gesetz dokumentiert sowohl die levitische Treue als auch das Ausmaß des göttlichen Gerichts.
Exodus 32,29
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֗ה מִלְא֨וּ יֶדְכֶ֤ם הַיּוֹם֙ לַֽיהוָ֔ה כִּ֛י אִ֥ישׁ בִּבְנֹ֖ו וּבְאָחִ֑יו וְלָתֵ֧ת עֲלֵיכֶ֛ם הַיּ֖וֹם בְּרָכָֽה׃
Deutsch: Und Mose sprach: Weiht euch heute dem Ewigen, ja, ein jeder mit seinem Sohn und mit seinem Bruder, um heute Segen auf euch zu bringen.

Kommentar: Die Weiheformel וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה מִלְאוּ יֶדְכֶם הַיּוֹם לַיהוָה (und Mose sprach: Füllt eure Hand heute für JHWH) zeigt מִלְאוּ יֶדְכֶם (füllt eure Hand) - die technische Wendung für Priesterweihe. הַיּוֹם (heute) betont die Aktualität der Weihe.
Der Preis der Treue כִּי אִישׁ בִּבְנוֹ וּבְאָחִיו (denn jeder Mann gegen seinen Sohn und gegen seinen Bruder) zeigt בִּבְנוֹ וּבְאָחִיו (gegen seinen Sohn und gegen seinen Bruder) - die Leviten haben gegen die eigene Familie gehandelt.
Der göttliche Lohn וְלָתֵת עֲלֵיכֶם הַיּוֹם בְּרָכָה (und um zu geben auf euch heute Segen) zeigt לָתֵת (um zu geben) als Infinitiv construct von נתן mit בְּרָכָה (Segen) als Belohnung für die schwere Treueprüfung.
Die LXX macht die Weihe der Leviten zu einem besonderen Priesterstamm deutlich.
Satzstruktur: Weiheformel mit Betonung des Preises familiärer Loyalität und göttlicher Segensverheißung.
Das Gesetz etabliert die Leviten als besonderen Priesterstamm aufgrund ihrer Treue zu JHWH gegen familiäre Bindungen.
Exodus 32,30
Hebräisch: וַיְהִי֙ מִֽמָּחֳרָ֔ת וַיֹּ֤אמֶר מֹשֶׁה֙ אֶל־הָעָ֔ם אַתֶּ֥ם חֲטָאתֶ֖ם חֲטָאָ֣ה גְדֹלָ֑ה וְעַתָּה֙ אֶֽעֱלֶ֣ה אֶל־יְהוָ֔ה אוּלַ֥י אֲכַפְּרָ֖ה בְּעַ֥ד חַטַּאתְכֶֽם׃
Deutsch: Und es begab sich am nächsten Tag, da sprach Mose zum Volk: Ihr habt eine große Sünde begangen; und nun will ich zum Ewigen hinaufsteigen, vielleicht kann ich Sühne erwirken für eure Sünde.

Kommentar: Die zeitliche Markierung וַיְהִי מִמָּחֳרָת (und es war am nächsten Tag) zeigt einen neuen Abschnitt nach der Bestrafung.
Die direkte Anklage וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־הָעָם אַתֶּם חֲטָאתֶם חֲטָאָה גְדֹלָה (und Mose sprach zu dem Volk: Ihr habt gesündigt eine große Sünde) zeigt אַתֶּם (ihr) mit Betonung und חֲטָאתֶם (2. Person Plural Perfekt Qal von חטא) - direkte Konfrontation mit der Schuld. חֲטָאָה גְדֹלָה (große Sünde) entspricht der Charakterisierung aus Vers 21.
Die Fürbittehoffnung וְעַתָּה אֶעֱלֶה אֶל־יְהוָה אוּלַי אֲכַפְּרָה בְּעַד חַטַּאתְכֶם (und nun will ich hinaufsteigen zu JHWH, vielleicht kann ich Sühne erwirken für eure Sünde) zeigt אֶעֱלֶה (1. Person Singular Imperfekt Qal von עלה) - "hinaufsteigen" zum Berg. אוּלַי (vielleicht) zeigt die Unsicherheit über Gottes Reaktion. אֲכַפְּרָה (1. Person Singular Piel Imperfekt von כפר) - "Sühne erwirken". בְּעַד (für, zugunsten von) als Präposition der Stellvertretung.
Die LXX macht Moses' unsichere Hoffnung auf erfolgreiche Fürbitte deutlich.
Satzstruktur: Zeitliche Markierung, direkte Schuldzuweisung und vorsichtige Fürbitte Hoffnung mit stellvertretender Sühne.
Das Gesetz zeigt Moses als fürsorglichen Hirten, der trotz der Schwere der Sünde Sühnemöglichkeiten sucht.
Exodus 32,31
Hebräisch: וַיָּ֧שָׁב מֹשֶׁ֛ה אֶל־יְהוָ֖ה וַיֹּאמַ֑ר אָ֣נָּ֗א חָטָ֞א הָעָ֤ם הַזֶּה֙ חֲטָאָ֣ה גְדֹלָ֔ה וַיַּֽעֲשׂ֥וּ לָהֶ֖ם אֱלֹהֵ֥י זָהָֽב׃
Deutsch: Und Mose kehrte zum Ewigen zurück und sprach: Ach, dieses Volk hat eine große Sünde begangen, und sie haben sich Götter aus Gold gemacht!

Kommentar: Moses' Rückkehr וַיָּשָׁב מֹשֶׁה אֶל־יְהוָה (und Mose kehrte zurück zu JHWH) zeigt יָּשָׁב (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁוב) mit waw-consecutivum - die erneute Begegnung mit Gott.
Die schmerzhafte Bekenntnis וַיֹּאמַר אָנָּא חָטָא הָעָם הַזֶּה חֲטָאָה גְדֹלָה (und er sprach: Ach, gesündigt hat dieses Volk eine große Sünde) zeigt אָנָּא (ach!) als Schmerzensruf. חָטָא (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von חטא) - die Sünde wird bekannt, nicht geleugnet.
Die konkrete Beschreibung וַיַּעֲשׂוּ לָהֶם אֱלֹהֵי זָהָב (und sie machten für sich Götter aus Gold) zeigt יַּעֲשׂוּ (3. Person Plural Imperfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum - das konkrete Vergehen wird benannt. אֱלֹהֵי זָהָב (Götter aus Gold) charakterisiert das goldene Kalb als Plural der Majestät oder echte Vielgötterei.
Die LXX macht Moses' offenes Schuldbekenntnis vor Gott deutlich.
Satzstruktur: Rückkehr zu Gott, schmerzhaftes Bekenntnis und konkrete Sündenbezeichnung.
Das Gesetz zeigt Moses als ehrlichen Fürbitter, der die Sünde nicht beschönigt oder entschuldigt.
Exodus 32,32
Hebräisch: וְעַתָּ֖ה אִם־תִּשָּׂ֣א חַטָּאתָ֑ם וְאִם־אַ֕יִן מְחֵ֣נִי נָ֔א מִֽסִּפְרְךָ֖ אֲשֶׁ֥ר כָּתָֽבְתָּ׃
Deutsch: Und nun, wenn du ihre Sünde vergeben willst – und wenn nicht, so lösche mich doch aus deinem Buch, das du geschrieben hast.

Kommentar: Die bedingte Bitte וְעַתָּה אִם־תִּשָּׂא חַטָּאתָם (und nun, wenn du trägst ihre Sünde) zeigt תִּשָּׂא (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נשׂא) - "tragen" im Sinne von "vergeben". Die Satzstruktur ist unvollständig und bricht ab.
Das dramatische Ultimatum וְאִם־אַיִן מְחֵנִי נָא מִסִּפְרְךָ אֲשֶׁר כָּתָבְתָּ (und wenn nicht, lösche mich doch aus deinem Buch, das du geschrieben hast) zeigt אַיִן (nicht ist = wenn nicht) und מְחֵנִי (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von מחה) - "auslöschen" mit Objektsuffix 1. Person Singular. סֵפֶר (Buch) mit Possessivsuffix bezeichnet das Buch des Lebens.
Die LXX verwendet βίβλου (biblou - "Buch") für ספר (Sepher - "Buch/Schrift"), wobei beide Begriffe äquivalent sind, aber die griechische Wortwahl möglicherweise hellenistische Konzepte der Buchführung widerspiegelt.
Satzstruktur: Unvollständiger Konditionalsatz mit dramatischem Ultimatum - eigenes Leben als Einsatz für das Volk.
Das Gesetz zeigt Moses' höchste Opferbereitschaft als Mittler zwischen Gott und Volk.
Exodus 32,33
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֑ה מִ֚י אֲשֶׁ֣ר חָֽטָא־לִ֔י אֶמְחֶ֖נּוּ מִסִּפְרִֽי׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mose: Wer gegen mich gesündigt hat, den werde ich aus meinem Buch auslöschen.

Kommentar: Gottes Antwort וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה מִי אֲשֶׁר חָטָא־לִי אֶמְחֶנּוּ מִסִּפְרִי (und JHWH sprach zu Mose: Wer gesündigt hat gegen mich, den werde ich auslöschen aus meinem Buch) zeigt das Prinzip individueller Verantwortung. מִי אֲשֶׁר חָטָא־לִי (wer gesündigt hat gegen mich) mit לִי (gegen mich) betont die persönliche Beleidigung Gottes.
Die göttliche Gerechtigkeit אֶמְחֶנּוּ מִסִּפְרִי (den werde ich auslöschen aus meinem Buch) zeigt אֶמְחֶנּוּ (1. Person Singular Imperfekt Qal von מחה) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin - "ich werde ihn auslöschen". מִסִּפְרִי (aus meinem Buch) mit Possessivsuffix 1. Person Singular betont Gottes Eigentumsrecht am Lebensbuch.
Die LXX macht das Prinzip der individuellen göttlichen Vergeltung deutlich.
Satzstruktur: Göttliche Antwort mit klarem Prinzip individueller Verantwortung und persönlicher Vergeltung.
Das Gesetz etabliert individuelle Verantwortung - Unschuldige können nicht für Schuldige büßen.
Exodus 32,34
Hebräisch: וְעַתָּ֞ה לֵ֣ךְ׀ נְחֵ֣ה אֶת־הָעָ֗ם אֶ֤ל אֲשֶׁר־דִּבַּ֨רְתִּי֙ לָ֔ךְ הִנֵּ֥ה מַלְאָכִ֖י יֵלֵ֣ךְ לְפָנֶ֑יךָ וּבְי֣וֹם פָּקְדִ֔י וּפָקַדְתִּ֥י עֲלֵיהֶ֖ם חַטָּאתָֽם׃
Deutsch: Und nun geh, führe das Volk, wohin ich dir gesagt habe. Siehe, mein Bote wird vor dir hergehen; und am Tag meiner Heimsuchung, da werde ich ihre Sünde an ihnen heimsuchen.

Kommentar: Der Führungsauftrag וְעַתָּה לֵךְ נְחֵה אֶת־הָעָם אֶל אֲשֶׁר־דִּבַּרְתִּי לָךְ (und nun geh, führe das Volk zu dem, was ich geredet habe zu dir) zeigt לֵךְ (2. Person Singular maskulin Imperativ von הלך) und נְחֵה (2. Person Singular maskulin Imperativ von נחה) - "führen". Der ursprüngliche Plan bleibt bestehen.
Die Engelsführung הִנֵּה מַלְאָכִי יֵלֵךְ לְפָנֶיךָ (siehe, mein Bote wird gehen vor dir) zeigt מַלְאָכִי (mein Bote) mit Possessivsuffix 1. Person Singular - ein Engel statt Gottes persönlicher Präsenz.
Die aufgeschobene Strafe וּבְיוֹם פָּקְדִי וּפָקַדְתִּי עֲלֵיהֶם חַטָּאתָם (und am Tag meines Heimsuchens, da werde ich heimsuchen über ihnen ihre Sünde) zeigt פָּקְדִי (1. Person Singular Infinitiv construct von פקד) - "mein Heimsuchen" und פָקַדְתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von פקד) mit waw-consecutivum - "ich werde heimsuchen". Die Bestrafung wird aufgeschoben, aber nicht aufgehoben.
Die LXX macht die Änderung von göttlicher Präsenz zu Engelführung deutlich.
Satzstruktur: Fortführung des ursprünglichen Plans mit reduzierter göttlicher Präsenz und aufgeschobener, aber sicherer Bestrafung.
Das Gesetz zeigt Gottes Kompromiss - Fortführung der Führung, aber mit reduzierter Intimität und aufgeschobener Gerechtigkeit.
Exodus 32,35
Hebräisch: וַיִּגֹּ֥ף יְהוָ֖ה אֶת־הָעָ֑ם עַ֚ל אֲשֶׁ֣ר עָשׂ֣וּ אֶת־הָעֵ֔גֶל אֲשֶׁ֥ר עָשָׂ֖ה אַהֲרֹֽן׃
Deutsch: Und der Ewige schlug das Volk dafür, dass sie das Kalb gemacht hatten, das Aaron gemacht hatte.

Kommentar: Die göttliche Bestrafung וַיִּגֹּף יְהוָה אֶת־הָעָם (und JHWH schlug das Volk) zeigt יִּגֹּף (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נגף) mit waw-consecutivum - "schlagen" im Sinne einer Plage oder Krankheit.
Die doppelte Verantwortlichkeit עַל אֲשֶׁר עָשׂוּ אֶת־הָעֵגֶל אֲשֶׁר עָשָׂה אַהֲרֹן (wegen dessen, was sie getan hatten mit dem Kalb, das Aaron gemacht hatte) zeigt sowohl die Volksschuld עָשׂוּ (sie taten) als auch Aarons Verantwortung עָשָׂה אַהֲרֹן (Aaron machte) - beide tragen Schuld.
Die LXX macht die göttliche Bestrafung trotz Moses' Fürbitte deutlich.
Satzstruktur: Göttliche Bestrafung mit doppelter Schuldzuweisung an Volk und Aaron.
Das Gesetz schließt mit der Bestätigung göttlicher Gerechtigkeit trotz erfolgreicher Fürbitte - die Sünde hat Konsequenzen.
Exodus 33,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֨ר יְהוָ֤ה אֶל־מֹשֶׁה֙ לֵ֣ךְ עֲלֵ֣ה מִזֶּ֔ה אַתָּ֣ה וְהָעָ֔ם אֲשֶׁ֥ר הֶֽעֱלִ֖יתָ מֵאֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם אֶל־הָאָ֗רֶץ אֲשֶׁ֣ר נִ֠שְׁבַּעְתִּי לְאַבְרָהָ֨ם לְיִצְחָ֤ק וּֽלְיַעֲקֹב֙ לֵאמֹ֔ר לְזַרְעֲךָ֖ אֶתְּנֶֽנָּה׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose: Geh, ziehe hinauf von hier, du und das Volk, das du aus dem Land Ägypten heraufgeführt hast, in das Land, von dem ich Abraham, Isaak und Jakob geschworen habe, indem ich sprach: Deiner Nachkommenschaft werde ich es geben.

Kommentar: Die göttliche Anweisung וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵךְ עֲלֵה מִזֶּה אַתָּה וְהָעָם אֲשֶׁר הֶעֱלִיתָ מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם (und JHWH redete zu Mose: Geh, ziehe hinauf von hier, du und das Volk, das du heraufgeführt hast aus dem Land Ägypten) zeigt לֵךְ עֲלֵה (geh hinauf) als doppelten Imperativ für Aufbruch. Die Distanzierung אֲשֶׁר הֶעֱלִיתָ (das du heraufgeführt hast) schreibt weiterhin die Exodus Tat Moses zu, nicht Gott selbst.
Die Verheißungserinnerung אֶל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר נִשְׁבַּעְתִּי לְאַבְרָהָם לְיִצְחָק וּלְיַעֲקֹב לֵאמֹר לְזַרְעֲךָ אֶתְּנֶנָּה (zu dem Land, das ich geschworen habe Abraham, Isaak und Jakob, sagend: Deinem Samen werde ich es geben) zeigt נִשְׁבַּעְתִּי (1. Person Singular Niphal Perfekt von שׁבע) - Gott hält an seinen Verheißungen fest trotz des Abfalls.
Die LXX bewahrt die Väterverheißung bei und macht damit die Unveränderlichkeit der göttlichen Zusagen deutlich.
Satzstruktur: Aufbruchsbefehl mit anhaltender Distanzierung und Erinnerung an unveränderliche Väterverheißungen.
Das Gesetz zeigt Gottes Treue zu seinen Verheißungen trotz menschlicher Untreue.
Exodus 33,2
Hebräisch: וְשָׁלַחְתִּ֥י לְפָנֶ֖יךָ מַלְאָ֑ךְ וְגֵֽרַשְׁתִּ֗י אֶת־הַֽכְּנַעֲנִי֙ הָֽאֱמֹרִ֔י וְהַֽחִתִּי֙ וְהַפְּרִזִּ֔י הַחִוִּ֖י וְהַיְבוּסִֽי׃
Deutsch: Und ich werde einen Boten vor dir hersenden und vertreiben den Kanaaniter, den Amoriter und den Hetiter und den Perisiter, den Hewiter und den Jebusiter.

Kommentar: Die Engelführung וְשָׁלַחְתִּי לְפָנֶיךָ מַלְאָךְ (und ich werde senden vor dir einen Boten) zeigt שָׁלַחְתִּי (1. Person Singular Perfectum Qal von שׁלח) mit waw-consecutivum - anstatt persönlicher göttlicher Führung wird ein מַלְאָךְ (Bote, Engel) gesandt.
Die Völkervertreibung וְגֵרַשְׁתִּי אֶת־הַכְּנַעֲנִי הָאֱמֹרִי וְהַחִתִּי וְהַפְּרִזִּי הַחִוִּי וְהַיְבוּסִי (und ich werde vertreiben den Kanaaniter, Amoriter und Hetiter und Perisiter, Hewiter und Jebusiter) zeigt גֵרַשְׁתִּי (1. Person Singular Piel Perfekt von גרש) mit waw-consecutivum - "vertreiben". Die sechs Völker werden systematisch aufgezählt.
Die LXX listet sechs Völkerschaften auf (Ἀμορραῖον καὶ Χετταῖον καὶ Φερεζαῖον καὶ Γεργεσαῖον καὶ Εὑαῖον καὶ Ἰεβουσαῖον), während der hebräische Text nur fünf nennt (כנעני, אמרי, חתי, פרזי, חוי, יבוסי). Die LXX fügt die Γεργεσαῖοι (Gergesiter) hinzu und ersetzt die Kanaaniter durch sie.
Satzstruktur: Engelführung als Ersatz für göttliche Präsenz mit vollständiger Völkervertreibungsverheißung.
Das Gesetz zeigt Gottes reduzierte Präsenz bei fortbestehender Verheißungserfüllung.
Exodus 33,3
Hebräisch: אֶל־אֶ֛רֶץ זָבַ֥ת חָלָ֖ב וּדְבָ֑שׁ כִּי֩ לֹ֨א אֶֽעֱלֶ֜ה בְּקִרְבְּךָ֗ כִּ֤י עַם־קְשֵׁה־עֹ֨רֶף֙ אַ֔תָּה פֶּן־אֲכֶלְךָ֖ בַּדָּֽרֶךְ׃
Deutsch: In ein Land, fließend von Milch und Honig; denn ich werde nicht in deiner Mitte hinaufziehen, denn du bist ein halsstarriges Volk, dass ich dich nicht auf dem Weg vernichte.

Kommentar: Die Landverheißung אֶל־אֶרֶץ זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ (zu einem Land, fließend von Milch und Honig) zeigt זָבַת (fließend) als Partizip Qal Femininum von זוב (fließen) - die klassische Paradiesformel bleibt bestehen.
Die göttliche Verweigerung כִּי לֹא אֶעֱלֶה בְּקִרְבְּךָ כִּי עַם־קְשֵׁה־עֹרֶף אַתָּה (denn nicht werde ich hinaufziehen in deiner Mitte, denn ein Volk harten Nackens bist du) zeigt לֹא אֶעֱלֶה (nicht werde ich hinaufziehen) - Gott verweigert seine unmittelbare Präsenz. בְּקִרְבְּךָ (in deiner Mitte) als Ausdruck der Intimität. עַם־קְשֵׁה־עֹרֶף (Volk harten Nackens) wiederholt die Charakterisierung aus 32,9.
Der Schutzgrund פֶּן־אֲכֶלְךָ בַּדָּרֶךְ (dass ich dich nicht vernichte auf dem Weg) zeigt פֶּן (dass nicht) und אֲכֶלְךָ (1. Person Singular Imperfekt Qal von אכל) mit Objektsuffix 2. Person Singular maskulin - "dich vernichten". Gottes Abwesenheit ist paradoxerweise Schutz.
Die LXX macht den paradoxen Schutz durch göttliche Distanz deutlich.
Satzstruktur: Beibehaltung der Landverheißung mit göttlicher Präsenzverweigerung zum Schutz des störrischen Volkes.
Das Gesetz zeigt die Spannung zwischen göttlicher Verheißungstreue und der Gefahr göttlicher Heiligkeit für sündige Menschen.
Exodus 33,4
Hebräisch: וַיִּשְׁמַ֣ע הָעָ֗ם אֶת־הַדָּבָ֥ר הָרָ֛ע הַזֶּ֖ה וַיִּתְאַבָּ֑לוּ וְלֹא־שָׁ֛תוּ אִ֥ישׁ עֶדְיֹ֖ו עָלָֽיו׃
Deutsch: Und als das Volk diese böse Nachricht hörte, trauerten sie, und niemand legte seinen Schmuck an.

Kommentar: Die schockierende Nachricht וַיִּשְׁמַע הָעָם אֶת־הַדָּבָר הָרָע הַזֶּה (und das Volk hörte diese böse Nachricht) zeigt הַדָּבָר הָרָע (die böse Nachricht) - Gottes Präsenzverweigerung wird als Katastrophe empfunden.
Die Trauerreaktion וַיִּתְאַבָּלוּ וְלֹא־שָׁתוּ אִישׁ עֶדְיוֹ עָלָיו (und sie trauerten und nicht legten an jeder Mann seinen Schmuck auf ihn) zeigt יִּתְאַבָּלוּ (3. Person Plural Hithpael Imperfekt von אבל) mit waw-consecutivum - "trauern" und die Verweigerung von עֶדְיוֹ (sein Schmuck) als Zeichen der Trauer.
Die LXX übersetzt ויתאבלו (wayyit'abbelu - "sie trauerten") als κατεπένθησαν ἐν πενθικοῖς (katepenthesan en penthikois - "sie trauerten in Trauerkleidern"), was eine spezifischere Beschreibung der Trauerrituale hinzufügt.
Satzstruktur: Schockierte Aufnahme der bösen Nachricht mit spontaner Trauerreaktion und Schmuckverzicht.
Das Gesetz zeigt das Volk endlich verstehen, was es durch seinen Abfall verloren hat.
Exodus 33,5
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה אֱמֹ֤ר אֶל־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ אַתֶּ֣ם עַם־קְשֵׁה־עֹ֔רֶף רֶ֧גַע אֶחָ֛ד אֶֽעֱלֶ֥ה בְקִרְבְּךָ֖ וְכִלִּיתִ֑יךָ וְעַתָּ֗ה הוֹרֵ֤ד עֶדְיְךָ֙ מֵֽעָלֶ֔יךָ וְאֵדְעָ֖ה מָ֥ה אֶֽעֱשֶׂה־לָּֽךְ׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mose: Sage den Kindern Israels: Ihr seid ein halsstarriges Volk; zöge ich nur einen Augenblick in deine Mitte hinauf, so würde ich dich vernichten. Und nun, lege deinen Schmuck von dir ab, und ich werde wissen, was ich dir tun soll.

Kommentar: Die Botschaftsübertragung וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה אֱמֹר אֶל־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל אַתֶּם עַם־קְשֵׁה־עֹרֶף (und JHWH sprach zu Mose: Sage zu den Söhnen Israels: Ihr seid ein Volk harten Nackens) bekräftigt die Charakterisierung durch direkte Anrede.
Die hypothetische Vernichtung רֶגַע אֶחָד אֶעֱלֶה בְקִרְבְּךָ וְכִלִּיתִיךָ (einen Augenblick würde ich hinaufziehen in deine Mitte und dich vernichten) zeigt רֶגַע אֶחָד (ein Augenblick) als minimale Zeitspanne und כִלִּיתִיךָ (1. Person Singular Piel Perfekt von כלה) mit waw-consecutivum - "vernichten".
Der Schmuckbefehl וְעַתָּה הוֹרֵד עֶדְיְךָ מֵעָלֶיךָ וְאֵדְעָה מָה אֶעֱשֶׂה־לָּךְ (und nun, nimm herab deinen Schmuck von dir, und ich werde wissen, was ich tun werde dir) zeigt הוֹרֵד (2. Person Singular maskulin Hiphil Imperativ von ירד) - "herabnehmen" als Zeichen der Buße. וְאֵדְעָה (und ich werde wissen) - Gott wartet die Reaktion ab.
Die LXX interpretiert רגע אחד (rega echad - "einen Augenblick") als ὁρᾶτε μὴ πληγὴν ἄλλην ἐπαγάγω (horaete me plegen allen epagago - "seht zu, dass ich nicht eine andere Plage über euch bringe"), was eine Warnung vor weiterer Bestrafung ausdrückt statt der hebräischen Formulierung der zeitlichen Begrenztheit.
Satzstruktur: Botschaftsübertragung mit hypothetischer Vernichtungsdrohung und Bußaufforderung für göttliche Entscheidungsfindung.
Das Gesetz zeigt Gott als abwartend, der die Ernsthaftigkeit der Buße prüft.
Exodus 33,6
Hebräisch: וַיִּֽתְנַצְּל֧וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל אֶת־עֶדְיָ֖ם מֵהַ֥ר חוֹרֵֽב׃
Deutsch: Und die Kinder Israels rissen sich ihren Schmuck ab vom Berg Horeb an.

Kommentar: Die vollständige Bußhandlung וַיִּתְנַצְּלוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־עֶדְיָם מֵהַר חוֹרֵב (und die Söhne Israels rissen sich ab ihren Schmuck vom Berg Horeb) zeigt יִּתְנַצְּלוּ (3. Person Plural Hithpael Imperfekt von נצל) mit waw-consecutivum - "sich abreißen". מֵהַר חוֹרֵב (vom Berg Horeb) markiert den Ort und die Zeit - ab diesem Moment.
Die LXX erweitert עדי (edi - "Schmuck") zu τὸν κόσμον αὐτῶν καὶ τὴν περιστολὴν (ton kosmon auton kai ten peristolen - "ihren Schmuck und ihre Gewänder"), was eine detailliertere Beschreibung der abgelegten Gegenstände bietet.
Satzstruktur: Vollständiger Gehorsam in der Bußhandlung ab dem heiligen Berg.
Das Gesetz dokumentiert die sofortige und vollständige Bußbereitschaft des Volkes.
Exodus 33,7
Hebräisch: וּמֹשֶׁה֩ יִקַּ֨ח אֶת־הָאֹ֜הֶל וְנָֽטָה־לוֹ֣׀ מִח֣וּץ לַֽמַּחֲנֶ֗ה הַרְחֵק֙ מִן־הַֽמַּחֲנֶ֔ה וְקָ֥רָא לוֹ֖ אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְהָיָה֙ כָּל־מְבַקֵּ֣שׁ יְהוָ֔ה יֵצֵא֙ אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד אֲשֶׁ֖ר מִח֥וּץ לַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Und Mose nahm das Zelt und schlug es auf außerhalb des Lagers, fern vom Lager, und nannte es: Zelt der Begegnung. Und es begab sich, jeder, der den Ewigen suchte, ging hinaus zum Zelt der Begegnung, das außerhalb des Lagers war.

Kommentar: Moses' Initiative וּמֹשֶׁה יִקַּח אֶת־הָאֹהֶל וְנָטָה־לוֹ מִחוּץ לַמַּחֲנֶה הַרְחֵק מִן־הַמַּחֲנֶה (und Mose nahm das Zelt und schlug es auf außerhalb des Lagers, fern vom Lager) zeigt יִקַּח (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von לקח) - "nehmen" und נָטָה־לוֹ (er schlug es auf für sich). Die doppelte Betonung מִחוּץ לַמַּחֲנֶה הַרְחֵק מִן־הַמַּחֲנֶה (außerhalb des Lagers, fern vom Lager) betont die Distanz.
Die Namensgebung וְקָרָא לוֹ אֹהֶל מוֹעֵד (und er nannte es Zelt der Begegnung) zeigt אֹהֶל מוֹעֵד (Zelt der Begegnung) - derselbe Name wie das zukünftige Heiligtum, aber hier als provisorisches Begegnungszelt.
Die Sucherfunktion וְהָיָה כָּל־מְבַקֵּשׁ יְהוָה יֵצֵא אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד אֲשֶׁר מִחוּץ לַמַּחֲנֶה (und es war: jeder Suchende JHWHs ging hinaus zum Zelt der Begegnung, das außerhalb des Lagers war) zeigt מְבַקֵּשׁ יְהוָה (Suchender JHWHs) - nur die wirklich Suchenden gehen den weiten Weg.
Die LXX übersetzt אהל מועד (ohel mo'ed - "Zelt der Begegnung") als σκηνὴ μαρτυρίου (skene martyriou - "Zelt des Zeugnisses"), was eine andere theologische Nuance vermittelt - Zeugnis statt Begegnung.
Satzstruktur: Moses' eigenständige Einrichtung eines externen Begegnungszeltes für ernsthafte Gottsucher.
Das Gesetz zeigt Moses' Initiative zur Aufrechterhaltung der Gottesbeziehung trotz göttlicher Distanzierung.
Exodus 33,8
Hebräisch: וְהָיָ֗ה כְּצֵ֤את מֹשֶׁה֙ אֶל־הָאֹ֔הֶל יָק֨וּמוּ֙ כָּל־הָעָ֔ם וְנִ֨צְּב֔וּ אִ֖ישׁ פֶּ֣תַח אָהֳלֹ֑ו וְהִבִּ֨יטוּ֙ אַחֲרֵ֣י מֹשֶׁ֔ה עַד־בֹּאֹ֖ו הָאֹֽהֱלָה׃
Deutsch: Und es begab sich, wenn Mose zum Zelt hinausging, erhob sich das ganze Volk, und sie standen, ein jeder am Eingang seines Zeltes, und sie blickten Mose nach, bis er in das Zelt kam.

Kommentar: Die kollektive Ehrerbietung וְהָיָה כְּצֵאת מֹשֶׁה אֶל־הָאֹהֶל יָקוּמוּ כָּל־הָעָם וְנִצְּבוּ אִישׁ פֶּתַח אָהֳלוֹ (und es war, beim Hinausgehen Moses zum Zelt, standen auf das ganze Volk und stellten sich auf, jeder Mann am Eingang seines Zeltes) zeigt יָקוּמוּ (3. Person Plural Imperfekt Qal von קום) und נִצְּבוּ (3. Person Plural Niphal Perfekt von נצב) mit waw-consecutivum - "sich hinstellen" als Ehrbezeugung.
Das ehrfürchtige Nachblicken וְהִבִּיטוּ אַחֲרֵי מֹשֶׁה עַד־בֹּאוֹ הָאֹהֱלָה (und sie blickten nach Mose bis sein Kommen zum Zelt) zeigt הִבִּיטוּ (3. Person Plural Hiphil Perfekt von נבט) mit waw-consecutivum - "hinblicken, schauen" mit ehrfürchtiger Aufmerksamkeit.
Die LXX macht die kollektive Ehrerbietung des ganzen Volkes deutlich.
Satzstruktur: Kollektive rituelle Ehrerbietung mit aufmerksamem Nachblicken bis zur vollständigen Ankunft.
Das Gesetz zeigt die neue Wertschätzung Moses als einzigem Mittler zu Gott.
Exodus 33,9
Hebräisch: וְהָיָ֗ה כְּבֹ֤א מֹשֶׁה֙ הָאֹ֔הֱלָה יֵרֵד֙ עַמּ֣וּד הֶֽעָנָ֔ן וְעָמַ֖ד פֶּ֣תַח הָאֹ֑הֶל וְדִבֶּ֖ר עִם־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und es begab sich, wenn Mose in das Zelt trat, so stieg die Wolkensäule herab und stand am Eingang des Zeltes, und er redete mit Mose.

Kommentar: Die göttliche Reaktion וְהָיָה כְּבֹא מֹשֶׁה הָאֹהֱלָה יֵרֵד עַמּוּד הֶעָנָן וְעָמַד פֶּתַח הָאֹהֶל (und es war, beim Kommen Moses zum Zelt, stieg herab die Wolkensäule und stand am Eingang des Zeltes) zeigt יֵרֵד (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von ירד) - "herabsteigen" und עָמַד (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von עמד) mit waw-consecutivum - "stehen". Die עַמּוּד הֶעָנָן (Wolkensäule) ist das sichtbare Zeichen göttlicher Präsenz.
Die Kommunikation וְדִבֶּר עִם־מֹשֶׁה (und er redete mit Mose) zeigt דִבֶּר (3. Person Singular maskulin Piel Perfekt von דבר) mit waw-consecutivum - direkte göttliche Kommunikation mit Mose.
Die LXX macht die sichtbare göttliche Reaktion auf Moses Anwesenheit deutlich.
Satzstruktur: Göttliche Präsenz-Manifestation beim Eintreten Moses mit direkter Kommunikation.
Das Gesetz zeigt Gottes besondere Beziehung zu Moses trotz der allgemeinen Distanzierung.
Exodus 33,10
Hebräisch: וְרָאָ֤ה כָל־הָעָם֙ אֶת־עַמּ֣וּד הֶֽעָנָ֔ן עֹמֵ֖ד פֶּ֣תַח הָאֹ֑הֶל וְקָ֤ם כָּל־הָעָם֙ וְהִֽשְׁתַּחֲוּ֔וּ אִ֖ישׁ פֶּ֥תַח אָהֳלֹֽו׃
Deutsch: Und das ganze Volk sah die Wolkensäule am Eingang des Zeltes stehen; und das ganze Volk erhob sich, und sie warfen sich nieder, ein jeder am Eingang seines Zeltes.

Kommentar: Die kollektive Wahrnehmung וְרָאָה כָל־הָעָם אֶת־עַמּוּד הֶעָנָן עֹמֵד פֶּתַח הָאֹהֶל (und das ganze Volk sah die Wolkensäule stehend am Eingang des Zeltes) zeigt רָאָה (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von ראה) - kollektives Sehen der göttlichen Präsenz-Manifestation.
Die Anbetungsreaktion וְקָם כָּל־הָעָם וְהִשְׁתַּחֲווּ אִישׁ פֶּתַח אָהֳלוֹ (und das ganze Volk erhob sich und sie warfen sich nieder, jeder am Eingang seines Zeltes) zeigt קָם (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von קום) und הִשְׁתַּחֲווּ (3. Person Plural Hithpael Perfekt von שׁחה) mit waw-consecutivum - "sich niederwerfen" in Anbetung. Jeder betet von seinem eigenen Zelteingang aus.
Die LXX macht die universelle Anbetungsreaktion auf die sichtbare göttliche Präsenz deutlich.
Satzstruktur: Kollektive Wahrnehmung der göttlichen Präsenz mit universeller Anbetungsreaktion von den individuellen Standorten.
Das Gesetz zeigt die erneuerte Ehrfurcht des Volkes vor der göttlichen Präsenz und ihre koordinierte Anbetung.
Exodus 33,11
Hebräisch: וְדִבֶּ֨ר יְהוָ֤ה אֶל־מֹשֶׁה֙ פָּנִ֣ים אֶל־פָּנִ֔ים כַּאֲשֶׁ֛ר יְדַבֵּ֥ר אִ֖ישׁ אֶל־רֵעֵ֑הוּ וְשָׁב֙ אֶל־הַֽמַּחֲנֶ֔ה וּמְשָׁ֨רְתֹ֜ו יְהוֹשֻׁ֤עַ בִּן־נוּן֙ נַ֔עַר לֹ֥א יָמִ֖ישׁ מִתּ֥וֹךְ הָאֹֽהֶל׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose von Angesicht zu Angesicht, wie ein Mann zu seinem Freund redet; und er kehrte zum Lager zurück. Sein Diener aber, Josua, der Sohn Nuns, ein Jüngling, wich nicht aus dem Inneren des Zeltes.

Kommentar: Die einzigartige Kommunikation וְדִבֶּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה פָּנִים אֶל־פָּנִים כַּאֲשֶׁר יְדַבֵּר אִישׁ אֶל־רֵעֵהוּ (und JHWH redete zu Mose Angesicht zu Angesicht, wie ein Mann redet zu seinem Freund) zeigt פָּנִים אֶל־פָּנִים (Angesicht zu Angesicht) als höchste Form der Intimität. כַּאֲשֶׁר יְדַבֵּר אִישׁ אֶל־רֵעֵהוּ (wie redet ein Mann zu seinem Freund) betont die Vertrautheit und Unmittelbarkeit.
Moses' Rückkehr וְשָׁב אֶל־הַמַּחֲנֶה (und er kehrte zurück zum Lager) zeigt שָׁב (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von שׁוב) - Mose kehrt zu seinen Aufgaben zurück.
Josuas Verbleib וּמְשָׁרְתוֹ יְהוֹשֻׁעַ בִּן־נוּן נַעַר לֹא יָמִישׁ מִתּוֹךְ הָאֹהֶל (und sein Diener Josua, Sohn Nuns, ein Jüngling, wich nicht aus dem Inneren des Zeltes) zeigt מְשָׁרְתוֹ (sein Diener) mit Possessivsuffix, נַעַר (Jüngling) als Altersbezeichnung und לֹא יָמִישׁ (nicht wich) - Josua bleibt permanent im heiligen Zelt.
Die LXX verwendet ἐνώπιος ἐνωπίῳ (enopios enopio - "Angesicht zu Angesicht") für פנים אל־פנים (panim el-panim), wobei beide äquivalent sind, aber die griechische Formulierung könnte hellenistische Konzepte der direkten Gottesschau widerspiegeln.
Satzstruktur: Einzigartige göttliche Intimität mit Moses, seine Rückkehr zu alltäglichen Aufgaben und Josuas permanente Nähe zur Heiligkeit.
Das Gesetz etabliert Moses' einzigartige Gottesbeziehung und Josuas spirituelle Hingabe als künftigen Führer.
Exodus 33,12
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֜ה אֶל־יְהוָ֗ה רְ֠אֵה אַתָּ֞ה אֹמֵ֤ר אֵלַי֙ הַ֚עַל אֶת־הָעָ֣ם הַזֶּ֔ה וְאַתָּה֙ לֹ֣א הֽוֹדַעְתַּ֔נִי אֵ֥ת אֲשֶׁר־תִּשְׁלַ֖ח עִמִּ֑י וְאַתָּ֤ה אָמַ֨רְתָּ֙ יְדַעְתִּ֣יךָֽ בְשֵׁ֔ם וְגַם־מָצָ֥אתָ חֵ֖ן בְּעֵינָֽי׃
Deutsch: Und Mose sprach zu dem Ewigen: Siehe, du sprichst zu mir: Führe dieses Volk hinauf, aber du hast mich nicht wissen lassen, wen du mit mir senden willst. Und du hast doch gesagt: Ich kenne dich mit Namen, und du hast auch Gnade in meinen Augen gefunden.

Kommentar: Moses' Klage וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־יְהוָה רְאֵה אַתָּה אֹמֵר אֵלַי הַעַל אֶת־הָעָם הַזֶּה וְאַתָּה לֹא הוֹדַעְתַּנִי אֵת אֲשֶׁר־תִּשְׁלַח עִמִּי (und Mose sprach zu JHWH: Siehe, du sprichst zu mir: Führe hinauf dieses Volk, und du hast nicht wissen lassen mich, wen du senden wirst mit mir) zeigt רְאֵה (siehe) als Aufmerksamkeitsruf und die Spannung zwischen Auftrag und unklarer Begleitung.
Die Berufung auf göttliche Zusagen וְאַתָּה אָמַרְתָּ יְדַעְתִּיךָ בְשֵׁם וְגַם־מָצָאתָ חֵן בְּעֵינָי (und du hast gesagt: Ich habe dich erkannt mit Namen und auch hast du gefunden Gnade in meinen Augen) zeigt יְדַעְתִּיךָ בְשֵׁם (ich habe dich erkannt mit Namen) als persönliche Erwählung und מָצָאתָ חֵן בְּעֵינָי (du hast Gnade gefunden in meinen Augen) als göttliche Gunst.
Die LXX macht Moses' logische Argumentation mit göttlichen Zusagen deutlich.
Satzstruktur: Argumentative Klage über unklare Begleitung trotz klaren Auftrags mit Berufung auf persönliche göttliche Gunst.
Das Gesetz zeigt Moses als einen, der Gott zur Klarheit über seine Pläne drängt.
Exodus 33,13
Hebräisch: וְעַתָּ֡ה אִם־נָא֩ מָצָ֨אתִי חֵ֜ן בְּעֵינֶ֗יךָ הוֹדִעֵ֤נִי נָא֙ אֶת־דְּרָכֶ֔ךָ וְאֵדָ֣עֲךָ֔ לְמַ֥עַן אֶמְצָא־חֵ֖ן בְּעֵינֶ֑יךָ וּרְאֵ֕ה כִּ֥י עַמְּךָ֖ הַגּ֥וֹי הַזֶּֽה׃
Deutsch: Und nun, wenn ich denn Gnade in deinen Augen gefunden habe, so lass mich doch deinen Weg wissen, dass ich dich erkenne, damit ich Gnade in deinen Augen finde; und sieh, dass diese Nation dein Volk ist!

Kommentar: Die bedingte Bitte וְעַתָּה אִם־נָא מָצָאתִי חֵן בְּעֵינֶיךָ הוֹדִעֵנִי נָא אֶת־דְּרָכֶךָ (und nun, wenn doch ich gefunden habe Gnade in deinen Augen, lass mich wissen doch deinen Weg) zeigt אִם־נָא (wenn doch) als höfliche Kondition und דְּרָכֶךָ (deinen Weg) - Gottes Pläne und Methoden.
Das Erkenntnisziel וְאֵדָעֲךָ לְמַעַן אֶמְצָא־חֵן בְּעֵינֶיךָ (und ich werde dich erkennen, damit ich finde Gnade in deinen Augen) zeigt אֵדָעֲךָ (ich werde dich erkennen) als Ziel tieferer Gottesbeziehung für weitere Gnade.
Der Volksbezug וּרְאֵה כִּי עַמְּךָ הַגּוֹי הַזֶּה (und sieh, dass dein Volk diese Nation ist) zeigt Moses' Strategie der Rück-Zuschreibung - עַמְּךָ (dein Volk) statt der göttlichen Distanzierung.
Die LXX übersetzt ואדעך (we'eda'aka - "damit ich dich erkenne") als γνωστῶς εἴδω σε (gnostos eido se - "damit ich dich deutlich erkenne"), was eine verstärkte Betonung der Erkenntnisqualität ausdrückt.
Satzstruktur: Bedingte Bitte um Offenbarung von Gottes Wegen zum Zweck tieferer Erkenntnis mit strategischer Volkszuschreibung.
Das Gesetz zeigt Moses' Verlangen nach tieferer Gottesbeziehung zum Wohl des Volkes.
Exodus 33,14
Hebräisch: וַיֹּאמַ֑ר פָּנַ֥י יֵלֵ֖כוּ וַהֲנִחֹ֥תִי לָֽךְ׃
Deutsch: Und er sprach: Mein Angesicht wird mitgehen, und ich werde dir Ruhe geben.

Kommentar: Gottes Zusage וַיֹּאמַר פָּנַי יֵלֵכוּ וַהֲנִחֹתִי לָךְ (und er sprach: Mein Angesicht wird gehen und ich werde Ruhe geben dir) zeigt פָּנַי (mein Angesicht) mit Possessivsuffix 1. Person Singular - göttliche persönliche Präsenz statt nur Engelführung. יֵלֵכוּ (3. Person Plural Imperfekt Qal von הלך) im Plural, weil פָּנִים grammatisch Plural ist. הֲנִחֹתִי (1. Person Singular Hiphil Perfekt von נוח) mit waw-consecutivum - "Ruhe geben".
Die LXX übersetzt פני ילכו (panai yelekhu - "mein Angesicht wird gehen") als Αὐτὸς προπορεύσομαί σου (autos proporeusomai sou - "Ich selbst werde vor dir hergehen"), was eine personalisiertere und direktere Zusage Gottes darstellt.
Satzstruktur: Kurze, aber entscheidende göttliche Zusage persönlicher Präsenz und Ruhe.
Das Gesetz zeigt Gottes Nachgeben auf Moses' eindringliche Bitte um Klarheit.
Exodus 33,15
Hebräisch: וַיֹּ֖אמֶר אֵלָ֑יו אִם־אֵ֤ין פָּנֶ֨יךָ֙ הֹלְכִ֔ים אַֽל־תַּעֲלֵ֖נוּ מִזֶּֽה׃
Deutsch: Und er sprach zu ihm: Wenn dein Angesicht nicht mitgeht, so führe uns nicht hinauf von hier.

Kommentar: Moses' Ultimatum וַיֹּאמֶר אֵלָיו אִם־אֵין פָּנֶיךָ הֹלְכִים אַל־תַּעֲלֵנוּ מִזֶּה (und er sprach zu ihm: Wenn nicht deine Angesichter gehend sind, nicht führe uns hinauf von hier) zeigt אִם־אֵין (wenn nicht) als negative Bedingung und אַל־תַּעֲלֵנוּ (nicht führe uns hinauf) - Moses verweigert jede andere Lösung als göttliche Präsenz.
Satzstruktur: Klares Ultimatum - entweder göttliche Präsenz oder Verzicht auf den ganzen Plan.
Das Gesetz zeigt Moses' Unbeugsamkeit in der Frage göttlicher Präsenz.
Exodus 33,16
Hebräisch: וּבַמֶּ֣ה׀ יִוָּדַ֣ע אֵפ֗וֹא כִּֽי־מָצָ֨אתִי חֵ֤ן בְּעֵינֶ֨יךָ֙ אֲנִ֣י וְעַמֶּ֔ךָ הֲל֖וֹא בְּלֶכְתְּךָ֣ עִמָּ֑נוּ וְנִפְלֵ֨ינוּ֙ אֲנִ֣י וְעַמְּךָ֔ מִכָּ֨ל־הָעָ֔ם אֲשֶׁ֖ר עַל־פְּנֵ֥י הָאֲדָמָֽה׃
Deutsch: Und woran soll es denn erkannt werden, dass ich Gnade in deinen Augen gefunden habe, ich und dein Volk? Nicht daran, dass du mit uns gehst und wir ausgesondert werden, ich und dein Volk, aus allen Völkern, die auf der Erdoberfläche sind?

Kommentar: Die rhetorische Frage וּבַמֶּה יִוָּדַע אֵפוֹא כִּי־מָצָאתִי חֵן בְּעֵינֶיךָ אֲנִי וְעַמֶּךָ (und wodurch wird erkannt werden also, dass gefunden habe ich Gnade in deinen Augen, ich und dein Volk) zeigt בַמֶּה (wodurch) als Erkenntnisfrage und אֵפוֹא (also) als logische Folgerung.
Die Unterscheidungslogik הֲלוֹא בְּלֶכְתְּךָ עִמָּנוּ וְנִפְלֵינוּ אֲנִי וְעַמְּךָ מִכָּל־הָעָם אֲשֶׁר עַל־פְּנֵי הָאֲדָמָה (ist es nicht durch dein Gehen mit uns und wir werden ausgesondert, ich und dein Volk, von allen Völkern, die auf den Angesichtern der Erde sind) zeigt נִפְלֵינוּ (1. Person Plural Niphal Perfekt von פלא) mit waw-consecutivum - "wir werden ausgesondert/wunderbar gemacht". עַל־פְּנֵי הָאֲדָמָה (auf den Angesichtern der Erde) umfasst alle Völker.
Satzstruktur: Rhetorische Frage mit logischer Antwort über göttliche Präsenz als einzigartiges Unterscheidungsmerkmal von allen Völkern.
Das Gesetz zeigt Moses' Argument, dass Israels Einzigartigkeit nur durch göttliche Präsenz sichtbar wird.
Exodus 33,17
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה גַּ֣ם אֶת־הַדָּבָ֥ר הַזֶּ֛ה אֲשֶׁ֥ר דִּבַּ֖רְתָּ אֶֽעֱשֶׂ֑ה כִּֽי־מָצָ֤אתָ חֵן֙ בְּעֵינַ֔י וָאֵדָעֲךָ֖ בְּשֵֽׁם׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mose: Auch dieses Wort, das du geredet hast, werde ich tun; denn du hast Gnade in meinen Augen gefunden, und ich kenne dich mit Namen.

Kommentar: Gottes vollständige Zusage וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה גַּם אֶת־הַדָּבָר הַזֶּה אֲשֶׁר דִּבַּרְתָּ אֶעֱשֶׂה (und JHWH sprach zu Mose: Auch diese Sache, die du geredet hast, werde ich tun) zeigt גַּם (auch) - sogar diese weitreichende Bitte wird gewährt.
Die doppelte Begründung כִּי־מָצָאתָ חֵן בְּעֵינַי וָאֵדָעֲךָ בְּשֵׁם (denn du hast gefunden Gnade in meinen Augen und ich kenne dich mit Namen) wiederholt die Formeln aus Vers 12, zeigt aber jetzt ihre Wirksamkeit.
Satzstruktur: Vollständige göttliche Zusage mit doppelter Begründung durch persönliche Gunst und namentliche Erwählung.
Das Gesetz dokumentiert Moses' vollständigen Erfolg als Fürbitter durch seine einzigartige Gottesbeziehung.
Exodus 33,18
Hebräisch: וַיֹּאמַ֑ר הַרְאֵ֥נִי נָ֖א אֶת־כְּבֹדֶֽךָ׃
Deutsch: Und er sprach: Lass mich doch deine Herrlichkeit sehen!

Kommentar: Moses' höchste Bitte וַיֹּאמַר הַרְאֵנִי נָא אֶת־כְּבֹדֶךָ (und er sprach: Lass mich sehen doch deine Herrlichkeit) zeigt הַרְאֵנִי (2. Person Singular maskulin Hiphil Imperativ von ראה) mit Objektsuffix 1. Person Singular - "lass mich sehen". נָא (doch) als höfliche Bitte. כְּבוֹדֶךָ (deine Herrlichkeit) mit Possessivsuffix 2. Person Singular maskulin - die sichtbare Manifestation von Gottes Wesen und Macht.
Die LXX übersetzt כָּבוֹד mit δόξα (Herrlichkeit, Ehre) und macht damit die Bitte um Gottesschau deutlich.
Satzstruktur: Direkte, aber höfliche Bitte um die höchste Form der Gottesbegegnung.
Das Gesetz zeigt Moses' Verlangen nach der ultimativen Gotteserfahrung nach seinem Erfolg als Fürbitter.
Exodus 33,19
Hebräisch: וַיֹּ֗אמֶר אֲנִ֨י אַעֲבִ֤יר כָּל־טוּבִי֙ עַל־פָּנֶ֔יךָ וְקָרָ֧אתִֽי בְשֵׁ֛ם יְהוָ֖ה לְפָנֶ֑יךָ וְחַנֹּתִי֙ אֶת־אֲשֶׁ֣ר אָחֹ֔ן וְרִחַמְתִּ֖י אֶת־אֲשֶׁ֥ר אֲרַחֵֽם׃
Deutsch: Und er sprach: Ich werde alle meine Güte vor deinem Angesicht vorübergehen lassen und werde den Namen des Ewigen vor dir ausrufen; und ich werde gnädig sein, wem ich gnädig bin, und werde mich erbarmen, wessen ich mich erbarme.

Kommentar: Die alternative Offenbarung וַיֹּאמֶר אֲנִי אַעֲבִיר כָּל־טוּבִי עַל־פָּנֶיךָ (und er sprach: Ich werde vorübergehen lassen alle meine Güte vor deinem Angesicht) zeigt אַעֲבִיר (1. Person Singular Hiphil Imperfekt von עבר) - "vorübergehen lassen" und טוּבִי (meine Güte) mit Possessivsuffix 1. Person Singular - Gottes Güte statt seiner Herrlichkeit.
Die Namensoffenbarung וְקָרָאתִי בְשֵׁם יְהוָה לְפָנֶיךָ (und ich werde ausrufen den Namen JHWHs vor dir) zeigt קָרָאתִי (1. Person Singular Perfekt Qal von קרא) mit waw-consecutivum - die Verkündigung des göttlichen Namens mit seinen Eigenschaften.
Die souveräne Gnade וְחַנֹּתִי אֶת־אֲשֶׁר אָחֹן וְרִחַמְתִּי אֶת־אֲשֶׁר אֲרַחֵם (und ich werde gnädig sein, wen ich gnädig bin, und ich werde mich erbarmen, wessen ich mich erbarme) zeigt die doppelte Formulierung mit חנן (gnädig sein) und רחם (sich erbarmen) - Gnade und Barmherzigkeit sind souveräne göttliche Entscheidungen, nicht menschliche Ansprüche.
Satzstruktur: Alternative zur Herrlichkeitsschau durch Güte-Manifestation, Namensoffenbarung und Proklamation souveräner Gnade.
Das Gesetz zeigt Gottes alternative Selbstoffenbarung durch seine moralischen Eigenschaften statt seiner visuellen Herrlichkeit.
Exodus 33,20
Hebräisch: וַיֹּ֕אמֶר לֹ֥א תוּכַ֖ל לִרְאֹ֣ת אֶת־פָּנָ֑י כִּ֛י לֹֽא־יִרְאַ֥נִי הָאָדָ֖ם וָחָֽי׃
Deutsch: Und er sprach: Du vermagst nicht mein Angesicht zu sehen, denn nicht kann ein Mensch mich sehen und leben.

Kommentar: Die menschliche Begrenzung וַיֹּאמֶר לֹא תוּכַל לִרְאוֹת אֶת־פָּנָי (und er sprach: Nicht vermagst du zu sehen mein Angesicht) zeigt לֹא תוּכַל (nicht vermagst du) - selbst Moses kann nicht die volle Gottesschau ertragen. פָּנָי (mein Angesicht) mit Possessivsuffix 1. Person Singular.
Das universelle Prinzip כִּי לֹא־יִרְאַנִי הָאָדָם וָחָי (denn nicht sieht mich der Mensch und lebt) zeigt הָאָדָם (der Mensch) universell - kein Mensch kann Gott direkt schauen und überleben. וָחָי (und lebt) mit waw-consecutivum von חיה (leben).
Satzstruktur: Direkte Ablehnung mit universeller Begründung der tödlichen Gefahr für Menschen.
Das Gesetz etabliert die fundamentale Grenze zwischen göttlicher und menschlicher Natur.
Exodus 33,21
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר יְהוָ֔ה הִנֵּ֥ה מָק֖וֹם אִתִּ֑י וְנִצַּבְתָּ֖ עַל־הַצּֽוּר׃
Deutsch: Und der Ewige sprach: Siehe, es ist ein Ort bei mir, da sollst du auf dem Felsen stehen.

Kommentar: Die göttliche Alternative וַיֹּאמֶר יְהוָה הִנֵּה מָקוֹם אִתִּי (und JHWH sprach: Siehe, ein Ort ist bei mir) zeigt הִנֵּה (siehe) und מָקוֹם אִתִּי (ein Ort bei mir) - ein besonderer Ort in göttlicher Nähe.
Die Positionierung וְנִצַּבְתָּ עַל־הַצּוּר (und du sollst dich hinstellen auf den Felsen) zeigt נִצַּבְתָּ (2. Person Singular maskulin Niphal Perfekt von נצב) mit waw-consecutivum - "sich hinstellen" auf הַצּוּר (den Felsen) als sicheren Standort.
Satzstruktur: Ankündigung eines besonderen Ortes mit sicherer Positionierung für die Gottesbegegnung.
Das Gesetz zeigt Gottes Fürsorge für Moses' Sicherheit bei der teilweisen Gottesschau.
Exodus 33,22
Hebräisch: וְהָיָה֙ בַּעֲבֹ֣ר כְּבֹדִ֔י וְשַׂמְתִּ֖יךָ בְּנִקְרַ֣ת הַצּ֑וּר וְשַׂכֹּתִ֥י כַפִּ֛י עָלֶ֖יךָ עַד־עָבְרִֽי׃
Deutsch: Und es wird geschehen, wenn meine Herrlichkeit vorübergeht, so werde ich dich in die Felsenkluft stellen und meine Hand über dich decken, bis ich vorübergegangen bin.

Kommentar: Das Vorbeiziehen der Herrlichkeit וְהָיָה בַּעֲבֹר כְּבוֹדִי (und es wird sein, beim Vorübergehen meiner Herrlichkeit) zeigt בַּעֲבֹר (beim Vorübergehen) als Infinitiv construct von עבר mit כְּבוֹדִי (meine Herrlichkeit) mit Possessivsuffix 1. Person Singular.
Die Schutzmaßnahmen וְשַׂמְתִּיךָ בְּנִקְרַת הַצּוּר וְשַׂכֹּתִי כַפִּי עָלֶיךָ עַד־עָבְרִי (und ich werde dich setzen in die Kluft des Felsens und ich werde decken meine Hand über dich bis mein Vorübergehen) zeigen שַׂמְתִּיךָ (1. Person Singular Perfekt Qal von שׂום) mit waw-consecutivum - "dich setzen" in נִקְרַת הַצּוּר (die Kluft des Felsens). שַׂכֹּתִי כַפִּי (ich werde decken meine Hand) als göttlichen Schutz bis עָבְרִי (mein Vorübergehen).
Die LXX macht die doppelte Schutzmaßnahme durch Felsenkluft und göttliche Hand deutlich.
Satzstruktur: Zeitliche Bestimmung mit doppelten Schutzmaßnahmen während des Vorübergehens der göttlichen Herrlichkeit.
Das Gesetz zeigt Gottes sorgfältige Vorkehrungen für Moses' Schutz bei der gefährlichen Gottesbegegnung.
Exodus 33,23
Hebräisch: וַהֲסִרֹתִי֙ אֶת־כַּפִּ֔י וְרָאִ֖יתָ אֶת־אֲחֹרָ֑י וּפָנַ֖י לֹ֥א יֵרָאֽוּ׃
Deutsch: Und ich werde meine Hand wegtun, und du wirst mich von hinten sehen; aber mein Angesicht soll nicht gesehen werden.

Kommentar: Die Enthüllung וַהֲסִרֹתִי אֶת־כַּפִּי וְרָאִיתָ אֶת־אֲחֹרָי (und ich werde wegtun meine Hand und du wirst sehen meine Rückseite) zeigt הֲסִרֹתִי (1. Person Singular Hiphil Perfekt von סור) mit waw-consecutivum - "wegtun" der schützenden Hand. אֲחֹרָי (meine Rückseite) mit Possessivsuffix 1. Person Singular - eine metaphorische Beschreibung der möglichen Gottesschau.
Die Begrenzung וּפָנַי לֹא יֵרָאוּ (und meine Angesichter werden nicht gesehen werden) zeigt פָנַי (meine Angesichter) im Plural und לֹא יֵרָאוּ (werden nicht gesehen werden) als Passiv - die direkte Gottesschau bleibt verboten.
Die LXX übersetzt die anthropomorphe Sprache wörtlich und macht damit sowohl die Möglichkeit als auch die Grenze der Gottesschau deutlich.
Satzstruktur: Enthüllung nach dem Vorübergehen mit klarer Begrenzung auf die "Rückseite" Gottes.
Das Gesetz schließt mit der paradoxen Gottesschau - Moses wird Gott sehen, aber nur von hinten, nicht von Angesicht.
Exodus 34,1
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה פְּסָל־לְךָ֛ שְׁנֵֽי־לֻחֹ֥ת אֲבָנִ֖ים כָּרִאשֹׁנִ֑ים וְכָתַבְתִּי֙ עַל־הַלֻּחֹ֔ת אֶת־הַדְּבָרִ֔ים אֲשֶׁ֥ר הָי֛וּ עַל־הַלֻּחֹ֥ת הָרִאשֹׁנִ֖ים אֲשֶׁ֥ר שִׁבַּֽרְתָּ׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mose: Haue dir zwei steinerne Tafeln aus wie die ersten, und ich werde auf die Tafeln die Worte schreiben, die auf den ersten Tafeln waren, die du zerbrochen hast.

Kommentar: Der Neuanfang וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה פְּסָל־לְךָ שְׁנֵי־לֻחֹת אֲבָנִים כָּרִאשֹׁנִים (und JHWH sprach zu Mose: Haue dir aus zwei Tafeln aus Steinen wie die ersten) zeigt פְּסָל־לְךָ (haue dir aus) - diesmal muss Moses die Tafeln selbst herstellen. כָּרִאשֹׁנִים (wie die ersten) - identisch mit den zerbrochenen.
Die göttliche Wiederherstellung וְכָתַבְתִּי עַל־הַלֻּחֹת אֶת־הַדְּבָרִים אֲשֶׁר הָיוּ עַל־הַלֻּחֹת הָרִאשֹׁנִים אֲשֶׁר שִׁבַּרְתָּ (und ich werde schreiben auf die Tafeln die Worte, die waren auf den ersten Tafeln, die du zerbrochen hast) zeigt Gottes Bereitschaft zur vollständigen Wiederherstellung trotz Moses' Zerstörung. אֲשֶׁר שִׁבַּרְתָּ (die du zerbrochen hast) erinnert an Moses' Verantwortung.
Die LXX fügt καὶ ἀνάβηθι πρός με εἰς τὸ ὄρος (und steige zu mir auf den Berg) hinzu, was im hebräischen Text nicht explizit erwähnt wird, sondern erst in Vers 2 erscheint.
Satzstruktur: Göttlicher Auftrag zur Tafelherstellung mit Zusage der identischen Wiederherstellung trotz menschlicher Zerstörung.
Das Gesetz zeigt Gottes Gnade in der Bundeserneuerung trotz menschlichen Versagens.

Exodus 34,2
Hebräisch: וֶהְיֵ֥ה נָכ֖וֹן לַבֹּ֑קֶר וְעָלִ֤יתָ בַבֹּ֨קֶר֙ אֶל־הַ֣ר סִינַ֔י וְנִצַּבְתָּ֥ לִ֛י שָׁ֖ם עַל־רֹ֥אשׁ הָהָֽר׃
Deutsch: Und sei bereit auf den Morgen, und steige am Morgen auf den Berg Sinai und stehe mir dort auf dem Gipfel des Berges.

Kommentar: Die zeitliche Vorbereitung וֶהְיֵה נָכוֹן לַבֹּקֶר (und sei bereit zum Morgen) zeigt die notwendige innere und äußere Vorbereitung auf die heilige Begegnung. לַבֹּקֶר (zum Morgen) betont den frühen Zeitpunkt der Gottesbegegnung.
Der Aufstieg וְעָלִיתָ בַבֹּקֶר אֶל־הַר סִינַי (und steige hinauf am Morgen zum Berg Sinai) wiederholt die zeitliche Präzision und verweist auf den heiligen Berg der ersten Gesetzgebung.
Die Positionierung וְנִצַּבְתָּ לִי שָׁם עַל־רֹאשׁ הָהָר (und stelle dich hin mir dort auf dem Gipfel des Berges) zeigt die persönliche Begegnung zwischen Gott und Moses am höchsten Punkt des Berges. לִי (mir) betont die direkte göttliche Gegenwart.
Die LXX betont durch präzise Zeitangaben die Bedeutung der Vorbereitung für die Gottesbegegnung.
Satzstruktur: Dreifache Anweisung: Bereitschaft, Aufstieg und Positionierung für die heilige Begegnung.
Das Gesetz zeigt die notwendige Vorbereitung für die Gottesbegegnung.

Exodus 34,3
Hebräisch: וְאִישׁ֙ לֹֽא־יַעֲלֶ֣ה עִמָּ֔ךְ וְגַם־אִ֥ישׁ אַל־יֵרָ֖א בְּכָל־הָהָ֑ר גַּם־הַצֹּ֤אן וְהַבָּקָר֙ אַל־יִרְע֔וּ אֶל־מ֖וּל הָהָ֥ר הַהֽוּא׃
Deutsch: Und niemand soll mit dir hinaufsteigen, und es soll auch niemand auf dem ganzen Berg gesehen werden; sogar Kleinvieh und Rinder sollen nicht gegen diesen Berg hin weiden.

Kommentar: Die menschliche Isolation וְאִישׁ לֹא־יַעֲלֶה עִמָּךְ (und kein Mann soll hinaufsteigen mit dir) zeigt Moses' Alleinstellung bei dieser heiligen Begegnung. עִמָּךְ (mit dir) betont seine Einsamkeit.
Die totale Absonderung וְגַם־אִישׁ אַל־יֵרָא בְּכָל־הָהָר (und auch kein Mann soll gesehen werden auf dem ganzen Berg) erweitert das Verbot auf den gesamten Berg. בְּכָל־הָהָר (auf dem ganzen Berg) zeigt die vollständige Heiligung des Ortes.
Die tierische Ausgrenzung גַּם־הַצֹּאן וְהַבָּקָר אַל־יִרְעוּ אֶל־מוּל הָהָר הַהוּא (auch Schafe und Rinder sollen nicht weiden gegenüber diesem Berg) zeigt die absolute Heiligkeit - selbst Tiere sind vom Berg fernzuhalten. אֶל־מוּל הָהָר (gegenüber diesem Berg) betont die räumliche Distanz.
Die LXX verstärkt durch die Reihenfolge der Verbote die absolute Isolation der Gottesbegegnung.
Satzstruktur: Dreifaches Verbot steigender Intensität: Menschen, Berg, sogar Tiere sind ausgeschlossen.
Das Gesetz betont die außergewöhnliche Heiligkeit dieser Bundeserneuerung.

Exodus 34,4
Hebräisch: וַיִּפְסֹ֡ל שְׁנֵֽי־לֻחֹ֨ת אֲבָנִ֜ים כָּרִאשֹׁנִ֗ים וַיַּשְׁכֵּ֨ם מֹשֶׁ֤ה בַבֹּ֨קֶר֙ וַיַּ֨עַל֙ אֶל־הַ֣ר סִינַ֔י כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֹתוֹ֑ וַיִּקַּ֣ח בְּיָדֹ֔ו שְׁנֵ֖י לֻחֹ֥ת אֲבָנִֽים׃
Deutsch: Und er hieb zwei steinerne Tafeln aus wie die ersten; und Mose stand früh am Morgen auf und stieg auf den Berg Sinai, so wie der Ewige ihm geboten hatte, und nahm die zwei steinernen Tafeln in seine Hand.

Kommentar: Der exakte Gehorsam wird in vier Schritten dokumentiert: וַיִּפְסֹל שְׁנֵי־לֻחֹת אֲבָנִים כָּרִאשֹׁנִים (und er hieb aus zwei Tafeln aus Steinen wie die ersten) - Tafelherstellung, וַיַּשְׁכֵּם מֹשֶׁה בַבֹּקֶר (und Mose stand früh auf am Morgen) - pünktliche Vorbereitung, וַיַּעַל אֶל־הַר סִינַי כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֹתוֹ (und er stieg hinauf zum Berg Sinai, wie JHWH ihm geboten hatte) - gehorsamer Aufstieg, וַיִּקַּח בְּיָדוֹ שְׁנֵי לֻחֹת אֲבָנִים (und er nahm in seine Hand zwei Tafeln aus Steinen) - Mitnahme der Tafeln.
Die LXX betont durch die vollständige Ausführung aller Anweisungen Moses' vorbildlichen Gehorsam.
Satzstruktur: Vierfache Dokumentation des vollkommenen Gehorsams gegenüber allen göttlichen Anweisungen.
Das Gesetz betont Moses' exemplarischen Gehorsam bei der Bundeserneuerung.
Exodus 34,5
Hebräisch: וַיֵּ֤רֶד יְהוָה֙ בֶּֽעָנָ֔ן וַיִּתְיַצֵּ֥ב עִמּוֹ֖ שָׁ֑ם וַיִּקְרָ֥א בְשֵׁ֖ם יְהוָֽה׃
Deutsch: Und der Ewige stieg in der Wolke herab, und er stellte sich dort bei ihm auf und rief den Namen des Ewigen aus.

Kommentar: Die göttliche Herabkunft וַיֵּרֶד יְהוָה בֶּעָנָן (und JHWH stieg herab in der Wolke) zeigt יֵּרֶד (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von ירד) mit waw-consecutivum - "herabsteigen". בֶּעָנָן (in der Wolke) als sichtbares Zeichen der göttlichen Präsenz, wie bereits bei der ersten Sinai-Theophanie.
Die göttliche Positionierung וַיִּתְיַצֵּב עִמּוֹ שָׁם (und er stellte sich auf mit ihm dort) zeigt יִּתְיַצֵּב (3. Person Singular maskulin Hithpael Imperfekt von יצב) mit waw-consecutivum - "sich hinstellen, sich positionieren". עִמּוֹ (mit ihm) betont die Nähe zu Moses.
Die Namensausrufung וַיִּקְרָ֥א בְשֵׁ֖ם יְהוָֽה (und er rief aus den Namen JHWHs) zeigt יִּקְרָא (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von קרא) mit waw-consecutivum - "ausrufen". Das Subjekt ist mehrdeutig - es könnte Gott selbst oder Moses sein, der Gottes Namen ausruft.
Die LXX macht die dreifache Aktion der göttlichen Herabkunft, Positionierung und Namensausrufung deutlich.
Satzstruktur: Göttliche Herabkunft in sichtbarer Form mit Positionierung bei Moses und Namensausrufung als Vorbereitung zur Selbstoffenbarung.
Das Gesetz zeigt die sorgfältige göttliche Vorbereitung für die monumentale Selbstoffenbarung.
Exodus 34,6
Hebräisch: וַיַּעֲבֹ֨ר יְהוָ֥ה׀ עַל־פָּנָיו֮ וַיִּקְרָא֒ יְהוָ֣ה׀ יְהוָ֔ה אֵ֥ל רַח֖וּם וְחַנּ֑וּן אֶ֥רֶךְ אַפַּ֖יִם וְרַב־חֶ֥סֶד וֶאֱמֶֽת׃
Deutsch: Und der Ewige ging vor seinem Angesicht vorüber und rief: Der Ewige, der Ewige, Gott, barmherzig und gnädig, langsam zum Zorn und reich an Gnade und Wahrheit.

Kommentar: Das Vorübergehen וַיַּעֲבֹר יְהוָה עַל־פָּנָיו (und JHWH ging vorüber vor seinem Angesicht) zeigt יַּעֲבֹר (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עבר) mit waw-consecutivum - "vorübergehen" erfüllt die Verheißung aus 33,19.22.
Die Selbstproklamation beginnt mit וַיִּקְרָא יְהוָה יְהוָה (und er rief: JHWH JHWH) - der doppelte Gottesname. Die rabbinische Tradition deutet dies als JHWH vor und nach der Sünde - derselbe barmherzige Gott.
Die erste Eigenschaftsgruppe: אֵל רַחוּם וְחַנּוּן (Gott, barmherzig und gnädig) - רַחוּם von רחם (sich erbarmen), verwandt mit רֶחֶם (Mutterschoß) - mütterliche Barmherzigkeit. חַנּוּן von חנן (gnädig sein) - unverdiente Gunst.
אֶרֶךְ אַפַּיִם (langsam der Nase) - wörtlich "lang der Nasen", idiomatisch "langmütig, geduldig". אַף (Nase) als Sitz des Zorns.
וְרַב־חֶסֶד וֶאֱמֶת (und reich an Gnade und Wahrheit) - חֶסֶד (Bundestreue, liebende Güte) und אֱמֶת (Wahrheit, Zuverlässigkeit) als göttliche Grundeigenschaften.
Die LXX übersetzt רַחוּם mit οἰκτίρμων (barmherzig) und חַנּוּן mit ἐλεήμων (gnädig).
Satzstruktur: Göttliches Vorübergehen mit Selbstproklamation des Namens und fünf grundlegenden Barmherzigkeitseigenschaften.
Das Gesetz beginnt die berühmten "Dreizehn Eigenschaften" mit Betonung der göttlichen Barmherzigkeit.
Exodus 34,7
Hebräisch: נֹצֵ֥ר חֶ֙סֶד֙ לָאֲלָפִ֔ים נֹשֵׂ֥א עָוֹ֛ן וָפֶ֖שַׁע וְחַטָּאָ֑ה וְנַקֵּה֙ לֹ֣א יְנַקֶּ֔ה פֹּקֵ֣ד׀ עֲוֹ֣ן אָב֗וֹת עַל־בָּנִים֙ וְעַל־בְּנֵ֣י בָנִ֔ים עַל־שִׁלֵּשִׁ֖ים וְעַל־רִבֵּעִֽים׃
Deutsch: Der Gnade bewahrt für Tausende, der Ungerechtigkeit, Übertretung und Sünde vergibt – aber keineswegs hält er für schuldlos –, der die Ungerechtigkeit der Väter heimsucht an den Kindern und Kindeskindern, an der dritten und an der vierten Generation.

Kommentar: Die Gnadenbewahrung נֹצֵר חֶסֶד לָאֲלָפִים (bewahrend Gnade für Tausende) zeigt נֹצֵר (Partizip Qal von נצר) - "bewahren, hüten" und לָאֲלָפִים (für Tausende) - Gottes Gnade erstreckt sich über tausende von Generationen.
Die Sündenvergebung נֹשֵׂא עָוֹן וָפֶשַׁע וְחַטָּאָה (tragend Schuld und Übertretung und Sünde) zeigt נֹשֵׂא (Partizip Qal von נשׂא) - "tragen, wegnehmen". Die drei Sündenkategorien: עָוֹן (Schuld, Ungerechtigkeit), פֶּשַׁע (Übertretung, Rebellion), חַטָּאָה (Sünde, Verfehlung) - alle Arten menschlicher Schuld.
Der Gerechtigkeitsvorbehalt וְנַקֵּה לֹא יְנַקֶּה (und ungestraft lässt er nicht ungestraft) zeigt die Infinitiv-Absolutus-Konstruktion für Betonung - Gott ist barmherzig, aber nicht ungerecht.
Die Generationenverantwortung פֹּקֵד עֲוֹן אָבוֹת עַל־בָּנִים וְעַל־בְּנֵי בָנִים עַל־שִׁלֵּשִׁים וְעַל־רִבֵּעִים (heimsuchend Schuld der Väter an den Söhnen und an den Söhnen der Söhne, an den Dritten und an den Vierten) zeigt פֹּקֵד (Partizip Qal von פקד) - "heimsuchen". Die vier Generationen zeigen begrenzte, nicht ewige Vergeltung.
Die LXX übersetzt נצר חסד לאלפים (notzer chesed la'alafim - "der Gnade bewahrt für Tausende") als καὶ δικαιοσύνην διατηρῶν καὶ ποιῶν ἔλεος εἰς χιλιάδας (und Gerechtigkeit bewahrend und Barmherzigkeit tuend für Tausende), wobei sie "Gerechtigkeit" hinzufügt, die im hebräischen Text nicht erscheint.
Satzstruktur: Bewahrung der Gnade über Tausende, umfassende Sündenvergebung mit Gerechtigkeitsvorbehalt und begrenzter Generationenvergeltung.
Das Gesetz zeigt die perfekte Balance zwischen göttlicher Barmherzigkeit und Gerechtigkeit - Barmherzigkeit überwiegt bei weitem (Tausende vs. vier Generationen).
Exodus 34,8
Hebräisch: וַיְמַהֵ֖ר מֹשֶׁ֑ה וַיִּקֹּ֥ד אַ֖רְצָה וַיִּשְׁתָּֽחוּ׃
Deutsch: Und Mose beeilte sich und neigte sich zur Erde und warf sich nieder.

Kommentar: Moses' spontane Reaktion וַיְמַהֵר מֹשֶׁה (und Mose beeilte sich) zeigt יְמַהֵר (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von מהר) mit waw-consecutivum - "sich beeilen" aus Überwältigung.
Die doppelte Anbetungsgeste וַיִּקֹּד אַרְצָה וַיִּשְׁתָּחוּ (und er neigte sich zur Erde und warf sich nieder) zeigt יִּקֹּד (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von קדד) mit waw-consecutivum - "sich neigen" und יִּשְׁתָּחוּ (3. Person Singular maskulin Hithpael Imperfekt von שׁחה) mit waw-consecutivum - "sich niederwerfen". אַרְצָה (zur Erde) betont die Demutshaltung.
Die LXX macht Moses' überwältigte Reaktion auf die Gottesoffenbarung deutlich.
Satzstruktur: Spontane Eile mit doppelter Anbetungsgeste als Reaktion auf die göttliche Selbstoffenbarung.
Das Gesetz zeigt die angemessene menschliche Reaktion auf die Offenbarung der göttlichen Barmherzigkeit.
Exodus 34,9
Hebräisch: וַיֹּ֡אמֶר אִם־נָא֩ מָצָ֨אתִי חֵ֤ן בְּעֵינֶ֙יךָ֙ אֲדֹנָ֔י יֵֽלֶךְ־נָ֥א אֲדֹנָ֖י בְּקִרְבֵּ֑נוּ כִּ֤י עַם־קְשֵׁה־עֹ֙רֶף֙ ה֔וּא וְסָלַחְתָּ֛ לַעֲוֹנֵ֥נוּ וּלְחַטָּאתֵ֖נוּ וּנְחַלְתָּֽנוּ׃
Deutsch: Und er sprach: Wenn ich denn Gnade in deinen Augen gefunden habe, Herr, so ziehe doch der Herr in unserer Mitte – denn es ist ein halsstarriges Volk – und vergib unsere Ungerechtigkeit und unsere Sünde, und nimm uns an als Erbteil.

Kommentar: Die Fürbitte וַיֹּאמֶר אִם־נָא מָצָאתִי חֵן בְּעֵינֶיךָ אֲדֹנָי (und er sprach: Wenn doch ich gefunden habe Gnade in deinen Augen, Herr) zeigt Moses' demütige Kondition mit אִם־נָא (wenn doch) und אֲדֹנָי (Herr) als respektvolle Anrede.
Die zentrale Bitte יֵלֶךְ־נָא אֲדֹנָי בְּקִרְבֵּנוּ (ziehe doch, Herr, in unserer Mitte) zeigt יֵלֶךְ (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von הלך) - die Bitte um göttliche Präsenz, die in 33,3 verweigert wurde. בְּקִרְבֵּנוּ (in unserer Mitte) betont die Intimität.
Die brillante Argumentationsstrategie כִּי עַם־קְשֵׁה־עֹרֶף הוּא (denn ein Volk harten Nackens ist es) - Moses macht die Schwäche des Volkes zum Argument für göttliches Erbarmen, nicht gegen es.
Die Vergebungsbitte וְסָלַחְתָּ לַעֲוֹנֵנוּ וּלְחַטָּאתֵנוּ (und vergib unsere Ungerechtigkeit und unsere Sünde) verwendet עָוֹן und חַטָּאָה aus Gottes Selbstoffenbarung.
Die Erbschaftsbitte וּנְחַלְתָּנוּ (und erbe uns) zeigt נְחַלְתָּנוּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נחל) mit waw-consecutivum und Objektsuffix 1. Person Plural - "nimm uns als Erbteil an".
Die LXX macht Moses' strategische Verwendung von Gottes eigener Barmherzigkeitsoffenbarung deutlich.
Satzstruktur: Demütige Kondition mit zentraler Präsenzbitte, brillanter Schwäche-zu-Erbarmen-Argumentation und doppelter Bitte um Vergebung und Annahme.
Das Gesetz zeigt Moses als Meister der Fürbitte, der Gottes eigene Selbstoffenbarung sofort für das Volk einsetzt.
Exodus 34,10
Hebräisch: וַיֹּ֗אמֶר הִנֵּ֣ה אָנֹכִי֮ כֹּרֵ֣ת בְּרִית֒ נֶ֤גֶד כָּֽל־עַמְּךָ֙ אֶעֱשֶׂ֣ה נִפְלָאֹ֔ת אֲשֶׁ֛ר לֹֽא־נִבְרְא֥וּ בְכָל־הָאָ֖רֶץ וּבְכָל־הַגּוֹיִ֑ם וְרָאָ֣ה כָל־הָ֠עָם אֲשֶׁר־אַתָּ֨ה בְקִרְבּ֜וֹ אֶת־מַעֲשֵׂ֤ה יְהוָה֙ כִּֽי־נוֹרָ֣א ה֔וּא אֲשֶׁ֥ר אֲנִ֖י עֹשֶׂ֥ה עִמָּֽךְ׃
Deutsch: Und er sprach: Siehe, ich schließe einen Bund: Vor deinem ganzen Volk will ich Wunder tun, die nicht geschaffen worden sind auf der ganzen Erde und unter allen Nationen; und das ganze Volk, in dessen Mitte du bist, soll das Werk des Ewigen sehen; denn furchtbar ist, was ich mit dir tun werde.

Kommentar: Die Bundeserklärung וַיֹּאמֶר הִנֵּה אָנֹכִי כֹּרֵת בְּרִית (und er sprach: Siehe, ich schneide einen Bund) zeigt הִנֵּה (siehe) als feierliche Ankündigung und כֹּרֵת בְּרִית (schneide einen Bund) - die technische Formel für Bundesschluss.
Die Wunderzusage נֶגֶד כָּל־עַמְּךָ אֶעֱשֶׂה נִפְלָאוֹת אֲשֶׁר לֹא־נִבְרְאוּ בְכָל־הָאָרֶץ וּבְכָל־הַגּוֹיִם (vor deinem ganzen Volk werde ich tun Wunder, die nicht geschaffen wurden auf der ganzen Erde und unter allen Völkern) zeigt נִפְלָאוֹת (Wunder) als Plural von פֶּלֶא (Wunder) und לֹא־נִבְרְאוּ (nicht geschaffen wurden) - völlig einzigartige, nie dagewesene Taten.
Die Sichtbarkeitszusage וְרָאָה כָל־הָעָם אֲשֶׁר־אַתָּה בְקִרְבּוֹ אֶת־מַעֲשֵׂה יְהוָה (und sehen wird das ganze Volk, das du in seiner Mitte bist, das Werk JHWHs) zeigt die öffentliche Manifestation göttlicher Macht.
Die Furchtbarkeit כִּי־נוֹרָא הוּא אֲשֶׁר אֲנִי עֹשֶׂה עִמָּךְ (denn furchtbar ist es, was ich tue mit dir) zeigt נוֹרָא (furchtbar, ehrfurchtgebietend) - göttliches Handeln, das Ehrfurcht und Schrecken auslöst.
Die LXX macht die einzigartigen und öffentlich sichtbaren göttlichen Wunder deutlich.
Satzstruktur: Feierliche Bundesankündigung mit Zusage nie dagewesener öffentlicher Wunder von furchtbarer göttlicher Macht.
Das Gesetz zeigt Gottes Antwort auf Moses' Fürbitte - ein neuer Bund mit spektakulären Manifestationen göttlicher Macht.
Exodus 34,11
Hebräisch: שְׁמָר־לְךָ֔ אֵ֛ת אֲשֶׁ֥ר אָנֹכִ֖י מְצַוְּךָ֣ הַיּ֑וֹם הִנְנִ֧י גֹרֵ֣שׁ מִפָּנֶ֗יךָ אֶת־הָאֱמֹרִי֙ וְהַֽכְּנַעֲנִ֔י וְהַחִתִּי֙ וְהַפְּרִזִּ֔י וְהַחִוִּ֖י וְהַיְבוּסִֽי׃
Deutsch: Beobachte für dich, was ich dir heute gebiete. Siehe, ich werde vor dir vertreiben den Amoriter und den Kanaaniter und den Hetiter und den Perisiter und den Hewiter und den Jebusiter.

Kommentar: Der Beobachtungsbefehl שְׁמָר־לְךָ אֵת אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַוְּךָ הַיּוֹם (beobachte für dich, was ich dir gebiete heute) zeigt שְׁמָר־לְךָ (beobachte für dich) - שׁמר (bewahren, beobachten) mit ethischem Dativ לְךָ (für dich) betont persönliche Verantwortung. הַיּוֹם (heute) unterstreicht die Aktualität.
Die Vertreibungsverheißung הִנְנִי גֹרֵשׁ מִפָּנֶיךָ אֶת־הָאֱמֹרִי וְהַכְּנַעֲנִי וְהַחִתִּי וְהַפְּרִזִּי וְהַחִוִּ֖י וְהַיְבוּסִי (siehe, ich vertreibe vor dir den Amoriter und Kanaaniter und Hetiter und Perisiter und Hewiter und Jebusiter) zeigt הִנְנִי גֹרֵשׁ (siehe, ich vertreibe) - הִנְנִי (siehe mich) mit Partizip גֹרֵשׁ von גרשׁ (vertreiben) drückt unmittelbar bevorstehende Aktion aus. Die sechs Völker werden systematisch aufgezählt.
Die LXX nennt sieben Völkerschaften (Ἀμορραῖον καὶ Χαναναῖον καὶ Χετταῖον καὶ Φερεζαῖον καὶ Εὑαῖον καὶ Γεργεσαῖον καὶ Ἰεβουσαῖον), während der hebräische Text sechs auflistet (אמרי וכנעני וחתי ופרזי וחוי ויבוסי). Die LXX fügt die Γεργεσαῖοι (Gergesiter) hinzu.
Satzstruktur: Persönlicher Beobachtungsauftrag mit göttlicher Vertreibungsverheißung der sechs Hauptvölker des Landes.
Das Gesetz verknüpft Gehorsam gegenüber den kommenden Geboten mit göttlicher Hilfe bei der Landeroberung.
Exodus 34,12
Hebräisch: הִשָּׁ֣מֶר לְךָ֗ פֶּן־תִּכְרֹ֤ת בְּרִית֙ לְיוֹשֵׁ֣ב הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֥ר אַתָּ֖ה בָּ֣א עָלֶ֑יהָ פֶּן־יִהְיֶ֥ה לְמוֹקֵ֖שׁ בְּקִרְבֶּֽךָ׃
Deutsch: Hüte dich, dass du nicht einen Bund schließt mit den Bewohnern des Landes, wohin du kommst, dass sie dir nicht zum Fallstrick werden in deiner Mitte.

Kommentar: Die Warnung הִשָּׁמֶר לְךָ פֶּן־תִּכְרֹת בְּרִית לְיוֹשֵׁב הָאָרֶץ (hüte dich, dass nicht du schneidest einen Bund mit dem Bewohner des Landes) zeigt הִשָּׁמֶר לְךָ (hüte dich) - Niphal Imperativ von שׁמר mit ethischem Dativ als eindringliche Warnung. פֶּן (dass nicht) leitet die Befürchtung ein. לְיוֹשֵׁב הָאָרֶץ (mit dem Bewohner des Landes) - Singular kollektiv für alle Landesbewohner.
Die Ortsbestimmung אֲשֶׁר אַתָּה בָּא עָלֶיהָ (wohin du kommst über sie) zeigt בָּא עָלֶיהָ (kommst über sie) - "über das Land kommen" im Sinne von Eroberung.
Die Fallstrickwarnung פֶּן־יִהְיֶה לְמוֹקֵשׁ בְּקִרְבֶּךָ (dass es nicht wird zum Fallstrick in deiner Mitte) zeigt מוֹקֵשׁ (Fallstrick, Falle) von יקשׁ (Schlingen legen) - Bündnisse werden zur geistlichen Falle.
Die LXX übersetzt מוֹקֵשׁ mit σκάνδαλον (Anstoß, Fallstrick) und macht damit die geistliche Gefahr deutlich.
Satzstruktur: Eindringliche Warnung vor Bundesschlüssen mit Begründung der geistlichen Fallstrickgefahr.
Das Gesetz warnt vor der geistlichen Kompromittierung durch politische Bündnisse mit Götzenanbetern.
Exodus 34,13
Hebräisch: כִּ֤י אֶת־מִזְבְּחֹתָם֙ תִּתֹּצ֔וּן וְאֶת־מַצֵּבֹתָ֖ם תְּשַׁבֵּר֑וּן וְאֶת־אֲשֵׁרָ֖יו תִּכְרֹתֽוּן׃
Deutsch: Sondern ihre Altäre sollt ihr niederreißen und ihre Standbilder zerbrechen und ihre Ascheren ausrotten.

Kommentar: Die positive Alternative כִּי אֶת־מִזְבְּחֹתָם תִּתֹּצוּן (sondern ihre Altäre sollt ihr niederreißen) zeigt כִּי hier als "sondern" und תִּתֹּצוּן (2. Person Plural Imperfekt Qal von נתץ) - "niederreißen, zerstören". מִזְבְּחֹתָם (ihre Altäre) mit Possessivsuffix 3. Person Plural maskulin.
Die Standbildzerstörung וְאֶת־מַצֵּבֹתָם תְּשַׁבֵּרוּן (und ihre Standbilder sollt ihr zerbrechen) zeigt מַצֵּבֹתָם (ihre Standbilder) - מַצֵּבָה (Standstein, Stele) als kultische Steinmonumente. תְּשַׁבֵּרוּן (2. Person Plural Piel Imperfekt von שׁבר) - "zerbrechen".
Die Ascherenvernichtung וְאֶת־אֲשֵׁרָיו תִּכְרֹתוּן (und ihre Ascheren sollt ihr ausrotten) zeigt אֲשֵׁרָיו (ihre Ascheren) - אֲשֵׁרָה (heiliger Baum oder Holzpfahl der Göttin Aschera) im Plural. תִּכְרֹתוּן (2. Person Plural Imperfekt Qal von כרת) - "ausrotten, abhauen".
Die LXX erweitert die Zerstörungsanweisungen um καὶ τὰ γλυπτὰ τῶν θεῶν αὐτῶν κατακαύσετε πυρί (und ihre geschnitzten Götterbilder sollt ihr mit Feuer verbrennen), was im hebräischen Text nicht vorkommt.
Satzstruktur: Dreifacher positiver Zerstörungsbefehl gegen alle Arten heidnischer Kultgegenstände.
Das Gesetz fordert die vollständige Eliminierung aller heidnischen Kultinfrastruktur zur Vermeidung geistlicher Kontamination.
Exodus 34,14
Hebräisch: כִּ֛י לֹ֥א תִֽשְׁתַּחֲוֶ֖ה לְאֵ֣ל אַחֵ֑ר כִּ֤י יְהוָה֙ קַנָּ֣א שְׁמ֔וֹ אֵ֥ל קַנָּ֖א הֽוּא׃
Deutsch: Denn du sollst dich nicht niederwerfen vor einem anderen Gott; denn der Ewige, dessen Name Eiferer ist, ist ein eifernder Gott.

Kommentar: Das Anbetungsverbot כִּי לֹא תִשְׁתַּחֲוֶה לְאֵל אַחֵר (denn nicht sollst du dich niederwerfen vor einem anderen Gott) zeigt לֹא תִשְׁתַּחֲוֶה (nicht sollst du dich niederwerfen) - 2. Person Singular maskulin Hithpael Imperfekt von שׁחה als Verbot. לְאֵל אַחֵר (vor einem anderen Gott) - jede andere Gottheit.
Die Begründung durch Gottes Wesen כִּי יְהוָה קַנָּא שְׁמוֹ אֵל קַנָּא הוּא (denn JHWH, Eiferer ist sein Name, ein eifernder Gott ist er) zeigt קַנָּא (Eiferer) von קנא (eifersüchtig sein, eifern) - Gottes leidenschaftliche Exklusivität. שְׁמוֹ (sein Name) zeigt, dass Eifersucht zu Gottes grundlegendem Wesen gehört.
Die LXX übersetzt קַנָּא mit ζηλωτής (Eiferer) und macht damit Gottes leidenschaftliche Exklusivität deutlich.
Satzstruktur: Anbetungsverbot mit doppelter Begründung durch Gottes eifersüchtiges Wesen als Namenseigenschaft.
Das Gesetz begründet Monotheismus durch Gottes eifersüchtige Natur - er duldet keine Konkurrenz.
Exodus 34,15
Hebräisch: פֶּן־תִּכְרֹ֥ת בְּרִ֖ית לְיוֹשֵׁ֣ב הָאָ֑רֶץ וְזָנ֣וּ׀ אַחֲרֵ֣י אֱלֹֽהֵיהֶ֗ם וְזָבְחוּ֙ לֵאלֹ֣הֵיהֶ֔ם וְקָרָ֣א לְךָ֔ וְאָכַלְתָּ֖ מִזִּבְחֽוֹ׃
Deutsch: Dass du nur keinen Bund schließt mit den Bewohnern des Landes und, wenn sie ihren Göttern nachhuren und ihren Göttern opfern, man dich einlade, und du von ihrem Schlachtopfer essest.

Kommentar: Die Wiederholung der Bundeswarnung פֶּן־תִּכְרֹת בְּרִית לְיוֹשֵׁב הָאָרֶץ (dass nicht du schneidest einen Bund mit dem Bewohner des Landes) wiederholt Vers 12 zur Verstärkung.
Die Hurerei-Metapher וְזָנוּ אַחֲרֵי אֱלֹהֵיהֶם (und sie huren nach ihren Göttern) zeigt זָנוּ (3. Person Plural Perfekt Qal von זנה) mit waw-consecutivum - "huren" als Metapher für Götzendienst, da die Gottesbeziehung als Ehe verstanden wird.
Die Kultbeteiligung וְזָבְחוּ לֵאלֹהֵיהֶם וְקָרָא לְךָ וְאָכַלְתָּ מִזִּבְחוֹ (und sie opfern ihren Göttern und rufen dich und du isst von seinem Opfer) zeigt die verführerische Einladung zur Teilnahme an heidnischen Kulten. מִזִּבְחוֹ (von seinem Opfer) führt zur kultischen Kontamination.
Die LXX macht die Hurerei-Metapher für Götzendienst und die Gefahr kultischer Teilnahme deutlich.
Satzstruktur: Verstärkte Bundeswarnung mit Hurerei-Metapher und konkretem Szenario verführerischer Kulteinladung.
Das Gesetz zeigt den praktischen Mechanismus der geistlichen Verführung durch soziale Integration mit Götzendienern.
Exodus 34,16
Hebräisch: וְלָקַחְתָּ֥ מִבְּנֹתָ֖יו לְבָנֶ֑יךָ וְזָנ֣וּ בְנֹתָ֗יו אַחֲרֵי֙ אֱלֹ֣הֵיהֶ֔ן וְהִזְנוּ֙ אֶת־בָּנֶ֔יךָ אַחֲרֵ֖י אֱלֹהֵיהֶֽן׃
Deutsch: Und du von ihren Töchtern für deine Söhne nimmst, und ihre Töchter ihren Göttern nachhuren und machen, dass deine Söhne ihren Göttern nachhuren!

Kommentar: Die Mischehe-Warnung וְלָקַחְתָּ מִבְּנֹתָיו לְבָנֶיךָ (und du nimmst von ihren Töchtern für deine Söhne) zeigt לָקַחְתָּ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von לקח) mit waw-consecutivum - "nehmen" im Sinne der Heirat.
Die weibliche geistliche Verführung וְזָנוּ בְנֹתָיו אַחֲרֵי אֱלֹהֵיהֶן (und ihre Töchter huren nach ihren Göttern) zeigt die götzendienerische Prägung der heidnischen Frauen.
Die Verführungskette וְהִזְנוּ אֶת־בָּנֶיךָ אַחֲרֵי אֱלֹהֵיהֶן (und sie verführen deine Söhne nach ihren Göttern) zeigt הִזְנוּ (3. Person Plural Hiphil Perfekt von זנה) mit waw-consecutivum - "zur Hurerei verführen". Die Frauen werden zu aktiven Verführerinnen ihrer israelitischen Ehemänner.
Die LXX fügt eine Reziprozitätsklausel hinzu: καὶ τῶν θυγατέρων σου δῷς τοῖς υἱοῖς αὐτῶν (und von deinen Töchtern gibst du ihren Söhnen), die im hebräischen Text fehlt, wodurch die Warnung vor Mischehen symmetrischer wird.
Satzstruktur: Mischehe-Warnung mit zweistufiger Verführungslogik von heidnischen Ehefrauen zu israelitischen Ehemännern.
Das Gesetz zeigt die Gefahr der geistlichen Assimilation durch Mischehen als Hauptbedrohung für monotheistische Reinheit.
Exodus 34,17
Hebräisch: אֱלֹהֵ֥י מַסֵּכָ֖ה לֹ֥א תַעֲשֶׂה־לָּֽךְ׃
Deutsch: Gegossene Götter sollst du dir nicht machen.

Kommentar: Das Gussbilderverbot אֱלֹהֵי מַסֵּכָה לֹא תַעֲשֶׂה־לָךְ (Götter aus Guss sollst du nicht machen dir) zeigt אֱלֹהֵי מַסֵּכָה (Götter aus Guss) - מַסֵּכָה von נסך (gießen) bezieht sich auf gegossene Metallgötzen. לֹא תַעֲשֶׂה־לָךְ (nicht sollst du machen dir) - 2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עשׂה mit ethischem Dativ לָךְ (für dich).
Dieses Verbot ist ein direkter Bezug zum goldenen Kalb aus Kapitel 32, das ein עֵגֶל מַסֵּכָה (gegossenes Kalb) war. Das Gesetz adressiert damit präzise die gerade begangene Sünde.
Die LXX übersetzt מַסֵּכָה mit χωνευτά (gegossene Dinge) und macht damit die spezifische Herstellungsart deutlich.
Satzstruktur: Direktes, prägnantes Verbot gegossener Götzenbilder mit persönlichem Bezug.
Das Gesetz spricht die konkrete Sünde des goldenen Kalbes direkt an und verbietet diese Götzenart spezifisch.
Exodus 34,18
Hebräisch: אֶת־חַ֣ג הַמַּצּוֹת֮ תִּשְׁמֹר֒ שִׁבְעַ֨ת יָמִ֜ים תֹּאכַ֤ל מַצּוֹת֙ אֲשֶׁ֣ר צִוִּיתִ֔ךָ לְמוֹעֵ֖ד חֹ֣דֶשׁ הָאָבִ֑יב כִּ֚י בְּחֹ֣דֶשׁ הָֽאָבִ֔יב יָצָ֖אתָ מִמִּצְרָֽיִם׃
Deutsch: Das Fest der ungesäuerten Brote sollst du halten; sieben Tage sollst du ungesäuertes Brot essen, wie ich dir geboten habe, zur bestimmten Zeit des Monats Aviv; denn im Monat Aviv bist du aus Ägypten ausgezogen.

Kommentar: Das Mazzotfest אֶת־חַג הַמַּצּוֹת תִּשְׁמֹר (das Fest der Mazzot sollst du halten) zeigt חַג הַמַּצּוֹת (Fest der Mazzot) - מַצָּה (ungesäuertes Brot) im Plural. תִּשְׁמֹר (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁמר) - "halten, beobachten".
Die Zeitdauer שִׁבְעַת יָמִים תֹּאכַל מַצּוֹת אֲשֶׁר צִוִּיתִךָ (sieben Tage sollst du essen Mazzot, wie ich dir geboten habe) wiederholt die bereits gegebene Anweisung.
Die zeitliche Festlegung לְמוֹעֵד חֹדֶשׁ הָאָבִיב כִּי בְּחֹדֶשׁ הָאָבִיב יָצָאתָ מִמִּצְרָיִם (zur bestimmten Zeit des Monats Aviv, denn im Monat Aviv bist du ausgezogen aus Ägypten) zeigt חֹדֶשׁ הָאָבִיב (Monat Aviv) - der Frühlingsmonat (später Nisan genannt). יָצָאתָ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von יצא) - "du bist ausgezogen" begründet das Fest durch das historische Ereignis.
Die LXX übersetzt חדש האביב (chodesh ha'aviv - "Monat des Frühjahrs/der Ähren") als μηνὶ τῶν νέων (meni ton neon - "Monat der Neuen"), was eine andere Charakterisierung des Monats darstellt.
Satzstruktur: Festgebot mit Zeitdauer, temporärer Festlegung und historischer Begründung.
Das Gesetz etabliert das Pessachfest als permanente Erinnerung an die Befreiung aus Ägypten.
Exodus 34,19
Hebräisch: כָּל־פֶּ֥טֶר רֶ֖חֶם לִ֑י וְכָֽל־מִקְנְךָ֙ תִּזָּכָ֔ר פֶּ֖טֶר שׁ֥וֹר וָשֶֽׂה׃
Deutsch: Alles, was die Mutter bricht, ist mein; und all dein Vieh, das männlich geboren wird, das Erstgeborene vom Rind und Kleinvieh.

Kommentar: Das universelle Erstgeburtsrecht כָּל־פֶּטֶר רֶחֶם לִי (alles Öffnende des Mutterschoßes ist mein) zeigt פֶּטֶר רֶחֶם (Öffner des Mutterschoßes) - die idiomatische Bezeichnung für Erstgeburten. לִי (mein) betont Gottes Eigentumsrecht.
Die Viehspezifikation וְכָל־מִקְנְךָ תִּזָּכָר פֶּטֶר שׁוֹר וָשֶׂה (und all dein Vieh, das männlich ist, Erstgeburt von Rind und Schaf) zeigt תִּזָּכָר - hier wahrscheinlich zu זָכָר (männlich) zu verstehen, obwohl der Text problematisch ist. שׁוֹר וָשֶׂה (Rind und Schaf) spezifiziert die wichtigsten Haustierarten.
Die LXX interpretiert den problematischen Text und macht das Prinzip des Erstgeburtsrechts deutlich.
Satzstruktur: Universelles göttliches Eigentumsrecht an Erstgeburten mit Spezifikation für männliche Haustiere.
Das Gesetz etabliert Gottes Anspruch auf alle Erstgeburten als Erinnerung an die Rettung der israelitischen Erstgeborenen in Ägypten.
Exodus 34,20
Hebräisch: וּפֶ֤טֶר חֲמוֹר֙ תִּפְדֶּ֣ה בְשֶׂ֔ה וְאִם־לֹ֥א תִפְדֶּ֖ה וַעֲרַפְתּ֑וֹ כֹּ֣ל בְּכ֤וֹר בָּנֶ֙יךָ֙ תִּפְדֶּ֔ה וְלֹֽא־יֵרָא֥וּ פָנַ֖י רֵיקָֽם׃
Deutsch: Und das Erstgeborene vom Esel sollst du mit einem Lamm lösen; und wenn du es nicht löst, so brich ihm das Genick. Jeden Erstgeborenen deiner Söhne sollst du lösen. Und man soll nicht leer vor meinem Angesicht erscheinen.

Kommentar: Die Eselslösung וּפֶטֶר חֲמוֹר תִּפְדֶּה בְשֶׂה (und die Erstgeburt des Esels sollst du lösen mit einem Schaf) zeigt תִּפְדֶּה (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von פדה) - "lösen, loskaufen". Der Esel als unreines Tier kann nicht geopfert werden und muss durch ein reines Tier ausgelöst werden.
Die Alternative וְאִם־לֹא תִפְדֶּה וַעֲרַפְתּוֹ (und wenn nicht du löst, dann brich ihm das Genick) zeigt עֲרַפְתּוֹ (2. Person Singular maskulin Perfekt Qal von ערף) mit waw-consecutivum - "das Genick brechen" als rituelle Tötung ohne Opfercharakter.
Die Menschenlösung כֹּל בְּכוֹר בָּנֶיךָ תִּפְדֶּה (jeden Erstgeborenen deiner Söhne sollst du lösen) zeigt, dass menschliche Erstgeburten nicht geopfert, sondern ausgelöst werden müssen.
Das Erscheinungsgebot וְלֹא־יֵרָאוּ פָנַי רֵיקָם (und nicht sollen sie sehen meine Angesichter leer) zeigt רֵיקָם (leer, mit leeren Händen) - niemand soll ohne Gabe vor Gott erscheinen.
Die LXX fügt τιμὴν δώσεις (timen doseis - "einen Preis sollst du geben") für den Fall hinzu, dass der Esel nicht ausgelöst wird, was eine alternative Handlungsoption bietet, die im hebräischen Text durch ועפתו (we'araftto - "und du sollst ihm das Genick brechen") anders gelöst wird.
Satzstruktur: Lösungsgebot für unreine Tiere mit Alternative, Menschenlösungsgebot und allgemeines Gabengebot.
Das Gesetz regelt die praktische Umsetzung des Erstgeburtsrechts mit Lösungsmechanismen und Gaben.
Exodus 34,21
Hebräisch: שֵׁ֤שֶׁת יָמִים֙ תַּעֲבֹ֔ד וּבַיּ֥וֹם הַשְּׁבִיעִ֖י תִּשְׁבֹּ֑ת בֶּחָרִ֥ישׁ וּבַקָּצִ֖יר תִּשְׁבֹּֽת׃
Deutsch: Sechs Tage sollst du arbeiten, aber am siebten Tag sollst du ruhen; bei Pflügen und bei Ernten sollst du ruhen.

Kommentar: Das Arbeitsgebot שֵׁשֶׁת יָמִים תַּעֲבֹד (sechs Tage sollst du arbeiten) zeigt תַּעֲבֹד (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von עבד) - "arbeiten" als positive Pflicht.
Das Ruhegebot וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי תִּשְׁבֹּת (und am siebten Tag sollst du ruhen) zeigt תִּשְׁבֹּת (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁבת) - "ruhen, aufhören".
Die Ausnahmslosigkeit בֶּחָרִישׁ וּבַקָּצִיר תִּשְׁבֹּת (beim Pflügen und bei der Ernte sollst du ruhen) zeigt, dass selbst bei den arbeitsintensivsten Zeiten des Jahres - חָרִישׁ (Pflügen) im Frühjahr und קָצִיר (Ernte) im Sommer - die Sabbatruhe eingehalten werden muss.
Die LXX macht die Ausnahmslosigkeit der Sabbatruhe auch in arbeitsintensiven Zeiten deutlich.
Satzstruktur: Arbeitsgebot mit Ruhegebot und Betonung der Ausnahmslosigkeit in arbeitsintensiven Zeiten.
Das Gesetz etabliert den Sabbat als absolut und macht ihn selbst wirtschaftlichen Notwendigkeiten übergeordnet.
Exodus 34,22
Hebräisch: וְחַ֤ג שָׁבֻעֹת֙ תַּעֲשֶׂ֣ה לְךָ֔ בִּכּוּרֵ֖י קְצִ֣יר חִטִּ֑ים וְחַג֙ הָֽאָסִ֔יף תְּקוּפַ֖ת הַשָּׁנָֽה׃
Deutsch: Und das Fest der Wochen sollst du feiern, der Erstlinge der Weizenernte; und das Fest der Einsammlung beim Umlauf des Jahres.

Kommentar: Das Wochenfest וְחַג שָׁבֻעֹת תַּעֲשֶׂה לְךָ (und das Fest der Wochen sollst du machen dir) zeigt חַג שָׁבֻעֹת (Fest der Wochen) - später Schawuot/Pfingsten genannt. תַּעֲשֶׂה לְךָ (sollst du machen dir) mit ethischem Dativ betont persönliche Beteiligung.
Die Zeitbestimmung בִּכּוּרֵי קְצִיר חִטִּים (bei den Erstlingen der Weizenernte) zeigt בִּכּוּרֵי (Erstlinge) als Plural von בִּכּוּר (Erstlingsfrucht). קְצִיר חִטִּים (Weizenernte) datiert das Fest in den Frühsommer.
Das Herbstfest וְחַג הָאָסִיף תְּקוּפַת הַשָּׁנָה (und das Fest der Einsammlung beim Umlauf des Jahres) zeigt חַג הָאָסִיף (Fest der Einsammlung) - das spätere Sukkot. תְּקוּפַת הַשָּׁנָה (Umlauf des Jahres) bezeichnet den Jahreswechsel nach der Ernte.
Die LXX macht die beiden großen Erntefeste des israelitischen Kalenders deutlich.
Satzstruktur: Zwei Festgebote mit landwirtschaftlichen Zeitbestimmungen für Früh- und Spätsommer.
Das Gesetz etabliert den landwirtschaftlichen Festkalender als Rahmen für die Gottesbeziehung.
Exodus 34,23
Hebräisch: שָׁלֹ֥שׁ פְּעָמִ֖ים בַּשָּׁנָ֑ה יֵרָאֶה֙ כָּל־זְכ֣וּרְךָ֔ אֶת־פְּנֵ֛י הָֽאָדֹ֥ן׀ יְהוָ֖ה אֱלֹהֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Dreimal im Jahr sollen alle deine Männlichen erscheinen vor dem Angesicht des Herrn, des Ewigen, des Gottes Israels.

Kommentar: Die Wallfahrtspflicht שָׁלֹשׁ פְּעָמִים בַּשָּׁנָה יֵרָאֶה כָּל־זְכוּרְךָ (dreimal im Jahr soll erscheinen jeder männliche von dir) zeigt שָׁלֹשׁ פְּעָמִים (dreimal) als Häufigkeit. יֵרָאֶה (soll erscheinen) - 3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von ראה im Sinne von "sich sehen lassen". זְכוּרְךָ (deine Männlichen) - alle männlichen Angehörigen.
Die göttliche Präsenz אֶת־פְּנֵי הָאָדֹן יְהוָה אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל (vor dem Angesicht des Herrn JHWH, Gottes Israels) zeigt die Kombination verschiedener Gottesnamen: אָדוֹן (Herr), יְהוָה (JHWH) und אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל (Gott Israels) - feierliche Titulatur.
Die LXX macht die dreifache jährliche Wallfahrtspflicht aller Männer deutlich.
Satzstruktur: Zeitlich bestimmte Wallfahrtspflicht für alle Männer mit feierlicher göttlicher Titulatur.
Das Gesetz etabliert die drei Wallfahrtsfeste als zentrale religiöse Ereignisse des Jahres.
Exodus 34,24
Hebräisch: כִּֽי־אוֹרִ֤ישׁ גּוֹיִם֙ מִפָּנֶ֔יךָ וְהִרְחַבְתִּ֖י אֶת־גְּבוּלֶ֑ךָ וְלֹא־יַחְמֹ֥ד אִישׁ֙ אֶֽת־אַרְצְךָ֔ בַּעֲלֹֽתְךָ֗ לֵרָאוֹת֙ אֶת־פְּנֵי֙ יְהוָ֣ה אֱלֹהֶ֔יךָ שָׁלֹ֥שׁ פְּעָמִ֖ים בַּשָּׁנָֽה׃
Deutsch: Denn ich werde die Völker vor dir austreiben und deine Grenze erweitern; und niemand wird dein Land begehren, wenn du hinaufziehst, um vor dem Angesicht des Ewigen, deines Gottes, zu erscheinen dreimal im Jahr.

Kommentar: Die Völkervertreibung כִּי־אוֹרִישׁ גּוֹיִם מִפָּנֶיךָ וְהִרְחַבְתִּי אֶת־גְּבוּלֶךָ (denn ich werde austreiben Völker vor dir und erweitern deine Grenze) zeigt אוֹרִישׁ (1. Person Singular Hiphil Imperfekt von ירשׁ) - "vertreiben, enteignen" und הִרְחַבְתִּי (1. Person Singular Hiphil Perfekt von רחב) mit waw-consecutivum - "erweitern".
Die Sicherheitsgarantie וְלֹא־יַחְמֹד אִישׁ אֶת־אַרְצְךָ בַּעֲלֹתְךָ לֵרָאוֹת אֶת־פְּנֵי יְהוָה אֱלֹהֶיךָ שָׁלֹשׁ פְּעָמִים בַּשָּׁנָה (und nicht wird begehren jemand dein Land, wenn du hinaufziehst zu sehen das Angesicht JHWHs, deines Gottes, dreimal im Jahr) zeigt לֹא־יַחְמֹד (nicht wird begehren) - 3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von חמד (begehren). בַּעֲלֹתְךָ (bei deinem Hinaufziehen) - Infinitiv construct von עלה mit Possessivsuffix.
Die LXX macht die göttliche Schutzgarantie während der Wallfahrten deutlich.
Satzstruktur: Völkervertreibungs- und Gebietserweiterungsverheißung mit Sicherheitsgarantie für Wallfahrtszeiten.
Das Gesetz löst das Problem der nationalen Sicherheit während der Wallfahrten durch göttliche Schutzgarantie.
Exodus 34,25
Hebräisch: לֹֽא־תִשְׁחַ֥ט עַל־חָמֵ֖ץ דַּם־זִבְחִ֑י וְלֹא־יָלִ֣ין לַבֹּ֔קֶר זֶ֖בַח חַ֥ג הַפָּֽסַח׃
Deutsch: Du sollst nicht das Blut meines Schlachtopfers mit gesäuertem Brot opfern; und das Schlachtopfer des Pessachfestes soll nicht über Nacht bleiben bis zum Morgen.

Kommentar: Das Sauerteigverbot לֹא־תִשְׁחַט עַל־חָמֵץ דַּם־זִבְחִי (nicht sollst du schlachten auf Sauerteig das Blut meines Schlachtopfers) zeigt תִּשְׁחַט (2. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von שׁחט) - "schlachten". עַל־חָמֵץ (auf Sauerteig) bedeutet "in Gegenwart von Sauerteig" - während des Pessachfestes darf kein חָמֵץ (Sauerteig) vorhanden sein. דַּם־זִבְחִי (Blut meines Schlachtopfers) mit Possessivsuffix 1. Person Singular betont Gottes Eigentumsrecht am Opfer.
Das Übernachtverbot וְלֹא־יָלִין לַבֹּקֶר זֶבַח חַג הַפָּסַח (und nicht soll übernachten bis zum Morgen das Schlachtopfer des Pessachfestes) zeigt יָלִין (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von לין) - "übernachten". זֶבַח חַג הַפָּסַח (Schlachtopfer des Pessachfestes) - das Pessachlamm muss in derselben Nacht vollständig verzehrt werden.
Die LXX macht beide Pessachvorschriften für rituelle Reinheit deutlich.
Satzstruktur: Doppeltes Pessachgebot gegen Sauerteigkontamination und für vollständigen nächtlichen Verzehr.
Das Gesetz regelt die rituelle Reinheit und Vollständigkeit des Pessachopfers.
Exodus 34,26
Hebräisch: רֵאשִׁ֗ית בִּכּוּרֵי֙ אַדְמָ֣תְךָ֔ תָּבִ֕יא בֵּ֖ית יְהוָ֣ה אֱלֹהֶ֑יךָ לֹא־תְבַשֵּׁ֥ל גְּדִ֖י בַּחֲלֵ֥ב אִמֹּֽו׃
Deutsch: Das Erste der Erstlinge deines Landes sollst du in das Haus des Ewigen, deines Gottes, bringen. Du sollst ein Böcklein nicht in der Milch seiner Mutter kochen.

Kommentar: Die Erstlingsgabe רֵאשִׁית בִּכּוּרֵי אַדְמָתְךָ תָּבִיא בֵּית יְהוָה אֱלֹהֶיךָ (das Erste der Erstlinge deines Landes sollst du bringen zum Haus JHWHs, deines Gottes) zeigt רֵאשִׁית (das Erste) und בִּכּוּרֵי (Erstlinge) - die allerbesten der ersten Früchte. תָּבִיא (2. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von בוא) - "bringen" zum Heiligtum.
Das rätselhafte Kochverbot לֹא־תְבַשֵּׁל גְּדִי בַּחֲלֵב אִמּוֹ (nicht sollst du kochen ein Böcklein in der Milch seiner Mutter) zeigt תְבַשֵּׁל (2. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von בשׁל) - "kochen". Dieses dreimal im Pentateuch wiederholte Gebot wurde zur Grundlage der jüdischen Trennung von Fleisch und Milch. גְּדִי (Böcklein) und חֲלֵב אִמּוֹ (Milch seiner Mutter) - möglicherweise Verbot eines kanaanäischen Fruchtbarkeitsrituals.
Die LXX übersetzt das Kochverbot wörtlich und macht damit seine rätselhafte Natur deutlich.
Satzstruktur: Erstlingsgabengebot mit rätselhaftem Kochverbot als Abschluss der Gesetze.
Das Gesetz schließt mit der Erstlingsgabe und einem geheimnisvollen Verbot, das später zentral für jüdische Speisegesetze wird.
Exodus 34,27
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה כְּתָב־לְךָ֖ אֶת־הַדְּבָרִ֣ים הָאֵ֑לֶּה כִּ֞י עַל־פִּ֣י׀ הַדְּבָרִ֣ים הָאֵ֗לֶּה כָּרַ֧תִּי אִתְּךָ֛ בְּרִ֖ית וְאֶת־יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mose: Schreibe dir diese Worte auf; denn nach diesen Worten habe ich mit dir und mit Israel einen Bund geschlossen.

Kommentar: Der Schreibauftrag וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה כְּתָב־לְךָ אֶת־הַדְּבָרִ֣ים הָאֵלֶּה (und JHWH sprach zu Mose: Schreibe dir diese Worte) zeigt כְּתָב־לְךָ (schreibe dir) - 2. Person Singular maskulin Imperativ von כתב mit ethischem Dativ. הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה (diese Worte) bezieht sich auf die vorangegangenen Gesetze der Verse 11-26.
Die Bundesgrundlage כִּי עַל־פִּי הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה כָּרַתִּי אִתְּךָ בְּרִית וְאֶת־יִשְׂרָאֵל (denn auf dem Mund dieser Worte habe ich geschnitten mit dir einen Bund und mit Israel) zeigt עַל־פִּי (auf dem Mund von) - "gemäß, entsprechend" und כָּרַתִּי (1. Person Singular Perfekt Qal von כרת) - "ich habe geschnitten" den Bund. Die Formulierung אִתְּךָ ... וְאֶת־יִשְׂרָאֵל (mit dir ... und mit Israel) zeigt Moses als Bundesvertreter.
Die LXX macht die schriftliche Fixierung als Bundesgrundlage deutlich.
Satzstruktur: Schreibauftrag mit Begründung durch diese Worte als Bundesgrundlage zwischen Gott, Mose und Israel.
Das Gesetz dokumentiert die Verschriftlichung als konstitutiven Akt der Bundeserneuerung.
Exodus 34,28
Hebräisch: וַֽיְהִי־שָׁ֣ם עִם־יְהוָ֗ה אַרְבָּעִ֥ים יוֹם֙ וְאַרְבָּעִ֣ים לַ֔יְלָה לֶ֚חֶם לֹ֣א אָכַ֔ל וּמַ֖יִם לֹ֣א שָׁתָ֑ה וַיִּכְתֹּ֣ב עַל־הַלֻּחֹ֗ת אֵ֚ת דִּבְרֵ֣י הַבְּרִ֔ית עֲשֶׂ֖רֶת הַדְּבָרִֽים׃
Deutsch: Und er war dort bei dem Ewigen vierzig Tage und vierzig Nächte; er aß kein Brot und trank kein Wasser. Und er schrieb auf den Tafeln die Worte des Bundes, die zehn Worte.

Kommentar: Die mystische Fastenzeit וַיְהִי־שָׁם עִם־יְהוָה אַרְבָּעִ֥ים יוֹם֙ וְאַרְבָּעִ֣ים לַיְלָה לֶחֶם לֹא אָכַל וּמַיִם לֹא שָׁתָה (und er war dort mit JHWH vierzig Tage und vierzig Nächte, Brot aß er nicht und Wasser trank er nicht) zeigt die übernatürliche Erhaltung Moses während der vierzigtägigen Gottesnähe. אַרְבָּעִ֥ים יוֹם֙ וְאַרְבָּעִ֣ים לַיְלָה (vierzig Tage und vierzig Nächte) - die vollständige Zeitspanne ohne menschliche Nahrung.
Die Tafelbeschriftung וַיִּכְתֹּב עַל־הַלֻּחֹת אֵת דִּבְרֵי הַבְּרִית עֲשֶׂרֶת הַדְּבָרִים (und er schrieb auf die Tafeln die Worte des Bundes, die zehn Worte) zeigt יִּכְתֹּב (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von כתב) mit waw-consecutivum. Das Subjekt ist mehrdeutig - es könnte Gott oder Moses sein. דִּבְרֵי הַבְּרִית (Worte des Bundes) werden als עֲשֶׂרֶת הַדְּבָרִ֑ים (zehn Worte) spezifiziert - die Zehn Gebote.
Die LXX macht die übernatürliche Erhaltung und die Tafelbeschriftung deutlich.
Satzstruktur: Vierzigtägige übernatürliche Fastenzeit mit abschließender Tafelbeschriftung der Zehn Gebote.
Das Gesetz zeigt Moses' vollständige Transformation durch die Gottesnähe und die Wiederherstellung der Bundesurkunde.
Exodus 34,29
Hebräisch: וַיְהִ֗י בְּרֶ֤דֶת מֹשֶׁה֙ מֵהַ֣ר סִינַ֔י וּשְׁנֵ֨י לֻחֹ֤ת הָֽעֵדֻת֙ בְּיַד־מֹשֶׁ֔ה בְּרִדְתּוֹ֖ מִן־הָהָ֑ר וּמֹשֶׁ֣ה לֹֽא־יָדַ֗ע כִּ֥י קָרַ֛ן ע֥וֹר פָּנָ֖יו בְּדַבְּרֹ֥ו אִתּֽוֹ׃
Deutsch: Und es begab sich, als Mose vom Berg Sinai herabstieg – und die zwei Tafeln des Zeugnisses waren in der Hand Moses, als er vom Berg herabstieg –, da wusste Mose nicht, dass die Haut seines Angesichts strahlte, weil er mit ihm geredet hatte.

Kommentar: Der Abstieg וַיְהִי בְּרֶדֶת מֹשֶׁה מֵהַר סִינַי וּשְׁנֵ֨י לֻחֹ֤ת הָֽעֵדֻת֙ בְּיַד־מֹשֶׁה֙ בְּרִדְתּוֹ֖ מִן־הָהָ֑ר (und es war beim Herabsteigen Moses vom Berg Sinai und zwei Tafeln des Zeugnisses in der Hand Moses bei seinem Herabsteigen vom Berg) zeigt die doppelte Erwähnung des Abstiegs zur Betonung. לֻחֹת הָעֵדֻת (Tafeln des Zeugnisses) - die neuen Tafeln als Zeugnis des erneuerten Bundes.
Das strahlende Antlitz וּמֹשֶׁה לֹא־יָדַע כִּי קָרַן עוֹר פָּנָיו בְּדַבְּרֹו אִתּוֹ (und Mose wusste nicht, dass strahlte die Haut seines Angesichts bei seinem Reden mit ihm) zeigt קָרַן (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von קרן) - "strahlen" oder "Hörner haben". Die Wurzel קרן kann sowohl "Horn" als auch "Strahl" bedeuten (daher Michelangelos gehörnte Moses-Statue). עוֹר פָּנָיו (Haut seines Angesichts) ist anatomisch präzise. Moses' Unwissenheit לֹא־יָדַע unterstreicht die Unbeabsichtigtheit der Transformation.
Die LXX übersetzt קרן עור פניו (qaran or panav - "die Haut seines Angesichts strahlte/hatte Hörner") als δεδόξασται ἡ ὄψις τοῦ χρωτὸς τοῦ προσώπου αὐτοῦ (dedoxastai he opsis tou chrotos tou prosopou autou - "das Aussehen der Haut seines Angesichts war verherrlicht"), wodurch die LXX die mehrdeutige hebräische Formulierung eindeutig als "Verherrlichung" interpretiert statt als "Hörner".
Satzstruktur: Abstiegserzählung mit Tafeln und unbewusster Antlitz Veränderung durch Gottesbegegnung.
Das Gesetz zeigt Moses' physische Transformation als sichtbares Zeichen der Gottesbegegnung.
Exodus 34,30
Hebräisch: וַיַּ֨רְא אַהֲרֹ֜ן וְכָל־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ אֶת־מֹשֶׁ֔ה וְהִנֵּ֥ה קָרַ֖ן ע֣וֹר פָּנָ֑יו וַיִּֽירְא֖וּ מִגֶּ֥שֶׁת אֵלָֽיו׃
Deutsch: Und Aaron und alle Kinder Israels sahen Mose, und siehe, die Haut seines Angesichts strahlte; und sie fürchteten sich, ihm zu nahen.

Kommentar: Die kollektive Wahrnehmung וַיַּרְא אַהֲרֹן וְכָל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֶת־מֹשֶׁה וְהִנֵּה קָרַן עוֹר פָּנָיו (und Aaron und alle Söhne Israels sahen Mose und siehe, strahlte die Haut seines Angesichts) zeigt die universelle Sichtbarkeit der Transformation. הִנֵּה (siehe) drückt Überraschung und Ehrfurcht aus.
Die Furchtreaktion וַיִּירְאוּ מִגֶּשֶׁת אֵלָיו (und sie fürchteten sich, ihm zu nahen) zeigt יִּירְאוּ (3. Person Plural Imperfekt Qal von ירא) mit waw-consecutivum - "sich fürchten". מִגֶּשֶׁת (von dem Nahen) - Infinitiv construct von נגשׁ (nahen) mit מִן - sie fürchten sich vor der Annäherung. Selbst Aaron, der Hohepriester, und das ganze Volk sind eingeschüchtert.
Die LXX macht die universelle Furcht vor Moses' strahlendem Antlitz deutlich.
Satzstruktur: Universelle Wahrnehmung der Transformation mit kollektiver Furchtreaktion vor Annäherung.
Das Gesetz zeigt die Ehrfurcht-einflößende Wirkung der Gottesbegegnung auf Moses' Erscheinung.
Exodus 34,31
Hebräisch: וַיִּקְרָ֤א אֲלֵהֶם֙ מֹשֶׁ֔ה וַיָּשֻׁ֧בוּ אֵלָ֛יו אַהֲרֹ֥ן וְכָל־הַנְּשִׂאִ֖ים בָּעֵדָ֑ה וַיְדַבֵּ֥ר מֹשֶׁ֖ה אֲלֵהֶֽם׃
Deutsch: Und Mose rief ihnen zu, und Aaron und alle Fürsten in der Gemeinde wandten sich ihm zu, und Mose redete zu ihnen.

Kommentar: Moses' Initiative וַיִּקְרָא אֲלֵהֶם מֹשֶׁה (und Mose rief zu ihnen) zeigt יִּקְרָא (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von קרא) mit waw-consecutivum - Moses muss aktiv die Kommunikation einleiten.
Die Führungsreaktion וַיָּשֻׁבוּ אֵלָיו אַהֲרֹן וְכָל־הַנְּשִׂאִים בָּעֵדָה (und sie kehrten zurück zu ihm, Aaron und alle Fürsten in der Gemeinde) zeigt יָּשֻׁבוּ (3. Person Plural Imperfekt Qal von שׁוב) mit waw-consecutivum - "zurückkehren". הַנְּשִׂאִים (die Fürsten) von נשׂא (erheben) - die erhobenen, führenden Männer. Die Führung überwindet zuerst die Furcht.
Die Kommunikation וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה אֲלֵהֶם (und Mose redete zu ihnen) zeigt die Wiederaufnahme der normalen Beziehung.
Die LXX macht die schrittweise Überwindung der Furcht durch die Führungsschicht deutlich.
Satzstruktur: Moses' Ruf mit selektiver Führungsreaktion und Wiederaufnahme der Kommunikation.
Das Gesetz zeigt Moses' aktive Mittlerrolle zur Überbrückung der durch seine Transformation entstandenen Kluft.
Exodus 34,32
Hebräisch: וְאַחֲרֵי־כֵ֥ן נִגְּשׁ֖וּ כָּל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וַיְצַוֵּ֕ם אֵת֩ כָּל־אֲשֶׁ֨ר דִּבֶּ֧ר יְהוָ֛ה אִתּוֹ֖ בְּהַ֥ר סִינָֽי׃
Deutsch: Und danach traten alle Kinder Israels heran, und er gebot ihnen alles, was der Ewige auf dem Berg Sinai zu ihm geredet hatte.

Kommentar: Die vollständige Annäherung וְאַחֲרֵי־כֵן נִגְּשׁוּ כָּל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל (und nach dem traten heran alle Söhne Israels) zeigt אַחֲרֵי־כֵן (nach dem) - erst nach der erfolgreichen Kommunikation mit der Führung wagt sich das ganze Volk heran. נִגְּשׁוּ (3. Person Plural Imperfekt Qal von נגשׁ) mit waw-consecutivum - "herantreten".
Die vollständige Übermittlung וַיְצַוֵּם אֵת כָּל־אֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה אִתּוֹ בְּהַר סִינַי (und er gebot ihnen alles, was JHWH geredet hatte mit ihm auf dem Berg Sinai) zeigt יְצַוֵּם (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von צוה) mit waw-consecutivum - "gebieten" mit Objektsuffix 3. Person Plural maskulin. אֵת כָּל־אֲשֶׁר דִּבֶּר (alles, was geredet hat) betont die Vollständigkeit der Übertragung.
Die LXX macht die vollständige Übertragung aller göttlichen Worte deutlich.
Satzstruktur: Vollständige Volksannäherung nach Führungsannäherung mit vollständiger Gesetzesvermittlung.
Das Gesetz dokumentiert die vollständige Übertragung der Sinai-Offenbarung trotz Moses' einschüchternder Transformation.
Exodus 34,33
Hebräisch: וַיְכַ֣ל מֹשֶׁ֔ה מִדַּבֵּ֖ר אִתָּ֑ם וַיִּתֵּ֥ן עַל־פָּנָ֖יו מַסְוֶֽה׃
Deutsch: Und Mose hörte auf, mit ihnen zu reden, und er legte eine Decke auf sein Angesicht.

Kommentar: Das Ende der Rede וַיְכַל מֹשֶׁה מִדַּבֵּר אִתָּם (und Mose hörte auf zu reden mit ihnen) zeigt יְכַל (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von כלה) mit waw-consecutivum - "beenden, vollenden". מִדַּבֵּר (von dem Reden) - Infinitiv construct von דבר mit מִן zeigt das Ende der Kommunikation.
Die Schleierverhüllung וַיִּתֵּן עַל־פָּנָיו מַסְוֶה (und er legte auf sein Angesicht eine Decke) zeigt יִּתֵּן (3. Person Singular maskulin Imperfekt Qal von נתן) mit waw-consecutivum - "legen, setzen". מַסְוֶה (Schleier, Decke) ist ein Hapaxlegomenon (nur hier im AT verwendet) von der Wurzel סוה (bedecken). Dies ist die erste Erwähnung des berühmten Mose-Schleiers.
Die LXX übersetzt מַסְוֶה mit κάλυμμα (Bedeckung, Schleier).
Satzstruktur: Abschluss der Kommunikation mit einführender Schleierverhüllung des strahlenden Antlitzes.
Das Gesetz führt den Schleier als Lösung für das Problem der überwältigenden göttlichen Ausstrahlung ein.
Exodus 34,34
Hebräisch: וּבְבֹ֨א מֹשֶׁ֜ה לִפְנֵ֤י יְהוָה֙ לְדַבֵּ֣ר אִתּ֔וֹ יָסִ֥יר אֶת־הַמַּסְוֶ֖ה עַד־צֵאתֽוֹ֑ וְיָצָ֗א וְדִבֶּר֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל אֵ֖ת אֲשֶׁ֥ר יְצֻוֶּֽה׃
Deutsch: Und wenn Mose vor den Ewigen kam, um mit ihm zu reden, tat er die Decke ab, bis er hinausging; und er ging hinaus und redete zu den Söhnen Israels, was ihm geboten wurde.

Kommentar: Der Gottesdienst ohne Schleier וּבְבֹא מֹשֶׁה לִפְנֵי יְהוָה לְדַבֵּר אִתּוֹ יָסִיר אֶת־הַמַּסְוֶה עַד־צֵאתוֹ (und beim Kommen Moses vor JHWH zu reden mit ihm, entfernte er den Schleier bis zu seinem Hinausgehen) zeigt das Schleiermuster: בְבֹא (beim Kommen) - Infinitiv construct von בוא. יָסִיר (3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von סור) - "entfernen". עַד־צֵאתוֹ (bis zu seinem Hinausgehen) - vor Gott kann Moses unverhüllt sein.
Die Volksbelehrung וְיָצָא וְדִבֶּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֵת אֲשֶׁר יְצֻוֶּה (und er ging hinaus und redete zu den Söhnen Israels, was ihm geboten wurde) zeigt יְצֻוֶּה (3. Person Singular maskulin Pual Imperfekt von צוה) - "was ihm geboten wird" zeigt Moses als Übermittler göttlicher Gebote.
Die LXX macht das Schleiermuster für Gottesdienst und Volksbelehrung deutlich.
Satzstruktur: Schleierentfernung für Gottesdienst bis zum Hinausgehen mit anschließender Volksbelehrung.
Das Gesetz etabliert Moses' liturgisches Schleiermuster zwischen göttlicher und menschlicher Kommunikation.
Exodus 34,35
Hebräisch: וְרָא֤וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ אֶת־פְּנֵ֣י מֹשֶׁ֔ה כִּ֣י קָרַ֔ן ע֖וֹר פְּנֵ֣י מֹשֶׁ֑ה וְהֵשִׁ֨יב מֹשֶׁ֤ה אֶת־הַמַּסְוֶה֙ עַל־פָּנָ֔יו עַד־בֹּאֹ֖ו לְדַבֵּ֥ר אִתּֽוֹ׃
Deutsch: Und die Kinder Israels sahen das Angesicht Moses, dass die Haut des Angesichts Moses strahlte; und Mose legte die Decke wieder auf sein Angesicht, bis er kam, um mit ihm zu reden.

Kommentar: Die wiederholte Wahrnehmung וְרָאוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־פְּנֵי מֹשֶׁה כִּי קָרַן עוֹר פְּנֵי מֹשֶׁה (und die Söhne Israels sahen das Angesicht Moses, dass strahlte die Haut des Angesichts Moses) wiederholt die Beschreibung aus Vers 30, zeigt aber jetzt einen gewohnheitsmäßigen Vorgang.
Die Schleiererneuerung וְהֵשִׁיב מֹשֶׁה אֶת־הַמַּסְוֶה עַל־פָּנָיו עַד־בֹּאוֹ לְדַבֵּר אִתּוֹ (und Mose brachte zurück den Schleier auf sein Angesicht bis zu seinem Kommen zu reden mit ihm) zeigt הֵשִׁיב (3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von שׁוב) mit waw-consecutivum - "zurückbringen, wieder auflegen". עַד־בֹּאוֹ לְדַבֵּר אִתּוֹ (bis zu seinem Kommen zu reden mit ihm) - der Zyklus beginnt von neuem.
Die LXX macht den zyklischen Charakter des Schleiergebrauchs deutlich.
Satzstruktur: Wiederholte Wahrnehmung der Strahlung mit zyklischer Schleiererneuerung bis zur nächsten Gottesbegegnung.
Das Gesetz schließt mit der Etablierung des permanenten Schleiermuster als Lösung für Moses' transformiertes Antlitz.
Exodus 35,1
Hebräisch: וַיַּקְהֵ֣ל מֹשֶׁ֗ה אֶֽת־כָּל־עֲדַ֛ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל וַיֹּ֣אמֶר אֲלֵהֶ֑ם אֵ֚לֶּה הַדְּבָרִ֔ים אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה לַעֲשֹׂ֥ת אֹתָֽם׃
Deutsch: Und Mose versammelte die ganze Gemeinde der Kinder Israels und sprach zu ihnen: Dies sind die Worte, die der Ewige geboten hat, sie zu tun.

Kommentar: Die große Versammlung וַיַּקְהֵל מֹשֶׁה אֶת־כָּל־עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (und Mose versammelte die ganze Gemeinde der Söhne Israels) zeigt יַּקְהֵל (3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von קהל) mit waw-consecutivum - "versammeln". כָּל־עֲדַת (die ganze Gemeinde) betont die Vollständigkeit der Versammlung für diese wichtige Ankündigung.
Die feierliche Einleitung וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם אֵלֶּה הַדְּבָרִים אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה לַעֲשׂוֹת אֹתָם (und er sprach zu ihnen: Dies sind die Worte, die JHWH geboten hat zu tun sie) zeigt הַדְּבָרִים (die Worte) als feierlichen Begriff für göttliche Gebote. לַעֲשׂוֹת אֹתָם (zu tun sie) betont die praktische Umsetzung.
Die LXX übersetzt עֲדַת mit συναγωγήν (Synagoge) statt Gemeinde und צִוָּה mit συνέταξεν (anordnete), was militärischer klingt als das neutrale "gebot".
Satzstruktur: Vollständige Gemeindeversammlung mit feierlicher Einleitung der göttlichen Bauanweisungen.
Das Gesetz zeigt Moses als Vermittler göttlicher Anweisungen an das gesamte Volk für das Heiligtums Projekt.
Exodus 35,2
Hebräisch: שֵׁ֣שֶׁת יָמִים֮ תֵּעָשֶׂ֣ה מְלָאכָה֒ וּבַיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִ֗י יִהְיֶ֨ה לָכֶ֥ם קֹ֛דֶשׁ שַׁבַּ֥ת שַׁבָּת֖וֹן לַיהוָ֑ה כָּל־הָעֹשֶׂ֥ה ב֛וֹ מְלָאכָ֖ה יוּמָֽת׃
Deutsch: Sechs Tage soll Arbeit getan werden, aber am siebten Tag soll euch ein Heiliges sein, ein Sabbat der Ruhe für den Ewigen; jeder, der an ihm eine Arbeit tut, soll getötet werden.

Kommentar: Das Arbeitsgebot שֵׁשֶׁת יָמִים תֵּעָשֶׂה מְלָאכָה (sechs Tage soll getan werden Arbeit) zeigt תֵּעָשֶׂה (3. Person Singular feminin Niphal Imperfekt von עשׂה) - "soll getan werden" im Passiv. מְלָאכָה (Arbeit) ist derselbe Begriff, der für die Heiligtumsbauarbeiten verwendet wird.
Die Sabbatheiligkeit וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי יִהְיֶה לָכֶם קֹדֶשׁ שַׁבַּת שַׁבָּתוֹן לַיהוָה (und am siebten Tag soll sein für euch heilig, ein Sabbat der Sabbatruhe für JHWH) zeigt קֹדֶשׁ (heilig) als Attribut des Sabbats. שַׁבַּת שַׁבָּתוֹן (Sabbat der Sabbatruhe) ist eine Verstärkungsform - absolute Ruhe.
Die Todesdrohung כָּל־הָעֹשֶׂה בוֹ מְלָאכָה יוּמָת (jeder Tuende an ihm Arbeit soll getötet werden) zeigt הָעֹשֶׂה (der Tuende) als Partizip und יוּמָת (soll getötet werden) - Hophal Imperfekt von מות als passive Todesstrafe.
Die LXX übersetzt שַׁבַּת שַׁבָּתוֹן als σάββατον ἀνάπαυσις (Sabbat der Ruhe) und schwächt damit die hebräische Intensität ab. יוּמָת wird als θανάτῳ θανατούσθω (mit dem Tod soll er sterben) wiedergegeben - eine Verstärkungsform.
Satzstruktur: Arbeitserlaubnis für sechs Tage mit absoluter Sabbatheiligkeit und Todesdrohung für Übertreter.
Das Gesetz stellt klar, dass selbst der heilige Heiligtumsbau dem Sabbat untergeordnet ist.
Exodus 35,3
Hebräisch: לֹא־תְבַעֲר֣וּ אֵ֔שׁ בְּכֹ֖ל מֹשְׁבֹֽתֵיכֶ֑ם בְּי֖וֹם הַשַּׁבָּֽת׃
Deutsch: Ihr sollt kein Feuer anzünden am Tag des Sabbats in allen euren Wohnstätten.

Kommentar: Das Feuerverbot לֹא־תְבַעֲרוּ אֵשׁ בְּכֹל מֹשְׁבֹתֵיכֶם בְּיוֹם הַשַּׁבָּת (nicht sollt ihr anzünden Feuer in allen euren Wohnstätten am Tag des Sabbats) zeigt תְבַעֲרוּ (2. Person Plural Piel Imperfekt von בער) - "anzünden, brennen". בְּכֹל מֹשְׁבֹתֵיכֶם (in allen euren Wohnstätten) macht das Verbot universell.
Dieses spezifische Feuerverbot ist einzigartig und wird nur hier erwähnt. Es könnte sich auf die Metallverarbeitung für das Heiligtum beziehen, die Feuer erfordert.
Die LXX fügt οὐ hinzu für verstärkte Negation und übersetzt מֹשְׁבֹתֵיכֶם als κατοικίαις (Wohnungen) statt der wörtlichen "Wohnstätten". Die LXX fügt ἐγὼ κύριος (ego kyrios - "Ich bin der Herr") am Ende des Verses hinzu, was im hebräischen Text nicht erscheint und eine verstärkende göttliche Autorität ausdrückt.
Satzstruktur: Spezifisches universelles Feuerverbot für alle Wohnstätten am Sabbat.
Das Gesetz fügt eine spezifische Sabbatbestimmung hinzu, möglicherweise im Hinblick auf die Heiligtumsbauarbeiten.
Exodus 35,4
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֔ה אֶל־כָּל־עֲדַ֥ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר זֶ֣ה הַדָּבָ֔ר אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und Mose sprach zur ganzen Gemeinde der Kinder Israels und sagte: Dies ist das Wort, das der Ewige geboten hat, indem er sprach.

Kommentar: Die erneute Ansprache וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר (und Mose sprach zu der ganzen Gemeinde der Söhne Israels, sagend) zeigt eine neue Phase der Ansprache nach dem Sabbatgebot.
Die Worteinleitung זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה לֵאמֹר (dies ist das Wort, das JHWH geboten hat, sagend) zeigt הַדָּבָר (das Wort) im Singular für die nun folgende spezifische Anweisung. לֵאמֹר (sagend) am Ende bereitet die folgende direkte Rede vor.
Die LXX verwendet wieder συναγωγήν für עֲדַת und macht damit die konsistente Terminologie deutlich.
Satzstruktur: Übergangsformel zu einem neuen göttlichen Befehl nach dem Sabbatgebot.
Das Gesetz strukturiert die Ansprache in verschiedene Themenbereiche mit je eigener Einleitung.
Exodus 35,5
Hebräisch: קְח֨וּ מֵֽאִתְּכֶ֤ם תְּרוּמָה֙ לַֽיהוָ֔ה כֹּ֚ל נְדִ֣יב לִבֹּ֔ו יְבִיאֶ֕הָ אֵ֖ת תְּרוּמַ֣ת יְהוָ֑ה זָהָ֥ב וָכֶ֖סֶף וּנְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Nehmt von euch ein Hebopfer für den Ewigen; jeder, der willigen Herzens ist, soll sie bringen, das Hebopfer des Ewigen: Gold und Silber und Kupfer.

Kommentar: Der Spendenaufruf קְחוּ מֵאִתְּכֶם תְּרוּמָה לַיהוָה (nehmt von euch eine Hebopfer für JHWH) zeigt קְחוּ (2. Person Plural maskulin Imperativ von לקח) - "nehmt". מֵאִתְּכֶם (von euch) betont, dass die Materialien aus dem Volk selbst kommen sollen. תְּרוּמָה (Hebopfer) von רום (erheben) - eine erhobene Gabe.
Das Freiwilligkeitsprinzip כֹּל נְדִיב לִבּוֹ יְבִיאֶהָ אֵת תְּרוּמַת יְהוָה (jeder Freigiebige seines Herzens soll sie bringen, die Hebopfer JHWHs) zeigt נְדִיב לִבּוֹ (Freigiebiger seines Herzens) - freiwillige Herzensregung. יְבִיאֶהָ (soll sie bringen) - 3. Person Singular maskulin Hiphil Imperfekt von בוא mit feminin Objektsuffix.
Die Metallliste זָהָב וָכֶסֶף וּנְחֹשֶׁת (Gold und Silber und Kupfer) beginnt die Aufzählung der benötigten Materialien mit den Edelmetallen.
Die LXX übersetzt נְדִיב לִבּוֹ als προαιρεῖται τῇ καρδίᾳ (der sich im Herzen entschließt), was die bewusste Entscheidung betont statt der spontanen Großzügigkeit.
Satzstruktur: Spendenaufruf mit Freiwilligkeitsprinzip und Beginn der Materialliste mit Edelmetallen.
Das Gesetz etabliert das Heiligtum als Projekt freiwilliger Herzensopfer, nicht als Zwangsabgabe.
Exodus 35,6
Hebräisch: וּתְכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַת שָׁנִ֖י וְשֵׁ֥שׁ וְעִזִּֽים׃
Deutsch: Und blauen und roten Purpur und Karmesin und Byssus und Ziegenhaar.

Kommentar: Die Textilien תְכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ וְעִזִּים zeigen die kostbaren Stoffe: תְּכֵלֶת (blauer Purpur aus Schneckenfarbstoff), אַרְגָּמָן (roter/purpurner Stoff), תוֹלַעַת שָׁנִי (Karmesinwurm - roter Farbstoff), שֵׁשׁ (Byssus - feinstes Leinen), עִזִּים (Ziegenhaar für gröbere Gewebe).
Die LXX übersetzt תְּכֵלֶת als ὑάκινθον (Hyazinth), was eine andere Farbvorstellung vermittelt als das hebräische Blau. Die Septuaginta spezifiziert κόκκινον διπλοῦν διανενησμένον (kokkinon diploun dianenensmemon - "doppelt gesponnenes Scharlachrot") für תולעת שני (tola'at shani - "Scharlach/Karmesin"), was eine detailliertere Beschreibung der Textilverarbeitung bietet.
Satzstruktur: Aufzählung kostbarer Textilmaterialien von feinsten Stoffen bis zu praktischem Ziegenhaar.
Das Gesetz zeigt die Vielfalt der benötigten Materialien von luxuriös bis praktisch.
Exodus 35,7
Hebräisch: וְעֹרֹ֨ת אֵילִ֧ם מְאָדָּמִ֛ים וְעֹרֹ֥ת תְּחָשִׁ֖ים וַעֲצֵ֥י שִׂטִּֽים׃
Deutsch: Und rotgefärbte Widderfelle und Tachaschfelle und Akazienholz.

Kommentar: Die Häute עֹרֹת אֵילִם מְאָדָּמִים וְעֹרֹת תְּחָשִׁים (Widderfelle rot gefärbt und Tachaschfelle) zeigen מְאָדָּמִים (rot gefärbt) von אדם (rot sein). תְּחָשִׁים ist ein unklarer Tiername - möglicherweise Delphine, Robben oder Dachse.
Das Holz עֲצֵי שִׂטִּים (Akazienhölzer) - das harte Wüstenholz für die Konstruktion.
Die LXX übersetzt תְּחָשִׁים als ὑακίνθινα (hyazinthfarbene), was eine Farbinterpretation statt einer Tierart zeigt. Die LXX übersetzt עצי שטים (atzei shittim - "Akazienholz") als ξύλα ἄσηπτα (xyla asepta - "unverwesliches Holz"), was eine qualitative Eigenschaft betont statt der spezifischen Holzart.
Satzstruktur: Aufzählung der Häute und des Konstruktionsholzes.
Das Gesetz zeigt praktische Materialien für Schutz und Struktur.
Exodus 35,8
Hebräisch: וְשֶׁ֖מֶן לַמָּא֑וֹר וּבְשָׂמִים֙ לְשֶׁ֣מֶן הַמִּשְׁחָ֔ה וְלִקְטֹ֖רֶת הַסַּמִּֽים׃
Deutsch: Und Öl zur Beleuchtung und Gewürze zum Salböl und zum wohlriechenden Räucherwerk.

Kommentar: Die Öle und Gewürze שֶׁמֶן לַמָּאוֹר וּבְשָׂמִים לְשֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה וְלִקְטֹרֶת הַסַּמִּים (Öl für das Licht und Gewürze für das Salböl und für das wohlriechende Räucherwerk) zeigen מָּאוֹר (Licht) für die Menora. שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה (Salböl) zur Weihe. קְטֹרֶת הַסַּמִּים (wohlriechendes Räucherwerk) für den Gottesdienst.
Die LXX übersetzt הַסַּמִּים als σύνθεσιν (Zusammensetzung), was die Mischung verschiedener Gewürze betont. Die Septuaginta reorganisiert die Verse 8-9 des hebräischen Textes und platziert die Edelsteine früher in der Liste, wodurch eine andere Prioritätensetzung entsteht.
Satzstruktur: Aufzählung der Öle und Gewürze für Beleuchtung, Weihe und Räucherung.
Das Gesetz zeigt die rituellen Substanzen für den Gottesdienst.
Exodus 35,9
Hebräisch: וְאַ֨בְנֵי־שֹׁ֔הַם וְאַבְנֵ֖י מִלֻּאִ֑ים לָאֵפ֖וֹד וְלַחֹֽשֶׁן׃
Deutsch: Und Onyxsteine und Steine zum Einsetzen für das Ephod und für das Brustschild.

Kommentar: Die Edelsteine אַבְנֵי־שֹׁהַם וְאַבְנֵי מִלֻּאִים לָאֵפוֹד וְלַחֹשֶׁן (Onyxsteine und Einsetzsteine für das Ephod und für das Brustschild) zeigen שֹׁהַם (Onyx oder Beryll) und מִלֻּאִים (Einsetzungen) - Steine zum Einfassen. אֵפוֹד (Ephod) und חֹשֶׁן (Brustschild) als hohepriesterliche Gewandteile.
Die LXX übersetzt שֹׁהַם als σαρδίου (Sarder/Karneol) und zeigt damit die Unsicherheit über die genaue Steinart.
Satzstruktur: Aufzählung der Edelsteine für die hohepriesterlichen Gewänder.
Das Gesetz schließt die Materialliste mit den kostbarsten Elementen für die Priesterkleidung ab.
Exodus 35,10
Hebräisch: וְכָל־חֲכַם־לֵ֖ב בָּכֶ֑ם יָבֹ֣אוּ וְיַעֲשׂ֔וּ אֵ֛ת כָּל־אֲשֶׁ֥ר צִוָּ֖ה יְהוָֽה׃
Deutsch: Und alle, die weisen Herzens sind unter euch, sollen kommen und alles machen, was der Ewige geboten hat.

Kommentar: Der Handwerkeraufruf וְכָל־חֲכַם־לֵב בָּכֶם יָבֹאוּ וְיַעֲשׂוּ אֵת כָּל־אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה (und jeder Weise des Herzens unter euch soll kommen und machen alles, was JHWH geboten hat) zeigt חֲכַם־לֵב (Weise des Herzens) - nicht nur intellektuelle, sondern praktische Weisheit und handwerkliche Begabung. יָבֹאוּ (3. Person Plural Imperfekt Qal von בוא) - "sollen kommen" und יַעֲשׂוּ (3. Person Plural Imperfekt Qal von עשׂה) - "sollen machen" zeigen die doppelte Aufforderung.
Die LXX zeigt von Vers 10-19 eine deutlich veränderte Reihenfolge der aufgelisteten Gegenstände im Vergleich zum hebräischen Text. Die griechische Version gruppiert die Objekte anders und verwendet teilweise andere Begriffe wie σκηνὴ μαρτυρίου (skene martyriou - "Zelt des Zeugnisses") statt אהל מועד (ohel mo'ed - "Zelt der Begegnung").
Strukturelle Reorganisation: Die LXX reorganisiert die gesamte Auflistung grundlegend. Während der hebräische Text eine systematische Reihenfolge 
(Stiftshütte → Lade → Tisch → Leuchter → Altäre → Vorhof → Gewänder) 
befolgt, gruppiert die LXX anders und lässt einige Gegenstände aus oder verschiebt sie.
Fehlende Elemente in der LXX:
· Vers 12: Die LXX erwähnt nicht explizit פרכת המסך (parochet hamasach - "den Vorhang der Abtrennung")
· Vers 13: לחם הפנים (lechem hapanim - "Schaubrot") fehlt in der LXX-Auflistung
· Vers 14: נרתיה (neroteiha - "ihre Lampen") wird nicht separat erwähnt
· Vers 15: מסך הפתח (masach hapetach - "Vorhang des Eingangs") fehlt
· Vers 16: מכבר הנחשת (michbar hanechoshet - "bronzenes Gitter") wird nicht erwähnt
· Vers 18: יתדת (yitedot - "Pflöcke") und מיתרים (meitarim - "Seile") fehlen vollständig
Begriffliche Unterschiede:
· Vers 11: אדנים (adanim - "Sockel") wird nicht explizit als separate Kategorie genannt
· Vers 16: כיור וכנו (kiyor wechano - "Becken und sein Gestell") erscheint nicht in derselben Form
· Vers 17: Die LXX verkürzt die Beschreibung des Vorhofs erheblich
Zusätzliche Elemente in der LXX:
· Vers 13: λίθους τῆς σμαράγδου (lithous tes smaragdou - "Smaragdsteine") - eine spezifische Edelsteinbezeichnung, die im hebräischen Text erst später kommt
· Vers 19: Die LXX fügt ἔλαιον τοῦ χρίσματος καὶ τὸ θυμίαμα τῆς συνθέσεως (Salböl und zusammengesetzten Weihrauch) hinzu, was im hebräischen Text in diesem Kontext nicht erscheint
Diese Unterschiede deuten darauf hin, dass die LXX möglicherweise eine andere hebräische Vorlage verwendete oder dass die Übersetzer bewusst eine thematische Neuordnung vornahmen, um die Gegenstände nach funktionalen Kategorien zu gruppieren.
Satzstruktur: Aufruf an alle praktisch Begabten zur aktiven Teilnahme am Heiligtumsbau.
Das Gesetz ruft zur Kombination von freiwilligen Materialspenden und praktischer handwerklicher Mitarbeit auf.
Exodus 35,11
Hebräisch: אֶת־הַ֨מִּשְׁכָּ֔ן אֶֽת־אָהֳלֹ֖ו וְאֶת־מִכְסֵ֑הוּ אֶת־קְרָסָיו֙ וְאֶת־קְרָשָׁ֔יו אֶת־בְּרִיחָ֕ו אֶת־עַמֻּדָ֖יו וְאֶת־אֲדָנָֽיו׃
Deutsch: Die Wohnung, ihr Zelt und ihre Decke, ihre Haken und ihre Bretter, ihre Riegel, ihre Säulen und ihre Füße.

Kommentar: Das Stiftszelt אֶת־הַמִּשְׁכָּן אֶת־אָהֳלוֹ וְאֶת־מִכְסֵהוּ (das Stiftszelt, sein Zelt und seine Decke) zeigt מִשְׁכָּן (Wohnung) als Hauptbegriff, אֹהֶל (Zelt) als Struktur darüber und מִכְסֶה (Decke) als äußere Bedeckung.
Die Strukturelemente אֶת־קְרָסָיו וְאֶת־קְרָשָׁיו אֶת־בְּרִיחָו אֶת־עַמֻּדָיו וְאֶת־אֲדָנָיו (seine Haken und seine Bretter, seine Riegel, seine Säulen und seine Füße) zeigen קְרָסִים (Haken), קְרָשִׁים (Bretter), בְּרִיחַ (Riegel), עַמּוּדִים (Säulen), אֲדָנִים (Sockel/Füße).
Die LXX übersetzt מִשְׁכָּן als σκηνήν (Zelt) und אֹהֶל als κάλυμμα (Bedeckung), was eine andere Strukturvorstellung zeigt.
Satzstruktur: Systematische Aufzählung der Hauptstruktur mit allen Bauelementen.
Das Gesetz beginnt mit der Grundstruktur des gesamten Heiligtums.
Exodus 35,12
Hebräisch: אֶת־הָאָרֹ֥ן וְאֶת־בַּדָּ֖יו אֶת־הַכַּפֹּ֑רֶת וְאֵ֖ת פָּרֹ֥כֶת הַמָּסָֽךְ׃
Deutsch: Die Lade und ihre Stangen, den Sühnedeckel und den Vorhang der Verhüllung.

Kommentar: Die heiligste Ausstattung אֶת־הָאָרֹן וְאֶת־בַּדָּיו אֶת־הַכַּפֹּרֶת (die Lade und ihre Stangen, den Sühnedeckel) zeigt אָרוֹן (Lade) als Bundeslade, בַּדִּים (Stangen) zum Transport und כַּפֹּרֶת (Sühnedeckel) - der goldene Deckel mit den Cherubim.
Der Trennvorhang וְאֵת פָּרֹכֶת הַמָּסָךְ (und den Vorhang der Verhüllung) zeigt פָּרֹכֶת (Vorhang) und מָסָךְ (Verhüllung) - der Vorhang, der das Allerheiligste vom Heiligen trennt.
Die LXX übersetzt כַּפֹּרֶת als ἱλαστήριον (Sühneort), was die sühnende Funktion betont.
Satzstruktur: Die heiligsten Gegenstände des Allerheiligsten mit Transportmitteln und Abgrenzung.
Das Gesetz nennt zuerst die zentralsten und heiligsten Elemente des Heiligtums.
Exodus 35,13
Hebräisch: אֶת־הַשֻּׁלְחָ֥ן וְאֶת־בַּדָּ֖יו וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֑יו וְאֵ֖ת לֶ֥חֶם הַפָּנִֽים׃
Deutsch: Den Tisch und seine Stangen und alle seine Geräte und die Schaubrote.

Kommentar: Der Schaubrottisch אֶת־הַשֻּׁלְחָן וְאֶת־בַּדָּיו וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו (den Tisch und seine Stangen und alle seine Geräte) zeigt שֻׁלְחָן (Tisch) für die Schaubrote, בַּדִּים (Stangen) zum Transport und כֵּלָיו (seine Geräte) - Schüsseln, Schalen und Kannen.
Die Schaubrote וְאֵת לֶחֶם הַפָּנִים (und die Schaubrote) zeigen לֶחֶם הַפָּנִים (Brot der Angesichter) - die zwölf Brote, die ständig vor Gottes Angesicht liegen.
Die LXX übersetzt לֶחֶם הַפָּנִים als ἄρτους τῆς προθέσεως (Brote der Darbringung), was die Opferaspekt betont.
Satzstruktur: Tischausstattung mit Transportmitteln, Zubehör und den darauf liegenden Broten.
Das Gesetz zeigt die vollständige Ausstattung für den ständigen Gottesdienst.
Exodus 35,14
Hebräisch: וְאֶת־מְנֹרַ֧ת הַמָּא֛וֹר וְאֶת־כֵּלֶ֖יהָ וְאֶת־נֵרֹתֶ֑יהָ וְאֵ֖ת שֶׁ֥מֶן הַמָּאֽוֹר׃
Deutsch: Und den Leuchter zur Beleuchtung und seine Geräte und seine Lampen und das Öl zur Beleuchtung.

Kommentar: Der Leuchter וְאֶת־מְנֹרַת הַמָּאוֹר וְאֶת־כֵּלֶיהָ וְאֶת־נֵרֹתֶיהָ (und den Leuchter des Lichts und seine Geräte und seine Lampen) zeigt מְנוֹרַת הַמָּאוֹר (Leuchter des Lichts) - die siebenarmige Menora, כֵּלֶיהָ (ihre Geräte) - Lichtscheren und Pfannen, נֵרֹתֶיהָ (ihre Lampen) - die sieben Öllämpchen.
Das Brennmaterial וְאֵת שֶׁמֶן הַמָּאוֹר (und das Öl des Lichts) - das reine Olivenöl für das ständige Licht.
Die LXX übersetzt מְנוֹרַת als λυχνίαν (Lampenständer) und macht damit die Funktion deutlicher als die Form.
Satzstruktur: Vollständige Beleuchtungsausstattung mit Lampenständer, Zubehör, Lampen und Brennstoff.
Das Gesetz zeigt alle Elemente für das ständige Licht im Heiligtum.
Exodus 35,15
Hebräisch: וְאֶת־מִזְבַּ֤ח הַקְּטֹ֙רֶת֙ וְאֶת־בַּדָּ֔יו וְאֵת֙ שֶׁ֣מֶן הַמִּשְׁחָ֔ה וְאֵ֖ת קְטֹ֣רֶת הַסַּמִּ֑ים וְאֶת־מָסַ֥ךְ הַפֶּ֖תַח לְפֶ֥תַח הַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Und den Räucheraltar und seine Stangen und das Salböl und das wohlriechende Räucherwerk; und den Eingangsvorhang für den Eingang der Wohnung.

Kommentar: Der Räucheraltar וְאֶת־מִזְבַּח הַקְּטֹרֶת וְאֶת־בַּדָּיו (und den Altar des Räucherwerks und seine Stangen) zeigt מִזְבַּח הַקְּטֹרֶת (Altar des Räucherwerks) - der goldene Räucheraltar vor dem Vorhang.
Die rituellen Substanzen וְאֵת שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה וְאֵת קְטֹרֶת הַסַּמִּים (und das Salböl und das wohlriechende Räucherwerk) - שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה (Salböl) für Weihungen und קְטֹרֶת הַסַּמִּים (wohlriechendes Räucherwerk) für den täglichen Dienst.
Der Eingangsvorhang וְאֶת־מָסַךְ הַפֶּתַח לְפֶתַח הַמִּשְׁכָּן (und den Vorhang des Eingangs für den Eingang des Stiftszelts) - der Vorhang am Eingang zum Heiligen.
Die LXX übersetzt קְטֹרֶת als θυμίαμα (Räucheropfer) und betont damit den Opfercharakter.
Satzstruktur: Räucheraltar mit Zubehör, rituelle Substanzen und Eingangsabschluss des Heiligen.
Das Gesetz vervollständigt die Innenausstattung des Heiligen Raums.
Exodus 35,16
Hebräisch: אֵ֣ת׀ מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֗ה וְאֶת־מִכְבַּ֤ר הַנְּחֹ֙שֶׁת֙ אֲשֶׁר־לוֹ֔ אֶת־בַּדָּ֖יו וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֑יו אֶת־הַכִּיֹּ֖ר וְאֶת־כַּנֹּֽו׃
Deutsch: Den Aufsteigeopferaltar und das kupferne Gitter an ihm, seine Stangen und alle seine Geräte; das Becken und sein Gestell.

Kommentar: Der Aufsteigeopferaltar אֵת מִזְבַּח הָעֹלָה וְאֶת־מִכְבַּר הַנְּחֹשֶׁת אֲשֶׁר־לוֹ (den Altar des Aufsteigeopfers und das kupferne Gitter, das zu ihm gehört) zeigt מִזְבַּח הָעֹלָה (Altar des Aufsteigeopfers) - der große Opferaltar im Vorhof und מִכְבַּר הַנְּחֹשֶׁת (kupfernes Gitter) - das Gitterwerk zur Belüftung.
Das Altarzubehör אֶת־בַּדָּיו וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו (seine Stangen und alle seine Geräte) - Transportstangen und Opfergeräte wie Schaufeln, Becken, Gabeln.
Das Waschbecken אֶת־הַכִּיּוֹר וְאֶת־כַּנּוֹ (das Becken und sein Gestell) zeigt כִּיּוֹר (Becken) und כַּן (Gestell) für die rituelle Waschung der Priester.
Die LXX übersetzt מִכְבַּר als ἐσχάραν (Rost) und macht damit die Grillrost-Funktion deutlicher.
Satzstruktur: Großer Opferaltar mit technischer Ausstattung und Waschbecken für die Priester.
Das Gesetz zeigt die Außenausstattung für Opferdienst und rituelle Reinheit.
Exodus 35,17
Hebräisch: אֵ֚ת קַלְעֵ֣י הֶחָצֵ֔ר אֶת־עַמֻּדָ֖יו וְאֶת־אֲדָנֶ֑יהָ וְאֵ֕ת מָסַ֖ךְ שַׁ֥עַר הֶחָצֵֽר׃
Deutsch: Die Umhänge des Vorhofs, seine Säulen und seine Füße und den Vorhang vom Tor des Vorhofs.

Kommentar: Die Vorhofumhänge אֵת קַלְעֵי הֶחָצֵר אֶת־עַמֻּדָיו וְאֶת־אֲדָנֶיהָ (die Umhänge des Vorhofs, seine Säulen und seine Füße) zeigen קַלְעֵי (Umhänge, Behänge) - die leinenen Vorhänge, die den Vorhof umgeben, עַמֻּדִים (Säulen) zur Aufhängung und אֲדָנִים (Sockel/Füße) als Fundament.
Der Torvorhang וְאֵת מָסַךְ שַׁעַר הֶחָצֵר (und den Vorhang des Tores des Vorhofs) zeigt מָסָךְ (Vorhang) und שַׁעַר (Tor) - der besondere Eingangsvorhang zum Vorhof.
Die LXX übersetzt קַלְעֵי als αὐλαίας (Vorhänge) und שַׁעַר als πύλης (Tor), was die architektonischen Begriffe klar wiedergibt.
Satzstruktur: Vollständige Vorhofabgrenzung mit Aufhängungsystem und speziellem Eingangstor.
Das Gesetz zeigt die äußere Begrenzung des heiligen Bereichs.
Exodus 35,18
Hebräisch: אֶת־יִתְדֹ֧ת הַמִּשְׁכָּ֛ן וְאֶת־יִתְדֹ֥ת הֶחָצֵ֖ר וְאֶת־מֵיתְרֵיהֶֽם׃
Deutsch: Die Pflöcke der Wohnung und die Pflöcke des Vorhofs und ihre Seile.

Kommentar: Die Befestigungselemente אֶת־יִתְדֹת הַמִּשְׁכָּן וְאֶת־יִתְדֹת הֶחָצֵר וְאֶת־מֵיתְרֵיהֶם (die Pflöcke des Stiftszelts und die Pflöcke des Vorhofs und ihre Seile) zeigen יִתְדֹת (Pflöcke, Heringe) zur Bodenverankerung sowohl für das מִשְׁכָּן (Stiftszelt) als auch für den חָצֵר (Vorhof). מֵיתְרֵיהֶם (ihre Seile) - die Spannseile für die Stabilität.
Die LXX übersetzt יִתְדֹת als πασσάλους (Pflöcke) und מֵיתְרֵיהֶם als σχοινία (Seile), was die praktischen Befestigungsmittel klar benennt.
Satzstruktur: Praktische Befestigungselemente für die Stabilität der gesamten Anlage.
Das Gesetz zeigt die notwendigen technischen Details für die Standfestigkeit.
Exodus 35,19
Hebräisch: אֶת־בִּגְדֵ֥י הַשְּׂרָ֖ד לְשָׁרֵ֣ת בַּקֹּ֑דֶשׁ אֶת־בִּגְדֵ֤י הַקֹּ֙דֶשׁ֙ לְאַהֲרֹ֣ן הַכֹּהֵ֔ן וְאֶת־בִּגְדֵ֥י בָנָ֖יו לְכַהֵֽן׃
Deutsch: Die Dienstkleider zum Dienst im Heiligtum, die heiligen Kleider für Aaron, den Priester, und die Kleider seiner Söhne, um als Priester zu dienen.

Kommentar: Die Dienstkleider אֶת־בִּגְדֵי הַשְּׂרָד לְשָׁרֵת בַּקֹּדֶשׁ (die Kleider des Dienstes zum Dienen im Heiligtum) zeigen בִּגְדֵי הַשְּׂרָד (Dienstkleider) - שְׂרָד von שׂרד (weben, flechten) bezeichnet gewirkte oder bestickte Gewänder. לְשָׁרֵת בַּקֹּדֶשׁ (zum Dienen im Heiligtum).
Die hohepriesterlichen Gewänder אֶת־בִּגְדֵי הַקֹּדֶשׁ לְאַהֲרֹן הַכֹּהֵן (die heiligen Kleider für Aaron, den Priester) zeigen בִּגְדֵי הַקֹּדֶשׁ (heilige Kleider) - die acht Gewandstücke des Hohenpriesters.
Die gewöhnlichen Priesterkleider וְאֶת־בִּגְדֵי בָנָיו לְכַהֵן (und die Kleider seiner Söhne zum Priesterdienst) - die vier Gewandstücke der regulären Priester.
Die LXX übersetzt הַשְּׂרָד als λειτουργίας (Liturgie) und betont damit die gottesdienstliche Funktion.
Satzstruktur: Vollständige Priestergewänder für alle Dienstgrade vom Hohenpriester bis zu den gewöhnlichen Priestern.
Das Gesetz schließt die Materialliste mit der rituellen Bekleidung für den Gottesdienst ab.
Exodus 35,20
Hebräisch: וַיֵּ֥צְא֛וּ כָּל־עֲדַ֥ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל מִלִּפְנֵ֥י מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und die ganze Gemeinde der Kinder Israels ging von Mose hinweg.

Kommentar: Der Versammlungsschluss וַיֵּצְאוּ כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל מִלִּפְנֵי מֹשֶׁה (und sie gingen hinaus, die ganze Gemeinde der Söhne Israels, von vor Mose) zeigt יֵּצְאוּ (3. Person Plural Imperfekt Qal von יצא) mit waw-consecutivum - "hinausgehen". מִלִּפְנֵי מֹשֶׁה (von vor Mose) zeigt das Ende der offiziellen Versammlung.
Die LXX verwendet wieder συναγωγὴν für עֲדַת und behält die konsistente Terminologie bei.
Satzstruktur: Abschluss der Gemeindeversammlung nach vollständiger Übermittlung der Bauanweisungen.
Das Gesetz zeigt den Übergang von der Belehrung zur praktischen Umsetzung.
Exodus 35,21
Hebräisch: וַיָּבֹ֕אוּ כָּל־אִ֖ישׁ אֲשֶׁר־נְשָׂאֹ֣ו לִבֹּ֑ו וְכֹ֡ל אֲשֶׁר֩ נָדְבָ֨ה רוּחֹ֜ו אֹתוֹ֗ הֵ֠בִיאוּ אֶת־תְּרוּמַ֨ת יְהוָ֜ה לִמְלֶ֨אכֶת אֹ֤הֶל מוֹעֵד֙ וּלְכָל־עֲבֹ֣דָתוֹ֔ וּלְבִגְדֵ֖י הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Und sie kamen, jeder, den sein Herz trieb; und jeder, der willigen Geistes war, brachte das Hebopfer des Ewigen für das Werk des Zeltes der Begegnung und für all seinen Dienst und für die heiligen Kleider.

Kommentar: Die Herzensregung וַיָּבֹאוּ כָּל־אִישׁ אֲשֶׁר־נְשָׂאוֹ לִבּוֹ (und sie kamen, jeder Mann, den sein Herz trug) zeigt נְשָׂאוֹ (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von נשׂא) mit Objektsuffix 3. Person Singular maskulin - "trug ihn" - das Herz als treibende Kraft.
Die Geistesbereitschaft וְכֹל אֲשֶׁר נָדְבָה רוּחוֹ אֹתוֹ הֵבִיאוּ אֶת־תְּרוּמַת יְהוָה (und jeder, den sein Geist antrieb ihn, brachten sie das Hebopfer JHWHs) zeigt נָדְבָה (3. Person Singular feminin Perfekt Qal von נדב) - "antreiben zur Freigiebigkeit". רוּחוֹ (sein Geist) als innere Motivation.
Der Verwendungszweck לִמְלֶאכֶת אֹהֶל מוֹעֵד וּלְכָל־עֲבֹדָתוֹ וּלְבִגְדֵי הַקֹּדֶשׁ (für das Werk des Zeltes der Begegnung und für all seinen Dienst und für die heiligen Kleider) zeigt die drei Hauptbereiche: Bau, Gottesdienst und Priesterkleidung.
Die LXX übersetzt נְשָׂאוֹ לִבּוֹ als ἦρεν αὐτὸν καρδία (das Herz erhob ihn) und macht damit die emotionale Erhebung deutlich.
Satzstruktur: Freiwillige Rückkehr mit doppelter Motivation durch Herz und Geist für alle Projektbereiche.
Das Gesetz zeigt die spontane und umfassende Spendenbereitschaft des Volkes.
Exodus 35,22
Hebräisch: וַיָּבֹ֥אוּ הָאֲנָשִׁ֖ים עַל־הַנָּשִׁ֑ים כֹּ֣ל׀ נְדִ֣יב לֵ֗ב הֵ֠בִיאוּ חָ֣ח וָנֶ֜זֶם וְטַבַּ֤עַת וְכוּמָז֙ כָּל־כְּלִ֣י זָהָ֔ב וְכָל־אִ֕ישׁ אֲשֶׁ֥ר הֵנִ֛יף תְּנוּפַ֥ת זָהָ֖ב לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und die Männer kamen samt den Frauen; jeder, der willigen Herzens war, brachte Nasenringe und Ohrringe und Fingerringe und Spangen, allerlei goldene Geräte; und jeder, der dem Ewigen ein Schwingopfer an Gold webte.

Kommentar: Die gemeinsame Beteiligung וַיָּבֹאוּ הָאֲנָשִׁים עַל־הַנָּשִׁים (und die Männer kamen samt den Frauen) zeigt עַל־הַנָּשִׁים (samt den Frauen) - beide Geschlechter beteiligen sich gemeinsam an den Spenden.
Der Goldschmuck כֹּל נְדִיב לֵב הֵבִיאוּ חָח וָנֶזֶם וְטַבַּעַת וְכוּמָז כָּל־כְּלִי זָהָב (jeder Freigiebige des Herzens brachte Nasenring und Ohrring und Fingerring und Spange, allerlei goldene Geräte) zeigt verschiedene Schmuckstücke: חָח (Nasenring), נֶזֶם (Ohrring), טַבַּעַת (Fingerring), כוּמָז (Spange/Armreif). כָּל־כְּלִי זָהָב (allerlei goldene Geräte) fasst alle Goldgegenstände zusammen.
Das Schwingopfer וְכָל־אִישׁ אֲשֶׁר הֵנִיף תְּנוּפַת זָהָב לַיהוָה (und jeder Mann, der schwang ein Schwingopfer von Gold für JHWH) zeigt הֵנִיף (3. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von נוף) - "schwingen" und תְּנוּפַת (Schwingopfer) als ritueller Darbringungsakt.
Die LXX übersetzt כומז (kumaz - ein Schmuckstück unbekannter Art) als ἐμπλόκια καὶ περιδέξια (emplokia kai peridexia - "Haarschmuck und Armbänder"), was eine interpretative Präzisierung darstellt.
Satzstruktur: Gemeinsame Beteiligung beider Geschlechter mit systematischer Aufzählung des gespendeten Goldschmucks und ritueller Darbringung.
Das Gesetz zeigt die Bereitschaft, wertvollsten persönlichen Besitz für das Heiligtum zu opfern.
Exodus 35,23
Hebräisch: וְכָל־אִ֞ישׁ אֲשֶׁר־נִמְצָ֣א אִתּוֹ֗ תְּכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַت שָׁנִ֖י וְשֵׁ֣שׁ וְעִזִּ֑ים וְעֹרֹ֨ת אֵילִ֧ם מְאָדָּמִ֛ים וְעֹרֹ֥ת תְּחָשִׁ֖ים הֵבִֽיאוּ׃
Deutsch: Und jeder, bei dem sich blauer und roter Purpur fand, und Karmesin und Byssus und Ziegenhaar und rotgefärbte Widderfelle und Tachaschfelle, brachte es.

Kommentar: Die Textilspenden וְכָל־אִישׁ אֲשֶׁר־נִמְצָא אִתּוֹ תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵשׁ וְעִזִּים (und jeder Mann, bei dem sich fand blauer und roter Purpur und Karmesinwurm und Byssus und Ziegenhaar) zeigt נִמְצָא אִתּוֹ (wurde gefunden bei ihm) - wer diese Materialien besaß. Die fünf Textilien entsprechen der Liste aus Vers 6.
Die Fellspenden וְעֹרֹת אֵילִם מְאָדָּמִים וְעֹרֹת תְּחָשִׁים הֵבִיאוּ (und rotgefärbte Widderfelle und Tachaschfelle brachten sie) zeigen die beiden Lederarten für die äußeren Zeltbedeckungen.
Die LXX übersetzt תְּחָשִׁים wieder als ὑακίνθινα (hyazinthfarbene), was die anhaltende Unsicherheit über diese Tierart zeigt.
Satzstruktur: Systematische Aufzählung der Textil- und Fellspenden entsprechend der Bedarfsliste.
Das Gesetz dokumentiert die vollständige Bereitstellung aller benötigten Materialien durch das Volk.
Exodus 35,24
Hebräisch: כָּל־מֵרִ֗ים תְּר֤וּמַת כֶּ֙סֶף֙ וּנְחֹ֔שֶׁת הֵבִ֕יאוּ אֵ֖ת תְּרוּמַ֣ת יְהוָ֑ה וְכֹ֡ל אֲשֶׁר֩ נִמְצָ֨א אִתּ֜וֹ עֲצֵ֥י שִׁטִּ֛ים לְכָל־מְלֶ֥אכֶת הָעֲבֹדָ֖ה הֵבִֽיאוּ׃
Deutsch: Jeder, der ein Hebopfer an Silber und Kupfer hob, brachte das Hebopfer des Ewigen; und jeder, bei dem sich Akazienholz fand zu allerlei Werk der Arbeit, brachte es.

Kommentar: Die Metallspenden כָּל־מֵרִים תְּרוּמַת כֶּסֶף וּנְחֹשֶׁת הֵבִיאוּ אֵת תְּרוּמַת יְהוָה (jeder Erhebende ein Hebopfer von Silber und Kupfer brachte das Hebopfer JHWHs) zeigt מֵרִים (Erhebende) als Partizip Hiphil von רום (erheben) - diejenigen, die Metall zur Verfügung stellten. תְּרוּמַת כֶּסֶף וּנְחֹשֶׁת (Hebopfer von Silber und Kupfer) - die beiden anderen Metalle nach Gold.
Die Holzspenden וְכֹל אֲשֶׁר נִמְצָא אִתּוֹ עֲצֵי שִׁטִּים לְכָל־מְלֶאכֶת הָעֲבֹדָה הֵבִיאוּ (und jeder, bei dem sich fand Akazienhölzer für allerlei Werk der Arbeit, brachte sie) zeigt עֲצֵי שִׁטִּים (Akazienhölzer) als Grundbaumaterial. לְכָל־מְלֶאכֶת הָעֲבֹדָה (für allerlei Werk der Arbeit) - für alle Konstruktionszwecke.
Die LXX übersetzt מֵרִים als ἀφαιροῦντες (Wegnehmende), was eine andere Nuance der Spende zeigt.
Satzstruktur: Systematische Metallspenden und praktisches Baumaterial für alle Konstruktionsarbeiten.
Das Gesetz zeigt sowohl wertvolle als auch praktische Materialspenden für alle Projektbereiche.
Exodus 35,25
Hebräisch: וְכָל־אִשָּׁ֥ה חַכְמַת־לֵ֖ב בְּיָדֶ֣יהָ טָו֑וּ וַיָּבִ֣יאוּ מַטְוֶ֗ה אֶֽת־הַתְּכֵ֙לֶת֙ וְאֶת־הָֽאַרְגָּמָ֔ן אֶת־תּוֹלַ֥עַת הַשָּׁנִ֖י וְאֶת־הַשֵּֽׁשׁ׃
Deutsch: Und alle Frauen, die weisen Herzens waren, spannen mit ihren Händen und brachten das Gespinst: den blauen und den roten Purpur, den Karmesin und den Byssus.

Kommentar: Die handwerklich begabten Frauen וְכָל־אִשָּׁה חַכְמַת־לֵב בְּיָדֶיהָ טָווּ (und jede Frau, weise des Herzens, mit ihren Händen spannen sie) zeigt חַכְמַת־לֵב (weise des Herzens) - praktische handwerkliche Weisheit bei Frauen. בְּיָדֶיהָ טָווּ (mit ihren Händen spannen sie) - טָווּ (3. Person Plural Perfekt Qal von טוה) zeigt die Spinnarbeit.
Das fertige Gespinst וַיָּבִיאוּ מַטְוֶה אֶת־הַתְּכֵלֶת וְאֶת־הָאַרְגָּמָן אֶת־תּוֹלַעַת הַשָּׁנִי וְאֶת־הַשֵּׁשׁ (und sie brachten Gespinst: den blauen und den roten Purpur, den Karmesinwurm und den Byssus) zeigt מַטְוֶה (Gespinst) von טוה (spinnen) - das fertige Produkt der Spinnarbeit in allen vier kostbaren Materialien.
Die LXX übersetzt חַכְמַת־לֵב als σοφαὶ ταῖς καρδίαις (weise in den Herzen) und behält die hebräische Konzeption bei.
Satzstruktur: Spezialisierte weibliche Handwerkskunst mit eigenhändiger Herstellung der kostbarsten Gespinste.
Das Gesetz würdigt die besondere Rolle der Frauen bei der textilen Handwerkskunst.
Exodus 35,26
Hebräisch: וְכָל־הַ֨נָּשִׁ֔ים אֲשֶׁ֨ר נָשָׂ֥א לִבָּ֛ן אֹתָ֖נָה בְּחָכְמָ֑ה טָו֖וּ אֶת־הָעִזִּֽים׃
Deutsch: Und alle Frauen, die ihr Herz mit Weisheit trieb, spannen das Ziegenhaar.

Kommentar: Die besonders motivierten Frauen וְכָל־הַנָּשִׁים אֲשֶׁר נָשָׂא לִבָּן אֹתָנָה בְּחָכְמָה (und alle Frauen, die ihr Herz sie trug mit Weisheit) zeigt נָשָׂא לִבָּן אֹתָנָה (ihr Herz trug sie) mit feminin Objektsuffix - die innere Motivation der Frauen. בְּחָכְמָה (mit Weisheit) zeigt die besondere Fertigkeit.
Die schwierige Arbeit טָווּ אֶת־הָעִזִּים (spannen das Ziegenhaar) zeigt, dass das Spinnen von עִזִּים (Ziegenhaar) besondere Geschicklichkeit erforderte, da es gröber und schwieriger zu verarbeiten ist als die feinen Materialien.
Die LXX übersetzt die Passage ähnlich und macht die besondere Herausforderung des Ziegenhaarspinnens deutlich.
Satzstruktur: Besonders motivierte und geschickte Frauen für die schwierigste Spinnarbeit.
Das Gesetz zeigt die Bereitschaft, auch bei den schwierigsten handwerklichen Aufgaben zu helfen.
Exodus 35,27
Hebräisch: וְהַנְּשִׂאִ֣ם הֵבִ֔יאוּ אֵ֚ת אַבְנֵ֣י הַשֹּׁ֔הַם וְאֵ֖ת אַבְנֵ֣י הַמִּלֻּאִ֑ים לָאֵפ֖וֹד וְלַחֹֽשֶׁן׃
Deutsch: Und die Fürsten brachten Onyxsteine und Steine zum Einsetzen für das Ephod und für das Brustschild.

Kommentar: Die Führungsschicht וְהַנְּשִׂאִם הֵבִיאוּ (und die Fürsten brachten) zeigt נְשִׂאִים (Fürsten) von נשׂא (erheben) - die erhobenen, führenden Männer des Volkes. Diese bringen die kostbarsten Materialien.
Die Edelsteine אֵת אַבְנֵי הַשֹּׁהַם וְאֵת אַבְנֵי הַמִּלֻּאִים לָאֵפוֹד וְלַחֹשֶׁן (die Onyxsteine und die Einsetzsteine für das Ephod und für das Brustschild) zeigen אַבְנֵי הַשֹּׁהַם (Onyxsteine) für die Schultern des Ephods und אַבְנֵי הַמִּלֻּאִים (Einsetzsteine) - die zwölf verschiedenen Edelsteine für das Brustschild.
Die LXX übersetzt נשאים (nesi'im - "Fürsten/Anführer") als ἄρχοντες (archontes - "Herrscher"), was eine hellenistische politische Terminologie verwendet.
Satzstruktur: Die Führungsschicht spendet die kostbarsten Materialien für die hohepriesterlichen Gewänder.
Das Gesetz zeigt die besondere Verantwortung der Führung für die heiligsten Gegenstände.
Exodus 35,28
Hebräisch: וְאֶת־הַבֹּ֖שֶׂם וְאֶת־הַשָּׁ֑מֶן לְמָא֕וֹר וּלְשֶׁ֙מֶן֙ הַמִּשְׁחָ֔ה וְלִקְטֹ֖רֶת הַסַּמִּֽים׃
Deutsch: Und das Gewürz und das Öl zur Beleuchtung und zum Salböl und zum wohlriechenden Räucherwerk.

Kommentar: Die rituellen Substanzen וְאֶת־הַבֹּשֶׂם וְאֶת־הַשָּׁמֶן (und das Gewürz und das Öl) zeigen בֹּשֶׂם (Gewürz, Balsamöl) und שֶׁמֶן (Öl) als Grundsubstanzen.
Die dreifache Verwendung לְמָאוֹר וּלְשֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה וְלִקְטֹרֶת הַסַּמִּים (zur Beleuchtung und zum Salböl und zum wohlriechenden Räucherwerk) zeigt מָאוֹר (Licht) für die Menora, שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה (Salböl) für Weihungen und קְטֹרֶת הַסַּמִּים (wohlriechendes Räucherwerk) für den Altar.
Die LXX übersetzt בֹּשֶׂם als ἡδύσματα (Wohlgerüche) und betont damit den olfaktorischen Aspekt.
Satzstruktur: Die Fürsten vervollständigen ihre Spenden mit allen rituellen Substanzen für den Gottesdienst.
Das Gesetz zeigt die umfassende Verantwortung der Führung für alle gottesdienstlichen Bedürfnisse.
Exodus 35,29
Hebräisch: כָּל־אִ֣ישׁ וְאִשָּׁ֗ה אֲשֶׁ֨ר נָדַ֣ב לִבָּם֮ אֹתָם֒ לְהָבִיא֙ לְכָל־הַמְּלָאכָ֔ה אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה לַעֲשׂ֖וֹת בְּיַד־מֹשֶׁ֑ה הֵבִ֧יאוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵ֛ל נְדָבָ֖ה לַיהוָֽה׃
Deutsch: Die Kinder Israels, alle Männer und Frauen, die willigen Herzens waren, zu bringen zu allem Werk, das der Ewige durch Mose zu machen geboten hatte, brachten dem Ewigen eine freiwillige Gabe.

Kommentar: Die universelle Beteiligung כָּל־אִישׁ וְאִשָּׁה אֲשֶׁר נָדַב לִבָּם אֹתָם (jeder Mann und jede Frau, deren Herz sie antrieb) zeigt נָדַב לִבָּם (ihr Herz trieb an) - נדב (sich freiwillig erweisen) mit לִבָּם (ihr Herz) als treibende Kraft. אֹתָם (sie) als Objektsuffix zeigt, dass das Herz die Personen antreibt.
Der Projektbezug לְהָבִיא לְכָל־הַמְּלָאכָה אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה לַעֲשׂוֹת בְּיַד־מֹשֶׁה (zu bringen für alles Werk, das JHWH geboten hatte zu machen durch die Hand Moses) zeigt בְּיַד־מֹשֶׁה (durch die Hand Moses) - Moses als göttlicher Vermittler des Projekts.
Die Zusammenfassung הֵבִיאוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל נְדָבָה לַיהוָה (brachten die Söhne Israels freiwillige Gabe für JHWH) zeigt נְדָבָה (freiwillige Gabe) als Zusammenfassung aller Spenden.
Die LXX übersetzt נְדָבָה als ἀφαίρεμα (Weggenommenes/Beitrag) und macht damit den Opfercharakter deutlich.
Satzstruktur: Universelle freiwillige Beteiligung aller Bevölkerungsschichten am göttlichen Projekt unter Moses' Leitung.
Das Gesetz schließt die Spendensammlung mit einer umfassenden Zusammenfassung der freiwilligen Volksbereitschaft ab.
Exodus 35,30
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר מֹשֶׁה֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל רְא֛וּ קָרָ֥א יְהוָ֖ה בְּשֵׁ֑ם בְּצַלְאֵ֛ל בֶּן־אוּרִ֥י בֶן־ח֖וּר לְמַטֵּ֥ה יְהוּדָֽה׃
Deutsch: Und Mose sprach zu den Söhnen Israels: Seht, der Ewige hat Bezalel, den Sohn Uris, des Sohnes Churs, vom Stamm Juda, mit Namen berufen.

Kommentar: Die Verkündigung וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל רְאוּ קָרָא יְהוָה בְּשֵׁם (und Mose sprach zu den Söhnen Israels: Seht, JHWH hat gerufen mit Namen) zeigt רְאוּ (2. Person Plural maskulin Imperativ von ראה) - "seht!" als Aufmerksamkeitsruf. קָרָא ... בְּשֵׁם (rief mit Namen) zeigt persönliche göttliche Berufung.
Die Identifikation בְּצַלְאֵל בֶּן־אוּרִי בֶן־חוּר לְמַטֵּה יְהוּדָה (Bezalel, Sohn Uris, Sohn Churs, vom Stamm Juda) zeigt die vollständige Genealogie: בְּצַלְאֵל (Bezalel - "im Schatten Gottes"), אוּרִי (Uri - "mein Licht"), חוּר (Chur), מַטֵּה יְהוּדָה (Stamm Juda) - der führende Stamm.
Die LXX verwendet ἀνακέκληκεν ὁ θεὸς (anakekleken ho theos - "Gott hat berufen") statt קרא יהוה בשם (qara YHWH beshem - "YHWH hat beim Namen gerufen"), was eine weniger direkte göttliche Namensnennung darstellt.
Satzstruktur: Feierliche Verkündigung der göttlichen Berufung mit vollständiger genealogischer Identifikation.
Das Gesetz stellt den von Gott auserwählten Haupthandwerker vor.
Exodus 35,31
Hebräisch: וַיְמַלֵּ֥א אֹתוֹ֖ ר֣וּחַ אֱלֹהִ֑ים בְּחָכְמָ֛ה בִּתְבוּנָ֥ה וּבְדַ֖עַת וּבְכָל־מְלָאכָֽה׃
Deutsch: Und hat ihn mit dem Geist Gottes erfüllt, mit Weisheit, mit Einsicht und mit Erkenntnis und mit allem Werk.

Kommentar: Die göttliche Erfüllung וַיְמַלֵּא אֹתוֹ רוּחַ אֱלֹהִים (und er erfüllte ihn mit Geist Gottes) zeigt מַלֵּא (3. Person Singular maskulin Piel Imperfekt von מלא) mit waw-consecutivum - "erfüllen". רוּחַ אֱלֹהִים (Geist Gottes) als göttliche Inspiration für handwerkliche Arbeit.
Die vierfache Begabung בְּחָכְמָה בִתְבוּנָה וּבְדַעַת וּבְכָל־מְלָאכָה (mit Weisheit, mit Einsicht und mit Erkenntnis und mit allem Werk) zeigt חָכְמָה (Weisheit) als praktisches Können, תְּבוּנָה (Einsicht/Verständnis) als Verstehen der Zusammenhänge, דַּעַת (Erkenntnis) als technisches Wissen und כָל־מְלָאכָה (alles Werk) als umfassende handwerkliche Fähigkeit.
Die LXX übersetzt רוח אלהים (ruach elohim - "Geist Gottes") als πνεῦμα θεῖον (pneuma theion - "göttlicher Geist"), entsprechend der bereits in Exodus 31:3 beobachteten Tendenz.
Satzstruktur: Göttliche Geisterfüllung mit vierfacher Spezifikation der verliehenen Fähigkeiten.
Das Gesetz zeigt handwerkliche Begabung als göttliche Gabe in verschiedenen Dimensionen.
Exodus 35,32
Hebräisch: וְלַחְשֹׁ֖ב מַֽחַשָׁבֹ֑ת לַעֲשֹׂ֛ת בַּזָּהָ֥ב וּבַכֶּ֖סֶף וּבַנְּחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Und zwar um Kunstwerke zu ersinnen, zu arbeiten in Gold und in Silber und in Kupfer.

Kommentar: Die künstlerische Planung וְלַחְשֹׁב מַחַשָׁבֹת (und zu ersinnen Pläne/Gedanken) zeigt חשׁב (denken, planen, ersinnen) und מַחַשָׁבֹת (Pläne, Gedanken, Entwürfe) - die Fähigkeit zur künstlerischen Konzeption und Planung.
Die Metallverarbeitung לַעֲשׂוֹת בַּזָּהָב וּבַכֶּסֶף וּבַנְּחֹשֶׁת (zu arbeiten mit Gold und mit Silber und mit Kupfer) zeigt die Beherrschung aller drei Hauptmetalle des Heiligtums in aufsteigender Härte und damit Schwierigkeit der Bearbeitung.
Die LXX übersetzt מַחַשָׁבֹת als διανοεῖσθαι (durchdenken) und macht damit den intellektuellen Planungsaspekt deutlich.
Satzstruktur: Künstlerische Planungsfähigkeit mit praktischer Metallverarbeitungskompetenz in allen drei Metallen.
Das Gesetz zeigt die Kombination von kreativer Planung und handwerklicher Ausführung.
Exodus 35,33
Hebräisch: וּבַחֲרֹ֥שֶׁת אֶ֛בֶן לְמַלֹּ֖את וּבַחֲרֹ֣שֶׁת עֵ֑ץ לַעֲשׂ֖וֹת בְּכָל־מְלֶ֥אכֶת מַחֲשָֽׁבֶת׃
Deutsch: Und im Steinschneiden zum Einsetzen und im Holzschneiden, um in jeglichem Kunstwerk zu arbeiten.

Kommentar: Die Steinbearbeitung וּבַחֲרֹשֶׁת אֶבֶן לְמַלֹּאת (und im Behauen von Stein zum Einsetzen) zeigt חֲרֹשֶׁת (Behauen, Schneiden) von חרשׁ (schneiden, gravieren) und מַלֹּאת (Einsetzen) - die Kunst des Edelsteinschneidens und -fassens für das Ephod und Brustschild.
Die Holzbearbeitung וּבַחֲרֹשֶׁת עֵץ (und im Behauen von Holz) - die Schreinerei und Holzschnitzerei für die Heiligtumsmöbel.
Die Kunstfertigkeit לַעֲשׂוֹת בְּכָל־מְלֶאכֶת מַחֲשָׁבֶת (um zu machen in jeglichem Kunstwerk) zeigt מְלֶאכֶת מַחֲשָׁבֶת (Kunstwerk) - wörtlich "Werk des Planens/Denkens", also durchdachte, geplante Kunstfertigkeit.
Die LXX übersetzt מַחֲשָׁבֶת als σοφίας (Weisheit) und betont damit den weisheitlichen Aspekt der Kunst.
Satzstruktur: Spezialisierte Materialbearbeitung in Stein und Holz für alle Arten künstlerischer Arbeiten.
Das Gesetz zeigt die universelle handwerkliche Begabung Bezalels in allen Materialien.
Exodus 35,34
Hebräisch: וּלְהוֹרֹ֖ת נָתַ֣ן בְּלִבֹּ֑ו ה֕וּא וְאָֽהֳלִיאָ֥ב בֶּן־אֲחִיסָמָ֖ךְ לְמַטֵּה־דָֽן׃
Deutsch: Und zu unterweisen hat er in sein Herz gelegt, er und Oholi'av, der Sohn Achisamachs, vom Stamm Dan.

Kommentar: Die Lehrfähigkeit וּלְהוֹרֹת נָתַן בְּלִבּוֹ (und zu lehren gab er in sein Herz) zeigt הוֹרֹת (lehren, unterweisen) - Infinitiv construct von ירה (lehren) und נָתַן בְּלִבּוֹ (gab in sein Herz) - Gott verlieh die Fähigkeit zu lehren als Herzenseigenschaft.
Der Mitarbeiter הוּא וְאָהֳלִיאָב בֶּן־אֲחִיסָמָךְ לְמַטֵּה־דָן (er und Oholiav, Sohn Achisamachs, vom Stamm Dan) zeigt אָהֳלִיאָב (Oholiav - "Zelt meines Vaters") als zweiten Haupthandwerker aus dem Stamm דָּן (Dan) im Norden, während Bezalel aus יְהוּדָה (Juda) im Süden kommt - eine geographische Balance.
Die LXX nennt Bezalels Mitarbeiter Ἐλιὰβ (Eliab) statt אהליאב (Oholiab), was eine konsistente Namensvariation durch die gesamte LXX-Version zeigt.
Satzstruktur: Göttlich verliehene Lehrfähigkeit für beide Haupthandwerker aus verschiedenen Stämmen.
Das Gesetz zeigt die Weitergabe der Fertigkeiten durch qualifizierte Lehrer aus Nord und Süd.
Exodus 35,35
Hebräisch: מִלֵּ֨א אֹתָ֜ם חָכְמַת־לֵ֗ב לַעֲשׂוֹת֮ כָּל־מְלֶ֣אכֶת חָרָ֣שׁ׀ וְחֹשֵׁב֒ וְרֹקֵ֞ם בַּתְּכֵ֣לֶת וּבָֽאַרְגָּמָ֗ן בְּתוֹלַ֧עַת הַשָּׁנִ֛י וּבַשֵּׁ֖שׁ וְאֹרֵ֑ג עֹשֵׂי֙ כָּל־מְלָאכָ֔ה וְחֹשְׁבֵ֖י מַחֲשָׁבֹֽת׃
Deutsch: Er hat sie mit Weisheit des Herzens erfüllt, um jegliches Werk des Künstlers und des Kunstwebers und des Buntwirkers zu machen, in blauem und rotem Purpur und Karmesin und Byssus, und des Webers; derer, die allerlei Werk machen und Kunstwerke ersinnen.

Kommentar: Die Herzensweisheit מִלֵּא אֹתָם חָכְמַת־לֵב (er erfüllte sie mit Weisheit des Herzens) zeigt מִלֵּא (3. Person Singular maskulin Piel Perfekt von מלא) - "erfüllen" und חָכְמַת־לֵב (Weisheit des Herzens) als praktische, intuitive Kunstfertigkeit.
Die handwerklichen Spezialisierungen:
· חָרָשׁ (Künstler, Handwerker) - allgemeine Kunstfertigkeit
· חֹשֵׁב (Kunstweber) - von חשׁב (weben, wirken)
· רֹקֵם (Buntwirker) - von רקם (bunt wirken, sticken)
· אֹרֵג (Weber) - von ארג (weben)
Die Textilmaterialien בַּתְּכֵלֶת וּבָאַרְגָּמָן בְּתוֹלַעַת הַשָּׁנִי וּבַשֵּׁשׁ (in blauem und rotem Purpur, in Karmesin und Byssus) - die vier kostbaren Textilien.
Die Zusammenfassung עֹשֵׂי כָּל־מְלָאכָה וְחֹשְׁבֵי מַחֲשָׁבֹת (Macher aller Arbeit und Ersinnen von Plänen) fasst alle Fertigkeiten zusammen.
Die LXX macht die verschiedenen textilen Spezialisierungen durch entsprechende griechische Begriffe deutlich.
Satzstruktur: Umfassende göttliche Begabung beider Handwerker in allen Bereichen von der Planung bis zur Ausführung aller Kunsthandwerke.
Das Gesetz schließt mit der vollständigen Qualifikation der göttlich inspirierten Handwerksmeister für alle Aspekte des Heiligtumsbaus.
Exodus 36,1
Hebräisch: וְעָשָׂה֩ בְצַלְאֵ֨ל וְאָהֳלִיאָ֜ב וְכֹ֣ל׀ אִ֣ישׁ חֲכַם־לֵ֗ב אֲשֶׁר֩ נָתַ֨ן יְהוָ֜ה חָכְמָ֤ה וּתְבוּנָה֙ בָּהֵ֔מָּה לָדַ֣עַת לַעֲשֹׂ֔ת אֶֽת־כָּל־מְלֶ֖אכֶת עֲבֹדַ֣ת הַקֹּ֑דֶשׁ לְכֹ֥ל אֲשֶׁר־צִוָּ֖ה יְהוָֽה׃
Deutsch: Und Bezalel und Oholiav und alle Männer weisen Herzens, in die der Ewige Weisheit und Einsicht gelegt hat, um zu wissen, wie man jede Arbeit zum Dienst des Heiligtums ausführen soll, sollen nach allem tun, was der Ewige geboten hat.

Kommentar: Die Arbeitsgemeinschaft וְעָשָׂה בְצַלְאֵל וְאָהֳלִיאָב וְכֹל אִישׁ חֲכַם־לֵב (und arbeiten sollen Bezalel und Oholiav und jeder Mann weisen Herzens) zeigt עָשָׂה (3. Person Singular maskulin Perfekt Qal von עשׂה) mit waw-consecutivum - kollektive Arbeit unter Führung der beiden Meister.
Die göttliche Befähigung אֲשֶׁר נָתַן יְהוָה חָכְמָה וּתְבוּנָה בָּהֵמָּה לָדַעַת לַעֲשׂוֹת אֶת־כָּל־מְלֶאכֶת עֲבֹדַת הַקֹּדֶשׁ (denen JHWH gab Weisheit und Einsicht in sie, zu wissen zu machen alle Arbeit des Dienstes des Heiligtums) zeigt חָכְמָה (Weisheit), תְּבוּנָה (Einsicht) und לָדַעַת (zu wissen) als göttlich verliehene Fähigkeiten. מְלֶאכֶת עֲבֹדַת הַקֹּדֶשׁ (Arbeit des Dienstes des Heiligtums) spezifiziert den heiligen Zweck.
Die LXX verwendet erneut Ἐλιὰβ statt Oholiab, was eine durchgängige Namensvariation in der griechischen Übersetzung darstellt. Der Begriff κατὰ τὰ ἅγια καθήκοντα (kata ta hagia kathekonta - "gemäß den heiligen Pflichten") fügt eine deontologische Nuance hinzu, die im hebräischen Text weniger explizit ist.
Satzstruktur: Arbeitsauftrag an das göttlich befähigte Handwerkerteam für alle heiligen Bauarbeiten.
Das Gesetz zeigt den Beginn der praktischen Umsetzung unter göttlicher Anleitung.
Exodus 36,2
Hebräisch: וַיִּקְרָ֣א מֹשֶׁ֗ה אֶל־בְּצַלְאֵל֮ וְאֶל־אָֽהֳלִיאָב֒ וְאֶל֙ כָּל־אִ֣ישׁ חֲכַם־לֵ֔ב אֲשֶׁ֨ר נָתַ֧ן יְהוָ֛ה חָכְמָ֖ה בְּלִבֹּ֑ו כֹּ֚ל אֲשֶׁ֣ר נְשָׂאֹ֣ו לִבֹּ֔ו לְקָרְבָ֥ה אֶל־הַמְּלָאכָ֖ה לַעֲשֹׂ֥ת אֹתָֽהּ׃
Deutsch: Und Mose rief Bezalel und Oholiav und jeden Mann weisen Herzens, in dessen Herz der Ewige Weisheit gelegt hatte, jeden, den sein Herz trieb, ans Werk zu gehen, um es auszuführen.

Kommentar: Moses' Berufung וַיִּקְרָא מֹשֶׁה אֶל־בְּצַלְאֵל וְאֶל־אָהֳלִיאָב וְאֶל כָּל־אִישׁ חֲכַם־לֵב (und Mose rief zu Bezalel und zu Oholiav und zu jedem Mann weisen Herzens) zeigt die offizielle Einberufung des Handwerkerteams.
Die doppelte Qualifikation אֲשֶׁר נָתַן יְהוָה חָכְמָה בְּלִבּוֹ כֹּל אֲשֶׁר נְשָׂאוֹ לִבּוֹ לְקָרְבָה אֶל־הַמְּלָאכָה (dem JHWH gab Weisheit in sein Herz, jeden, den sein Herz trug zur Nähe zur Arbeit) zeigt sowohl göttliche Begabung als auch persönliche Motivation. נְשָׂאוֹ לִבּוֹ (sein Herz trug ihn) und לְקָרְבָה (zur Nähe) zeigen innere Berufung zur Arbeit.
Die LXX erweitert ἑκουσίως βουλομένους (hekousiôs boulomenous - "freiwillig wollend") für נשאו לבו (nasa'o libbo - "sein Herz erhob ihn"), was die Freiwilligkeit stärker betont.
Satzstruktur: Offizielle Berufung der doppelt qualifizierten Handwerker durch göttliche Begabung und persönliche Motivation.
Das Gesetz zeigt die Kombination von göttlicher Befähigung und freiwilliger Hingabe.
Exodus 36,3
Hebräisch: וַיִּקְח֞וּ מִלִּפְנֵ֣י מֹשֶׁ֗ה אֵ֤ת כָּל־הַתְּרוּמָה֙ אֲשֶׁ֨ר הֵבִ֜יאוּ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל לִמְלֶ֛אכֶת עֲבֹדַ֥ת הַקֹּ֖דֶשׁ לַעֲשֹׂ֣ת אֹתָ֑הּ וְ֠הֵם הֵבִ֨יאוּ אֵלָ֥יו ע֛וֹד נְדָבָ֖ה בַּבֹּ֥קֶר בַּבֹּֽקֶר׃
Deutsch: Und sie nahmen von Mose die ganze Hebe, welche die Kinder Israels gebracht hatten, zum Werk des Dienstes des Heiligtums, um es auszuführen; und diese brachten ihm noch freiwillige Gaben, Morgen für Morgen.

Kommentar: Die Materialübernahme וַיִּקְחוּ מִלִּפְנֵי מֹשֶׁה אֵת כָּל־הַתְּרוּמָה אֲשֶׁר הֵבִיאוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (und sie nahmen von vor Mose alle Hebe, die gebracht hatten die Söhne Israels) zeigt die offizielle Übergabe aller gesammelten Materialien an die Handwerker.
Die fortdauernden Spenden וְהֵם הֵבִיאוּ אֵלָיו עוֹד נְדָבָה בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר (und sie brachten zu ihm noch freiwillige Gabe Morgen für Morgen) zeigen עוֹד (noch, weiterhin) und בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר (Morgen für Morgen) - tägliche weitere Spenden. נְדָבָה (freiwillige Gabe) betont die anhaltende Freiwilligkeit.
Die LXX übersetzt προσεδέχοντο ἔτι (prosedechonto eti - "sie nahmen noch weiter an") gibt das hebräische והם הביאו אליו עוד (wehem hevi'u elav od) präziser wieder als eine kontinuierliche Handlung.
Satzstruktur: Materialübernahme von den gesammelten Spenden mit anhaltenden täglichen weiteren freiwilligen Gaben.
Das Gesetz zeigt den Beginn der praktischen Arbeit und die anhaltende Spendenbereitschaft.
Exodus 36,4
Hebräisch: וַיָּבֹ֨אוּ֙ כָּל־הַ֣חֲכָמִ֔ים הָעֹשִׂ֕ים אֵ֖ת כָּל־מְלֶ֣אכֶת הַקֹּ֑דֶשׁ אִֽישׁ־אִ֥ישׁ מִמְּלַאכְתּוֹ֖ אֲשֶׁר־הֵ֥מָּה עֹשִֽׂים׃
Deutsch: Und es kamen alle weisen Männer, die alles Werk des Heiligtums machten, jeder von seinem Werk, das sie machten.

Kommentar: Die Arbeitsunterbrechung וַיָּבֹאוּ כָּל־הַחֲכָמִים הָעֹשִׂים אֵת כָּל־מְלֶאכֶת הַקֹּדֶשׁ אִישׁ־אִישׁ מִמְּלַאכְתּוֹ אֲשֶׁר־הֵמָּה עֹשִׂים (und sie kamen, alle Weisen, die Machenden alle Arbeit des Heiligtums, Mann für Mann von seiner Arbeit, die sie machten) zeigt אִישׁ־אִישׁ (Mann für Mann) - jeder einzelne Handwerker kommt von seiner spezifischen Arbeit zu Moses.
Die LXX übersetzt אִישׁ־אִישׁ als ἕκαστος ἕκαστος (jeder jeder) - eine wörtliche Wiederholung.
Satzstruktur: Kollektive Arbeitsunterbrechung aller Spezialisten für eine wichtige Mitteilung an Moses.
Das Gesetz zeigt die Koordination zwischen den verschiedenen Handwerksbereichen.
Exodus 36,5
Hebräisch: וַיֹּאמְרוּ֙ אֶל־מֹשֶׁ֣ה לֵּאמֹ֔ר מַרְבִּ֥ים הָעָ֖ם לְהָבִ֑יא מִדֵּ֤י הָֽעֲבֹדָה֙ לַמְּלָאכָ֔ה אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה לַעֲשֹׂ֥ת אֹתָֽהּ׃
Deutsch: Und sprachen zu Mose und sagten: Das Volk bringt viel, mehr als genug für die Arbeit des Werkes, das der Ewige zu machen geboten hat.

Kommentar: Die Mitteilung וַיֹּאמְרוּ אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר מַרְבִּים הָעָם לְהָבִיא (und sie sprachen zu Mose, sagend: Zu viel bringt das Volk zu bringen) zeigt מַרְבִּים (Hiphil Partizip Plural maskulin von רבב) - "zu viel machen, übertreiben". Eine einzigartige Situation: zu viele Spenden!
Die Überflussformulierung מִדֵּי הָעֲבֹדָה לַמְּלָאכָה אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה לַעֲשׂוֹת אֹתָהּ (über das Genüge der Arbeit für das Werk, das JHWH geboten hat zu machen es) zeigt מִדֵּי (über das Genüge hinaus) - mehr als ausreichend.
Die LXX übersetzt מַרְבִּים als πλεονάζουσιν (sie übertreiben/sind im Überfluss) - betont die Übertreibung stärker.
Satzstruktur: Meldung der Handwerker über zu reichliche Materialspenden für das göttliche Projekt.
Das Gesetz dokumentiert das einzigartige Problem des Spendenüberflusses.
Exodus 36,6
Hebräisch: וַיְצַ֣ו מֹשֶׁ֗ה וַיַּעֲבִ֨ירוּ ק֥וֹל בַּֽמַּחֲנֶה֮ לֵאמֹר֒ אִ֣ישׁ וְאִשָּׁ֗ה אַל־יַעֲשׂוּ־ע֛וֹד מְלָאכָ֖ה לִתְרוּמַ֣ת הַקֹּ֑דֶשׁ וַיִּכָּלֵ֥א הָעָ֖ם מֵהָבִֽיא׃
Deutsch: Da gebot Mose, und man ließ einen Ruf durchs Lager ergehen und sprach: Weder Mann noch Frau soll ferner ein Werk machen für das Hebopfer des Heiligtums! Und so wurde dem Volk das Bringen gewehrt.

Kommentar: Moses' Befehl וַיְצַו מֹשֶׁה וַיַּעֲבִירוּ קוֹל בַּמַּחֲנֶה (und Mose gebot und sie ließen durchgehen eine Stimme im Lager) zeigt יַּעֲבִירוּ קוֹל (sie ließen durchgehen eine Stimme) - eine offizielle Lagerbekanntmachung.
Der Spendenstopp אִישׁ וְאִשָּׁה אַל־יַעֲשׂוּ־עוֹד מְלָאכָה לִתְרוּמַת הַקֹּדֶשׁ (Mann und Frau sollen nicht machen noch Arbeit für die Hebe des Heiligtums) zeigt אַל־יַעֲשׂוּ־עוֹד (sollen nicht machen noch) - Verbot weiterer Spendenproduktion.
Das Ergebnis וַיִּכָּלֵא הָעָם מֵהָבִיא (und gehindert wurde das Volk vom Bringen) zeigt יִּכָּלֵא (3. Person Singular maskulin Niphal Imperfekt von כלא) - "zurückgehalten werden".
Die LXX formuliert μηκέτι ἐργαζέσθωσαν (meketi ergazesthôsan - "sie sollen nicht mehr arbeiten") statt der hebräischen direkteren Anweisung, was eine formalere Sprachebene reflektiert.
Satzstruktur: Offizielle Bekanntmachung des Spendenstopps mit erfolgreichem Ergebnis.
Das Gesetz zeigt die einzigartige Notwendigkeit, die Spendenbereitschaft zu stoppen.
Exodus 36,7
Hebräisch: וְהַמְּלָאכָ֗ה הָיְתָ֥ה דַיָּ֛ם לְכָל־הַמְּלָאכָ֖ה לַעֲשׂ֣וֹת אֹתָ֑הּ וְהוֹתֵֽר׃
Deutsch: Und des Werkes war genug für die ganze Arbeit, es zu machen; und es war übrig.

Kommentar: Die Materialausreichung וְהַמְּלָאכָה הָיְתָה דַיָּם לְכָל־הַמְּלָאכָה לַעֲשׂוֹת אֹתָהּ וְהוֹתֵר (und das Material war ausreichend für alle Arbeit zu machen sie und es war übrig) zeigt דַיָּם (ausreichend) und הוֹתֵר (3. Person Singular maskulin Hiphil Perfekt von יתר) - "übrig bleiben". Eine doppelte Bestätigung: genug und sogar Überschuss.
Die LXX verwendet προσκατέλιπον (proskatélipon - "es blieb darüber hinaus übrig"), was die Idee des Überflusses gegenüber dem hebräischen והותר (wehother) verstärkt und möglicherweise eine theologische Betonung der göttlichen Fülle impliziert.
Satzstruktur: Zusammenfassung der vollständigen Materialabdeckung mit Überschuss.
Das Gesetz dokumentiert die außergewöhnliche Großzügigkeit des Volkes, die über das Nötige hinausging.
Exodus 36,8
Hebräisch: וַיַּעֲשׂ֨וּ כָל־חֲכַם־לֵ֜ב בְּעֹשֵׂ֧י הַמְּלָאכָ֛ה אֶת־הַמִּשְׁכָּ֖ן עֶ֣שֶׂר יְרִיעֹ֑ת שֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֗ר וּתְכֵ֤לֶת וְאַרְגָּמָן֙ וְתוֹלַ֣עַת שָׁנִ֔י כְּרֻבִ֛ים מַעֲשֵׂ֥ה חֹשֵׁ֖ב עָשָׂ֥ה אֹתָֽם׃
Deutsch: Und alle, die weisen Herzens waren unter den Arbeitern des Werkes, machten die Wohnung aus zehn Teppichen; von gezwirntem Byssus und blauem und rotem Purpur und Karmesin, mit Cherubim in Kunstweberarbeit machte er sie.

Kommentar: Die Handwerkergruppe וַיַּעֲשׂוּ כָל־חֲכַם־לֵב בְּעֹשֵׂי הַמְּלָאכָה אֶת־הַמִּשְׁכָּן (und sie machten, alle Weisen des Herzens unter den Machern der Arbeit, das Stiftszelt) zeigt den Beginn der eigentlichen Bauarbeiten mit den zehn kostbaren Innenzeltteppichen.
Die Materialien עֶשֶׂר יְרִיעֹת שֵׁשׁ מָשְׁזָר וּתְכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי (zehn Teppiche, Byssus gezwirnt und blauer und roter Purpur und Karmesinwurm) zeigen die kostbarsten Materialien für den innersten Bereich.
Die Cherubim-Stickerei כְּרֻבִים מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב עָשָׂה אֹתָם (Cherubim, Werk eines Kunstwebers, machte er sie) zeigt מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב (Werk eines Kunstwebers) - kunstvolle Webarbeit mit Cherubim-Motiven.
Die LXX vollzieht hier die dramatischste Abweichung, indem sie vollständig zur Beschreibung der Priestergewänder wechselt, während der hebräische Text die Stiftshüttenkonstruktion detailliert beschreibt. Dies deutet auf eine fundamentale Reorganisation des Materials hin, die möglicherweise liturgische Prioritäten der hellenistischen jüdischen Gemeinde widerspiegelt.
Satzstruktur: Beginn der Stiftszeltkonstruktion mit den kostbarsten Innenteppichen in höchster Kunstfertigkeit.
Das Gesetz beginnt die detaillierte Beschreibung der tatsächlichen Bauausführung.
Exodus 36,9
Hebräisch: אֹ֜רֶךְ הַיְרִיעָ֣ה הָֽאַחַ֗ת שְׁמֹנֶ֤ה וְעֶשְׂרִים֙ בָּֽאַמָּ֔ה וְרֹ֨חַב֙ אַרְבַּ֣ע בָּֽאַמָּ֔ה הַיְרִיעָ֖ה הָאֶחָ֑ת מִדָּ֥ה אַחַ֖ת לְכָל־הַיְרִיעֹֽת׃
Deutsch: Die Länge eines Teppichs war achtundzwanzig Ellen, und vier Ellen die Breite eines Teppichs: ein Maß für alle Teppiche.

Kommentar: Die Standardmaße אֹרֶךְ הַיְרִיעָה הָאַחַת שְׁמֹנֶה וְעֶשְׂרִים בָּאַמָּה וְרֹחַב אַרְבַּע בָּאַמָּה הַיְרִיעָה הָאֶחָת (Länge des einen Teppichs achtundzwanzig in der Elle und Breite vier in der Elle des einen Teppichs) zeigen die präzisen Abmessungen: 28 x 4 Ellen.
Die Standardisierung מִדָּה אַחַת לְכָל־הַיְרִיעֹת (ein Maß für alle Teppiche) zeigt מִדָּה אַחַת (ein Maß) - einheitliche Standardisierung für präzise Passform.
Die LXX beschreibt das Ephod mit τὴν ἐπωμίδα (ten epômida), was hellenistische Terminologie für liturgische Gewänder zeigt und eine kulturelle Adaptation an das griechischsprachige religiöse Umfeld darstellt.
Satzstruktur: Präzise Maßangaben mit Betonung der einheitlichen Standardisierung aller Teppiche.
Das Gesetz zeigt die handwerkliche Präzision und Qualitätskontrolle bei der Ausführung.
Exodus 36,10
Hebräisch: וַיְחַבֵּר֙ אֶת־חֲמֵ֣שׁ הַיְרִיעֹ֔ת אַחַ֖ת אֶל־אֶחָ֑ת וְחָמֵ֤שׁ יְרִיעֹת֙ חִבַּ֔ר אַחַ֖ת אֶל־אֶחָֽת׃
Deutsch: Und er fügte fünf Teppiche zusammen, einen an den anderen, und fünf Teppiche fügte er zusammen, einen an den anderen.

Kommentar: Die systematische Verbindung וַיְחַבֵּר אֶת־חֲמֵשׁ הַיְרִיעֹת אַחַת אֶל־אֶחָת וְחָמֵשׁ יְרִיעֹת חִבַּר אַחַת אֶל־אֶחָת (und er verband die fünf Teppiche eine zu einer und fünf Teppiche verband er eine zu einer) zeigt חבר (verbinden, zusammenfügen) - die zehn Teppiche werden in zwei Fünfergruppen zusammengefügt.
Die LXX bietet mit ἐτμήθη τὰ πέταλα τοῦ χρυσίου τρίχες (etmêthê ta petala tou chrysiou triches - "es wurden Goldblättchen zu Fäden geschnitten") eine spezifische Goldverarbeitungstechnik, die im entsprechenden hebräischen Kontext anders dargestellt wird und möglicherweise zeitgenössische handwerkliche Praktiken reflektiert.
Satzstruktur: Systematische Verbindung der Teppiche in zwei gleiche Hälften.
Das Gesetz zeigt die methodische Arbeitsweise bei der Konstruktion.
Exodus 36,11
Hebräisch: וַיַּ֜עַשׂ לֻֽלְאֹ֣ת תְּכֵ֗לֶת עַ֣ל שְׂפַ֤ת הַיְרִיעָה֙ הָֽאֶחָ֔ת מִקָּצָ֖ה בַּמַּחְבָּ֑רֶת כֵּ֤ן עָשָׂה֙ בִּשְׂפַ֣ת הַיְרִיעָ֔ה הַקִּ֣יצוֹנָ֔ה בַּמַּחְבֶּ֖רֶת הַשֵּׁנִֽית׃
Deutsch: Und er machte Schleifen von blauem Purpur an den Saum des einen Teppichs am Ende, bei der Zusammenfügung; so machte er es an dem Saum des äußersten Teppichs bei der anderen Zusammenfügung.

Kommentar: Die Verbindungsschleifen וַיַּעַשׂ לֻלְאֹת תְּכֵלֶת עַל שְׂפַת הַיְרִיעָה הָאֶחָת מִקָּצָה בַּמַּחְבָּרֶת (und er machte Schleifen aus blauem Purpur auf den Saum des einen Teppichs vom Ende bei der Verbindung) zeigen לֻלְאֹת (Schleifen) aus תְּכֵלֶת (blauem Purpur) als Verbindungselemente.
Die symmetrische Ausführung כֵּן עָשָׂה בִּשְׂפַת הַיְרִיעָה הַקִּיצוֹנָה בַּמַּחְבֶּרֶת הַשֵּׁנִית (so machte er an dem Saum des äußersten Teppichs bei der zweiten Verbindung) zeigt die identische Konstruktion auf beiden Seiten.
Satzstruktur: Herstellung von Verbindungsschleifen mit symmetrischer Anordnung auf beiden Teppichgruppen.
Das Gesetz zeigt die technischen Details der Teppichverbindung.
Exodus 36,12
Hebräisch: חֲמִשִּׁ֣ים לֻלָאֹ֗ת עָשָׂה֮ בַּיְרִיעָ֣ה הָאֶחָת֒ וַחֲמִשִּׁ֣ים לֻלָאֹ֗ת עָשָׂה֙ בִּקְצֵ֣ה הַיְרִיעָ֔ה אֲשֶׁ֖ר בַּמַּחְבֶּ֣רֶת הַשֵּׁנִ֑ית מַקְבִּילֹת֙ הַלֻּ֣לָאֹ֔ת אַחַ֖ת אֶל־אֶחָֽת׃
Deutsch: Fünfzig Schleifen machte er an den einen Teppich, und fünfzig Schleifen machte er an das Ende des Teppichs, der bei der anderen Zusammenfügung war, die Schleifen eine der anderen gegenüber.

Kommentar: Die präzise Anzahl חֲמִשִּׁים לֻלָאֹת עָשָׂה בַּיְרִיעָה הָאֶחָת וַחֲמִשִּׁים לֻלָאֹת עָשָׂה בִּקְצֵה הַיְרִיעָה אֲשֶׁר בַּמַּחְבֶּרֶת הַשֵּׁנִית (fünfzig Schleifen machte er an dem einen Teppich und fünfzig Schleifen machte er am Ende des Teppichs, der bei der zweiten Verbindung war) zeigt die exakte Symmetrie: 50 + 50 Schleifen.
Die Ausrichtung מַקְבִּילֹת הַלֻּלָאֹת אַחַת אֶל־אֶחָת (gegenüberstehend die Schleifen eine zu einer) zeigt מַקְבִּילֹת (gegenüberstehend, parallel) - perfekte Ausrichtung für die Verbindung.
Satzstruktur: Präzise Anzahl und perfekte Ausrichtung der Verbindungsschleifen.
Das Gesetz betont die handwerkliche Präzision bei der Konstruktion.
Exodus 36,13
Hebräisch: וַיַּ֕עַשׂ חֲמִשִּׁ֖ים קַרְסֵ֣י זָהָ֑ב וַיְחַבֵּ֨ר אֶת־הַיְרִעֹ֜ת אַחַ֤ת אֶל־אַחַת֙ בַּקְּרָסִ֔ים וַֽיְהִ֥י הַמִּשְׁכָּ֖ן אֶחָֽד׃
Deutsch: Und er machte fünfzig goldene Haken und fügte die Teppiche zusammen, einen an den anderen, mit den Haken, so dass die Wohnung ein Ganzes wurde.

Kommentar: Die goldenen Verbindungselemente וַיַּעַשׂ חֲמִשִּׁים קַרְסֵי זָהָב (und er machte fünfzig Haken aus Gold) zeigen קַרְסֵי זָהָב (goldene Haken) - kostbare Verbindungselemente aus Gold für die heiligsten Teppiche.
Die Vollendung וַיְחַבֵּר אֶת־הַיְרִעֹת אַחַת אֶל־אַחַת בַּקְּרָסִים וַיְהִי הַמִּשְׁכָּן אֶחָד (und er verband die Teppiche eine zu einer mit den Haken und es wurde das Stiftszelt eins) zeigt das Ergebnis: הַמִּשְׁכָּן אֶחָד (das Stiftszelt eins) - eine einheitliche Struktur.
Die LXX verwendet in den Versen 13-14 λίθους τῆς σμαράγδου (lithous tês smaragdou - "Smaragdsteine") für hebräisch אבני שהם (avnei shoham - "Onyxsteine"), was eine interpretative Übersetzung darstellt, die möglicherweise die hellenistische Edelsteinterminologie bevorzugt oder zeitgenössische mineralogische Kenntnisse widerspiegelt.
Satzstruktur: Goldene Verbindungshaken für die finale Vereinigung der Teppiche zu einer einheitlichen Struktur.
Das Gesetz zeigt die Vollendung der kostbaren Innenteppiche als Einheit.
Exodus 36,14
Hebräisch: וַיַּ֨עַשׂ֙ יְרִיעֹ֣ת עִזִּ֔ים לְאֹ֖הֶל עַל־הַמִּשְׁכָּ֑ן עַשְׁתֵּֽי־עֶשְׂרֵ֥ה יְרִיעֹ֖ת עָשָׂ֥ה אֹתָֽם׃
Deutsch: Und er machte Teppiche von Ziegenhaar zum Zelt über der Wohnung; elf solcher Teppiche machte er.

Kommentar: Die zweite Schicht וַיַּעַשׂ יְרִיעֹת עִזִּים לְאֹהֶל עַל־הַמִּשְׁכָּן (und er machte Teppiche aus Ziegenhaar für das Zelt über dem Stiftszelt) zeigt יְרִיעֹת עִזִּים (Teppiche aus Ziegenhaar) - eine schützende Schicht über den kostbaren Innenteppichen.
Die Anzahl עַשְׁתֵּי־עֶשְׂרֵה יְרִיעֹת עָשָׂה אֹתָם (elf Teppiche machte er sie) zeigt עַשְׁתֵּי־עֶשְׂרֵה (elf) - einen mehr als die Innenteppiche für vollständige Abdeckung.
Satzstruktur: Herstellung der schützenden Ziegenhaar-Außenschicht mit erhöhter Teppichanzahl.
Das Gesetz zeigt die zweite Konstruktionsebene zum Schutz der kostbaren Innenschicht.
Exodus 36,15
Hebräisch: אֹ֜רֶךְ הַיְרִיעָ֣ה הָאַחַ֗ת שְׁלֹשִׁים֙ בָּֽאַמָּ֔ה וְאַרְבַּ֣ע אַמּ֔וֹת רֹ֖חַב הַיְרִיעָ֣ה הָאֶחָ֑ת מִדָּ֣ה אַחַ֔ת לְעַשְׁתֵּ֥י עֶשְׂרֵ֖ה יְרִיעֹֽת׃
Deutsch: Die Länge eines Teppichs war dreißig Ellen, und vier Ellen die Breite eines Teppichs: ein Maß für die elf Teppiche.

Kommentar: Die größeren Maße אֹרֶךְ הַיְרִיעָה הָאַחַת שְׁלֹשִׁים בָּאַמָּה וְאַרְבַּע אַמּוֹת רֹחַב הַיְרִיעָה הָאֶחָת (Länge des einen Teppichs dreißig in der Elle und vier Ellen Breite des einen Teppichs) zeigen 30 x 4 Ellen - zwei Ellen länger als die Innenteppiche für bessere Abdeckung.
Die Standardisierung מִדָּה אַחַת לְעַשְׁתֵּי עֶשְׂרֵה יְרִיעֹת (ein Maß für die elf Teppiche) bestätigt die einheitliche Fertigung auch bei der Außenschicht.
Die LXX beschreibt in den Versen 15-29 das λόγιον (logion - "Brustschild") mit technischen griechischen Begriffen wie τετράγωνον διπλοῦν (tetragônon diploun - "vierfach doppelt"), was präzise geometrische Terminologie aus der hellenistischen Mathematik und Architektur einführt.
Satzstruktur: Größere Standardmaße für vollständige Abdeckung der Innenschicht.
Das Gesetz zeigt die durchdachte Konstruktion mit überlappender Schutzschicht.
Exodus 36,16
Hebräisch: וַיְחַבֵּ֛ר אֶת־חֲמֵ֥שׁ הַיְרִיעֹ֖ת לְבָ֑ד וְאֶת־שֵׁ֥שׁ הַיְרִיעֹ֖ת לְבָֽד׃
Deutsch: Und er fügte fünf Teppiche für sich zusammen und sechs Teppiche für sich.

Kommentar: Die asymmetrische Aufteilung וַיְחַבֵּר אֶת־חֲמֵשׁ הַיְרִיעֹת לְבָד וְאֶת־שֵׁשׁ הַיְרִיעֹת לְבָד (und er verband die fünf Teppiche für sich und die sechs Teppiche für sich) zeigt eine ungleiche Teilung: 5 + 6 statt 5 + 5. לְבָד (für sich, separat) betont die getrennte Verbindung in zwei ungleiche Gruppen.
Diese asymmetrische Aufteilung ermöglicht einen Überhang für bessere Abdeckung der Rückseite des Stiftszelts.
Satzstruktur: Asymmetrische Verbindung der Ziegenhaarteppiche in ungleiche Gruppen für optimale Abdeckung.
Das Gesetz zeigt die durchdachte Konstruktionslogik für vollständigen Schutz.
Exodus 36,17
Hebräisch: וַיַּ֜עַשׂ לֻֽלָאֹ֣ת חֲמִשִּׁ֗ים עַ֚ל שְׂפַ֣ת הַיְרִיעָ֔ה הַקִּיצֹנָ֖ה בַּמַּחְבָּ֑רֶת וַחֲמִשִּׁ֣ים לֻלָאֹ֗ת עָשָׂה֙ עַל־שְׂפַ֣ת הַיְרִיעָ֔ה הַחֹבֶ֖רֶת הַשֵּׁנִֽית׃
Deutsch: Und er machte fünfzig Schleifen an den Saum des äußersten Teppichs bei der Zusammenfügung, und fünfzig Schleifen machte er an den Saum des Teppichs der anderen Zusammenfügung.

Kommentar: Die Verbindungsschleifen וַיַּעַשׂ לֻלָאֹת חֲמִשִּׁים עַל שְׂפַת הַיְרִיעָה הַקִּיצֹנָה בַּמַּחְבָּרֶת (und er machte Schleifen fünfzig auf den Saum des äußersten Teppichs bei der Verbindung) zeigen dasselbe System wie bei den Innenteppichen: 50 Schleifen pro Seite.
Die Symmetrie וַחֲמִשִּׁים לֻלָאֹת עָשָׂה עַל־שְׂפַת הַיְרִיעָה הַחֹבֶרֶת הַשֵּׁנִית (und fünfzig Schleifen machte er auf den Saum des Teppichs der zweiten Verbindung) bestätigt die identische Konstruktionsweise.
Satzstruktur: Identisches Schleifensystem für die Ziegenhaarteppiche wie bei den Innenteppichen.
Das Gesetz zeigt die konsequente Anwendung bewährter Konstruktionsprinzipien.
Exodus 36,18
Hebräisch: וַיַּ֛עַשׂ קַרְסֵ֥י נְחֹ֖שֶׁת חֲמִשִּׁ֑ים לְחַבֵּ֥ר אֶת־הָאֹ֖הֶל לִהְיֹ֥ת אֶחָֽד׃
Deutsch: Und er machte fünfzig kupferne Haken, um das Zelt zusammenzufügen, so dass es ein Ganzes wurde.

Kommentar: Die kupfernen Verbindungselemente וַיַּעַשׂ קַרְסֵי נְחֹשֶׁת חֲמִשִּׁים לְחַבֵּר אֶת־הָאֹהֶל לִהְיוֹת אֶחָד (und er machte Haken aus Kupfer fünfzig zu verbinden das Zelt zu sein eins) zeigen קַרְסֵי נְחֹשֶׁת (kupferne Haken) statt goldener - praktischere Materialwahl für die Außenschicht.
Das Ergebnis לִהְיוֹת אֶחָד (zu sein eins) betont wieder die Einheit der Struktur, diesmal für die Außenschicht.
Satzstruktur: Kupferne Verbindungshaken für die Vereinigung der Außenschicht zu einer Einheit.
Das Gesetz zeigt die materialgerechte Konstruktion: Gold innen, Kupfer außen.
Exodus 36,19
Hebräisch: וַיַּ֤עַשׂ מִכְסֶה֙ לָאֹ֔הֶל עֹרֹ֥ת אֵלִ֖ים מְאָדָּמִ֑ים וּמִכְסֵ֛ה עֹרֹ֥ת תְּחָשִׁ֖ים מִלְמָֽעְלָה׃
Deutsch: Und er machte für das Zelt eine Decke von rotgefärbten Widderfellen und eine Decke von Tachaschfellen oben darüber.

Kommentar: Die erste Schutzschicht וַיַּעַשׂ מִכְסֶה לָאֹהֶל עֹרֹת אֵילִם מְאָדָּמִים (und er machte eine Decke für das Zelt, Widderfelle rot gefärbt) zeigt עֹרֹת אֵילִם מְאָדָּמִים (rotgefärbte Widderfelle) als dritte Schicht über den Textilien.
Die äußerste Schutzschicht וּמִכְסֵה עֹרֹת תְּחָשִׁים מִלְמָעְלָה (und eine Decke aus Tachaschfellen von oben) zeigt מִלְמָעְלָה (von oben) - die oberste, vierte Schicht für maximalen Schutz.
Die LXX übersetzt תְּחָשִׁים als ὑακίνθινα (hyazinthfarbene) statt als Tierart, was die Unsicherheit über dieses Material zeigt.
Satzstruktur: Doppelte Lederschutzschichten als äußerster Wetterschutz über den Textilschichten.
Das Gesetz vervollständigt das vierschichtige Schutzsystem des Zeltes.
Exodus 36,20
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ אֶת־הַקְּרָשִׁ֖ים לַמִּשְׁכָּ֑ן עֲצֵ֥י שִׁטִּ֖ים עֹמְדִֽים׃
Deutsch: Und er machte die Bretter zu der Wohnung von Akazienholz, aufrechtstehend.

Kommentar: Der Rahmenbau וַיַּעַשׂ אֶת־הַקְּרָשִׁים לַמִּשְׁכָּן עֲצֵי שִׁטִּים עֹמְדִים (und er machte die Bretter für das Stiftszelt, Akazienhölzer stehend) zeigt den Übergang von den Textilien zur festen Struktur. עֲצֵי שִׁטִּים (Akazienhölzer) als hartes Wüstenholz und עֹמְדִים (stehend) als vertikale Aufstellung.
Satzstruktur: Beginn der festen Rahmenkonstruktion aus hartem Akazienholz in vertikaler Ausrichtung.
Das Gesetz beginnt den strukturellen Aufbau nach der Textilfertigstellung.
Exodus 36,21
Hebräisch: עֶ֥שֶׂר אַמֹּ֖ת אֹ֣רֶךְ הַקָּ֑רֶשׁ וְאַמָּה֙ וַחֲצִ֣י הָֽאַמָּ֔ה רֹ֖חַב הַקֶּ֥רֶשׁ הָאֶחָֽד׃
Deutsch: Zehn Ellen die Länge eines Brettes, und eine Elle und eine halbe Elle die Breite eines Brettes.

Kommentar: Die Brettmaße עֶשֶׂר אַמֹּת אֹרֶךְ הַקָּרֶשׁ וְאַמָּה וַחֲצִי הָאַמָּה רֹחַב הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד (zehn Ellen Länge des Brettes und eine Elle und halbe Elle Breite eines Brettes) zeigen 10 x 1,5 Ellen - relativ schmale, aber hohe Bretter für die Wandkonstruktion.
Satzstruktur: Präzise Maßangaben für die standardisierten Wandbretter.
Das Gesetz zeigt die exakten Spezifikationen für die Rahmenkonstruktion.
Exodus 36,22
Hebräisch: שְׁתֵּ֣י יָדֹ֗ת לַקֶּ֙רֶשׁ֙ הָֽאֶחָ֔ד מְשֻׁלָּבֹ֔ת אַחַ֖ת אֶל־אֶחָ֑ת כֵּ֣ן עָשָׂ֔ה לְכֹ֖ל קַרְשֵׁ֥י הַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Zwei Zapfen an einem Brett, einer dem anderen gegenüber eingefügt: so machte er es an allen Brettern der Wohnung.

Kommentar: Das Verbindungssystem שְׁתֵּי יָדֹת לַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד מְשֻׁלָּבֹת אַחַת אֶל־אֶחָת (zwei Zapfen für das eine Brett, eingefügt eine zu einer) zeigt יָדֹת (Zapfen, wörtlich "Hände") und מְשֻׁלָּבֹת (eingefügt, verbunden) - ein Zapfen-und-Loch-System für stabile Verbindung.
Die Standardisierung כֵּן עָשָׂה לְכֹל קַרְשֵׁי הַמִּשְׁכָּן (so machte er für alle Bretter des Stiftszelts) zeigt die einheitliche Konstruktion aller Wandelemente.
Satzstruktur: Standardisiertes Zapfensystem für alle Wandbretter zur stabilen Verbindung.
Das Gesetz zeigt die handwerkliche Präzision bei der Holzverbindung.
Exodus 36,23
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ אֶת־הַקְּרָשִׁ֖ים לַמִּשְׁכָּ֑ן עֶשְׂרִ֣ים קְרָשִׁ֔ים לִפְאַ֖ת נֶ֥גֶב תֵּימָֽנָה׃
Deutsch: Und er machte die Bretter zu der Wohnung: zwanzig Bretter an der Südseite, südwärts.

Kommentar: Die Südwand וַיַּעַשׂ אֶת־הַקְּרָשִׁים לַמִּשְׁכָּן עֶשְׂרִים קְרָשִׁים לִפְאַת נֶגֶב תֵּימָנָה (und er machte die Bretter für das Stiftszelt, zwanzig Bretter für die Seite des Südens südwärts) zeigt die erste Wandseite mit 20 Brettern. נֶגֶב תֵּימָנָה (Süden südwärts) ist eine verstärkende Ortsangabe.
Satzstruktur: Beginn der Wandkonstruktion mit der Südseite und präziser Brettanzahl.
Das Gesetz dokumentiert die systematische Wanderrichtung beginnend mit dem Süden.
Exodus 36,24
Hebräisch: וְאַרְבָּעִים֙ אַדְנֵי־כֶ֔סֶף עָשָׂ֕ה תַּ֖חַת עֶשְׂרִ֣ים הַקְּרָשִׁ֑ים שְׁנֵ֨י אֲדָנִ֜ים תַּֽחַת־הַקֶּ֤רֶשׁ הָאֶחָד֙ לִשְׁתֵּ֣י יְדֹתָ֔יו וּשְׁנֵ֧י אֲדָנִ֛ים תַּֽחַת־הַקֶּ֥רֶשׁ הָאֶחָ֖ד לִשְׁתֵּ֥י יְדֹתָֽיו׃
Deutsch: Und vierzig silberne Füße machte er unter die zwanzig Bretter: zwei Füße unter ein Brett für seine zwei Zapfen, und zwei Füße unter ein Brett für seine zwei Zapfen.

Kommentar: Das Fundamentsystem וְאַרְבָּעִים אַדְנֵי־כֶסֶף עָשָׂה תַּחַת עֶשְׂרִים הַקְּרָשִׁים (und vierzig silberne Sockel machte er unter die zwanzig Bretter) zeigt אַדְנֵי־כֶסֶף (silberne Sockel) als kostbare Fundamente - 40 Sockel für 20 Bretter bedeutet 2 pro Brett.
Die Zapfenaufnahme שְׁנֵי אֲדָנִים תַּחַת־הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד לִשְׁתֵּי יְדֹתָיו (zwei Sockel unter dem einen Brett für seine zwei Zapfen) erklärt das System: jeder Sockel nimmt einen Zapfen auf.
Satzstruktur: Silberne Sockelfundamente mit doppelter Sockelung pro Brett für die Zapfenaufnahme.
Das Gesetz zeigt das kostbare und stabile Fundamentsystem aus Silber.
Exodus 36,25
Hebräisch: וּלְצֶ֧לַע הַמִּשְׁכָּ֛ן הַשֵּׁנִ֖ית לִפְאַ֣ת צָפ֑וֹן עָשָׂ֖ה עֶשְׂרִ֥ים קְרָשִֽׁים׃
Deutsch: Und an der anderen Seite der Wohnung, an der Nordseite, machte er zwanzig Bretter.

Kommentar: Die Nordwand וּלְצֶלַע הַמִּשְׁכָּן הַשֵּׁנִית לִפְאַת צָפוֹן עָשָׂה עֶשְׂרִים קְרָשִׁים (und für die Seite des Stiftszelts, die zweite, für die Seite des Nordens machte er zwanzig Bretter) zeigt הַשֵּׁנִית (die zweite) und צָפוֹן (Norden) - identische Konstruktion wie die Südseite.
Satzstruktur: Identische Nordwandkonstruktion mit derselben Brettanzahl wie die Südseite.
Das Gesetz zeigt die symmetrische Konstruktion der Längsseiten.
Exodus 36,26
Hebräisch: וְאַרְבָּעִ֥ים אַדְנֵיהֶ֖ם כָּ֑סֶף שְׁנֵ֣י אֲדָנִ֗ים תַּ֚חַת הַקֶּ֣רֶשׁ הָאֶחָ֔ד וּשְׁנֵ֣י אֲדָנִ֔ים תַּ֖חַת הַקֶּ֥רֶשׁ הָאֶחָֽד׃
Deutsch: Und ihre vierzig silbernen Füße: zwei Füße unter einem Brett, und zwei Füße unter einem Brett.

Kommentar: Die identische Fundamentierung וְאַרְבָּעִים אַדְנֵיהֶם כָּסֶף שְׁנֵי אֲדָנִים תַּחַת הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד וּשְׁנֵי אֲדָנִים תַּחַת הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד (und ihre vierzig Sockel aus Silber, zwei Sockel unter dem einen Brett und zwei Sockel unter dem einen Brett) wiederholt das exakte System der Südseite.
Satzstruktur: Identisches silbernes Sockelsystem für die Nordwand.
Das Gesetz bestätigt die symmetrische Konstruktion beider Längsseiten.
Exodus 36,27
Hebräisch: וּֽלְיַרְכְּתֵ֥י הַמִּשְׁכָּ֖ן יָ֑מָּה עָשָׂ֖ה שִׁשָּׁ֥ה קְרָשִֽׁים׃
Deutsch: Und an der Hinterseite der Wohnung gegen Westen machte er sechs Bretter.

Kommentar: Die Westwand וּלְיַרְכְּתֵי הַמִּשְׁכָּן יָמָּה עָשָׂה שִׁשָּׁה קְרָשִׁים (und für die Hinterseiten des Stiftszelts westwärts machte er sechs Bretter) zeigt יַרְכְּתֵי (Hinterseiten, Rückseiten) von יָרֵךְ (Hüfte, Seite) und יָמָּה (westwärts) - die Rückwand mit nur 6 Brettern statt 20.
Satzstruktur: Westwand als Rückseite mit reduzierter Brettanzahl.
Das Gesetz zeigt die kürzere Rückwand des rechteckigen Stiftszelts.
Exodus 36,28
Hebräisch: וּשְׁנֵ֤י קְרָשִׁים֙ עָשָׂ֔ה לִמְקֻצְעֹ֖ת הַמִּשְׁכָּ֑ן בַּיַּרְכָתָֽיִם׃
Deutsch: Und zwei Bretter machte er für die Winkel der Wohnung an der Hinterseite.

Kommentar: Die Eckbretter וּשְׁנֵי קְרָשִׁים עָשָׂה לִמְקֻצְעֹת הַמִּשְׁכָּן בַּיַּרְכָתָיִם (und zwei Bretter machte er für die Winkel des Stiftszelts an den Hinterseiten) zeigen מְקֻצְעֹת (Winkel, Ecken) von קצע (abschneiden, Ecke bilden) - spezielle Eckbretter für die strukturelle Stabilität der hinteren Ecken.
Satzstruktur: Spezielle Eckbretter für die strukturelle Verstärkung der Rückwand.
Das Gesetz zeigt die zusätzlichen Konstruktionselemente für die Eckstabilität.
Exodus 36,29
Hebräisch: וְהָי֣וּ תוֹאֲמִם֮ מִלְּמַטָּה֒ וְיַחְדָּ֗ו יִהְי֤וּ תַמִּים֙ אֶל־רֹאשֹׁ֔ו אֶל־הַטַּבַּ֖עַת הָאֶחָ֑ת כֵּ֚ן עָשָׂ֣ה לִשְׁנֵיהֶ֔ם לִשְׁנֵ֖י הַמִּקְצֹעֹֽת׃
Deutsch: Und sie waren doppelt von unten auf und waren an ihrem Oberteil völlig aneinander in einem Ring; so machte er es mit ihnen beiden an den beiden Winkeln.

Kommentar: Die Eckverbindung וְהָיוּ תוֹאֲמִם מִלְּמַטָּה וְיַחְדָּו יִהְיוּ תַמִּים אֶל־רֹאשׁוֹ (und sie waren Zwillinge von unten und zusammen waren sie vollständig zu seinem Kopf) zeigt תוֹאֲמִים (Zwillinge, Doppeltes) - die Eckbretter sind doppelt konstruiert für extra Stabilität.
Das Ringsystem אֶל־הַטַּבַּעַת הָאֶחָת (zu dem einen Ring) zeigt טַבַּעַת (Ring) als Verbindungselement am oberen Ende.
Die symmetrische Ausführung כֵּן עָשָׂה לִשְׁנֵיהֶם לִשְׁנֵי הַמִּקְצֹעֹת (so machte er für sie beide, für die beiden Winkel) bestätigt die identische Konstruktion beider Hinterecken.
Satzstruktur: Doppelte Eckbretter mit Ringverbindung oben für maximale strukturelle Stabilität beider Hinterecken.
Das Gesetz zeigt die ausgeklügelte Eckverbindungstechnik für strukturelle Integrität.
Exodus 36,30
Hebräisch: וְהָיוּ֙ שְׁמֹנָ֣ה קְרָשִׁ֔ים וְאַדְנֵיהֶ֣ם כֶּ֔סֶף שִׁשָּׁ֥ה עָשָׂ֖ר אֲדָנִ֑ים שְׁנֵ֤י אֲדָנִים֙ שְׁנֵ֣י אֲדָנִ֔ים תַּ֖חַת הַקֶּ֥רֶשׁ הָאֶחָֽד׃
Deutsch: Und es waren acht Bretter, und ihre silbernen Füße: sechzehn Füße, je zwei Füße unter einem Brett.

Kommentar: Die Westseiten-Gesamtzahl וְהָיוּ שְׁמֹנָה קְרָשִׁים וְאַדְנֵיהֶם כֶּסֶף שִׁשָּׁה עָשָׂר אֲדָנִים (und es waren acht Bretter und ihre Sockel aus Silber, sechzehn Sockel) zeigt die Summe: 6 + 2 Eckbretter = 8 Bretter mit 16 silbernen Sockeln.
Die Standardsockelung שְׁנֵי אֲדָנִים שְׁנֵי אֲדָנִים תַּחַת הַקֶּרֶשׁ הָאֶחָד (zwei Sockel, zwei Sockel unter dem einen Brett) wiederholt das System: 2 Sockel pro Brett.
Die LXX präsentiert in den Versen 30-34 den ὑποδύτης (hypodytês - "Untergewand") mit seinen ῥοΐσκους (rhoiskous - "Granatäpfeln") und κώδωνας (kôdônas - "Glöckchen"), wobei sie detaillierte textile Fachterminologie verwendet, die möglicherweise auf hellenistische Textilproduktion anspielt.
Satzstruktur: Zusammenfassung der Westseite mit Gesamtzahl der Bretter und entsprechender Sockelanzahl.
Das Gesetz bestätigt die mathematische Konsistenz der Konstruktion.
Exodus 36,31
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ בְּרִיחֵ֖י עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים חֲמִשָּׁ֕ה לְקַרְשֵׁ֥י צֶֽלַע־הַמִּשְׁכָּ֖ן הָאֶחָֽת׃
Deutsch: Und er machte Riegel von Akazienholz: fünf zu den Brettern der einen Seite der Wohnung.

Kommentar: Das Riegelsystem וַיַּעַשׂ בְּרִיחֵי עֲצֵי שִׁטִּים חֲמִשָּׁה לְקַרְשֵׁי צֶלַע־הַמִּשְׁכָּן הָאֶחָת (und er machte Riegel aus Akazienhölzern, fünf für die Bretter der einen Seite des Stiftszelts) zeigt בְּרִיחֵי (Riegel) von ברח (fliehen, durchlaufen) - horizontale Verstrebungen zur Stabilisierung der vertikalen Bretter.
Satzstruktur: Herstellung horizontaler Akazienholz-Riegel für die Wandstabilisierung.
Das Gesetz beginnt das horizontale Verstrebungssystem für die Wandstabilität.
Exodus 36,32
Hebräisch: וַחֲמִשָּׁ֣ה בְרִיחִ֔ם לְקַרְשֵׁ֥י צֶֽלַע־הַמִּשְׁכָּ֖ן הַשֵּׁנִ֑ית וַחֲמִשָּׁ֤ה בְרִיחִם֙ לְקַרְשֵׁ֣י הַמִּשְׁכָּ֔ן לַיַּרְכָתַ֖יִם יָֽמָּה׃
Deutsch: Und fünf Riegel zu den Brettern der anderen Seite der Wohnung, und fünf Riegel zu den Brettern der Wohnung an der Hinterseite gegen Westen.

Kommentar: Die systematische Riegelung וַחֲמִשָּׁה בְרִיחִם לְקַרְשֵׁי צֶלַע־הַמִּשְׁכָּן הַשֵּׁנִית (und fünf Riegel für die Bretter der anderen Seite des Stiftszelts) zeigt die identische Verstrebung der Nordseite.
Die Westseiten-Verstrebung וַחֲמִשָּׁה בְרִיחִם לְקַרְשֵׁי הַמִּשְׁכָּן לַיַּרְכָתַיִם יָמָּה (und fünf Riegel für die Bretter des Stiftszelts an den Hinterseiten westwärts) zeigt auch für die kürzere Rückwand fünf Riegel.
Satzstruktur: Identisches Fünf-Riegel-System für alle drei Wandseiten.
Das Gesetz zeigt die konsequente Anwendung des Verstrebungssystems auf alle Wände.
Exodus 36,33
Hebräisch: וַיַּ֖עַשׂ אֶת־הַבְּרִ֣יחַ הַתִּיכֹ֑ן לִבְרֹ֙חַ֙ בְּת֣וֹךְ הַקְּרָשִׁ֔ים מִן־הַקָּצֶ֖ה אֶל־הַקָּצֶֽה׃
Deutsch: Und er machte den mittleren Riegel, dass er mitten durch die Bretter ging von einem Ende zum anderen.

Kommentar: Der Durchgangsriegel וַיַּעַשׂ אֶת־הַבְּרִיחַ הַתִּיכֹן לִבְרֹחַ בְּתוֹךְ הַקְּרָשִׁים מִן־הַקָּצֶה אֶל־הַקָּצֶה (und er machte den mittleren Riegel zu durchlaufen in der Mitte der Bretter von dem Ende zu dem Ende) zeigt הַבְּרִיחַ הַתִּיכֹן (den mittleren Riegel) als spezielles Element. לִבְרֹחַ (zu durchlaufen) von ברח und בְּתוֹךְ (in der Mitte) zeigen, dass dieser Riegel durch die Bretter hindurchgeht statt außen anzuliegen.
Satzstruktur: Spezieller mittlerer Durchgangsriegel für maximale strukturelle Stabilität.
Das Gesetz zeigt die ausgeklügelte Verstrebungstechnik mit durchgehender Mittelstrebe.
Exodus 36,34
Hebräisch: וְֽאֶת־הַקְּרָשִׁ֞ים צִפָּ֣ה זָהָ֗ב וְאֶת־טַבְּעֹתָם֙ עָשָׂ֣ה זָהָ֔ב בָּתִּ֖ים לַבְּרִיחִ֑ם וַיְצַ֥ף אֶת־הַבְּרִיחִ֖ם זָהָֽב׃
Deutsch: Und er überzog die Bretter mit Gold; und ihre Ringe, die Behälter für die Riegel, machte er von Gold, und überzog die Riegel mit Gold.

Kommentar: Die Goldverkleidung וְאֶת־הַקְּרָשִׁים צִפָּה זָהָב (und die Bretter überzog er mit Gold) zeigt צפה (überziehen, verkleiden) - die Holzbretter werden vollständig vergoldet.
Das Ringsystem וְאֶת־טַבְּעֹתָם עָשָׂה זָהָב בָּתִּים לַבְּרִיחִם (und ihre Ringe machte er aus Gold, Häuser für die Riegel) zeigt טַבְּעֹתָם (ihre Ringe) und בָּתִּים (Häuser, Halter) - goldene Ringe als Riegelhalter.
Die komplette Vergoldung וַיְצַף אֶת־הַבְּרִיחִם זָהָב (und er überzog die Riegel mit Gold) vervollständigt die goldene Ausstattung des gesamten Rahmensystems.
Satzstruktur: Vollständige Vergoldung von Brettern, Ringen und Riegeln für die kostbare Innenausstattung.
Das Gesetz zeigt die luxuriöse Goldverkleidung der gesamten Innenstruktur.
Exodus 36,35
Hebräisch: וַיַּ֨עַשׂ֙ אֶת־הַפָּרֹ֔כֶת תְּכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַת שָׁנִ֖י וְשֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֑ר מַעֲשֵׂ֥ה חֹשֵׁ֛ב עָשָׂ֥ה אֹתָ֖הּ כְּרֻבִֽים׃
Deutsch: Und er machte den Vorhang von blauem und rotem Purpur und Karmesin und gezwirntem Byssus; in Kunstweberarbeit machte er ihn mit Cherubim.

Kommentar: Der Trennvorhang וַיַּעַשׂ אֶת־הַפָּרֹכֶת תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵשׁ מָשְׁזָר (und er machte den Vorhang aus blauem und rotem Purpur und Karmesinwurm und gezwirntem Byssus) zeigt פָּרֹכֶת (Vorhang) - den wichtigsten Vorhang, der das Allerheiligste vom Heiligen trennt.
Die Kunstfertigkeit מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב עָשָׂה אֹתָהּ כְּרֻבִים (Kunstweberarbeit machte er sie mit Cherubim) zeigt die höchste Handwerkskunst mit כְּרֻבִים (Cherubim) - den Wächterfiguren des Allerheiligsten.
Die LXX komplettiert in den Versen 35-40 die Priestergewänder-Sektion mit der Beschreibung der χιτῶνας βυσσίνους (chitônas byssinous - "leinenen Hemden") und des πέταλον τὸ χρυσοῦν (petalon to chrysoun - "goldenen Stirnblatts"), wodurch ein kohärenter liturgischer Komplex entsteht, der die kultische Praxis der hellenistischen Periode widerspiegelt.
Satzstruktur: Herstellung des heiligsten Vorhangs in kostbarsten Materialien mit höchster Kunstfertigkeit und Cherubim-Motiven.
Das Gesetz zeigt die Anfertigung des wichtigsten Trennelements zwischen den heiligen Räumen.
Exodus 36,36
Hebräisch: וַיַּ֣עַשׂ לָ֗הּ אַרְבָּעָה֙ עַמּוּדֵ֣י שִׁטִּ֔ים וַיְצַפֵּ֣ם זָהָ֔ב וָוֵיהֶ֖ם זָהָ֑ב וַיִּצֹ֣ק לָהֶ֔ם אַרְבָּעָ֖ה אַדְנֵי־כָֽסֶף׃
Deutsch: Und er machte zu ihm vier Säulen aus Akazienholz und überzog sie mit Gold, ihre Haken aus Gold, und er goss zu ihnen vier silberne Füße.

Kommentar: Das Aufhängungssystem וַיַּעַשׂ לָהּ אַרְבָּעָה עַמּוּדֵי שִׁטִּים וַיְצַפֵּם זָהָב (und er machte für ihn vier Säulen aus Akazienholz und überzog sie mit Gold) zeigt vier vergoldete Akaziensäulen zur Aufhängung des Vorhangs.
Die Beschläge וָוֵיהֶם זָהָב וַיִּצֹק לָהֶם אַרְבָּעָה אַדְנֵי־כָסֶף (ihre Haken aus Gold und er goss für sie vier silberne Sockel) zeigen וָוֵיהֶם (ihre Haken) aus Gold und gegossene silberne Sockel als Fundament.
Satzstruktur: Viersäuliges Aufhängungssystem mit Goldverkleidung und silbernem Sockelfundament.
Das Gesetz zeigt die kostbare Aufhängung des heiligsten Vorhangs.
Exodus 36,37
Hebräisch: וַיַּ֤עַשׂ מָסָךְ֙ לְפֶ֣תַח הָאֹ֔הֶל תְּכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַת שָׁנִ֖י וְשֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֑ר מַעֲשֵׂ֖ה רֹקֵֽם׃
Deutsch: Und er machte für den Eingang des Zeltes einen Vorhang von blauem und rotem Purpur und Karmesin und gezwirntem Byssus, in Buntwirkerarbeit.

Kommentar: Der Eingangsvorhang וַיַּעַשׂ מָסָךְ לְפֶתַח הָאֹהֶל תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵשׁ מָשְׁזָר (und er machte einen Vorhang für den Eingang des Zeltes aus blauem und rotem Purpur und Karmesinwurm und gezwirntem Byssus) zeigt מָסָךְ (Vorhang) für den פֶּתַח הָאֹהֶל (Eingang des Zeltes) - den Vorhang zum Heiligen.
Die Handwerksart מַעֲשֵׂה רֹקֵם (Buntwirkerarbeit) zeigt רֹקֵם (Buntwirker) von רקם (bunt sticken) - eine andere Technik als die מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב (Kunstweberarbeit) des inneren Vorhangs. Keine Cherubim werden erwähnt.
Satzstruktur: Eingangsvorhang in denselben kostbaren Materialien, aber mit unterschiedlicher Handwerkstechnik ohne Cherubim.
Das Gesetz unterscheidet zwischen dem heiligsten Vorhang mit Cherubim und dem Eingangsvorhang ohne sie.
Exodus 36,38
Hebräisch: וְאֶת־עַמּוּדָ֤יו חֲמִשָּׁה֙ וְאֶת־וָ֣וֵיהֶ֔ם וְצִפָּ֧ה רָאשֵׁיהֶ֛ם וַחֲשֻׁקֵיהֶ֖ם זָהָ֑ב וְאַדְנֵיהֶ֥ם חֲמִשָּׁ֖ה נְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Und seine fünf Säulen und ihre Haken; und er überzog ihre Köpfe und ihre Bindestäbe mit Gold; und ihre fünf Füße waren von Kupfer.

Kommentar: Das fünfsäulige System וְאֶת־עַמּוּדָיו חֲמִשָּׁה וְאֶת־וָוֵיהֶם (und seine fünf Säulen und ihre Haken) zeigt fünf Säulen statt vier für den Eingangsvorhang - eine breitere Aufhängung.
Die Goldverkleidung וְצִפָּה רָאשֵׁיהֶם וַחֲשֻׁקֵיהֶם זָהָב (und er überzog ihre Köpfe und ihre Bindestäbe mit Gold) zeigt רָאשֵׁיהֶם (ihre Köpfe) - die Säulenkapitelle und חֲשֻׁקֵיהֶם (ihre Bindestäbe) - horizontale Verbindungsstäbe.
Die Sockelmaterialien וְאַדְנֵיהֶם חֲמִשָּׁה נְחֹשֶׁת (und ihre fünf Sockel aus Kupfer) zeigen נְחֹשֶׁת (Kupfer) statt Silber - eine Materialabstufung je nach Heiligkeitsgrad.
Die LXX übersetzt חֲשֻׁקֵיהֶם als ψαλίδες (Klammern/Verbindungen) und verdeutlicht die Verbindungsfunktion.
Satzstruktur: Fünfsäuliges Aufhängungssystem mit goldenen Kapitellen und Verbindungsstäben auf kupfernen Sockeln.
Das Gesetz zeigt die Materialabstufung: Gold für sichtbare Teile, Kupfer für Fundamente beim Eingangsvorhang.
Textkritische Bewertung: Diese drastische Umorganisation in der LXX deutet darauf hin, dass entweder eine andere hebräische Vorlage verwendet wurde oder dass die alexandrinischen Übersetzer bewusst eine thematische Neuordnung vornahmen, möglicherweise um die kultischen Aspekte zusammenzufassen. Die fehlende Stiftshüttenbeschreibung in diesem Kapitel der LXX wirft Fragen über die Textgeschichte und die Überlieferungstraditionen auf.
Exodus 37,1
Hebräisch: וַיַּ֧עַשׂ בְּצַלְאֵ֛ל אֶת־הָאָרֹ֖ן עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים אַמָּתַ֨יִם וָחֵ֜צִי אָרְכֹּ֗ו וְאַמָּ֤ה וָחֵ֙צִי֙ רָחְבֹּ֔ו וְאַמָּ֥ה וָחֵ֖צִי קֹמָתֽוֹ׃
Deutsch: Und Bezalel machte die Lade aus Akazienholz: zwei Ellen und eine halbe ihre Länge, und eine Elle und eine halbe ihre Breite, und eine Elle und eine halbe ihre Höhe.

Kommentar: Der persönliche Beginn וַיַּעַשׂ בְּצַלְאֵל אֶת־הָאָרֹן עֲצֵי שִׁטִּים (und Bezalel machte die Lade aus Akazienhölzern) zeigt Bezalel als namentlich genannten Hersteller der heiligsten Gegenstände. הָאָרֹן (die Lade) ist das erste und wichtigste Ausstattungsstück.
Die Präzisionsmaße אַמָּתַיִם וָחֵצִי אָרְכֹּו וְאַמָּה וָחֵצִי רָחְבֹּו וְאַמָּה וָחֵצִי קֹמָתֽוֹ (zweieinhalb Ellen seine Länge und eineinhalb Elle seine Breite und eineinhalb Elle seine Höhe) zeigen 2,5 x 1,5 x 1,5 Ellen - ein rechteckiger Kasten mit den goldenen Proportionen.
Die LXX beginnt mit καὶ ἐποίησαν τῇ σκηνῇ δέκα αὐλαίας (und sie machten für die Stiftshütte zehn Vorhänge), während der hebräische Text mit Bezalels Herstellung der Bundeslade beginnt (ויעש בצלאל את־הארן).
Satzstruktur: Persönliche Zuschreibung der heiligsten Arbeit an Bezalel mit exakten Abmessungen.
Das Gesetz beginnt mit dem wichtigsten Heiligtumsobjekt unter der Leitung des Haupthandwerkers.
Exodus 37,2
Hebräisch: וַיְצַפֵּ֛הוּ זָהָ֥ב טָה֖וֹר מִבַּ֣יִת וּמִח֑וּץ וַיַּ֥עַשׂ לוֹ֛ זֵ֥ר זָהָ֖ב סָבִֽיב׃
Deutsch: Und er überzog sie mit reinem Gold inwendig und auswendig, und machte einen goldenen Kranz daraus ringsum.

Kommentar: Die vollständige Vergoldung וַיְצַפֵּהוּ זָהָב טָהוֹר מִבַּיִת וּמִחוּץ (und er überzog sie mit reinem Gold von innen und von außen) zeigt צפה (überziehen, verkleiden) mit זָהָב טָהוֹר (reinem Gold) - die kostbarste Verkleidung sowohl innen als auch außen.
Der goldene Kranz וַיַּעַשׂ לוֹ זֵר זָהָב סָבִיב (und er machte für sie einen Kranz aus Gold ringsum) zeigt זֵר (Kranz, Umrandung) als dekorative und schützende Umrandung.
Die LXX beschreibt die Maße der Vorhänge mit ὀκτὼ καὶ εἴκοσι πήχεων (achtundzwanzig Ellen), während der hebräische Vers 2 die Goldverkleidung der Lade behandelt.
Satzstruktur: Vollständige Vergoldung innen und außen mit dekorativem goldenen Kranz.
Das Gesetz zeigt die luxuriöse Ausführung der Bundeslade als kostbarstes Objekt.
Exodus 37,3
Hebräisch: וַיִּצֹ֣ק לוֹ֗ אַרְבַּע֙ טַבְּעֹ֣ת זָהָ֔ב עַ֖ל אַרְבַּ֣ע פַּעֲמֹתָ֑יו וּשְׁתֵּ֣י טַבָּעֹ֗ת עַל־צַלְעוֹ֙ הָֽאֶחָ֔ת וּשְׁתֵּי֙ טַבָּע֔וֹת עַל־צַלְעֹ֖ו הַשֵּׁנִֽית׃
Deutsch: Und er goss für sie vier goldene Ringe an ihren vier Ecken, zwei Ringe an ihrer einen Seite und zwei Ringe an ihrer anderen Seite.

Kommentar: Die Ringherstellung וַיִּצֹק לוֹ אַרְבַּע טַבְּעֹת זָהָב עַל אַרְבַּע פַּעֲמֹתָיו (und er goss für sie vier Ringe aus Gold auf ihre vier Ecken) zeigt יצק (gießen) - die Ringe werden gegossen, nicht geschmiedet. פַּעֲמֹתָיו (ihre Ecken) von פַּעַם (Fuß, Ecke).
Die symmetrische Verteilung וּשְׁתֵּי טַבָּעֹת עַל־צַלְעוֹ הָאֶחָת וּשְׁתֵּי טַבָּעוֹת עַל־צַלְעֹו הַשֵּׁנִית (und zwei Ringe auf seiner einen Seite und zwei Ringe auf seiner zweiten Seite) zeigt die Platzierung: je zwei Ringe pro Längsseite für die Tragstangen.
Die LXX behandelt das καταπέτασμα (Trennvorhang) mit Cherubim-Mustern, während der hebräische Text die goldenen Ringe der Lade beschreibt.
Satzstruktur: Herstellung von vier gegossenen Goldringen mit symmetrischer Verteilung für das Transportsystem.
Das Gesetz zeigt das ausgeklügelte Transportsystem für die heilige Lade.
Exodus 37,4
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ בַּדֵּ֖י עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים וַיְצַ֥ף אֹתָ֖ם זָהָֽב׃
Deutsch: Und er machte Stangen aus Akazienholz und überzog sie mit Gold.

Kommentar: Die Tragstangen וַיַּעַשׂ בַּדֵּי עֲצֵי שִׁטִּים וַיְצַף אֹתָם זָהָב (und er machte Stangen aus Akazienhölzern und überzog sie mit Gold) zeigen בַּדֵּי (Stangen) aus hartem Akazienholz mit Goldverkleidung für das kostbare Transportgut.
Die LXX erwähnt τέσσαρας στύλους ἀσήπτους κατακεχρυσωμένους (vier unverwesliche, vergoldete Säulen), was im entsprechenden hebräischen Vers nicht erscheint.
Satzstruktur: Herstellung vergoldeter Akazienholz-Tragstangen.
Das Gesetz zeigt die Materialkombination: stabiles Holz mit kostbarer Goldverkleidung.
Exodus 37,5
Hebräisch: וַיָּבֵ֤א אֶת־הַבַּדִּים֙ בַּטַּבָּעֹ֔ת עַ֖ל צַלְעֹ֣ת הָאָרֹ֑ן לָשֵׂ֖את אֶת־הָאָרֹֽן׃
Deutsch: Und er brachte die Stangen in die Ringe an den Seiten der Lade, um die Lade zu tragen.

Kommentar: Die Montage וַיָּבֵא אֶת־הַבַּדִּים בַּטַּבָּעֹת עַל צַלְעֹת הָאָרֹן לָשֵׂאת אֶת־הָאָרֹן (und er brachte die Stangen in die Ringe auf den Seiten der Lade zu tragen die Lade) zeigt die finale Montage des Transportsystems. לָשֵׂאת (zu tragen) als Infinitiv construct von נשׂא (tragen) erklärt den Zweck.
Die LXX beschreibt τὸ καταπέτασμα τῆς θύρας τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου (den Vorhang der Tür der Stiftshütte des Zeugnisses), während der hebräische Text die Tragstangen behandelt.
Satzstruktur: Finale Montage der Tragstangen in die Ringe für den Transportzweck.
Das Gesetz dokumentiert die Fertigstellung des Transportsystems der Bundeslade.
Exodus 37,6
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ כַּפֹּ֖רֶת זָהָ֣ב טָה֑וֹר אַמָּתַ֤יִם וָחֵ֙צִי֙ אָרְכָּ֔הּ וְאַמָּ֥ה וָחֵ֖צִי רָחְבָּֽהּ׃
Deutsch: Und er machte einen Sühnedeckel von reinem Gold: zwei Ellen und eine halbe seine Länge, und eine Elle und eine halbe seine Breite.

Kommentar: Der Sühnedeckel וַיַּעַשׂ כַּפֹּרֶת זָהָב טָהוֹר (und er machte einen Sühnedeckel aus reinem Gold) zeigt כַּפֹּרֶת (Sühnedeckel) von כפר (süh nen, bedecken) - das wichtigste liturgische Element der Lade aus massivem reinem Gold.
Die passenden Maße אַמָּתַיִם וָחֵצִי אָרְכָּהּ וְאַמָּה וָחֵצִי רָחְבָּהּ (zweieinhalb Ellen seine Länge und eineinhalb Elle seine Breite) entsprechen exakt der Ladenoberfläche - der Deckel passt perfekt.
Die LXX nennt πέντε στύλους (fünf Säulen) mit vergoldeten Details, was eine andere Konstruktionsbeschreibung darstellt.
Satzstruktur: Herstellung des massiv goldenen Sühnedeckels mit exakt passenden Abmessungen zur Lade.
Das Gesetz zeigt den kostbarsten Teil der Bundeslade als rein goldenes Sühneelement.
Exodus 37,7
Hebräisch: וַיַּ֛עַשׂ שְׁנֵ֥י כְרֻבִ֖ים זָהָ֑ב מִקְשָׁה֙ עָשָׂ֣ה אֹתָ֔ם מִשְּׁנֵ֖י קְצ֥וֹת הַכַּפֹּֽרֶת׃
Deutsch: Und er machte zwei Cherubim aus Gold; in getriebener Arbeit machte er sie an beiden Enden des Sühnedeckels.

Kommentar: Die Cherubim-Herstellung וַיַּעַשׂ שְׁנֵי כְרֻבִים זָהָב מִקְשָׁה עָשָׂה אֹתָם (und er machte zwei Cherubim aus Gold, getrieben machte er sie) zeigt כְרֻבִים (Cherubim) als Wächterfiguren und מִקְשָׁה (getrieben) von קשׁה (hart sein) - die anspruchsvollste Goldschmiedetechnik durch Hämmern.
Die Positionierung מִשְּׁנֵי קְצוֹת הַכַּפֹּרֶת (von den beiden Enden des Sühnedeckels) zeigt die Platzierung an den beiden Enden des Deckels.
Die LXX beschreibt ausführlich τὴν αὐλήν (den Vorhof) mit seinen verschiedenen Seiten (λίβα - Süden, βορρᾶν - Norden, θάλασσαν - Westen, ἀνατολάς - Osten), während der hebräische Text in diesen Versen die Cherubim auf der Deckplatte beschreibt.
Satzstruktur: Herstellung der beiden goldenen Cherubim in getriebener Technik an den Deckelenden.
Das Gesetz zeigt die höchste Goldschmiedekunst bei den heiligsten Figuren.
Exodus 37,8
Hebräisch: כְּרוּב־אֶחָ֤ד מִקָּצָה֙ מִזֶּ֔ה וּכְרוּב־אֶחָ֥ד מִקָּצָ֖ה מִזֶּ֑ה מִן־הַכַּפֹּ֛רֶת עָשָׂ֥ה אֶת־הַכְּרֻבִ֖ים מִשְּׁנֵ֥י קִצְווֹתָֽיו׃
Deutsch: Einen Cherub an dem einen Ende und einen Cherub an dem anderen Ende; aus dem Sühnedeckel machte er die Cherubim, an seinen beiden Enden.

Kommentar: Die symmetrische Anordnung כְּרוּב־אֶחָד מִקָּצָה מִזֶּה וּכְרוּב־אֶחָד מִקָּצָה מִזֶּה (ein Cherub von dem Ende von hier und ein Cherub von dem Ende von dort) zeigt die exakte Symmetrie der Platzierung.
Die einheitliche Herstellung מִן־הַכַּפֹּרֶת עָשָׂה אֶת־הַכְּרֻבִים מִשְּׁנֵי קִצְווֹתָיו (aus dem Sühnedeckel machte er die Cherubim, aus seinen beiden Enden) zeigt, dass die Cherubim aus einem Stück mit dem Deckel gearbeitet sind - keine Einzelteile.
Satzstruktur: Symmetrische Cherubim-Anordnung als integraler Bestandteil des Sühnedeckels.
Das Gesetz betont die handwerkliche Meisterleistung der einteiligen Konstruktion.
Exodus 37,9
Hebräisch: וַיִּהְי֣וּ הַכְּרֻבִים֩ פֹּרְשֵׂ֨י כְנָפַ֜יִם לְמַ֗עְלָה סֹֽכְכִ֤ים בְּכַנְפֵיהֶם֙ עַל־הַכַּפֹּ֔רֶת וּפְנֵיהֶ֖ם אִ֣ישׁ אֶל־אָחִ֑יו אֶל־הַכַּפֹּ֔רֶת הָי֖וּ פְּנֵ֥י הַכְּרֻבִֽים׃
Deutsch: Und die Cherubim breiteten die Flügel aus nach oben, den Sühnedeckel mit ihren Flügeln überdeckend, und ihre Angesichter waren einander zugewandt; die Angesichter der Cherubim waren gegen den Sühnedeckel gerichtet.

Kommentar: Die Flügelhaltung וַיִּהְיוּ הַכְּרֻבִים פֹּרְשֵׂי כְנָפַיִם לְמַעְלָה סֹכְכִים בְּכַנְפֵיהֶם עַל־הַכַּפֹּרֶת (und die Cherubim waren ausbreitend Flügel nach oben, bedeckend mit ihren Flügeln über dem Sühnedeckel) zeigt פֹּרְשֵׂי (ausbreitend) und סֹכְכִים (bedeckend) - die Flügel bilden ein schützendes Dach.
Die Blickrichtung וּפְנֵיהֶם אִישׁ אֶל־אָחִיו אֶל־הַכַּפֹּרֶת הָיוּ פְּנֵי הַכְּרֻבִים (und ihre Angesichter Mann zu seinem Bruder, zum Sühnedeckel waren die Angesichter der Cherubim) zeigt sowohl die gegenseitige Zuwendung als auch den Blick nach unten zum Deckel.
Die LXX übersetzt אִישׁ אֶל־אָחִיו als ἕτερος πρὸς τὸν ἕτερον (einer zum anderen) und macht die wechselseitige Beziehung deutlich.
Satzstruktur: Beschreibung der Cherubim-Haltung mit schützenden Flügeln und doppelter Blickrichtung.
Das Gesetz zeigt die Cherubim als Wächter und Anbeter des heiligen Ortes.
Exodus 37,10
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ אֶת־הַשֻּׁלְחָ֖ן עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים אַמָּתַ֤יִם אָרְכּוֹ֙ וְאַמָּ֣ה רָחְבֹּ֔ו וְאַמָּ֥ה וָחֵ֖צִי קֹמָתֽוֹ׃
Deutsch: Und er machte den Tisch aus Akazienholz: zwei Ellen seine Länge und eine Elle seine Breite, und eine Elle und eine halbe seine Höhe.

Kommentar: Der Schaubrottisch וַיַּעַשׂ אֶת־הַשֻּׁלְחָן עֲצֵי שִׁטִּים (und er machte den Tisch aus Akazienhölzern) zeigt שֻׁלְחָן (Tisch) als zweites wichtiges Ausstattungsstück des Heiligen.
Die Tischmaße אַמָּתַיִם אָרְכּוֹ וְאַמָּה רָחְבֹּו וְאַמָּה וָחֵצִי קֹמָתוֹ (zwei Ellen seine Länge und eine Elle seine Breite und eineinhalb Elle seine Höhe) zeigen 2 x 1 x 1,5 Ellen - ein rechteckiger Tisch in praktischen Proportionen.
Die LXX erwähnt τὸ κλίτος τὸ πρὸς θάλασσαν (die Seite nach Westen), während der hebräische Text ויעש את־השלחן עצי שטים (er machte den Tisch aus Akazienholz) behandelt.
Satzstruktur: Herstellung des Schaubrottisches aus Akazienholz mit praktischen Tischproportionen.
Das Gesetz zeigt den zweiten Hauptgegenstand des Heiligen mit funktionalen Abmessungen.
Exodus 37,11
Hebräisch: וַיְצַ֥ף אֹתוֹ֖ זָהָ֣ב טָה֑וֹר וַיַּ֥עַשׂ לוֹ֛ זֵ֥ר זָהָ֖ב סָבִֽיב׃
Deutsch: Und er überzog ihn mit reinem Gold und machte ihm einen Kranz von Gold ringsum.

Kommentar: Die Tischvergoldung וַיְצַף אֹתוֹ זָהָב טָהוֹר (und er überzog ihn mit reinem Gold) zeigt die kostbare Verkleidung des Holztisches mit זָהָב טָהוֹר (reinem Gold).
Der goldene Kranz וַיַּעַשׂ לוֹ זֵר זָהָב סָבִיב (und er machte für ihn einen Kranz aus Gold ringsum) zeigt dieselbe dekorative Umrandung wie bei der Bundeslade - זֵר (Kranz) als schützende und schmückende Umfassung.
Satzstruktur: Vollständige Goldverkleidung des Tisches mit dekorativem goldenen Umfassungskranz.
Das Gesetz zeigt die luxuriöse Ausführung des Schaubrottisches parallel zur Bundeslade.
Exodus 37,12
Hebräisch: וַיַּ֨עַשׂ לוֹ֥ מִסְגֶּ֛רֶת טֹ֖פַח סָבִ֑יב וַיַּ֧עַשׂ זֵר־זָהָ֛ב לְמִסְגַּרְתּוֹ֖ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und er machte ihm eine Leiste, eine Handbreit, ringsum und machte einen Kranz von Gold an seine Leiste ringsum.

Kommentar: Die Schutzleiste וַיַּעַשׂ לוֹ מִסְגֶּרֶת טֹפַח סָבִיב (und er machte für ihn eine Umfassung eine Handbreit ringsum) zeigt מִסְגֶּרֶת (Umfassung, Leiste) und טֹפַח (Handbreit) - eine etwa 7-8 cm hohe Umrandung als Schutz vor dem Herunterfallen der Gegenstände.
Der doppelte Kranz וַיַּעַשׂ זֵר־זָהָב לְמִסְגַּרְתּוֹ סָבִיב (und er machte einen Kranz aus Gold für seine Umfassung ringsum) zeigt einen zweiten goldenen Kranz um die Schutzleiste - doppelte Verzierung.
Satzstruktur: Praktische Schutzleiste mit doppelter goldener Kranzverzierung am Tisch und an der Leiste.
Das Gesetz zeigt die Kombination von Funktionalität und Dekoration beim Schaubrottisch.
Exodus 37,13
Hebräisch: וַיִּצֹ֣ק לוֹ֔ אַרְבַּ֖ע טַבְּעֹ֣ת זָהָ֑ב וַיִּתֵּן֙ אֶת־הַטַּבָּעֹ֔ת עַ֚ל אַרְבַּ֣ע הַפֵּאֹ֔ת אֲשֶׁ֖ר לְאַרְבַּ֥ע רַגְלָֽיו׃
Deutsch: Und er goss für ihn vier goldene Ringe und setzte die Ringe an die vier Ecken, die an seinen vier Füßen waren.

Kommentar: Das Ringsystem וַיִּצֹק לוֹ אַרְבַּע טַבְּעֹת זָהָב (und er goss für ihn vier Ringe aus Gold) zeigt das gleiche Transportsystem wie bei der Bundeslade - vier gegossene Goldringe.
Die Befestigung וַיִּתֵּן אֶת־הַטַּבָּעֹת עַל אַרְבַּע הַפֵּאֹת אֲשֶׁר לְאַרְבַּע רַגְלָיו (und er setzte die Ringe auf die vier Ecken, die zu seinen vier Füßen gehörten) zeigt die Platzierung an den vier Tischbeinen - רַגְלָיו (seine Füße/Beine) als Tischstützen.
Satzstruktur: Vier gegossene Goldringe an den vier Tischbeinen für das Transportsystem.
Das Gesetz zeigt das standardisierte Transportsystem für alle heiligen Möbel.
Exodus 37,14
Hebräisch: לְעֻמַּת֙ הַמִּסְגֶּ֔רֶת הָי֖וּ הַטַּבָּעֹ֑ת בָּתִּים֙ לַבַּדִּ֔ים לָשֵׂ֖את אֶת־הַשֻּׁלְחָֽן׃
Deutsch: Dicht bei der Leiste waren die Ringe als Behälter für die Stangen, um den Tisch zu tragen.

Kommentar: Die Ringpositionierung לְעֻמַּת הַמִּסְגֶּרֶת הָיוּ הַטַּבָּעֹת (gegenüber der Umfassung waren die Ringe) zeigt לְעֻמַּת (gegenüber, nahe bei) - die Ringe sind direkt unter der Schutzleiste positioniert.
Die Funktionsbeschreibung בָּתִּים לַבַּדִּים לָשֵׂאת אֶת־הַשֻּׁלְחָן (Häuser für die Stangen zu tragen den Tisch) zeigt בָּתִּים (Häuser, Halter) - die Ringe als Aufnahme für die Tragstangen.
Satzstruktur: Präzise Positionierung der Ringe nahe der Leiste als Stangenhalter für den Transport.
Das Gesetz zeigt die durchdachte Konstruktion für praktisches Tragen mit Schutz der Ausstattung.
Exodus 37,15
Hebräisch: וַיַּ֤עַשׂ אֶת־הַבַּדִּים֙ עֲצֵ֣י שִׁטִּ֔ים וַיְצַ֥ף אֹתָ֖ם זָהָ֑ב לָשֵׂ֖את אֶת־הַשֻּׁלְחָֽן׃
Deutsch: Und er machte die Stangen aus Akazienholz und überzog sie mit Gold, um den Tisch zu tragen.

Kommentar: Die Tragstangen וַיַּעַשׂ אֶת־הַבַּדִּים עֲצֵי שִׁטִּים וַיְצַף אֹתָם זָהָב לָשֵׂאת אֶת־הַשֻּׁלְחָן (und er machte die Stangen aus Akazienhölzern und überzog sie mit Gold zu tragen den Tisch) zeigen die identische Konstruktion wie bei der Bundeslade - vergoldete Akazienstangen.
Satzstruktur: Identische Tragstangenkonstruktion aus vergoldetem Akazienholz für den Tischtransport.
Das Gesetz zeigt die konsequente Anwendung derselben hochwertigen Transportlösung.
Exodus 37,16
Hebräisch: וַיַּ֜עַשׂ אֶֽת־הַכֵּלִ֣ים׀ אֲשֶׁ֣ר עַל־הַשֻּׁלְחָ֗ן אֶת־קְעָרֹתָ֤יו וְאֶת־כַּפֹּתָיו֙ וְאֵת֙ מְנַקִּיֹּתָ֔יו וְאֶת־הַקְּשָׂוֹ֔ת אֲשֶׁ֥ר יֻסַּ֖ךְ בָּהֵ֑ן זָהָ֖ב טָהֽוֹר׃
Deutsch: Und er machte die Geräte, die auf dem Tisch waren: seine Schüsseln und seine Schalen und seine Kannen und die Becher, mit denen das Trankopfer ausgegossen wird, aus reinem Gold.

Kommentar: Die Tischausstattung וַיַּעַשׂ אֶת־הַכֵּלִים אֲשֶׁר עַל־הַשֻּׁלְחָן (und er machte die Geräte, die auf dem Tisch waren) zeigt die komplette liturgische Ausstattung des Schaubrottisches.
Die vier Gefäßtypen אֶת־קְעָרֹתָיו וְאֶת־כַּפֹּתָיו וְאֵת מְנַקִּיֹּתָיו וְאֶת־הַקְּשָׂוֹת אֲשֶׁר יֻסַּךְ בָּהֵן (seine Schüsseln und seine Schalen und seine Kannen und die Becher, mit denen ausgegossen wird in ihnen) zeigen verschiedene liturgische Gefäße: קְעָרֹת (Schüsseln), כַּפֹּת (Schalen), מְנַקִּיֹּת (Kannen) und קְשָׂוֹת (Becher) für Trankopfer.
Das Material זָהָב טָהוֹר (reines Gold) zeigt die kostbare Ausführung aller Tischgeräte.
Die LXX übersetzt מְנַקִּיֹּת als σπονδεῖα (Trankopfergefäße) und macht die liturgische Funktion deutlich.
Satzstruktur: Vollständige liturgische Tischausstattung in vier Gefäßtypen aus reinem Gold.
Das Gesetz zeigt die komplette goldene Ausstattung für den Schaubrotdienst und Trankopfer.
Exodus 37,17
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ אֶת־הַמְּנֹרָ֖ה זָהָ֣ב טָה֑וֹר מִקְשָׁ֞ה עָשָׂ֤ה אֶת־הַמְּנֹרָה֙ יְרֵכָ֣הּ וְקָנָ֔הּ גְּבִיעֶ֛יהָ כַּפְתֹּרֶ֥יהָ וּפְרָחֶ֖יהָ מִמֶּ֥נָּה הָיֽוּ׃
Deutsch: Und er machte den Leuchter aus reinem Gold; in getriebener Arbeit machte er den Leuchter, seinen Fuß und seinen Schaft; seine Kelche, seine Knäufe und seine Blüten waren aus ihm.

Kommentar: Der Goldleuchter וַיַּעַשׂ אֶת־הַמְּנֹרָה זָהָב טָהוֹר מִקְשָׁה עָשָׂה אֶת־הַמְּנֹרָה (und er machte den Leuchter aus reinem Gold, getrieben machte er den Leuchter) zeigt מְנֹרָה (Leuchter) als drittes Hauptobjekt und מִקְשָׁה (getrieben) - die anspruchsvollste Goldschmiedetechnik.
Die Grundstruktur יְרֵכָהּ וְקָנָהּ (sein Schenkel und sein Rohr) zeigt יָרֵךְ (Schenkel, Fuß) und קָנֶה (Rohr, Schaft) als Basis- und Hauptteil.
Die Ornamentik גְּבִיעֶיהָ כַּפְתֹּרֶיהָ וּפְרָחֶיהָ מִמֶּנָּה הָיוּ (seine Kelche, seine Knäufe und seine Blüten waren aus ihm) zeigt drei Dekorelemente: גְּבִיעִים (Kelche), כַּפְתֹּרִים (Knäufe) und פְּרָחִים (Blüten) als integraler Bestandteil - מִמֶּנָּה הָיוּ (aus ihm waren sie).
Die LXX beschreibt τὸ καταπέτασμα τῆς πύλης τῆς αὐλῆς (den Vorhang des Vorhoftores), während der hebräische Text ויעש את־המנרה זהב טהור (er machte den Leuchter aus reinem Gold) sagt.
Satzstruktur: Herstellung des massiv goldenen Leuchters in getriebener Technik mit integrierter floraler Ornamentik.
Das Gesetz zeigt die technisch anspruchsvollste Goldschmiedearbeit des Heiligtums.
Exodus 37,18
Hebräisch: וְשִׁשָּׁ֣ה קָנִ֔ים יֹצְאִ֖ים מִצִּדֶּ֑יהָ שְׁלֹשָׁ֣ה׀ קְנֵ֣י מְנֹרָ֗ה מִצִּדָּהּ֙ הָֽאֶחָ֔ד וּשְׁלֹשָׁה֙ קְנֵ֣י מְנֹרָ֔ה מִצִּדָּ֖הּ הַשֵּׁנִֽי׃
Deutsch: Und sechs Arme gingen von seinen Seiten aus: drei Arme des Leuchters aus seiner einen Seite und drei Arme des Leuchters aus seiner anderen Seite.

Kommentar: Das Armsystem וְשִׁשָּׁה קָנִים יֹצְאִים מִצִּדֶיהָ (und sechs Rohre gehend heraus von ihren Seiten) zeigt קָנִים (Rohre, Arme) und יֹצְאִים (gehend heraus) - sechs seitliche Arme zum mittleren Hauptschaft.
Die symmetrische Verteilung שְׁלֹשָׁה קְנֵי מְנֹרָה מִצִּדָּהּ הָאֶחָד וּשְׁלֹשָׁה קְנֵי מְנֹרָה מִצִּדָּהּ הַשֵּׁנִי (drei Arme des Leuchters von seiner einen Seite und drei Arme des Leuchters von seiner zweiten Seite) zeigt die perfekte 3+3 Symmetrie um den Mittelschaft.
Satzstruktur: Sechsarmiges symmetrisches System mit drei Armen pro Seite des Hauptschaftes.
Das Gesetz zeigt die klassische siebenarmige Leuchterstruktur (6 Seitenarme + 1 Mittelschaft).
Exodus 37,19
Hebräisch: שְׁלֹשָׁ֣ה גְ֠בִעִים מְֽשֻׁקָּדִ֞ים בַּקָּנֶ֣ה הָאֶחָד֮ כַּפְתֹּ֣ר וָפֶרַח֒ וּשְׁלֹשָׁ֣ה גְבִעִ֗ים מְשֻׁקָּדִ֛ים בְּקָנֶ֥ה אֶחָ֖ד כַּפְתֹּ֣ר וָפָ֑רַח כֵּ֚ן לְשֵׁ֣שֶׁת הַקָּנִ֔ים הַיֹּצְאִ֖ים מִן־הַמְּנֹרָֽה׃
Deutsch: Drei Kelche, mandelblütenförmig, an dem einen Arm, Knauf und Blüte; und drei Kelche, mandelblütenförmig, an dem anderen Arm, Knauf und Blüte: also für die sechs Arme, die von dem Leuchter ausgehen.

Kommentar: Die Armornamentik שְׁלֹשָׁה גְבִעִים מְשֻׁקָּדִים בַּקָּנֶה הָאֶחָד כַּפְתֹּר וָפֶרַח (drei Kelche mandelförmig an dem einen Rohr, Knauf und Blüte) zeigt מְשֻׁקָּדִים (mandelförmig) von שָׁקֵד (Mandelbaum) - die Kelche sind nach Mandelblüten geformt.
Die Standardisierung כֵּן לְשֵׁשֶׁת הַקָּנִים הַיֹּצְאִים מִן־הַמְּנֹרָה (so für die sechs Rohre, die herausgehen von dem Leuchter) zeigt die identische Ornamentik aller sechs Seitenarme.
Die LXX fügt eine redaktionelle Zusammenfassung hinzu: αὕτη ἡ σύνταξις τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου (dies ist die Anordnung der Stiftshütte des Zeugnisses), die im hebräischen Text völlig fehlt.
Satzstruktur: Einheitliche Mandelblüten-Ornamentik mit je drei Kelchen, Knauf und Blüte pro Seitenarm.
Das Gesetz zeigt die detaillierte florale Gestaltung nach dem Vorbild des Mandelbaums.
Exodus 37,20
Hebräisch: וּבַמְּנֹרָ֖ה אַרְבָּעָ֣ה גְבִעִ֑ים מְשֻׁ֨קָּדִ֔ים כַּפְתֹּרֶ֖יהָ וּפְרָחֶֽיהָ׃
Deutsch: Und an dem Leuchter vier Kelche, mandelblütenförmig, seine Knäufe und seine Blüten.

Kommentar: Die Mittelschaftornamentik וּבַמְּנֹרָה אַרְבָּעָה גְבִעִים מְשֻׁקָּדִים כַּפְתֹּרֶיהָ וּפְרָחֶיהָ (und am Leuchter vier Kelche mandelförmig, seine Knäufe und seine Blüten) zeigt eine verstärkte Ornamentik des Hauptschaftes mit vier statt drei Kelchen.
Die LXX nennt explizit καὶ Βεσελεὴλ ὁ τοῦ Οὐρὶ ἐκ φυλῆς Ἰούδα (Bezalel, der Sohn Uris aus dem Stamm Juda), während der hebräische Text וכפתר תחת שני הקנים (ein Knauf unter zwei Röhren) des Leuchters beschreibt.
Satzstruktur: Verstärkte Mandelblüten-Ornamentik des Hauptschaftes mit vier Kelchen plus Knäufen und Blüten.
Das Gesetz zeigt die besondere Auszeichnung des Mittelschaftes durch erhöhte Ornamentdichte.
Exodus 37,21
Hebräisch: וְכַפְתֹּ֡ר תַּחַת֩ שְׁנֵ֨י הַקָּנִ֜ים מִמֶּ֗נָּה וְכַפְתֹּר֙ תַּ֣חַת שְׁנֵ֤י הַקָּנִים֙ מִמֶּ֔נָּה וְכַפְתֹּ֕ר תַּֽחַת־שְׁנֵ֥י הַקָּנִ֖ים מִמֶּ֑נָּה לְשֵׁ֙שֶׁת֙ הַקָּנִ֔ים הַיֹּצְאִ֖ים מִמֶּֽנָּה׃
Deutsch: Und zwar ein Knauf unter zwei Armen aus ihm, und wieder ein Knauf unter zwei Armen aus ihm, und wieder ein Knauf unter zwei Armen aus ihm, für die sechs Arme, die von ihm ausgingen.

Kommentar: Das Verbindungssystem וְכַפְתֹּר תַּחַת שְׁנֵי הַקָּנִים מִמֶּנָּה (und ein Knauf unter zwei Rohren aus ihr) zeigt כַּפְתֹּר (Knauf) als Verbindungselement zwischen Hauptschaft und je zwei Seitenarmen.
Die systematische Anordnung mit drei Knäufen וְכַפְתֹּר... וְכַפְתֹּר... וְכַפְתֹּר zeigt die Verteilung: jeder Knauf verbindet zwei gegenüberliegende Arme mit dem Hauptschaft.
Die Integration מִמֶּנָּה (aus ihr) betont dreimal, dass die Knäufe integral aus dem Hauptschaft gearbeitet sind.
Die LXX erwähnt καὶ Ἐλιὰβ ὁ τοῦ Ἀχισαμὰχ ἐκ φυλῆς Δάν (Eliab, der Sohn Ahisamachs aus dem Stamm Dan), während der hebräische Text כפתריהם וקנתם ממנה היו (ihre Knäufe und Röhren waren aus einem Stück) fortsetzt.
Satzstruktur: Drei integrale Verbindungsknäufe am Hauptschaft, jeweils unter zwei gegenüberliegenden Armen.
Das Gesetz zeigt die strukturelle und ästhetische Verbindungslösung der Arme mit dem Hauptschaft.
Exodus 37,22
Hebräisch: כַּפְתֹּרֵיהֶ֥ם וּקְנֹתָ֖ם מִמֶּ֣נָּה הָי֑וּ כֻּלָּ֛הּ מִקְשָׁ֥ה אַחַ֖ת זָהָ֥ב טָהֽוֹר׃
Deutsch: Ihre Knäufe und ihre Arme waren aus ihm; der ganze Leuchter eine getriebene Arbeit von reinem Gold.

Kommentar: Die einheitliche Konstruktion כַּפְתֹּרֵיהֶם וּקְנֹתָם מִמֶּנָּה הָיוּ (ihre Knäufe und ihre Rohre aus ihr waren) betont מִמֶּנָּה (aus ihr) - alle Teile sind aus einem Stück gearbeitet.
Die Gesamtcharakterisierung כֻּלָּהּ מִקְשָׁה אַחַת זָהָב טָהוֹר (ganz sie getrieben eine, reines Gold) zeigt מִקְשָׁה אַחַת (getrieben eine) - der gesamte Leuchter ist ein einziges getriebenes Goldstück ohne Lötstellen oder Verbindungen.
Satzstruktur: Betonung der technischen Meisterleistung als einheitliches getriebenes Goldwerk.
Das Gesetz unterstreicht die außergewöhnliche handwerkliche Leistung der einteiligen Konstruktion.
Exodus 37,23
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ אֶת־נֵרֹתֶ֖יהָ שִׁבְעָ֑ה וּמַלְקָחֶ֥יהָ וּמַחְתֹּתֶ֖יהָ זָהָ֥ב טָהֽוֹר׃
Deutsch: Und er machte seine sieben Lampen und seine Lichtscheren und seine Löschnäpfe aus reinem Gold.

Kommentar: Die Lampenausstattung וַיַּעַשׂ אֶת־נֵרֹתֶיהָ שִׁבְעָה (und er machte ihre Lampen sieben) zeigt נֵרֹת (Lampen) - die eigentlichen Lichtquellen, sieben für die sieben Arme.
Die Wartungsgeräte וּמַלְקָחֶיהָ וּמַחְתֹּתֶיהָ זָהָב טָהוֹר (und ihre Lichtscheren und ihre Löschnäpfe aus reinem Gold) zeigen מַלְקָחַיִם (Lichtscheren) zum Dochtschneiden und מַחְתֹּת (Löschnäpfe) zum Aufsammeln der Dochtteile.
Satzstruktur: Vollständige goldene Lampenausstattung mit sieben Lampen und liturgischen Wartungsgeräten.
Das Gesetz zeigt die komplette funktionelle Ausstattung des Leuchters für den Lichtdienst.
Exodus 37,24
Hebräisch: כִּכָּ֛ר זָהָ֥ב טָה֖וֹר עָשָׂ֣ה אֹתָ֑הּ וְאֵ֖ת כָּל־כֵּלֶֽיהָ׃
Deutsch: Aus einem Talent reinen Goldes machte er ihn und alle seine Geräte.

Kommentar: Das Materialgewicht כִּכָּר זָהָב טָהוֹר עָשָׂה אֹתָהּ וְאֵת כָּל־כֵּלֶיהָ (ein Talent reines Gold machte er sie und alle ihre Geräte) zeigt כִּכָּר (Talent) - etwa 34 kg reines Gold für den gesamten Leuchter mit allen Zubehörteilen.
Die LXX übersetzt כִּכָּר als τάλαντον (Talent) und behält die Gewichtsangabe bei.
Satzstruktur: Gesamtgewichtsangabe des kompletten goldenen Leuchtersystems.
Das Gesetz dokumentiert den enormen Materialwert des heiligen Leuchters.
Exodus 37,25
Hebräisch: וַיַּ֛עַשׂ אֶת־מִזְבַּ֥ח הַקְּטֹ֖רֶת עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים אַמָּ֣ה אָרְכּוֹ֩ וְאַמָּ֨ה רָחְבֹּ֜ו רָב֗וּעַ וְאַמָּתַ֙יִם֙ קֹֽמָתוֹ֔ מִמֶּ֖נּוּ הָי֥וּ קַרְנֹתָֽיו׃
Deutsch: Und er machte den Räucheraltar aus Akazienholz: eine Elle seine Länge, und eine Elle seine Breite, quadratisch, und zwei Ellen seine Höhe; aus ihm waren seine Hörner.

Kommentar: Der Räucheraltar וַיַּעַשׂ אֶת־מִזְבַּח הַקְּטֹרֶת עֲצֵי שִׁטִּים (und er machte den Altar des Räucherns aus Akazienhölzern) zeigt מִזְבַּח הַקְּטֹרֶת (Räucheraltar) als viertes Hauptobjekt des Heiligen.
Die Maße אַמָּה אָרְכּוֹ וְאַמָּה רָחְבֹּו רָבוּעַ וְאַמָּתַיִם קֹמָתוֹ (eine Elle seine Länge und eine Elle seine Breite, quadratisch, und zwei Ellen seine Höhe) zeigen 1 x 1 x 2 Ellen - ein hoher quadratischer Altar.
Die integrierten Hörner מִמֶּנּוּ הָיוּ קַרְנֹתָיו (aus ihm waren seine Hörner) zeigen קַרְנֹת (Hörner) als integraler Bestandteil, nicht angesetzt.
Satzstruktur: Hoher quadratischer Räucheraltar aus Akazienholz mit integrierten Hörnern.
Das Gesetz zeigt den speziellen Räucheraltar für das Heilige als hohes quadratisches Objekt.
Exodus 37,26
Hebräisch: וַיְצַ֨ף אֹתוֹ֜ זָהָ֣ב טָה֗וֹר אֶת־גַּגֹּ֧ו וְאֶת־קִירֹתָ֛יו סָבִ֖יב וְאֶת־קַרְנֹתָ֑יו וַיַּ֥עַשׂ לוֹ֛ זֵ֥ר זָהָ֖ב סָבִֽיב׃
Deutsch: Und er überzog ihn mit reinem Gold, seine Platte und seine Wände ringsum und seine Hörner; und er machte ihm einen Kranz von Gold ringsum.

Kommentar: Die vollständige Vergoldung וַיְצַף אֹתוֹ זָהָב טָהוֹר אֶת־גַּגּוֹ וְאֶת־קִירֹתָיו סָבִיב וְאֶת־קַרְנֹתָיו (und er überzog ihn mit reinem Gold, seine Platte und seine Wände ringsum und seine Hörner) zeigt גַּג (Platte, Dach), קִירֹת (Wände) und קַרְנֹת (Hörner) - alle Flächen werden vergoldet.
Der goldene Kranz וַיַּעַשׂ לוֹ זֵר זָהָב סָבִיב (und er machte für ihn einen Kranz aus Gold ringsum) zeigt die einheitliche Dekoration aller Altäre mit זֵר (Kranz).
Satzstruktur: Vollständige Vergoldung aller Altarflächen einschließlich der Hörner mit goldenem Umfassungskranz.
Das Gesetz zeigt die luxuriöse Ausführung des Räucheraltars parallel zu den anderen heiligen Objekten.
Exodus 37,27
Hebräisch: וּשְׁתֵּי֩ טַבְּעֹ֨ת זָהָ֜ב עָֽשָׂה־לוֹ֣׀ מִתַּ֣חַת לְזֵרֹ֗ו עַ֚ל שְׁתֵּ֣י צַלְעֹתָ֔יו עַ֖ל שְׁנֵ֣י צִדָּ֑יו לְבָתִּ֣ים לְבַדִּ֔ים לָשֵׂ֥את אֹתוֹ֖ בָּהֶֽם׃
Deutsch: Und er machte ihm zwei goldene Ringe unterhalb seines Kranzes an seinen beiden Seiten, an seinen beiden Wänden, zu Behältern für die Stangen, um ihn damit zu tragen.

Kommentar: Das Transportsystem וּשְׁתֵּי טַבְּעֹת זָהָב עָשָׂה־לוֹ מִתַּחַת לְזֵרוֹ עַל שְׁתֵּי צַלְעֹתָיו עַל שְׁנֵי צִדָּיו (und zwei Ringe aus Gold machte er für ihn unter seinem Kranz auf seinen beiden Seiten, auf seinen beiden Wänden) zeigt nur zwei Ringe statt vier - der kleine quadratische Altar braucht nur zwei gegenüberliegende Ringe.
Die Zweckbestimmung לְבָתִּים לְבַדִּים לָשֵׂאת אֹתוֹ בָּהֶם (zu Häusern für Stangen zu tragen ihn mit ihnen) erklärt das Transportsystem.
Satzstruktur: Reduziertes Transportsystem mit zwei goldenen Ringen für den kleineren Räucheraltar.
Das Gesetz zeigt die angepasste Transportlösung für den kompakteren Altar.
Exodus 37,28
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ אֶת־הַבַּדִּ֖ים עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים וַיְצַ֥ף אֹתָ֖ם זָהָֽב׃
Deutsch: Und er machte die Stangen aus Akazienholz und überzog sie mit Gold.

Kommentar: Die Tragstangen וַיַּעַשׂ אֶת־הַבַּדִּים עֲצֵי שִׁטִּים וַיְצַף אֹתָם זָהָב (und er machte die Stangen aus Akazienhölzern und überzog sie mit Gold) zeigen die standardisierte Konstruktion aller Tragstangen im Heiligtum.
Satzstruktur: Standardisierte vergoldete Akazienholz-Tragstangen für den Räucheraltar.
Das Gesetz bestätigt die einheitliche Transportstangen-Konstruktion für alle beweglichen Heiligtumsobjekte.
Exodus 37,29
Hebräisch: וַיַּ֜עַשׂ אֶת־שֶׁ֤מֶן הַמִּשְׁחָה֙ קֹ֔דֶשׁ וְאֶת־קְטֹ֥רֶת הַסַּמִּ֖ים טָה֑וֹר מַעֲשֵׂ֖ה רֹקֵֽחַ׃
Deutsch: Und er machte das heilige Salböl und das reine wohlriechende Räucherwerk, ein Werk des Salbenmischers.

Kommentar: Die liturgischen Substanzen וַיַּעַשׂ אֶת־שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה קֹדֶשׁ וְאֶת־קְטֹרֶת הַסַּמִּים טָהוֹר (und er machte das Öl der Salbung, heilig, und das Räucherwerk der Spezereien, rein) zeigen שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה (Salböl) für Weihungen und קְטֹרֶת הַסַּמִּים (Spezerei-Räucherwerk) für den täglichen Räucherdienst.
Die Herstellungsart מַעֲשֵׂה רֹקֵחַ (Werk eines Salbenmischers) zeigt רֹקֵחַ (Salbenmischer, Parfümeur) als Spezialist für die Herstellung liturgischer Duftstoffe.
Die LXX übersetzt רֹקֵחַ als μυρεψός (Salbenbereiter) und macht die Spezialisierung deutlich.
Satzstruktur: Herstellung der heiligen liturgischen Duftstoffe durch einen spezialisierten Salbenmischer.
Das Gesetz vervollständigt die Heiligtums-Ausstattung mit den notwendigen liturgischen Substanzen.
Exodus 38,1
Hebräisch: וַיַּ֛עַשׂ אֶת־מִזְבַּ֥ח הָעֹלָ֖ה עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים חָמֵשׁ֩ אַמּ֨וֹת אָרְכֹּ֜ו וְחָֽמֵשׁ־אַמּ֤וֹת רָחְבּוֹ֙ רָב֔וּעַ וְשָׁלֹ֥שׁ אַמּ֖וֹת קֹמָתֽוֹ׃
Deutsch: Und er machte den Aufsteigeopferaltar aus Akazienholz: fünf Ellen seine Länge, und fünf Ellen seine Breite, quadratisch, und drei Ellen seine Höhe.

Kommentar: Der Aufsteigeopferaltar וַיַּעַשׂ אֶת־מִזְבַּח הָעֹלָה עֲצֵי שִׁטִּים (und er machte den Altar des Aufstiegsopfers aus Akazienhölzern) zeigt מִזְבַּח הָעֹלָה (Altar des Aufstiegsopfers) - den großen Außenaltar im Vorhof für Aufsteigeopfer.
Die Altarmaße חָמֵשׁ אַמּוֹת אָרְכוֹ וְחָמֵשׁ־אַמּוֹת רָחְבּוֹ רָבוּעַ וְשָׁלֹשׁ אַמּוֹת קֹמָתוֹ (fünf Ellen seine Länge und fünf Ellen seine Breite, quadratisch, und drei Ellen seine Höhe) zeigen 5 x 5 x 3 Ellen - ein großer quadratischer Altar, deutlich größer als der Räucheraltar.
Die LXX beginnt mit καὶ ἐποίησεν Βεσελεὴλ τὴν κιβωτόν (und Bezalel machte die Lade), während der hebräische Text ויעש את־מזבח העלה (er machte den Aufsteigeopferaltar) beschreibt.
Satzstruktur: Herstellung des großen quadratischen Aufsteigeopferaltars aus Akazienholz für den Vorhof.
Das Gesetz beginnt mit dem wichtigsten Außenobjekt des Heiligtums.
Exodus 38,2
Hebräisch: וַיַּ֣עַשׂ קַרְנֹתָ֗יו עַ֚ל אַרְבַּ֣ע פִּנֹּתָ֔יו מִמֶּ֖נּוּ הָי֣וּ קַרְנֹתָ֑יו וַיְצַ֥ף אֹתוֹ֖ נְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Und er machte seine Hörner an seine vier Ecken; aus ihm waren seine Hörner; und er überzog ihn mit Kupfer.

Kommentar: Die Altarhörner וַיַּעַשׂ קַרְנֹתָיו עַל אַרְבַּע פִּנֹּתָיו מִמֶּנּוּ הָיוּ קַרְנֹתָיו (und er machte seine Hörner auf seine vier Ecken, aus ihm waren seine Hörner) zeigen קַרְנֹת (Hörner) an allen vier Ecken als integrale Bestandteile - מִמֶּנּוּ הָיוּ (aus ihm waren sie).
Die Kupferverkleidung וַיְצַף אֹתוֹ נְחֹשֶׁת (und er überzog ihn mit Kupfer) zeigt נְחֹשֶׁת (Kupfer) statt Gold - das praktischere Material für Feueropfer.
Satzstruktur: Vier integrale Eckhörner mit praktischer Kupferverkleidung für den Aufsteigeopferdienst.
Das Gesetz zeigt die funktionale Materialwahl für den Feueraltar.
Exodus 38,3
Hebräisch: וַיַּ֜עַשׂ אֶֽת־כָּל־כְּלֵ֣י הַמִּזְבֵּ֗חַ אֶת־הַסִּירֹ֤ת וְאֶת־הַיָּעִים֙ וְאֶת־הַמִּזְרָקֹ֔ת אֶת־הַמִּזְלָגֹ֖ת וְאֶת־הַמַּחְתֹּ֑ת כָּל־כֵּלָ֖יו עָשָׂ֥ה נְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Und er machte alle Geräte des Altars: die Töpfe und die Schaufeln und die Sprengschalen, die Gabeln und die Feuerbecken; alle seine Geräte machte er aus Kupfer.

Kommentar: Die Altarausstattung וַיַּעַשׂ אֶת־כָּל־כְּלֵי הַמִּזְבֵּחַ (und er machte alle Geräte des Altars) zeigt die komplette liturgische Ausstattung für den Aufsteigeopferdienst.
Die fünf Gerätetypen אֶת־הַסִּירֹת וְאֶת־הַיָּעִים וְאֶת־הַמִּזְרָקֹת אֶת־הַמִּזְלָגֹת וְאֶת־הַמַּחְתֹּת zeigen verschiedene Funktionen: סִּירֹת (Töpfe) für Asche, יָעִים (Schaufeln), מִזְרָקֹת (Sprengschalen) für Blut, מִזְלָגֹת (Gabeln) für Fleisch und מַחְתֹּת (Feuerbecken) für Kohlen.
Das einheitliche Material כָּל־כֵּלָיו עָשָׂה נְחֹשֶׁת (alle seine Geräte machte er aus Kupfer) zeigt die konsequente Kupferverwendung für alle Feuergeräte.
Satzstruktur: Vollständige Kupfer-Altarausstattung in fünf spezialisierten Gerätetypen für den Opferdienst.
Das Gesetz zeigt die umfassende Ausstattung für alle Aspekte des Aufsteigeopferdienstes.
Exodus 38,4
Hebräisch: וַיַּ֤עַשׂ לַמִּזְבֵּחַ֙ מִכְבָּ֔ר מַעֲשֵׂ֖ה רֶ֣שֶׁת נְחֹ֑שֶׁת תַּ֧חַת כַּרְכֻּבֹּ֛ו מִלְּמַ֖טָּה עַד־חֶצְיֽוֹ׃
Deutsch: Und er machte dem Altar ein Gitter von Netzwerk aus Kupfer, unter seiner Einfassung, von unten bis zu seiner Hälfte.

Kommentar: Das Altargitter וַיַּעַשׂ לַמִּזְבֵּחַ מִכְבָּר מַעֲשֵׂה רֶשֶׁת נְחֹשֶׁת (und er machte für den Altar ein Gitter, Werk eines Netzes aus Kupfer) zeigt מִכְבָּר (Gitter) und מַעֲשֵׂה רֶשֶׁת (Netzwerk) - ein durchlöchertes Kupfergitter.
Die Positionierung תַּחַת כַּרְכֻּבּוֹ מִלְּמַטָּה עַד־חֶצְיוֹ (unter seiner Einfassung von unten bis zu seiner Hälfte) zeigt כַּרְכֻּב (Einfassung, Umrandung) - das Gitter reicht von unten bis zur halben Altarhöhe.
Satzstruktur: Kupfernes Netzgitter von der Altarbasis bis zur halben Höhe unter der Umrandung.
Das Gesetz zeigt die praktische Konstruktion für Luftzufuhr und Aschenentfernung.
Exodus 38,5
Hebräisch: וַיִּצֹ֞ק אַרְבַּ֧ע טַבָּעֹ֛ת בְּאַרְבַּ֥ע הַקְּצָוֹ֖ת לְמִכְבַּ֣ר הַנְּחֹ֑שֶׁת בָּתִּ֖ים לַבַּדִּֽים׃
Deutsch: Und er goss vier Ringe an die vier Ecken des kupfernen Gitters als Behälter für die Stangen.

Kommentar: Das Transportsystem וַיִּצֹק אַרְבַּע טַבָּעֹת בְּאַרְבַּע הַקְּצָוֹת לְמִכְבַּר הַנְּחֹשֶׁת בָּתִּים לַבַּדִּים (und er goss vier Ringe an die vier Enden für das Gitter aus Kupfer, Häuser für die Stangen) zeigt die Ringbefestigung am Gitter statt am Altarkörper und בָּתִּים לַבַּדִּים (Häuser für die Stangen).
Satzstruktur: Vier gegossene Kupferringe am Gitter als Aufnahme für die Tragstangen.
Das Gesetz zeigt das Transportsystem für den großen Altar über das Gitter.
Exodus 38,6
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ אֶת־הַבַּדִּ֖ים עֲצֵ֣י שִׁטִּ֑ים וַיְצַ֥ף אֹתָ֖ם נְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Und er machte die Stangen aus Akazienholz und überzog sie mit Kupfer.

Kommentar: Die Tragstangen וַיַּעַשׂ אֶת־הַבַּדִּים עֲצֵי שִׁטִּים וַיְצַף אֹתָם נְחֹשֶׁת (und er machte die Stangen aus Akazienhölzern und überzog sie mit Kupfer) zeigen die materialgerechte Konstruktion: Akazienholz als Basis mit Kupferverkleidung statt Gold.
Satzstruktur: Kupferverkleidete Akazienholz-Tragstangen für den Aufsteigeopferaltar.
Das Gesetz zeigt die konsequente Materialwahl: Kupfer für alle Außenaltargegenstände.
Exodus 38,7
Hebräisch: וַיָּבֵ֨א אֶת־הַבַּדִּ֜ים בַּטַּבָּעֹ֗ת עַ֚ל צַלְעֹ֣ת הַמִּזְבֵּ֔חַ לָשֵׂ֥את אֹתוֹ֖ בָּהֶ֑ם נְב֥וּב לֻחֹ֖ת עָשָׂ֥ה אֹתֽוֹ׃
Deutsch: Und er brachte die Stangen in die Ringe an den Seiten des Altars, um ihn damit zu tragen; hohl, von Brettern machte er ihn.

Kommentar: Die Montage וַיָּבֵא אֶת־הַבַּדִּים בַּטַּבָּעֹת עַל צַלְעֹת הַמִּזְבֵּחַ לָשֵׂאת אֹתוֹ בָּהֶם (und er brachte die Stangen in die Ringe auf den Seiten des Altars zu tragen ihn mit ihnen) zeigt die finale Transportmontage.
Die Konstruktionsweise נְבוּב לֻחֹת עָשָׂה אֹתוֹ (hohl aus Brettern machte er ihn) zeigt נָבוּב (hohl) und לֻחֹת (Bretter) - der Altar ist eine hohle Bretterkonstruktkion, nicht massiv.
Satzstruktur: Finale Stangenmontage mit Beschreibung der hohlen Bretterkonstruktion des Altars.
Das Gesetz zeigt die praktische Leichtbauweise für den transportablen Altar.
Exodus 38,8
Hebräisch: וַיַּ֗עַשׂ אֵ֚ת הַכִּיּ֣וֹר נְחֹ֔שֶׁת וְאֵ֖ת כַּנֹּ֣ו נְחֹ֑שֶׁת בְּמַרְאֹת֙ הַצֹּ֣בְאֹ֔ת אֲשֶׁ֣ר צָֽבְא֔וּ פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und er machte das Becken aus Kupfer und sein Gestell aus Kupfer, von den Spiegeln der dienenden Frauen, die am Eingang des Zeltes der Begegnung dienten.

Kommentar: Das Waschbecken וַיַּעַשׂ אֵת הַכִּיּוֹר נְחֹשֶׁת וְאֵת כַּנּוֹ נְחֹשֶׁת (und er machte das Becken aus Kupfer und sein Gestell aus Kupfer) zeigt כִּיּוֹר (Becken) und כַּן (Gestell, Untersatz) für die priesterliche Waschung.
Das Spendermaterial בְּמַרְאֹת הַצֹּבְאֹת אֲשֶׁר צָבְאוּ פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד (von den Spiegeln der Dienenden, die dienten am Eingang des Zeltes der Begegnung) zeigt מַרְאֹת (Spiegel) als Rohmaterial und צֹבְאֹת (Dienende) - Frauen, die am Heiligtum dienten.
Die LXX übersetzt במראת הצבאת (bimar'ot hatzove'ot - "aus den Spiegeln der diensttuenden Frauen") als ἐκ τῶν κατόπτρων τῶν νηστευσασῶν (ek tôn katoptrôn tôn nêsteusasôn - "aus den Spiegeln der fastenden Frauen"), was "fastend" statt "Kriegsdienst leistend" interpretiert.
Satzstruktur: Kupfernes Waschbecken mit Gestell aus gespendeten Spiegeln der am Heiligtum dienenden Frauen.
Das Gesetz zeigt die bedeutsame Spende der dienenden Frauen für die priesterliche Reinigung.
Exodus 38,9
Hebräisch: וַיַּ֖עַשׂ אֶת־הֶחָצֵ֑ר לִפְאַ֣ת׀ נֶ֣גֶב תֵּימָ֗נָה קַלְעֵ֤י הֶֽחָצֵר֙ שֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֔ר מֵאָ֖ה בָּאַמָּֽה׃
Deutsch: Und er machte den Vorhof: an der Südseite, südwärts, die Umhänge des Vorhofs von gezwirntem Byssus, hundert Ellen.

Kommentar: Der Vorhofbau וַיַּעַשׂ אֶת־הֶחָצֵר לִפְאַת נֶגֶב תֵּימָנָה (und er machte den Vorhof für die Seite des Südens südwärts) zeigt חָצֵר (Vorhof) als Umzäunung des Heiligtums, beginnend mit der Südseite.
Die Vorhangspezifikation קַלְעֵי הֶחָצֵר שֵׁשׁ מָשְׁזָר מֵאָה בָּאַמָּה (Umhänge des Vorhofs, Byssus gezwirnt, hundert in der Elle) zeigt קְלָעִים (Umhänge, Vorhänge) aus שֵׁשׁ מָשְׁזָר (gezwirntem Byssus) mit 100 Ellen Länge.
Satzstruktur: Vorhofbau beginnend mit der Südseite mit hundert Ellen langen Byssus-Umhängen.
Das Gesetz beginnt die systematische Vorhofkonstruktion mit den Längsseiten.
Exodus 38,10
Hebräisch: עַמּוּדֵיהֶ֣ם עֶשְׂרִ֔ים וְאַדְנֵיהֶ֥ם עֶשְׂרִ֖ים נְחֹ֑שֶׁת וָוֵ֧י הָעַמֻּדִ֛ים וַחֲשֻׁקֵיהֶ֖ם כָּֽסֶף׃
Deutsch: Ihre zwanzig Säulen und ihre zwanzig Füße aus Kupfer, die Haken der Säulen und ihre Bindestäbe aus Silber.

Kommentar: Das Säulensystem עַמּוּדֵיהֶם עֶשְׂרִים וְאַדְנֵיהֶם עֶשְׂרִים נְחֹשֶׁת (ihre zwanzig Säulen und ihre zwanzig Sockel aus Kupfer) zeigt 20 Säulen für 100 Ellen = 5 Ellen Abstand zwischen den Säulen.
Die Materialkombination וָוֵי הָעַמֻּדִים וַחֲשֻׁקֵיהֶם כָּסֶף (die Haken der Säulen und ihre Bindestäbe aus Silber) zeigt Kupfersockel mit silbernen Beschlägen - eine Materialabstufung.
Satzstruktur: Zwanzig Kupfersäulen mit Kupfersockeln und silbernen Haken und Bindestäben.
Das Gesetz zeigt die systematische Materialhierarchie im Vorhof.
Exodus 38,11
Hebräisch: וְלִפְאַ֤ת צָפוֹן֙ מֵאָ֣ה בָֽאַמָּ֔ה עַמּוּדֵיהֶ֣ם עֶשְׂרִ֔ים וְאַדְנֵיהֶ֥ם עֶשְׂרִ֖ים נְחֹ֑שֶׁת וָוֵ֧י הָֽעַמּוּדִ֛ים וַחֲשֻׁקֵיהֶ֖ם כָּֽסֶף׃
Deutsch: Und an der Nordseite hundert Ellen; ihre zwanzig Säulen und ihre zwanzig Füße aus Kupfer, die Haken der Säulen und ihre Bindestäbe aus Silber.

Kommentar: Die Nordseite וְלִפְאַת צָפוֹן מֵאָה בָאַמָּה עַמּוּדֵיהֶם עֶשְׂרִים וְאַדְנֵיהֶם עֶשְׂרִים נְחֹשֶׁת וָוֵי הָעַמּוּדִים וַחֲשֻׁקֵיהֶם כָּסֶף zeigt die identische Konstruktion wie die Südseite - perfekte Symmetrie der beiden Längsseiten.
Satzstruktur: Identische Nordseiten-Konstruktion mit denselben Maßen und Materialien wie die Südseite.
Das Gesetz bestätigt die symmetrische Vorhofkonstruktion.
Exodus 38,12
Hebräisch: וְלִפְאַת־יָ֗ם קְלָעִים֙ חֲמִשִּׁ֣ים בָּֽאַמָּ֔ה עַמּוּדֵיהֶ֥ם עֲשָׂרָ֔ה וְאַדְנֵיהֶ֖ם עֲשָׂרָ֑ה וָוֵ֧י הָעַמֻּדִ֛ים וַחֲשׁוּקֵיהֶ֖ם כָּֽסֶף׃
Deutsch: Und an der Westseite fünfzig Ellen Umhänge; ihre zehn Säulen und ihre zehn Füße, die Haken der Säulen und ihre Bindestäbe aus Silber.

Kommentar: Die Westseite וְלִפְאַת־יָם קְלָעִים חֲמִשִּׁים בָּאַמָּה עַמּוּדֵיהֶם עֲשָׂרָה וְאַדְנֵיהֶם עֲשָׂרָה (und für die Seite des Meeres Umhänge fünfzig in der Elle, ihre zehn Säulen und ihre zehn Sockel) zeigt יָם (Meer, Westen) mit halber Länge (50 statt 100 Ellen) und entsprechend halber Säulenzahl (10 statt 20).
Satzstruktur: Westseite mit halben Abmessungen: 50 Ellen Länge mit zehn Säulen.
Das Gesetz zeigt den rechteckigen Vorhof mit kürzeren Querseiten.
Exodus 38,13
Hebräisch: וְלִפְאַ֛ת קֵ֥דְמָה מִזְרָ֖חָה חֲמִשִּׁ֥ים אַמָּֽה׃
Deutsch: Und an der Ostseite gegen Aufgang, fünfzig Ellen.

Kommentar: Die Ostseite וְלִפְאַת קֵדְמָה מִזְרָחָה חֲמִשִּׁים אַמָּה (und für die Seite des Ostens ostwärts fünfzig Ellen) zeigt קֵדְמָה מִזְרָחָה (Osten ostwärts) als verstärkende Ortsangabe. Die Ostseite hat dieselbe Länge wie die Westseite - 50 Ellen.
Satzstruktur: Ostseite mit 50 Ellen Länge entsprechend der Westseite.
Das Gesetz bestätigt die rechteckigen Vorhofproportionen: 100 x 50 Ellen.
Exodus 38,14
Hebräisch: קְלָעִ֛ים חֲמֵשׁ־עֶשְׂרֵ֥ה אַמָּ֖ה אֶל־הַכָּתֵ֑ף עַמּוּדֵיהֶ֣ם שְׁלֹשָׁ֔ה וְאַדְנֵיהֶ֖ם שְׁלֹשָֽׁה׃
Deutsch: Fünfzehn Ellen Umhänge zu der einen Seite, ihre drei Säulen und ihre drei Füße.

Kommentar: Die Eingangsaufteilung קְלָעִים חֲמֵשׁ־עֶשְׂרֵה אַמָּה אֶל־הַכָּתֵף עַמּוּדֵיהֶם שְׁלֹשָׁה וְאַדְנֵיהֶם שְׁלֹשָׁה (Umhänge fünfzehn Ellen zu der Schulter, ihre drei Säulen und ihre drei Sockel) zeigt כָּתֵף (Schulter, Seitenteil) - die Ostseite wird in drei Teile geteilt: 15 + 20 (Tor) + 15 Ellen.
Satzstruktur: Erste Seitenhälfte der Ostseite mit 15 Ellen und drei Säulen.
Das Gesetz zeigt die asymmetrische Aufteilung der Ostseite für den zentralen Eingang.
Exodus 38,15
Hebräisch: וְלַכָּתֵ֣ף הַשֵּׁנִ֗ית מִזֶּ֤ה וּמִזֶּה֙ לְשַׁ֣עַר הֶֽחָצֵ֔ר קְלָעִ֕ים חֲמֵ֥שׁ עֶשְׂרֵ֖ה אַמָּ֑ה עַמֻּדֵיהֶ֣ם שְׁלֹשָׁ֔ה וְאַדְנֵיהֶ֖ם שְׁלֹשָֽׁה׃
Deutsch: Und zu der anderen Seite – diesseits und jenseits vom Tor des Vorhofs – fünfzehn Ellen Umhänge, ihre drei Säulen und ihre drei Füße.

Kommentar: Die symmetrische Eingangsgestaltung וְלַכָּתֵף הַשֵּׁנִית מִזֶּה וּמִזֶּה לְשַׁעַר הֶחָצֵר קְלָעִים חֲמֵשׁ עֶשְׂרֵה אַמָּה (und für die zweite Schulter von hier und von dort für das Tor des Vorhofs Umhänge fünfzehn Ellen) zeigt מִזֶּה וּמִזֶּה (von hier und von dort) - die symmetrische Anordnung um das zentrale Tor.
Satzstruktur: Zweite Seitenhälfte der Ostseite mit identischen Maßen wie die erste Hälfte.
Das Gesetz bestätigt die symmetrische Eingangsgestaltung mit dem Tor in der Mitte.
Exodus 38,16
Hebräisch: כָּל־קַלְעֵ֧י הֶחָצֵ֛ר סָבִ֖יב שֵׁ֥שׁ מָשְׁזָֽר׃
Deutsch: Alle Umhänge des Vorhofs ringsum waren von gezwirntem Byssus.

Kommentar: Die einheitliche Materialqualität כָּל־קַלְעֵי הֶחָצֵר סָבִיב שֵׁשׁ מָשְׁזָר (alle Umhänge des Vorhofs ringsum gezwirnter Byssus) betont שֵׁשׁ מָשְׁזָר (gezwirnter Byssus) als einheitliches Grundmaterial für alle Vorhofumhänge.
Satzstruktur: Zusammenfassende Bestätigung des einheitlichen Byssus-Materials für alle Vorhofumhänge.
Das Gesetz unterstreicht die qualitätsvolle einheitliche Materialwahl.
Exodus 38,17
Hebräisch: וְהָאֲדָנִ֣ים לָֽעַמֻּדִים֮ נְחֹשֶׁת֒ וָוֵ֨י הָֽעַמּוּדִ֜ים וַחֲשׁוּקֵיהֶם֙ כֶּ֔סֶף וְצִפּ֥וּי רָאשֵׁיהֶ֖ם כָּ֑סֶף וְהֵם֙ מְחֻשָּׁקִ֣ים כֶּ֔סֶף כֹּ֖ל עַמֻּדֵ֥י הֶחָצֵֽר׃
Deutsch: Und die Füße der Säulen aus Kupfer, die Haken der Säulen und ihre Bindestäbe aus Silber und der Überzug ihrer Köpfe aus Silber; und die Säulen des Vorhofs waren alle mit Bindestäben aus Silber versehen.

Kommentar: Die Materialhierarchie וְהָאֲדָנִים לָעַמֻּדִים נְחֹשֶׁת וָוֵי הָעַמּוּדִים וַחֲשׁוּקֵיהֶם כֶּסֶף וְצִפּוּי רָאשֵׁיהֶם כָּסֶף (und die Sockel für die Säulen aus Kupfer und die Haken der Säulen und ihre Bindestäbe aus Silber und der Überzug ihrer Köpfe aus Silber) zeigt die Materialabstufung: Kupfersockel, silberne Beschläge.
Die einheitliche Ausstattung וְהֵם מְחֻשָּׁקִים כֶּסֶף כֹּל עַמֻּדֵי הֶחָצֵר (und sie sind mit Bindestäben aus Silber versehen, alle Säulen des Vorhofs) zeigt מְחֻשָּׁקִים (mit Bindestäben versehen) - alle Vorhofsäulen haben silberne Verbindungselemente.
Satzstruktur: Zusammenfassende Materialbeschreibung aller Vorhofsäulen mit Kupfersockeln und silbernen Beschlägen.
Das Gesetz fasst die einheitliche Säulenausstattung des gesamten Vorhofs zusammen.
Exodus 38,18
Hebräisch: וּמָסַ֞ךְ שַׁ֤עַר הֶחָצֵר֙ מַעֲשֵׂ֣ה רֹקֵ֔ם תְּכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַת שָׁנִ֖י וְשֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֑ר וְעֶשְׂרִ֤ים אַמָּה֙ אֹ֔רֶךְ וְקוֹמָ֤ה בְרֹ֙חַב֙ חָמֵ֣שׁ אַמּ֔וֹת לְעֻמַּ֖ת קַלְעֵ֥י הֶחָצֵֽר׃
Deutsch: Und den Vorhang vom Tor des Vorhofs machte er in Buntwirkerarbeit, von blauem und rotem Purpur und Karmesin und gezwirntem Byssus; und zwar zwanzig Ellen die Länge; und die Höhe, in der Breite, fünf Ellen, entsprechend den Umhängen des Vorhofs.

Kommentar: Der Torvorhang וּמָסַךְ שַׁעַר הֶחָצֵר מַעֲשֵׂה רֹקֵם תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר (und der Vorhang des Tores des Vorhofs, Buntwirkerarbeit, blauer und roter Purpur und Karmesinwurm und gezwirnter Byssus) zeigt מַעֲשֵׂה רֹקֵם (Buntwirkerarbeit) in kostbaren Farben.
Die Tormaße וְעֶשְׂרִים אַמָּה אֹרֶךְ וְקוֹמָה בְרֹחַב חָמֵשׁ אַמּוֹת לְעֻמַּת קַלְעֵי הֶחָצֵר (und zwanzig Ellen Länge und Höhe in der Breite fünf Ellen entsprechend den Umhängen des Vorhofs) zeigen 20 x 5 Ellen - das Tor nimmt die mittleren 20 Ellen der 50-Ellen-Ostseite ein.
Satzstruktur: Buntwirker-Torvorhang in kostbaren Farben mit 20 Ellen Breite und einheitlicher Vorhofhöhe.
Das Gesetz zeigt den prächtigen Eingang als einzigen farbigen Vorhofteil.
Exodus 38,19
Hebräisch: וְעַמֻּֽדֵיהֶם֙ אַרְבָּעָ֔ה וְאַדְנֵיהֶ֥ם אַרְבָּעָ֖ה נְחֹ֑שֶׁת וָוֵיהֶ֣ם כֶּ֔סֶף וְצִפּ֧וּי רָאשֵׁיהֶ֛ם וַחֲשֻׁקֵיהֶ֖ם כָּֽסֶף׃
Deutsch: Und ihre vier Säulen und ihre vier Füße waren aus Kupfer, ihre Haken aus Silber und der Überzug ihrer Köpfe und ihre Bindestäbe aus Silber.

Kommentar: Das Torsäulensystem וְעַמֻּדֵיהֶם אַרְבָּעָה וְאַדְנֵיהֶם אַרְבָּעָה נְחֹשֶׁת (und ihre vier Säulen und ihre vier Sockel aus Kupfer) zeigt vier Säulen für den 20-Ellen-Torvorhang.
Die Materialausstattung וָוֵיהֶם כֶּסֶף וְצִפּוּי רָאשֵׁיהֶם וַחֲשֻׁקֵיהֶם כָּסֶף (ihre Haken aus Silber und der Überzug ihrer Köpfe und ihre Bindestäbe aus Silber) zeigt die identische Materialhierarchie wie bei den anderen Vorhofsäulen.
Satzstruktur: Vier Torsäulen mit Kupfersockeln und silbernen Beschlägen entsprechend dem Vorhofstandard.
Das Gesetz zeigt die einheitliche Säulenkonstruktion auch am prächtigen Tor.
Exodus 38,20
Hebräisch: וְֽכָל־הַיְתֵדֹ֞ת לַמִּשְׁכָּ֧ן וְלֶחָצֵ֛ר סָבִ֖יב נְחֹֽשֶׁת׃
Deutsch: Und alle Pflöcke der Wohnung und des Vorhofs ringsum waren aus Kupfer.

Kommentar: Die Befestigungselemente וְכָל־הַיְתֵדֹת לַמִּשְׁכָּן וְלֶחָצֵר סָבִיב נְחֹשֶׁת (und alle Pflöcke für das Stiftszelt und für den Vorhof ringsum aus Kupfer) zeigen יְתֵדֹת (Pflöcke, Heringe) als Bodenbefestigung für Zelt und Vorhofumhänge aus praktischem Kupfer.
Satzstruktur: Einheitliche kupferne Bodenverankerung für das gesamte Heiligtumssystem.
Das Gesetz vervollständigt die Materialliste mit den praktischen Befestigungselementen.
Exodus 38,21
Hebräisch: אֵ֣לֶּה פְקוּדֵ֤י הַמִּשְׁכָּן֙ מִשְׁכַּ֣ן הָעֵדֻ֔ת אֲשֶׁ֥ר פֻּקַּ֖ד עַל־פִּ֣י מֹשֶׁ֑ה עֲבֹדַת֙ הַלְוִיִּ֔ם בְּיַד֙ אִֽיתָמָ֔ר בֶּֽן־אַהֲרֹ֖ן הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Dies ist die Berechnung der Wohnung, der Wohnung des Zeugnisses, die berechnet wurde auf Befehl Moses durch den Dienst der Leviten unter der Hand Itamars, des Sohnes Aarons, des Priesters.

Kommentar: Die Inventarliste אֵלֶּה פְקוּדֵי הַמִּשְׁכָּן מִשְׁכַּן הָעֵדֻת אֲשֶׁר פֻּקַּד עַל־פִּי מֹשֶׁה (dies sind die Berechnungen des Stiftszelts, des Stiftszelts des Zeugnisses, die berechnet wurden auf den Mund Moses) zeigt פְקוּדֵי (Berechnungen, Inventar) und מִשְׁכַּן הָעֵדֻת (Stiftszelt des Zeugnisses).
Die Verwaltung עֲבֹדַת הַלְוִיִּם בְּיַד אִיתָמָר בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן (Arbeit der Leviten unter der Hand Itamars, des Sohnes Aarons, des Priesters) zeigt אִיתָמָר (Itamar) als verantwortlichen Priester für die levitische Verwaltung.
Die LXX verkürzt in den Versen 21-31 drastisch die ausführliche Materialaufstellung des hebräischen Textes und ersetzt sie durch summarische Beschreibungen der verschiedenen Gegenstände.
Satzstruktur: Offizielle Inventarliste des Stiftszelts unter levitischer Verwaltung durch Itamar.
Das Gesetz beginnt die offizielle Materialabrechnung unter priesterlicher Aufsicht.
Exodus 38,22
Hebräisch: וּבְצַלְאֵ֛ל בֶּן־אוּרִ֥י בֶן־ח֖וּר לְמַטֵּ֣ה יְהוּדָ֑ה עָשָׂ֕ה אֵ֛ת כָּל־אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und Bezalel, der Sohn Uris, des Sohnes Hurs, vom Stamm Juda, machte alles, was der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Die Hauptverantwortung וּבְצַלְאֵל בֶּן־אוּרִי בֶן־חוּר לְמַטֵּה יְהוּדָה עָשָׂה אֵת כָּל־אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה (und Bezalel, Sohn Uris, Sohn Hurs, vom Stamm Juda, machte alles, was JHWH Mose geboten hatte) zeigt Bezalels vollständige Genealogie und seine umfassende Ausführung aller göttlichen Anweisungen.
Die LXX fügt eine erklärende Ergänzung hinzu: ἐκ τῶν πυρείων τῶν χαλκῶν, ἃ ἦν τοῖς ἀνδράσιν τοῖς καταστασιάσασιν μετὰ τῆς Κόρε συναγωγῆς (aus den bronzenen Feuerpfannen, die den Männern gehörten, die sich mit der Rotte Korahs empört hatten), was eine historische Rückbezugnahme darstellt, die im hebräischen Text fehlt.
Satzstruktur: Vollständige Zuschreibung aller Heiligtums arbeiten an Bezalel als Haupthandwerker.
Das Gesetz würdigt Bezalel als treuen Vollstrecker aller göttlichen Bauanweisungen.
Exodus 38,23
Hebräisch: וְאִתּוֹ֗ אָהֳלִיאָ֞ב בֶּן־אֲחִיסָמָ֛ךְ לְמַטֵּה־דָ֖ן חָרָ֣שׁ וְחֹשֵׁ֑ב וְרֹקֵ֗ם בַּתְּכֵ֙לֶת֙ וּבָֽאַרְגָּמָ֔ן וּבְתוֹלַ֥עַת הַשָּׁנִ֖י וּבַשֵּֽׁשׁ׃
Deutsch: Und mit ihm Oholiav, der Sohn Ahisamachs, vom Stamm Dan, ein Künstler und Kunstweber und Buntwirker in blauem und rotem Purpur und in Karmesin und Byssus.

Kommentar: Der Mitarbeiter וְאִתּוֹ אָהֳלִיאָב בֶּן־אֲחִיסָמָךְ לְמַטֵּה־דָן (und mit ihm Oholiav, Sohn Ahisamachs, vom Stamm Dan) zeigt Oholiav als Bezalels Partner mit vollständiger Genealogie.
Die Spezialisierungen חָרָשׁ וְחֹשֵׁב וְרֹקֵם בַּתְּכֵלֶת וּבָאַרְגָּמָן וּבְתוֹלַעַת הַשָּׁנִי וּבַשֵּׁשׁ (Handwerker und Kunstweber und Buntwirker in blauem und rotem Purpur und in Karmesinwurm und Byssus) zeigen חָרָשׁ (Handwerker), חֹשֵׁב (Kunstweber) und רֹקֵם (Buntwirker) als Oholiavs textile Spezialbereiche.
Satzstruktur: Oholiav als spezialisierter Textilhandwerker für alle kostbaren Stoffe und Farben.
Das Gesetz würdigt Oholiav als Experten für die gesamte Textilarbeit des Heiligtums.
Exodus 38,24
Hebräisch: כָּל־הַזָּהָ֗ב הֶֽעָשׂוּי֙ לַמְּלָאכָ֔ה בְּכֹ֖ל מְלֶ֣אכֶת הַקֹּ֑דֶשׁ וַיְהִ֣י׀ זְהַ֣ב הַתְּנוּפָ֗ה תֵּ֤שַׁע וְעֶשְׂרִים֙ כִּכָּ֔ר וּשְׁבַ֨ע מֵא֧וֹת וּשְׁלֹשִׁ֛ים שֶׁ֖קֶל בְּשֶׁ֥קֶל הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Alles Gold, das zum Werk verwendet wurde in der ganzen Arbeit des Heiligtums, das Gold des Schwingopfers, betrug neunundzwanzig Talente und siebenhundertdreißig Schekel, nach dem Schekel des Heiligtums.

Kommentar: Das Gesamtgold כָּל־הַזָּהָב הֶעָשׂוּי לַמְּלָאכָה בְּכֹל מְלֶאכֶת הַקֹּדֶשׁ (alles Gold, das gemacht wurde für die Arbeit in aller Arbeit des Heiligtums) zeigt die Gesamtmenge des verwendeten Goldes.
Die Goldquelle וַיְהִי זְהַב הַתְּנוּפָה תֵּשַׁע וְעֶשְׂרִים כִּכָּר וּשְׁבַ֨ע מֵאוֹת וּשְׁלֹשִׁים שֶׁקֶל בְּשֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ (und es war das Gold des Schwingopfers neunundzwanzig Talente und siebenhundertdreißig Schekel nach dem Schekel des Heiligtums) zeigt זְהַב הַתְּנוּפָה (Gold des Schwingopfers) als freiwillige Spenden mit präziser Gewichtsangabe: 29 Talente + 730 Schekel ≈ 1016 kg Gold.
Satzstruktur: Gesamtgoldmenge aus freiwilligen Spenden mit präziser Gewichtsangabe nach heiligem Standard.
Das Gesetz dokumentiert die enormen Goldmengen aus freiwilligen Gaben.
Exodus 38,25
Hebräisch: וְכֶ֛סֶף פְּקוּדֵ֥י הָעֵדָ֖ה מְאַ֣ת כִּכָּ֑ר וְאֶלֶף֩ וּשְׁבַ֨ע מֵא֜וֹת וַחֲמִשָּׁ֧ה וְשִׁבְעִ֛ים שֶׁ֖קֶל בְּשֶׁ֥קֶל הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Und das Silber von den Gemusterten der Gemeinde war hundert Talente und eintausendsiebenhundertfünfundsiebzig Schekel, nach dem Schekel des Heiligtums.

Kommentar: Das Silber der Musterung וְכֶסֶף פְּקוּדֵי הָעֵדָה מְאַת כִּכָּר וְאֶלֶף וּשְׁבַ֨ע מֵאוֹת וַחֲמִשָּׁה וְשִׁבְעִים שֶׁקֶל (und das Silber der Gemusterten der Gemeinde hundert Talente und eintausendsiebenhundertfünfundsiebzig Schekel) zeigt פְּקוּדֵי הָעֵדָה (Gemusterte der Gemeinde) - Silber aus der Volkszählung, nicht aus freiwilligen Spenden. Die Menge: 100 Talente + 1775 Schekel ≈ 3,4 Tonnen Silber.
Satzstruktur: Silbermenge aus der offiziellen Volkszählung mit präziser Gewichtsangabe.
Das Gesetz unterscheidet zwischen freiwilligem Gold und pflichtgemäßem Silber aus der Zählung.
Exodus 38,26
Hebräisch: בֶּ֚קַע לַגֻּלְגֹּ֔לֶת מַחֲצִ֥ית הַשֶּׁ֖קֶל בְּשֶׁ֣קֶל הַקֹּ֑דֶשׁ לְכֹ֨ל הָעֹבֵ֜ר עַל־הַפְּקֻדִ֗ים מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה לְשֵׁשׁ־מֵא֥וֹת אֶ֙לֶף֙ וּשְׁלֹ֣שֶׁת אֲלָפִ֔ים וַחֲמֵ֥שׁ מֵא֖וֹת וַחֲמִשִּֽׁים׃
Deutsch: Ein Beka auf den Kopf, ein halber Schekel, nach dem Schekel des Heiligtums, von jedem, der zu den Gemusterten überging, von zwanzig Jahren an und darüber, von sechshundertdreitausendfünfhundertfünfzig Mann.

Kommentar: Die Kopfsteuer בֶּקַע לַגֻּלְגֹּלֶת מַחֲצִית הַשֶּׁקֶל בְּשֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ (ein Beka pro Kopf, ein halber Schekel nach dem Schekel des Heiligtums) zeigt בֶּקַע (Beka = halber Schekel) als einheitliche Kopfsteuer.
Die Zählungsbasis לְכֹל הָעֹבֵר עַל־הַפְּקֻדִים מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה (für jeden, der überging zu den Gemusterten, von zwanzig Jahren und darüber) zeigt das Mindestalter von 20 Jahren für die Zählung.
Die Gesamtzahl לְשֵׁשׁ־מֵאוֹת אֶלֶף וּשְׁלֹשֶׁת אֲלָפִים וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת וַחֲמִשִּׁים (für 603.550) zeigt die exakte Anzahl der gezählten Männer.
Die LXX erwähnt explizit ἐν ᾗ ἡμέρᾳ ἔπηξεν αὐτήν (an dem Tag, als er sie aufrichtete), was eine zeitliche Spezifizierung hinzufügt.
Satzstruktur: Halber Schekel Kopfsteuer von 603.550 Männern ab 20 Jahren aus der Volkszählung.
Das Gesetz erklärt die Berechnungsgrundlage des Zählungssilbers.
Exodus 38,27
Hebräisch: וַיְהִ֗י מְאַת֙ כִּכַּ֣ר הַכֶּ֔סֶף לָצֶ֗קֶת אֵ֚ת אַדְנֵ֣י הַקֹּ֔דֶשׁ וְאֵ֖ת אַדְנֵ֣י הַפָּרֹ֑כֶת מְאַ֧ת אֲדָנִ֛ים לִמְאַ֥ת הַכִּכָּ֖ר כִּכָּ֥ר לָאָֽדֶן׃
Deutsch: Und die hundert Talente Silber waren zum Gießen der Füße des Heiligtums und der Füße des Vorhangs, hundert Füße zu hundert Talenten, ein Talent zu einem Fuß.

Kommentar: Die Silberverwendung וַיְהִי מְאַת כִּכַּר הַכֶּסֶף לָצֶקֶת אֵת אַדְנֵי הַקֹּדֶשׁ וְאֵת אַדְנֵי הַפָּרֹכֶת (und es waren hundert Talente des Silbers zum Gießen der Sockel des Heiligtums und der Sockel des Vorhangs) zeigt die Verwendung für die wichtigsten Sockel.
Die Berechnungsformel מְאַת אֲדָנִים לִמְאַת הַכִּכָּר כִּכָּר לָאָדֶן (hundert Sockel für hundert Talente, ein Talent für einen Sockel) zeigt die exakte Verteilung: 1 Talent ≈ 34 kg Silber pro Sockel.
Die LXX fügt eine funktionale Beschreibung hinzu: ἵνα νίπτωνται ἐξ αὐτοῦ Μωυσῆς καὶ Ἀαρὼν καὶ οἱ υἱοὶ αὐτοῦ (damit sich Moses und Aaron und seine Söhne daran waschen), was den Verwendungszweck des Beckens erklärt.
Satzstruktur: Verwendung der hundert Silbertalente für hundert Sockel des Heiligen und des Vorhangs.
Das Gesetz zeigt die kostbare Fundamentierung der heiligsten Bereiche mit Silber.
Exodus 38,28
Hebräisch: וְאֶת־הָאֶ֜לֶף וּשְׁבַ֤ע הַמֵּאוֹת֙ וַחֲמִשָּׁ֣ה וְשִׁבְעִ֔ים עָשָׂ֥ה וָוִ֖ים לָעַמּוּדִ֑ים וְצִפָּ֥ה רָאשֵׁיהֶ֖ם וְחִשַּׁ֥ק אֹתָֽם׃
Deutsch: Und von den eintausendsiebenhundertfünfundsiebzig machte er die Haken für die Säulen und überzog ihre Köpfe und verband sie mit Stäben.

Kommentar: Die Restsilberverwendung וְאֶת־הָאֶלֶף וּשְׁבַע הַמֵּאוֹת וַחֲמִשָּׁה וְשִׁבְעִים עָשָׂה וָוִים לָעַמּוּדִים (und von den 1775 machte er Haken für die Säulen) zeigt die Verwendung der übrigen 1775 Schekel für Säulenbeschläge.
Die Verarbeitung וְצִפָּה רָאשֵׁיהֶם וְחִשַּׁק אֹתָם (und er überzog ihre Köpfe und verband sie) zeigt צפה (überziehen) der Säulenkapitelle und חשׁק (verbinden) mit Bindestäben.
Satzstruktur: Verwendung des Restsilbers für Säulenhaken, Verkleidung und Verbindungsstäbe.
Das Gesetz zeigt die vollständige Verwendung aller Silbermengen ohne Verschwendung.
Exodus 38,29
Hebräisch: וּנְחֹ֥שֶׁת הַתְּנוּפָ֖ה שִׁבְעִ֣ים כִּכָּ֑ר וְאַלְפַּ֥יִם וְאַרְבַּע־מֵא֖וֹת שָֽׁקֶל׃
Deutsch: Und das Kupfer des Schwingopfers betrug siebzig Talente und zweitausendvierhundert Schekel.

Kommentar: Das Spendenkupfer וּנְחֹשֶׁת הַתְּנוּפָה שִׁבְעִים כִּכָּר וְאַלְפַּיִם וְאַרְבַּע־מֵאוֹת שָׁקֶל (und das Kupfer des Schwingopfers siebzig Talente und 2400 Schekel) zeigt נְחֹשֶׁת הַתְּנוּפָה (Kupfer des Schwingopfers) - auch Kupfer kam aus freiwilligen Spenden. Die Menge: 70 Talente + 2400 Schekel ≈ 2,4 Tonnen Kupfer.
Satzstruktur: Kupfermenge aus freiwilligen Schwingopferspenden mit präziser Gewichtsangabe.
Das Gesetz dokumentiert auch die beträchtlichen Kupferspenden für die praktischen Heiligtumsteile.
Exodus 38,30
Hebräisch: וַיַּ֣עַשׂ בָּ֗הּ אֶת־אַדְנֵי֙ פֶּ֚תַח אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד וְאֵת֙ מִזְבַּ֣ח הַנְּחֹ֔שֶׁת וְאֶת־מִכְבַּ֥ר הַנְּחֹ֖שֶׁת אֲשֶׁר־לוֹ֑ וְאֵ֖ת כָּל־כְּלֵ֥י הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und er machte daraus die Füße vom Eingang des Zeltes der Begegnung und den kupfernen Altar und das kupferne Gitter an ihm und alle Geräte des Altars.

Kommentar: Die Kupferverwendung וַיַּעַשׂ בָּהּ אֶת־אַדְנֵי פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד וְאֵת מִזְבַּח הַנְּחֹשֶׁת וְאֶת־מִכְבַּר הַנְּחֹשֶׁת אֲשֶׁר־לוֹ וְאֵת כָּל־כְּלֵי הַמִּזְבֵּחַ (und er machte mit ihm die Sockel des Eingangs des Zeltes der Begegnung und den kupfernen Altar und das kupferne Gitter, das zu ihm gehörte, und alle Geräte des Altars) zeigt die Hauptverwendungen des Kupfers für praktische Außenbereiche.
Satzstruktur: Kupferverwendung für Eingangssockel, Aufsteigeopferaltar mit Gitter und alle Altargeräte.
Das Gesetz zeigt die systematische Kupferverwendung für alle Außenbereichs- und Feuerobjekte.
Exodus 38,31
Hebräisch: וְאֶת־אַדְנֵ֤י הֶֽחָצֵר֙ סָבִ֔יב וְאֶת־אַדְנֵ֖י שַׁ֣עַר הֶחָצֵ֑ר וְאֵ֨ת כָּל־יִתְדֹ֧ת הַמִּשְׁכָּ֛ן וְאֶת־כָּל־יִתְדֹ֥ת הֶחָצֵ֖ר סָבִֽיב׃
Deutsch: Und die Füße des Vorhofs ringsum und die Füße vom Tor des Vorhofs; und alle Pflöcke der Wohnung und alle Pflöcke des Vorhofs ringsum.

Kommentar: Die restliche Kupferverwendung וְאֶת־אַדְנֵי הֶחָצֵר סָבִיב וְאֶת־אַדְנֵי שַׁעַר הֶחָצֵר וְאֵת כָּל־יִתְדֹת הַמִּשְׁכָּן וְאֶת־כָּל־יִתְדֹת הֶחָצֵר סָבִיב (und die Sockel des Vorhofs ringsum und die Sockel des Tores des Vorhofs und alle Pflöcke des Stiftszelts und alle Pflöcke des Vorhofs ringsum) vervollständigt die Kupferverwendung für alle Außensockel und Bodenbefestigungen.
Satzstruktur: Vervollständigung der Kupferverwendung für alle Vorhofsockel und sämtliche Bodenbefestigungen.
Das Gesetz schließt die vollständige Materialabrechnung mit der restlosen Kupferverwendung ab.
Exodus 39,1
Hebräisch: וּמִן־הַתְּכֵ֤לֶת וְהָֽאַרְגָּמָן֙ וְתוֹלַ֣עַת הַשָּׁנִ֔י עָשׂ֥וּ בִגְדֵי־שְׂרָ֖ד לְשָׁרֵ֣ת בַּקֹּ֑דֶשׁ וַֽיַּעֲשׂ֞וּ אֶת־בִּגְדֵ֤י הַקֹּ֙דֶשׁ֙ אֲשֶׁ֣ר לְאַהֲרֹ֔ן כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und aus dem blauen und dem roten Purpur und dem Karmesin machten sie die Dienstkleider zum Dienst im Heiligtum; und sie machten die heiligen Kleider für Aaron, so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Die Dienstkleidung וּמִן־הַתְּכֵלֶת וְהָאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת הַשָּׁנִי עָשׂוּ בִגְדֵי־שְׂרָד לְשָׁרֵת בַּקֹּדֶשׁ (und aus dem blauen und roten Purpur und Karmesinwurm machten sie Dienstkleider zu dienen im Heiligtum) zeigt בִגְדֵי־שְׂרָד (Dienstkleider) von שׂרד (dienen, wirken) - liturgische Gewänder für den Tempeldienst.
Die Aaronischen Gewänder וַיַּעֲשׂוּ אֶת־בִּגְדֵי הַקֹּדֶשׁ אֲשֶׁר לְאַהֲרֹן כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה (und sie machten die heiligen Kleider, die für Aaron waren, wie JHWH Mose geboten hatte) zeigen בִגְדֵי הַקֹּדֶשׁ (heilige Kleider) als spezielle Hohepriestergewänder.
Die LXX beginnt mit einer Materialaufstellung: Πᾶν τὸ χρυσίον, ὃ κατειργάσθη εἰς τὰ ἔργα (alles Gold, das zu den Arbeiten verarbeitet wurde), während der hebräische Text ומן־התכלת והארגמן ותולעת השני עשו בגדי־שרד (aus dem blauen und purpurnen und scharlachroten Stoff machten sie die Dienstgewänder) beschreibt.
Satzstruktur: Herstellung der liturgischen Gewänder und speziell der Hohepriesterkleidung nach göttlicher Anweisung.
Das Gesetz beginnt die Dokumentation der heiligen Bekleidung für den Priesterdienst.
Exodus 39,2
Hebräisch: וַיַּ֖עַשׂ אֶת־הָאֵפֹ֑ד זָהָ֗ב תְּכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַת שָׁנִ֖י וְשֵׁ֥שׁ מָשְׁזָֽר׃
Deutsch: Und er machte das Ephod aus Gold, blauem und rotem Purpur und Karmesin und gezwirntem Byssus.

Kommentar: Das Ephod וַיַּעַשׂ אֶת־הָאֵפֹד זָהָב תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר (und er machte das Ephod aus Gold, blauem und rotem Purpur und Karmesinwurm und gezwirntem Byssus) zeigt אֵפֹד (Ephod) als wichtigstes Hohepriestergewand aus den kostbarsten Materialien: Gold und alle heiligen Farben.
Die LXX setzt die Materialaufzählung fort mit detaillierten Mengenangaben für Silber und Bronze, während der hebräische Text die Herstellung des Ephods und seiner goldenen Fäden behandelt.
Satzstruktur: Herstellung des Ephods aus allen kostbarsten Materialien und heiligen Farben.
Das Gesetz beginnt mit dem Hauptgewand des Hohepriesters.
Exodus 39,3
Hebräisch: וַֽיְרַקְּע֞וּ אֶת־פַּחֵ֣י הַזָּהָב֮ וְקִצֵּ֣ץ פְּתִילִם֒ לַעֲשׂ֗וֹת בְּת֤וֹךְ הַתְּכֵ֙לֶת֙ וּבְת֣וֹךְ הָֽאַרְגָּמָ֔ן וּבְת֛וֹךְ תּוֹלַ֥עַת הַשָּׁנִ֖י וּבְת֣וֹךְ הַשֵּׁ֑שׁ מַעֲשֵׂ֖ה חֹשֵֽׁב׃
Deutsch: Und sie schlugen die Goldbleche breit, und man schnitt sie zu Fäden, um sie in den blauen und in den roten Purpur und in den Karmesin und in den Byssus zu verarbeiten, in Kunstweberarbeit.

Kommentar: Die Goldverarbeitung וַיְרַקְּעוּ אֶת־פַּחֵי הַזָּהָב וְקִצֵּץ פְּתִילִם (und sie hämmerten die Goldbleche und schnitten Fäden) zeigt רקע (hämmern, dünn schlagen) von פַּחִים (Bleche) und קצץ (schneiden) zu פְּתִילִים (Fäden) - Gold wird zu dünnen Fäden verarbeitet.
Die Goldintegration לַעֲשׂוֹת בְּתוֹךְ הַתְּכֵלֶת וּבְתוֹךְ הָאַרְגָּמָן וּבְתוֹךְ תּוֹלַעַת הַשָּׁנִי וּבְתוֹךְ הַשֵּׁשׁ מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב (zu machen in der Mitte des blauen und in der Mitte des roten Purpurs und in der Mitte des Karmesinwurms und in der Mitte des Byssus, Kunstweberarbeit) zeigt die Einwebung der Goldfäden in alle Textilien.
Satzstruktur: Ausgeklügelte Goldverarbeitung zu Fäden für die Integration in alle kostbaren Textilien.
Das Gesetz zeigt die technisch anspruchsvollste Textilverarbeitung mit Goldeinwebung.
Exodus 39,4
Hebräisch: כְּתֵפֹ֥ת עָֽשׂוּ־לוֹ֖ חֹבְרֹ֑ת עַל־שְׁנֵ֥י קִצְווֹתוֹ חֻבָּֽר׃
Deutsch: Sie machten zusammenfügbare Schulterstücke daran; an seinen beiden Enden wurde es zusammengefügt.

Kommentar: Die Schulterkonstruktion כְּתֵפֹת עָשׂוּ־לוֹ חֹבְרֹת עַל־שְׁנֵי קִצְווֹתוֹ חֻבָּר (Schultern machten sie für es, verbindende, auf seinen beiden Enden wurde es verbunden) zeigt כְּתֵפֹת (Schultern, Schulterstücke) und חֹבְרֹת (verbindende) - das Ephod wird an den Schultern zusammengefügt.
Satzstruktur: Schulterstück-Konstruktion für die Zusammenfügung des Ephods an beiden Enden.
Das Gesetz zeigt die praktische Tragekonstruktion des Ephods.
Exodus 39,5
Hebräisch: וְחֵ֨שֶׁב אֲפֻדָּתוֹ֜ אֲשֶׁ֣ר עָלָ֗יו מִמֶּ֣נּוּ הוּא֮ כְּמַעֲשֵׂהוּ֒ זָהָ֗ב תְּכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַת שָׁנִ֖י וְשֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֑ר כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und der Gürtel, mit dem es angebunden wurde, der darüber war, war von gleicher Arbeit, aus einem Stück mit ihm, aus Gold, blauem und rotem Purpur und Karmesin und gezwirntem Byssus: so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Der Ephodgürtel וְחֵשֶׁב אֲפֻדָּתוֹ אֲשֶׁר עָלָיו מִמֶּנּוּ הוּא כְּמַעֲשֵׂהוּ (und der Gürtel seiner Ephod-Bindung, der auf ihm war, aus ihm war er, wie seine Arbeit) zeigt חֵשֶׁב (Gürtel, kunstvolle Bindung) als integralen Bestandteil - מִמֶּנּוּ הוּא (aus ihm war er).
Die Materialidentität זָהָב תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה (Gold, blauer und roter Purpur und Karmesinwurm und gezwirnter Byssus, wie JHWH Mose geboten hatte) bestätigt die identischen Materialien und göttliche Treue.
Satzstruktur: Integraler Ephodgürtel aus denselben kostbaren Materialien in getreuer Ausführung der göttlichen Anweisung.
Das Gesetz betont die einheitliche Materialqualität und Ausführungstreue.
Exodus 39,6
Hebräisch: וַֽיַּעֲשׂוּ֙ אֶת־אַבְנֵ֣י הַשֹּׁ֔הַם מֻֽסַבֹּ֖ת מִשְׁבְּצֹ֣ת זָהָ֑ב מְפֻתָּחֹת֙ פִּתּוּחֵ֣י חוֹתָ֔ם עַל־שְׁמ֖וֹת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und sie machten die Onyx-Steine, umgeben mit goldenen Einfassungen, graviert in Siegelstechnik, nach den Namen der Kinder Israels.

Kommentar: Die Onyx-Steine וַיַּעֲשׂוּ אֶת־אַבְנֵי הַשֹּׁהַם מֻסַבֹּת מִשְׁבְּצֹת זָהָב (und sie machten die Steine des Onyx, umgeben von goldenen Einfassungen) zeigen שֹׁהַם (Onyx) und מִשְׁבְּצֹת (Einfassungen) - kostbare Steine in Goldfassungen.
Die Gravierung מְפֻתָּחֹת פִּתּוּחֵי חוֹתָם עַל־שְׁמוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (geöffnet mit Öffnungen eines Siegels auf die Namen der Söhne Israels) zeigt פִּתּוּחֵי חוֹתָם (Siegelgravierung) - professionelle Steinschneidekunst mit den zwölf Stammesnamen.
Satzstruktur: Onyx-Steine in Goldeinfassungen mit professioneller Siegelgravierung der israelitischen Stammesnamen.
Das Gesetz zeigt die kostbare Erinnerungssteintechnik für die Schulterstücke.
Exodus 39,7
Hebräisch: וַיָּ֣שֶׂם אֹתָ֗ם עַ֚ל כִּתְפֹ֣ת הָאֵפֹ֔ד אַבְנֵ֥י זִכָּר֖וֹן לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und er setzte sie auf die Schulterstücke des Ephods, Steine des Gedenkens für die Kinder Israels: so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Die Steinplatzierung וַיָּשֶׂם אֹתָם עַל כִּתְפֹת הָאֵפֹד אַבְנֵי זִכָּרוֹן לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל (und er setzte sie auf die Schulterstücke des Ephods, Steine des Gedenkens für die Söhne Israels) zeigt אַבְנֵי זִכָּרוֹן (Gedenksteine) als liturgische Funktion - der Hohepriester trägt symbolisch alle Stämme auf den Schultern.
Satzstruktur: Befestigung der Gedenksteine auf den Ephodschultern gemäß göttlicher Anweisung.
Das Gesetz zeigt die symbolische Repräsentation aller Israeliten durch den Hohepriester.
Exodus 39,8
Hebräisch: וַיַּ֧עַשׂ אֶת־הַחֹ֛שֶׁן מַעֲשֵׂ֥ה חֹשֵׁ֖ב כְּמַעֲשֵׂ֣ה אֵפֹ֑ד זָהָ֗ב תְּכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַת שָׁנִ֖י וְשֵׁ֥שׁ מָשְׁזָֽר׃
Deutsch: Und er machte das Brustschild in Kunstweberarbeit, wie die Arbeit des Ephods: aus Gold, blauem und rotem Purpur und Karmesin und gezwirntem Byssus.

Kommentar: Das Brustschild וַיַּעַשׂ אֶת־הַחֹשֶׁן מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב כְּמַעֲשֵׂה אֵפֹד (und er machte das Brustschild, Kunstweberarbeit, wie die Arbeit des Ephods) zeigt חֹשֶׁן (Brustschild) in derselben מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב (Kunstweberarbeit) wie das Ephod.
Die Materialeinheit זָהָב תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מָשְׁזָר bestätigt die identischen kostbaren Materialien für beide Hauptgewandteile.
Satzstruktur: Brustschild in derselben Kunstweberarbeit und denselben kostbaren Materialien wie das Ephod.
Das Gesetz zeigt die einheitliche Ausführung der Hauptgewandteile.
Exodus 39,9
Hebräisch: רָב֧וּעַ הָיָ֛ה כָּפ֖וּל עָשׂ֣וּ אֶת־הַחֹ֑שֶׁן זֶ֧רֶת אָרְכֹּ֛ו וְזֶ֥רֶת רָחְבֹּ֖ו כָּפֽוּל׃
Deutsch: Quadratisch war es, doppelt machten sie das Brustschild; eine Spanne seine Länge und eine Spanne seine Breite, doppelt.

Kommentar: Die Brustschildform רָבוּעַ הָיָה כָּפוּל עָשׂוּ אֶת־הַחֹשֶׁן (quadratisch war es, doppelt machten sie das Brustschild) zeigt רָבוּעַ (quadratisch) und כָּפוּל (doppelt, gefaltet) - ein quadratisches, doppellagiges Brustschild.
Die Maße זֶרֶת אָרְכּוֹ וְזֶרֶת רָחְבּוֹ כָּפוּל (eine Spanne seine Länge und eine Spanne seine Breite, doppelt) zeigen זֶרֶת (Spanne ≈ 22-23 cm) - ein kompaktes quadratisches Format.
Satzstruktur: Quadratisches doppellagiges Brustschild mit einer Spanne Seitenlänge.
Das Gesetz zeigt die praktische und symbolische Form des Brustschilds.
Exodus 39,10
Hebräisch: וַיְמַלְאוּ־בוֹ֔ אַרְבָּעָ֖ה ט֣וּרֵי אָ֑בֶן ט֗וּר אֹ֤דֶם פִּטְדָה֙ וּבָרֶ֔קֶת הַטּ֖וּר הָאֶחָֽד׃
Deutsch: Und sie besetzten es mit vier Reihen von Steinen; eine Reihe: Karneol, Topas und Smaragd, die erste Reihe.

Kommentar: Die Steinbesetzung וַיְמַלְאוּ־בוֹ אַרְבָּעָה טוּרֵי אָבֶן (und sie füllten in es vier Reihen von Steinen) zeigt מלא (füllen) - das Brustschild wird vollständig mit Edelsteinen besetzt.
Die erste Reihe טוּר אֹדֶם פִּטְדָה וּבָרֶקֶת הַטּוּר הָאֶחָד (Reihe: Karneol, Topas und Smaragd, die erste Reihe) zeigt drei verschiedene Edelsteine: אֹדֶם (Karneol), פִּטְדָה (Topas) und בָּרֶקֶת (Smaragd).
Satzstruktur: Vollständige Edelsteinbesetzung in vier Reihen, beginnend mit der ersten Dreiersteinreihe.
Das Gesetz beginnt die systematische Aufzählung der zwölf Edelsteine.
Exodus 39,11
Hebräisch: וְהַטּ֖וּר הַשֵּׁנִ֑י נֹ֥פֶךְ סַפִּ֖יר וְיָהֲלֹֽם׃
Deutsch: Und die zweite Reihe: Rubin, Saphir und Diamant.

Kommentar: Die zweite Steinreihe וְהַטּוּר הַשֵּׁנִי נֹפֶךְ סַפִּיר וְיָהֲלֹם (und die zweite Reihe: Rubin, Saphir und Diamant) zeigt drei weitere kostbare Steine: נֹפֶךְ (Rubin), סַפִּיר (Saphir) und יָהֲלֹם (Diamant).
Die LXX schließt mit καὶ ἐποίησαν οἱ υἱοὶ Ἰσραὴλ καθὰ συνέταξεν κύριος τῷ Μωυσῇ (und die Söhne Israels machten es, wie der Herr dem Mose befohlen hatte), während der hebräische Text והטור השני נפך ספיר ויהלם (die zweite Reihe: Rubin, Saphir und Diamant) der Edelsteine beschreibt.
Satzstruktur: Zweite Dreiersteinreihe mit weiteren kostbaren Edelsteinen.
Das Gesetz setzt die systematische Edelsteinaufzählung fort.
Exodus 39,12
Hebräisch: וְהַטּ֖וּר הַשְּׁלִישִׁ֑י לֶ֥שֶׁם שְׁב֖וֹ וְאַחְלָֽמָה׃
Deutsch: Und die dritte Reihe: Opal, Achat und Amethyst.

Kommentar: Die dritte Steinreihe וְהַטּוּר הַשְּׁלִישִׁי לֶשֶׁם שְׁבוֹ וְאַחְלָמָה (und die dritte Reihe: Opal, Achat und Amethyst) zeigt לֶשֶׁם (Opal), שְׁבוֹ (Achat) und אַחְלָמָה (Amethyst).
Satzstruktur: Dritte Dreiersteinreihe zur Vervollständigung der Edelsteinvielfalt.
Die LXX erwähnt in den Versen 12-13 τὴν καταλειφθεῖσαν ὑάκινθον καὶ πορφύραν (das übrig gebliebene Blau und Purpur) für die Priestergewänder, während der hebräische Text weitere Edelsteinreihen auflistet.
Das Gesetz führt die systematische Steinaufzählung weiter.
Exodus 39,13
Hebräisch: וְהַטּוּר֙ הָֽרְבִיעִ֔י תַּרְשִׁ֥ישׁ שֹׁ֖הַם וְיָשְׁפֵ֑ה מֽוּסַבֹּ֛ת מִשְׁבְּצ֥וֹת זָהָ֖ב בְּמִלֻּאֹתָֽם׃
Deutsch: Und die vierte Reihe: Chrysolith, Onyx und Jaspis; umgeben mit goldenen Einfassungen in ihren Einsetzungen.

Kommentar: Die vierte Steinreihe וְהַטּוּר הָרְבִיעִי תַּרְשִׁישׁ שֹׁהַם וְיָשְׁפֵה (und die vierte Reihe: Chrysolith, Onyx und Jaspis) vervollständigt die zwölf Steine mit תַּרְשִׁישׁ (Chrysolith), שֹׁהַם (Onyx) und יָשְׁפֵה (Jaspis).
Die Goldverarbeitung מוּסַבֹּת מִשְׁבְּצוֹת זָהָב בְּמִלֻּאֹתָם (umgeben von goldenen Einfassungen in ihren Einsetzungen) zeigt מוּסַבֹּת (umgeben) und מִשְׁבְּצוֹת (Einfassungen) - jeder Stein wird in Gold gefasst. בְּמִלֻּאֹתָם (in ihren Einsetzungen) von מלא (füllen) zeigt die präzise Einpassung.
Satzstruktur: Vervollständigung der zwölf Edelsteine mit goldenen Einzeleinfassungen für jeden Stein.
Das Gesetz zeigt die kostbare Einzelfassung aller zwölf Stammesedelsteine.
Exodus 39,14
Hebräisch: וְ֠הָאֲבָנִים עַל־שְׁמֹ֨ת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֥ל הֵ֛נָּה שְׁתֵּ֥ים עֶשְׂרֵ֖ה עַל־שְׁמֹתָ֑ם פִּתּוּחֵ֤י חֹתָם֙ אִ֣ישׁ עַל־שְׁמֹ֔ו לִשְׁנֵ֥ים עָשָׂ֖ר שָֽׁבֶט׃
Deutsch: Und die Steine waren nach den Namen der Kinder Israels zwölf, nach ihren Namen; in Siegelstecherei, jeder nach seinem Namen, für die zwölf Stämme.

Kommentar: Die Steinnamen וְהָאֲבָנִים עַל־שְׁמֹת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל הֵנָּה שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה עַל־שְׁמֹתָם (und die Steine nach den Namen der Söhne Israels, sie waren zwölf nach ihren Namen) zeigt die Zuordnung: ein Stein pro Stamm mit dem entsprechenden Namen.
Die Gravierungsqualität פִּתּוּחֵי חֹתָם אִישׁ עַל־שְׁמוֹ לִשְׁנֵים עָשָׂר שָׁבֶט (Siegelgravierungen, jeder nach seinem Namen, für die zwölf Stämme) zeigt פִּתּוּחֵי חֹתָם (Siegelgravierungen) - professionelle Steinschneidekunst für jeden der zwölf Stammesnamen.
Die LXX präsentiert  in den Versen 14-23 eine systematische Inventarliste der fertigen Gegenstände, die zu Mose gebracht wurden, während der hebräische Text die detaillierte Herstellung des Brustschilds, der Ketten und Ringe fortsetzt.
Satzstruktur: Zwölf Edelsteine mit professioneller Siegelgravierung der entsprechenden Stammesnamen.
Das Gesetz zeigt die vollständige Repräsentation aller israelitischen Stämme am Brustschild.
Exodus 39,15
Hebräisch: וַיַּעֲשׂ֧וּ עַל־הַחֹ֛שֶׁן שַׁרְשְׁרֹ֥ת גַּבְלֻ֖ת מַעֲשֵׂ֣ה עֲבֹ֑ת זָהָ֖ב טָהֽוֹר׃
Deutsch: Und sie machten an dem Brustschild schnurartige Ketten in Flechtwerk aus reinem Gold.

Kommentar: Die Brustschildketten וַיַּעֲשׂוּ עַל־הַחֹשֶׁן שַׁרְשְׁרֹת גַּבְלֻת מַעֲשֵׂה עֲבֹת זָהָב טָהוֹר (und sie machten auf dem Brustschild Ketten, schnurartige, Flechtwerk aus reinem Gold) zeigen שַׁרְשְׁרֹת (Ketten), גַּבְלֻת (schnurartig) von גבל (begrenzen, formen) und מַעֲשֵׂה עֲבֹת (Flechtwerk) - kunstvolle geflochtene Goldketten.
Satzstruktur: Kunstvolle geflochtene Goldketten in schnurartigem Design für das Brustschild.
Das Gesetz zeigt die kostbare Verbindungstechnik für das Brustschild.
Exodus 39,16
Hebräisch: וַֽיַּעֲשׂ֗וּ שְׁתֵּי֙ מִשְׁבְּצֹ֣ת זָהָ֔ב וּשְׁתֵּ֖י טַבְּעֹ֣ת זָהָ֑ב וַֽיִּתְּנ֗וּ אֶת־שְׁתֵּי֙ הַטַּבָּעֹ֔ת עַל־שְׁנֵ֖י קְצ֥וֹת הַחֹֽשֶׁן׃
Deutsch: Und sie machten zwei Einfassungen aus Gold und zwei Ringe aus Gold und befestigten die zwei Ringe an den beiden Enden des Brustschilds.

Kommentar: Die Verbindungselemente וַיַּעֲשׂוּ שְׁתֵּי מִשְׁבְּצֹת זָהָב וּשְׁתֵּי טַבְּעֹת זָהָב (und sie machten zwei Einfassungen aus Gold und zwei Ringe aus Gold) zeigen מִשְׁבְּצֹת (Einfassungen) und טַבְּעֹת (Ringe) als Verbindungssystem.
Die Befestigung וַיִּתְּנוּ אֶת־שְׁתֵּי הַטַּבָּעֹת עַל־שְׁנֵי קְצוֹת הַחֹשֶׁן (und sie setzten die zwei Ringe auf die beiden Enden des Brustschilds) zeigt die Platzierung an den oberen Ecken.
Satzstruktur: Goldene Verbindungselemente mit Ringen an den beiden oberen Brustschildecken.
Das Gesetz zeigt den Beginn des komplexen Befestigungssystems.
Exodus 39,17
Hebräisch: וַֽיִּתְּנ֗וּ שְׁתֵּי֙ הָעֲבֹתֹ֣ת הַזָּהָ֔ב עַל־שְׁתֵּ֖י הַטַּבָּעֹ֑ת עַל־קְצ֖וֹת הַחֹֽשֶׁן׃
Deutsch: Und die zwei geflochtenen Schnüre aus Gold befestigten sie an den beiden Ringen an den Enden des Brustschilds.

Kommentar: Die Kettenverbindung וַיִּתְּנוּ שְׁתֵּי הָעֲבֹתֹת הַזָּהָב עַל־שְׁתֵּי הַטַּבָּעֹת עַל־קְצוֹת הַחֹשֶׁן (und sie setzten die zwei Flechtschnüre aus Gold auf die zwei Ringe auf den Enden des Brustschilds) zeigt עֲבֹתֹת (Flechtschnüre) als Verbindung zwischen Brustschild und Ephod.
Satzstruktur: Befestigung der geflochtenen Goldketten an den Brustschildringen.
Das Gesetz zeigt den ersten Verbindungsschritt zwischen Brustschild und Ephod.
Exodus 39,18
Hebräisch: וְאֵ֨ת שְׁתֵּ֤י קְצוֹת֙ שְׁתֵּ֣י הָֽעֲבֹתֹ֔ת נָתְנ֖וּ עַל־שְׁתֵּ֣י הַֽמִּשְׁבְּצֹ֑ת וַֽיִּתְּנֻ֛ם עַל־כִּתְפֹ֥ת הָאֵפֹ֖ד אֶל־מ֥וּל פָּנָֽיו׃
Deutsch: Und die beiden anderen Enden der zwei geflochtenen Schnüre befestigten sie an den beiden Einfassungen und befestigten sie an die Schulterstücke des Ephods, an dessen Vorderseite.

Kommentar: Die Kettenenden וְאֵת שְׁתֵּי קְצוֹת שְׁתֵּי הָעֲבֹתֹת נָתְנוּ עַל־שְׁתֵּי הַמִּשְׁבְּצֹת (und die zwei Enden der zwei Flechtschnüre setzten sie auf die zwei Einfassungen) zeigen die Verbindung zu den Goldeinfassungen.
Die Ephodverbindung וַיִּתְּנֻם עַל־כִּתְפֹת הָאֵפֹד אֶל־מוּל פָּנָיו (und sie setzten sie auf die Schulterstücke des Ephods zu gegenüber seinem Angesicht) zeigt אֶל־מוּל פָּנָיו (gegenüber seinem Angesicht) - auf der Vorderseite der Schultern.
Satzstruktur: Befestigung der Kettenenden an Goldeinfassungen auf den vorderen Ephodschulterstücken.
Das Gesetz zeigt die obere Verbindung zwischen Brustschild und Ephod.
Exodus 39,19
Hebräisch: וַֽיַּעֲשׂ֗וּ שְׁתֵּי֙ טַבְּעֹ֣ת זָהָ֔ב וַיָּשִׂ֕ימוּ עַל־שְׁנֵ֖י קְצ֣וֹת הַחֹ֑שֶׁן עַל־שְׂפָתוֹ֕ אֲשֶׁ֛ר אֶל־עֵ֥בֶר הָאֵפֹ֖ד בָּֽיְתָה׃
Deutsch: Und sie machten zwei Ringe aus Gold und setzten sie an die beiden Enden des Brustschilds, an seinen Saum, der gegen das Ephod hin auf der Innenseite ist.

Kommentar: Die unteren Ringe וַיַּעֲשׂוּ שְׁתֵּי טַבְּעֹת זָהָב וַיָּשִׂימוּ עַל־שְׁנֵי קְצוֹת הַחֹשֶׁן (und sie machten zwei Ringe aus Gold und setzten sie auf die beiden Enden des Brustschilds) zeigen zusätzliche Ringe für die untere Befestigung.
Die Positionierung עַל־שְׂפָתוֹ אֲשֶׁר אֶל־עֵבֶר הָאֵפֹד בָּיְתָה (auf seinem Saum, der zu der Seite des Ephods hauswärts ist) zeigt שְׂפָה (Saum, Rand) und בָּיְתָה (hauswärts, innenseitig) - die Ringe sind auf der dem Ephod zugewandten Innenseite des Brustschilds.
Satzstruktur: Zwei zusätzliche Goldringe am unteren Brustschildrand auf der ephodseitigen Innenseite.
Das Gesetz zeigt das zusätzliche untere Befestigungssystem für sichere Verbindung.
Exodus 39,20
Hebräisch: וַֽיַּעֲשׂוּ֮ שְׁתֵּ֣י טַבְּעֹ֣ת זָהָב֒ וַֽיִּתְּנֻ֡ם עַל־שְׁתֵּי֩ כִתְפֹ֨ת הָאֵפֹ֤ד מִלְמַ֙טָּה֙ מִמּ֣וּל פָּנָ֔יו לְעֻמַּ֖ת מֶחְבַּרְתּוֹ֑ מִמַּ֕עַל לְחֵ֖שֶׁב הָאֵפֹֽד׃
Deutsch: Und sie machten zwei Ringe aus Gold und befestigten sie an den beiden Schulterstücken des Ephods, unten an seiner Vorderseite, nahe seiner Verbindungsstelle, oberhalb des Gürtels des Ephods.

Kommentar: Die Ephodringe וַיַּעֲשׂוּ שְׁתֵּי טַבְּעֹת זָהָב וַיִּתְּנֻם עַל־שְׁתֵּי כִתְפֹת הָאֵפֹד מִלְמַטָּה מִמּוּל פָּנָיו (und sie machten zwei Ringe aus Gold und setzten sie auf die beiden Schulterstücke des Ephods von unten gegenüber seinem Angesicht) zeigen die entsprechenden Ringe am Ephod für die untere Verbindung.
Die Positionierung לְעֻמַּת מֶחְבַּרְתּוֹ מִמַּעַל לְחֵשֶׁב הָאֵפֹד (gegenüber seiner Verbindung, oberhalb des Gürtels des Ephods) zeigt מֶחְבֶּרֶת (Verbindung) und die Platzierung zwischen Schulterverbindung und Gürtel.
Satzstruktur: Zwei entsprechende Goldringe am unteren Ephod zwischen Schulterverbindung und Gürtel.
Das Gesetz zeigt die präzise Ringplatzierung für die untere Brustschildverbindung.
Exodus 39,21
Hebräisch: וַיִּרְכְּס֣וּ אֶת־הַחֹ֡שֶׁן מִטַּבְּעֹתָיו֩ אֶל־טַבְּעֹ֨ת הָאֵפֹ֜ד בִּפְתִ֣יל תְּכֵ֗לֶת לִֽהְיֹת֙ עַל־חֵ֣שֶׁב הָאֵפֹ֔ד וְלֹֽא־יִזַּ֣ח הַחֹ֔שֶׁן מֵעַ֖ל הָאֵפֹ֑ד כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und sie banden das Brustschild mit seinen Ringen an die Ringe des Ephods mit einer Schnur von blauem Purpur, dass es über dem Gürtel des Ephods sei und das Brustschild sich nicht von dem Ephod verrücke: so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Die finale Verbindung וַיִּרְכְּסוּ אֶת־הַחֹשֶׁן מִטַּבְּעֹתָיו אֶל־טַבְּעֹת הָאֵפֹד בִּפְתִיל תְּכֵלֶת (und sie banden das Brustschild von seinen Ringen zu den Ringen des Ephods mit einer Schnur aus blauem Purpur) zeigt רכס (binden, schnüren) mit פְּתִיל תְּכֵלֶת (blauer Purpurschnur).
Der Zweck לִהְיוֹת עַל־חֵשֶׁב הָאֵפֹד וְלֹא־יִזַּח הַחֹשֶׁן מֵעַל הָאֵפֹד (zu sein über dem Gürtel des Ephods und nicht weiche das Brustschild von dem Ephod) zeigt יזח (weichen, sich verschieben) - das Brustschild soll fest am Ephod bleiben.
Die Ausführungstreue כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה bestätigt die genaue Befolgung der göttlichen Anweisung.
Satzstruktur: Finale Verbindung mit blauer Purpurschnur für sichere Befestigung ohne Verrutschen gemäß göttlicher Anweisung.
Das Gesetz vervollständigt das komplexe Befestigungssystem zwischen Brustschild und Ephod.
Exodus 39,22
Hebräisch: וַיַּ֛עַשׂ אֶת־מְעִ֥יל הָאֵפֹ֖ד מַעֲשֵׂ֣ה אֹרֵ֑ג כְּלִ֖יל תְּכֵֽלֶת׃
Deutsch: Und er machte das Obergewand des Ephods in Weberarbeit, ganz aus blauem Purpur.

Kommentar: Das Ephodrobe וַיַּעַשׂ אֶת־מְעִיל הָאֵפֹד מַעֲשֵׂה אֹרֵג כְּלִיל תְּכֵלֶת (und er machte das Obergewand des Ephods, Weberarbeit, ganz blauer Purpur) zeigt מְעִיל (Obergewand, Robe) und כְּלִיל (ganz, vollständig) - ein einfarbiges blaues Gewand unter dem Ephod.
Satzstruktur: Einfarbiges blaues Obergewand in Weberarbeit als Untergewand zum Ephod.
Das Gesetz zeigt das dritte Gewandstück in einheitlich blauer Farbe.
Exodus 39,23
Hebräisch: וּפִֽי־הַמְּעִ֥יל בְּתוֹכֹ֖ו כְּפִ֣י תַחְרָ֑א שָׂפָ֥ה לְפִ֛יו סָבִ֖יב לֹ֥א יִקָּרֵֽעַ׃
Deutsch: Und die Öffnung des Obergewandes war in seiner Mitte, wie die Öffnung eines Panzers; eine Borte hatte es an seinem Öffnungsrand ringsum, damit es nicht einreiße.

Kommentar: Die Halsöffnung וּפִי־הַמְּעִיל בְּתוֹכוֹ כְּפִי תַחְרָא (und die Öffnung des Obergewands in seiner Mitte, wie die Öffnung eines Panzers) zeigt פֶּה (Öffnung, Mund) und תַּחְרָא (Panzer) - eine verstärkte Halsöffnung nach Art von Rüstungen.
Die Verstärkung שָׂפָה לְפִיו סָבִיב לֹא יִקָּרֵעַ (eine Borte für seine Öffnung ringsum, nicht soll es reißen) zeigt שָׂפָה (Borte, verstärkter Rand) als Schutz vor קרע (reißen, zerreißen).
Die LXX schließt mit εὐλόγησεν αὐτοὺς Μωυσῆς (Mose segnete sie), entsprechend dem hebräischen ויברך אתם משה, was eine der wenigen direkten Übereinstimmungen in diesem Kapitel darstellt.
Satzstruktur: Verstärkte panzerartige Halsöffnung mit Schutzborte gegen Einreißen.
Das Gesetz zeigt die praktische Verstärkung für die Beanspruchung beim Priesterdienst.
Exodus 39,24
Hebräisch: וַֽיַּעֲשׂוּ֙ עַל־שׁוּלֵ֣י הַמְּעִ֔יל רִמּוֹנֵ֕י תְּכֵ֥לֶת וְאַרְגָּמָ֖ן וְתוֹלַ֣עַת שָׁנִ֑י מָשְׁזָֽר׃
Deutsch: Und sie machten an den Saum des Obergewandes Granatäpfel aus blauem und rotem Purpur und Karmesin, gezwirnt.

Kommentar: Die Saumverzierung וַיַּעֲשׂוּ עַל־שׁוּלֵי הַמְּעִיל רִמּוֹנֵי תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי מָשְׁזָר (und sie machten auf den Säumen des Obergewands Granatäpfel aus blauem und rotem Purpur und Karmesinwurm, gezwirnt) zeigt רִמּוֹנִים (Granatäpfel) als Saumdekoration in den drei heiligen Farben.
Satzstruktur: Granatapfel-Saumdekoration in den drei heiligen Farben als gezwirnte Textilarbeit.
Das Gesetz zeigt die kunstvolle Saumgestaltung des blauen Obergewands.
Exodus 39,25
Hebräisch: וַיַּעֲשׂ֥וּ פַעֲמֹנֵ֖י זָהָ֣ב טָה֑וֹר וַיִּתְּנ֨וּ אֶת־הַפַּֽעֲמֹנִ֜ים בְּת֣וֹךְ הָרִמֹּנִ֗ים עַל־שׁוּלֵ֤י הַמְּעִיל֙ סָבִ֔יב בְּת֖וֹךְ הָרִמֹּנִֽים׃
Deutsch: Und sie machten Schellen aus reinem Gold und setzten die Schellen zwischen die Granatäpfel an den Saum des Obergewandes ringsum, zwischen die Granatäpfel.

Kommentar: Die goldenen Schellen וַיַּעֲשׂוּ פַעֲמֹנֵי זָהָב טָהוֹר (und sie machten Schellen aus reinem Gold) zeigen פַּעֲמֹנִים (Schellen, Glöckchen) aus kostbarem Gold.
Die Anordnung וַיִּתְּנוּ אֶת־הַפַּעֲמֹנִים בְּתוֹךְ הָרִמֹּנִים עַל־שׁוּלֵי הַמְּעִיל סָבִיב בְּתוֹךְ הָרִמֹּנִים (und sie setzten die Schellen in die Mitte der Granatäpfel auf den Saum des Obergewands ringsum, in die Mitte der Granatäpfel) zeigt die alternierende Platzierung zwischen den Granatäpfeln.
Satzstruktur: Goldene Schellen im alternierenden Muster mit den Granatäpfeln am Gewandsaum.
Das Gesetz zeigt die Kombination von visueller und akustischer Saumdekoration.
Exodus 39,26
Hebräisch: פַּעֲמֹ֤ן וְרִמֹּן֙ פַּעֲמֹ֣ן וְרִמֹּ֔ן עַל־שׁוּלֵ֥י הַמְּעִ֖יל סָבִ֑יב לְשָׁרֵ֕ת כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Eine Schelle und ein Granatapfel, eine Schelle und ein Granatapfel ringsum an den Saum des Obergewandes, um darin zu dienen: so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Das Wechselmuster פַּעֲמֹן וְרִמֹּן פַּעֲמֹן וְרִמֹּן עַל־שׁוּלֵי הַמְּעִיל סָבִיב (Schelle und Granatapfel, Schelle und Granatapfel auf den Säumen des Obergewands ringsum) zeigt das streng alternierende Muster um den gesamten Saum.
Der liturgische Zweck לְשָׁרֵת כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה (zu dienen, wie JHWH Mose geboten hatte) zeigt שׁרת (dienen) als Zweck - die Schellen kündigen die Bewegungen des Hohepriesters an.
Satzstruktur: Streng alternierendes Schellen-Granatapfel-Muster für den liturgischen Dienst gemäß göttlicher Anweisung.
Das Gesetz vervollständigt die akustische Kennzeichnung der Hohepriesterbewegungen.
Exodus 39,27
Hebräisch: וַֽיַּעֲשׂ֛וּ אֶת־הַכָּתְנֹ֥ת שֵׁ֖שׁ מַעֲשֵׂ֣ה אֹרֵ֑ג לְאַהֲרֹ֖ן וּלְבָנָֽיו׃
Deutsch: Und sie machten die Leibröcke aus Byssus in Weberarbeit für Aaron und für seine Söhne.

Kommentar: Die Grundgewänder וַיַּעֲשׂוּ אֶת־הַכָּתְנֹת שֵׁשׁ מַעֲשֵׂה אֹרֵג לְאַהֲרֹן וּלְבָנָיו (und sie machten die Leibröcke aus Byssus, Weberarbeit, für Aaron und für seine Söhne) zeigen כָּתְנֹת (Leibröcke, Unterkleider) aus שֵׁשׁ (Byssus) als Grundbekleidung für alle Priester.
Satzstruktur: Byssus-Leibröcke in Weberarbeit als Grundgewänder für Aaron und alle Priestersöhne.
Das Gesetz zeigt die gemeinsame Grundausstattung aller Priester.
Exodus 39,28
Hebräisch: וְאֵת֙ הַמִּצְנֶ֣פֶת שֵׁ֔שׁ וְאֶת־פַּאֲרֵ֥י הַמִּגְבָּעֹ֖ת שֵׁ֑שׁ וְאֶת־מִכְנְסֵ֥י הַבָּ֖ד שֵׁ֥שׁ מָשְׁזָֽר׃
Deutsch: Und den Kopfbund aus Byssus, und den Schmuck der hohen Mützen aus Byssus, und die leinenen Beinkleider aus gezwirntem Byssus.

Kommentar: Die Kopfbedeckungen וְאֵת הַמִּצְנֶפֶת שֵׁשׁ וְאֶת־פַּאֲרֵי הַמִּגְבָּעֹת שֵׁשׁ (und den Kopfbund aus Byssus und den Schmuck der hohen Mützen aus Byssus) zeigen מִצְנֶפֶת (Kopfbund) für den Hohepriester und מִגְבָּעֹת (hohe Mützen) für die Priestersöhne mit פַּאֲרֵי (Schmuck, Pracht).
Die Unterkleidung וְאֶת־מִכְנְסֵי הַבָּד שֵׁשׁ מָשְׁזָר (und die Beinkleider aus Lein, Byssus gezwirnt) zeigt מִכְנָסַיִם (Beinkleider) und בַּד (Lein) als Untergewänder zur Wahrung der Anständigkeit.
Satzstruktur: Unterschiedliche Kopfbedeckungen für Hohepriester und Priestersöhne sowie gemeinsame leinene Beinkleider.
Das Gesetz zeigt die Rangabstufung bei Kopfbedeckungen und gemeinsame Anstandskleidung.
Exodus 39,29
Hebräisch: וְֽאֶת־הָאַבְנֵ֞ט שֵׁ֣שׁ מָשְׁזָ֗ר וּתְכֵ֧לֶת וְאַרְגָּמָ֛ן וְתוֹלַ֥עַת שָׁנִ֖י מַעֲשֵׂ֣ה רֹקֵ֑ם כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und den Gürtel aus gezwirntem Byssus und aus blauem und rotem Purpur und Karmesin, in Buntwirkerarbeit: so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Der Priestergürtel וְאֶת־הָאַבְנֵט שֵׁשׁ מָשְׁזָר וּתְכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי מַעֲשֵׂה רֹקֵם (und den Gürtel aus gezwirntem Byssus und blauem und rotem Purpur und Karmesinwurm, Buntwirkerarbeit) zeigt אַבְנֵט (Gürtel) in allen heiligen Farben mit מַעֲשֵׂה רֹקֵם (Buntwirkerarbeit).
Die Ausführungstreue כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה bestätigt wieder die genaue Befolgung der göttlichen Anweisung.
Satzstruktur: Buntwirker-Gürtel in allen heiligen Farben gemäß göttlicher Anweisung.
Das Gesetz vervollständigt die gemeinsame Priestergrundausstattung.
Exodus 39,30
Hebräisch: וַֽיַּעֲשׂ֛וּ אֶת־צִ֥יץ נֵֽזֶר־הַקֹּ֖דֶשׁ זָהָ֣ב טָה֑וֹר וַיִּכְתְּב֣וּ עָלָ֗יו מִכְתַּב֙ פִּתּוּחֵ֣י חוֹתָ֔ם קֹ֖דֶשׁ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und sie machten das Stirnblatt, das heilige Diadem, aus reinem Gold und schrieben darauf mit Siegelstecherschrift: Heilig dem Ewigen!

Kommentar: Das Stirnblatt וַיַּעֲשׂוּ אֶת־צִיץ נֵזֶר־הַקֹּדֶשׁ זָהָב טָהוֹר (und sie machten das Stirnblatt, das heilige Diadem, aus reinem Gold) zeigt צִיץ (Stirnblatt, Blüte) und נֵזֶר־הַקֹּדֶשׁ (heiliges Diadem) als kostbarste Hohepriester-Kopfzierde.
Die Inschrift וַיִּכְתְּבוּ עָלָיו מִכְתַּב פִּתּוּחֵי חוֹתָם קֹדֶשׁ לַיהוָה (und sie schrieben auf es eine Schrift, Siegelgravierungen: Heilig dem JHWH) zeigt קֹדֶשׁ לַיהוָה (Heilig dem JHWH) als zentrale theologische Aussage in פִּתּוּחֵי חוֹתָם (Siegelgravierung).
Satzstruktur: Goldenes Stirnblatt mit professioneller Siegelgravierung der Heiligkeitserklärung für JHWH.
Das Gesetz zeigt das wichtigste theologische Symbol des Hohepriestertums.
Exodus 39,31
Hebräisch: וַיִּתְּנ֤וּ עָלָיו֙ פְּתִ֣יל תְּכֵ֔לֶת לָתֵ֥ת עַל־הַמִּצְנֶ֖פֶת מִלְמָ֑עְלָה כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und sie taten daran eine Schnur von blauem Purpur, um es oben an den Kopfbund zu befestigen: so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Die Stirnblattbefestigung וַיִּתְּנוּ עָלָיו פְּתִיל תְּכֵלֶת לָתֵת עַל־הַמִּצְנֶפֶת מִלְמָעְלָה (und sie setzten auf es eine Schnur aus blauem Purpur zu setzen auf den Kopfbund von oben) zeigt פְּתִיל תְּכֵלֶת (blaue Purpurschnur) als Befestigungsmittel מִלְמָעְלָה (von oben) am Kopfbund.
Satzstruktur: Befestigung des Stirnblatts am Kopfbund mit blauer Purpurschnur gemäß göttlicher Anweisung.
Das Gesetz vervollständigt die Hohepriester-Kopfzierde.
Exodus 39,32
Hebräisch: וַתֵּ֕כֶל כָּל־עֲבֹדַ֕ת מִשְׁכַּ֖ן אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וַֽיַּעֲשׂוּ֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל כְּ֠כֹל אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה אֶת־מֹשֶׁ֖ה כֵּ֥ן עָשֽׂוּ׃
Deutsch: Und es wurde vollendet die ganze Arbeit der Wohnung des Zeltes der Begegnung; und die Kinder Israels taten nach allem, was der Ewige dem Mose geboten hatte, so taten sie.

Kommentar: Die Vollendung וַתֵּכֶל כָּל־עֲבֹדַת מִשְׁכַּן אֹהֶל מוֹעֵד (und es wurde vollendet alle Arbeit der Wohnung des Zeltes der Begegnung) zeigt כלה (vollenden, beenden) - das gesamte Heiligtumsprojekt ist abgeschlossen.
Die Ausführungstreue וַיַּעֲשׂוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל כְּכֹל אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה כֵּן עָשׂוּ (und sie machten, die Söhne Israels, wie alles, was JHWH Mose geboten hatte, so machten sie) betont כְּכֹל (wie alles) und כֵּן עָשׂוּ (so machten sie) - vollkommene Treue zu allen göttlichen Anweisungen.
Satzstruktur: Vollendung aller Heiligtums arbeiten in vollkommener Treue zu allen göttlichen Anweisungen.
Das Gesetz dokumentiert die erfolgreiche Vollendung des gesamten Projekts in Gehorsam.
Exodus 39,33
Hebräisch: וַיָּבִ֤יאוּ אֶת־הַמִּשְׁכָּן֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה אֶת־הָאֹ֖הֶל וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֑יו קְרָסָ֣יו קְרָשָׁ֔יו בְּרִיחוֹ וְעַמֻּדָ֥יו וַאֲדָנָֽיו׃
Deutsch: Und sie brachten die Wohnung zu Mose: das Zelt und alle seine Geräte, seine Haken, seine Bretter, seine Riegel und seine Säulen und seine Füße.

Kommentar: Die Übergabe וַיָּבִיאוּ אֶת־הַמִּשְׁכָּן אֶל־מֹשֶׁה (und sie brachten das Stiftszelt zu Mose) zeigt die feierliche Präsentation des vollendeten Werks vor der höchsten Autorität.
Die Strukturelemente אֶת־הָאֹהֶל וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו קְרָסָיו קְרָשָׁיו בְּרִיחוֹ וְעַמֻּדָיו וַאֲדָנָיו (das Zelt und alle seine Geräte, seine Haken, seine Bretter, seine Riegel und seine Säulen und seine Sockel) zeigen die systematische Aufzählung aller Konstruktionselemente.
Satzstruktur: Feierliche Übergabe des vollendeten Stiftszelts mit allen Strukturelementen an Mose.
Das Gesetz beginnt die systematische Inventarübergabe des vollendeten Heiligtums.
Exodus 39,34
Hebräisch: וְאֶת־מִכְסֵ֞ה עוֹרֹ֤ת הָֽאֵילִם֙ הַמְאָדָּמִ֔ים וְאֶת־מִכְסֵ֖ה עֹרֹ֣ת הַתְּחָשִׁ֑ים וְאֵ֖ת פָּרֹ֥כֶת הַמָּסָֽךְ׃
Deutsch: Und die Decke von rotgefärbten Widderfellen und die Decke von Tachaschfellen und den Vorhang zur Verhüllung.

Kommentar: Die Schutzschichten וְאֶת־מִכְסֵה עוֹרֹת הָאֵילִם הַמְאָדָּמִים וְאֶת־מִכְסֵה עֹרֹת הַתְּחָשִׁים (und die Decke aus Widderfellen, den rotgefärbten, und die Decke aus Tachaschfellen) zeigen die beiden äußeren Lederdecken des Zeltsystems.
Der Trennvorhang וְאֵת פָּרֹכֶת הַמָּסָךְ (und den Vorhang der Verhüllung) zeigt פָּרֹכֶת (Vorhang) als wichtigsten Trennvorhang zwischen Heiligem und Allerheiligstem.
Satzstruktur: Wetterschutzdecken und der heiligste Trennvorhang als Abschluss der Zeltausstattung.
Das Gesetz führt die Zeltsystemelemente auf.
Exodus 39,35
Hebräisch: אֶת־אֲרֹ֥ן הָעֵדֻ֖ת וְאֶת־בַּדָּ֑יו וְאֵ֖ת הַכַּפֹּֽרֶת׃
Deutsch: Die Lade des Zeugnisses und ihre Stangen und den Sühndeckel.

Kommentar: Die Bundeslade אֶת־אֲרֹן הָעֵדֻת וְאֶת־בַּדָּיו וְאֵת הַכַּפֹּרֶת (die Lade des Zeugnisses und ihre Stangen und den Sühndeckel) zeigt אֲרוֹן הָעֵדֻת (Lade des Zeugnisses) als heiligsten Gegenstand mit Transportstangen und כַּפֹּרֶת (Sühndeckel) mit den Cherubim.
Satzstruktur: Die heiligste Bundeslade mit Zubehör als wichtigstes Ausstattungsstück.
Das Gesetz beginnt mit dem wichtigsten Heiligtumsobjekt.
Exodus 39,36
Hebräisch: אֶת־הַשֻּׁלְחָן֙ אֶת־כָּל־כֵּלָ֔יו וְאֵ֖ת לֶ֥חֶם הַפָּנִֽים׃
Deutsch: Den Tisch, alle seine Geräte und die Schaubrote.

Kommentar: Der Schaubrottisch אֶת־הַשֻּׁלְחָן אֶת־כָּל־כֵּלָיו וְאֵת לֶחֶם הַפָּנִים (den Tisch, alle seine Geräte und das Brot der Angesichter) zeigt den vergoldeten Tisch mit kompletter Ausstattung und לֶחֶם הַפָּנִים (Schaubrote) - die liturgischen Brote für den ständigen Gottesdienst.
Satzstruktur: Vollständiger Schaubrottisch mit allen liturgischen Geräten und den heiligen Broten.
Das Gesetz zeigt das zweite Hauptobjekt des Heiligen mit seiner liturgischen Funktion.
Exodus 39,37
Hebräisch: אֶת־הַמְּנֹרָ֨ה הַטְּהֹרָ֜ה אֶת־נֵרֹתֶ֗יהָ נֵרֹ֛ת הַמַּֽעֲרָכָ֖ה וְאֶת־כָּל־כֵּלֶ֑יהָ וְאֵ֖ת שֶׁ֥מֶן הַמָּאֽוֹר׃
Deutsch: Den reinen Leuchter, seine Lampen, die zurechtgesetzten Lampen, und alle seine Geräte und das Öl zur Beleuchtung.

Kommentar: Der goldene Leuchter אֶת־הַמְּנֹרָה הַטְּהֹרָה אֶת־נֵרֹתֶיהָ נֵרֹת הַמַּעֲרָכָה (den Leuchter, den reinen, seine Lampen, Lampen der Aufstellung) zeigt מְנֹרָה הַטְּהֹרָה (reiner Leuchter) aus massivem Gold und נֵרֹת הַמַּעֲרָכָה (Lampen der Aufstellung) - die sieben Lampen in korrekter Anordnung.
Die Betriebsausstattung וְאֶת־כָּל־כֵּלֶיהָ וְאֵת שֶׁמֶן הַמָּאוֹר (und alle ihre Geräte und das Öl der Beleuchtung) zeigt die Wartungsgeräte und שֶׁמֶן הַמָּאוֹר (Leuchtöl) für den kontinuierlichen Betrieb.
Satzstruktur: Vollständiger goldener Leuchter mit Lampen, Wartungsgeräten und Betriebsöl.
Das Gesetz zeigt das dritte Hauptobjekt des Heiligen in betriebsbereitem Zustand.
Exodus 39,38
Hebräisch: וְאֵת֙ מִזְבַּ֣ח הַזָּהָ֔ב וְאֵת֙ שֶׁ֣מֶן הַמִּשְׁחָ֔ה וְאֵ֖ת קְטֹ֣רֶת הַסַּמִּ֑ים וְאֵ֕ת מָסַ֖ךְ פֶּ֥תַח הָאֹֽהֶל׃
Deutsch: Und den goldenen Altar und das Salböl und das wohlriechende Räucherwerk; und den Vorhang für den Eingang des Zeltes.

Kommentar: Der Räucheraltar וְאֵת מִזְבַּח הַזָּהָב וְאֵת שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה וְאֵת קְטֹרֶת הַסַּמִּים (und den Altar aus Gold und das Öl der Salbung und das Räucherwerk der Spezereien) zeigt den vergoldeten Räucheraltar mit den liturgischen Substanzen: שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה (Salböl) für Weihungen und קְטֹרֶת הַסַּמִּים (Spezerei-Räucherwerk) für den Räucherdienst.
Der Eingangsvorhang וְאֵת מָסַךְ פֶּתַח הָאֹהֶל (und den Vorhang des Eingangs des Zeltes) zeigt den bunten Eingangsvorhang zum Heiligen.
Satzstruktur: Viertes Hauptobjekt des Heiligen mit liturgischen Substanzen und Eingangsvorhang.
Das Gesetz vervollständigt die Ausstattung des Heiligen.
Exodus 39,39
Hebräisch: אֵ֣ת׀ מִזְבַּ֣ח הַנְּחֹ֗שֶׁת וְאֶת־מִכְבַּ֤ר הַנְּחֹ֙שֶׁת֙ אֲשֶׁר־לוֹ֔ אֶת־בַּדָּ֖יו וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֑יו אֶת־הַכִּיֹּ֖ר וְאֶת־כַּנֹּֽו׃
Deutsch: Den kupfernen Altar und das kupferne Gitter an ihm, seine Stangen und alle seine Geräte; das Becken und sein Gestell.

Kommentar: Der Aufsteigeopferaltar אֵת מִזְבַּח הַנְּחֹשֶׁת וְאֶת־מִכְבַּר הַנְּחֹשֶׁת אֲשֶׁר־לוֹ אֶת־בַּדָּיו וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו (den Altar aus Kupfer und das Gitter aus Kupfer, das zu ihm gehörte, seine Stangen und alle seine Geräte) zeigt den großen Außenaltar mit Gitter, Transportstangen und kompletter Opfergerätschaft.
Das Waschbecken אֶת־הַכִּיּוֹר וְאֶת־כַּנּוֹ (das Becken und sein Gestell) vervollständigt die Vorhofausstattung für die priesterliche Reinigung.
Satzstruktur: Vollständige Vorhofausstattung mit Aufsteigeopferaltar und Waschbecken.
Das Gesetz zeigt die Außenbereichsausstattung des Heiligtums.
Exodus 39,40
Hebräisch: אֵת֩ קַלְעֵ֨י הֶחָצֵ֜ר אֶת־עַמֻּדֶ֣יהָ וְאֶת־אֲדָנֶ֗יהָ וְאֶת־הַמָּסָךְ֙ לְשַׁ֣עַר הֶֽחָצֵ֔ר אֶת־מֵיתָרָ֖יו וִיתֵדֹתֶ֑יהָ וְאֵ֗ת כָּל־כְּלֵ֛י עֲבֹדַ֥ת הַמִּשְׁכָּ֖ן לְאֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Die Umhänge des Vorhofs, seine Säulen und seine Füße; und den Vorhang für das Tor des Vorhofs, seine Seile und seine Pflöcke; und alle Geräte zum Dienst der Wohnung des Zeltes der Begegnung.

Kommentar: Die Vorhofumzäunung אֵת קַלְעֵי הֶחָצֵר אֶת־עַמֻּדֶיהָ וְאֶת־אֲדָנֶיהָ וְאֶת־הַמָּסָךְ לְשַׁעַר הֶחָצֵר (die Umhänge des Vorhofs, seine Säulen und seine Sockel und den Vorhang für das Tor des Vorhofs) zeigt das komplette Vorhofumzäunungssystem mit dem prächtigen Torvorhang.
Die Befestigungsmittel אֶת־מֵיתָרָיו וִיתֵדֹתֶיהָ וְאֵת כָּל־כְּלֵי עֲבֹדַת הַמִּשְׁכָּן לְאֹהֶל מוֹעֵד (seine Seile und seine Pflöcke und alle Geräte zum Dienst der Wohnung des Zeltes der Begegnung) zeigen מֵיתָרִים (Seile) und יְתֵדוֹת (Pflöcke) sowie alle weiteren Dienstgeräte.
Satzstruktur: Vollständige Vorhofumzäunung mit Befestigungsmitteln und allen Dienstgeräten.
Das Gesetz vervollständigt die gesamte Heiligtums Infrastruktur.
Exodus 39,41
Hebräisch: אֶת־בִּגְדֵ֥י הַשְּׂרָ֖ד לְשָׁרֵ֣ת בַּקֹּ֑דֶשׁ אֶת־בִּגְדֵ֤י הַקֹּ֙דֶשׁ֙ לְאַהֲרֹ֣ן הַכֹּהֵ֔ן וְאֶת־בִּגְדֵ֥י בָנָ֖יו לְכַהֵֽן׃
Deutsch: Die Dienstkleider zum Dienst im Heiligtum, die heiligen Kleider für Aaron, den Priester, und die Kleider seiner Söhne, um als Priester zu dienen.

Kommentar: Die liturgischen Gewänder אֶת־בִּגְדֵי הַשְּׂרָד לְשָׁרֵת בַּקֹּדֶשׁ (die Dienstkleider zu dienen im Heiligtum) zeigen בִּגְדֵי הַשְּׂרָד (Dienstkleider) als liturgische Amtskleidung.
Die Priesterhierarchie אֶת־בִּגְדֵי הַקֹּדֶשׁ לְאַהֲרֹן הַכֹּהֵן וְאֶת־בִּגְדֵי בָנָיו לְכַהֵן (die heiligen Kleider für Aaron den Priester und die Kleider seiner Söhne zu Priestern) unterscheidet zwischen בִּגְדֵי הַקֹּדֶשׁ (heilige Kleider) für Aaron und einfacheren Kleidern für die Priestersöhne.
Satzstruktur: Vollständige Priesterkleidung mit Rangunterscheidung zwischen Hohepriester und Priestersöhnen.
Das Gesetz vervollständigt das Inventar mit der gesamten liturgischen Bekleidung.
Exodus 39,42
Hebräisch: כְּכֹ֛ל אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶׁ֑ה כֵּ֤ן עָשׂוּ֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל אֵ֖ת כָּל־הָעֲבֹדָֽה׃
Deutsch: Nach allem, was der Ewige dem Mose geboten hatte, so hatten die Kinder Israels die ganze Arbeit gemacht.

Kommentar: Die vollkommene Ausführung כְּכֹל אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה כֵּן עָשׂוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֵת כָּל־הָעֲבֹדָה (wie alles, was JHWH Mose geboten hatte, so machten die Söhne Israels alle Arbeit) betont כְּכֹל (wie alles) und כֵּן עָשׂוּ (so machten sie) - absolute Treue zu allen Details der göttlichen Anweisungen ohne Abweichung.
Satzstruktur: Zusammenfassende Bestätigung der vollkommenen Ausführungstreue bei allen Arbeiten.
Das Gesetz betont die vorbildliche Gehorsamserfüllung des Volkes.
Exodus 39,43
Hebräisch: וַיַּ֨רְא מֹשֶׁ֜ה אֶת־כָּל־הַמְּלָאכָ֗ה וְהִנֵּה֙ עָשׂ֣וּ אֹתָ֔הּ כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה כֵּ֣ן עָשׂ֑וּ וַיְבָ֥רֶךְ אֹתָ֖ם מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und Mose sah das ganze Werk, und siehe, sie hatten es gemacht; so wie der Ewige geboten hatte, so hatten sie es gemacht; und Mose segnete sie.

Kommentar: Moses' Inspektion וַיַּרְא מֹשֶׁה אֶת־כָּל־הַמְּלָאכָה וְהִנֵּה עָשׂוּ אֹתָהּ כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה כֵּן עָשׂוּ (und Mose sah alle Arbeit und siehe, sie hatten sie gemacht, wie JHWH geboten hatte, so hatten sie gemacht) zeigt Moses als Qualitätsprüfer, der die perfekte Ausführung bestätigt.
Der Segen וַיְבָרֶךְ אֹתָם מֹשֶׁה (und Mose segnete sie) zeigt ברך (segnen) als Belohnung für die treue Arbeit - Moses spricht den göttlichen Segen über das gehorsame Volk aus.
Satzstruktur: Moses' Qualitätsbestätigung der perfekten Ausführung mit Segenserteilung für das gehorsame Volk.
Das Gesetz schließt mit Moses' Anerkennung und Segen für die vollkommene Arbeit.
Strukturelle Gesamtabweichung: Die LXX organisiert dieses Kapitel völlig anders, indem sie mit einer Materialrechnung beginnt und dann eine Inventarliste der fertigen Gegenstände präsentiert, während der hebräische Text die detaillierte Herstellung der Priestergewänder Schritt für Schritt beschreibt. Dies stellt eine der markantesten strukturellen Reorganisationen im gesamten Exodus-Buch dar.
Exodus 40,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose und sprach:

Kommentar: Die göttliche Anweisung וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר (und JHWH redete zu Mose, sprechend) leitet die finalen Anweisungen zur Aufrichtung des Heiligtums ein. דבר (reden) zeigt die direkte göttliche Kommunikation für den entscheidenden Moment.
Satzstruktur: Einleitung der göttlichen Anweisungen zur Heiligtums-Einweihung.
Das Gesetz beginnt die finale Phase: von der Vollendung zur Inbetriebnahme.
Exodus 40,2
Hebräisch: בְּיוֹם־הַחֹ֥דֶשׁ הָרִאשׁ֖וֹן בְּאֶחָ֣ד לַחֹ֑דֶשׁ תָּקִ֕ים אֶת־מִשְׁכַּ֖ן אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Am ersten Tag des ersten Monats sollst du die Wohnung des Zeltes der Begegnung aufrichten.

Kommentar: Das Aufrichtungsdatum בְּיוֹם־הַחֹדֶשׁ הָרִאשׁוֹן בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ תָּקִים אֶת־מִשְׁכַּן אֹהֶל מוֹעֵד (am Tag des ersten Monats, am ersten des Monats, sollst du aufrichten das Stiftszelt des Zeltes der Begegnung) zeigt הַחֹדֶשׁ הָרִאשׁוֹן (der erste Monat) = Nisan und אֶחָד לַחֹדֶשׁ (erster des Monats) - Neujahrstag nach dem liturgischen Kalender.
תָּקִים (du sollst aufrichten) von קום (aufstehen, errichten) zeigt die feierliche Einweihung genau ein Jahr nach dem Auszug aus Ägypten.
Satzstruktur: Göttlicher Befehl zur Heiligtums-Aufrichtung am Neujahrstag des zweiten Jahres.
Das Gesetz setzt den symbolisch bedeutsamen Einweihungstermin fest.
Exodus 40,3
Hebräisch: וְשַׂמְתָּ֣ שָׁ֔ם אֵ֖ת אֲר֣וֹן הָעֵד֑וּת וְסַכֹּתָ֥ עַל־הָאָרֹ֖ן אֶת־הַפָּרֹֽכֶת׃
Deutsch: Und du sollst die Lade des Zeugnisses hineinstellen und die Lade mit dem Vorhang verhüllen.

Kommentar: Die Ladenplatzierung וְשַׂמְתָּ שָׁם אֵת אֲרוֹן הָעֵדוּת וְסַכֹּתָ עַל־הָאָרוֹן אֶת־הַפָּרֹכֶת (und du sollst setzen dort die Lade des Zeugnisses und du sollst bedecken über die Lade den Vorhang) zeigt שׂים (setzen, stellen) der heiligsten Lade ins Allerheiligste und סכך (bedecken, verhüllen) mit פָּרֹכֶת (Vorhang) als Schutz vor unerlaubten Blicken.
Satzstruktur: Platzierung der Bundeslade im Allerheiligsten mit Vorhangverhüllung.
Das Gesetz beginnt mit dem heiligsten Objekt im heiligsten Raum.
Exodus 40,4
Hebräisch: וְהֵבֵאתָ֙ אֶת־הַשֻּׁלְחָ֔ן וְעָרַכְתָּ֖ אֶת־עֶרְכֹּ֑ו וְהֵבֵאתָ֙ אֶת־הַמְּנֹרָ֔ה וְהַעֲלֵיתָ֖ אֶת־נֵרֹתֶֽיהָ׃
Deutsch: Und du sollst den Tisch hineinbringen und seine Schichtung aufschichten. Und du sollst den Leuchter hineinbringen und seine Lampen anzünden.

Kommentar: Die Tischvorbereitung וְהֵבֵאתָ אֶת־הַשֻּׁלְחָן וְעָרַכְתָּ אֶת־עֶרְכּוֹ (und du sollst bringen den Tisch und du sollst aufschichten seine Aufschichtung) zeigt ערך (aufschichten, anordnen) der עֵרֶךְ (Aufschichtung) - die liturgische Anordnung der Schaubrote.
Die Leuchteranzündung וְהֵבֵאתָ אֶת־הַמְּנֹרָה וְהַעֲלֵיתָ אֶת־נֵרֹתֶיהָ (und du sollst bringen den Leuchter und du sollst anzünden seine Lampen) zeigt עלה (anzünden, aufsteigen lassen) - der Leuchter wird sofort in Betrieb genommen.
Satzstruktur: Aufstellung und sofortige Inbetriebnahme von Schaubrottisch und goldenem Leuchter.
Das Gesetz zeigt die betriebsbereite Einrichtung des Heiligen.
Exodus 40,5
Hebräisch: וְנָתַתָּ֞ה אֶת־מִזְבַּ֤ח הַזָּהָב֙ לִקְטֹ֔רֶת לִפְנֵ֖י אֲר֣וֹן הָעֵדֻ֑ת וְשַׂמְתָּ֛ אֶת־מָסַ֥ךְ הַפֶּ֖תַח לַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Und du sollst den goldenen Altar zum Räucherwerk vor die Lade des Zeugnisses stellen; und du sollst den Vorhang des Eingangs zur Wohnung anbringen.

Kommentar: Der Räucheraltar וְנָתַתָּה אֶת־מִזְבַּח הַזָּהָב לִקְטֹרֶת לִפְנֵי אֲרוֹן הָעֵדֻת (und du sollst setzen den Altar aus Gold für Räucherwerk vor die Lade des Zeugnisses) zeigt die Position לִפְנֵי (vor) der Bundeslade - der Räucheraltar steht im Heiligen direkt vor dem Vorhang zum Allerheiligsten.
Der Eingangsvorhang וְשַׂמְתָּ אֶת־מָסַךְ הַפֶּתַח לַמִּשְׁכָּן vervollständigt die Innenausstattung mit dem bunten Eingangsvorhang.
Satzstruktur: Positionierung des Räucheraltars vor der Bundeslade und Anbringung des Eingangsvorhangs.
Das Gesetz vervollständigt die Inneneinrichtung von der Wohnung des Zeltes.
Exodus 40,6
Hebräisch: וְנָ֣תַתָּ֔ה אֵ֖ת מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֑ה לִפְנֵ֕י פֶּ֖תַח מִשְׁכַּ֥ן אֹֽהֶל־מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und du sollst den Aufsteigeopferaltar vor den Eingang der Wohnung des Zeltes der Begegnung stellen.

Kommentar: Der Außenaltar וְנָתַתָּה אֵת מִזְבַּח הָעֹלָה לִפְנֵי פֶּתַח מִשְׁכַּן אֹהֶל־מוֹעֵד (und du sollst setzen den Altar des Aufsteigeopfers vor den Eingang der Wohnung des Zeltes der Begegnung) zeigt מִזְבַּח הָעֹלָה (Aufsteigeopferaltar) לִפְנֵי פֶּתַח (vor den Eingang) - der große kupferne Altar steht im Vorhof vor dem Stiftszelt als erste Station des Gottesdienstes.
Die LXX komprimiert die Verse 6-8 und reorganisiert sie. Vers 6 der LXX kombiniert Elemente aus mehreren hebräischen Versen und fügt περιθήσεις τὴν αὐλὴν κύκλῳ (du sollst den Vorhof ringsum aufstellen) hinzu.
Satzstruktur: Positionierung des Aufsteigeopferaltars vor dem Stiftszelt-Eingang im Vorhof.
Das Gesetz zeigt die Aufstellung des ersten liturgischen Elements im Vorhof.
Exodus 40,7
Hebräisch: וְנָֽתַתָּ֙ אֶת־הַכִּיֹּ֔ר בֵּֽין־אֹ֥הֶל מוֹעֵ֖ד וּבֵ֣ין הַמִּזְבֵּ֑חַ וְנָתַתָּ֥ שָׁ֖ם מָֽיִם׃
Deutsch: Und du sollst das Becken zwischen das Zelt der Begegnung und den Altar stellen und Wasser hineintun.

Kommentar: Das Waschbecken וְנָתַתָּ אֶת־הַכִּיּוֹר בֵּין־אֹהֶל מוֹעֵד וּבֵין הַמִּזְבֵּחַ (und du sollst setzen das Becken zwischen das Zelt der Begegnung und den Altar) zeigt die strategische Position zwischen Altar und Stiftszelt für die priesterliche Reinigung vor dem Betreten des Heiligen.
Die Wasserfüllung וְנָתַתָּ שָׁם מָיִם (und du sollst setzen dort Wasser) macht das Becken funktionsbereit.
Die LXX (7-9) verschiebt die Salbungsanweisungen und fasst sie zusammen, während der hebräische Text diese detaillierter und in anderer Reihenfolge behandelt.
Satzstruktur: Strategische Platzierung des betriebsbereiten Waschbeckens zwischen Altar und Stiftszelt.
Das Gesetz zeigt die praktische Anordnung für die priesterliche Reinigung.
Exodus 40,8
Hebräisch: וְשַׂמְתָּ֥ אֶת־הֶחָצֵ֖ר סָבִ֑יב וְנָ֣תַתָּ֔ אֶת־מָסַ֖ךְ שַׁ֥עַר הֶחָצֵֽר׃
Deutsch: Und du sollst den Vorhof ringsum aufstellen und den Vorhang vom Tor des Vorhofs anbringen.

Kommentar: Die Vorhofumzäunung וְשַׂמְתָּ אֶת־הֶחָצֵר סָבִיב וְנָתַתָּ אֶת־מָסַךְ שַׁעַר הֶחָצֵר (und du sollst setzen den Vorhof ringsum und du sollst setzen den Vorhang des Tores des Vorhofs) vervollständigt die äußere Abgrenzung mit סָבִיב (ringsum) - der vollständigen Umzäunung und dem prächtigen bunten Torvorhang.
Satzstruktur: Vollendung der Heiligtums-Abgrenzung mit Vorhofumzäunung und Torvorhang.
Das Gesetz schließt die räumliche Strukturierung des gesamten Heiligtumskomplexes ab.
Exodus 40,9
Hebräisch: וְלָקַחְתָּ֙ אֶת־שֶׁ֣מֶן הַמִּשְׁחָ֔ה וּמָשַׁחְתָּ֥ אֶת־הַמִּשְׁכָּ֖ן וְאֶת־כָּל־אֲשֶׁר־בּוֹ֑ וְקִדַּשְׁתָּ֥ אֹתוֹ֛ וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֖יו וְהָ֥יָה קֹֽדֶשׁ׃
Deutsch: Und du sollst das Salböl nehmen und die Wohnung und alles, was darin ist, salben; und du sollst sie und alle ihre Geräte heiligen, und sie soll heilig sein.

Kommentar: Die Salbung וְלָקַחְתָּ אֶת־שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה וּמָשַׁחְתָּ אֶת־הַמִּשְׁכָּן וְאֶת־כָּל־אֲשֶׁר־בּוֹ (und du sollst nehmen das Öl der Salbung und du sollst salben das Stiftszelt und alles, was in ihm ist) zeigt שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה (Salböl) und משׁח (salben) als Weihungsritual.
Die Heiligung וְקִדַּשְׁתָּ אֹתוֹ וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו וְהָיָה קֹדֶשׁ (und du sollst heiligen es und alle seine Geräte und es soll sein heilig) zeigt קדשׁ (heiligen) und das Ergebnis קֹדֶשׁ (heilig) - die Transformation von profan zu heilig.
Satzstruktur: Salbungs-Weihung des gesamten Stiftszelts mit allen Geräten zur Heiligung.
Das Gesetz beginnt die liturgische Weihe des vollendeten Heiligtums.
Exodus 40,10
Hebräisch: וּמָשַׁחְתָּ֛ אֶת־מִזְבַּ֥ח הָעֹלָ֖ה וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֑יו וְקִדַּשְׁתָּ֙ אֶת־הַמִּזְבֵּ֔חַ וְהָיָ֥ה הַמִּזְבֵּ֖חַ קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִֽׁים׃
Deutsch: Und du sollst den Aufsteigeopferaltar und alle seine Geräte salben und den Altar heiligen; und der Altar soll hochheilig sein.

Kommentar: Die Altarsalbung וּמָשַׁחְתָּ אֶת־מִזְבַּח הָעֹלָה וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו וְקִדַּשְׁתָּ אֶת־הַמִּזְבֵּחַ (und du sollst salben den Altar des Aufsteigeopfers und alle seine Geräte und du sollst heiligen den Altar) zeigt die umfassende Weihe des Außenaltars mit aller Opferausstattung.
Die höchste Heiligkeit וְהָיָה הַמִּזְבֵּחַ קֹדֶשׁ קָדָשִׁים (und es soll sein der Altar hochheilig) zeigt קֹדֶשׁ קָדָשִׁים (hochheilig) - die höchste Heiligkeitsstufe für den zentralen Opferaltar.
Die LXX (10-13) verkürzt die Anweisungen zur Priesterweihe und verwendet ἱερατεύσει μοι (er soll mir dienen als Priester) statt der hebräischen Formulierung וכהן לי.
Satzstruktur: Umfassende Altarweihe mit Erhebung zur höchsten Heiligkeitsstufe.
Das Gesetz zeigt die besondere Heiligkeit des zentralen Opferaltars.
Exodus 40,11
Hebräisch: וּמָשַׁחְתָּ֥ אֶת־הַכִּיֹּ֖ר וְאֶת־כַּנֹּ֑ו וְקִדַּשְׁתָּ֖ אֹתוֹֽ׃
Deutsch: Und du sollst das Becken und sein Gestell salben und es heiligen.

Kommentar: Die Beckenweihe וּמָשַׁחְתָּ אֶת־הַכִּיּוֹר וְאֶת־כַּנּוֹ וְקִדַּשְׁתָּ אֹתוֹ (und du sollst salben das Becken und sein Gestell und du sollst heiligen es) vervollständigt die Weihe aller Vorhofgegenstände einschließlich des praktischen Waschbeckens.
Satzstruktur: Weihe des Waschbeckens zur Vervollständigung der Vorhofheiligung.
Das Gesetz zeigt die umfassende Heiligung aller Heiligtumsgegenstände.
Exodus 40,12
Hebräisch: וְהִקְרַבְתָּ֤ אֶֽת־אַהֲרֹן֙ וְאֶת־בָּנָ֔יו אֶל־פֶּ֖תַח אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְרָחַצְתָּ֥ אֹתָ֖ם בַּמָּֽיִם׃
Deutsch: Und du sollst Aaron und seine Söhne zum Eingang des Zeltes der Begegnung herantreten lassen und sie mit Wasser waschen.

Kommentar: Die Priesterheranführung וְהִקְרַבְתָּ אֶת־אַהֲרֹן וְאֶת־בָּנָיו אֶל־פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד (und du sollst heranführen Aaron und seine Söhne zu dem Eingang des Zeltes der Begegnung) zeigt קרב (heranführen, nahen) - die feierliche Präsentation der zukünftigen Priester.
Die Reinigungswaschung וְרָחַצְתָּ אֹתָם בַּמָּיִם (und du sollst waschen sie mit Wasser) zeigt רחץ (waschen) als Reinigungsritual vor der Weihe.
Satzstruktur: Heranführung und Reinigungswaschung der Priester vor ihrer Weihe.
Das Gesetz beginnt die Priesterweihe mit ritueller Reinigung.
Exodus 40,13
Hebräisch: וְהִלְבַּשְׁתָּ֙ אֶֽת־אַהֲרֹ֔ן אֵ֖ת בִּגְדֵ֣י הַקֹּ֑דֶשׁ וּמָשַׁחְתָּ֥ אֹתוֹ֛ וְקִדַּשְׁתָּ֥ אֹתוֹ֖ וְכִהֵ֥ן לִֽי׃
Deutsch: Und du sollst Aaron die heiligen Kleider anlegen und ihn salben und ihn heiligen, dass er mir als Priester diene.

Kommentar: Die Hohepriester-Bekleidung וְהִלְבַּשְׁתָּ אֶת־אַהֲרֹן אֵת בִּגְדֵי הַקֹּדֶשׁ (und du sollst ankleiden Aaron mit den heiligen Kleidern) zeigt לבשׁ (ankleiden) mit בִּגְדֵי הַקֹּדֶשׁ (heilige Kleider) - die kostbaren Hohepriestergewänder mit Ephod, Brustschild und Stirnblatt.
Die dreifache Weihe וּמָשַׁחְתָּ אֹתוֹ וְקִדַּשְׁתָּ אֹתוֹ וְכִהֵן לִי (und du sollst salben ihn und du sollst heiligen ihn und er soll priestern für mich) zeigt die Progression: משׁח (salben), קדשׁ (heiligen), כהן (priestern) - von der Salbung über die Heiligung zum aktiven Priesterdienst.
Satzstruktur: Vollständige Hohepriester-Investitur mit Bekleidung, Salbung, Heiligung und Amtseinsetzung.
Das Gesetz zeigt die umfassende Weihe des Hohepriesters für den göttlichen Dienst.
Exodus 40,14
Hebräisch: וְאֶת־בָּנָ֖יו תַּקְרִ֑יב וְהִלְבַּשְׁתָּ֥ אֹתָ֖ם כֻּתֳּנֹֽת׃
Deutsch: Und seine Söhne sollst du herantreten lassen und ihnen die Leibröcke anlegen.

Kommentar: Die Söhne-Weihe וְאֶת־בָּנָיו תַּקְרִיב וְהִלְבַּשְׁתָּ אֹתָם כֻּתֳּנֹת (und seine Söhne sollst du heranführen und du sollst ankleiden sie mit Leibröcken) zeigt die einfachere Bekleidung der Priestersöhne nur mit כֻּתֳּנֹת (Leibröcke) - der Grundausstattung ohne die speziellen Hohepriestergewänder.
Die LXX komprimiert Vers 14-15 des hebräischen Textes in Vers 13-14 und verwendet χρῖσμα ἱερατείας εἰς τὸν αἰῶνα (Salbung des Priestertums für die Ewigkeit) für das hebräische לכהנת עולם.
Satzstruktur: Einfachere Bekleidung der Priestersöhne entsprechend ihrem niedrigeren Rang.
Das Gesetz zeigt die Rangabstufung zwischen Hohepriester und gewöhnlichen Priestern.
Exodus 40,15
Hebräisch: וּמָשַׁחְתָּ֣ אֹתָ֗ם כַּאֲשֶׁ֤ר מָשַׁ֙חְתָּ֙ אֶת־אֲבִיהֶ֔ם וְכִהֲנ֖וּ לִ֑י וְ֠הָיְתָה לִהְיֹ֨ת לָהֶ֧ם מָשְׁחָתָ֛ם לִכְהֻנַּ֥ת עוֹלָ֖ם לְדֹרֹתָֽם׃
Deutsch: Und du sollst sie salben, wie du ihren Vater gesalbt hast, dass sie mir als Priester dienen. Und ihre Salbung soll geschehen, um ihnen zu einem ewigen Priestertum zu sein bei ihren Generationen.

Kommentar: Die gleiche Salbung וּמָשַׁחְתָּ אֹתָם כַּאֲשֶׁר מָשַׁחְתָּ אֶת־אֲבִיהֶם וְכִהֲנוּ לִי (und du sollst salben sie, wie du gesalbt hast ihren Vater, und sie sollen priestern für mich) zeigt כַּאֲשֶׁר (wie) - dieselbe Salbungszeremonie für alle Priester.
Das ewige Priestertum וְהָיְתָה לִהְיוֹת לָהֶם מָשְׁחָתָם לִכְהֻנַּת עוֹלָם לְדֹרֹתָם (und es soll sein, um zu sein für sie ihre Salbung für ein Priestertum ewig für ihre Generationen) zeigt כְהֻנַּת עוֹלָם (ewiges Priestertum) und לְדֹרֹתָם (für ihre Generationen) - erbliches Priestertum der Aaroniden.
Satzstruktur: Identische Salbung aller Priester zur Begründung des ewigen erblichen Priestertums.
Das Gesetz etabliert die dauerhafte aaronidische Priesterschaft für alle Generationen.
Exodus 40,16
Hebräisch: וַיַּ֖עַשׂ מֹשֶׁ֑ה כְּ֠כֹל אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה אֹתוֹ֖ כֵּ֥ן עָשָֽׂה׃
Deutsch: Und Mose tat es; nach allem, was der Ewige ihm geboten hatte, also tat er.

Kommentar: Die vollkommene Ausführung וַיַּעַשׂ מֹשֶׁה כְּכֹל אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֹתוֹ כֵּן עָשָׂה (und Mose machte nach allem, was JHWH ihm geboten hatte, so machte er) betont כְּכֹל (nach allem) und כֵּן עָשָׂה (so machte er) - Moses' absolute Treue zu allen göttlichen Anweisungen ohne Abweichung.
Satzstruktur: Zusammenfassende Bestätigung von Moses' vollkommener Ausführungstreue.
Das Gesetz würdigt Moses als treuen Vollstrecker aller göttlichen Befehle.
Exodus 40,17
Hebräisch: וַיְהִ֞י בַּחֹ֧דֶשׁ הָרִאשׁ֛וֹן בַּשָּׁנָ֥ה הַשֵּׁנִ֖ית בְּאֶחָ֣ד לַחֹ֑דֶשׁ הוּקַ֖ם הַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Und es begab sich im ersten Monat, im zweiten Jahr, am Ersten des Monats, da wurde die Wohnung eingerichtet.

Kommentar: Die historische Datierung וַיְהִי בַּחֹדֶשׁ הָרִאשׁוֹן בַּשָּׁנָה הַשֵּׁנִית בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ הוּקַם הַמִּשְׁכָּן (und es war im ersten Monat im zweiten Jahr am ersten des Monats, aufgerichtet wurde das Stiftszelt) zeigt die präzise Datierung: שָׁנָה הַשֵּׁנִית (zweites Jahr) nach dem Auszug und הוּקַם (wurde aufgerichtet) - die tatsächliche Durchführung.
Satzstruktur: Historische Dokumentation der Heiligtums-Einweihung am Neujahrstag des zweiten Jahres.
Das Gesetz dokumentiert den historischen Moment der Heiligtums-Inbetriebnahme.
Exodus 40,18
Hebräisch: וַיָּ֨קֶם מֹשֶׁ֜ה אֶת־הַמִּשְׁכָּ֗ן וַיִּתֵּן֙ אֶת־אֲדָנָ֔יו וַיָּ֙שֶׂם֙ אֶת־קְרָשָׁ֔יו וַיִּתֵּ֖ן אֶת־בְּרִיחָ֑יו וַיָּ֖קֶם אֶת־עַמּוּדָֽיו׃
Deutsch: Und Mose richtete die Wohnung auf und stellte ihre Füße auf und stellte ihre Bretter auf und setzte ihre Riegel ein und richtete ihre Säulen auf.

Kommentar: Die systematische Aufrichtung וַיָּקֶם מֹשֶׁה אֶת־הַמִּשְׁכָּן וַיִּתֵּן אֶת־אֲדָנָיו וַיָּשֶׂם אֶת־קְרָשָׁיו וַיִּתֵּן אֶת־בְּרִיחָיו וַיָּקֶם אֶת־עַמּוּדָיו  zeigt die logische Baufolge: 

1) אֲדָנִים (Sockel), 
2) קְרָשִׁים (Bretter), 
3) בְּרִיחִים (Riegel), 
4) עַמּוּדִים (Säulen) 
- vom Fundament zur Vollendung.
Satzstruktur: Systematische Aufrichtung des Stiftszelt-Rahmens in logischer Baufolge.
Das Gesetz zeigt Moses als methodischen Baumeister bei der Heiligtums-Errichtung.
Exodus 40,19
Hebräisch: וַיִּפְרֹ֤שׂ אֶת־הָאֹ֙הֶל֙ עַל־הַמִּשְׁכָּ֔ן וַיָּ֜שֶׂם אֶת־מִכְסֵ֥ה הָאֹ֛הֶל עָלָ֖יו מִלְמָ֑עְלָה כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und er breitete das Zelt über die Wohnung und legte die Decke des Zeltes oben darüber, so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Die Zeltbespannung וַיִּפְרֹשׂ אֶת־הָאֹהֶל עַל־הַמִּשְׁכָּן וַיָּשֶׂם אֶת־מִכְסֵה הָאֹהֶל עָלָיו מִלְמָעְלָה (und er breitete das Zelt über das Stiftszelt und er setzte die Decke des Zeltes auf es von oben) zeigt פרשׂ (ausbreiten) des אֹהֶל (Zeltes) über den Rahmen und מִכְסֶה (Decke) als äußeren Wetterschutz.
Die Ausführungstreue כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה bestätigt wieder die genaue Befolgung der göttlichen Anweisung.
Satzstruktur: Vollendung der Zeltstruktur mit Bespannung und Wetterdecke gemäß göttlicher Anweisung.
Das Gesetz zeigt die Vervollständigung der äußeren Zeltstruktur.
Exodus 40,20
Hebräisch: וַיִּקַּ֞ח וַיִּתֵּ֤ן אֶת־הָעֵדֻת֙ אֶל־הָ֣אָרֹ֔ן וַיָּ֥שֶׂם אֶת־הַבַּדִּ֖ים עַל־הָאָרֹ֑ן וַיִּתֵּ֧ן אֶת־הַכַּפֹּ֛רֶת עַל־הָאָרֹ֖ן מִלְמָֽעְלָה׃
Deutsch: Und er nahm das Zeugnis und legte es in die Lade und tat die Stangen an die Lade und legte den Sühndeckel oben auf die Lade.

Kommentar: Die Ladenausstattung וַיִּקַּח וַיִּתֵּן אֶת־הָעֵדֻת אֶל־הָאָרֹן (und er nahm und er setzte das Zeugnis in die Lade) zeigt עֵדֻת (Zeugnis) - die Gesetzestafeln als Inhalt der Bundeslade.
Die Komplettierung וַיָּשֶׂם אֶת־הַבַּדִּים עַל־הָאָרֹן וַיִּתֵּן אֶת־הַכַּפֹּרֶת עַל־הָאָרֹן מִלְמָעְלָה (und er setzte die Stangen auf die Lade und er setzte den Sühndeckel auf die Lade von oben) zeigt die vollständige Montage mit Tragstangen und dem goldenen Sühndeckel mit den Cherubim.
Satzstruktur: Vollständige Ausstattung der Bundeslade mit Gesetzestafeln, Tragstangen und Sühndeckel.
Das Gesetz zeigt die Inbetriebnahme des heiligsten Objekts.
Exodus 40,21
Hebräisch: וַיָּבֵ֣א אֶת־הָאָרֹן֮ אֶל־הַמִּשְׁכָּן֒ וַיָּ֗שֶׂם אֵ֚ת פָּרֹ֣כֶת הַמָּסָ֔ךְ וַיָּ֕סֶךְ עַ֖ל אֲר֣וֹן הָעֵד֑וּת כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und er brachte die Lade in die Wohnung und hing den Vorhang der Verhüllung auf und verhüllte die Lade des Zeugnisses, so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Die Ladeninstallation וַיָּבֵא אֶת־הָאָרֹן אֶל־הַמִּשְׁכָּן וַיָּשֶׂם אֵת פָּרֹכֶת הַמָּסָךְ וַיָּסֶךְ עַל אֲרוֹן הָעֵדֻת (und er brachte die Lade in das Stiftszelt und er setzte den Vorhang der Verhüllung und er verhüllte über die Lade des Zeugnisses) zeigt סכך (verhüllen, bedecken) - die Bundeslade wird im Allerheiligsten hinter dem פָּרֹכֶת (Vorhang) verborgen.
Satzstruktur: Installation der Bundeslade im Allerheiligsten mit Vorhangverhüllung gemäß göttlicher Anweisung.
Das Gesetz zeigt die Etablierung des heiligsten Raumes.
Exodus 40,22
Hebräisch: וַיִּתֵּ֤ן אֶת־הַשֻּׁלְחָן֙ בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד עַ֛ל יֶ֥רֶךְ הַמִּשְׁכָּ֖ן צָפֹ֑נָה מִח֖וּץ לַפָּרֹֽכֶת׃
Deutsch: Und er setzte den Tisch in das Zelt der Begegnung an die Seite der Wohnung gegen Norden, außerhalb des Vorhangs.

Kommentar: Die Tischpositionierung וַיִּתֵּן אֶת־הַשֻּׁלְחָן בְּאֹהֶל מוֹעֵד עַל יֶרֶךְ הַמִּשְׁכָּן צָפֹנָה מִחוּץ לַפָּרֹכֶת (und er setzte den Tisch in das Zelt der Begegnung auf die Seite des Stiftszelts nordwärts, außerhalb des Vorhangs) zeigt יָרֵךְ (Seite, Hüfte) צָפֹנָה (nordwärts) und מִחוּץ לַפָּרֹכֶת (außerhalb des Vorhangs) - der Schaubrottisch steht im Heiligen auf der Nordseite.
Satzstruktur: Positionierung des Schaubrottisches auf der Nordseite des Heiligen außerhalb des Allerheiligsten.
Das Gesetz zeigt die liturgische Raumaufteilung des Heiligen.
Exodus 40,23
Hebräisch: וַיַּעֲרֹ֥ךְ עָלָ֛יו עֵ֥רֶךְ לֶ֖חֶם לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und er richtete darauf eine Brotschichtung vor dem Ewigen zu, so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Die Brotaufschichtung וַיַּעֲרֹךְ עָלָיו עֵרֶךְ לֶחֶם לִפְנֵי יְהוָה (und er schichtete auf ihn eine Aufschichtung von Brot vor JHWH) zeigt ערך (aufschichten, anordnen) der עֵרֶךְ לֶחֶם (Brotaufschichtung) - die zwölf Schaubrote werden לִפְנֵי יְהוָה (vor JHWH) liturgisch angeordnet.
Satzstruktur: Liturgische Aufschichtung der Schaubrote vor JHWH gemäß göttlicher Anweisung.
Das Gesetz zeigt die Inbetriebnahme des Schaubrotdienstes.
Exodus 40,24
Hebräisch: וַיָּ֤שֶׂם אֶת־הַמְּנֹרָה֙ בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד נֹ֖כַח הַשֻּׁלְחָ֑ן עַ֛ל יֶ֥רֶךְ הַמִּשְׁכָּ֖ן נֶֽגְבָּה׃
Deutsch: Und er stellte den Leuchter in das Zelt der Begegnung, dem Tisch gegenüber, an die Seite der Wohnung gegen Süden.

Kommentar: Die Leuchterpositionierung וַיָּשֶׂם אֶת־הַמְּנֹרָה בְּאֹהֶל מוֹעֵד נֹכַח הַשֻּׁלְחָן עַל יֶרֶךְ הַמִּשְׁכָּן נֶגְבָּה (und er setzte den Leuchter in das Zelt der Begegnung gegenüber dem Tisch, auf die Seite des Stiftszelts südwärts) zeigt נֹכַח (gegenüber) und נֶגְבָּה (südwärts) - der goldene Leuchter steht dem Schaubrottisch gegenüber auf der Südseite.
Satzstruktur: Symmetrische Aufstellung des Leuchters gegenüber dem Tisch auf der Südseite des Heiligen.
Das Gesetz zeigt die symmetrische Anordnung der Hauptobjekte im Heiligen.
Exodus 40,25
Hebräisch: וַיַּ֥עַל הַנֵּרֹ֖ת לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und er setzte die Lampen auf vor dem Ewigen, so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Die Lampenanzündung וַיַּעַל הַנֵּרֹת לִפְנֵי יְהוָה (und er ließ aufsteigen die Lampen vor JHWH) zeigt עלה (aufsteigen lassen, anzünden) - die sieben Lampen werden sofort in Betrieb genommen und brennen לִפְנֵי יְהוָה (vor JHWH).
Satzstruktur: Sofortige Inbetriebnahme der sieben Lampen vor JHWH gemäß göttlicher Anweisung.
Das Gesetz zeigt die Aktivierung des heiligen Lichts im Heiligtum.
Exodus 40,26
Hebräisch: וַיָּ֛שֶׂם אֶת־מִזְבַּ֥ח הַזָּהָ֖ב בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד לִפְנֵ֖י הַפָּרֹֽכֶת׃
Deutsch: Und er stellte den goldenen Altar in das Zelt der Begegnung vor den Vorhang.

Kommentar: Die Räucheraltar-Position וַיָּשֶׂם אֶת־מִזְבַּח הַזָּהָב בְּאֹהֶל מוֹעֵד לִפְנֵי הַפָּרֹכֶת (und er setzte den Altar aus Gold in das Zelt der Begegnung vor den Vorhang) zeigt לִפְנֵי הַפָּרֹכֶת (vor den Vorhang) - der goldene Räucheraltar steht im Heiligen direkt vor dem Vorhang zum Allerheiligsten als vermittelndes Element zwischen den Räumen.
Satzstruktur: Positionierung des goldenen Räucheraltars vor dem Trennvorhang als liturgische Schnittstelle.
Das Gesetz zeigt die zentrale Position des Räucheraltars im Heiligtums-Layout.
Exodus 40,27
Hebräisch: וַיַּקְטֵ֥ר עָלָ֖יו קְטֹ֣רֶת סַמִּ֑ים כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und er räucherte darauf wohlriechendes Räucherwerk, so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Das erste Räucheropfer וַיַּקְטֵר עָלָיו קְטֹרֶת סַמִּים (und er räucherte auf ihm Räucherwerk aus Spezereien) zeigt קטר (räuchern) und קְטֹרֶת סַמִּים (Spezerei-Räucherwerk) - die sofortige Inbetriebnahme des Räucherdienstes mit dem kostbaren zusammengesetzten Räucherwerk.
Satzstruktur: Sofortige Aktivierung des Räucherdienstes mit kostbarem Spezerei-Räucherwerk gemäß göttlicher Anweisung.
Das Gesetz zeigt die Einweihung des täglichen Räucherdienstes.
Exodus 40,28
Hebräisch: וַיָּ֛שֶׂם אֶת־מָסַ֥ךְ הַפֶּ֖תַח לַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Und er hing den Vorhang des Eingangs zur Wohnung auf.

Kommentar: Der Eingangsvorhang וַיָּשֶׂם אֶת־מָסַךְ הַפֶּתַח לַמִּשְׁכָּן (und er setzte den Vorhang des Eingangs für das Stiftszelt) vervollständigt die Innenausstattung mit dem bunten Eingangsvorhang, der das Heilige nach außen abschließt.
Die LXX (28-32) verkürzt die abschließenden Verse über die Wolke und das Feuer drastisch. Während der hebräische Text ausführlich die Führung durch die Wolke beschreibt, fasst die LXX dies in wenigen Versen zusammen.
Satzstruktur: Vervollständigung der Innenraumabgrenzung durch den Eingangsvorhang.
Das Gesetz schließt die Inneneinrichtung des Stiftszelts ab.
Exodus 40,29
Hebräisch: וְאֵת֙ מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֔ה שָׂ֕ם פֶּ֖תַח מִשְׁכַּ֣ן אֹֽהֶל־מוֹעֵ֑ד וַיַּ֣עַל עָלָ֗יו אֶת־הָעֹלָה֙ וְאֶת־הַמִּנְחָ֔ה כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und den Aufsteigeopferaltar stellte er an den Eingang der Wohnung des Zeltes der Begegnung, und er ließ darauf das Aufsteigeopfer aufsteigen und das Speisopfer, so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Die Altar-Installation וְאֵת מִזְבַּח הָעֹלָה שָׂם פֶּתַח מִשְׁכַּן אֹהֶל־מוֹעֵד (und den Altar des Aufsteigeopfers setzte er am Eingang der Wohnung des Zeltes der Begegnung) zeigt die zentrale Position im Vorhof vor dem Stiftszelt.
Die ersten Opfer וַיַּעַל עָלָיו אֶת־הָעֹלָה וְאֶת־הַמִּנְחָה (und er ließ aufsteigen auf ihm das Aufsteigeopfer und das Speisopfer) zeigen עלה (aufsteigen lassen) - die sofortige Inbetriebnahme mit עֹלָה (Aufsteigeopfer) und מִנְחָה (Speisopfer).
Satzstruktur: Installation des Aufsteigeopferaltars mit sofortiger Opferdarbringung gemäß göttlicher Anweisung.
Das Gesetz zeigt die Aktivierung des zentralen Opferdienstes.
Exodus 40,30
Hebräisch: וַיָּ֨שֶׂם֙ אֶת־הַכִּיֹּ֔ר בֵּֽין־אֹ֥הֶל מוֹעֵ֖ד וּבֵ֣ין הַמִּזְבֵּ֑חַ וַיִּתֵּ֥ן שָׁ֛מָּה מַ֖יִם לְרָחְצָֽה׃
Deutsch: Und er stellte das Becken zwischen das Zelt der Begegnung und den Altar und tat Wasser hinein zum Waschen.

Kommentar: Die Becken-Positionierung וַיָּשֶׂם אֶת־הַכִּיּוֹר בֵּין־אֹהֶל מוֹעֵד וּבֵין הַמִּזְבֵּחַ (und er setzte das Becken zwischen das Zelt der Begegnung und den Altar) zeigt die strategische Zwischenposition für die priesterliche Reinigung.
Die Funktionsfähigkeit וַיִּתֵּן שָׁמָּה מַיִם לְרָחְצָה (und er setzte dort Wasser zum Waschen) macht das Becken mit מַיִם לְרָחְצָה (Wasser zum Waschen) sofort einsatzbereit.
Die LXX verwendet ἀνεζεύγνυσαν (sie brachen auf) für das hebräische יסעו, was eine spezifischere militärische Terminologie des Aufbruchs darstellt.
Satzstruktur: Strategische Becken-Installation mit Wasserfüllung für sofortige Nutzungsfähigkeit.
Das Gesetz vervollständigt die funktionale Vorhofausstattung.
Exodus 40,31
Hebräisch: וְרָחֲצ֣וּ מִמֶּ֔נּוּ מֹשֶׁ֖ה וְאַהֲרֹ֣ן וּבָנָ֑יו אֶת־יְדֵיהֶ֖ם וְאֶת־רַגְלֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und Mose und Aaron und seine Söhne wuschen daraus ihre Hände und ihre Füße.

Kommentar: Die erste Waschung וְרָחֲצוּ מִמֶּנּוּ מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן וּבָנָיו אֶת־יְדֵיהֶם וְאֶת־רַגְלֵיהֶם (und sie wuschen von ihm Mose und Aaron und seine Söhne ihre Hände und ihre Füße) zeigt רחץ (waschen) - Mose nimmt gemeinsam mit den Priestern die erste Reinigungswaschung vor.
Satzstruktur: Gemeinsame erste Reinigungswaschung von Mose und allen Priestern zur Einweihung.
Das Gesetz zeigt Moses' Teilnahme an der ersten priesterlichen Waschung.
Exodus 40,32
Hebräisch: בְּבֹאָ֞ם אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֗ד וּבְקָרְבָתָ֛ם אֶל־הַמִּזְבֵּ֖חַ יִרְחָ֑צוּ כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Wenn sie in das Zelt der Begegnung kamen und wenn sie an den Altar herantraten, wuschen sie sich, so wie der Ewige dem Mose geboten hatte.

Kommentar: Die Waschungsregel בְּבֹאָם אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד וּבְקָרְבָתָם אֶל־הַמִּזְבֵּחַ יִרְחָצוּ (bei ihrem Kommen zum Zelt der Begegnung und bei ihrem Herantreten zum Altar waschen sie sich) zeigt die obligatorische Reinigung vor jedem Betreten des Heiligen oder Herantreten an den Altar.
Die LXX schließt mit ἐν πάσαις ταῖς ἀναζυγαῖς αὐτῶν (in allen ihren Aufbrüchen), während der hebräische Text בכל־מסעיהם (in allen ihren Wanderungen) hat, was eine andere Nuance der Reisebewegung vermittelt.
Satzstruktur: Festlegung der obligatorischen Waschungsregel für jeden Priesterdienst gemäß göttlicher Anweisung.
Das Gesetz etabliert die dauerhafte Reinigungsvorschrift für den Priesterdienst.
Exodus 40,33
Hebräisch: וַיָּ֣קֶם אֶת־הֶחָצֵ֗ר סָבִיב֙ לַמִּשְׁכָּ֣ן וְלַמִּזְבֵּ֔חַ וַיִּתֵּ֕ן אֶת־מָסַ֖ךְ שַׁ֣עַר הֶחָצֵ֑ר וַיְכַ֥ל מֹשֶׁ֖ה אֶת־הַמְּלָאכָֽה׃
Deutsch: Und er richtete den Vorhof auf rings um die Wohnung und um den Altar und hing den Vorhang vom Tor des Vorhofs auf. Und so vollendete Mose das Werk.

Kommentar: Die Vorhof-Vollendung וַיָּקֶם אֶת־הֶחָצֵר סָבִיב לַמִּשְׁכָּן וְלַמִּזְבֵּחַ וַיִּתֵּן אֶת־מָסַךְ שַׁעַר הֶחָצֵר (und er errichtete den Vorhof ringsum für das Stiftszelt und für den Altar und er setzte den Vorhang des Tores des Vorhofs) vervollständigt die äußere Abgrenzung.
Die Werkvollendung וַיְכַל מֹשֶׁה אֶת־הַמְּלָאכָה (und Mose vollendete das Werk) zeigt כלה (vollenden) - der historische Moment der Heiligtums-Fertigstellung.
Satzstruktur: Abschluss der Vorhofumzäunung und feierliche Verkündung der Werkvollendung durch Mose.
Das Gesetz dokumentiert die historische Vollendung des gesamten Heiligtumsprojekts.
Exodus 40,34
Hebräisch: וַיְכַ֥ס הֶעָנָ֖ן אֶת־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וּכְב֣וֹד יְהוָ֔ה מָלֵ֖א אֶת־הַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Und die Wolke bedeckte das Zelt der Begegnung, und die Herrlichkeit des Ewigen erfüllte die Wohnung.

Kommentar: Die göttliche Antwort וַיְכַס הֶעָנָן אֶת־אֹהֶל מוֹעֵד וּכְבוֹד יְהוָה מָלֵא אֶת־הַמִּשְׁכָּן (und die Wolke bedeckte das Zelt der Begegnung und die Herrlichkeit JHWHs füllte das Stiftszelt) zeigt die unmittelbare göttliche Reaktion auf die Vollendung. עָנָן (Wolke) als äußeres Zeichen und כְּבוֹד יְהוָה (Herrlichkeit JHWHs) als innere Realität. מלא (füllen) zeigt die vollständige göttliche Präsenz.
Satzstruktur: Unmittelbare göttliche Annahme des vollendeten Heiligtums durch Wolke und Herrlichkeit.
Das Gesetz zeigt die göttliche Bestätigung und Inbesitznahme des Heiligtums.
Exodus 40,35
Hebräisch: וְלֹא־יָכֹ֣ל מֹשֶׁ֗ה לָבוֹא֙ אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד כִּֽי־שָׁכַ֥ן עָלָ֖יו הֶעָנָ֑ן וּכְב֣וֹד יְהוָ֔ה מָלֵ֖א אֶת־הַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Und Mose konnte nicht in das Zelt der Begegnung kommen, denn die Wolke ruhte darauf, und die Herrlichkeit des Ewigen erfüllte die Wohnung.

Kommentar: Moses' Ausschluss וְלֹא־יָכֹל מֹשֶׁה לָבוֹא אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד כִּי־שָׁכַן עָלָיו הֶעָנָן וּכְבוֹד יְהוָה מָלֵא אֶת־הַמִּשְׁכָּן (und nicht konnte Mose kommen zum Zelt der Begegnung, denn es wohnte auf ihm die Wolke und die Herrlichkeit JHWHs füllte das Stiftszelt) zeigt שׁכן (wohnen, sich niederlassen) - die göttliche Präsenz ist so intensiv, dass selbst Mose nicht eintreten kann.
Satzstruktur: Selbst Moses kann wegen der intensiven göttlichen Präsenz nicht in das Heiligtum eintreten.
Das Gesetz zeigt die überwältigende göttliche Heiligkeit, die selbst Mose ausschließt.
Exodus 40,36
Hebräisch: וּבְהֵעָל֤וֹת הֶֽעָנָן֙ מֵעַ֣ל הַמִּשְׁכָּ֔ן יִסְע֖וּ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל בְּכֹ֖ל מַסְעֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und wenn sich die Wolke von der Wohnung erhob, brachen die Kinder Israels auf, auf allen ihren Zügen.

Kommentar: Das Führungssystem וּבְהֵעָלוֹת הֶעָנָן מֵעַל הַמִּשְׁכָּן יִסְעוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּכֹל מַסְעֵיהֶם (und beim Aufsteigen der Wolke von über dem Stiftszelt brechen auf die Söhne Israels in allen ihren Aufbrüchen) zeigt עלה (aufsteigen) der Wolke als Aufbruchssignal und נסע (aufbrechen) des Volkes. בְּכֹל מַסְעֵיהֶם (in allen ihren Zügen) zeigt die dauerhafte Gültigkeit.
Satzstruktur: Etablierung des göttlichen Führungssystems durch die Wolkenbewegung für alle Wüstenwanderungen.
Das Gesetz zeigt die göttliche Führung Israels durch das sichtbare Wolkenzeichen.
Exodus 40,37
Hebräisch: וְאִם־לֹ֥א יֵעָלֶ֖ה הֶעָנָ֑ן וְלֹ֣א יִסְע֔וּ עַד־י֖וֹם הֵעָלֹתוֹֽ׃
Deutsch: Und wenn sich die Wolke nicht erhob, so brachen sie nicht auf bis zu dem Tag, da sie sich erhob.

Kommentar: Das Warteprinzip וְאִם־לֹא יֵעָלֶה הֶעָנָן וְלֹא יִסְעוּ עַד־יוֹם הֵעָלֹתוֹ (und wenn nicht aufstieg die Wolke und nicht brachen sie auf bis zu dem Tag ihres Aufsteigens) zeigt den absoluten Gehorsam gegenüber dem göttlichen Signal. Israel wartet, bis die Wolke das Zeichen zum Aufbruch gibt.
Satzstruktur: Absolute Abhängigkeit der Israeliten vom göttlichen Wolkenzeichen für jeden Aufbruch.
Das Gesetz betont die vollkommene Unterordnung unter die göttliche Führung.
Exodus 40,38	
Hebräisch: כִּי֩ עֲנַ֨ן יְהוָ֤ה עַֽל־הַמִּשְׁכָּן֙ יוֹמָ֔ם וְאֵ֕שׁ תִּהְיֶ֥ה לַ֖יְלָה בּוֹ֑ לְעֵינֵ֥י כָל־בֵּֽית־יִשְׂרָאֵ֖ל בְּכָל־מַסְעֵיהֶֽם׃
Deutsch: Denn die Wolke des Ewigen war bei Tag auf der Wohnung, und Feuer war bei Nacht darin vor den Augen des ganzen Hauses Israel, auf allen ihren Zügen.

Kommentar: Die permanente Präsenz כִּי עֲנַן יְהוָה עַל־הַמִּשְׁכָּן יוֹמָם וְאֵשׁ תִּהְיֶה לַיְלָה בּוֹ (denn die Wolke JHWHs war auf dem Stiftszelt tagsüber und Feuer war nachts in ihr) zeigt die kontinuierliche göttliche Präsenz: עֲנַן (Wolke) am Tag und אֵשׁ (Feuer) in der Nacht.
Die universelle Sichtbarkeit לְעֵינֵי כָל־בֵּית־יִשְׂרָאֵל בְּכָל־מַסְעֵיהֶם (vor den Augen des ganzen Hauses Israel in allen ihren Zügen) zeigt, dass alle Israeliten die göttliche Führung sehen können während der gesamten Wüstenzeit.
Satzstruktur: Permanente göttliche Präsenz durch Tag-Wolke und Nacht-Feuer vor ganz Israel während aller Wüstenwanderungen.
Das Gesetz schließt mit der Verheißung der dauerhaften göttlichen Führung und Präsenz.
Strukturelle Straffung: Die LXX zeigt in diesem abschließenden Kapitel eine deutliche Tendenz zur Straffung und Zusammenfassung, wodurch der Text konziser, aber weniger detailliert wird als die hebräische Version.

Peter Streitenberger / Ingolstadt & Thomas Schneider / Rennerod im Dezember 2025











2

image1.gif




