Philologisch-Exegetischer Kommentar

Tanach-Deutsch 

Leviticus

Leviticus 1,1
Hebräisch: וַיִּקְרָ֖א אֶל־מֹשֶׁ֑ה וַיְדַבֵּ֤ר יְהוָה֙ אֵלָ֔יו מֵאֹ֥הֶל מוֹעֵ֖ד לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige rief Mosche und redete zu ihm aus dem Zelt der Begegnung und sprach:

Kommentar: Der Vers eröffnet das Buch Levitikus mit zwei aufeinanderfolgenden Hauptverben im Waw-Konsekutiv. וַיִּקְרָא (wayyiqra) ist ein Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von der Wurzel קרא (rufen), 3. Person maskulin Singular. Das Verb regiert die Präposition אֶל־ (el-), die eine Richtung zu einer Person hin ausdrückt. מֹשֶׁה steht als direktes Objekt der Anrede.
Das zweite Hauptverb וַיְדַבֵּר (wayedabber) ist ein Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von דבר (sprechen/reden), ebenfalls 3. Person maskulin Singular. Das Subjekt יְהוָה (JHWH) wird explizit genannt und steht in nachgestellter Position für Emphase. Das Pronomen אֵלָיו (zu ihm) bezieht sich auf Mosche zurück.
Die Ortsangabe מֵאֹהֶל מוֹעֵד (me'ohel mo'ed) verwendet die Präposition מִן (von/aus), die den Ausgangspunkt der göttlichen Rede markiert. אֹהֶל (Zelt) steht im Constructus mit מוֹעֵד (Begegnung/bestimmte Zeit), wodurch ein Genitivverhältnis entsteht: "Zelt der Begegnung". Der Infinitiv לֵאמֹר (le'mor) leitet die folgende direkte Rede ein und ist eine standardisierte Wendung in der hebräischen Bibel.
Die LXX zeigt textkritische Varianten bei ויקרא אל־משה (wayyiqra el-Moshe). Während die Haupttradition ἀνεκάλεσεν Μωυσῆν liest, zeigen die Handschriften erhebliche Variation: Äthiopische, arabische, armenische und koptische Versionen sowie Syh unterstützen Μωυσῆν, während Codex 126 und 799 τον hinzufügen, Codex 72 τω μωσει bietet, und weitere Handschriften (246, 71′, A, G-58, n, 527) alternative Kasusformen zeigen. Diese Varianten spiegeln unterschiedliche Interpretationen der hebräischen Präposition אל wider.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze mit Waw-Konsekutiv: [Subjekt implizit] + Verb + Objekt // Verb + Subjekt + Objekt + Adverbialbestimmung + Infinitiv. Beide Sätze sind Hauptsätze ohne Nebensätze.
Der Vers etabliert die göttliche Autorität als Sprecher des folgenden Gesetzes und betont durch die Ortsangabe die Heiligkeit und Legitimität der Offenbarung aus dem Begegnungszelt heraus.
Leviticus 1,2
Hebräisch: דַּבֵּ֞ר אֶל־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ וְאָמַרְתָּ֣ אֲלֵהֶ֔ם אָדָ֗ם כִּֽי־יַקְרִ֥יב מִכֶּ֛ם קָרְבָּ֖ן לַֽיהוָ֑ה מִן־הַבְּהֵמָ֗ה מִן־הַבָּקָר֙ וּמִן־הַצֹּ֔אן תַּקְרִ֖יבוּ אֶת־קָרְבַּנְכֶֽם׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'els und sage zu ihnen: Wenn ein Mensch von euch dem Ewigen eine Opfergabe darbringen will, sollt ihr vom Vieh, vom Rind- und Kleinvieh eure Opfergabe darbringen.

Kommentar: Der Vers beginnt mit zwei Imperativen im Maskulin Singular, die an Mosche gerichtet sind. דַּבֵּר (dabber) ist ein Piel-Imperativ von דבר (sprechen), der intensive oder kausative Bedeutung hat. Die Präposition אֶל־ regiert בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Söhne Israels), wobei בְּנֵי als Constructus-Plural von בֵּן (Sohn) steht. Der zweite Imperativ וְאָמַרְתָּ (we'amarta) ist ein Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von אמר (sagen), das hier futurische Bedeutung hat.
Das Pronomen אֲלֵהֶם (zu ihnen) bezieht sich auf die בְּנֵי יִשְׂרָאֵל zurück. אָדָם (Mensch) fungiert als Subjekt des folgenden Konditionalsatzes und steht emphatisch am Satzanfang. Die Konjunktion כִּי (wenn/dass) leitet hier einen temporalen Konditionalsatz ein, nicht einen Kausalsatz.
Das Verb יַקְרִיב (yaqriv) ist ein Hifil-Imperfekt von קרב (nahen/darbringen), 3. Person maskulin Singular, mit kausativer Bedeutung "darbringen lassen". מִכֶּם (von euch) ist eine partitive Präposition, die die Zugehörigkeit zur Gemeinschaft ausdrückt. קָרְבָּן (Opfergabe) ist das Akkusativobjekt, etymologisch verwandt mit קרב (nahen).
Die Präposition לַיהוָה (für JHWH) mit dem Artikel zeigt den Empfänger der Opfergabe an. מִן־הַבְּהֵמָה (von dem Vieh) spezifiziert die Quelle der Opfertiere, wobei בְּהֵמָה Kollektivbegriff für Groß- und Kleinvieh ist. Die weitere Spezifizierung erfolgt durch מִן־הַבָּקָר (von den Rindern) und וּמִן־הַצֹּאן (und von dem Kleinvieh), beide mit bestimmtem Artikel.
Das abschließende Verb תַּקְרִיבוּ (taqrivu) ist ein Hifil-Imperfekt 2. Person maskulin Plural von קרב, das den Imperativcharakter der Aussage unterstreicht. אֶת־קָרְבַּנְכֶם (eure Opfergabe) ist das definite Akkusativobjekt mit Possessivsuffix 2. Person maskulin Plural.
Die LXX übersetzt קרבן (Korban) konsequent als δῶρα (Gaben/Geschenke) statt als "Opfer", was eine weniger kultisch-rituelle und mehr geschenkhafte Interpretation darstellt. Die handschriftliche Überlieferung der LXX zeigt hier bemerkenswerte Stabilität im Vergleich zu anderen Stellen, was auf eine frühe Fixierung dieser Übersetzungstradition hinweist.
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Aufbau: Zwei koordinierte Imperative als Hauptsätze, gefolgt von einem Konditionalsatz mit כִּי als Nebensatz, der seinerseits einen Hauptsatz mit imperativischer Funktion nach sich zieht. Der Hauptsatz lautet: Imperativ + Objekt // Imperativ + Objekt. Der Nebensatz: Kondition (כִּי + Subjekt + Verb + Objekte) → Folge (Hauptsatz mit imperativischem Imperfekt).
Dieser Vers etabliert die grundlegenden Bestimmungen für Tieropfer in Israel und definiert die erlaubten Opfertiere als domestizierte Herdentiere, wodurch wilde Tiere und unreine Tiere ausgeschlossen werden.
Leviticus 1,3
Hebräisch: אִם־עֹלָ֤ה קָרְבָּנוֹ֙ מִן־הַבָּקָ֔ר זָכָ֥ר תָּמִ֖ים יַקְרִיבֶ֑נּוּ אֶל־פֶּ֝תַח אֹ֤הֶל מוֹעֵד֙ יַקְרִ֣יב אֹתוֹ֔ לִרְצֹנֹ֖ו לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Wenn seine Opfergabe ein Aufsteigeopfer vom Rindvieh ist, so soll er ein männliches, fehlerloses darbringen. Zum Eingang des Zeltes der Begegnung soll er es darbringen, zum Wohlgefallen für ihn vor dem Ewigen.

Kommentar: Der Vers beginnt mit der Konditionspartikel אִם (wenn), die einen hypothetischen Fall einleitet. עֹלָה (Aufsteigeopfer/Aufsteigeopfer) von der Wurzel עלה (hinaufsteigen) bezeichnet das vollständig verbrannte Opfer. קָרְבָּנוֹ (seine Opfergabe) enthält das Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular. Die Präposition מִן־הַבָּקָר (vom Rindvieh) spezifiziert die Tierkategorie.
זָכָר (männlich) und תָּמִים (vollkommen/fehlerlos) stehen als Attribute im Akkusativ und definieren die Qualitätsanforderungen. תָּמִים von der Wurzel תמם (vollständig sein) bezeichnet kultische Perfektion ohne physische Mängel. Das Verb יַקְרִיבֶנּוּ ist ein Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular von קרב mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular.
Die Ortsbestimmung אֶל־פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד (zum Eingang des Zeltes der Begegnung) verwendet פֶּתַח (Eingang/Öffnung) im Constructus. Das zweite יַקְרִיב (er soll darbringen) mit אֹתוֹ (ihn/es) wiederholt den Darbringungsakt emphatisch. לִרְצֹנֹ֖ו (zu seinem Wohlgefallen) von רצון (Wohlgefallen/Gunst) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular bezeichnet die göttliche Annahme. לִפְנֵ֥י יְהוָֽה (vor JHWH) markiert den sakralen Bereich.
Die LXX verwendet δεκτὸν ἔναντι κυρίου (angenehm vor dem Herrn) für לרצנו לפני יהוה (zu seinem Wohlgefallen vor YHWH), was eine stärkere Betonung der göttlichen Annahme zeigt.
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Konditionalsatz: Protasis (אִם + Subjekt + Prädikatsnomen + Herkunftsangabe) → Apodosis (Objekt + Objekt + Verb + Ortsangabe + Verb + Objekt + Zweckangabe + Ortsangabe). Der Hauptsatz enthält zwei koordinierte Verben mit gemeinsamen Objektbezug.
Dieser Vers etabliert die spezifischen Anforderungen für Rindopfer und betont sowohl die Qualität des Tieres als auch den korrekten Ort der Darbringung.
Leviticus 1,4
Hebräisch: וְסָמַ֣ךְ יָדֹ֔ו עַ֖ל רֹ֣אשׁ הָעֹלָ֑ה וְנִרְצָ֥ה לוֹ֖ לְכַפֵּ֥ר עָלָֽיו׃
Deutsch: Und er soll seine Hand auf den Kopf des Aufsteigeopfers stützen, und es wird wohlgefällig angenommen werden für ihn, um Sühne für ihn zu erwirken.

Kommentar: Das Verb וְסָמַ֣ךְ ist ein Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von סמך (stützen/lehnen), 3. Person maskulin Singular, das die rituelle Handauflegung beschreibt. יָדֹ֔ו (seine Hand) im Singular steht mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular. Die Präposition עַל (auf) regiert רֹ֣אשׁ הָעֹלָ֑ה (Kopf des Aufsteigeopfers), wobei רֹאשׁ im Constructus mit הָעֹלָה (das Aufsteigeopfer) steht.
Das zweite Verb וְנִרְצָ֥ה ist ein Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von רצה (Wohlgefallen finden/annehmen), 3. Person maskulin Singular. Das Nifal drückt hier die passive Bedeutung aus: "es wird angenommen werden". לוֹ֖ (für ihn) ist Dativus commodi. Der Infinitiv לְכַפֵּ֥ר (um zu sühnen) von der Wurzel כפר (bedecken/sühnen) im Piel mit der Präposition עָלָֽיו (über ihn/für ihn) drückt den Zweck der rituellen Handlung aus.
Die Handauflegung (סמיכה) ist ein zentraler ritueller Akt, der die Identifikation des Opfernden mit dem Opfertier symbolisiert und die Übertragung von Schuld oder Stellvertretung ausdrückt. כפר in seiner grundlegenden Bedeutung "bedecken" entwickelt die theologische Bedeutung der Sühne durch Vergebung.
Die LXX hat eine bedeutsame textkritische Abweichung bei ונרצה לו לכפר עליו. Das hebräische ונרצה (wenirtza - "und es wird angenommen werden") wird als δεκτὸν αὐτῷ ἐξιλάσασθαι (angenehm für ihn zur Sühnung) wiedergegeben, wobei die LXX das Subjekt ändert - das Opfer wird "für ihn angenehm" statt "es wird angenommen".
Die Satzstruktur: besteht aus zwei koordinierten Hauptsätzen mit Waw-Konsekutiv: Verb + Subjekt + Präpositionalphrase // Verb + Dativobjekt + Infinitivkonstruktion. Beide Sätze sind syntaktisch gleichwertige Hauptsätze ohne Nebensätze.
Dieser Vers beschreibt den entscheidenden Moment der rituellen Identifikation zwischen Opferndem und Opfertier, wodurch die sühnende Wirkung des Opfers ermöglicht wird.
Leviticus 1,5
Hebräisch: וְשָׁחַ֛ט אֶת־בֶּ֥ן הַבָּקָ֖ר לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה וְ֠הִקְרִיבוּ בְּנֵ֨י אַהֲרֹ֤ן הַֽכֹּֽהֲנִים֙ אֶת־הַדָּ֔ם וְזָרְק֨וּ אֶת־הַדָּ֤ם עַל־הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ סָבִ֔יב אֲשֶׁר־פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und er soll das junge Rind schlachten vor dem Ewigen; und die Söhne 'Aharons, die Priester, sollen das Blut darbringen und das Blut ringsum an den Altar spritzen, der vor dem Eingang des Zeltes der Begegnung ist.

Kommentar: Das Verb וְשָׁחַ֛ט ist ein Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von שחט (schlachten), 3. Person maskulin Singular. אֶת־בֶּ֥ן הַבָּקָ֖ר (das junge Rind) verwendet בֶּן (Sohn/junges Tier) im Constructus mit הַבָּקָר (das Rindvieh). לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה (vor JHWH) markiert den sakralen Kontext der Schlachtung.
וְ֠הִקְרִיבוּ ist ein Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קרב (darbringen), 3. Person maskulin Plural. בְּנֵ֨י אַהֲרֹ֤ן הַֽכֹּֽהֲנִים֙ (die Söhne Aarons, die Priester) zeigt die Apposition: בְּנֵי אַהֲרֹן wird durch הַֽכֹּֽהֲנִים (die Priester) erläutert. אֶת־הַדָּ֔ם (das Blut) ist direktes Objekt.
Das koordinierte Verb וְזָרְק֨וּ ist ein Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von זרק (spritzen/sprengen), 3. Person maskulin Plural. עַל־הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ (auf den Altar) mit סָבִ֔יב (ringsum) beschreibt die rituelle Blutsprengung. Der Relativsatz אֲשֶׁר־פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד (der vor dem Eingang des Zeltes der Begegnung ist) lokalisiert den Altar präzise.
Die Trennung zwischen Laienschlachtung und priesterlichem Blutdienst ist bedeutsam: Der Opfernde vollzieht die Schlachtung, aber nur die כֹּהֲנִים (Priester) dürfen das Blut handhaben. זרק (spritzen) unterscheidet sich von נתן (geben/setzen) durch die dynamische Sprengbewegung.
Die LXX zeigt bei ושחט (weschachat) handschriftliche Variation zwischen Singular- und Pluralformen, was unterschiedliche Auffassungen über die rituelle Durchführung widerspiegelt. Diese textkritische Unsicherheit erfordert eine detailliertere Analyse der Handschriftenfamilien, um die ursprüngliche Übersetzungsintention zu klären - eine Untersuchung, die jedoch den Rahmen dieses Kommentars übersteigen würde.
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze mit Waw-Konsekutiv: Verb + Objekt + Adverbialbestimmung // Verb + Subjekt + Objekt // Verb + Objekt + Adverbialbestimmung + Relativsatz. Der Relativsatz fungiert als Attributsatz zum Altar.
Dieser Vers etabliert die entscheidende Unterscheidung zwischen Laien- und Priesterfunktionen im Opferkult und betont die zentrale Bedeutung des Blutes im Sühneprozess.
Leviticus 1,6
Hebräisch: וְהִפְשִׁ֖יט אֶת־הָעֹלָ֑ה וְנִתַּ֥ח אֹתָ֖הּ לִנְתָחֶֽיהָ׃
Deutsch: Und er soll dem Aufsteigeopfer die Haut abziehen und es in seine Stücke zerlegen.

Kommentar: Das Verb וְהִפְשִׁ֖יט ist ein Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von פשט (ausbreiten/abziehen), 3. Person maskulin Singular. Das Hifil verleiht kausative Bedeutung: "die Haut abziehen lassen" oder "häuten". אֶת־הָעֹלָ֑ה (das Aufsteigeopfer) ist direktes Objekt mit Nota accusativi.
Das zweite Verb וְנִתַּ֥ח ist ein Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von נתח (zerstückeln), 3. Person maskulin Singular. Das Piel drückt intensive oder kausative Handlung aus. אֹתָ֖הּ (es) mit femininem Suffix bezieht sich auf הָעֹלָה zurück, da עֹלָה grammatisch feminin ist. לִנְתָחֶֽיהָ (zu ihren Stücken) verwendet die Präposition לְ mit נְתָחִים (Stücke) im Plural mit Possessivsuffix 3. Person feminin Singular.
Die Reihenfolge der Verarbeitung ist bedeutsam: Erst wird die Haut entfernt (הפשיט), dann erfolgt die Zerlegung (נתח). נְתָחִים bezeichnet die rituell korrekten Fleischstücke für die Altardarbringung. Die Haut (עור) verbleibt beim Priester als dessen Anteil (Lev 7,8).
Die LXX übersetzt וְהִפְשִׁ֖יט mit καὶ ἐκδείρει (und er soll abhäuten) und וְנִתַּ֥ח mit καὶ διελεῖ (und er soll zerteilen), was die praktischen Aspekte der Fleischverarbeitung präzise wiedergibt.
Die Satzstruktur: besteht aus zwei koordinierten Hauptsätzen mit Waw-Konsekutiv: Verb + Objekt // Verb + Objekt + Adverbialbestimmung. Beide Sätze sind syntaktisch gleichwertige Hauptsätze ohne Nebensätze.
Dieser Vers beschreibt die praktische Vorbereitung des Opfertieres für die Verbrennung und zeigt die systematische Vorgehensweise der Opferverarbeitung.
Leviticus 1,7
Hebräisch: וְ֠נָתְנוּ בְּנֵ֨י אַהֲרֹ֧ן הַכֹּהֵ֛ן אֵ֖שׁ עַל־הַמִּזְבֵּ֑חַ וְעָרְכ֥וּ עֵצִ֖ים עַל־הָאֵֽשׁ׃
Deutsch: Und die Söhne 'Aharons, des Priesters, sollen Feuer auf den Altar legen und Holz auf dem Feuer richten.

Kommentar: Das Verb וְ֠נָתְנוּ ist ein Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von נתן (geben/setzen/legen), 3. Person maskulin Plural. בְּנֵ֨י אַהֲרֹ֧ן הַכֹּהֵ֛ן (die Söhne Aarons, des Priesters) zeigt הַכֹּהֵ֛ן als Apposition zu אַהֲרֹ֧ן. אֵ֖שׁ (Feuer) ist direktes Objekt, עַל־הַמִּזְבֵּ֑חַ (auf den Altar) Adverbialbestimmung des Ortes.
Das koordinierte Verb וְעָרְכ֥וּ ist ein Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von ערך (anordnen/schichten), 3. Person maskulin Plural. עֵצִ֖ים (Hölzer/Holzscheite) als direktes Objekt, עַל־הָאֵֽשׁ (auf das Feuer) als Ortsangabe. Die Wurzel ערך bedeutet grundlegend "in Reihen ordnen" und bezeichnet hier das systematische Schichten des Brennholzes.
Die Betonung liegt auf der priesterlichen Verantwortung für das Altarfeuer. אֵשׁ kann sowohl natürliches als auch das göttliche Feuer bezeichnen, das nach Lev 9,24 vom Himmel fiel und permanent brennen sollte (Lev 6,6). עֵצִים im Plural bezeichnet die für das Opfer notwendigen Holzscheite unterschiedlicher Größe.
Die LXX zeigt textkritische Variation bei בני אהרן הכהן (benei Aharon hakohen): Während der hebräische Text הַכֹּהֵן im Singular verwendet, bieten griechische Handschriften sowohl οἱ ἱερεῖς (Plural) als auch ὁ ἱερεύς (Singular), was unterschiedliche Interpretationen der Aaronidenfunktion widerspiegelt.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze mit Waw-Konsekutiv: Verb + Subjekt + Objekt + Adverbialbestimmung // Verb + Objekt + Adverbialbestimmung. Beide Sätze sind syntaktisch gleichwertige Hauptsätze ohne Nebensätze.
Dieser Vers etabliert die priesterliche Verantwortung für die Vorbereitung des Altarfeuers und betont die systematische Ordnung des Opferdienstes.
Leviticus 1,8
Hebräisch: וְעָרְכ֗וּ בְּנֵ֤י אַהֲרֹן֙ הַכֹּ֣הֲנִ֔ים אֵ֚ת הַנְּתָחִ֔ים אֶת־הָרֹ֖אשׁ וְאֶת־הַפָּ֑דֶר עַל־הָעֵצִים֙ אֲשֶׁ֣ר עַל־הָאֵ֔שׁ אֲשֶׁ֖ר עַל־הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und die Söhne 'Aharons, die Priester, sollen die Stücke, den Kopf und das Fett auf dem Holz richten, das auf dem Feuer ist, das auf dem Altar ist.

Kommentar: Das Verb וְעָרְכ֗וּ ist ein Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von ערך (anordnen), 3. Person maskulin Plural. בְּנֵ֤י אַהֲרֹן֙ הַכֹּ֣הֲנִ֔ים zeigt הַכֹּ֣הֲנִ֔ים (die Priester) als explikative Apposition zu בְּנֵ֤י אַהֲרֹן֙.
Die direkten Objekte sind אֵ֚ת הַנְּתָחִ֔ים (die Fleischstücke), אֶת־הָרֹ֖אשׁ (den Kopf) und וְאֶת־הַפָּ֑דֶר (und das Fett). הַנְּתָחִ֔ים ist Plural von נֶתַח (Fleischstück), רֹאשׁ (Kopf) steht mit Artikel, פֶּדֶר (Fett) bezeichnet spezifisch das Nierenfett und innere Fett der Eingeweide.
Die Ortsangabe עַל־הָעֵצִים֙ (auf dem Holz) wird durch einen doppelten Relativsatz spezifiziert: אֲשֶׁ֣ר עַל־הָאֵ֔שׁ (das auf dem Feuer ist) und אֲשֶׁ֖ר עַל־הַמִּזְבֵּֽחַ (das auf dem Altar ist). Diese Konstruktion zeigt die präzise hierarchische Anordnung: Altar → Feuer → Holz → Opferstücke.
ערך impliziert systematische, rituell korrekte Anordnung der Opferteile. פֶּדֶר unterscheidet sich von חֵלֶב (allgemeines Fett) durch seine spezifische Bezeichnung des inneren Fettgewebes. Die Mention von רֹאשׁ zeigt, dass auch der Kopf des Tieres vollständig verbrannt wird.
Die LXX übersetzt את־הפדר (et-hapader - "das Fett") als τὸ στέαρ (das Talg/Fett), was anatomisch spezifischer ist als das allgemeinere hebräische Wort.
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Hauptsatz: Verb + Subjekt + Objekte (dreifach koordiniert) + Adverbialbestimmung mit doppeltem Relativsatz. Die Relativsätze fungieren als Attributsätze zur präzisen Ortsbestimmung.
Dieser Vers beschreibt die sorgfältige Anordnung aller Opferteile und betont die priesterliche Verantwortung für die korrekte Durchführung des Aufsteigeopfers.
Leviticus 1,9
Hebräisch: וְקִרְבֹּ֥ו וּכְרָעָ֖יו יִרְחַ֣ץ בַּמָּ֑יִם וְהִקְטִ֨יר הַכֹּהֵ֤ן אֶת־הַכֹּל֙ הַמִּזְבֵּ֔חָה עֹלָ֛ה אִשֵּׁ֥ה רֵֽיחַ־נִיח֖וֹחַ לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Und die Eingeweide und die Schenkel soll er mit Wasser waschen; und der Priester soll das Ganze auf dem Altar räuchern: Es ist ein Aufsteigeopfer, ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem Ewigen.

Kommentar: וְקִרְבֹּ֥ו (und seine Eingeweide) von קֶרֶב (Inneres/Eingeweide) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular. וּכְרָעָ֖יו (und seine Schenkel) von כְּרָעַיִם (Unterschenkel/Beine) mit gleichem Suffix. Das Verb יִרְחַ֣ץ ist Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular von רחץ (waschen). בַּמָּ֑יִם (mit Wasser/in Wasser) zeigt das Reinigungsmedium.
וְהִקְטִ֨יר ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קטר (räuchern/in Rauch aufgehen lassen), 3. Person maskulin Singular. הַכֹּהֵ֤ן (der Priester) als Subjekt betont die ausschließlich priesterliche Funktion. אֶת־הַכֹּל֙ (das Ganze) mit Nota accusativi bezeichnet die Vollständigkeit des Opfers. הַמִּזְבֵּ֔חָה (zum Altar hin) mit Richtungs-He.
Die theologische Qualifikation erfolgt durch עֹלָ֛ה (Aufsteigeopfer), אִשֵּׁ֥ה (Feueropfer) und רֵֽיחַ־נִיח֖וֹחַ (wohlgefälliger Geruch). אִשֵּׁה von אֵשׁ (Feuer) bezeichnet spezifisch durch Feuer dargebrachte Opfer. Alternative Deutungen leiten אִשֵּׁה von אִישׁ (Person/Mann) ab und übersetzen als 'Personenopfer' oder 'Geschenk', was theologisch unterschiedliche Opferkonzepte impliziert. Diese etymologische Unsicherheit spiegelt sich in der LXX-Übersetzung als κάρπωμα (Fruchtopfer) wider. רֵֽיחַ־נִיח֖וֹחַ ist eine Constructusverbindung: רֵיחַ (Geruch) mit נִיחוֹחַ (Beruhigung/Wohlgefallen) von der Wurzel נוח (ruhen).
Die Waschung (רחץ) der Eingeweide und Beine ist kultische Reinigungsvorschrift vor der Verbrennung. קרב (Eingeweide) und כְּרָעַיִם (Unterschenkel) sind Körperteile, die besonderer Reinigung bedürfen.
Die LXX übersetzt das hebräische אשה ריח־ניחח (Feueropfer, lieblicher Geruch) als κάρπωμά ἐστιν, θυσία, ὀσμὴ εὐωδίας (es ist eine Frucht/ein Ertrag, ein Opfer, ein Wohlgeruch), wobei κάρπωμα eine fruchtbare Darbringung betont.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Objekte + Verb + Adverbialbestimmung // Verb + Subjekt + Objekt + Adverbialbestimmung + dreifache Prädikatsbestimmung. Die abschließenden nominalen Bestimmungen fungieren als Charakterisierung des Opfers.
Dieser Vers schließt die Beschreibung des Rindopfers ab und betont sowohl die kultische Reinheit als auch die vollständige Hingabe des Opfers als wohlgefälligen Dienst vor Gott.
Leviticus 1,10
Hebräisch: וְאִם־מִן־הַצֹּ֨אן קָרְבָּנֹ֧ו מִן־הַכְּשָׂבִ֛ים א֥וֹ מִן־הָעִזִּ֖ים לְעֹלָ֑ה זָכָ֥ר תָּמִ֖ים יַקְרִיבֶֽנּוּ׃
Deutsch: Und wenn seine Opfergabe vom Kleinvieh ist, von den Schafen oder von den Ziegen, zum Aufsteigeopfer, so soll er ein männliches, fehlerloses darbringen.

Kommentar: וְאִם (und wenn) leitet eine neue Kondition ein, parallel zu Vers 3. מִן־הַצֹּ֨אן (vom Kleinvieh) verwendet צֹאן (Kleinvieh) als Kollektivbegriff für Schafe und Ziegen. קָרְבָּנֹ֧ו (seine Opfergabe) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular.
Die Spezifizierung erfolgt durch מִן־הַכְּשָׂבִ֛ים (von den Schafen) und א֥וֹ מִן־הָעִזִּ֖ים (oder von den Ziegen). כְּשָׂבִים (Schafe) von כֶּבֶשׂ (Lamm/Schaf), עִזִּים (Ziegen) von עֵז (Ziege). Die
Disjunktion א֥וֹ (oder) zeigt alternative Möglichkeiten innerhalb der Kleinviehkategorie. לְעֹלָ֑ה (zum Aufsteigeopfer) spezifiziert den Opfertyp mit der Präposition לְ.
Die Qualitätsanforderungen זָכָ֥ר תָּמִ֖ים (männlich, fehlerlos) entsprechen exakt den Bestimmungen für Rindopfer (V. 3). זָכָ֥ר (männlich) von der Wurzel זכר (männlich sein), תָּמִ֖ים (vollkommen) fordert kultische Perfektion. יַקְרִיבֶֽנּוּ (er soll es darbringen) ist Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular von קרב mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular.
Die Parallelstruktur zu Vers 3 zeigt die Gleichwertigkeit von Rind- und Kleinviehopfern bei identischen Qualitätsstandards. צֹאן umfasst sowohl כְּשָׂבִים als auch עִזִּים, wobei beide Arten kultisch gleichwertig sind.
Die LXX fügt καὶ ἐπιθήσει τὴν χεῖρα ἐπὶ τὴν κεφαλὴν αὐτοῦ (und er soll seine Hand auf dessen Kopf legen) hinzu, was im entsprechenden hebräischen Vers fehlt, aber aus Vers 4 übernommen wird. Diese handschriftliche Ergänzung in der LXX deutet auf frühe Harmonisierungstendenzen hin, die liturgische Vollständigkeit anstrebten, aber textkritisch als sekundär zu bewerten ist.
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: Protasis (וְאִם + Herkunftsangaben + Subjekt + Zweckangabe) → Apodosis (Objekte + Verb). Die Struktur entspricht exakt Vers 3 und etabliert parallele Bestimmungen.
Dieser Vers erweitert die Opferbestimmungen auf Kleinvieh und betont die demokratische Zugänglichkeit des Opferkultes durch günstigere Opfertiere.
Leviticus 1,11
Hebräisch: וְשָׁחַ֨ט אֹתוֹ֜ עַ֣ל יֶ֧רֶךְ הַמִּזְבֵּ֛חַ צָפֹ֖נָה לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה וְזָרְק֡וּ בְּנֵי֩ אַהֲרֹ֨ן הַכֹּהֲנִ֧ים אֶת־דָּמֹ֛ו עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und er soll es schlachten an der Seite des Altars gegen Norden, vor dem Ewigen; und die Söhne 'Aharons, die Priester, sollen sein Blut ringsum an den Altar spritzen.

Kommentar: וְשָׁחַ֨ט ist Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von שחט (schlachten), 3. Person maskulin Singular. אֹתוֹ֜ (es) mit maskulinem Suffix bezieht sich auf das Kleinvieh zurück. עַ֣ל יֶ֧רֶךְ הַמִּזְבֵּ֛חַ (an der Seite des Altars) verwendet יֶרֶךְ (Seite/Schenkel) zur Ortsangabe, spezifiziert durch צָפֹ֖נָה (nordwärts) mit Richtungs-He.
Die Nordseite (צָפֹ֖נָה) des Altars wird spezifisch für die Schlachtung von Kleinviehopfern bestimmt, im Unterschied zu den allgemeineren Bestimmungen für Rindopfer. לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה (vor JHWH) betont den sakralen Kontext.
וְזָרְק֡וּ ist Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von זרק (spritzen), 3. Person maskulin Plural. בְּנֵי֩ אַהֲרֹ֨ן הַכֹּהֲנִ֧ים zeigt erneut die priesterliche Verantwortung für den Blutdienst. אֶת־דָּמֹ֛ו (sein Blut) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular. עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב (ringsum an den Altar) entspricht der Bestimmung in Vers 5.
Die spezifische Ortsangabe יֶ֧רֶךְ הַמִּזְבֵּ֛חַ צָפֹ֖נָה unterscheidet die Kleinviehschlachtung von der Rindschlachtung und zeigt liturgische Differenzierung. יֶרֶךְ bezeichnet die Seitenfläche im Gegensatz zur Vorderseite (פֶּתַח).
Die LXX übersetzt יֶ֧רֶךְ mit πλευρὰν (Seite), צָפֹ֖נָה mit κατὰ βορρᾶν (gegen Norden) und וְזָרְק֡וּ mit καὶ προσχεοῦσιν (und sie sollen ausgießen), was die räumlichen und rituellen Bestimmungen präzise wiedergibt.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Objekt + Ortsangabe (doppelt spezifiziert) + Adverbialbestimmung // Verb + Subjekt + Objekt + Adverbialbestimmung. Beide Sätze sind syntaktisch gleichwertige Hauptsätze.
Dieser Vers etabliert spezifische räumliche Bestimmungen für Kleinviehopfer und zeigt die liturgische Differenzierung verschiedener Opferkategorien.
Leviticus 1,12
Hebräisch: וְנִתַּ֤ח אֹתוֹ֙ לִנְתָחָ֔יו וְאֶת־רֹאשֹׁ֖ו וְאֶת־פִּדְרֹ֑ו וְעָרַ֤ךְ הַכֹּהֵן֙ אֹתָ֔ם עַל־הָֽעֵצִים֙ אֲשֶׁ֣ר עַל־הָאֵ֔שׁ אֲשֶׁ֖ר עַל־הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und er soll es in seine Stücke zerlegen mit seinem Kopf und seinem Fett; und der Priester soll sie auf dem Holz richten, das auf dem Feuer ist, das auf dem Altar ist.

Kommentar: וְנִתַּ֤ח ist Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von נתח (zerstückeln), 3. Person maskulin Singular. אֹתוֹ֙ (es) bezieht sich auf das Kleinvieh. לִנְתָחָ֔יו (zu seinen Stücken) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular zeigt das Ziel der Zerlegung.
וְאֶת־רֹאשֹׁ֖ו (und seinen Kopf) und וְאֶת־פִּדְרֹ֑ו (und sein Fett) sind koordinierte Objekte mit אֶת und Possessivsuffixen 3. Person maskulin Singular. רֹאשׁ (Kopf) und פִּדְרֹ (Fett) werden explizit erwähnt, obwohl sie Teil der נְתָחִים (Stücke) sind.
וְעָרַ֤ךְ ist Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von ערך (anordnen), 3. Person maskulin Singular. הַכֹּהֵן֙ (der Priester) als Subjekt zeigt den Wechsel vom Laien zum Priester in der Handlungsverantwortung. אֹתָ֔ם (sie) mit maskulinem Plural-Suffix bezieht sich auf die Fleischstücke, Kopf und Fett zurück.
Die Ortsangabe עַל־הָֽעֵצִים֙ אֲשֶׁ֣ר עַל־הָאֵ֔שׁ אֲשֶׁ֖ר עַל־הַמִּזְבֵּֽחַ wiederholt exakt die Struktur von Vers 8 und zeigt die identische hierarchische Anordnung: Altar → Feuer → Holz → Opferstücke.
Die Erwähnung von רֹאשׁ und פִּדְרֹ neben נְתָחִים betont deren besondere Bedeutung im Opferritual. פִּדְרֹ (sein Fett) ist das individuelle Fett des jeweiligen Tieres im Unterschied zum generischen הַפָּדֶר in Vers 8.
Die LXX übersetzt וְנִתַּ֤ח mit καὶ διελοῦσιν (und sie sollen zerteilen), רֹאשׁ mit κεφαλήν und פִּדְרֹ mit στέαρ αὐτοῦ (sein Fett), was die individuellen Aspekte hervorhebt.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Objekt + Adverbialbestimmung + koordinierte Objekte // Verb + Subjekt + Objekt + komplexe Ortsangabe mit doppeltem Relativsatz. Die Relativsätze fungieren als Attributsätze zur präzisen Ortsbestimmung.
Dieser Vers zeigt die identische Verarbeitung von Kleinvieh wie bei Rindopfern und betont die Kontinuität der priesterlichen Verantwortung in der Opferdarbringung.
Leviticus 1,13
Hebräisch: וְהַקֶּ֥רֶב וְהַכְּרָעַ֖יִם יִרְחַ֣ץ בַּמָּ֑יִם וְהִקְרִ֨יב הַכֹּהֵ֤ן אֶת־הַכֹּל֙ וְהִקְטִ֣יר הַמִּזְבֵּ֔חָה עֹלָ֣ה ה֗וּא אִשֵּׁ֛ה רֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und die Eingeweide und die Schenkel sollen mit Wasser gewaschen werden; und der Priester soll das Ganze darbringen und auf dem Altar räuchern: Es ist ein Aufsteigeopfer, ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem Ewigen.

Kommentar: וְהַקֶּ֥רֶב (und die Eingeweide) und וְהַכְּרָעַ֖יִם (und die Schenkel) entsprechen exakt der Terminologie von Vers 9. יִרְחַ֣ץ ist Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular von רחץ (waschen), hier im passivischen Sinne: "sollen gewaschen werden". בַּמָּ֑יִם (mit Wasser) zeigt das Reinigungsmedium.
וְהִקְרִ֨יב ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קרב (darbringen), 3. Person maskulin Singular. הַכֹּהֵ֤ן (der Priester) als Subjekt, אֶת־הַכֹּל֙ (das Ganze) als direktes Objekt. וְהִקְטִ֣יר ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קטר (räuchern), koordiniert mit dem vorherigen Verb. הַמִּזְבֵּ֔חָה (zum Altar hin) mit Richtungs-He.
Die theologische Qualifikation עֹלָ֣ה ה֗וּא (es ist ein Aufsteigeopfer) verwendet das emphatische Pronomen הוּא (es/er ist). אִשֵּׁ֛ה רֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה entspricht exakt der Formulierung von Vers 9 und betont die identische kultische Wertigkeit. Die wiederholte Verwendung der umstrittenen Terminologie אִשֵּׁה unterstreicht deren zentrale Bedeutung im Opferritual, unabhängig von der etymologischen Unsicherheit.
Der Unterschied zu Vers 9 liegt in der Verwendung von יִרְחַ֣ץ (passivisches Imperfekt) statt des aktiven Imperfekts, sowie in der Kombination וְהִקְרִ֨יב... וְהִקְטִ֣יר (darbringen und räuchern) als zwei koordinierte priesterliche Handlungen.
Die LXX übersetzt יִרְחַ֣ץ mit πλυθήσεται (es soll gewaschen werden), וְהִקְרִ֨יב mit καὶ προσάξει (und er soll heranbringen) und וְהִקְטִ֣יר mit καὶ ἀνοίσει (und er soll hinaufbringen), was die Unterscheidung der priesterlichen Handlungen verdeutlicht.
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Subjekte + Verb + Adverbialbestimmung // Verb + Subjekt + Objekt // Verb + Adverbialbestimmung + dreifache Prädikatsbestimmung. Die nominalen Bestimmungen am Ende charakterisieren das vollendete Opfer.
Dieser Vers schließt die Bestimmungen für Kleinviehopfer ab und etabliert deren vollständige Gleichwertigkeit mit Rindopfern durch identische Abschlussformulierung.
Leviticus 1,14
Hebräisch: וְאִ֧ם מִן־הָע֛וֹף עֹלָ֥ה קָרְבָּנֹ֖ו לַֽיהוָ֑ה וְהִקְרִ֣יב מִן־הַתֹּרִ֗ים א֛וֹ מִן־בְּנֵ֥י הַיּוֹנָ֖ה אֶת־קָרְבָּנֹֽו׃
Deutsch: Und wenn seine Opfergabe für den Ewigen ein Aufsteigeopfer vom Geflügel ist, so soll er von den Turteltauben oder von den jungen Tauben seine Opfergabe darbringen.

Kommentar: וְאִ֧ם (und wenn) leitet die dritte Kondition für Aufsteigeopfer ein, parallel zu Versen 3 und 10. מִן־הָע֛וֹף (vom Geflügel) verwendet עוֹף (Geflügel/Vögel) als Kollektivbegriff. עֹלָ֥ה קָרְבָּנֹ֖ו (sein Aufsteigeopfer-Darbringung) zeigt עֹלָה als Attribut zu קָרְבָּן. לַֽיהוָ֑ה (für JHWH) betont den theozentrischen Aspekt.
וְהִקְרִ֣יב ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קרב (darbringen), 3. Person maskulin Singular. Die Spezifizierung erfolgt durch מִן־הַתֹּרִ֗ים (von den Turteltauben) und א֛וֹ מִן־בְּנֵ֥י הַיּוֹנָ֖ה (oder von den jungen Tauben). תֹּרִים (Turteltauben) Plural von תּוֹר, בְּנֵ֥י הַיּוֹנָ֖ה (Söhne der Taube) bezeichnet junge Tauben mittels בֵּן (Sohn/Junges) im Constructus mit יוֹנָה (Taube).
Die Beschränkung auf תֹּרִים und בְּנֵ֥י הַיּוֹנָ֖ה zeigt, dass nur diese beiden Taubenarten kultisch zugelassen sind, im Unterschied zu anderen Vogelarten. אֶת־קָרְבָּנֹֽו (seine Opfergabe) mit Nota accusativi und Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular.
Die Geflügelopfer ermöglichen auch den Ärmsten die Teilnahme am Opferkult, da keine Qualitätsanforderungen wie זָכָר תָּמִים gestellt werden. Die Erwähnung von בְּנֵ֥י הַיּוֹנָ֖ה (junge Tauben) impliziert Alter als Qualitätskriterium bei Vögeln.
Die LXX zeigt eine strukturelle Abweichung, indem sie κάρπωμα προσφέρῃ δῶρον (er soll als Fruchtopfer eine Gabe darbringen) für עלה קרבנו (sein Aufsteigeopfer) einsetzt. Diese fundamentale terminologische Änderung von עֹלָה (Aufsteigeopfer) zu κάρπωμα (Fruchtopfer) in der LXX könnte auf eine systematische theologische Reinterpretation des Opferkultes hinweisen, die Gaben- statt Verbrennungscharakter betont.
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: Protasis (וְאִ֧ם + Herkunftsangabe + Prädikatsbestimmung + Subjekt + Dativangabe) → Apodosis (Verb + Herkunftsangaben mit Disjunktion + Objekt). Die Struktur entspricht den vorherigen Konditionalsätzen.
Dieser Vers erweitert die Opferbestimmungen auf die ärmste Bevölkerungsschicht und zeigt die soziale Inklusion des israelitischen Opferkultes.
Leviticus 1,15
Hebräisch: וְהִקְרִיבֹ֤ו הַכֹּהֵן֙ אֶל־הַמִּזְבֵּ֔חַ וּמָלַק֙ אֶת־רֹאשֹׁ֔ו וְהִקְטִ֖יר הַמִּזְבֵּ֑חָה וְנִמְצָ֣ה דָמֹ֔ו עַ֖ל קִ֥יר הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und der Priester bringe sie zum Altar und kneife ihr den Kopf ab und räuchere sie auf dem Altar, und ihr Blut soll ausgedrückt werden an die Wand des Altars.

Kommentar: וְהִקְרִיבֹ֤ו ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קרב (darbringen), 3. Person maskulin Singular mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular. הַכֹּהֵן֙ (der Priester) als Subjekt zeigt, dass bei Vogelopfern ausschließlich der Priester handelt, im Unterschied zu Tieropfern. אֶל־הַמִּזְבֵּ֔חַ (zum Altar) zeigt die Richtung.
וּמָלַק֙ ist Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von מלק (abkneifen/abdrehen), 3. Person maskulin Singular. מלק ist ein technischer Terminus für das Töten von Vögeln durch Abdrehen des Halses mit dem Fingernagel. אֶת־רֹאשֹׁ֔ו (seinen Kopf) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular.
וְהִקְטִ֖יר ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קטר (räuchern), 3. Person maskulin Singular. הַמִּזְבֵּ֑חָה (zum Altar hin) mit Richtungs-He. וְנִמְצָ֣ה ist Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von מצה (ausdrücken/auspressen), 3. Person maskulin Singular, passivisch: "es soll ausgedrückt werden". דָמֹ֔ו (sein Blut) mit Possessivsuffix. עַ֖ל קִ֥יר הַמִּזְבֵּֽחַ (an die Wand des Altars) verwendet קִיר (Wand/Seitenwand).
Die Unterschiede zu Säugetieropfern sind signifikant: מלק statt שחט (schlachten), ausschließlich priesterliche Durchführung, und מצה (Blut ausdrücken) statt זרק (Blut spritzen). קִיר bezeichnet die senkrechte Altarwand im Unterschied zur horizontalen Oberfläche.
Die LXX verwendet στραγγιεῖ τὸ αἷμα (er soll das Blut auspressen) für ונמצה דמו (sein Blut soll ausgedrückt werden), was eine aktivere priesterliche Handlung beschreibt.
Die Satzstruktur: zeigt vier koordinierte Hauptsätze mit Waw-Konsekutiv: Verb + Subjekt + Objekt + Adverbialbestimmung // Verb + Objekt // Verb + Adverbialbestimmung // Verb + Subjekt + Adverbialbestimmung. Alle Sätze sind syntaktisch gleichwertige Hauptsätze.
Dieser Vers etabliert die spezifischen Verfahren für Vogelopfer und zeigt die notwendigen Anpassungen der Opfertechnik an die unterschiedliche Tiergröße.
Leviticus 1,16
Hebräisch: וְהֵסִ֥יר אֶת־מֻרְאָתוֹ֖ בְּנֹצָתָ֑הּ וְהִשְׁלִ֨יךְ אֹתָ֜הּ אֵ֤צֶל הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ קֵ֔דְמָה אֶל־מְק֖וֹם הַדָּֽשֶׁן׃
Deutsch: Und er entferne ihren Kropf mit seinem Gefieder und werfe ihn neben den Altar nach Osten, an den Ort der Fettasche.

Kommentar: וְהֵסִ֥יר ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von סור (entfernen/wegwenden), 3. Person maskulin Singular. אֶת־מֻרְאָתוֹ֖ (ihren Kropf) von מֻרְאָה (Kropf) mit Possessivsuffix 3. Person feminin Singular, da יוֹנָה (Taube) feminin ist. בְּנֹצָתָ֑הּ (mit ihrem Gefieder) von נֹצָה (Feder/Gefieder) mit Possessivsuffix 3. Person feminin Singular.
וְהִשְׁלִ֨יךְ ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von שלך (werfen/wegwerfen), 3. Person maskulin Singular. אֹתָ֜הּ (ihn/es) mit femininem Suffix bezieht sich auf מֻרְאָה zurück, die grammatisch feminin ist.
Die Ortsangabe אֵ֤צֶל הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ קֵ֔דְמָה (neben den Altar ostwärts) verwendet אֵצֶל (neben/bei) und קֵדְמָה (ostwärts) mit Richtungs-He. אֶל־מְק֖וֹם הַדָּֽשֶׁן (an den Ort der Fettasche) spezifiziert den Entsorgungsort. דֶּשֶׁן (Fettasche) bezeichnet die Asche der verbrannten Opferfette.
מֻרְאָה (Kropf) ist der Verdauungsvorraum bei Vögeln, der Nahrungsreste enthalten kann und daher kultisch unrein ist. נֹצָה (Gefieder) umfasst alle Federn, die ebenfalls entfernt werden müssen. Die Ostseite (קֵדְמָה) ist traditionell die Seite für Abfallentsorgung.
Die LXX interpretiert מראתו בנצתה (mur'ato bentzata - "seinen Kropf mit seinem Unrat") als τὸν πρόλοβον σὺν τοῖς πτεροῖς (den Kropf mit den Federn), was eine anatomische Fehlinterpretation darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Objekt + Adverbialbestimmung // Verb + Objekt + komplexe Ortsangabe. Beide Sätze sind syntaktisch gleichwertige Hauptsätze ohne Nebensätze.
Dieser Vers regelt die Entsorgung unbrauchbarer Vogelteile und zeigt die Bedeutung kultischer Reinheit auch bei der Abfallbeseitigung.
Leviticus 1,17
Hebräisch: וְשִׁסַּ֨ע אֹתוֹ֣ בִכְנָפָיו֮ לֹ֣א יַבְדִּיל֒ וְהִקְטִ֨יר אֹתוֹ֤ הַכֹּהֵן֙ הַמִּזְבֵּ֔חָה עַל־הָעֵצִ֖ים אֲשֶׁ֣ר עַל־הָאֵ֑שׁ עֹלָ֣ה ה֗וּא אִשֵּׁ֛ה רֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und er soll sie an den Flügeln einreißen, aber soll sie nicht zertrennen; und der Priester soll sie auf dem Altar räuchern, auf dem Holz, das auf dem Feuer ist: Es ist ein Aufsteigeopfer, ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem Ewigen.

Kommentar: וְשִׁסַּ֨ע ist Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von שסע (spalten/einreißen), 3. Person maskulin Singular. אֹתוֹ֣ (ihn/es) bezieht sich auf den Vogel. בִכְנָפָיו֮ (an seinen Flügeln) von כָּנָף (כָּנָף (Flügel) im Dual כְּנָפַיִם mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular und der Präposition בְּ (an/bei).
לֹ֣א יַבְדִּיל֒ (er soll nicht trennen) zeigt לֹא (nicht) mit Hifil-Imperfekt von בדל (trennen/absondern), 3. Person maskulin Singular. Diese Bestimmung ist entscheidend: Der Vogel soll eingerissen, aber nicht vollständig geteilt werden, damit er als Einheit erkennbar bleibt.
וְהִקְטִ֨יר ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קטר (räuchern), 3. Person maskulin Singular. אֹתוֹ֤ (ihn) bezieht sich auf den vorbereiteten Vogel. הַכֹּהֵן֙ (der Priester) als Subjekt. הַמִּזְבֵּ֔חָה (zum Altar hin) mit Richtungs-He. עַל־הָעֵצִ֖ים אֲשֶׁ֣ר עַל־הָאֵ֑שׁ (auf dem Holz, das auf dem Feuer ist) entspricht der Formulierung der vorherigen Opfer.
Die Abschlussformel עֹלָ֣ה ה֗וּא אִשֵּׁ֛ה רֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה (es ist ein Aufsteigeopfer, ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem JHWH) entspricht exakt den Formulierungen in Versen 9 und 13 und etabliert die vollständige kultische Gleichwertigkeit aller Aufsteigeopfertypen.
שסע (einreißen) unterscheidet sich von נתח (zerstückeln) durch die geringere Intensität - der Vogel wird nur aufgerissen, um die Verbrennung zu ermöglichen. בדל (trennen) würde eine vollständige Teilung bedeuten, die bei Vögeln vermieden werden soll.
Die LXX übersetzt וְשִׁסַּ֨ע mit καὶ ἐκκλάσει (und er soll aufbrechen), לֹ֣א יַבְדִּיל mit οὐ διελεῖ (er soll nicht trennen) und וְהִקְטִ֨יר mit καὶ ἀνοίσει (und er soll hinaufbringen), was die spezifische Behandlung von Vogelopfern deutlich macht. 
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Verb + Objekt + Adverbialbestimmung + Negation mit Verb // Verb + Objekt + Subjekt + Adverbialbestimmung + Ortsangabe mit Relativsatz // dreifache Prädikatsbestimmung. Der Relativsatz fungiert als Attributsatz zur Ortsbestimmung.
Dieser Vers schließt die Bestimmungen für Vogelopfer ab und etabliert durch die identische Abschlussformel die vollständige kultische Gleichwertigkeit aller drei Aufsteigeopferkategorien (Rind, Kleinvieh, Geflügel), unabhängig vom sozialen Status des Opfernden. Das Kapitel zeigt damit die demokratische Zugänglichkeit des Opferkultes bei gleichzeitiger Wahrung der kultischen Standards.
Methodische Reflexion: Die textkritische Behandlung in diesem Kommentar variiert bewusst zwischen detaillierter Analyse (V. 1,1) und exemplarischen Hinweisen (übrige Verse), um verschiedene Herangehensweisen zu demonstrieren. Eine vollständige textkritische Apparatur würde den Rahmen dieses Kommentars sprengen.
Textkritische Bewertung: Die durchgängige LXX-Substitution von אִשֵּׁה durch κάρπωμα ist textkritisch signifikant, da sie entweder auf eine abweichende hebräische Vorlage oder auf bewusste interpretative Übersetzung hindeutet. Die Konsistenz dieser Änderung spricht gegen zufällige Übertragungsfehler und für systematische theologische Neukonzeptualisierung. Weitere Handschriftenkollation wäre zur definitiven Klärung erforderlich.
Leviticus 2,1
Hebräisch: וְנֶ֗פֶשׁ כִּֽי־תַקְרִ֞יב קָרְבַּ֤ן מִנְחָה֙ לַֽיהוָ֔ה סֹ֖לֶת יִהְיֶ֣ה קָרְבָּנֹ֑ו וְיָצַ֤ק עָלֶ֨יהָ֙ שֶׁ֔מֶן וְנָתַ֥ן עָלֶ֖יהָ לְבֹנָֽה׃
Deutsch: Und wenn jemand die Opfergabe eines Speisopfers dem Ewigen darbringen will, so soll seine Opfergabe Feinmehl sein; und er soll Öl darauf gießen und Weihrauch darauf legen.

Kommentar: וְנֶ֗פֶשׁ (und eine Seele/Person) verwendet נֶפֶשׁ als allgemeine Bezeichnung für einen Menschen im Unterschied zu אָדָם in 1,2. Die Partikel כִּֽי־ (wenn) leitet eine Kondition ein, jedoch ist die Konstruktion נֶפֶשׁ כִּי idiomatisch für "wenn jemand". תַקְרִ֞יב ist Hifil-Imperfekt 3. Person feminin Singular von קרב (darbringen), wobei das Femininum auf נֶפֶשׁ bezogen ist.
קָרְבַּ֤ן מִנְחָה֙ zeigt eine Genitivverbindung: קָרְבָּן (Opfergabe) im Constructus mit מִנְחָה (Speisopfer). מִנְחָה von der Wurzel נחה (führen/bringen) bezeichnet ursprünglich eine Gabe oder ein Geschenk, speziell im kultischen Kontext ein unblutiges Opfer. לַֽיהוָ֔ה (für JHWH) zeigt den Empfänger.
סֹ֖לֶת יִהְיֶ֣ה קָרְבָּנֹ֑ו (Feinmehl soll seine Opfergabe sein) zeigt סֹלֶת (Feinmehl) als Prädikatsnomen mit dem Verb היה (sein) im Imperfekt 3. Person maskulin Singular. סֹלֶת bezeichnet das feinste, gesiebte Weizenmehl höchster Qualität.
וְיָצַ֤ק ist Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von יצק (gießen/ausgießen), 3. Person maskulin Singular. עָלֶ֨יהָ֙ (auf es) mit femininem Suffix bezieht sich auf סֹלֶת zurück. שֶׁ֔מֶן (Öl) bezeichnet hochwertiges Olivenöl. וְנָתַ֥ן ist Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von נתן (geben/legen), 3. Person maskulin Singular. לְבֹנָֽה (Weihrauch) ist ein kostbares Harz für kultische Zwecke.
Die LXX zeigt eine textkritische Unstimmigkeit bei der Dopplung מנחה...קרבנו. Das hebräische קרבן מנחה (korban mincha) wird als δῶρον θυσίαν übersetzt, gefolgt von einem erklärenden θυσία ἐστίν am Ende, was eine interpretierende Ergänzung darstellt.   
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Konditionalsatz: Protasis (Subjekt + Konditionspartikel + Verb + Objekt + Dativangabe) → Apodosis (Prädikatsbestimmung + Verb + Subjekt + koordinierte Verben mit Objekten). Die Apodosis enthält drei koordinierte Aussagen über die Opferzubereitung.
Dieser Vers führt die neue Kategorie der unblutigen Opfer ein und betont durch die hochwertigen Zutaten (Feinmehl, Öl, Weihrauch) die Würde dieser Opferart.
Leviticus 2,2
Hebräisch: וֶֽהֱבִיאָ֗הּ אֶל־בְּנֵ֣י אַהֲרֹן֮ הַכֹּהֲנִים֒ וְקָמַ֨ץ מִשָּׁ֜ם מְלֹ֣א קֻמְצֹ֗ו מִסָּלְתָּהּ֙ וּמִשַּׁמְנָ֔הּ עַ֖ל כָּל־לְבֹנָתָ֑הּ וְהִקְטִ֨יר הַכֹּהֵ֜ן אֶת־אַזְכָּרָתָהּ֙ הַמִּזְבֵּ֔חָה אִשֵּׁ֛ה רֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und er soll es zu den Söhnen 'Aharons, den Priestern, bringen; und er soll davon seine Hand voll, von seinem Feinmehl und von seinem Öl samt all seinem Weihrauch, und der Priester soll das Gedächtnisteil davon auf dem Altar räuchern: Es ist ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem Ewigen.

Kommentar: וֶֽהֱבִיאָ֗הּ ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von בוא (bringen), 3. Person maskulin Singular mit femininem Objektsuffix, bezogen auf מִנְחָה. אֶל־בְּנֵ֣י אַהֲרֹן֮ הַכֹּהֲנִים֒ zeigt die Adressaten: בְּנֵי אַהֲרֹן (Söhne Aarons) mit der appositiven Erläuterung הַכֹּהֲנִים (die Priester).
וְקָמַ֨ץ ist Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קמץ (eine Handvoll nehmen), 3. Person maskulin Singular. מִשָּׁ֜ם (von dort/davon) ist partitive Präposition. מְלֹ֣א קֻמְצֹ֗ו (die Fülle seiner Faust) verwendet מְלֹא (Fülle) im Constructus mit קֹמֶץ (Faust/geschlossene Hand) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular.
Die Herkunftsangaben מִסָּלְתָּהּ֙ (von ihrem Feinmehl), וּמִשַּׁמְנָ֔הּ (und von ihrem Öl) und עַ֖ל כָּל־לְבֹנָתָ֑הּ (samt all ihrem Weihrauch) zeigen die Komponenten des Gedächtnisteils. עַל bedeutet hier "einschließlich/samt".
וְהִקְטִ֨יר ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קטר (räuchern), 3. Person maskulin Singular. הַכֹּהֵ֜ן (der Priester) als Subjekt. אֶת־אַזְכָּרָתָהּ֙ (ihr Gedächtnisteil) von אַזְכָּרָה (Gedächtnisopfer/Erinnerungsanteil) mit Possessivsuffix 3. Person feminin Singular, bezogen auf מִנְחָה. הַמִּזְבֵּ֔חָה (zum Altar hin) mit Richtungs-He.
אַזְכָּרָה von der Wurzel זכר (gedenken) bezeichnet den Teil des Speisopfers, der vollständig verbrannt wird und Gott "in Erinnerung" bringt. Die Abschlussformel אִשֵּׁ֛ה רֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה entspricht den Aufsteigeopfern und etabliert die kultische Gleichwertigkeit.
Die LXX hat eine strukturelle Abweichung bei אזכרתה (azkarata - "ihr Gedenkopfer"). Das hebräische Konzept wird als μνημόσυνον (Erinnerung/Gedächtnis) wiedergegeben, aber die LXX ersetzt אשה (ischeh) erneut durch θυσία statt der erwarteten Entsprechung.
Die Satzstruktur: zeigt vier koordinierte Hauptsätze mit Waw-Konsekutiv: Verb + Objekt + Adverbialbestimmung // Verb + Adverbialbestimmung + Objekt (komplex) // Verb + Subjekt + Objekt + Adverbialbestimmung // Prädikatsbestimmung (dreifach). Die Objekte im zweiten Satz sind durch partitive und inklusive Präpositionen komplex strukturiert.
Dieser Vers beschreibt das zentrale Ritual der Speisopfer mit der אַזְכָּרָה als dem Gott geweihten Anteil und zeigt die Beteiligung sowohl des Laien als auch des Priesters.
Leviticus 2,3
Hebräisch: וְהַנּוֹתֶ֨רֶת֙ מִן־הַמִּנְחָ֔ה לְאַהֲרֹ֖ן וּלְבָנָ֑יו קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים מֵאִשֵּׁ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und das Übrige vom Speisopfer soll für 'Aharon und für seine Söhne sein: ein Hochheiliges von den Feueropfern des Ewigen.

Kommentar: וְהַנּוֹתֶ֨רֶת֙ (und das Übrige) ist Nifal-Partizip feminin Singular von יתר (übrig bleiben/überschießen) mit Artikel. מִן־הַמִּנְחָ֔ה (vom Speisopfer) zeigt partitive Herkunft. לְאַהֲרֹ֖ן וּלְבָנָ֑יו (für Aaron und für seine Söhne) mit Dativpräposition לְ zeigt die Empfänger des verbleibenden Anteils.
קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים (Hochheiligstes/Allerheiligstes) ist eine Superlativkonstruktion durch Wiederholung: קֹדֶשׁ (Heiliges) im Constructus mit קְדָשִׁים (Heilige Dinge) im Plural. Diese Konstruktion bezeichnet den höchsten Grad kultischer Heiligkeit. מֵאִשֵּׁ֥י יְהוָֽה (von den Feueropfern JHWHs) verwendet אִשֵּׁי (Feueropfer) im Constructus-Plural mit dem Gottesnamen.
Die Verteilung zeigt das System der Opferaufteilung: Ein kleiner Teil (אַזְכָּרָה) wird vollständig verbrannt, der Hauptteil wird priesterliche Nahrung. נותרת betont, dass dies der "übrigbleibende" Teil nach der Verbrennung der אַזְכָּרָה ist.
קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים impliziert strenge Verzehrregeln: nur männliche Priester, nur im heiligen Bereich, in kultischer Reinheit. Die Bezeichnung als אִשֵּׁי יְהוָֽה (Feueropfer JHWHs) zeigt, dass auch der nicht verbrannte Teil als Gottes Opfer gilt.
Die LXX zeigt textkritische Variationen bei מאשי יהוה (me'ishei YHWH). Statt "von den Feueropfern YHWHs" hat die LXX ἀπὸ τῶν θυσιῶν κυρίου (von den Opfern des Herrn), was die Feuer-Komponente eliminiert.
Die Satzstruktur: zeigt einen Nominalsatz: Subjekt + Präpositionalphrase (Empfänger) + Prädikatsbestimmung + Herkunftsangabe. Der Satz ist strukturell ein Verbalsatz mit elliptischem יִהְיֶה (es soll sein).
Dieser Vers etabliert das System der priesterlichen Speisopferanteile und betont deren höchste kultische Heiligkeit als Lebensunterhalt der Priesterschaft.
Leviticus 2,4
Hebräisch: וְכִ֥י תַקְרִ֛ב קָרְבַּ֥ן מִנְחָ֖ה מַאֲפֵ֣ה תַנּ֑וּר סֹ֣לֶת חַלּ֤וֹת מַצֹּת֙ בְּלוּלֹ֣ת בַּשֶּׁ֔מֶן וּרְקִיקֵ֥י מַצּ֖וֹת מְשֻׁחִ֥ים בַּשָּֽׁמֶן׃
Deutsch: Und wenn du als Opfergabe eines Speisopfers ein Ofengebäck darbringen willst, so soll es Feinmehl sein, ungesäuerter Kuchen, gemengt mit Öl, und ungesäuerter Fladen, gesalbt mit Öl.

Kommentar: וְכִ֥י תַקְרִ֛ב (und wenn du darbringst) leitet eine neue Kondition ein. תַקְרִ֛ב ist Hifil-Imperfekt 2. Person maskulin Singular von קרב (darbringen). קָרְבַּ֥ן מִנְחָ֖ה wiederholt die Genitivkonstruktion aus Vers 1. מַאֲפֵ֣ה תַנּ֑וּר (Ofengebäck) zeigt מַאֲפֶה (Gebackenes) im Constructus mit תַּנּוּר (Ofen).
סֹ֣לֶת (Feinmehl) steht als Apposition oder Prädikatsnomen. Die zwei Alternativen werden durch חַלּ֤וֹת מַצֹּת֙ (ungesäuerte Kuchen) und וּרְקִיקֵ֥י מַצּ֖וֹת (und ungesäuerte Fladen) dargestellt. חַלָּה (Kuchen/Brot) bezeichnet dickere Backwaren, רָקִיק (Fladen) dünnere Backwaren.
מַצֹּת֙ und מַצּ֖וֹת sind beide Formen von מַצָּה (ungesäuert), einmal feminin Plural, einmal maskulin Plural. בְּלוּלֹ֣ת בַּשֶּׁ֔מֶן (gemengt mit Öl) zeigt בלל (mischen/vermengen) im Pual-Partizip feminin Plural. מְשֻׁחִ֥ים בַּשָּֽׁמֶן (gesalbt mit Öl) verwendet משח (salben) im Pual-Partizip maskulin Plural.
Der Unterschied zwischen בלל (mischen) und משח (salben) ist technisch wichtig: בלל bedeutet das Einarbeiten von Öl in den Teig, משח das Bestreichen der fertigen Backware. Beide Verfahren sind als מִנְחָה zugelassen.
Die LXX verwendet spezifische griechische Begriffe: πεπεμμένην ἐν κλιβάνῳ (im Ofen gebacken), λάγανα (dünne Kuchen) für רקיקי (rekikei), was eine präzise kulinarische Terminologie zeigt.
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: Protasis (Konditionspartikel + Verb + Objekt + Spezifizierung) → Apodosis (Grundstoff + zwei alternative Objektbeschreibungen mit unterschiedlichen Zubereitungsarten). Die Apodosis enthält eine Disjunktion von zwei Möglichkeiten.
Dieser Vers erweitert die Speisopferbestimmungen auf gebackene Formen und zeigt zwei verschiedene Zubereitungsarten mit Öl, die beide kultisch akzeptabel sind.
Leviticus 2,5
Hebräisch: וְאִם־מִנְחָ֥ה עַל־הַֽמַּחֲבַ֖ת קָרְבָּנֶ֑ךָ סֹ֛לֶת בְּלוּלָ֥ה בַשֶּׁ֖מֶן מַצָּ֥ה תִהְיֶֽה׃
Deutsch: Und wenn deine Opfergabe ein Speisopfer in der Pfanne ist, so soll es Feinmehl sein, gemengt mit Öl, ungesäuert.

Kommentar: וְאִם־מִנְחָ֥ה (und wenn ein Speisopfer) leitet eine weitere Alternative ein. עַל־הַֽמַּחֲבַ֖ת (auf der Pfanne) verwendet מַחֲבַת (Pfanne/flache Backplatte) mit der Präposition עַל (auf). קָרְבָּנֶ֑ךָ (deine Opfergabe) mit Possessivsuffix 2. Person maskulin Singular.
סֹ֛לֶת בְּלוּלָ֥ה בַשֶּׁ֖מֶן (Feinmehl, gemengt mit Öl) zeigt בלל im Qal-Partizip feminin Singular passiv: "gemengtes Feinmehl". מַצָּ֥ה תִהְיֶֽה (ungesäuert soll es sein) mit היה im Imperfekt 3. Person feminin Singular, bezogen auf מִנְחָה.
מַחֲבַת bezeichnet eine flache, metallene Backplatte, unterschiedlich vom תַּנּוּר (Ofen) in Vers 4. Die Pfannenzubereitung erfordert בלל (Mischen), nicht משח (Salben), da das Öl in den Teig eingearbeitet werden muss.
מַצָּה (ungesäuert) ist hier Singular im Unterschied zu מַצֹּת in Vers 4 und betont die grundsätzliche Eigenschaft der gesamten מִנְחָה. Die Betonung der מַצָּה-Eigenschaft zeigt die absolute Prohibition von חָמֵץ (Sauerteig) bei Speisopfern.
Die LXX übersetzt מַחֲבַת mit τηγάνου (Pfanne), בְּלוּלָה mit πεφυραμένη (gemengt) und מַצָּה mit ἄζυμα (ungesäuert), was die technischen Aspekte präzise wiedergibt.
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: Protasis (Konditionspartikel + Subjekt + Präpositionalphrase + Prädikatsbestimmung) → Apodosis (Objekt + Attribut + Prädikat + Verb). Die Apodosis definiert die drei Anforderungen: Material, Zubereitung, kultische Eigenschaft.
Dieser Vers führt eine dritte Zubereitungsart für Speisopfer ein und zeigt die Flexibilität der kultischen Bestimmungen bei gleichzeitiger Wahrung der Grundprinzipien.
Leviticus 2,6
Hebräisch: פָּת֤וֹת אֹתָהּ֙ פִּתִּ֔ים וְיָצַקְתָּ֥ עָלֶ֖יהָ שָׁ֑מֶן מִנְחָ֖ה הִֽוא׃
Deutsch: Du sollst es in Stücke zerbrechen und Öl darauf gießen: Es ist ein Speisopfer.

Kommentar: פָּת֤וֹת ist Qal-Infinitiv absolut von פתת (zerbrechen/zerbröckeln), hier in imperativischer Funktion. אֹתָהּ֙ (es) mit femininem Suffix bezieht sich auf die מִנְחָה der Pfanne zurück. פִּתִּ֔ים (Stücke/Brocken) bezeichnet das Ergebnis der Zerbrechung in handliche Portionen.
וְיָצַקְתָּ֥ ist Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von יצק (gießen), 2. Person maskulin Singular. עָלֶ֖יהָ (auf es) mit femininem Suffix. שָׁ֑מֶן (Öl) als direktes Objekt. Die abschließende Formel מִנְחָ֖ה הִֽוא (es ist ein Speisopfer) mit emphatischem Pronomen bestätigt den kultischen Status.
פתת (zerbrechen) ist eine spezifische Handlung bei Pfannenopfern, die das Brechen in handliche Stücke für die rituelle Verwendung beschreibt. Das zusätzliche Öl-Gießen nach dem Zerbrechen unterscheidet sich vom בלל (Mischen) während der Zubereitung.
Die Wiederholung von Ölbehandlungen (בלל beim Teig, יצק nach dem Zerbrechen) zeigt die Bedeutung des Öls als Symbol für Reinheit und Kostbarkeit im Kult. פִּתִּ֔ים ermöglicht eine präzise Portionierung für die אַזְכָּרָה.
Die LXX erweitert מנחה הוא (mincha hi - "es ist ein Speisopfer") zu θυσία ἐστὶν κυρίῳ (es ist ein Opfer für den Herrn), was eine interpretierende Präzisierung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Imperative plus Identifikationsaussage: Infinitiv absolut + Objekt + Objektsbestimmung // Verb + Präpositionalphrase + Objekt // Prädikatsbestimmung + Subjekt. Die Infinitiv-absolut-Konstruktion verstärkt die Imperativbedeutung.
Dieser Vers beschreibt die abschließende Vorbereitung von Pfannenopfern und bestätigt deren kultische Gültigkeit als מִנְחָה.
Leviticus 2,7
Hebräisch: וְאִם־מִנְחַ֥ת מַרְחֶ֖שֶׁת קָרְבָּנֶ֑ךָ סֹ֥לֶת בַּשֶּׁ֖מֶן תֵּעָשֶֽׂה׃
Deutsch: Und wenn deine Opfergabe ein Speisopfer im Napf ist, so soll es aus Feinmehl mit Öl gemacht werden.

Kommentar: וְאִם־מִנְחַ֥ת מַרְחֶ֖שֶׁת (und wenn ein Speisopfer des Napfes) zeigt מִנְחַת (Speisopfer von) im Constructus mit מַרְחֶשֶׁת (Napf/tiefes Kochgefäß). מַרְחֶשֶׁת von der Wurzel רחש (kochen/sieden) bezeichnet ein tieferes Kochgefäß im Unterschied zur flachen מַחֲבַת (Pfanne).
קָרְבָּנֶ֑ךָ (deine Opfergabe) mit Possessivsuffix 2. Person maskulin Singular. סֹ֥לֶת בַּשֶּׁ֖מֶן תֵּעָשֶֽׂה (aus Feinmehl mit Öl soll es gemacht werden) zeigt עשה (machen) im Nifal-Imperfekt 3. Person feminin Singular passiv, bezogen auf מִנְחַת.
Der Unterschied zwischen מַחֲבַת (Pfanne) und מַרְחֶשֶׁת (Napf) liegt in der Tiefe und damit der Zubereitungsart: Pfanne für flaches Backen, Napf für tieferes Kochen oder Dämpfen. בַּשֶּׁ֖מֶן (mit Öl) ohne בלל (mischen) deutet auf eine andere Art der Ölverwendung.
Die Kürze der Beschreibung im Vergleich zu den vorherigen Versen zeigt, dass מַרְחֶשֶׁת-Opfer einfacher sind oder als bekannt vorausgesetzt werden. Die Verwendung von עשה im Nifal betont den Herstellungsprozess.
Die LXX übersetzt מַרְחֶשֶׁת mit ἐσχάρας (Pfanne/Rost), was möglicherweise eine andere Interpretation des Kochgeräts darstellt, und תֵּעָשֶֽׂה mit ποιηθήσεται (es soll gemacht werden).
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: Protasis (Konditionspartikel + Subjekt im Constructus + Prädikatsbestimmung) → Apodosis (Material + Präpositionalphrase + Verb). Die Struktur entspricht Vers 5, jedoch mit unterschiedlicher Zubereitungsweise.
Dieser Vers führt eine vierte Zubereitungsart für Speisopfer ein und zeigt die Vielfalt der kultisch akzeptablen Darreichungsformen.
Leviticus 2,8
Hebräisch: וְהֵבֵאתָ֣ אֶת־הַמִּנְחָ֗ה אֲשֶׁ֧ר יֵעָשֶׂ֛ה מֵאֵ֖לֶּה לַיהוָ֑ה וְהִקְרִיבָהּ֙ אֶל־הַכֹּהֵ֔ן וְהִגִּישָׁ֖הּ אֶל־הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und du sollst das Speisopfer, das von diesen Dingen gemacht wird, dem Ewigen bringen; und man soll es dem Priester überreichen, und er soll es zum Altar tragen.

Kommentar: וְהֵבֵאתָ֣ ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von בוא (bringen), 2. Person maskulin Singular. אֶת־הַמִּנְחָ֗ה (das Speisopfer) mit Nota accusativi. אֲשֶׁ֧ר יֵעָשֶׂ֛ה מֵאֵ֖לֶּה (das von diesen gemacht wird) ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (welches) + יֵעָשֶׂה (gemacht wird) im Nifal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular + מֵאֵלֶּה (von diesen). אֵלֶּה (diese) bezieht sich auf die verschiedenen Zubereitungsarten der Verse 4-7.
לַיהוָ֑ה (für JHWH) zeigt den ultimativen Empfänger. וְהִקְרִיבָהּ֙ ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קרב (nahen/darbringen), 3. Person maskulin Singular mit femininem Objektsuffix. Das Subjekt wechselt implizit vom Opfernden (2. Person) zu einer unbestimmten 3. Person (man).
אֶל־הַכֹּהֵ֔ן (zu dem Priester) zeigt die erste Station der Opferdarbringung. וְהִגִּישָׁ֖הּ ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von נגש (nahen/heranbringen), 3. Person maskulin Singular mit femininem Objektsuffix. אֶל־הַמִּזְבֵּֽחַ (zum Altar) ist das finale Ziel.
Der Unterschied zwischen קרב (darbringen) und נגש (heranbringen) zeigt zwei Stufen: קרב für die Übergabe an den Priester, נגש für die Bewegung zum Altar. Der Subjektwechsel zeigt die geteilte Verantwortung: Laie bringt zum Priester, Priester bringt zum Altar.
מֵאֵלֶּה (von diesen) fasst alle vorherigen Zubereitungsarten (Ofen, Pfanne, Napf) zusammen und zeigt, dass dieser Vers als allgemeine Schlussbestimmung für alle zubereiteten Speisopfer gilt.
Die LXX übersetzt וְהֵבֵאתָ֣ mit καὶ οἴσεις (und du sollst bringen), וְהִקְרִיבָהּ֙ mit καὶ προσάξει (und er soll heranbringen) und וְהִגִּישָׁ֖הּ mit καὶ προσοίσει (und er soll darbringen), was die Handlungssequenz verdeutlicht.
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Verb + Objekt mit Relativsatz + Dativangabe // Verb + Objekt + Adverbialbestimmung // Verb + Objekt + Adverbialbestimmung. Der Relativsatz fungiert als Attributsatz zur Spezifizierung des Opfers.
Dieser Vers etabliert das allgemeine Verfahren für alle zubereiteten Speisopfer und zeigt die klare Aufgabenteilung zwischen Opferndem und Priester im Opferritual.
Leviticus 2,9
Hebräisch: וְהֵרִ֨ים הַכֹּהֵ֤ן מִן־הַמִּנְחָה֙ אֶת־אַזְכָּ֣רָתָ֔הּ וְהִקְטִ֖יר הַמִּזְבֵּ֑חָה אִשֵּׁ֛ה רֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll von dem Speisopfer dessen Gedächtnisteil abheben und es auf dem Altar räuchern: Es ist ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem Ewigen.

Kommentar: וְהֵרִ֨ים ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von רום (erheben/abheben), 3. Person maskulin Singular. הַכֹּהֵ֤ן (der Priester) als Subjekt. מִן־הַמִּנְחָה֙ (von dem Speisopfer) zeigt partitive Herkunft. אֶת־אַזְכָּ֣רָתָ֔הּ (ihr Gedächtnisteil) mit Possessivsuffix 3. Person feminin Singular, bezogen auf מִנְחָה.
רום im Hifil (הרים) ist technischer Terminus für das rituelle "Abheben" oder "Erheben" der אַזְכָּרָה. Diese Handlung entspricht dem קמץ (eine Handvoll nehmen) in Vers 2, zeigt aber bei zubereiteten Speisopfern möglicherweise eine andere Technik.
וְהִקְטִ֖יר ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קטר (räuchern), 3. Person maskulin Singular. הַמִּזְבֵּ֑חָה (zum Altar hin) mit Richtungs-He. Die Abschlussformel אִשֵּׁ֛ה רֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה entspricht exakt Vers 2 und anderen Opfern.
אַזְכָּרָה (Gedächtnisteil) ist bei zubereiteten Speisopfern nicht durch קֹמֶץ (Handvoll) definiert, sondern durch הרים (Abheben), was auf einen angemessenen Teil der zubereiteten Speise hindeutet. Die priesterliche Bestimmung der אַזְכָּרָה-Größe zeigt kultische Flexibilität.
Die LXX verwendet κάρπωμα (Fruchtopfer) statt der üblichen θυσία für אשה (ischeh), was die Interpretation als "Ertragsopfer" fortsetzt.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze plus Charakterisierung: Verb + Subjekt + Präpositionalphrase + Objekt // Verb + Adverbialbestimmung // dreifache Prädikatsbestimmung. Die Struktur entspricht Vers 2 und zeigt die Konsistenz des Speisopferrituals.
Dieser Vers beschreibt die priesterliche Handlung bei zubereiteten Speisopfern und etabliert deren vollständige Gleichwertigkeit mit rohen Speisopfern durch identische אַזְכָּרָה-Behandlung.
Leviticus 2,10
Hebräisch: וְהַנּוֹתֶ֨רֶת֙ מִן־הַמִּנְחָ֔ה לְאַהֲרֹ֖ן וּלְבָנָ֑יו קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים מֵאִשֵּׁ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und das Übrige vom Speisopfer soll für 'Aharon und für seine Söhne sein: ein Hochheiliges von den Feueropfern des Ewigen.

Kommentar: Dieser Vers ist eine exakte Wiederholung von Vers 3 und etabliert die identische Behandlung des verbleibenden Anteils bei allen Speisopferarten. וְהַנּוֹתֶ֨רֶת֙ (und das Übrige) vom Nifal-Partizip von יתר (übrig bleiben). מִן־הַמִּנְחָ֔ה (vom Speisopfer) zeigt partitive Herkunft.
לְאַהֲרֹ֖ן וּלְבָנָ֑יו (für Aaron und für seine Söhne) wiederholt die Empfängerbestimmung. קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים (Hochheiligstes) durch Constructus-Superlativ. מֵאִשֵּׁ֥י יְהוָֽה (von den Feueropfern JHWHs) etabliert die göttliche Herkunft.
Die Wiederholung dieser Bestimmung nach der Beschreibung der verschiedenen Zubereitungsarten betont, dass alle Speisopferformen - roh, gebacken, in der Pfanne oder im Napf zubereitet - denselben rechtlichen Status haben und dieselben Verzehrregeln für die Priesterschaft gelten.
קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים bedeutet konkret: Verzehr nur durch männliche Priester, nur im heiligen Bereich des Heiligtums, nur in kultischer Reinheit. Die Designation als אִשֵּׁי יְהוָֽה zeigt, dass auch der nicht verbrannte Teil als Gottes Gabe gilt.
Die LXX variiert bei מאשי יהוה zu ἀπὸ τῶν καρπωμάτων κυρίου (von den Fruchtopfern des Herrn), was eine konsequente Uminterpretation der Opferterminologie zeigt.
Die Satzstruktur: entspricht exakt Vers 3: Subjekt + Präpositionalphrase + Prädikatsbestimmung + Herkunftsangabe. Die wörtliche Wiederholung verstärkt die Wichtigkeit dieser Bestimmung.
Diese Wiederholung schließt den Abschnitt über verschiedene Speisopferarten ab und betont die einheitliche Behandlung aller מִנְחָה-Formen bezüglich der priesterlichen Anteile.
Leviticus 2,11
Hebräisch: כָּל־הַמִּנְחָ֗ה אֲשֶׁ֤ר תַּקְרִ֨יבוּ֙ לַיהוָ֔ה לֹ֥א תֵעָשֶׂ֖ה חָמֵ֑ץ כִּ֤י כָל־שְׂאֹר֙ וְכָל־דְּבַ֔שׁ לֹֽא־תַקְטִ֧ירוּ מִמֶּ֛נּוּ אִשֶּׁ֖ה לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Alles Speisopfer, das ihr dem Ewigen darbringt, soll nicht aus Gesäuertem gemacht werden; denn aller Sauerteig und aller Honig, davon sollt ihr dem Ewigen kein Feueropfer räuchern.

Kommentar: כָּל־הַמִּנְחָ֗ה (jedes Speisopfer) mit כל (alles/jedes) betont die Universalität der folgenden Bestimmung. אֲשֶׁ֤ר תַּקְרִ֨יבוּ֙ (die ihr darbringt) ist ein Relativsatz mit קרב im Hifil-Imperfekt 2. Person maskulin Plural. לַיהוָ֔ה (für JHWH) zeigt den Empfänger.
לֹ֥א תֵעָשֶׂ֖ה חָמֵ֑ץ (es soll nicht gesäuert gemacht werden) zeigt עשה (machen) im Nifal-Imperfekt 3. Person feminin Singular mit Negation לא. חָמֵץ (Gesäuertes) von der Wurzel חמץ (säuern) bezeichnet alles mit Gärungsprozess.
כִּ֤י (denn) leitet eine Begründung ein. כָל־שְׂאֹר֙ (aller Sauerteig) und וְכָל־דְּבַ֔שׁ (und aller Honig) sind die spezifischen verbotenen Substanzen. שְׂאֹר (Sauerteig) ist die Gärungssubstanz, דְּבַשׁ (Honig) bezeichnet sowohl Bienenhonig als auch Fruchtsüße (Dattel-, Traubenhonig).
לֹֽא־תַקְטִ֧ירוּ (ihr sollt nicht räuchern) ist Hifil-Imperfekt 2. Person maskulin Plural von קטר mit Negation. מִמֶּ֛נּוּ (davon) mit maskulinem Suffix bezieht sich auf שְׂאֹר und דְּבַשׁ. אִשֶּׁ֖ה לַֽיהוָֽה (Feueropfer für JHWH) spezifiziert das Verbot auf verbrannte Opferteile.
שְׂאֹר und דְּבַשׁ werden verboten, weil beide Gärungs-/Fermentationsprozesse verursachen können, die als Zeichen von Verderb oder Unreinheit gelten. חָמֵץ (Gesäuertes) repräsentiert Transformation und Veränderung, die der kultischen Perfektion widerspricht. דְּבַשׁ (Honig) wird zusätzlich verboten, möglicherweise wegen seiner süßenden Eigenschaften, die das natürliche Getreide verfremden würden, oder als Abgrenzung zu kanaanäischen Kultpraktiken.
Die LXX fügt καρπῶσαι κυρίῳ (dem Herrn Frucht bringen) für להקטירו אשה ליהוה hinzu, was eine funktionale Erklärung statt einer direkten Übersetzung bietet.
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Satz: Universalaussage (Subjekt mit Relativsatz + Negation + Verb + Objekt) + Begründung (כי + Subjekte + Negation + Verb + Adverbialbestimmung + Objekt). Der Relativsatz und die Begründung sind Nebensätze.
Dieser Vers etabliert fundamentale Prohibitionen für alle Speisopfer und zeigt die theologische Bedeutung von Reinheit und Unveränderlichkeit im Kult.
Leviticus 2,12
Hebräisch: קָרְבַּ֥ן רֵאשִׁ֛ית תַּקְרִ֥יבוּ אֹתָ֖ם לַיהוָ֑ה וְאֶל־הַמִּזְבֵּ֥חַ לֹא־יַעֲל֖וּ לְרֵ֥יחַ נִיחֹֽחַ׃
Deutsch: Als Opfergabe der Erstlinge sollt ihr sie dem Ewigen darbringen; aber auf den Altar sollen sie nicht zum wohlgefälligen Geruch kommen.

Kommentar: קָרְבַּ֥ן רֵאשִׁ֛ית (Opfergabe der Erstlinge) zeigt קָרְבַּן (Opfergabe) im Constructus mit רֵאשִׁית (Erstlinge/erste Früchte). תַּקְרִ֥יבוּ ist Hifil-Imperfekt 2. Person maskulin Plural von קרב (darbringen). אֹתָ֖ם (sie) mit maskulinem Plural-Suffix bezieht sich auf שְׂאֹר und דְּבַשׁ aus Vers 11 zurück.
לַיהוָ֑ה (für JHWH) zeigt, dass שְׂאֹר und דְּבַשׁ als רֵאשִׁית-Gaben erlaubt sind. וְאֶל־הַמִּזְבֵּ֥חַ לֹא־יַעֲל֖וּ (und auf den Altar sollen sie nicht hinaufkommen) verwendet עלה (hinaufsteigen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Negation לא.
לְרֵ֥יחַ נִיחֹֽחַ (zum wohlgefälligen Geruch) spezifiziert das Verbot: nicht für die Verbrennung als אִשֶּׁה (Feueropfer). Die Phrase רֵיחַ נִיחוֹחַ (wohlgefälliger Geruch) bezeichnet den durch Verbrennung entstehenden Duft.
רֵאשִׁית (Erstlinge) sind die ersten und besten Früchte der Ernte, die Gott als Dank und Anerkennung seiner Geberschaft dargebracht werden. שְׂאֹר und דְּבַשׁ können als natürliche Erstlingsprodukte gegeben, aber nicht verbrannt werden.
עלה אל המזבח (auf den Altar hinaufsteigen) ist technischer Terminus für die Platzierung zur Verbrennung. Das Verbot betrifft nur die הקטרה (Räucherung), nicht die הבאה (Darbringung) als solche.
Die LXX übersetzt רֵאשִׁית mit ἀπαρχῶν (Erstlinge), יַעֲל֖וּ mit ἀναβήσεται (es soll hinaufsteigen) und רֵיחַ נִיחֹֽחַ mit ὀσμὴν εὐωδίας (Wohlgeruch).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Objekt + Verb + Objekt + Dativangabe // Präpositionalphrase + Negation + Verb + Zweckangabe. Der Kontrast zwischen erlaubter Darbringung und verbotener Verbrennung wird syntaktisch durch Koordination betont.
Dieser Vers löst den scheinbaren Widerspruch von Vers 11 auf: שְׂאֹר und דְּבַשׁ sind als Erstlingsgaben erlaubt, aber nicht für Feueropfer.
Leviticus 2,13
Hebräisch: וְכָל־קָרְבַּ֣ן מִנְחָתְךָ֮ בַּמֶּ֣לַח תִּמְלָח֒ וְלֹ֣א תַשְׁבִּ֗ית מֶ֚לַח בְּרִ֣ית אֱלֹהֶ֔יךָ מֵעַ֖ל מִנְחָתֶ֑ךָ עַ֥ל כָּל־קָרְבָּנְךָ֖ תַּקְרִ֥יב מֶֽלַח׃
Deutsch: Und alle Opfergaben deines Speisopfers sollst du mit Salz salzen und sollst das Salz des Bundes deines Gottes nicht fehlen lassen bei deinem Speisopfer; bei allen deinen Opfergaben sollst du Salz darbringen.

Kommentar: וְכָל־קָרְבַּ֣ן מִנְחָתְךָ֮ (und jede Opfergabe deines Speisopfers) verwendet כל (alle/jede) für Universalität, קָרְבַּן im Constructus mit מִנְחָה und Possessivsuffix 2. Person maskulin Singular. בַּמֶּ֣לַח תִּמְלָח֒ (mit Salz sollst du salzen) zeigt מלח (salzen) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Singular mit cognate accusative Konstruktion.
וְלֹ֣א תַשְׁבִּ֗ית (und du sollst nicht aufhören lassen) ist Hifil-Imperfekt 2. Person maskulin Singular von שבת (aufhören/ruhen) mit Negation. מֶ֚לַח בְּרִ֣ית אֱלֹהֶ֔יךָ (Salz des Bundes deines Gottes) zeigt מֶלַח (Salz) im Constructus mit בְּרִית (Bund) und אֱלֹהִים mit Possessivsuffix 2. Person maskulin Singular.
מֵעַ֖ל מִנְחָתֶ֑ךָ (von deinem Speisopfer) mit der Präposition מֵעַל (von...weg/von...ab) und Possessivsuffix. עַ֥ל כָּל־קָרְבָּנְךָ֖ תַּקְרִ֥יב מֶֽלַח (bei allen deinen Opfergaben sollst du Salz darbringen) erweitert das Gebot auf alle Opferarten.
מֶלַח בְּרִית (Salz des Bundes) ist eine bedeutsame theologische Wendung: Salz als Symbol für Beständigkeit, Reinheit und Unvergänglichkeit wird mit בְּרִית (Bund) verbunden. מֶלַח konserviert und verhindert Verderb, analog zur ewigen Gültigkeit des Bundes.
שבת im Hifil (השבית) bedeutet "aufhören lassen/beseitigen". Das Verbot לא תשבית betont die ständige Notwendigkeit von Salz bei Opfern. Die cognate accusative Konstruktion במלח תמלח verstärkt die Imperativbedeutung.
Die LXX erweitert das Ende mit κυρίῳ τῷ θεῷ ὑμῶν (dem Herrn, eurem Gott), was im hebräischen Text fehlt und eine theologische Verstärkung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Bestimmungen: Objekt + Adverbialbestimmung + Verb // Negation + Verb + Objekt + Adverbialbestimmung // Präpositionalphrase + Verb + Objekt. Die dreifache Struktur betont die Wichtigkeit des Salzgebotes.
Dieser Vers etabliert Salz als obligatorische Komponente aller Opfer und verbindet es theologisch mit der Bundestreue Gottes.
Leviticus 2,14
Hebräisch: וְאִם־תַּקְרִ֛יב מִנְחַ֥ת בִּכּוּרִ֖ים לַיהוָ֑ה אָבִ֞יב קָל֤וּי בָּאֵשׁ֙ גֶּ֣רֶשׂ כַּרְמֶ֔ל תַּקְרִ֕יב אֵ֖ת מִנְחַ֥ת בִּכּוּרֶֽיךָ׃
Deutsch: Und wenn du ein Speisopfer von Erstlingsfrüchten dem Ewigen darbringen willst, sollst du am Feuer geröstete Ähren, zerstoßenes Korn vom Jungkorn, als Speisopfer deiner Erstlingsfrüchte darbringen.

Kommentar: וְאִם־תַּקְרִ֛יב (und wenn du darbringst) leitet eine neue Kondition ein. מִנְחַ֥ת בִּכּוּרִ֖ים (Speisopfer von Erstlingsfrüchten) zeigt מִנְחַת im Constructus mit בִּכּוּרִים (Erstlingsfrüchte). בִּכּוּרִים von בכר (früh sein) bezeichnet die ersten Früchte der Ernte. לַיהוָ֑ה (für JHWH) zeigt den Empfänger.
אָבִ֞יב קָל֤וּי בָּאֵשׁ֙ (am Feuer geröstetes Jungkorn) beschreibt die Zubereitung: אָבִיב (Jungkorn/grüne Ähren) + קָלוּי (geröstetes) von קלה (rösten) im Qal-Partizip passiv + בָּאֵשׁ (am Feuer). גֶּ֣רֶשׂ כַּרְמֶ֔ל (zerstoßenes Korn) zeigt גֶּרֶשׂ (zerstoßenes/geschrotetes Getreide) als Apposition zu כַּרְמֶל (frisches Korn).
תַּקְרִ֕יב ist Hifil-Imperfekt 2. Person maskulin Singular von קרב (darbringen). אֵ֖ת מִנְחַ֥ת בִּכּוּרֶֽיךָ (das Speisopfer deiner Erstlingsfrüchte) mit Nota accusativi und Possessivsuffix 2. Person maskulin Singular.
אָבִיב bezeichnet unreifes, aber bereits ausgebildetes Getreide, das normalerweise nicht essbar wäre ohne קליה (Röstung). גֶּרֶשׂ bedeutet das Zerstoßen oder Schroten für bessere Handhabung. כַּרְמֶל (frisches Korn) spezifiziert die Qualität.
בִּכּוּרִים unterscheidet sich von רֵאשִׁית (V. 12): בִּכּוּרִים sind spezifisch die ersten reifen Früchte, רֵאשִׁית die erste und beste Auswahl der Ernte. Die Röstung (קליה) macht unreife Ähren genießbar und kultisch verwendbar.
Die LXX interpretiert גרש כרמל (geresch karmel - "zerriebene frische Körner") als χῖδρα ἐρεικτὰ (zerriebene Gerstenkörner), was eine spezifischere botanische Identifizierung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: Protasis (Konditionspartikel + Verb + Objekt + Dativangabe) → Apodosis (Objekt mit komplexer Beschreibung + Verb + Objekt). Die Apodosis beschreibt detailliert die spezifische Zubereitungsart.
Dieser Vers führt eine besondere Form der מִנְחָה aus unreifem Getreide ein und zeigt die Anpassung der Opferbestimmungen an den landwirtschaftlichen Zyklus.
Leviticus 2,15
Hebräisch: וְנָתַתָּ֤ עָלֶ֨יהָ֙ שֶׁ֔מֶן וְשַׂמְתָּ֥ עָלֶ֖יהָ לְבֹנָ֑ה מִנְחָ֖ה הִֽוא׃
Deutsch: Und du sollst Öl darauf tun und Weihrauch (darauf) legen: Es ist ein Speisopfer.

Kommentar: וְנָתַתָּ֤ ist Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von נתן (geben/legen), 2. Person maskulin Singular. עָלֶ֨יהָ֙ (auf es) mit femininem Suffix bezieht sich auf מִנְחַת בִּכּוּרִים zurück. שֶׁ֔מֶן (Öl) als direktes Objekt.
וְשַׂמְתָּ֥ ist Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von שים (setzen/legen), 2. Person maskulin Singular. עָלֶ֖יהָ (auf es) wiederholt die Ortsangabe. לְבֹנָ֑ה (Weihrauch) als direktes Objekt. Die Abschlussformel מִנְחָ֖ה הִֽוא (es ist ein Speisopfer) mit emphatischem Pronomen bestätigt den kultischen Status.
Die Hinzufügung von שֶׁמֶן (Öl) und לְבֹנָה (Weihrauch) zu den gerösteten בִּכּוּרִים etabliert deren Gleichwertigkeit mit anderen מִנְחָה-Formen. נתן (geben/legen) und שים (setzen/legen) sind hier nahezu synonym, zeigen aber möglicherweise unterschiedliche Anwendungsarten.
שֶׁמֶן verleiht den gerösteten Körnern kultische Würde und praktische Handhabbarkeit. לְבֹנָה als kostbares Räucherwerk betont die Kostbarkeit dieser Erstlingsgabe trotz ihrer einfachen Herkunft.
Die Bestätigung מִנְחָ֖ה הִֽוא ist notwendig, da בִּכּוּרִים in ihrer rohen Form (אָבִיב קָלוּי) nicht den üblichen מִנְחָה-Formen entsprechen. Die Hinzufügung von Öl und Weihrauch macht sie vollwertig.
Die LXX übersetzt וְנָתַתָּ֤ mit καὶ ἐπιθήσεις (und du sollst auflegen), וְשַׂמְתָּ֥ mit καὶ ἐπιθήσεις (und du sollst auflegen), wobei beide Verben identisch übersetzt werden, und מִנְחָ֖ה הִֽוא mit θυσία ἐστι (es ist ein Opfer).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Imperative plus Identifikationsaussage: Verb + Präpositionalphrase + Objekt // Verb + Präpositionalphrase + Objekt // Prädikatsbestimmung + Subjekt. Die Parallelstruktur der beiden Imperative betont die gleichwertige Wichtigkeit beider Zusätze.
Dieser Vers vervollständigt die Bestimmungen für בִּכּוּרִים-Opfer und etabliert deren kultische Legitimität durch die traditionellen מִנְחָה-Komponenten.
Leviticus 2,16
Hebräisch: וְהִקְטִ֨יר הַכֹּהֵ֜ן אֶת־אַזְכָּרָתָ֗הּ מִגִּרְשָׂהּ֙ וּמִשַּׁמְנָ֔הּ עַ֖ל כָּל־לְבֹנָתָ֑הּ אִשֶּׁ֖ה לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll das Gedächtnisteil davon räuchern, von seinem zerstoßenen Korn und von seinem Öl, samt all seinem Weihrauch: Es ist ein Feueropfer dem Ewigen.

Kommentar: וְהִקְטִ֨יר ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קטר (räuchern), 3. Person maskulin Singular. הַכֹּהֵ֜ן (der Priester) als Subjekt zeigt die ausschließlich priesterliche Verantwortung für die הקטרה (Räucherung). אֶת־אַזְכָּרָתָ֗הּ (ihr Gedächtnisteil) mit Possessivsuffix 3. Person feminin Singular, bezogen auf מִנְחַת בִּכּוּרִים.
מִגִּרְשָׂהּ֙ (von ihrem zerstoßenen Korn) von גֶּרֶשׂ (zerstoßenes Getreide) mit Possessivsuffix 3. Person feminin Singular. וּמִשַּׁמְנָ֔הּ (und von ihrem Öl) von שֶׁמֶן (Öl) mit gleichem Suffix. 
עַ֖ל כָּל־לְבֹנָתָ֑הּ (samt all ihrem Weihrauch) betont, dass der gesamte hinzugefügte Weihrauch zur אַזְכָּרָה gehört, was der üblichen Praxis bei מִנְחָה entspricht. Die Komponenten der אַזְכָּרָה bei בִּכּוּרִים sind spezifiziert: גֶּרֶשׂ (zerstoßenes Korn), שֶׁמֶן (Öl) und לְבֹנָה (Weihrauch).
אִשֶּׁ֖ה לַיהוָֽה (Feueropfer für JHWH) ist die Abschlussformel, jedoch ohne רֵיחַ נִיחוֹחַ (wohlgefälliger Geruch) wie in anderen Versen. Diese Verkürzung kann stilistische Gründe haben oder die besondere Natur der בִּכּוּרִים betonen.
גֶּרֶשׂ (zerstoßenes Korn) wiederholt die Terminologie von Vers 14 und zeigt, dass ein Teil des zerstoßenen אָבִיב in die אַזְכָּרָה eingeht. מִן-Präpositionen zeigen partitive Herkunft - nicht alles wird verbrannt.
Die LXX übersetzt מִגִּרְשָׂהּ֙ mit ἀπὸ τῶν χίδρων αὐτῆς (von ihren frischen Körnern), וּמִשַּׁמְנָ֔הּ mit καὶ ἀπὸ τοῦ ἐλαίου αὐτῆς (und von ihrem Öl) und אִשֶּׁ֖ה mit κάρπωμα (Opfergabe).

Die Satzstruktur: zeigt einen Hauptsatz: Verb + Subjekt + Objekt + dreifache Herkunftsangabe + Prädikatsbestimmung. Die dreifache partitive Konstruktion mit מִן betont die Komponenten der אַזְכָּרָה bei בִּכּוּרִים.
Dieser Vers schließt Kapitel 2 ab und zeigt die konsistente Anwendung des אַזְכָּרָה-Prinzips auf alle מִנְחָה-Formen, einschließlich der besonderen בִּכּוּרִים-Opfer. Das Kapitel etabliert damit ein umfassendes System unblutiger Opfer mit verschiedenen Zubereitungsarten, aber einheitlichen theologischen Prinzipien: partielle Verbrennung als אַזְכָּרָה, priesterliche Anteile als קֹדֶשׁ קָדָשִׁים, und Prohibition von חָמֵץ bei Gebot von מֶלַח.
Systematische Textkritik: Die LXX zeigt eine durchgängige Tendenz, אשה (ischeh) durch κάρπωμα oder θυσία zu ersetzen, was entweder auf eine andere Vorlage oder eine bewusste theologische Neuinterpretation von Feuer- zu Ertragsopfern hindeutet. Diese Konsistenz könnte auf eine bewusste terminologische Vereinheitlichung in der LXX hindeuten, wobei weitere Belege aus anderen Opferkapiteln nötig wären, um eine systematische theologische Neuinterpretation zu belegen.
Leviticus 3,1
Hebräisch: וְאִם־זֶ֥בַח שְׁלָמִ֖ים קָרְבָּנֹ֑ו אִ֤ם מִן־הַבָּקָר֙ ה֣וּא מַקְרִ֔יב אִם־זָכָר֙ אִם־נְקֵבָ֔ה תָּמִ֥ים יַקְרִיבֶ֖נּוּ לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und wenn seine Opfergabe ein Friedensopfer ist: Wenn er sie von den Rindern darbringt, es sei ein Männliches oder ein Weibliches, so soll er sie ohne Fehl vor dem Ewigen darbringen.

Kommentar: וְאִם־זֶ֥בַח שְׁלָמִ֖ים קָרְבָּנֹ֑ו führt eine neue Opferkategorie ein. זֶבַח (Schlachtopfer) von זבח (schlachten) betont den Schlachtakt, שְׁלָמִים (Friedensopfer) von שלם (vollständig/heil sein) bezeichnet Gemeinschaftsopfer mit geteiltem Verzehr zwischen Gott, Priestern und Opfernden.
Der entscheidende Unterschied zu עֹלָה liegt in אִם־זָכָר֙ אִם־נְקֵבָ֔ה: שְׁלָמִים erlauben beide Geschlechter, während Aufsteigeopfer nur זכר fordern. Diese Flexibilität reflektiert den Gemeinschaftscharakter der שְׁלָמִים gegenüber der totalen Hingabe der עֹלָה.
זֶבַח שְׁלָמִים als terminus technicus unterscheidet sich von עֹלָה (Aufsteigeopfer) durch partielle statt vollständiger Verbrennung. שְׁלָמִים kann Dankopfer, Gelübdeopfer oder freiwillige Opfer umfassen.
Die LXX übersetzt זבח שלמים (zevach shelamim) systematisch als θυσία σωτηρίου (Heilsopfer), was eine theologisch signifikante Umdeutung von "Friedens-/Vollständigkeitsopfer" zu "Rettungsopfer" darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Konditionalsatz: Protasis (אִם + Subjekt + Prädikatsnomen // אִם + Herkunftsangabe + Subjekt + Verb // אִם...אִם + Alternativen) → Apodosis (Adjektiv + Verb + Objekt + Adverbialbestimmung). Die mehrfachen Konditionen spezifizieren verschiedene Aspekte des Opfers.
Dieser Vers führt die neue Kategorie der שְׁלָמִים ein und zeigt deren flexiblere Geschlechtsbestimmungen im Vergleich zu Aufsteigeopfern.
Leviticus 3,2
Hebräisch: וְסָמַ֤ךְ יָדוֹ֙ עַל־רֹ֣אשׁ קָרְבָּנֹ֔ו וּשְׁחָטֹ֕ו פֶּ֖תַח אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְזָרְק֡וּ בְּנֵי֩ אַהֲרֹ֨ן הַכֹּהֲנִ֧ים אֶת־הַדָּ֛ם עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und er soll seine Hand auf den Kopf seines Opfers legen und es schlachten an dem Eingang des Zeltes der Begegnung; und die Söhne 'Aharons, die Priester, sollen das Blut ringsum an den Altar spritzen.

Kommentar: Die Prozeduren entsprechen den עֹלָה-Opfern: סמיכה (Handauflegung), Laienschlachtung und priesterlicher Blutdienst. Der Unterschied liegt in der präziseren Ortsangabe פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד (am Eingang des Zeltes der Begegnung) gegenüber לִפְנֵי יְהוָה bei עֹלָה. זרק סביב (ringsum spritzen) etabliert die sakrale Altarweihe durch Blutapplikation an alle vier Seiten.
וּשְׁחָטֹ֕ו (und er soll es schlachten) ist Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von שחט (schlachten), 3. Person maskulin Singular mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular. פֶּ֖תַח אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד (am Eingang des Zeltes der Begegnung) spezifiziert den Schlachtort.
וְזָרְק֡וּ בְּנֵי֩ אַהֲרֹ֨ן הַכֹּהֲנִ֧ים (und die Söhne Aarons, die Priester, sollen spritzen) zeigt die priesterliche Verantwortung für den Blutdienst. אֶת־הַדָּ֛ם (das Blut) mit Nota accusativi, עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב (ringsum an den Altar).
Der Unterschied zu Aufsteigeopfern liegt in der Ortsangabe: Bei Aufsteigeopfern לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה (vor JHWH) allgemein, hier פֶּ֖תַח אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד (am Eingang des Zeltes der Begegnung) spezifisch. Der פֶּתַח (Eingang) ist der öffentlich zugängliche Bereich.
זרק (spritzen) des Blutes סביב (ringsum) ist identisch mit Aufsteigeopfern und zeigt die universelle Bedeutung des Blutdienstes bei allen Schlachtopfern. סביב (ringsum) bedeutet an alle vier Seiten des Altars.
Die LXX fügt τῶν ὁλοκαυτωμάτων (der Aufsteigeopfer) nach θυσιαστήριον hinzu, was eine spezifizierende Ergänzung ist, die im hebräischen Text fehlt. Dies stellt ein textkritisches Problem dar: Entweder lag den LXX-Übersetzern eine erweiterte hebräische Vorlage vor, oder es handelt sich um eine sekundäre griechische Glosse zur liturgischen Präzisierung. Die Ergänzung fehlt in allen hebräischen Handschriften und ist daher wahrscheinlich nicht ursprünglich.
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze mit Waw-Konsekutiv: Verb + Objekt + Präpositionalphrase // Verb + Objekt + Adverbialbestimmung // Verb + Subjekt + Objekt + Adverbialbestimmung. Die Struktur entspricht den Aufsteigeopfern und zeigt rituell identische Anfangsschritte.
Dieser Vers etabliert die identischen Anfangsprozeduren für שְׁלָמִים wie bei Aufsteigeopfern: סמיכה, Laienschlachtung und priesterlicher Blutdienst.
Leviticus 3,3
Hebräisch: וְהִקְרִיב֙ מִזֶּ֣בַח הַשְּׁלָמִ֔ים אִשֶּׁ֖ה לַיהוָ֑ה אֶת־הַחֵ֨לֶב֙ הַֽמְכַסֶּ֣ה אֶת־הַקֶּ֔רֶב וְאֵת֙ כָּל־הַחֵ֔לֶב אֲשֶׁ֖ר עַל־הַקֶּֽרֶב׃
Deutsch: Und er soll von dem Friedensopfer ein Feueropfer dem Ewigen darbringen: Das Fett, welches das Eingeweide bedeckt, und alles Fett, das am Eingeweide ist,

Kommentar: וְהִקְרִיב֙ ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קרב (darbringen), 3. Person maskulin Singular. מִזֶּ֣בַח הַשְּׁלָמִ֔ים (vom Friedensopfer) zeigt partitive Herkunft - nur bestimmte Teile werden als אִשֶּׁה (Feueropfer) dargebracht. לַיהוָ֑ה (für JHWH) betont den theozentrischen Aspekt.
אֶת־הַחֵ֨לֶב֙ הַֽמְכַסֶּ֣ה Der fundamentale Unterschied zu עֹלָה manifestiert sich hier: Nur spezifische Organe werden als אִשֶּׁה verbrannt. חֵלֶב (inneres Fett) umfasst das Eingeweidefett (המכסה את־הקרב) und anhaftendes Fett (אשר על־הקרב). כְּלָיוֹת (Nieren) gelten als Sitz der Emotionen. יֹתֶרֶת עַל־הַכָּבֵד bezeichnet wahrscheinlich den Processus caudatus der Leber, basierend auf mesopotamischen Parallelen und archäozoologischen Befunden.
וְאֵת֙ כָּל־הַחֵ֔לֶב אֲשֶׁ֖ר עַל־הַקֶּֽרֶב (und alles Fett, das auf den Eingeweiden ist) erweitert die Bestimmung auf alles חֵלֶב am קֶרֶב. כל (alles) betont die Vollständigkeit, אֲשֶׁר (welches) leitet einen Relativsatz ein.
Der entscheidende Unterschied zu Aufsteigeopfern: Bei עֹלָה wird das ganze Tier verbrannt, bei שְׁלָמִים nur das חֵלֶב (Fett) und andere spezifische Organe. חֵלֶב gilt als der wertvollste, Gott vorbehaltene Teil.
מְכַסֶּה אֶת־הַקֶּרֶב (das die Eingeweide bedeckt) bezeichnet das חֵלֶב הַקֶּרֶב (Eingeweidefett), das Netz- und Gekrösefett. עַל־הַקֶּֽרֶב (auf den Eingeweiden) bezeichnet das anhaftende Fett an Darm und anderen Organen.
Die LXX verwendet κάρπωμα κυρίῳ (Fruchtopfer für den Herrn) für אשה ליהוה (Feueropfer für YHWH), was die "Frucht"-Interpretation des Opfers fortsetzt.
Die Satzstruktur: zeigt einen Hauptsatz: Verb + Präpositionalphrase + Objekt + Dativangabe + komplexes direktes Objekt mit Relativsatz. Das direkte Objekt ist durch zwei koordinierte Fettbeschreibungen erweitert.
Dieser Vers beginnt die Spezifizierung der bei שְׁלָמִים zu verbrennenden Teile und zeigt die partielle Natur dieser Opferart im Unterschied zu den vollständig verbrannten עֹלָה.
Leviticus 3,4
Hebräisch: וְאֵת֙ שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֔ת וְאֶת־הַחֵ֨לֶב֙ אֲשֶׁ֣ר עֲלֵהֶ֔ן אֲשֶׁ֖ר עַל־הַכְּסָלִ֑ים וְאֶת־הַיֹּתֶ֨רֶת֙ עַל־הַכָּבֵ֔ד עַל־הַכְּלָי֖וֹת יְסִירֶֽנָּה׃
Deutsch: und die beiden Nieren und das Fett, das an ihnen, das an den Lenden ist, und das Netz über der Leber: Samt den Nieren soll er es abtrennen.

Kommentar: וְאֵת֙ שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֔ת (und die beiden Nieren) führt das zweite zu verbrennende Organ ein. שְׁתֵּי (zwei) im Dual Constructus, כִּלְיָה (Niere) bezeichnet sowohl das anatomische Organ als auch symbolisch das Innerste des Menschen.
וְאֶת־הַחֵ֨לֶב֙ אֲשֶׁ֣ר עֲלֵהֶ֔ן (und das Fett, das auf ihnen ist) spezifiziert das Nierenfett. עֲלֵהֶ֔ן (auf ihnen) mit femininem Dual-Suffix bezieht sich auf כְּלָיוֹת zurück. אֲשֶׁ֖ר עַל־הַכְּסָלִ֑ים (das an den Lenden ist) lokalisiert das Fett präziser. כְּסָלִים (Lenden/Hüften) bezeichnet die Lendengegend.
יֹתֶרֶת עַל־הַכָּבֵד bezeichnet wahrscheinlich den Processus caudatus der Leber, basierend auf mesopotamischen Parallelen und archäozoologischen Befunden. Allerdings bleibt die exakte anatomische Identifikation in der Forschung umstritten - alternative Deutungen umfassen die Gallenblase oder spezifische Fettpartien der Leber. Die hier vertretene Processus caudatus-Hypothese stützt sich auf Vergleiche mit akkadischen Opfertexten und entspricht der rabbinischen Tradition (תרגום אונקלוס: יתר כבדא).עַל־הַכְּלָי֖וֹת יְסִירֶֽנָּה (samt den Nieren soll er es abtrennen) zeigt das Verfahren. יְסִירֶֽנָּה ist Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular von סור (entfernen) mit femininem Objektsuffix 3. Person Singular, bezogen auf יֹתֶרֶת.
כְּלָיוֹת (Nieren) gelten in der hebräischen Anthropologie als Sitz der Emotionen und des Gewissens. יֹתֶרֶת עַל־הַכָּבֵד ist anatomisch umstritten: möglicherweise der Leberlappen, die Gallenblase oder ein Fettteil der Leber.
סור (entfernen) im Hifil (הסיר) ist technischer Terminus für die chirurgisch präzise Entfernung der Organe. עַל־הַכְּלָיוֹת kann "zusammen mit den Nieren" oder "über den Nieren" bedeuten.
Die LXX übersetzt כְּלָיוֹת mit νεφρούς (Nieren), כְּסָלִים mit ψόας (Lenden), יֹתֶרֶת mit λοβὸν (Lappen) und יְסִירֶֽנָּה mit περιελεῖ (er soll entfernen).
Die Satzstruktur: zeigt eine komplexe Objektaufzählung: drei koordinierte Objekte mit unterschiedlicher Komplexität, abgeschlossen durch ein Verb mit Adverbialbestimmung. Die יֹתֶרֶת-Beschreibung ist durch doppelte Lokalisierung präzisiert.
Dieser Vers vervollständigt die Aufzählung der zu verbrennenden Organe bei שְׁלָמִים und zeigt die anatomische Präzision der Opferbestimmungen.
Leviticus 3,5
Hebräisch: וְהִקְטִ֨ירוּ אֹתוֹ֤ בְנֵֽי־אַהֲרֹן֙ הַמִּזְבֵּ֔חָה עַל־הָ֣עֹלָ֔ה אֲשֶׁ֥ר עַל־הָעֵצִ֖ים אֲשֶׁ֣ר עַל־הָאֵ֑שׁ אִשֵּׁ֛ה רֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Und die Söhne 'Aharons sollen es auf dem Altar räuchern, auf dem Aufsteigeopfer, das auf dem Holz über dem Feuer ist: Es ist ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem Ewigen.

Kommentar: וְהִקְטִ֨ירוּ ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קטר (räuchern), 3. Person maskulin Plural. אֹתוֹ֤ (es) mit maskulinem Suffix bezieht sich auf die gesamte Fettkombination zurück. בְנֵֽי־אַהֲרֹן֙ (die Söhne Aarons) als Subjekt zeigt ausschließlich priesterliche Verantwortung.
הַמִּזְבֵּ֔חָה (zum Altar hin) mit Richtungs-He. עַל־הָעֹלָה kann zweierlei bedeuten: (1) zusätzlich zu einem עֹלָה-Opfer, oder (2) auf dem durch עֹלָה etablierten Altarfeuer. Wahrscheinlicher ist (2), da עֹלָה das ständige Tamid-Feuer (Lev 6,2) bezeichnen kann. Die Abschlussformel אִשֵּׁה רֵיחַ נִיחֹחַ לַיהוָה etabliert kultische Äquivalenz mit עֹלָה trotz partieller Verbrennung.
אִשֵּׁ֛ה רֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַֽיהוָֽה (Feueropfer wohlgefälligen Geruchs für JHWH) ist die Standard-Abschlussformel für verbrannte Opferteile und etabliert die kultische Gleichwertigkeit mit עֹלָה.
עַל־הָ֣עֹלָ֔ה impliziert, dass שְׁלָמִים nicht allein, sondern zusätzlich zu עֹלָה dargebracht werden, oder dass das Altarfeuer bereits durch עֹלָה etabliert ist. עֹלָה als ständiges Feuer ermöglicht die Verbrennung der שְׁלָמִים-Teile.
קטר (räuchern) bezeichnet die vollständige Verbrennung in Rauch und Duft. Die doppelte Relativsatz-Struktur אֲשֶׁר...אֲשֶׁר betont die präzise liturgische Ordnung der Altarelemente.
Die LXX ersetzt konsequent אשה (ischeh - "Feueropfer") durch κάρπωμα (Fruchtopfer), was eine systematische terminologische Neukonzeption darstellt. Diese Konsistenz deutet auf eine bewusste Übersetzungsentscheidung hin.
Die Satzstruktur: zeigt einen Hauptsatz: Verb + Objekt + Subjekt + Adverbialbestimmung + komplexe Ortsangabe mit doppeltem Relativsatz + dreifache Prädikatsbestimmung. Die Relativsätze fungieren als verschachtelte Attributsätze zur präzisen Ortsbestimmung.
Dieser Vers beschreibt die priesterliche Verbrennung der שְׁלָמִים-Fette und zeigt deren Integration in das bestehende Altarfeuer der עֹלָה.
Leviticus 3,6
Hebräisch: וְאִם־מִן־הַצֹּ֧אן קָרְבָּנֹ֛ו לְזֶ֥בַח שְׁלָמִ֖ים לַיהוָ֑ה זָכָר֙ א֣וֹ נְקֵבָ֔ה תָּמִ֖ים יַקְרִיבֶֽנּוּ׃
Deutsch: Und wenn seine Opfergabe vom Kleinvieh ist zum Friedensopfer dem Ewigen, ein Männliches oder ein Weibliches, so soll er sie ohne Fehl darbringen.

Kommentar: וְאִם־מִן־הַצֹּ֧אן קָרְבָּנֹ֛ו (und wenn seine Opfergabe vom Kleinvieh ist) führt die zweite Tierkategorie für שְׁלָמִים ein. צֹאן (Kleinvieh) umfasst Schafe und Ziegen. לְזֶ֥בַח שְׁלָמִ֖ים (zum Friedensopfer) mit לְ zeigt den Zweck, לַיהוָ֑ה (für JHWH) den Empfänger.
זָכָר֙ א֣וֹ נְקֵבָ֔ה (männlich oder weiblich) wiederholt die flexible Geschlechtsbestimmung von Vers 1 durch או (oder) statt אם...אם (ob...oder). תָּמִ֖ים יַקְרִיבֶֽנּוּ (fehlerlos soll er es darbringen) wiederholt die Qualitätsanforderung exakt.
Die Struktur entspricht Vers 1 für בקר (Rindvieh), zeigt aber bei צאן (Kleinvieh) eine kompaktere Formulierung. Die Geschlechtsflexibilität bleibt bei allen שְׁלָמִים erhalten, im Unterschied zu עֹלָה (nur männlich).
לְזֶ֥בַח שְׁלָמִ֖ים statt זֶ֥בַח שְׁלָמִ֖ים zeigt eine Variante der Konstruktion, semantisch identisch. זכר או נקבה (männlich oder weiblich) betont die Wahlfreiheit des Opfernden.
Die LXX übersetzt מִן־הַצֹּ֧אן mit ἀπὸ τῶν προβάτων (von den Schafen), זָכָר֙ א֣וֹ נְקֵבָ֔ה mit ἄρσεν ἢ θῆλυ (männlich oder weiblich) und תָּמִ֖ים mit ἄμωμον (tadellos).
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: Protasis (אִם + Herkunftsangabe + Subjekt + Zweckangabe + Dativangabe + Alternativen) → Apodosis (Adjektiv + Verb + Objekt). Die Struktur ist kompakter als Vers 1 aber inhaltlich parallel.
Dieser Vers erweitert die שְׁלָמִים-Bestimmungen auf Kleinvieh und etabliert identische Flexibilität bezüglich des Tiergeschlechts.
Leviticus 3,7
Hebräisch: אִם־כֶּ֥שֶׂב הֽוּא־מַקְרִ֖יב אֶת־קָרְבָּנֹ֑ו וְהִקְרִ֥יב אֹתוֹ֖ לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Wenn er ein Schaf als seine Opfergabe darbringt, so soll er es vor den Ewigen bringen;

Kommentar: אִם־כֶּ֥שֶׂב הֽוּא־מַקְרִ֖יב (wenn er ein Schaf darbringt) spezifiziert eine Unterart des צאן (Kleinviehs). כֶּשֶׂב (Schaf/Lamm) von כבש bezeichnet speziell Schafstiere. הוּא (er) ist emphatisches Pronomen, מַקְרִ֖יב Hifil-Partizip von קרב.
אֶת־קָרְבָּנֹ֑ו (seine Opfergabe) mit Nota accusativi und Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular. וְהִקְרִ֥יב אֹתוֹ֖ (und er soll es darbringen) ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קרב, 3. Person maskulin Singular mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular. לִפְנֵ֥י יְהוָֽה (vor JHWH) zeigt den sakralen Kontext.
כֶּשֶׂב unterscheidet sich von שֶׂה (allgemeines Kleinvieh) durch spezifische Bezeichnung für Schafe. Die Unterscheidung zwischen כֶּשֶׂב (Schaf) und עֵז (Ziege, V. 12) zeigt, dass beide Kleinvieharten eigene Bestimmungen haben.
Die Kürze dieses Verses im Vergleich zu V. 1 zeigt, dass die grundlegenden שְׁלָמִים-Prinzipien bereits etabliert sind und nur noch die spezifischen Unterschiede bei verschiedenen Tierarten zu regeln sind.
Die LXX übersetzt כֶּ֥שֶׂב mit ἀμνόν (Lamm), מַקְרִ֖יב mit προσφέρει (er bringt dar) und וְהִקְרִ֥יב mit καὶ προσάξει (und er soll heranbringen).
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: Protasis (אִם + Objekt + Subjekt + Verb + Objekt) → Apodosis (Verb + Objekt + Adverbialbestimmung). Die Struktur ist maximal verkürzt und konzentriert sich auf das Wesentliche: die Darbringung.
Dieser Vers leitet die spezifischen Bestimmungen für Schafopfer ein und zeigt die strukturelle Ökonomie der Gesetzessprache nach Etablierung der Grundprinzipien.
Leviticus 3,8
Hebräisch: וְסָמַ֤ךְ אֶת־יָדוֹ֙ עַל־רֹ֣אשׁ קָרְבָּנֹ֔ו וְשָׁחַ֣ט אֹתוֹ֔ לִפְנֵ֖י אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְ֠זָרְקוּ בְּנֵ֨י אַהֲרֹ֧ן אֶת־דָּמֹ֛ו עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב׃
Deutsch: und er soll seine Hand auf den Kopf seines Opfers legen und es schlachten vor dem Zelt der Begegnung; und die Söhne 'Aharons sollen sein Blut ringsum an den Altar spritzen.

Kommentar: וְסָמַ֤ךְ אֶת־יָדוֹ֙ (und er soll seine Hand legen) wiederholt die סמיכה (Handauflegung) mit את statt ohne את wie in V. 2. אֶת־יָדוֹ֙ mit Nota accusativi zeigt grammatische Variation. עַל־רֹ֣אשׁ קָרְבָּנֹ֔ו (auf den Kopf seines Opfers) entspricht exakt den vorherigen Versen.
וְשָׁחַ֣ט אֹתוֹ֔ (und er soll es schlachten) ist Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von שחט, 3. Person maskulin Singular mit Objektsuffix. לִפְנֵ֖י אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד (vor dem Zelt der Begegnung) ändert die Ortsangabe von V. 2 (פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד) zu לִפְנֵי אֹהֶל מוֹעֵד.
וְ֠זָרְקוּ בְּנֵ֨י אַהֲרֹ֧ן (und die Söhne Aarons sollen spritzen) zeigt identische priesterliche Verantwortung. אֶת־דָּמֹ֛ו (sein Blut) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular, עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב (ringsum an den Altar) entspricht V. 2.
Der Unterschied פֶּתַח (am Eingang) vs. לִפְנֵי (vor) zeigt möglicherweise verschiedene liturgische Positionen oder ist stilistische Variation. לִפְנֵי אֹהֶל מוֹעֵד (vor dem Zelt der Begegnung) betont die Nähe zum Heiligtum.
דָּמוֹ (sein Blut) mit maskulinem Suffix bezieht sich spezifisch auf das כֶּשֶׂב (Schaf) zurück, im Unterschied zu הַדָּם (das Blut) allgemein in V. 2.
Die LXX übersetzt וְסָמַ֤ךְ mit καὶ ἐπιθήσει (und er soll auflegen), וְשָׁחַ֣ט mit καὶ σφάξει (und er soll schlachten) und וְ֠זָרְקוּ mit καὶ προσχεοῦσιν (und sie sollen ausgießen).
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 2: drei koordinierte Hauptsätze mit Waw-Konsekutiv. Die grammatischen Variationen (את יָדוֹ statt יָדוֹ, לִפְנֵי statt פֶּתַח, דָּמוֹ statt הַדָּם) zeigen stilistische Flexibilität bei inhaltlicher Konsistenz.
Dieser Vers etabliert die identischen Anfangsprozeduren für Schafopfer und zeigt durch geringfügige Variationen die Lebendigkeit der Gesetzessprache.
Leviticus 3,9
Hebräisch: וְהִקְרִ֨יב מִזֶּ֣בַח הַשְּׁלָמִים֮ אִשֶּׁ֣ה לַיהוָה֒ חֶלְבּוֹ֙ הָאַלְיָ֣ה תְמִימָ֔ה לְעֻמַּ֥ת הֶעָצֶ֖ה יְסִירֶ֑נָּה וְאֶת־הַחֵ֨לֶב֙ הַֽמְכַסֶּ֣ה אֶת־הַקֶּ֔רֶב וְאֵת֙ כָּל־הַחֵ֔לֶב אֲשֶׁ֖ר עַל־הַקֶּֽרֶב׃
Deutsch: Und er soll von dem Friedensopfer ein Feueropfer dem Ewigen darbringen: sein Fett, den ganzen Fettschwanz; dicht beim Rückgrat soll er ihn abtrennen; und das Fett, welches das Eingeweide bedeckt, und alles Fett, das am Eingeweide ist,

Kommentar: וְהִקְרִ֨יב מִזֶּ֣בַח הַשְּׁלָמִים֮ אִשֶּׁ֣ה לַיהוָה֒ entspricht exakt V. 3 und zeigt die konsistente Einleitung der Fettbestimmungen. חֶלְבּוֹ֙ (sein Fett) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular bezieht sich auf das כֶּשֶׂב (Schaf).
הָאַלְיָ֣ה תְמִימָ֔ה (der ganze Fettschwanz) führt ein bei Schafen spezifisches Element ein. אַלְיָה (Fettschwanz) bezeichnet den charakteristischen Fettschwanz orientalischer Schafrassen. תְמִימָה (ganz/vollständig) betont, dass der gesamte Fettschwanz zu nehmen ist.
לְעֻמַּ֥ת הֶעָצֶ֖ה יְסִירֶ֑נָּה (dicht beim Rückgrat soll er ihn abtrennen) gibt die Schnittstelle an. לְעֻמַּת (gegenüber/nahe bei) mit עָצֶה (Rückgrat/Wirbelsäule). יְסִירֶ֑נָּה ist Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular von סור (entfernen) mit femininem Objektsuffix, bezogen auf אַלְיָה.
וְאֶת־הַחֵ֨לֶב֙ הַֽמְכַסֶּ֣ה אֶת־הַקֶּ֔רֶב וְאֵת֙ כָּל־הַחֵ֔לֶב אֲשֶׁ֖ר עַל־הַקֶּֽרֶב wiederholt exakt die Fettbestimmungen von V. 3-4 und zeigt, dass Schafe dieselben Grundfettteile wie Rinder haben.
אַלְיָה ist eine Besonderheit orientalischer Schafrassen mit besonders entwickelten Fettschwänzen, die als Delikatesse galten. תְמִימָה (vollständig) betont, dass nichts vom אַלְיָה zurückbehalten werden darf.
לְעֻמַּת הֶעָצֶ֖ה (nahe der Wirbelsäule) gibt die anatomisch korrekte Trennstelle an der Schwanzwurzel an. Das femininenim Suffix bei יְסִירֶ֑נָּה zeigt, dass אַלְיָה grammatisch feminin ist.
Die LXX interpretiert האליה תמימה (ha'alya temima - "der ganze Fettschwanz") als τὴν ὀσφὺν ἄμωμον (das unversehrte Rückgrat), was eine anatomische Fehlinterpretation des spezifischen Schafschwanzes darstellt. Dies zeigt möglicherweise mangelnde Vertrautheit mit nahöstlichen Schafrassen.
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Hauptsatz: Verb + Präpositionalphrase + Objekt + Dativangabe + komplexes direktes Objekt (Possessivkonstruktion + Apposition + Qualifikation + Verbalbestimmung) + koordinierte Objekte. Die אַלְיָה-Bestimmung ist durch Apposition und Verbalbestimmung erweitert.
Dieser Vers führt die schafspezifische אַלְיָה-Bestimmung ein und zeigt die Anpassung der Opfergesetze an unterschiedliche Tierarten bei Beibehaltung der Grundprinzipien.
Leviticus 3,10
Hebräisch: וְאֵת֙ שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֔ת וְאֶת־הַחֵ֨לֶב֙ אֲשֶׁ֣ר עֲלֵהֶ֔ן אֲשֶׁ֖ר עַל־הַכְּסָלִ֑ים וְאֶת־הַיֹּתֶ֨רֶת֙ עַל־הַכָּבֵ֔ד עַל־הַכְּלָיֹ֖ת יְסִירֶֽנָּה׃
Deutsch: und die beiden Nieren und das Fett, das an ihnen, das an den Lenden ist, und das Netz über der Leber: Samt den Nieren soll er sie abtrennen.

Kommentar: Dieser Vers ist eine exakte Wiederholung von Vers 4 und etabliert die identischen Organ- und Fettbestimmungen für Schafe wie für Rinder. וְאֵת֙ שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֔ת (und die beiden Nieren), וְאֶת־הַחֵ֨לֶב֙ אֲשֶׁ֣ר עֲלֵהֶ֔ן אֲשֶׁ֖ר עַל־הַכְּסָלִ֑ים (und das Fett, das auf ihnen, das an den Lenden ist), וְאֶת־הַיֹּתֶ֨רֶת֙ עַל־הַכָּבֵ֔ד (und den Lappen über der Leber) und עַל־הַכְּלָיֹ֖ת יְסִירֶֽנָּה (samt den Nieren soll er es abtrennen).
Die wörtliche Wiederholung zeigt, dass die anatomischen Grundbestimmungen für alle שְׁלָמִים identisch sind, unabhängig von der Tierkategorie. Nur die schafspezifische אַלְיָה (Fettschwanz) in V. 9 stellt eine Ergänzung dar.
כְּלָיוֹת (Nieren), חֵלֶב (Fett), כְּסָלִים (Lenden) und יֹתֶרֶת עַל־הַכָּבֵד (Leberlappen) sind universelle Opferbestandteile bei allen שְׁלָמִים-Arten. סור im Hifil für die chirurgische Entfernung bleibt konstant.
Die LXX wiederholt exakt die Übersetzung von V. 4, was die Konsistenz der griechischen Terminologie zeigt und die wörtliche Identität des hebräischen Textes bestätigt.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 4: komplexe Objektaufzählung mit drei koordinierten Hauptelementen und abschließender Verbalbestimmung. Die Wiederholung verstärkt die Wichtigkeit dieser Bestimmungen.
Diese Wiederholung etabliert die universelle Gültigkeit der Nieren-, Fett- und Leberbestimmungen für alle שְׁלָמִים und zeigt die systematische Konsistenz des Opfergesetzes.
Leviticus 3,11
Hebräisch: וְהִקְטִירֹ֥ו הַכֹּהֵ֖ן הַמִּזְבֵּ֑חָה לֶ֥חֶם אִשֶּׁ֖ה לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll es auf dem Altar räuchern lassen: Speise eines Feueropfers für den Ewigen.

Kommentar: וְהִקְטִירֹ֥ו ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קטר (räuchern), 3. Person maskulin Singular mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular. הַכֹּהֵ֖ן (der Priester) als Subjekt zeigt die ausschließlich priesterliche Verantwortung für die Verbrennung. הַמִּזְבֵּ֑חָה (zum Altar hin) mit Richtungs-He.
לֶ֥חֶם אִשֶּׁ֖ה לַיהוָֽה (Speise eines Feueropfers für JHWH) führt eine neue theologische Charakterisierung ein. לֶחֶם (Brot/Speise) bezeichnet hier metaphorisch die verbrannten Opferteile als "Gottes Speise". אִשֶּׁה (Feueropfer) qualifiziert die Art der לֶחֶם.
Der Unterschied zu V. 5 liegt im Fehlen von עַל־הָ֣עֹלָ֔ה (auf dem Aufsteigeopfer) und רֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ (wohlgefälliger Geruch). Stattdessen wird לֶ֥חֶם אִשֶּׁ֖ה (Speise des Feueropfers) als neue Kategorie eingeführt.
לֶחֶם in kultischem Kontext erweitert die ursprüngliche Bedeutung "Brot" zu "Nahrung/Speise" allgemein. Die Metapher "Gottes Speise" anthropomorphisiert das Opfer als göttliche Nahrung, ohne dass dies wörtlich zu verstehen wäre. לֶחֶם in kultischem Kontext erweitert die ursprüngliche Bedeutung "Brot" zu "Nahrung/Speise" allgemein. Die Metapher "Gottes Speise" anthropomorphisiert das Opfer als göttliche Nahrung, ohne dass dies wörtlich zu verstehen wäre. Diese לחם אשה-Terminologie ist etablierte biblische Metaphorik (vgl. Lev 21,6.8.17.21; 22,25; Num 28,2) und findet Parallelen in mesopotamischen Texten, wo Opfer ebenfalls als "Götterspeise" (akk. šūlûtu) bezeichnet werden. Die Anthropomorphisierung dient der Verdeutlichung der Gottesbeziehung, nicht der naiven Vorstellung göttlicher Nahrungsaufnahme.
Die LXX verkürzt לחם אשה ליהוה (lechem ischeh la-YHWH - "Brot des Feueropfers für YHWH") zu ὀσμὴν εὐωδίας κάρπωμα κυρίῳ, wobei das "Brot"-Element wegfällt.
Die Satzstruktur: zeigt einen einfachen Hauptsatz: Verb + Objekt + Subjekt + Adverbialbestimmung + dreifache Charakterisierung. Die Struktur ist einfacher als V. 5, konzentriert sich aber auf die neue לֶחֶם-Metaphorik.
Dieser Vers führt die theologische Metapher der Opfer als "Gottes Speise" ein und zeigt eine alternative Charakterisierung der אִשֶּׁה (Feueropfer).
Leviticus 3,12
Hebräisch: וְאִ֥ם עֵ֖ז קָרְבָּנֹ֑ו וְהִקְרִיבֹ֖ו לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und wenn seine Opfergabe eine Ziege ist, so soll er sie vor den Ewigen bringen;

Kommentar: וְאִ֥ם עֵ֖ז קָרְבָּנֹ֑ו (und wenn seine Opfergabe eine Ziege ist) führt die zweite Unterart des צאן (Kleinviehs) ein. עֵז (Ziege) unterscheidet sich von כֶּשֶׂב (Schaf) und hat eigene Bestimmungen. קָרְבָּנֹ֑ו (seine Opfergabe) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular.
וְהִקְרִיבֹ֖ו ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קרב (darbringen), 3. Person maskulin Singular mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular. לִפְנֵ֥י יְהוָֽה (vor JHWH) entspricht der Formulierung bei Schafen (V. 7).
עֵז (Ziege) als spezifische Tierart innerhalb der צאן-Kategorie erfordert eigene Regelungen, obwohl die Grundprinzipien identisch bleiben. Die Kürze des Verses zeigt, dass die שְׁלָמִים-Grundlagen bereits etabliert sind.
Die Parallelität zu V. 7 (כֶּשֶׂב) zeigt die systematische Behandlung der verschiedenen Kleinvieharten. עזים (Ziegen) unterscheiden sich von כשבים (Schafen) anatomisch, besonders bezüglich des Fettschwanzes.
Die LXX wechselt zu Plural σφάξουσιν (sie werden schlachten) für das hebräische Singular ושחט (weschachat - "und er soll schlachten").
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 7: Konditionalsatz mit minimaler Protasis (אִם + Subjekt + Prädikatsnomen) und einfacher Apodosis (Verb + Objekt + Adverbialbestimmung). Die strukturelle Parallelität betont die systematische Behandlung.
Dieser Vers leitet die Ziegenbestimmungen ein und zeigt die vollständige Erfassung aller Kleinvieharten in den שְׁלָמִים-Gesetzen.
Leviticus 3,13
Hebräisch: וְסָמַ֤ךְ אֶת־יָדוֹ֙ עַל־רֹאשֹׁ֔ו וְשָׁחַ֣ט אֹתוֹ֔ לִפְנֵ֖י אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְ֠זָרְקוּ בְּנֵ֨י אַהֲרֹ֧ן אֶת־דָּמֹ֛ו עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב׃
Deutsch: und er soll seine Hand auf ihren Kopf legen und sie schlachten vor dem Zelt der Begegnung; und die Söhne 'Aharons sollen ihr Blut ringsum an den Altar spritzen.

Kommentar: Dieser Vers entspricht exakt V. 8 (Schaf) mit einem einzigen Unterschied: רֹאשֹׁ֔ו (seinen Kopf) statt רֹ֣אשׁ קָרְבָּנֹ֔ו (den Kopf seines Opfers). וְסָמַ֤ךְ אֶת־יָדוֹ֙ (und er soll seine Hand legen), וְשָׁחַ֣ט אֹתוֹ֔ (und er soll es schlachten), לִפְנֵ֖י אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד (vor dem Zelt der Begegnung) und וְ֠זָרְקוּ בְּנֵ֨י אַהֲרֹ֧ן אֶת־דָּמֹ֛ו עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב (und die Söhne Aarons sollen sein Blut ringsum an den Altar spritzen).
רֹאשֹׁ֔ו (seinen Kopf) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular bezieht sich direkt auf עֵז (Ziege) zurück, während V. 8 רֹ֣אשׁ קָרְבָּנֹ֔ו (den Kopf seines Opfers) verwendet. Diese Variation zeigt stilistische Flexibilität bei inhaltlicher Identität.
דָּמֹ֛ו (sein Blut) mit maskulinem Possessivsuffix entspricht der Verwendung bei Schafen (V. 8) und zeigt die direkte Bezugnahme auf das spezifische Tier, nicht auf das abstrakte קָרְבָּן (Opfer).
Die Konsistenz der סמיכה (Handauflegung), Laienschlachtung und priesterlichen Blutsprengung bei allen שְׁלָמִים-Arten zeigt die universellen rituellen Grundlagen trotz unterschiedlicher anatomischer Spezifika.
Die LXX wechselt von Singular ושחט (weschachat - "und er soll schlachten") zu Plural σφάξουσιν (sie werden schlachten), was eine textkritische Unstimmigkeit bezüglich des Handlungsträgers zeigt.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 8: drei koordinierte Hauptsätze mit Waw-Konsekutiv. Die einzige Variation (רֹאשֹׁ֔ו statt רֹ֣אשׁ קָרְבָּנֹ֔ו) zeigt die lebendige Variabilität der Gesetzessprache.
Dieser Vers etabliert die identischen Anfangsprozeduren für Ziegenopfer und bestätigt die rituell einheitliche Behandlung aller שְׁלָמִים-Arten.
Leviticus 3,14
Hebräisch: וְהִקְרִ֤יב מִמֶּ֨נּוּ֙ קָרְבָּנֹ֔ו אִשֶּׁ֖ה לַֽיהוָ֑ה אֶת־הַחֵ֨לֶב֙ הַֽמְכַסֶּ֣ה אֶת־הַקֶּ֔רֶב וְאֵת֙ כָּל־הַחֵ֔לֶב אֲשֶׁ֖ר עַל־הַקֶּֽרֶב׃
Deutsch: Und er soll davon seine Opfergabe als Feueropfer dem Ewigen darbringen: Das Fett, welches das Eingeweide bedeckt, und alles Fett, das am Eingeweide ist,

Kommentar: וְהִקְרִ֤יב מִמֶּ֨נּוּ֙ קָרְבָּנֹ֔ו (und er soll davon seine Opfergabe darbringen) zeigt eine Variation der Einleitungsformel. מִמֶּנּוּ (von ihm/davon) mit maskulinem Suffix bezieht sich auf עֵז (Ziege) zurück und betont die partitive Natur. קָרְבָּנֹ֔ו (seine Opfergabe) spezifiziert, dass nur Teile der Ziege als אִשֶּׁה dargebracht werden.
אִשֶּׁ֖ה לַֽיהוָ֑ה (Feueropfer für JHWH) entspricht den vorherigen Formulierungen. אֶת־הַחֵ֨לֶב֙ הַֽמְכַסֶּ֣ה אֶת־הַקֶּ֔רֶב וְאֵת֙ כָּל־הַחֵ֔לֶב אֲשֶׁ֖ר עַל־הַקֶּֽרֶב wiederholt exakt die Fettbestimmungen von V. 3 und V. 9.
מִמֶּנּוּ (davon) anstelle von מִזֶּבַח הַשְּׁלָמִים (vom Friedensopfer) zeigt eine direktere Bezugnahme auf das individuelle Tier. Diese Variation betont die praktische Durchführung der Organentnahme.
Die wörtliche Wiederholung der Fettbestimmungen (חֵלֶב המכסה את־הקרב und כל־החלב אשר על־הקרב) zeigt, dass Ziegen dieselben anatomischen Grundfettteile haben wie Rinder und Schafe.
Die LXX übersetzt מִמֶּנּוּ mit ἀπ' αὐτοῦ (von ihm) und wiederholt die standardisierten Fettbeschreibungen, was die Konsistenz der griechischen Terminologie zeigt.
Die Satzstruktur: zeigt eine Variation der Einleitung (מִמֶּנּוּ statt מִזֶּבַח הַשְּׁלָמִים) bei identischer Fettaufzählung: Verb + Adverbialbestimmung + Objekt + Objektscharakterisierung + komplexe Objektbeschreibung mit Relativsatz.
Dieser Vers etabliert die identischen Fettbestimmungen für Ziegen wie für andere שְׁלָמִים-Arten und zeigt durch die מִמֶּנּוּ-Formulierung eine praktischere Perspektive der Organentnahme.
Leviticus 3,15
Hebräisch: וְאֵת֙ שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֔ת וְאֶת־הַחֵ֨לֶב֙ אֲשֶׁ֣ר עֲלֵהֶ֔ן אֲשֶׁ֖ר עַל־הַכְּסָלִ֑ים וְאֶת־הַיֹּתֶ֨רֶת֙ עַל־הַכָּבֵ֔ד עַל־הַכְּלָיֹ֖ת יְסִירֶֽנָּה׃
Deutsch: und die beiden Nieren und das Fett, das an ihnen, das an den Lenden ist, und das Netz über der Leber: Samt den Nieren soll er es abtrennen.

Kommentar: Dieser Vers ist eine exakte Wiederholung von V. 4 und V. 10 und etabliert die identischen Organ- und Fettbestimmungen für Ziegen wie für alle anderen שְׁלָמִים-Arten. Die dreifache wörtliche Wiederholung derselben anatomischen Bestimmungen betont deren universelle Gültigkeit.
שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֔ת (die beiden Nieren),  הַחֵ֨לֶב֙ אֲשֶׁ֣ר עֲלֵהֶ֔ן אֲשֶׁ֖ר עַל־הַכְּסָלִ֑ים(das Fett, das auf ihnen, das an den Lenden ist), הַיֹּתֶ֨רֶת֙ עַל־הַכָּבֵ֔ד (der Lappen über der Leber) und עַל־הַכְּלָיֹ֖ת יְסִירֶֽנָּה (samt den Nieren soll er es abtrennen) werden wörtlich wiederholt.
Die dreimalige identische Formulierung (V. 4, 10, 15) für Rind, Schaf und Ziege zeigt die anatomische Universalität dieser Organbestimmungen bei allen שְׁלָמִים. Nur der schafspezifische אַלְיָה (Fettschwanz) in V. 9 stellt eine Ergänzung dar.
Die LXX wiederholt exakt dieselben Übersetzungen wie in V. 4 und 10, was die systematische Konsistenz der griechischen Terminologie und die wörtliche Identität des hebräischen Textes bestätigt.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 4 und 10: komplexe Objektaufzählung mit drei koordinierten Elementen und abschließender Verbalbestimmung. Die dreifache Wiederholung verstärkt die rituelle Wichtigkeit dieser anatomischen Bestimmungen.
Diese Wiederholung schließt die Organbestimmungen für alle שְׁלָמִים-Arten ab und zeigt die universelle Gültigkeit der Nieren-, Fett- und Leberbestimmungen unabhängig von der spezifischen Tierart.
Leviticus 3,16
Hebräisch: וְהִקְטִירָ֥ם הַכֹּהֵ֖ן הַמִּזְבֵּ֑חָה לֶ֤חֶם אִשֶּׁה֙ לְרֵ֣יחַ נִיחֹ֔חַ כָּל־חֵ֖לֶב לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll es auf dem Altar räuchern: Es ist eine Speise des Feueropfers zum lieblichen Geruch; alles Fett gehört dem Ewigen.

Kommentar: וְהִקְטִירָ֥ם ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von קטר (räuchern), 3. Person maskulin Singular mit maskulinem Plural-Objektsuffix, bezogen auf alle aufgezählten Fett- und Organteile. הַכֹּהֵ֖ן (der Priester) als Subjekt, הַמִּזְבֵּ֑חָה (zum Altar hin) mit Richtungs-He.
לֶ֤חֶם אִשֶּׁה֙ לְרֵ֣יחַ נִיחֹ֔חַ (Speise des Feueropfers zum wohlgefälligen Geruch) kombiniert die לֶחֶם-Metapher aus V. 11 mit der Standard-Formel רֵיחַ נִיחוֹחַ. לֶחֶם אִשֶּׁה (Speise des Feueropfers) als Genitivkonstruktion.
כָּל־חֵ֖לֶב לַיהוָֽה ist eine programmatische Aussage: Alles חֵלֶב (inneres Fett) ist kultisch JHWH vorbehalten und darf nie von Menschen verzehrt werden. Diese Formulierung drückt nicht juridische Eigentumsrechte aus, sondern die sakrale Exklusivität bestimmter Opferteile im Rahmen der Bundesbeziehung zwischen JHWH und Israel."
Die Kombination לֶ֤חֶם אִשֶּׁה֙ לְרֵ֣יחַ נִיחֹ֔חַ vereint die Speise-Metaphorik mit der Duft-Metaphorik und zeigt zwei Aspekte der göttlichen Opferannahme: Nahrung und Wohlgefallen.
Die LXX strukturiert um und setzt πᾶν τὸ στέαρ τῷ κυρίῳ (alles Fett gehört dem Herrn) als separaten Satz, während es im Hebräischen Teil des Hauptsatzes ist.
Die Satzstruktur: zeigt einen Hauptsatz mit dreifacher Charakterisierung: Verb + Objekt + Subjekt + Adverbialbestimmung + komplexe Prädikatsbestimmung + abschließende kultische Zuordnungsaussage. Die כָּל־חֵ֖לֶב לַיהוָֽה-Aussage fungiert als programmatische Schlussfolgerung. 
Dieser Vers beschließt die Ziegenbestimmungen und führt die fundamentale Aussage über die kultische Vorbehaltenheit allen חֵלֶב für JHWH ein.
Leviticus 3,17
Hebräisch: חֻקַּ֤ת עוֹלָם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם בְּכֹ֖ל מֽוֹשְׁבֹתֵיכֶ֑ם כָּל־חֵ֥לֶב וְכָל־דָּ֖ם לֹ֥א תֹאכֵֽלוּ׃
Deutsch: Eine ewige Satzung bei euren Geschlechtern in allen euren Wohnsitzen: Kein Fett und kein Blut sollt ihr essen.

Kommentar: חֻקַּ֤ת עוֹלָם֙ (ewige Satzung) ist eine feierliche Formel für dauerhafte Bestimmungen. חֻקָּה (Satzung) von חקק (eingraben/festsetzen), עוֹלָם (Ewigkeit/Dauer). לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם (für eure Geschlechter) mit דּוֹר (Generation) im Plural zeigt zeitliche Universalität.
בְּכֹ֖ל מֽוֹשְׁבֹתֵיכֶ֑ם (in allen euren Wohnsitzen) zeigt räumliche Universalität. מוֹשָׁב (Wohnsitz) von ישב (sitzen/wohnen) im Plural bezeichnet alle Siedlungsgebiete. Die Bestimmung gilt nicht nur am Heiligtum, sondern überall.
כָּל־חֵ֥לֶב וְכָל־דָּ֖ם לֹ֥א תֹאכֵֽלוּ (alles Fett und alles Blut sollt ihr nicht essen) formuliert das absolute Verbot. כל (alles) zweifach für Vollständigkeit, לא (nicht) mit אכל (essen) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural.
חֵלֶב (Fett) und דָּם (Blut) als die beiden fundamental verbotenen Substanzen: חֵלֶב als Gottes Anteil, דָּם als Lebensprinzip (נֶפֶשׁ). Beide sind ausnahmslos tabu für menschlichen Verzehr.
חֻקַּ֤ת עוֹלָם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם בְּכֹ֖ל מֽוֹשְׁבֹתֵיכֶ֑ם zeigt die stärkste mögliche Autorisierung: zeitlich (ewig), generationell (alle Geschlechter), räumlich (alle Wohnsitze) universal.
Die LXX übersetzt חקת עולם (chuqqat olam - "ewige Satzung") als νόμιμον εἰς τὸν αἰῶνα (Gesetz für die Ewigkeit), was eine stärker juridische Terminologie verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt eine feierliche Proklamation: temporale/räumliche Autorisierung + Verbotsinhalt (doppeltes Objekt + Negation + Verb). Die Struktur betont durch die vorangestellte Autorisierung die absolute Gültigkeit des Verbots.
Dieser Vers beschließt Kapitel 3 mit der fundamentalen und universellen Prohibition von חֵלֶב und דָּם und etabliert diese als חֻקַּ֤ת עוֹלָם (ewige Satzung) für alle Zeiten und Orte. Das Kapitel zeigt damit die שְׁלָמִים (Friedensopfer) als Opferart mit geteiltem Verzehr: Gott erhält חֵלֶב und דָּם, Priester und Opfernde teilen das Fleisch, aber חֵלֶב und דָּם bleiben für Menschen absolut tabu. Diese Bestimmung übersteigt den kultischen Kontext und wird zur universellen Speisegesetzgebung.
Textkritische Beobachtung: Die systematische Ersetzung von אשה durch κάρπωμα und die anatomischen Fehlinterpretationen deuten darauf hin, dass die LXX-Übersetzer entweder eine abweichende hebräische Vorlage hatten oder bewusst eine theologische Neuinterpretation vornahmen, die Opfer weniger als Feuer- und mehr als Ertragsopfer verstand. Jedoch sind die Gründe für Übersetzungsvarianten oft vielschichtiger: 
· chronologische Faktoren (LXX entstand 3.-1. Jh. v.Chr.), 
· geografische Distanz zu Jerusalem, 
· hellenistische Denkformen und 
· unterschiedliche Auslegungstraditionen 
können gleichermaßen zu diesen Abweichungen beigetragen haben. Eine monokausale Erklärung wird der Komplexität des Übersetzungsprozesses nicht gerecht.
Leviticus 4,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und sprach:

Kommentar: וַיְדַבֵּ֥ר ist Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von דבר (sprechen/reden), 3. Person maskulin Singular. יְהוָ֖ה (JHWH) als Subjekt, אֶל־מֹשֶׁ֥ה (zu Mosche) zeigt den Empfänger der göttlichen Rede. לֵּאמֹֽר (sprechend/sagend) ist der standardisierte Infinitiv zur Einleitung direkter Rede.
Diese Einleitungsformel (וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר) markiert den Beginn eines neuen Gesetzesabschnitts und entspricht exakt den Einleitungen zu den vorherigen Kapiteln. דבר im Piel betont die autoritativen Charakter der göttlichen Kommunikation.
Die LXX übersetzt וַיְדַבֵּ֥ר mit καὶ ἐλάλησεν (und er sprach), יְהוָ֖ה mit κύριος (Herr) und לֵּאמֹֽר mit λέγων (sagend), was die standard griechische Wiedergabe der Einleitungsformel darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt die typische Struktur göttlicher Redeeinleitungen: Verb + Subjekt + Präpositionalphrase + Infinitiv. Diese Formel etabliert die göttliche Autorität für die folgenden חַטָּאת (Sündopfer)-Bestimmungen.
Dieser Vers leitet das vierte Kapitel ein, das sich den חַטָּאת (Sündopfern) widmet - einer neuen Opferkategorie für unbeabsichtigte Übertretungen.
Leviticus 4,2
Hebräisch: דַּבֵּ֞ר אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֮ לֵאמֹר֒ נֶ֗פֶשׁ כִּֽי־תֶחֱטָ֤א בִשְׁגָגָה֙ מִכֹּל֙ מִצְוֹ֣ת יְהוָ֔ה אֲשֶׁ֖ר לֹ֣א תֵעָשֶׂ֑ינָה וְעָשָׂ֕ה מֵאַחַ֖ת מֵהֵֽנָּה׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'els, sagend: Wenn eine Seele unwissentlich sündigt gegen irgendeines der Gebote des Ewigen, die nicht getan werden sollen, und eines von ihnen tut:

Kommentar: דַּבֵּ֞ר אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֮ לֵאמֹר֒ entspricht der Standard-Übermittlungsformel. נֶ֗פֶשׁ (Seele/Person) als Subjekt für jeden Einzelnen. כִּֽי־תֶחֱטָ֤א (wenn sie sündigt) mit חטא (sündigen/verfehlen) im Qal-Imperfekt 3. Person feminin Singular, bezogen auf נֶפֶשׁ.
בִשְׁגָגָה֙ (unwissentlich/aus Versehen) von שגג (irren/sich verirren) ist der entscheidende Begriff: חַטָּאת (Sündopfer) gelten nur für unbeabsichtigte Übertretungen, nicht für vorsätzliche Sünden (בְּיָד רָמָה - mit erhobener Hand).
מִכֹּל֙ מִצְוֹ֣ת יְהוָ֔ה אֲשֶׁ֖ר לֹ֣א תֵעָשֶׂ֑ינָה (von allen Geboten JHWHs, die nicht getan werden sollen) spezifiziert Verbotsgebote. מצות (Gebote) im Constructus mit יהוה, אֲשֶׁר לֹא תֵעָשֶׂינָה (die nicht getan werden sollen) als Relativsatz mit negativem Imperativ.
וְעָשָׂ֕ה מֵאַחַ֖ת מֵהֵֽנָּה (und tut eines von ihnen) zeigt עשה (tun) im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Singular. מֵאַחַת (von einem) als partitive Konstruktion, מֵהֵנָּה (von ihnen) mit femininem Plural-Suffix bezogen auf מצות.
שגגה (Unwissenheit) umfasst sowohl Unwissen über das Gesetz als auch versehentliche Übertretung bekannter Gesetze. Der Kontrast zu בזדון (vorsätzlich) oder ביד רמה (mit erhobener Hand) ist fundamental für das חטאת-System.
מצות...אשר לא תעשינה (Gebote...die nicht getan werden sollen) betont Prohibitivgebote im Unterschied zu positiven Geboten (מצות עשה). חטאת betrifft primär die Übertretung von Verboten.
Die LXX übersetzt בִשְׁגָגָה֙ mit ἀκουσίως (unfreiwillig), מִצְוֹ֣ת mit ἐντολῶν (Gebote) und לֹ֣א תֵעָשֶׂ֑ינָה mit οὐ ποιηθήσεται (nicht getan werden sollen).
Die Satzstruktur: zeigt eine komplexe Kondition: Übermittlungsformel + Protasis (Subjekt + Konditionspartikel + Verb + Adverbialbestimmung + Präpositionalphrase mit Relativsatz + koordiniertes Verb + Objekt). Die Protasis definiert präzise den Anwendungsbereich der חטאת.
Dieser Vers etabliert die Grunddefinition für חטאת-pflichtige Vergehen: unbeabsichtigte Übertretung göttlicher Verbotsgebote.
Leviticus 4,3
Hebräisch: אִ֣ם הַכֹּהֵ֧ן הַמָּשִׁ֛יחַ יֶחֱטָ֖א לְאַשְׁמַ֣ת הָעָ֑ם וְהִקְרִ֡יב עַ֣ל חַטָּאתוֹ֩ אֲשֶׁ֨ר חָטָ֜א פַּ֣ר בֶּן־בָּקָ֥ר תָּמִ֛ים לַיהוָ֖ה לְחַטָּֽאת׃
Deutsch: Wenn der gesalbte Priester sündigt nach einem Vergehen des Volkes, so soll er für seine Sünde, die er begangen hat, einen jungen Stier ohne Fehl dem Ewigen darbringen zum Sündopfer.

Kommentar: אִ֣ם הַכֹּהֵ֧ן הַמָּשִׁ֛יחַ יֶחֱטָ֖א (wenn der gesalbte Priester sündigt) führt die erste Kategorie ein. כֹּהֵן הַמָּשִׁיחַ (der gesalbte Priester) bezeichnet den Hohenpriester. משח (salben) im Qal-Partizip passiv als Titel. יֶחֱטָא (er sündigt) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular.
לְאַשְׁמַ֣ת הָעָ֑ם (zur Verschuldung des Volkes) ist eine schwierige Phrase. אַשְׁמָה (Verschuldung/Schuld) von אשם (schuldig sein). Die Bedeutung kann sein: "so dass das Volk dadurch verschuldet wird" oder "entsprechend der Schuld des Volkes".
וְהִקְרִ֡יב עַ֣ל חַטָּאתוֹ֩ אֲשֶׁ֨ר חָטָ֜א (und er soll für seine Sünde, die er gesündigt hat, darbringen) zeigt קרב im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. עַל חַטָּאתוֹ (für seine Sünde) mit עַל (für/wegen) und Possessivsuffix. אֲשֶׁר חָטָא als Relativsatz.
פַּ֣ר בֶּן־בָּקָ֥ר תָּמִ֛ים (einen jungen Stier, fehlerlos) spezifiziert das Opfertier. פַּר (Stier) + בֶּן־בָּקָר (Sohn des Rindviehs = junger Stier), תָּמִים (fehlerlos/vollkommen). לַיהוָ֖ה לְחַטָּֽאת (für JHWH zum Sündopfer) zeigt Empfänger und Zweck.
כֹּהֵן הַמָּשִׁיחַ ist der technische Titel des Hohenpriesters, der durch משיחה (Salbung) mit heiligem Öl in sein Amt eingesetzt wird. Seine Sünde hat besonders schwere Konsequenzen wegen seiner Stellvertreterfunktion.
לְאַשְׁמַ֣ת הָעָ֑ם zeigt, dass die Sünde des Hohenpriesters das ganze Volk in Mitleidenschaft zieht. אַשְׁמָה kann kollektive Verschuldung oder stellvertretende Schuld bedeuten. לְאַשְׁמַת הָעָ֑ם zeigt, dass die Sünde des Hohenpriesters das ganze Volk in Mitleidenschaft zieht. אַשְׁמָה kann kollektive Verschuldung oder stellvertretende Schuld bedeuten. Diese Formulierung deutet auf eine fundamentale stellvertretende Sühnetheologie hin: Der כֹּהֵן הַמָּשִׁיחַ fungiert als Repräsentant des Volkes vor Gott, weshalb seine Verfehlung automatisch das ganze Volk belastet. Die präpositionale Konstruktion לְאַשְׁמַת (zur Verschuldung hin) impliziert kausale Verknüpfung zwischen priesterlicher Sünde und kollektiver Schuld. Dies etabliert das Prinzip der korporativen Verantwortung, das später in der messianischen Stellvertretungstheologie (vgl. Jes 53) seine Vollendung findet.
פַּר בֶּן־בָּקָר (junger Stier) ist das kostbarste Opfertier und entspricht der hohen Stellung des Hohenpriesters. תָּמִים (fehlerlos) ist bei allen חטאת obligatorisch.
Die LXX übersetzt הכהן המשיח (hakohen hamashiach - "der gesalbte Priester") als ὁ ἀρχιερεὺς ὁ κεχρισμένος (der gesalbte Hohepriester), was eine hierarchische Präzisierung darstellt, die im hebräischen Text nicht explizit ist.
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: Protasis (אִם + Subjekt + Verb + Präpositionalphrase) → Apodosis (Verb + Präpositionalphrase mit Relativsatz + Objekt + Charakterisierung + Dativangabe + Zweckangabe). Die Apodosis spezifiziert Opfertier und Zweck.
Dieser Vers etabliert die חטאת-Bestimmungen für den Hohenpriester und zeigt die schwerwiegenden Konsequenzen seiner Verfehlung für das ganze Volk.
Leviticus 4,4
Hebräisch: וְהֵבִ֣יא אֶת־הַפָּ֗ר אֶל־פֶּ֛תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵ֖ד לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה וְסָמַ֤ךְ אֶת־יָדוֹ֙ עַל־רֹ֣אשׁ הַפָּ֔ר וְשָׁחַ֥ט אֶת־הַפָּ֖ר לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und er soll den Stier an den Eingang des Zeltes der Begegnung vor den Ewigen bringen und seine Hand auf den Kopf des Stieres legen und den Stier schlachten vor dem Ewigen.

Kommentar: וְהֵבִ֣יא אֶת־הַפָּ֗ר (und er soll den Stier bringen) ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von בוא (bringen), 3. Person maskulin Singular. אֶל־פֶּ֛תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵ֖ד (zum Eingang des Zeltes der Begegnung) zeigt den Darbringungsort. לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה (vor JHWH) betont den sakralen Kontext.
וְסָמַ֤ךְ אֶת־יָדוֹ֙ עַל־רֹ֣אשׁ הַפָּ֔ר (und er soll seine Hand auf den Kopf des Stieres legen) beschreibt die סמיכה (Handauflegung). סמך im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, את־ידו mit Nota accusativi, עַל־רֹאשׁ הַפָּר (auf den Kopf des Stieres).
וְשָׁחַ֥ט אֶת־הַפָּ֖ר לִפְנֵ֥י יְהוָֽה (und er soll den Stier schlachten vor JHWH) zeigt שחט (schlachten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. לִפְנֵי יְהוָה wiederholt die sakrale Ortsangabe.
Die Prozedur entspricht den vorherigen Opferarten: Darbringung, סמיכה und Schlachtung. Bei חטאת führt der Hohenpriester alle Handlungen selbst aus, da er sowohl Opfernder als auch ausführender Priester ist.
פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד (Eingang des Zeltes der Begegnung) ist der standardisierte Opferort. לִפְנֵי יְהוָה (vor JHWH) zweimalige Erwähnung betont die besondere Heiligkeit der חטאת.
Die סמיכה bei חטאת hat besondere Bedeutung: Übertragung der Sünde auf das Opfertier als stellvertretenden Sühnträger. ידו (seine Hand) im Singular entspricht der üblichen סמיכה-Praxis.
Die LXX übersetzt וְהֵבִ֣יא mit καὶ προσάξει (und er soll heranbringen), וְסָמַ֤ךְ mit καὶ ἐπιθήσει (und er soll auflegen) und וְשָׁחַ֥ט mit καὶ σφάξει (und er soll schlachten).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze mit Waw-Konsekutiv: Verb + Objekt + Adverbialbestimmung + Adverbialbestimmung // Verb + Objekt + Präpositionalphrase // Verb + Objekt + Adverbialbestimmung. Die Struktur folgt der standardisierten Opfersequenz.
Dieser Vers etabliert die identischen Anfangsprozeduren für Hohenpriester-חטאת wie bei anderen Opferarten, betont aber durch doppelte לִפְנֵי יְהוָה-Erwähnung die besondere Heiligkeit.
Leviticus 4,5
Hebräisch: וְלָקַ֛ח הַכֹּהֵ֥ן הַמָּשִׁ֖יחַ מִדַּ֣ם הַפָּ֑ר וְהֵבִ֥יא אֹתוֹ֖ אֶל־אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und der gesalbte Priester soll von dem Blut des Stieres nehmen und es in das Zelt der Begegnung bringen;

Kommentar: וְלָקַ֛ח הַכֹּהֵ֥ן הַמָּשִׁ֖יחַ (und der gesalbte Priester soll nehmen) zeigt לקח (nehmen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, 3. Person maskulin Singular. הַכֹּהֵ֥ן הַמָּשִׁ֖יחַ (der gesalbte Priester) wiederholt den Titel des Hohenpriesters.
מִדַּ֣ם הַפָּ֑ר (von dem Blut des Stieres) zeigt partitive Herkunft mit מִן. וְהֵבִ֥יא אֹתוֹ֖ אֶל־אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד (und er soll es ins Zelt der Begegnung bringen) ist Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von בוא (bringen). אֹתוֹ (es) bezieht sich auf דם (Blut) zurück.
אֶל־אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד (ins Zelt der Begegnung) zeigt eine entscheidende Besonderheit: Bei Hohenpriester-חטאת wird Blut ins Heiligtum gebracht, nicht nur am äußeren Altar verwendet. Dies unterscheidet חטאת fundamental von עלה und שלמים.
לקח מדם (von dem Blut nehmen) impliziert die Verwendung eines Gefäßes zur Blutsammlung. הביא אל אהל מועד (ins Zelt der Begegnung bringen) zeigt, dass der Hohenpriester das Allerheiligste betritt.
Die LXX fügt eine interpretierende Erweiterung hinzu: ὁ χριστὸς ὁ τετελειωμένος τὰς χεῖρας (der Gesalbte, der in den Händen vollendet wurde), was auf die Weiheritual-Terminologie hinweist und im hebräischen Text fehlt.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Subjekt + Präpositionalphrase // Verb + Objekt + Adverbialbestimmung. Die Struktur betont die zweistufige Handlung: Blutentnahme und Transport ins Heiligtum.
Dieser Vers leitet das spezifische Blutverfahren für Hohenpriester-חטאת ein und zeigt deren einzigartige Heiligkeit durch das Eindringen ins Heiligtum.
Leviticus 4,6
Hebräisch: וְטָבַ֧ל הַכֹּהֵ֛ן אֶת־אֶצְבָּעֹ֖ו בַּדָּ֑ם וְהִזָּ֨ה מִן־הַדָּ֜ם שֶׁ֤בַע פְּעָמִים֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה אֶת־פְּנֵ֖י פָּרֹ֥כֶת הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: und der Priester soll seinen Finger in das Blut tauchen und davon siebenmal vor dem Ewigen gegen den Vorhang des Heiligtums spritzen.

Kommentar: וְטָבַ֧ל הַכֹּהֵ֛ן אֶת־אֶצְבָּעֹ֖ו בַּדָּ֑ם (und der Priester soll seinen Finger ins Blut tauchen) zeigt טבל (tauchen/eintauchen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. אצבע (Finger) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular, בַּדָּם (ins Blut).
וְהִזָּ֨ה מִן־הַדָּ֜ם שֶׁ֤בַע פְּעָמִים֙ (und er soll von dem Blut siebenmal spritzen) zeigt נזה (spritzen/sprengen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. מִן־הַדָּם (von dem Blut) partitiv, שֶׁבַע פְּעָמִים (siebenmal) mit שבע (sieben) + פעם (Mal) im Plural.
לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה אֶת־פְּנֵ֖י פָּרֹ֥כֶת הַקֹּֽדֶשׁ (vor JHWH gegen das Angesicht des Vorhangs des Heiligtums) spezifiziert die Richtung. פָּרֹכֶת (Vorhang) trennt das Heilige vom Allerheiligsten. פְּנֵי (Angesicht/Vorderseite), קֹדֶשׁ (Heiligtum).
טבל אצבעו בדם (seinen Finger ins Blut tauchen) ist eine präzise rituelle Handlung für kontrollierte Blutsprengung. שבע פעמים (siebenmal) als Vollkommenheitszahl betont die vollständige Sühnung.
פרכת הקדש (Vorhang des Heiligtums) ist der Trennvorhang zwischen קדש (Heiligem) und קדש קדשים (Allerheiligstem). Die Blutsprengung את־פני פרכת (gegen das Angesicht des Vorhangs) erfolgt von der Heiligen Seite.
Die LXX übersetzt וְטָבַ֧ל mit καὶ βάψει (und er soll eintauchen), וְהִזָּ֨ה mit καὶ ῥανεῖ (und er soll spritzen) und פָּרֹ֥כֶת mit καταπέτασμα (Vorhang).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Subjekt + Objekt + Präpositionalphrase // Verb + Präpositionalphrase + Adverbialbestimmung + Adverbialbestimmung + Objekt. Die detaillierte Ortsangabe betont die Präzision des Rituals.
Dieser Vers beschreibt das zentrale Sühnritual für Hohenpriester-חטאת: siebenmalige Blutsprengung vor dem פָּרֹכֶת im Heiligen des Heiligtums.
Leviticus 4,7
Hebräisch: וְנָתַן֩ הַכֹּהֵ֨ן מִן־הַדָּ֜ם עַל־קַ֠רְנוֹת מִזְבַּ֨ח קְטֹ֤רֶת הַסַּמִּים֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה אֲשֶׁ֖ר בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְאֵ֣ת׀ כָּל־דַּ֣ם הַפָּ֗ר יִשְׁפֹּךְ֙ אֶל־יְסוֹד֙ מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֔ה אֲשֶׁר־פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und der Priester soll von dem Blut an die Hörner des Altars des wohlriechenden Räucherwerks, der im Zelt der Begegnung ist, vor dem Ewigen tun; und alles Blut des Stieres soll er an den Fuß des Aufsteigeopferaltars gießen, der an dem Eingang des Zeltes der Begegnung ist.

Kommentar: וְנָתַן֩ הַכֹּהֵ֨ן מִן־הַדָּ֜ם (und der Priester soll von dem Blut geben/setzen) zeigt נתן (geben/setzen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. מִן־הַדָּם (von dem Blut) partitiv. עַל־קַ֠רְנוֹת מִזְבַּ֨ח קְטֹ֤רֶת הַסַּמִּים֙ (an die Hörner des Räucheraltars) spezifiziert den Ort.
מִזְבַּ֨ח קְטֹ֤רֶת הַסַּמִּים֙ (Altar des wohlriechenden Räucherwerks) ist der goldene Räucheraltar im Heiligen. קְטֹרֶת (Räucherwerk) von קטר (räuchern), סַמִּים (Gewürze/Wohlgerüche). לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה אֲשֶׁ֖ר בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד (vor JHWH, der im Zelt der Begegnung ist) lokalisiert den Altar.
וְאֵ֣ת׀ כָּל־דַּ֣ם הַפָּ֗ר יִשְׁפֹּךְ֙ (und alles Blut des Stieres soll er ausgießen) zeigt שפך (ausgießen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular. כל־דם (alles Blut) betont die Vollständigkeit. אֶל־יְסוֹד֙ מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֔ה (an den Fuß des Aufsteigeopferaltars) spezifiziert das Ziel.
קרנות מזבח קטרת (Hörner des Räucheraltars) sind die vier erhöhten Ecken des goldenen Altars. נתן דם על קרנות (Blut an die Hörner setzen) ist spezifischer Ritus für schwere חטאת. יסוד מזבח העלה (Fuß des Aufsteigeopferaltars) ist die Basis des kupfernen Außenaltars.
Das Blutverfahren zeigt zweifache Verwendung: Erstens נתן על קרנות (an die Hörner setzen) am Räucheraltar im Heiligen, zweitens שפך אל יסוד (ausgießen an den Fuß) am Aufsteigeopferaltar im Vorhof.
אֲשֶׁר־פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד (der am Eingang des Zeltes der Begegnung ist) lokalisiert den Aufsteigeopferaltar. Der Kontrast zwischen בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד (im Zelt der Begegnung) für den Räucheraltar und פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד (am Eingang des Zeltes der Begegnung) für den Aufsteigeopferaltar zeigt deren unterschiedliche Positionen.
Die LXX spezifiziert מזבח העלה (mizbach ha'ola - "Aufsteigeopferaltar") als τοῦ θυσιαστηρίου τῶν ὁλοκαυτωμάτων (der Altar der Aufsteigeopfer), was eine klarstellende Ergänzung ist.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Subjekt + Präpositionalphrase + komplexe Ortsangabe mit Relativsätzen // Objekt + Verb + Adverbialbestimmung + Ortsangabe mit Relativsatz. Die ausführlichen Ortsangaben betonen die liturgische Präzision.
Dieser Vers beschreibt das zweifache Blutverfahren bei Hohenpriester-חטאת: heilige Anwendung am Räucheraltar und vollständige Entsorgung am Aufsteigeopferaltar.
Leviticus 4,8
Hebräisch: וְאֶת־כָּל־חֵ֛לֶב פַּ֥ר הַֽחַטָּ֖את יָרִ֣ים מִמֶּ֑נּוּ אֶת־הַחֵ֨לֶב֙ הַֽמְכַסֶּ֣ה עַל־הַקֶּ֔רֶב וְאֵת֙ כָּל־הַחֵ֔לֶב אֲשֶׁ֖ר עַל־הַקֶּֽרֶב׃
Deutsch: Und alles Fett von dem Stier des Sündopfers soll er von ihm abheben: Das Fett, welches das Eingeweide bedeckt, und alles Fett, das am Eingeweide ist,

Kommentar: וְאֶת־כָּל־חֵ֛לֶב פַּ֥ר הַֽחַטָּ֖את יָרִ֣ים מִמֶּ֑נּוּ (und alles Fett des Sündopferstieres soll er von ihm abheben) zeigt רום (erheben/abheben) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular. כל־חלב (alles Fett) betont die Vollständigkeit, פַּר הַחַטָּאת (Stier des Sündopfers) als Genitivkonstruktion.
אֶת־הַחֵ֨לֶב֙ הַֽמְכַסֶּ֣ה עַל־הַקֶּ֔רֶב וְאֵת֙ כָּל־הַחֵ֔לֶב אֲשֶׁ֖ר עַל־הַקֶּֽרֶב spezifiziert die Fettteile und entspricht exakt den שְׁלָמִים-Bestimmungen (3,3). המכסה על־הקרב (das die Eingeweide bedeckt), כל־החלב אשר על־הקרב (alles Fett, das auf den Eingeweiden ist).
יָרִים (er soll abheben) von רום (erheben) im Hifil ist technischer Terminus für die rituelle Entfernung der Fettteile. מִמֶּנּוּ (von ihm) mit maskulinem Suffix bezieht sich auf פַּר (Stier) zurück.
Die Fettbestimmungen bei חטאת entsprechen exakt denen bei שלמים, zeigen aber einen anderen Zweck: Bei שלמים wird חלב verbrannt als אשה (Feueropfer), bei חטאת als Sühnmittel.
Die LXX übersetzt יָרִ֣ים mit ἀφαιρήσει (er soll wegnehmen), חֵ֛לֶב mit στέαρ (Fett) und wiederholt die standardisierten Fettbeschreibungen von Kapitel 3.
Die Satzstruktur: zeigt einen Hauptsatz mit Spezifizierung: Objekt + Verb + Präpositionalphrase + spezifizierende Objekte (zwei koordinierte Fettbeschreibungen). Die Struktur entspricht den שלמים-Bestimmungen.
Dieser Vers beginnt die Fettbehandlung bei Hohenpriester-חטאת und zeigt deren Übereinstimmung mit שלמים-Bestimmungen bei unterschiedlichem theologischen Zweck.
Leviticus 4,9
Hebräisch: וְאֵת֙ שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֔ת וְאֶת־הַחֵ֨לֶב֙ אֲשֶׁ֣ר עֲלֵיהֶ֔ן אֲשֶׁ֖ר עַל־הַכְּסָלִ֑ים וְאֶת־הַיֹּתֶ֨רֶת֙ עַל־הַכָּבֵ֔ד עַל־הַכְּלָי֖וֹת יְסִירֶֽנָּה׃
Deutsch: und die beiden Nieren und das Fett, das an ihnen, das an den Lenden ist, und das Netz über der Leber: Samt den Nieren soll er es abtrennen,

Kommentar: Dieser Vers ist eine exakte Wiederholung der Organbestimmungen aus 3,4, 3,10 und 3,15 und zeigt die universelle Gültigkeit dieser anatomischen Bestimmungen für alle Opferarten mit Fettverbrennung. שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֔ת (die beiden Nieren), הַחֵ֨לֶב֙ אֲשֶׁ֣ר עֲלֵיהֶ֔ן אֲשֶׁ֖ר עַל־הַכְּסָלִ֑ים (das Fett, das auf ihnen, das an den Lenden ist), הַיֹּתֶ֨רֶת֙ עַל־הַכָּבֵ֔ד (der Lappen über der Leber) und עַל־הַכְּלָי֖וֹת יְסִירֶֽנָּה (samt den Nieren soll er es abtrennen).
Die vierfache identische Wiederholung dieser Bestimmungen (3,4.10.15 und 4,9) etabliert sie als fundamentale Regel für alle Opfer mit Fettverbrennung. כליות (Nieren), חלב (Fett), כסלים (Lenden) und יתרת על־הכבד (Leberlappen) sind universelle חלב-Komponenten.
Die LXX wiederholt exakt die Übersetzungen der vorherigen Verse, was die systematische Konsistenz der griechischen Terminologie und die wörtliche Identität des hebräischen Textes bestätigt.
Die Satzstruktur: entspricht exakt den vorherigen Versen: komplexe Objektaufzählung mit drei koordinierten Elementen und abschließender Verbalbestimmung. Die Wiederholung verstärkt die rituelle Wichtigkeit dieser anatomischen Bestimmungen.
Diese Wiederholung zeigt die systematische Einheitlichkeit der Fett- und Organbestimmungen bei חטאת und שלמים und etabliert universelle anatomische Standards für alle Opfer mit חלב-Verbrennung.
Leviticus 4,10
Hebräisch: כַּאֲשֶׁ֣ר יוּרַ֔ם מִשּׁ֖וֹר זֶ֣בַח הַשְּׁלָמִ֑ים וְהִקְטִירָם֙ הַכֹּהֵ֔ן עַ֖ל מִזְבַּ֥ח הָעֹלָֽה׃
Deutsch: also wie es abgehoben wird von dem Rind des Friedensopfers; und der Priester soll sie (d.h. die Fettanteile) auf dem Aufsteigeopferaltar räuchern.

Kommentar: כַּאֲשֶׁ֣ר יוּרַ֔ם מִשּׁ֖וֹר זֶ֣בַח הַשְּׁלָמִ֑ים (wie es abgehoben wird vom Rind des Friedensopfers) etabliert explizit die Analogie zu שלמים. כַּאֲשֶׁר (wie/so wie) als Vergleichspartikel, יוּרַם (es wird abgehoben) Hofal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular von רום (erheben). מִשּׁוֹר (vom Rind) als Herkunftsangabe.
וְהִקְטִירָם֙ הַכֹּהֵ֔ן עַ֖ל מִזְבַּ֥ח הָעֹלָֽה (und der Priester soll sie auf dem Aufsteigeopferaltar räuchern) zeigt קטר im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. אֹתָם (sie) mit maskulinem Plural-Suffix bezieht sich auf die Fett- und Organteile. מִזְבַּח הָעֹלָֽה (Aufsteigeopferaltar) statt nur המזבח.
Der Vergleich כַּאֲשֶׁ֣ר יוּרַ֔ם מִשּׁ֖וֹר זֶ֣בַח הַשְּׁלָמִ֑ים etabliert שלמים als Referenzpunkt für Fettbehandlung und zeigt die systematische Einheitlichkeit der Opfergesetze. יוּרַם im Hofal betont die passive, rituelle Abhebung.
מִזְבַּח הָעֹלָֽה (Aufsteigeopferaltar) wird explizit genannt, um ihn vom מזבח קטרת (Räucheraltar) zu unterscheiden. Bei חטאת werden die Fettteile am äußeren Altar verbrannt, nicht im Heiligtum.
Die LXX übersetzt מזבח העלה (mizbach ha'ola) als τὸ θυσιαστήριον τῆς καρπώσεως (der Altar der Fruchtdarbringung), was eine ungewöhnliche terminologische Abweichung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt einen Vergleichssatz plus Hauptsatz: Vergleichspartikel + Verb + Präpositionalphrase // Verb + Objekt + Subjekt + Adverbialbestimmung. Der Vergleich etabliert die שלמים-Analogie als Referenzrahmen.
Dieser Vers etabliert die systematische Einheit der Fettbehandlung bei חטאת und שלמים und zeigt die Verbrennung der חלב-Teile am Aufsteigeopferaltar.
Leviticus 4,11
Hebräisch: וְאֶת־ע֤וֹר הַפָּר֙ וְאֶת־כָּל־בְּשָׂרֹ֔ו עַל־רֹאשֹׁ֖ו וְעַל־כְּרָעָ֑יו וְקִרְבֹּ֖ו וּפִרְשֹֽׁו׃
Deutsch: Und die Haut des Stieres und all sein Fleisch samt seinem Kopf und seinen Schenkeln und seinem Eingeweide und seinem Mist:

Kommentar: וְאֶת־ע֤וֹר הַפָּר֙ (und die Haut des Stieres) führt die Aufzählung der nicht zu verbrennenden Teile ein. עוֹר (Haut/Fell) mit פַּר (Stier). וְאֶת־כָּל־בְּשָׂרֹ֔ו (und all sein Fleisch) mit כל (alles) für Vollständigkeit und בשר (Fleisch) mit Possessivsuffix.
עַל־רֹאשֹׁ֖ו וְעַל־כְּרָעָ֑יו (samt seinem Kopf und seinen Schenkeln) spezifiziert weitere Körperteile. רֹאש (Kopf) und כְּרָעַיִם (Unterschenkel/Beine) mit עַל (samt/einschließlich). וְקִרְבֹּ֖ו וּפִרְשֹֽׁו (und seine Eingeweide und seinen Mist) zeigen קֶרֶב (Inneres/Eingeweide) und פֶּרֶשׁ (Mist/Kot).
Dieser Vers ist syntaktisch unvollständig und wird durch V. 12 vervollständigt. עור (Haut), בשר (Fleisch), ראש (Kopf), כרעים (Beine), קרב (Eingeweide) und פרש (Mist) umfassen das gesamte Tier außer den bereits abgetrennten חלב-Teilen.
פֶּרֶשׁ (Mist) bezeichnet den Darminhalt und ist kultisch unrein. Bei עלה und שלמים werden diese Teile teilweise verwendet oder den Priestern gegeben, bei Hohenpriester-חטאת jedoch vollständig entsorgt.
עַל־רֹאשֹׁ֖ו וְעַל־כְּרָעָ֑יו (samt seinem Kopf und seinen Schenkeln) zeigt עַל in der Bedeutung "einschließlich/samt", nicht lokatativ "auf". כְּרָעַיִם sind die Unterschenkel mit Hufen.
Die LXX übersetzt עוֹר mit δέρμα (Haut), בְּשָׂרֹ֔ו mit κρέα αὐτοῦ (sein Fleisch), קִרְבֹּ֖ו mit κοιλίαν αὐτοῦ (seinen Bauch) und פִרְשֹֽׁו mit κόπρον αὐτοῦ (seinen Mist).
Die Satzstruktur: zeigt eine unvollständige Aufzählung: sechs koordinierte Objekte mit את und Possessivsuffixen, die durch V. 12 vervollständigt wird. Die Struktur betont die Vollständigkeit der Aufzählung.
Dieser Vers beginnt die Aufzählung aller Tierteile, die bei Hohenpriester-חטאת nicht am Altar verbrannt, sondern außerhalb des Lagers entsorgt werden.
Leviticus 4,12
Hebräisch: וְהוֹצִ֣יא אֶת־כָּל־הַ֠פָּר אֶל־מִח֨וּץ לַֽמַּחֲנֶ֜ה אֶל־מָק֤וֹם טָהוֹר֙ אֶל־שֶׁ֣פֶךְ הַדֶּ֔שֶׁן וְשָׂרַ֥ף אֹתוֹ֛ עַל־עֵצִ֖ים בָּאֵ֑שׁ עַל־שֶׁ֥פֶךְ הַדֶּ֖שֶׁן יִשָּׂרֵֽף׃
Deutsch: Den ganzen Stier soll er hinausbringen außerhalb des Lagers an einen reinen Ort, nach dem Schutthaufen der Fettasche, und soll ihn auf Holzscheiten mit Feuer verbrennen; auf dem Schutthaufen der Fettasche soll er verbrannt werden.

Kommentar: וְהוֹצִ֣יא אֶת־כָּל־הַ֠פָּר (und er soll den ganzen Stier hinausbringen) vervollständigt V. 11. הוציא (hinausbringen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, כל־הפר (den ganzen Stier) betont die Vollständigkeit. אֶל־מִח֨וּץ לַֽמַּחֲנֶ֜ה (außerhalb des Lagers) zeigt die Entsorgung außerhalb des heiligen Bereichs.
אֶל־מָק֤וֹם טָהוֹר֙ (an einen reinen Ort) spezifiziert die Qualität des Ortes. טָהוֹר (rein) von טהר (rein sein) - paradoxerweise muss der Entsorgungsort טהור (rein) sein, obwohl unreine Sachen entsorgt werden. אֶל־שֶׁ֣פֶךְ הַדֶּ֔שֶׁן (zum Schutthaufen der Fettasche) erklärt den מקום טהור.
וְשָׂרַ֥ף אֹתוֹ֛ עַל־עֵצִ֖ים בָּאֵ֑שׁ (und er soll es auf Holzscheiten mit Feuer verbrennen) zeigt שרף (verbrennen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. על־עצים (auf Holzscheiten), באש (mit Feuer). עַל־שֶׁ֥פֶךְ הַדֶּ֖שֶׁן יִשָּׂרֵֽף (auf dem Schutthaufen der Fettasche soll es verbrannt werden) wiederholt die Ortsangabe emphatisch.
שֶׁפֶךְ הַדֶּשֶׁן (Schutthaufen der Fettasche) bezeichnet den Ort, wo die Asche der verbrannten חלב-Teile und עלה-Opfer entsorgt wird. שפך (Ausgießung/Schutthaufen) von שפך (ausgießen), דשן (Fettasche) von den verbrannten Opfern.
מחוץ למחנה (außerhalb des Lagers) entfernt die Sündenreste aus dem heiligen Bereich. מקום טהור (reiner Ort) scheint paradox: מחוץ למחנה (außerhalb des Lagers) entfernt die Sündenreste aus dem heiligen Bereich. מקום טהור (reiner Ort) scheint paradox, zeigt aber, dass der Entsorgungsort selbst kultisch rein sein muss. Dieser scheinbare Widerspruch zwischen "reinem Ort" und "unreiner Entsorgung" reflektiert eine komplexe Reinheitstheologie: Die gesündte חַטָּאת-Reste sind nicht per se unrein, sondern heilig-gefährlich. Sie müssen an einem טָהוֹר-Ort entsorgt werden, weil sie Gottes heilige Sühnemacht verkörpern. שֶׁפֶךְ הַדֶּשֶׁן (Schutthaufen der Fettasche) von anderen אִשֵּׁי יְהוָה (Feueropfern JHWHs) etabliert diesen Ort bereits als gottgeweiht. Die Paradoxie löst sich auf: Nicht Unreinheit, sondern überschüssige Heiligkeit erfordert die Separation מחוץ למחנה.
Die LXX übersetzt וְהוֹצִ֣יא mit καὶ ἐξοίσουσιν (und sie sollen hinausbringen), מָק֤וֹם טָהוֹר֙ mit τόπον καθαρόν (reinen Ort) und שֶׁ֣פֶךְ הַדֶּ֔שֶׁן mit τὴν κατάχυσιν τῆς σποδιᾶς (die Ausgießung der Asche).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Objekt + dreifache Ortsangabe // Verb + Objekt + Adverbialbestimmung + emphatische Ortswiederholung. Die dreifache bzw. doppelte Ortsangabe betont die Wichtigkeit der korrekten Entsorgung.
Dieser Vers beschreibt die vollständige Entsorgung des Hohenpriester-חטאת-Stieres außerhalb des heiligen Bereichs und zeigt den fundamentalen Unterschied zu anderen Opferarten, wo Teile verzehrt werden.
Leviticus 4,13
Hebräisch: וְאִ֨ם כָּל־עֲדַ֤ת יִשְׂרָאֵל֙ יִשְׁגּ֔וּ וְנֶעְלַ֣ם דָּבָ֔ר מֵעֵינֵ֖י הַקָּהָ֑ל וְ֠עָשׂוּ אַחַ֨ת מִכָּל־מִצְוֹ֧ת יְהוָ֛ה אֲשֶׁ֥ר לֹא־תֵעָשֶׂ֖ינָה וְאָשֵֽׁמוּ׃
Deutsch: Und wenn die ganze Gemeinde Jisra'els aus Versehen sündigt und die Sache verborgen ist vor den Augen der Versammlung, und sie tun eines von allen Geboten des Ewigen, die nicht getan werden sollen, und sich verschulden,

Kommentar: וְאִ֨ם כָּל־עֲדַ֤ת יִשְׂרָאֵל֙ יִשְׁגּ֔וּ (und wenn die ganze Gemeinde Israels irrt) führt die zweite חטאת-Kategorie ein. עדת ישראל (Gemeinde Israels) als Kollektivsubjekt, ישגו (sie irren) Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural von שגג (irren/sich verirren).
וְנֶעְלַ֣ם דָּבָ֔ר מֵעֵינֵ֖י הַקָּהָ֑ל (und die Sache ist verborgen vor den Augen der Versammlung) zeigt עלם (verborgen sein) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. דבר (Sache/Angelegenheit), מעיני הקהל (vor den Augen der Versammlung). קהל (Versammlung) als Synonym zu עדה (Gemeinde).
וְ֠עָשׂוּ אַחַ֨ת מִכָּל־מִצְוֹ֧ת יְהוָ֛ה אֲשֶׁ֥ר לֹא־תֵעָשֶׂ֖ינָה (und sie tun eines von allen Geboten JHWHs, die nicht getan werden sollen) wiederholt die Formulierung von V. 2. ועשו (und sie tun) Qal-Perfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. וְאָשֵֽׁמוּ (und sie verschulden sich) von אשם (schuldig sein) im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Plural.
כל־עדת ישראל (die ganze Gemeinde Israels) betont die kollektive Dimension der Sünde. ישגו (sie irren) entspricht בשגגה (unwissentlich) in V. 2 und zeigt unbeabsichtigte Kollektivsünde.
נעלם דבר מעיני הקהל (die Sache ist verborgen vor den Augen der Versammlung) bedeutet, dass die Übertretung zunächst unerkannt bleibt. עיני הקהל (Augen der Versammlung) als kollektive Wahrnehmung.
Die LXX übersetzt עֲדַ֤ת יִשְׂרָאֵל֙ mit συναγωγὴ Ισραηλ (Synagoge Israels), יִשְׁגּ֔וּ mit ἀγνοήσῃ (sie sollen unwissend handeln) und וְנֶעְלַ֣ם mit καὶ λάθῃ (und es soll verborgen sein).
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Konditionalsatz: Protasis (אִם + Subjekt + Verb // Verb + Subjekt + Präpositionalphrase // Verb + Objekt + Relativsatz // Verb). Die vierfache Struktur der Protasis zeigt die Komplexität kollektiver Sünde.
Dieser Vers führt die zweite חטאת-Kategorie ein: unbeabsichtigte Kollektivsünde der gesamten Israelgemeinde, die zunächst unerkannt bleibt.
Leviticus 4,14
Hebräisch: וְנֽוֹדְעָה֙ הַֽחַטָּ֔את אֲשֶׁ֥ר חָטְא֖וּ עָלֶ֑יהָ וְהִקְרִ֨יבוּ הַקָּהָ֜ל פַּ֤ר בֶּן־בָּקָר֙ לְחַטָּ֔את וְהֵבִ֣יאוּ אֹתוֹ֔ לִפְנֵ֖י אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: und die Sünde wird erkannt, die sie begangen haben, so soll die Versammlung einen jungen Stier zum Sündopfer darbringen und ihn vor das Zelt der Begegnung bringen.

Kommentar: וְנֽוֹדְעָה֙ הַֽחַטָּ֔את (und die Sünde wird erkannt) zeigt ידע (wissen/erkennen) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, 3. Person feminin Singular, bezogen auf חטאת (Sünde). אֲשֶׁ֥ר חָטְא֖וּ עָלֶ֑יהָ (die sie begangen haben) ist Relativsatz mit חטא (sündigen) im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Plural. עליה (über sie/darin) mit femininem Suffix.
וְהִקְרִ֨יבוּ הַקָּהָ֜ל פַּ֤ר בֶּן־בָּקָר֙ לְחַטָּ֔את (und die Versammlung soll einen jungen Stier zum Sündopfer darbringen) zeigt קרב im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, 3. Person maskulin Plural. הקהל (die Versammlung) als Subjekt entspricht עדת ישראל aus V. 13. פר בן־בקר (junger Stier) entspricht dem Hohenpriesteropfer.
וְהֵבִ֣יאוּ אֹתוֹ֔ לִפְנֵ֖י אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד (und sie sollen ihn vor das Zelt der Begegnung bringen) zeigt בוא im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, 3. Person maskulin Plural. אתו (ihn) bezieht sich auf פר zurück. לפני אהל מועד entspricht V. 4.
נודעה החטאת (die Sünde wird erkannt) ist der Wendepunkt: Aus unbewusster wird bewusste Schuld, die חטאת-pflichtig macht. ידע im Nifal betont das passive Erkanntwerden.
הקהל (die Versammlung) als handelndes Subjekt zeigt kollektive Verantwortung. פר בן־בקר לחטאת (junger Stier zum Sündopfer) entspricht exakt dem Hohenpriesteropfer und zeigt die Gleichwertigkeit der Kollektivsünde.
Die LXX übersetzt וְנֽוֹדְעָה֙ mit καὶ γνωσθῇ (und es werde erkannt), הַקָּהָ֜ל mit ἡ συναγωγή (die Synagoge) und לְחַטָּ֔את mit περὶ τῆς ἁμαρτίας (bezüglich der Sünde).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: temporaler Nebensatz (Verb + Subjekt + Relativsatz) + Hauptsatz (Verb + Subjekt + Objekt + Zweckangabe // Verb + Objekt + Adverbialbestimmung). Die Struktur zeigt Erkenntnis als Auslöser der Opferpflicht.
Dieser Vers beschreibt den Wendepunkt von unbewusster zu bewusster Kollektivschuld und etabliert das identische Opfertier wie beim Hohenpriester.
Leviticus 4,15
Hebräisch: וְ֠סָמְכוּ זִקְנֵ֨י הָעֵדָ֧ה אֶת־יְדֵיהֶ֛ם עַל־רֹ֥אשׁ הַפָּ֖ר לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה וְשָׁחַ֥ט אֶת־הַפָּ֖ר לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und die Ältesten der Gemeinde sollen ihre Hände auf den Kopf des Stieres legen vor dem Ewigen, und man soll den Stier vor dem Ewigen schlachten.

Kommentar: וְ֠סָמְכוּ זִקְנֵ֨י הָעֵדָ֧ה אֶת־יְדֵיהֶ֛ם (und die Ältesten der Gemeinde sollen ihre Hände legen) zeigt סמך im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, 3. Person maskulin Plural. זקני העדה (Älteste der Gemeinde) als Repräsentanten, את־ידיהם (ihre Hände) im Plural - eine besondere Form der סמיכה.
עַל־רֹ֥אשׁ הַפָּ֖ר לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה (auf den Kopf des Stieres vor JHWH) entspricht der Standard-סמיכה, aber mit mehreren Personen. וְשָׁחַ֥ט אֶת־הַפָּ֖ר לִפְנֵ֥י יְהוָֽה (und man soll den Stier vor JHWH schlachten) zeigt שחט im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, 3. Person maskulin Singular ohne explizites Subjekt.
זקני העדה (Älteste der Gemeinde) fungieren als offizielle Repräsentanten der קהל (Versammlung). ידיהם (ihre Hände) im Plural zeigt kollektive סמיכה durch mehrere Personen gleichzeitig.
שחט את־הפר ohne explizites Subjekt kann bedeuten: "man soll schlachten" (unpersönlich) oder "er soll schlachten" (einer der Ältesten). Bei Kollektivopfern ist die Schlachtung nicht auf eine bestimmte Person festgelegt.
Die LXX übersetzt זִקְנֵ֨י הָעֵדָ֧ה mit οἱ πρεσβύτεροι τῆς συναγωγῆς (die Presbyter der Synagoge), אֶת־יְדֵיהֶ֛ם mit τὰς χεῖρας αὐτῶν (ihre Hände) und וְשָׁחַ֥ט mit καὶ σφάξουσιν (und sie sollen schlachten).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Subjekt + Objekt + Präpositionalphrase + Adverbialbestimmung // Verb + Objekt + Adverbialbestimmung. Die kollektive סמיכה durch זקנים unterscheidet sich von der individuellen סמיכה.
Dieser Vers zeigt die besondere Form der kollektiven סמיכה bei Gemeinde-חטאת durch die זקנים (Ältesten) als offizielle Repräsentanten.
Leviticus 4,16
Hebräisch: וְהֵבִ֛יא הַכֹּהֵ֥ן הַמָּשִׁ֖יחַ מִדַּ֣ם הַפָּ֑ר אֶל־אֹ֖הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und der gesalbte Priester soll von dem Blut des Stieres in das Zelt der Begegnung bringen,

Kommentar: Dieser Vers entspricht exakt V. 5 und zeigt die identische Blutbehandlung bei Hohenpriester- und Gemeinde-חטאת. וְהֵבִ֛יא הַכֹּהֵ֥ן הַמָּשִׁ֖יחַ (und der gesalbte Priester soll bringen) zeigt בוא im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. מִדַּ֣ם הַפָּ֑ר (von dem Blut des Stieres) partitiv, אֶל־אֹ֖הֶל מוֹעֵֽד (ins Zelt der Begegnung).
Die wörtliche Wiederholung von V. 5 etabliert die identische Behandlung von Hohenpriester- und Gemeinde-חטאת bezüglich des Blutverfahrens. הכהן המשיח (der gesalbte Priester) führt auch bei Kollektivsünde die heiligen Handlungen aus.
Die LXX wiederholt exakt die Übersetzung von V. 5, was die systematische Konsistenz der Verfahren bestätigt.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 5: Verb + Subjekt + Präpositionalphrase + Adverbialbestimmung. Die Wiederholung unterstreicht die Gleichwertigkeit der beiden חטאת-Kategorien.
Diese Wiederholung zeigt die systematische Einheit der schweren חטאת-Formen und die zentrale Rolle des כהן המשיח bei allen heiligsten Sühnritualen.
Leviticus 4,17
Hebräisch: וְטָבַ֧ל הַכֹּהֵ֛ן אֶצְבָּעֹ֖ו מִן־הַדָּ֑ם וְהִזָּ֞ה שֶׁ֤בַע פְּעָמִים֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה אֵ֖ת פְּנֵ֥י הַפָּרֹֽכֶת׃
Deutsch: und der Priester soll seinen Finger in das Blut tauchen und davon siebenmal vor dem Ewigen gegen den Vorhang spritzen.

Kommentar: Dieser Vers entspricht fast exakt V. 6 mit einer geringfügigen Variation: מִן־הַדָּ֑ם statt בַּדָּ֑ם (in das Blut) und fehlendes הַקֹּֽדֶשׁ (des Heiligtums). וְטָבַ֧ל הַכֹּהֵ֛ן אֶצְבָּעֹ֖ו מִן־הַדָּ֑ם (und der Priester soll seinen Finger von dem Blut tauchen) zeigt טבל (tauchen) mit מן statt ב.
וְהִזָּ֞ה שֶׁ֤בַע פְּעָמִים֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה אֵ֖ת פְּנֵ֥י הַפָּרֹֽכֶת (und er soll siebenmal vor JHWH gegen das Angesicht des Vorhangs spritzen) entspricht V. 6, aber ohne הקדש (des Heiligtums). פרכת ohne הקדש ist stilistische Variation.
מן־הדם (von dem Blut) statt בדם (in das Blut) zeigt grammatische Flexibilität bei identischer praktischer Bedeutung. Beide Präpositionen beschreiben das Eintauchen des Fingers ins Blut.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 6 mit geringfügigen Anpassungen: מִן־הַדָּ֑ם wird mit ἀπὸ τοῦ αἵματος (von dem Blut) wiedergegeben.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 6: zwei koordinierte Hauptsätze mit detaillierter Beschreibung des siebenmaligen Spritzrituals vor dem פרכת.
Diese geringfügige Variation zeigt die lebendige Flexibilität der Gesetzessprache bei inhaltlicher Identität des Rituals für beide schweren חטאת-Formen.
Leviticus 4,18
Hebräisch: וּמִן־הַדָּ֞ם יִתֵּ֣ן׀ עַל־קַרְנֹ֣ת הַמִּזְבֵּ֗חַ אֲשֶׁר֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה אֲשֶׁ֖ר בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְאֵ֣ת כָּל־הַדָּ֗ם יִשְׁפֹּךְ֙ אֶל־יְסוֹד֙ מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֔ה אֲשֶׁר־פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und er soll von dem Blut an die Hörner des Altars, der vor dem Ewigen im Zelt der Begegnung ist, tun; und alles Blut soll er an den Fuß des Aufsteigeopferaltars gießen, der am Eingang des Zeltes der Begegnung ist.

Kommentar: Dieser Vers entspricht V. 7 mit geringfügigen Variationen. וּמִן־הַדָּ֞ם יִתֵּ֣ן׀ עַל־קַרְנֹ֣ת הַמִּזְבֵּ֗חַ (und von dem Blut soll er an die Hörner des Altars geben) zeigt נתן (geben) statt des Partizips נתן in V. 7. המזבח (der Altar) ohne קטרת הסמים (des wohlriechenden Räucherwerks).
אֲשֶׁר֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה אֲשֶׁ֖ר בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד (der vor JHWH ist, der im Zelt der Begegnung ist) zeigt doppelten Relativsatz zur Lokalisierung des Räucheraltars. וְאֵ֣ת כָּל־הַדָּ֗ם יִשְׁפֹּךְ֙ אֶל־יְסוֹד֙ מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֔ה entspricht V. 7 exakt.
Die Variation המזבח statt מזבח קטרת הסמים zeigt, dass der Kontext (innen im אהל מועד) den Räucheraltar eindeutig identifiziert. יתן (er soll geben) statt ונתן (und er soll geben) ist grammatische Flexibilität.
Die LXX hat τοῦ θυσιαστηρίου τῶν καρπώσεων (der Altar der Fruchtdarbringungen) für מזבח העלה, was die κάρπωμα-Terminologie in einen anderen Kontext überträgt.
Die Satzstruktur: entspricht V. 7: zwei koordinierte Hauptsätze mit ausführlichen Ortsangaben für beide Altäre. Die doppelten Relativsätze betonen die liturgische Präzision.
Diese Variation zeigt stilistische Flexibilität bei inhaltlicher Identität des Blutverfahrens für Hohenpriester- und Gemeinde-חטאת.
Leviticus 4,19
Hebräisch: וְאֵ֥ת כָּל־חֶלְבֹּ֖ו יָרִ֣ים מִמֶּ֑נּוּ וְהִקְטִ֖יר הַמִּזְבֵּֽחָה׃
Deutsch: Und all sein Fett soll er von ihm abheben und auf dem Altar räuchern.

Kommentar: וְאֵ֥ת כָּל־חֶלְבֹּ֖ו יָרִ֣ים מִמֶּ֑נּוּ (und all sein Fett soll er von ihm abheben) zeigt רום (erheben/abheben) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular. כל־חלבו (all sein Fett) mit כל für Vollständigkeit und Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular, ממנו (von ihm) bezogen auf פר (Stier).
וְהִקְטִ֖יר הַמִּזְבֵּֽחָה (und er soll auf dem Altar räuchern) zeigt קטר im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. המזבחה (zum Altar hin) mit Richtungs-He - gemeint ist der מזבח העלה (Aufsteigeopferaltar) im Unterschied zum מזבח קטרת (Räucheraltar).
Dieser Vers fasst die Fettbehandlung bei Gemeinde-חטאת zusammen, ohne die detaillierte Aufzählung der V. 8-10 zu wiederholen. כל־חלבו (all sein Fett) bezieht sich auf alle in V. 8-9 spezifizierten Teile: חלב המכסה את־הקרב, כליות, יתרת על־הכבד.
יָרִ֣ים (er soll abheben) entspricht יָרִ֣ים in V. 8 und zeigt die identische Technik der Fettentfernung. הקטיר המזבחה (auf dem Altar räuchern) entspricht V. 10.
Die LXX übersetzt כָּל־חֶלְבֹּ֖ו mit πᾶν τὸ στέαρ αὐτοῦ (all sein Fett) und וְהִקְטִ֖יר mit καὶ ἀνοίσει (und er soll hinaufbringen).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Objekt + Verb + Präpositionalphrase // Verb + Adverbialbestimmung. Die Struktur ist kompakter als V. 8-10, aber inhaltlich identisch.
Dieser Vers fasst die Fettbehandlung bei Gemeinde-חטאת zusammen und zeigt deren Identität mit Hohenpriester-חטאת ohne detaillierte Wiederholung.
Leviticus 4,20
Hebräisch: וְעָשָׂ֣ה לַפָּ֔ר כַּאֲשֶׁ֤ר עָשָׂה֙ לְפַ֣ר הַֽחַטָּ֔את כֵּ֖ן יַעֲשֶׂה־לּוֹ֑ וְכִפֶּ֧ר עֲלֵהֶ֛ם הַכֹּהֵ֖ן וְנִסְלַ֥ח לָהֶֽם׃
Deutsch: Und er soll mit dem Stier tun, wie er mit dem Stier des Sündopfers getan hat; so soll er damit tun. Und so soll der Priester Sühne für sie erwirken, und es wird ihnen vergeben werden.

Kommentar: וְעָשָׂ֣ה לַפָּ֔ר כַּאֲשֶׁ֤ר עָשָׂה֙ לְפַ֣ר הַֽחַטָּ֔את (und er soll mit dem Stier tun, wie er mit dem Stier des Sündopfers getan hat) etabliert explizit die Analogie zum Hohenpriester-חטאת. עשה (tun) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, כאשר עשה (wie er getan hat) als Vergleichsformel. פר החטאת (Stier des Sündopfers) bezieht sich auf V. 3ff.
כֵּ֖ן יַעֲשֶׂה־לּוֹ֑ (so soll er damit tun) wiederholt emphatisch die Analogie. כן (so) als deiktisches Adverb, יעשה־לו (er soll damit tun) mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular.
וְכִפֶּ֧ר עֲלֵהֶ֛ם הַכֹּהֵ֖ן וְנִסְלַ֥ח לָהֶֽם (und der Priester soll Sühne für sie erwirken, und es wird ihnen vergeben werden) führt die כפרה (Sühne)-Terminologie ein. כפר (sühnen) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, עליהם (für sie) Plural. נסלח (es wird vergeben) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, להם (ihnen) Plural.
כאשר עשה לפר החטאת etabliert das Hohenpriester-חטאת als Referenzmodell für alle schweren חטאת-Formen. כן יעשה־לו betont die vollständige Identität des Verfahrens.
וכפר עליהם הכהן zeigt die sühnende Funktion des Priesters. כפר im Piel bedeutet "Sühne erwirken/bedecken". ונסלח להם (und es wird ihnen vergeben) zeigt göttliche Vergebung als Resultat der כפרה.
Die LXX übersetzt כַּאֲשֶׁ֤ר עָשָׂה֙ mit ὃν τρόπον ἐποίησεν (in der Weise, wie er getan hat), וְכִפֶּ֧ר mit καὶ ἐξιλάσεται (und er soll sühnen) und וְנִסְלַ֥ח mit καὶ ἀφεθήσεται (und es wird vergeben werden).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Aussagen: Analogieaussage (Verb + Präpositionalphrase + Vergleichssatz) + emphatische Wiederholung (Adverb + Verb + Objekt) + Sühnaussage (Verb + Präpositionalphrase + Subjekt // Verb + Objekt). Die Struktur betont Verfahrensidentität und Sühnwirkung.
Dieser Vers etabliert die vollständige Verfahrensidentität zwischen Hohenpriester- und Gemeinde-חטאת und führt die zentrale כפרה-Theologie ein: priesterliche Sühne führt zu göttlicher Vergebung.
Leviticus 4,21
Hebräisch: וְהוֹצִ֣יא אֶת־הַפָּ֗ר אֶל־מִחוּץ֙ לַֽמַּחֲנֶ֔ה וְשָׂרַ֣ף אֹתוֹ֔ כַּאֲשֶׁ֣ר שָׂרַ֔ף אֵ֖ת הַפָּ֣ר הָרִאשׁ֑וֹן חַטַּ֥את הַקָּהָ֖ל הֽוּא׃
Deutsch: Und er soll den Stier hinaus außerhalb des Lagers bringen und ihn verbrennen, so wie er den ersten Stier verbrannt hat: Es ist ein Sündopfer der Versammlung.

Kommentar: וְהוֹצִ֣יא אֶת־הַפָּ֗ר אֶל־מִחוּץ֙ לַֽמַּחֲנֶ֔ה (und er soll den Stier hinaus außerhalb des Lagers bringen) entspricht V. 12. הוציא (hinausbringen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, אל־מחוץ למחנה (außerhalb des Lagers) identisch zu V. 12.
וְשָׂרַ֣ף אֹתוֹ֔ כַּאֲשֶׁ֣ר שָׂרַ֔ף אֵ֖ת הַפָּ֣ר הָרִאשׁ֑וֹן (und er soll ihn verbrennen, wie er den ersten Stier verbrannt hat) etabliert explizit die Analogie zu V. 12. שרף (verbrennen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, כאשר שרף (wie er verbrannt hat) als Vergleichsformel. הפר הראשון (der erste Stier) bezieht sich auf das Hohenpriester-חטאת.
חַטַּ֥את הַקָּהָ֖ל הֽוּא (es ist ein Sündopfer der Versammlung) ist abschließende Identifikation. חטאת הקהל (Sündopfer der Versammlung) als Genitivkonstruktion, הוא (es ist) emphatisches Pronomen.
כאשר שרף את הפר הראשון zeigt das Hohenpriester-חטאת als Präzedenzfall für alle schweren חטאת-Formen. הפר הראשון (der erste Stier) etabliert eine chronologische oder logische Reihenfolge.
חטאת הקהל הוא klassifiziert dieses Opfer eindeutig als חטאת-Kategorie für kollektive Sünde. הקהל (die Versammlung) entspricht עדת ישראל (Gemeinde Israels) aus V. 13.
Die LXX übersetzt הַפָּ֣ר הָרִאשׁ֑וֹן mit τὸν μόσχον τὸν πρῶτον (den ersten Stier), חַטַּ֥את הַקָּהָ֖ל mit ἁμαρτία συναγωγῆς (Sünde der Synagoge) und הֽוּא mit ἐστίν (es ist).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze plus Identifikation: Verb + Objekt + Adverbialbestimmung // Verb + Objekt + Vergleichssatz // Klassifikation mit emphatischem Pronomen. Die Analogie zum פר הראשון betont die Verfahrensidentität.
Dieser Vers schließt die Gemeinde-חטאת-Bestimmungen ab und etabliert deren vollständige Identität mit Hohenpriester-חטאת durch explizite Analogie.
Leviticus 4,22
Hebräisch: אֲשֶׁ֥ר נָשִׂ֖יא יֶֽחֱטָ֑א וְעָשָׂ֡ה אַחַ֣ת מִכָּל־מִצְוֹת֩ יְהוָ֨ה אֱלֹהָ֜יו אֲשֶׁ֧ר לֹא־תֵעָשֶׂ֛ינָה בִּשְׁגָגָ֖ה וְאָשֵֽׁם׃
Deutsch: Wenn ein Fürst sündigt und tut aus Versehen eines von allen Geboten des Ewigen, seines Gottes, die nicht getan werden sollen, und verschuldet sich,

Kommentar: אֲשֶׁ֥ר נָשִׂ֖יא יֶֽחֱטָ֑א (wenn ein Fürst sündigt) führt die dritte חטאת-Kategorie ein. אֲשֶׁר hier als temporale Konjunktion "wenn" (= אִם), נָשִׂיא (Fürst/Stammesführer) von נשא (erheben/tragen), יחטא (er sündigt) Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular.
וְעָשָׂ֡ה אַחַ֣ת מִכָּל־מִצְוֹת֩ יְהוָ֨ה אֱלֹהָ֜יו אֲשֶׁ֧ר לֹא־תֵעָשֶׂ֛ינָה בִּשְׁגָגָ֖ה wiederholt fast exakt die Formulierung von V. 2, aber mit יְהוָ֨ה אֱלֹהָ֜יו (JHWH, seines Gottes) statt nur יהוה. בשגגה (unwissentlich/aus Versehen) von שגג (irren). וְאָשֵֽׁם (und er verschuldet sich) von אשם (schuldig sein).
נָשִׂיא (Fürst) bezeichnet einen Stammesführer oder regionalen Herrscher, nicht den König. נשיא ist niedriger im Rang als der כהן המשיח (gesalbte Priester) oder כל־עדת ישראל (ganze Gemeinde Israels).
יְהוָ֨ה אֱלֹהָ֜יו (JHWH, seines Gottes) betont die persönliche Beziehung des נשיא zu Gott. אלהיו (seines Gottes) mit Possessivsuffix zeigt individuelle Verantwortung.
Die LXX fügt τοῦ θεοῦ αὐτῶν (ihres Gottes) nach κυρίου hinzu, was eine theologische Verstärkung darstellt, die im hebräischen Text fehlt.
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Konditionalsatz: temporale Konjunktion + Subjekt + Verb + koordiniertes Verb + Objekt + Relativsatz + Adverbialbestimmung + Verb. Die Struktur entspricht V. 2, aber mit נשיא als spezifischem Subjekt.
Dieser Vers führt die dritte חטאת-Kategorie für נשיא (Fürsten) ein und zeigt deren niedrigeren Rang durch weniger komplexe Bestimmungen als bei Hohenpriester und Gemeinde.
Leviticus 4,23
Hebräisch: אֽוֹ־הוֹדַ֤ע אֵלָיו֙ חַטָּאתוֹ֔ אֲשֶׁ֥ר חָטָ֖א בָּ֑הּ וְהֵבִ֧יא אֶת־קָרְבָּנֹ֛ו שְׂעִ֥יר עִזִּ֖ים זָכָ֥ר תָּמִֽים׃
Deutsch: und seine Sünde wird ihm bekannt, die er gesündigt hat, so soll er seine Opfergabe bringen, einen Ziegenbock, ein männliches ohne Fehl.

Kommentar: אֽוֹ־הוֹדַ֤ע אֵלָיו֙ חַטָּאתוֹ֔ (oder seine Sünde wird ihm bekannt) zeigt ידע (wissen/erkennen) im Hofal-Perfekt 3. Person maskulin Singular. או (oder) kann hier temporales "wenn" bedeuten. אליו (ihm) mit Dativpräposition, חטאתו (seine Sünde) mit Possessivsuffix.
אֲשֶׁ֥ר חָטָ֖א בָּ֑הּ (die er gesündigt hat) ist Relativsatz mit חטא (sündigen) im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Singular. בה (in ihr/darin) mit femininem Suffix bezieht sich auf חטאת zurück.
וְהֵבִ֧יא אֶת־קָרְבָּנֹ֛ו שְׂעִ֥יר עִזִּ֖ים זָכָ֥ר תָּמִֽים (und er soll seine Opfergabe bringen, einen Ziegenbock, männlich, fehlerlos) spezifiziert das Opfertier. הביא (bringen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, שעיר עזים (Ziegenbock) als Genitivkonstruktion, זכר תמים (männlich, fehlerlos).
הודע אליו (es wird ihm bekannt) entspricht ונודעה החטאת (und die Sünde wird erkannt) in V. 14, zeigt aber individuelle statt kollektive Erkenntnis. חטאתו אשר חטא בה betont die persönliche Verantwortung.
שעיר עזים זכר תמים (männlicher, fehlerloser Ziegenbock) ist weniger kostbar als פר בן־בקר (junger Stier) bei Hohenpriester und Gemeinde, entspricht aber dem niedrigeren Rang des נשיא.
Die LXX übersetzt הוֹדַ֤ע mit γνωρισθῇ (es werde bekannt gemacht), שְׂעִ֥יר עִזִּ֖ים mit χίμαρον ἐξ αἰγῶν (Ziegenbock von Ziegen) und זָכָ֥ר תָּמִֽים mit ἄρσεν ἄμωμον (männlich, tadellos).
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: temporale Konjunktion + Verb + Dativobjekt + Subjekt + Relativsatz → Apodosis (Verb + Objekt + Spezifizierung + Qualifikationen). Die Struktur entspricht der individuellen חטאת-Logik.
Dieser Vers beschreibt den Wendepunkt von unbewusster zu bewusster Schuld bei נשיא und spezifiziert שעיר עזים als rangentsprechendes Opfertier.
Leviticus 4,24
Hebräisch: וְסָמַ֤ךְ יָדוֹ֙ עַל־רֹ֣אשׁ הַשָּׂעִ֔יר וְשָׁחַ֣ט אֹתוֹ֔ בִּמְק֛וֹם אֲשֶׁר־יִשְׁחַ֥ט אֶת־הָעֹלָ֖ה לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה חַטָּ֖את הֽוּא׃
Deutsch: Und er soll seine Hand auf den Kopf des Bockes legen und ihn schlachten an dem Ort, wo man das Aufsteigeopfer vor dem Ewigen schlachtet: Es ist ein Sündopfer.

Kommentar: וְסָמַ֤ךְ יָדוֹ֙ עַל־רֹ֣אשׁ הַשָּׂעִ֔יר (und er soll seine Hand auf den Kopf des Bockes legen) zeigt die Standard-סמיכה. סמך im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, ידו (seine Hand) im Singular, השעיר (der Bock).
וְשָׁחַ֣ט אֹתוֹ֔ בִּמְק֛וֹם אֲשֶׁר־יִשְׁחַ֥ט אֶת־הָעֹלָ֖ה לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה (und er soll ihn schlachten an dem Ort, wo man das Aufsteigeopfer vor JHWH schlachtet) spezifiziert den Schlachtort. שחט (schlachten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, במקום אשר (an dem Ort, wo) als Ortsangabe mit Relativsatz.
חַטָּ֖את הֽוּא (es ist ein Sündopfer) ist abschließende Klassifikation mit emphatischem Pronomen הוא.
במקום אשר־ישחט את־העלה לפני יהוה (an dem Ort, wo man das Aufsteigeopfer vor JHWH schlachtet) zeigt, dass נשיא-חטאת am normalen Schlachtplatz im Vorhof erfolgt, nicht mit besonderen Ortsbestimmungen wie bei schweren חטאת.
יִשְׁחַ֥ט (man schlachtet) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular unpersönlich verwendet zeigt den standardisierten Schlachtort für עלה als Referenzpunkt.
Die LXX wechselt zu Plural σφάξουσιν (sie werden schlachten) für das hebräische Singular ושחט (weschachat), was eine textkritische Unstimmigkeit zeigt.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze plus Klassifikation: Verb + Objekt + Präpositionalphrase // Verb + Objekt + komplexe Ortsangabe mit Relativsatz + Adverbialbestimmung // Klassifikation mit emphatischem Pronomen. Die Ortsangabe unterscheidet נשיא-חטאת von schweren חטאת.
Dieser Vers zeigt die vereinfachte Prozedur für נשיא-חטאת: normale סמיכה und Schlachtung am Standard-Opferplatz ohne besondere heilige Handlungen.
Leviticus 4,25
Hebräisch: וְלָקַ֨ח הַכֹּהֵ֜ן מִדַּ֤ם הַֽחַטָּאת֙ בְּאֶצְבָּעֹ֔ו וְנָתַ֕ן עַל־קַרְנֹ֖ת מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֑ה וְאֶת־דָּמֹ֣ו יִשְׁפֹּ֔ךְ אֶל־יְס֖וֹד מִזְבַּ֥ח הָעֹלָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll von dem Blut des Sündopfers mit seinem Finger nehmen und es an die Hörner des Aufsteigeopferaltars tun; und sein Blut soll er an den Fuß des Aufsteigeopferaltars gießen.

Kommentar: וְלָקַ֨ח הַכֹּהֵ֜ן מִדַּ֤ם הַֽחַטָּאת֙ בְּאֶצְבָּעֹ֔ו (und der Priester soll von dem Blut des Sündopfers mit seinem Finger nehmen) zeigt לקח (nehmen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. מדם החטאת (von dem Blut des Sündopfers), באצבעו (mit seinem Finger) mit Possessivsuffix.
וְנָתַ֕ן עַל־קַרְנֹ֖ת מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֑ה (und er soll an die Hörner des Aufsteigeopferaltars setzen) zeigt נתן (geben/setzen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. קרנות מזבח העלה (Hörner des Aufsteigeopferaltars) - wichtig: Außenaltar, nicht מזבח קטרת (Räucheraltar).
וְאֶת־דָּמֹ֣ו יִשְׁפֹּ֔ךְ אֶל־יְס֖וֹד מִזְבַּ֥ח הָעֹלָֽה (und sein Blut soll er an den Fuß des Aufsteigeopferaltars gießen) entspricht den schweren חטאת, aber alles am Außenaltar. דמו (sein Blut) mit Possessivsuffix, ישפך (er soll ausgießen) im Qal-Imperfekt.
Der entscheidende Unterschied zu schweren חטאת: Bei נשיא erfolgt das gesamte Blutverfahren am מזבח העלה (Aufsteigeopferaltar) im Vorhof, nicht im Heiligtum am מזבח קטרת (Räucheraltar).
קרנות מזבח העלה (Hörner des Aufsteigeopferaltars) statt קרנות מזבח קטרת zeigt den niedrigeren Heiligkeitsgrad der נשיא-חטאת. Dennoch wird Blut an קרנות (Hörner) gesetzt, was die Sühnfunktion zeigt.
Die LXX übersetzt מִדַּ֤ם הַֽחַטָּאת֙ mit ἀπὸ τοῦ αἵματος τῆς ἁμαρτίας (von dem Blut der Sünde), קַרְנֹ֖ת mit κέρατα (Hörner) und יְס֖וֹד mit βάσιν (Basis).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Subjekt + Präpositionalphrase + Adverbialbestimmung + Verb + Präpositionalphrase // Objekt + Verb + Adverbialbestimmung. Die Struktur entspricht schweren חטאת, aber mit unterschiedlichem Altar.
Dieser Vers zeigt das vereinfachte Blutverfahren für נשיא-חטאת: alles am Außenaltar statt teilweise im Heiligtum, entsprechend dem niedrigeren Rang.
Leviticus 4,26
Hebräisch: וְאֶת־כָּל־חֶלְבּוֹ֙ יַקְטִ֣יר הַמִּזְבֵּ֔חָה כְּחֵ֖לֶב זֶ֣בַח הַשְּׁלָמִ֑ים וְכִפֶּ֨ר עָלָ֧יו הַכֹּהֵ֛ן מֵחַטָּאתוֹ֖ וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ׃
Deutsch: Und all sein Fett soll er auf dem Altar räuchern, wie das Fett des Friedensopfers. Und so soll der Priester Sühne für ihn wegen seiner Sünde erwirken, und es wird ihm vergeben werden.

Kommentar: וְאֶת־כָּל־חֶלְבּוֹ֙ יַקְטִ֣יר הַמִּזְבֵּ֔חָה (und all sein Fett soll er auf dem Altar räuchern) zeigt קטר (räuchern) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular. כל־חלבו (all sein Fett) mit כל für Vollständigkeit, המזבחה (zum Altar hin) mit Richtungs-He.
כְּחֵ֖לֶב זֶ֣בַח הַשְּׁלָמִ֑ים (wie das Fett des Friedensopfers) etabliert die שלמים-Analogie für die Fettbehandlung. כ als Vergleichspartikel, חלב זבח השלמים als Genitivkonstruktion entsprechend Kapitel 3.
וְכִפֶּ֨ר עָלָ֧יו הַכֹּהֵ֛ן מֵחַטָּאתוֹ֖ וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ (und der Priester soll Sühne für ihn wegen seiner Sünde erwirken, und es wird ihm vergeben werden) wiederholt die כפרה-Formel von V. 20, aber im Singular. כפר עליו (Sühne für ihn erwirken), מחטאתו (wegen seiner Sünde), ונסלח לו (und es wird ihm vergeben).
כחלב זבח השלמים etabliert שלמים als Referenzpunkt für alle Fettbehandlungen und zeigt die systematische Einheit der Opfergesetze. Die Fettverbrennung erfolgt identisch bei חטאת und שלמים.
וכפר עליו הכהן מחטאתו zeigt individuelle כפרה für den נשיא. מחטאתו (wegen seiner Sünde) mit Possessivsuffix betont persönliche Verantwortung und Sühne.
Die LXX übersetzt כְּחֵ֖לֶב זֶ֣בַח הַשְּׁלָמִ֑ים mit ὥσπερ στέαρ θυσίας σωτηρίου (wie das Fett des Heilsopfers), וְכִפֶּ֨ר mit καὶ ἐξιλάσεται (und er soll sühnen) und וְנִסְלַ֥ח mit καὶ ἀφεθήσεται (und es wird vergeben werden).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Objekt + Verb + Adverbialbestimmung + Vergleichsphrase // Verb + Präpositionalphrase + Subjekt + Präpositionalphrase + Verb + Dativobjekt. Die שלמים-Analogie und כפרה-Formel strukturieren den Vers.
Dieser Vers schließt die נשיא-חטאת-Bestimmungen ab und zeigt die Fettbehandlung entsprechend שלמים sowie die individuelle Sühnwirkung.
Leviticus 4,27
Hebräisch: וְאִם־נֶ֧פֶשׁ אַחַ֛ת תֶּחֱטָ֥א בִשְׁגָגָ֖ה מֵעַ֣ם הָאָ֑רֶץ בַּ֠עֲשֹׂתָהּ אַחַ֨ת מִמִּצְוֹ֧ת יְהוָ֛ה אֲשֶׁ֥ר לֹא־תֵעָשֶׂ֖ינָה וְאָשֵֽׁם׃
Deutsch: Und wenn jemand vom Volk des Landes aus Versehen sündigt, indem er eines von den Geboten des Ewigen tut, die nicht getan werden sollen, und sich verschuldet,

Kommentar: וְאִם־נֶ֧פֶשׁ אַחַ֛ת תֶּחֱטָ֥א בִשְׁגָגָ֖ה (und wenn eine Seele unwissentlich sündigt) führt die vierte חטאת-Kategorie ein. נפש אחת (eine Seele) betont individuelle Verantwortung, תחטא (sie sündigt) Qal-Imperfekt 3. Person feminin Singular, בשגגה (unwissentlich) entspricht V. 2.
מֵעַ֣ם הָאָ֑רֶץ (vom Volk des Landes) spezifiziert die soziale Kategorie. עם הארץ (Volk des Landes) bezeichnet die gewöhnliche Bevölkerung im Unterschied zu כהן המשיח (gesalbter Priester), עדת ישראל (Gemeinde Israels) und נשיא (Fürst).
בַּ֠עֲשֹׂתָהּ אַחַ֨ת מִמִּצְוֹ֧ת יְהוָ֛ה אֲשֶׁ֥ר לֹא־תֵעָשֶׂ֖ינָה וְאָשֵֽׁם (indem sie eines von den Geboten JHWHs tut, die nicht getan werden sollen, und sich verschuldet) entspricht der Standard-Formulierung, aber mit בעשתה (indem sie tut) als Infinitivkonstruktion mit Possessivsuffix 3. Person feminin Singular.
עם הארץ (Volk des Landes) ist terminus technicus für die nicht-priesterliche, nicht-aristokratische Bevölkerung. Diese Kategorie hat die niedrigsten Opferanforderungen entsprechend ihrer sozialen Stellung.
נפש אחת (eine Seele) betont die Individualität im Unterschied zur kollektiven עדת ישראל. בעשתה (indem sie tut) als Infinitivkonstruktion zeigt die temporale Verknüpfung von Handlung und Verschuldung.
Die LXX übersetzt נֶ֧פֶשׁ אַחַ֛ת mit ψυχὴ μία (eine Seele), מֵעַ֣ם הָאָ֑רֶץ mit ἐκ τοῦ λαοῦ τῆς γῆς (vom Volk des Landes) und בַּ֠עֲשֹׂתָהּ mit ἐν τῷ ποιῆσαι αὐτήν (indem sie tut).
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Konditionalsatz: Protasis (אִם + Subjekt + Verb + Adverbialbestimmung + Herkunftsangabe + temporale Infinitivkonstruktion + Objekt + Relativsatz + Verb). Die Struktur entspricht den vorherigen חטאת-Kategorien, aber für die niedrigste soziale Schicht.
Dieser Vers führt die vierte und letzte חטאת-Kategorie für עם הארץ (gewöhnliches Volk) ein und vervollständigt die soziale Hierarchie der Sühnopfer.
Leviticus 4,28
Hebräisch: א֚וֹ הוֹדַ֣ע אֵלָ֔יו חַטָּאתוֹ֖ אֲשֶׁ֣ר חָטָ֑א וְהֵבִ֨יא קָרְבָּנֹ֜ו שְׂעִירַ֤ת עִזִּים֙ תְּמִימָ֣ה נְקֵבָ֔ה עַל־חַטָּאתוֹ֖ אֲשֶׁ֥ר חָטָֽא׃
Deutsch: und seine Sünde wird ihm bekannt, die er begangen hat, so soll er seine Opfergabe bringen, eine Ziege ohne Fehl, ein Weibchen, für seine Sünde, die er begangen hat.

Kommentar: א֚וֹ הוֹדַ֣ע אֵלָ֔יו חַטָּאתוֹ֖ אֲשֶׁ֣ר חָטָ֑א (oder seine Sünde wird ihm bekannt, die er gesündigt hat) entspricht exakt V. 23 für נשיא. או (oder) als temporale Konjunktion, הודע (es wird bekannt) im Hofal-Perfekt, חטאתו אשר חטא (seine Sünde, die er gesündigt hat).
וְהֵבִ֨יא קָרְבָּנֹ֜ו שְׂעִירַ֤ת עִזִּים֙ תְּמִימָ֣ה נְקֵבָ֔ה (und er soll seine Opfergabe bringen, eine Ziege, fehlerlos, weiblich) spezifiziert das Opfertier. שעירת עזים (Ziege) feminin, תמימה (fehlerlos) feminin entsprechend, נקבה (weiblich) im Unterschied zu זכר (männlich) beim נשיא.
עַל־חַטָּאתוֹ֖ אֲשֶׁ֥ר חָטָֽא (für seine Sünde, die er begangen hat) wiederholt emphatisch den Zweck. על־חטאתו (für seine Sünde) mit על (für/wegen), אשר חטא als zweite Relativsatzwiederholung.
שעירת עזים תמימה נקבה zeigt das kostengünstigste חטאת-Tier: weibliche Ziege statt männlichem Ziegenbock (שעיר עזים זכר) beim נשיא oder Stier (פר) bei höheren Rängen. נקבה (weiblich) entspricht dem niedrigeren sozialen Status.
Die doppelte Erwähnung חטאתו אשר חטא (seine Sünde, die er gesündigt hat) am Anfang und Ende betont die persönliche Verantwortung und Sühnbedürftigkeit des Individuums.
Die LXX übersetzt שְׂעִירַ֤ת עִזִּים֙ mit χίμαιραν ἐξ αἰγῶν (Ziege von Ziegen), תְּמִימָ֣ה mit ἄμωμον (tadellos) und נְקֵבָ֔ה mit θήλειαν (weiblich).
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: temporale Konjunktion + Verb + Dativobjekt + Subjekt + Relativsatz → Apodosis (Verb + Objekt + Spezifizierung + Qualifikationen + Zweckangabe mit Relativsatz). Die Struktur entspricht V. 23, aber mit weiblichem Tier.
Dieser Vers spezifiziert das kostengünstigste חטאת-Tier für עם הארץ und zeigt die soziale Abstufung der Opferanforderungen entsprechend dem gesellschaftlichen Rang.
Leviticus 4,29
Hebräisch: וְסָמַךְ֙ אֶת־יָדֹ֔ו עַ֖ל רֹ֣אשׁ הַֽחַטָּ֑את וְשָׁחַט֙ אֶת־הַ֣חַטָּ֔את בִּמְק֖וֹם הָעֹלָֽה׃
Deutsch: Und er soll seine Hand auf den Kopf des Sündopfers legen und das Sündopfer schlachten an dem Ort des Aufsteigeopfers.

Kommentar: וְסָמַךְ֙ אֶת־יָדֹ֔ו עַ֖ל רֹ֣אשׁ הַֽחַטָּ֑את (und er soll seine Hand auf den Kopf des Sündopfers legen) zeigt die Standard-סמיכה. סמך im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, את־ידו (seine Hand) mit Nota accusativi, החטאת (das Sündopfer) bezeichnet hier das Opfertier.
וְשָׁחַט֙ אֶת־הַ֣חַטָּ֔את בִּמְק֖וֹם הָעֹלָֽה (und er soll das Sündopfer schlachten an dem Ort des Aufsteigeopfers) entspricht V. 24 für נשיא, aber mit verkürzter Formulierung. שחט (schlachten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, במקום העלה (am Ort des Aufsteigeopfers) ohne אשר-Relativsatz.
החטאת (das Sündopfer) zweimalige Verwendung statt des Tiernamens zeigt, dass das Tier bereits vollständig als חטאת klassifiziert ist. במקום העלה (am Ort des Aufsteigeopfers) kompakter als במקום אשר־ישחט את־העלה לפני יהוה in V. 24.
Die verkürzte Formulierung im Vergleich zu V. 24 zeigt die Vereinfachung für עם הארץ: weniger ausführliche Beschreibungen entsprechend dem niedrigeren Status und der größeren Häufigkeit dieser Opfer.
Die LXX übersetzt הַֽחַטָּ֑את mit τῆς ἁμαρτίας (der Sünde), וְשָׁחַט֙ mit καὶ σφάξει (und er soll schlachten) und בִּמְק֖וֹם הָעֹלָֽה mit ἐν τόπῳ τοῦ ὁλοκαυτώματος (am Ort des Aufsteigeopfers).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Objekt + Präpositionalphrase // Verb + Objekt + Adverbialbestimmung. Die Struktur ist einfacher als bei höheren חטאת-Kategorien.
Dieser Vers zeigt die vereinfachte סמיכה und Schlachtung für עם הארץ-חטאת am Standard-Opferplatz entsprechend den נשיא-Bestimmungen.
Leviticus 4,30
Hebräisch: וְלָקַ֨ח הַכֹּהֵ֤ן מִדָּמָהּ֙ בְּאֶצְבָּעֹ֔ו וְנָתַ֕ן עַל־קַרְנֹ֖ת מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֑ה וְאֶת־כָּל־דָּמָ֣הּ יִשְׁפֹּ֔ךְ אֶל־יְס֖וֹד הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und der Priester soll von seinem Blut mit seinem Finger nehmen und es an die Hörner des Aufsteigeopferaltars tun; und all sein Blut soll er an den Fuß des Altars gießen.

Kommentar: וְלָקַ֨ח הַכֹּהֵ֤ן מִדָּמָהּ֙ בְּאֶצְבָּעֹ֔ו (und der Priester soll von ihrem Blut mit seinem Finger nehmen) entspricht fast exakt V. 25 für נשיא. לקח (nehmen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, מדמה (von ihrem Blut) mit femininem Suffix bezogen auf שעירת (Ziege).
וְנָתַ֕ן עַל־קַרְנֹ֖ת מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֑ה (und er soll an die Hörner des Aufsteigeopferaltars setzen) entspricht exakt V. 25. נתן (setzen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, קרנות מזבח העלה (Hörner des Aufsteigeopferaltars).
וְאֶת־כָּל־דָּמָ֣הּ יִשְׁפֹּ֔ךְ אֶל־יְס֖וֹד הַמִּזְבֵּֽחַ (und all ihr Blut soll er an den Fuß des Altars gießen) entspricht V. 25, aber mit המזבח (der Altar) statt מזבח העלה (Aufsteigeopferaltar). כל־דמה (all ihr Blut) mit femininem Suffix, ישפך (er soll ausgießen) im Qal-Imperfekt.
מדמה und דמה (ihr Blut) mit femininem Suffix zeigen grammatische Kongruenz mit שעירת עזים נקבה (weibliche Ziege). Das Blutverfahren entspricht exakt dem נשיא-Verfahren: alles am Außenaltar.
המזבח statt מזבח העלה am Ende zeigt stilistische Variation, da der Kontext den Aufsteigeopferaltar eindeutig identifiziert. Die Verkürzung entspricht der Vereinfachung für עם הארץ.
Die LXX übersetzt מִדָּמָהּ֙ mit ἀπὸ τοῦ αἵματος αὐτῆς (von ihrem Blut), קַרְנֹ֖ת mit κέρατα (Hörner) und יְס֖וֹד mit βάσιν (Basis).
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 25: zwei koordinierte Hauptsätze mit identischem Blutverfahren am Außenaltar. Die grammatischen Anpassungen (feminineim Suffix) zeigen Kongruenz mit dem weiblichen Opfertier.
Dieser Vers zeigt das identische Blutverfahren für עם הארץ wie für נשיא: beide am Außenaltar entsprechend ihrem niedrigeren Rang gegenüber כהן המשיח und עדת ישראל.
Leviticus 4,31
Hebräisch: וְאֶת־כָּל־חֶלְבָּ֣הּ יָסִ֗יר כַּאֲשֶׁ֨ר הוּסַ֣ר חֵלֶב֮ מֵעַ֣ל זֶ֣בַח הַשְּׁלָמִים֒ וְהִקְטִ֤יר הַכֹּהֵן֙ הַמִּזְבֵּ֔חָה לְרֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַיהוָ֑ה וְכִפֶּ֥ר עָלָ֛יו הַכֹּהֵ֖ן וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ׃
Deutsch: Und all sein Fett soll er abtrennen, so wie das Fett von dem Friedensopfer abgetrennt wird; und der Priester soll es auf dem Altar räuchern zum wohlgefälligen Geruch dem Ewigen. Und so soll der Priester Sühne für ihn erwirken, und es wird ihm vergeben werden.

Kommentar: וְאֶת־כָּל־חֶלְבָּ֣הּ יָסִ֗יר (und all ihr Fett soll er abtrennen) zeigt סור (entfernen) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular. כל־חלבה (all ihr Fett) mit femininem Suffix bezogen auf שעירת (Ziege). כַּאֲשֶׁ֨ר הוּסַ֣ר חֵלֶב֮ מֵעַ֣ל זֶ֣בַח הַשְּׁלָמִים֒ (wie das Fett vom Friedensopfer abgetrennt wird) etabliert die שלמים-Analogie. הוסר (es wird abgetrennt) im Hofal-Perfekt.
וְהִקְטִ֤יר הַכֹּהֵן֙ הַמִּזְבֵּ֔חָה לְרֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַיהוָ֑ה (und der Priester soll auf dem Altar räuchern zum wohlgefälligen Geruch für JHWH) fügt לְרֵיחַ נִיחֹחַ (zum wohlgefälligen Geruch) hinzu, was bei V. 26 (נשיא) fehlte. הקטיר (räuchern) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv.
וְכִפֶּ֥ר עָלָ֛יו הַכֹּהֵ֖ן וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ (und der Priester soll Sühne für ihn erwirken, und es wird ihm vergeben werden) entspricht exakt V. 26 und zeigt die identische Sühnwirkung unabhängig vom sozialen Rang.
כאשר הוסר חלב מעל זבח השלמים etabliert שלמים als universellen Referenzpunkt für alle Fettbehandlungen und zeigt die systematische Einheit der Opfergesetze. הוסר im Hofal betont die passive, rituelle Entfernung.
לריח ניחח ליהוה (zum wohlgefälligen Geruch für JHWH) bei עם הארץ aber nicht bei נשיא zeigt möglicherweise stilistische Variation oder betont die vollständige gottesdienstliche Akzeptanz auch einfacher Opfer.
Die LXX übersetzt כַּאֲשֶׁ֨ר הוּסַ֣ר mit ὃν τρόπον ἀφαιρεῖται (in der Weise, wie es weggenommen wird), לְרֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ mit εἰς ὀσμὴν εὐωδίας (zu einem Wohlgeruch) und וְכִפֶּ֥ר mit καὶ ἐξιλάσεται (und er soll sühnen).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Objekt + Verb + Vergleichssatz // Verb + Subjekt + Adverbialbestimmung + Zweckangabe // Verb + Präpositionalphrase + Subjekt + Verb + Dativobjekt. Die שלמים-Analogie und כפרה-Formel strukturieren den Vers.
Dieser Vers beschließt die עם הארץ-חטאת mit Ziege und zeigt die identische Sühnwirkung aller חטאת-Kategorien trotz unterschiedlicher Opfertiere.
Leviticus 4,32
Hebräisch: וְאִם־כֶּ֛בֶשׂ יָבִ֥יא קָרְבָּנֹ֖ו לְחַטָּ֑את נְקֵבָ֥ה תְמִימָ֖ה יְבִיאֶֽנָּה׃
Deutsch: Und wenn er ein Schaf bringt als seine Opfergabe zum Sündopfer, so soll er ein Weibchen ohne Fehl bringen.

Kommentar: וְאִם־כֶּ֛בֶשׂ יָבִ֥יא קָרְבָּנֹ֖ו לְחַטָּ֑את (und wenn er ein Schaf als seine Opfergabe zum Sündopfer bringt) führt eine Alternative zur שעירת עזים (Ziege) ein. כבש (Schaf) maskulin, aber יביא (er bringt) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular, לחטאת (zum Sündopfer) als Zweckangabe.
נְקֵבָ֥ה תְמִימָ֖ה יְבִיאֶֽנָּה (ein Weibchen, fehlerlos, soll er sie bringen) spezifiziert die Qualität. נקבה (Weibchen) auch bei כבש (Schaf), תמימה (fehlerlos) feminin entsprechend, יביאנה (er soll sie bringen) mit femininem Objektsuffix.
כבש (Schaf) als Alternative zu עז (Ziege) für עם הארץ zeigt Flexibilität bei den niedrigsten חטאת-Anforderungen. Beide Tierarten sind gleichwertig und kostengünstig verfügbar.
נקבה תמימה (weiblich, fehlerlos) entspricht exakt den Ziegen-Bestimmungen und zeigt, dass die Geschlechts- und Qualitätsanforderungen unabhängig von der spezifischen Tierart sind.
Die LXX übersetzt כֶּ֛בֶשׂ mit ἀμνόν (Lamm), נְקֵבָ֥ה mit θήλειαν (weiblich) und תְמִימָ֖ה mit ἄμωμον (tadellos).
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: Protasis (אִם + Objekt + Verb + Objekt + Zweckangabe) → Apodosis (Qualifikationen + Verb + Objekt). Die Struktur entspricht V. 28, aber mit כבש statt שעירת עזים.
Dieser Vers erweitert die Wahlmöglichkeiten für עם הארץ-חטאת auf Schafe und zeigt die praktische Flexibilität der Opfergesetze für die ärmere Bevölkerung.
Leviticus 4,33
Hebräisch: וְסָמַךְ֙ אֶת־יָדֹ֔ו עַ֖ל רֹ֣אשׁ הַֽחַטָּ֑את וְשָׁחַ֤ט אֹתָהּ֙ לְחַטָּ֔את בִּמְק֕וֹם אֲשֶׁ֥ר יִשְׁחַ֖ט אֶת־הָעֹלָֽה׃
Deutsch: Und er soll seine Hand auf den Kopf des Sündopfers legen und es zum Sündopfer schlachten an dem Ort, wo man das Aufsteigeopfer schlachtet.

Kommentar: וְסָמַךְ֙ אֶת־יָדֹ֔ו עַ֖ל רֹ֣אשׁ הַֽחַטָּ֑את (und er soll seine Hand auf den Kopf des Sündopfers legen) entspricht exakt V. 29. וְשָׁחַ֤ט אֹתָהּ֙ לְחַטָּ֔את (und er soll es zum Sündopfer schlachten) zeigt שחט mit femininem Objektsuffix אתה (es) und fügt לחטאת (zum Sündopfer) als Zweckangabe hinzu.
בִּמְק֕וֹם אֲשֶׁ֥ר יִשְׁחַ֖ט אֶת־הָעֹלָֽה (an dem Ort, wo man das Aufsteigeopfer schlachtet) entspricht V. 24 (נשיא) und ist ausführlicher als במקום העלה in V. 29. במקום אשר (an dem Ort, wo) mit Relativsatz, ישחט (man schlachtet) unpersönlich.
אתה לחטאת (es zum Sündopfer) mit femininem Suffix und expliziter Zweckangabe betont die kultische Klassifikation des Schlachtaktes. לחטאת verdeutlicht, dass die Schlachtung spezifisch als חטאת-Ritual erfolgt.
Die Variation zwischen V. 29 (במקום העלה) und V. 33 (במקום אשר ישחט את־העלה) zeigt stilistische Flexibilität bei identischem Inhalt. Die ausführlichere Formulierung bei Schaf-חטאת entspricht möglicherweise der Behandlung in V. 24.
Die LXX übersetzt אֹתָהּ֙ mit αὐτό (es), לְחַטָּ֔את mit εἰς ἁμαρτίαν (zur Sünde) und בִּמְק֕וֹם אֲשֶׁ֥ר mit ἐν τόπῳ οὗ (an dem Ort, wo).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Objekt + Präpositionalphrase // Verb + Objekt + Zweckangabe + komplexe Ortsangabe mit Relativsatz. Die Struktur entspricht V. 24 und ist ausführlicher als V. 29.
Dieser Vers zeigt die identische סמיכה und Schlachtung für Schaf-חטאת wie bei anderen עם הארץ-Opfern am Standard-Opferplatz.
Leviticus 4,34
Hebräisch: וְלָקַ֨ח הַכֹּהֵ֜ן מִדַּ֤ם הַֽחַטָּאת֙ בְּאֶצְבָּעֹ֔ו וְנָתַ֕ן עַל־קַרְנֹ֖ת מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֑ה וְאֶת־כָּל־דָּמָ֣הּ יִשְׁפֹּ֔ךְ אֶל־יְס֖וֹד הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und der Priester soll von dem Blut des Sündopfers mit seinem Finger nehmen und es an die Hörner des Aufsteigeopferaltars tun; und all sein Blut soll er an den Fuß des Altars gießen.

Kommentar: Dieser Vers entspricht fast exakt V. 30 mit geringfügigen grammatischen Anpassungen. וְלָקַ֨ח הַכֹּהֵ֜ן מִדַּ֤ם הַֽחַטָּאת֙ בְּאֶצְבָּעֹ֔ו (und der Priester soll von dem Blut des Sündopfers mit seinem Finger nehmen) zeigt מדם החטאת (vom Blut des Sündopfers) statt מדמה (von ihrem Blut).
וְנָתַ֕ן עַל־קַרְנֹ֖ת מִזְבַּ֣ח הָעֹלָ֑ה (und er soll an die Hörner des Aufsteigeopferaltars setzen) entspricht exakt V. 25 und 30. וְאֶת־כָּל־דָּמָ֣הּ יִשְׁפֹּ֔ךְ אֶל־יְס֖וֹד הַמִּזְבֵּֽחַ (und all ihr Blut soll er an den Fuß des Altars gießen) zeigt דמה (ihr Blut) mit femininem Suffix, המזבח (der Altar) statt מזבח העלה.
מדם החטאת (vom Blut des Sündopfers) statt מדמה (von ihrem Blut) zeigt Variation zwischen direkter Tierbezugnahme und funktionaler Klassifikation. דמה (ihr Blut) mit femininem Suffix bezieht sich auf das weibliche Schaf.
Die Mischung aus spezifischen (מזבח העלה - Aufsteigeopferaltar) und allgemeinen (המזבח - der Altar) Bezeichnungen zeigt stilistische Flexibilität bei eindeutigem Kontext.
Die LXX übersetzt מִדַּ֤ם הַֽחַטָּאת֙ mit ἀπὸ τοῦ αἵματος τῆς ἁμαρτίας (vom Blut der Sünde) und zeigt die funktionale Klassifikation des Blutes.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 25 und 30: zwei koordinierte Hauptsätze mit identischem Blutverfahren am Außenaltar. Die grammatischen Variationen zeigen die lebendige Flexibilität der Gesetzessprache.
Dieser Vers bestätigt das identische Blutverfahren für Schaf-חטאת wie für Ziegen-חטאת und alle anderen עם הארץ-Opfer.
Leviticus 4,35
Hebräisch: וְאֶת־כָּל־חֶלְבָּ֣ה יָסִ֗יר כַּאֲשֶׁ֨ר יוּסַ֥ר חֵֽלֶב־הַכֶּשֶׂב֮ מִזֶּ֣בַח הַשְּׁלָמִים֒ וְהִקְטִ֨יר הַכֹּהֵ֤ן אֹתָם֙ הַמִּזְבֵּ֔חָה עַ֖ל אִשֵּׁ֣י יְהוָ֑ה וְכִפֶּ֨ר עָלָ֧יו הַכֹּהֵ֛ן עַל־חַטָּאתוֹ֥ אֲשֶׁר־חָטָ֖א וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ׃
Deutsch: Und all sein Fett soll er abtrennen, so wie das Fett des Schafes von dem Friedensopfer abgetrennt wird; und der Priester soll es auf dem Altar räuchern, auf den Feueropfern des Ewigen. Und so soll der Priester Sühne für ihn wegen seiner Sünde, die er begangen hat, erwirken, und es wird ihm vergeben werden.

Kommentar: וְאֶת־כָּל־חֶלְבָּ֣ה יָסִ֗יר כַּאֲשֶׁ֨ר יוּסַ֥ר חֵֽלֶב־הַכֶּשֶׂב֮ מִזֶּ֣בַח הַשְּׁלָמִים֒ (und all ihr Fett soll er abtrennen, wie das Fett des Schafes vom Friedensopfer abgetrennt wird) spezifiziert חלב־הכשב (Fett des Schafes) in der שלמים-Analogie statt allgemeines חלב. חלבה (ihr Fett) mit femininem Suffix.
וְהִקְטִ֨יר הַכֹּהֵ֤ן אֹתָם֙ הַמִּזְבֵּ֔חָה עַ֖ל אִשֵּׁ֣י יְהוָ֑ה (und der Priester soll sie auf dem Altar räuchern, auf den Feueropfern JHWHs) fügt על אשי יהוה (auf den Feueropfern JHWHs) hinzu. אתם (sie) mit maskulinem Plural-Suffix bezieht sich auf die Fettteile, אשי יהוה (Feueropfer JHWHs) im Plural.
וְכִפֶּ֨ר עָלָ֧יו הַכֹּהֵ֛ן עַל־חַטָּאתוֹ֥ אֲשֶׁר־חָטָ֖א וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ (und der Priester soll Sühne für ihn wegen seiner Sünde, die er begangen hat, erwirken, und es wird ihm vergeben werden) erweitert die כפרה-Formel durch על־חטאתו אשר־חטא (wegen seiner Sünde, die er begangen hat).
חלב־הכשב מזבח השלמים (Fett des Schafes vom Friedensopfer) spezifiziert die שלמים-Analogie genauer als in V. 31 und zeigt Bewusstsein für tierartspezifische Unterschiede in der Fettbehandlung.
על אשי יהוה (auf den Feueropfern JHWHs) betont, dass die חטאת-Fette auf bereits brennenden göttlichen Opfern verbrannt werden. אשי (Feueropfer) im Plural zeigt die kontinuierlichen Altaropfer.
Die LXX fügt ἐπὶ τὸ ὁλοκαύτωμα κυρίου (auf das Aufsteigeopfer des Herrn) hinzu, was על אשי יהוה (auf die Feueropfer YHWHs) interpretiert und erweitert.
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Objekt + Verb + spezifischer Vergleichssatz // Verb + Subjekt + Objekt + Adverbialbestimmung + Präpositionalphrase // erweiterte כפרה-Formel. Die Struktur ist die ausführlichste aller עם הארץ-חטאת-Abschlüsse.
Dieser Vers beschließt Kapitel 4 und die gesamte חטאת-Gesetzgebung mit der ausführlichsten כפרה-Formel und betont die vollständige Sühnwirkung auch der einfachsten חטאת-Opfer. Das Kapitel etabliert ein vierstufiges חטאת-System entsprechend der sozialen Hierarchie: 

1) כהן המשיח (gesalbter Priester) mit פר (Stier) und Heiligtums Zeremonien, 

2) כל־עדת ישראל (ganze Gemeinde Israels) mit identischem Verfahren, 

3) נשיא (Fürst) mit שעיר עזים זכר (männlicher Ziegenbock) am Außenaltar, 

4) עם הארץ (Volk des Landes) mit שעירת עזים נקבה (weibliche Ziege) oder כבש נקבה (weibliches Schaf) am Außenaltar. 

Allen gemeinsam ist die בשגגה (Unwissentlichkeit), תמים (Fehlerlosigkeit) des Tieres, סמיכה (Handauflegung), priesterliche כפרה (Sühne) und göttliche סליחה (Vergebung).

Die Tierabstufung פַּר (Stier) → שְׂעִיr עִזִּים זָכָר (männlicher Ziegenbock) → שְׂעִירַת עִזִּים נְקֵבָה/כִּבְשָׂה נְקֵבָה (weibliche Ziege/Schaf) spiegelt nicht nur soziale Hierarchie wider, sondern verkörpert ein System sozialer Gerechtigkeit. Die Opfergesetze berücksichtigen die ökonomischen Möglichkeiten verschiedener Gesellschaftsschichten und stellen sicher, dass Sühne für alle zugänglich bleibt. עַם הָאָרֶץ können mit kostengünstigen weiblichen Tieren dieselbe göttliche סְלִיחָה (Vergebung) erlangen wie der כֹּהֵן הַמָּשִׁיחַ mit seinem teuren פַּר. Diese Abstufung verhindert, dass ökonomische Benachteiligung zu spiritueller Benachteiligung wird - ein Ausdruck göttlicher Gerechtigkeit, die soziale Realitäten anerkennt, ohne die Sühnwirkung zu schmälern.
Systematische Beobachtungen:
1. Die LXX verwendet durchgängig ἁμαρτία für חטאת, was sowohl "Sünde" als auch "Sündopfer" bedeuten kann
2. Die Terminologie θυσιαστήριον τῶν ὁλοκαυτωμάτων vs. τῆς καρπώσεως zeigt inkonsistente Übersetzungsansätze
3. Die häufigen Plural-Formen in der LXX gegenüber hebräischen Singularen deuten auf unterschiedliche liturgische Praktiken hin
Textkritische Schlussfolgerung: Die Abweichungen zeigen sowohl sprachliche Anpassungen an griechische Leser als auch mögliche Unterschiede in der rituellen Praxis zwischen der hebräischen Vorlage und der hellenistischen Übersetzung.
Leviticus 5,1
Hebräisch: וְנֶ֣פֶשׁ כִּֽי־תֶחֱטָ֗א וְשָֽׁמְעָה֙ ק֣וֹל אָלָ֔ה וְה֣וּא עֵ֔ד א֥וֹ רָאָ֖ה א֣וֹ יָדָ֑ע אִם־ל֥וֹא יַגִּ֖יד וְנָשָׂ֥א עֲוֹנֹֽו׃
Deutsch: Und wenn jemand sündigt, dass er die Stimme des Fluches hört, und er ist Zeuge, sei es, dass er es gesehen oder gewusst hat – wenn er es nicht anzeigt, so soll er seine Ungerechtigkeit tragen;

Kommentar: וְנֶ֣פֶשׁ כִּֽי־תֶחֱטָ֗א (und wenn eine Seele sündigt) leitet eine neue Kategorie von Vergehen ein, die über die בשגגה (unwissentlichen) חטאת von Kapitel 4 hinausgeht. נפש (Seele/Person) als allgemeine Bezeichnung, תחטא (sie sündigt) im Qal-Imperfekt 3. Person feminin Singular.
וְשָֽׁמְעָה֙ ק֣וֹל אָלָ֔ה (und sie hört die Stimme eines Fluches) spezifiziert den ersten Fall. שמע (hören) im Qal-Perfekt 3. Person feminin Singular mit Waw-Konsekutiv, קול אלה (Stimme eines Fluches/Verwünschung). אלה (Fluch/Schwur) bezeichnet eine öffentliche Verfluchung zur Wahrheitsfindung.
וְה֣וּא עֵ֔ד א֥וֹ רָאָ֖ה א֣וֹ יָדָ֑ע (und er ist Zeuge oder hat gesehen oder gewusst) zeigt drei Grade von Wissen. הוא (er) emphatisches Pronomen, עד (Zeuge), ראה (sehen) und ידע (wissen) im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Singular. Die Disjunktionen או...או (oder...oder) zeigen alternative Wissensgrade.
אִם־ל֥וֹא יַגִּ֖יד וְנָשָׂ֥א עֲוֹנֹֽו (wenn er es nicht anzeigt, so soll er seine Schuld tragen) zeigt die Konsequenz. אם־לא (wenn nicht) als negative Kondition, יגיד (er zeigt an) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular von נגד (berichten/anzeigen). ונשא עונו (und er soll seine Schuld tragen) mit נשא (tragen) und עון (Schuld/Ungerechtigkeit).
קול אלה (Stimme des Fluches) bezeichnet eine öffentliche Beschwörung, bei der Zeugen aufgerufen werden, unter Androhung eines Fluches auszusagen. עד או ראה או ידע zeigt verschiedene Grade des Zeugenwissens: formeller Zeuge, Augenzeuge, oder anderweitig Wissender.
יגיד (anzeigen/berichten) ist die Verpflichtung zur Zeugenaussage. נשא עון (Schuld tragen) bedeutet die Konsequenzen der Unterlassung zu tragen, was חטאת-pflichtig macht.
Die LXX übersetzt קול אלה (qol ala - "Stimme des Fluchs/Schwurs") als φωνὴν ὁρκισμοῦ (Stimme der Vereidigung), was eine präzisere juristische Terminologie verwendet. Das hebräische ונשא עונו (wenasa avono - "und er trägt seine Schuld") wird als λήμψεται τὴν ἁμαρτίαν (er wird die Sünde empfangen) wiedergegeben.
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Konditionalsatz: Protasis (Subjekt + Konditionspartikel + Verb + koordiniertes Verb + Objekt + Subjekt + Alternativen) + Apodosis (negative Kondition + Verb + Konsequenz). Die Struktur zeigt die Bedingungen für Zeugenpflicht und deren Verletzung.
Dieser Vers führt eine neue חטאת-Kategorie ein: Unterlassung der Zeugenaussage trotz Wissen, was über unbewusste Vergehen hinausgeht.
Leviticus 5,2
Hebräisch: א֣וֹ נֶ֗פֶשׁ אֲשֶׁ֣ר תִּגַּע֮ בְּכָל־דָּבָ֣ר טָמֵא֒ אוֹ֩ בְנִבְלַ֨ת חַיָּ֜ה טְמֵאָ֗ה א֚וֹ בְּנִבְלַת֙ בְּהֵמָ֣ה טְמֵאָ֔ה א֕וֹ בְּנִבְלַ֖ת שֶׁ֣רֶץ טָמֵ֑א וְנֶעְלַ֣ם מִמֶּ֔נּוּ וְה֥וּא טָמֵ֖א וְאָשֵֽׁם׃
Deutsch: oder wenn jemand irgendetwas Unreines anrührt, sei es das Aas eines unreinen wilden Tieres oder das Aas eines unreinen Viehs oder das Aas eines unreinen kriechenden Tieres, und es ist ihm verborgen, und er ist unrein und verschuldet sich;

Kommentar: א֣וֹ נֶ֗פֶשׁ אֲשֶׁ֣ר תִּגַּע֮ בְּכָל־דָּבָ֣ר טָמֵא֒ (oder eine Seele, die irgendetwas Unreines berührt) führt den zweiten Fall ein. או (oder) koordiniert mit V. 1, נפש אשר (eine Seele, die) als Relativkonstruktion, תגע (sie berührt) im Qal-Imperfekt 3. Person feminin Singular. כל־דבר טמא (irgendetwas Unreines) als allgemeine Kategorie.
אוֹ֩ בְנִבְלַ֨ת חַיָּ֜ה טְמֵאָ֗ה א֚וֹ בְּנִבְלַת֙ בְּהֵמָ֣ה טְמֵאָ֔ה א֕וֹ בְּנִבְלַ֖ת שֶׁ֣רֶץ טָמֵ֑א spezifiziert drei Kategorien von נבלה (Aas). נבלה (Aas/Kadaver) von נבל (verwelken/sterben), חיה טמאה (unreines wildes Tier), בהמה טמאה (unreines Vieh), שרץ טמא (unreines kriechendes Tier).
וְנֶעְלַ֣ם מִמֶּ֔נּוּ וְה֥וּא טָמֵ֖א וְאָשֵֽׁם (und es ist ihm verborgen, und er ist unrein und verschuldet sich) zeigt die Bedingungen. נעלם ממנו (es ist ihm verborgen) von עלם (verborgen sein) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. והוא טמא (und er ist unrein), ואשם (und er verschuldet sich) von אשם (schuldig sein).
כל־דבר טמא (alles Unreine) als Oberkategorie wird durch drei spezifische נבלה-Arten exemplifiziert: חיה טמאה (unreine Wildtiere wie Löwe, Schwein), בהמה טמאה (unreine Haustiere), שרץ טמא (unreine Kriechtiere/Insekten).
נעלם ממנו (es ist ihm verborgen) bedeutet, dass die Berührung unbewusst erfolgte oder vergessen wurde. והוא טמא zeigt, dass objektive טמאה (Unreinheit) eingetreten ist, unabhängig vom Bewusstsein. ואשם macht diese zur חטאת-pflichtigen Verfehlung.
Die LXX fügt θηριαλώτου ἀκαθάρτου (von unreinen wilden Tieren getötet) hinzu, was eine spezifizierende Erklärung für נבלת חיה טמאה darstellt. Die LXX strukturiert auch anders mit βδελυγμάτων (Gräuel) für שרץ.
Die Satzstruktur: zeigt eine Relativkonstruktion: koordinierende Konjunktion + Subjekt mit Relativsatz + allgemeine Kategorie + drei spezifische Alternativen + drei koordinierte Konsequenzen. Die Struktur zeigt unbewusste Verunreinigung als חטאת-Fall.
Dieser Vers erweitert die חטאת-Kategorien auf unbewusste rituelle Verunreinigung durch Aasberührung.
Leviticus 5,3
Hebräisch: א֣וֹ כִ֤י יִגַּע֙ בְּטֻמְאַ֣ת אָדָ֔ם לְכֹל֙ טֻמְאָתוֹ֔ אֲשֶׁ֥ר יִטְמָ֖א בָּ֑הּ וְנֶעְלַ֣ם מִמֶּ֔נּוּ וְה֥וּא יָדַ֖ע וְאָשֵֽׁם׃
Deutsch: oder wenn er die Unreinheit eines Menschen anrührt, was für eine Unreinheit von ihm es auch sei, durch die er unrein wird, und es ist ihm verborgen, und er erkennt es, so hat er sich verschuldet;

Kommentar: א֣וֹ כִ֤י יִגַּע֙ בְּטֻמְאַ֣ת אָדָ֔ם (oder wenn er die Unreinheit eines Menschen berührt) führt die dritte Kategorie ein. או כי (oder wenn) als neue Kondition, יגע (er berührt) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular, טמאת אדם (Unreinheit eines Menschen) als Genitivkonstruktion.
לְכֹל֙ טֻמְאָתוֹ֔ אֲשֶׁ֥ר יִטְמָ֖א בָּ֑הּ (für jede seiner Unreinheiten, durch die er unrein wird) spezifiziert den Umfang. לכל טמאתו (für jede seiner Unreinheit) mit כל (alle/jede) für Vollständigkeit. אשר יטמא בה (durch die er unrein wird) als Relativsatz mit טמא (unrein werden) im Qal-Imperfekt.
וְנֶעְלַ֣ם מִמֶּ֔נּוּ וְה֥וּא יָדַ֖ע וְאָשֵֽׁם (und es ist ihm verborgen, und er erkennt es, und er verschuldet sich) entspricht V. 2, aber mit והוא ידע (und er erkennt es) statt והוא טמא (und er ist unrein).
טמאת אדם (Unreinheit eines Menschen) umfasst alle Formen menschlicher ritueller Unreinheit: צרעת (Aussatz), זבה (Ausfluss), נדה (Menstruation), Leichenberührung usw. לכל טמאתו betont die Vollständigkeit aller möglichen טמאה-Arten.
ונעלם ממנו (und es ist ihm verborgen) zeigt wieder unbewusste Berührung. והוא ידע (und er erkennt es) markiert den Moment der Bewusstwerdung, der die חטאת-Pflicht auslöst.
Die LXX übersetzt טֻמְאַ֣ת אָדָ֔ם mit ἀκαθαρσίας ἀνθρώπου (Unreinheit eines Menschen), לְכֹל֙ טֻמְאָתוֹ֔ mit πάσης ἀκαθαρσίας αὐτοῦ (jeder seiner Unreinheit) und יָדַ֖ע mit γνῷ (er erkennt).
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: koordinierende Konjunktion + Konditionspartikel + Verb + Objekt + universelle Spezifizierung mit Relativsatz + drei koordinierte Bedingungen. Die Struktur betont sowohl Unbewusstheit als auch spätere Erkenntnis.
Dieser Vers erweitert die Unreinheitskategorien auf menschliche טמאה und betont den Erkenntnismoment als Auslöser der Schuld.
Leviticus 5,4
Hebräisch: א֣וֹ נֶ֡פֶשׁ כִּ֣י תִשָּׁבַע֩ לְבַטֵּ֨א בִשְׂפָתַ֜יִם לְהָרַ֣ע׀ א֣וֹ לְהֵיטִ֗יב לְ֠כֹל אֲשֶׁ֨ר יְבַטֵּ֧א הָאָדָ֛ם בִּשְׁבֻעָ֖ה וְנֶעְלַ֣ם מִמֶּ֑נּוּ וְהוּא־יָדַ֥ע וְאָשֵׁ֖ם לְאַחַ֥ת מֵאֵֽלֶּה׃
Deutsch: oder wenn jemand schwört, indem er unbesonnen mit den Lippen redet, Böses oder Gutes zu tun, nach allem, was ein Mensch mit einem Schwur unbesonnen reden mag, und es ist ihm verborgen, und er erkennt es, so hat er sich in einem von diesen Fällen verschuldet.

Kommentar: א֣וֹ נֶ֡פֶשׁ כִּ֣י תִשָּׁבַע֩ לְבַטֵּ֨א בִשְׂפָתַ֜יִם (oder wenn eine Seele schwört, unbesonnen mit den Lippen zu reden) führt die vierte Kategorie ein. תשבע (sie schwört) im Nifal-Imperfekt 3. Person feminin Singular von שבע (schwören), לבטא (unbesonnen zu reden) von בטא (unüberlegt sprechen), בשפתים (mit den Lippen).
לְהָרַ֣ע׀ א֣וֹ לְהֵיטִ֗יב (Böses oder Gutes zu tun) zeigt die Inhalte unbedachter Schwüre. להרע (Böses zu tun) von רעע (schlecht machen), להיטיב (Gutes zu tun) von יטב (gut machen). Die Disjunktion או (oder) zeigt, dass beide Richtungen problematisch sein können.
לְ֠כֹל אֲשֶׁ֨ר יְבַטֵּ֧א הָאָדָ֛ם בִּשְׁבֻעָ֖ה (für alles, was ein Mensch unbesonnen mit einem Schwur reden mag) erweitert auf alle unbedachten Schwüre. לכל אשר (für alles, was), יבטא האדם (ein Mensch unbesonnen redet), בשבועה (mit einem Schwur).
וְנֶעְלַ֣ם מִמֶּ֑נּוּ וְהוּא־יָדַ֥ע וְאָשֵׁ֖ם לְאַחַ֥ת מֵאֵֽלֶּה (und es ist ihm verborgen, und er erkennt es, und er verschuldet sich in einem von diesen) schließt die vier Kategorien ab. נעלם ממנו (es ist ihm verborgen), והוא־ידע (und er erkennt es), לאחת מאלה (in einem von diesen) bezieht sich auf die vier Vergehen.
לבטא בשפתים (unbesonnen mit den Lippen reden) bezeichnet unbedachte, spontane Äußerungen. להרע או להיטיב zeigt, dass sowohl schädliche als auch scheinbar gute Schwüre problematisch werden können, wenn sie unüberlegt erfolgen.
יבטא האדם בשבועה (ein Mensch redet unbesonnen mit einem Schwur) zeigt die allgemeine menschliche Neigung zu voreiligen Eiden. נעלם ממנו bedeutet hier: die Tragweite oder Unmöglichkeit der Erfüllung wird erst später bewusst.
Die LXX übersetzt לְבַטֵּ֨א mit διαστέλλειν (unterscheiden/ausdrücken), לְהָרַ֣ע׀ א֣וֹ לְהֵיטִ֗יב mit κακοποιῆσαι ἢ καλῶς ποιῆσαι (Böses oder Gutes zu tun) und לְאַחַ֥ת מֵאֵֽלֶּה mit κατὰ μίαν ἀπὸ τούτων (nach einer von diesen).
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Konditionalsatz: koordinierende Konjunktion + Subjekt + komplexe Verbalphrase + Inhaltsalternativen + universelle Erweiterung + drei koordinierte Bedingungen + zusammenfassende Formel. Die Struktur schließt die vier חטאת-Kategorien ab.
Dieser Vers vervollständigt die vier spezifischen חטאת-Fälle: unterlassene Zeugenaussage, Aasberührung, menschliche Unreinheit, unbedachte Schwüre.
Leviticus 5,5
Hebräisch: וְהָיָ֥ה כִֽי־יֶאְשַׁ֖ם לְאַחַ֣ת מֵאֵ֑לֶּה וְהִ֨תְוַדָּ֔ה אֲשֶׁ֥ר חָטָ֖א עָלֶֽיהָ׃
Deutsch: Und es soll geschehen, wenn er sich in einem von diesen Fällen verschuldet hat, so soll er bekennen, woran er gesündigt hat;

Kommentar: וְהָיָ֥ה כִֽי־יֶאְשַׁ֖ם לְאַחַ֣ת מֵאֵ֑לֶּה (und es soll geschehen, wenn er sich in einem von diesen verschuldet) leitet die Konsequenzen ein. והיה כי (und es soll geschehen, wenn) als Einleitungsformel, יאשם (er verschuldet sich) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular von אשם (schuldig sein). לאחת מאלה (in einem von diesen) bezieht sich auf die vier Fälle der V. 1-4.
וְהִ֨תְוַדָּ֔ה אֲשֶׁ֥ר חָטָ֖א עָלֶֽיהָ (und er soll bekennen, woran er gesündigt hat) führt das וידוי (Sündenbekenntnis) ein. התודה (er soll bekennen) im Hitpael-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von ידה (bekennen/preisen). אשר חטא עליה (woran er gesündigt hat) als Relativsatz mit עליה (daran/darüber).
התודה (bekennen) im Hitpael bezeichnet reflexive Handlung: "sich bekennen" oder "Bekenntnis ablegen". אשר חטא עליה spezifiziert den Bekenntnisinhalt: die spezifische Verfehlung aus den vier Kategorien.
Das וידוי (Sündenbekenntnis) ist eine neue Komponente, die bei den unbewussten חטאת von Kapitel 4 nicht erscheint. Hier wird bewusste Anerkennung der Schuld gefordert, was zeigt, dass diese Vergehen teilweise bewusste Elemente enthalten.
Die LXX übersetzt יֶאְשַׁ֖ם mit πλημμελήσῃ (er soll eine Verfehlung begehen), וְהִ֨תְוַדָּ֔ה mit καὶ ἐξαγορεύσει (und er soll bekennen) und אֲשֶׁ֥ר חָטָ֖א עָלֶֽיהָ mit ἣν ἥμαρτεν περὶ αὐτῆς (die er bezüglich dessen gesündigt hat).
Die Satzstruktur: zeigt eine Konsequenzformel: Einleitungsformel + Kondition mit Rückbezug + imperativische Konsequenz mit Inhaltsspezifizierung. Die Struktur markiert den Übergang von Fallbeschreibung zu Verfahrensanweisung.
Dieser Vers führt das וידוי (Sündenbekenntnis) als neue rituelle Komponente für diese besonderen חטאת-Fälle ein.
Leviticus 5,6
Hebräisch: וְהֵבִ֣יא אֶת־אֲשָׁמֹ֣ו לַיהוָ֡ה עַ֣ל חַטָּאתוֹ֩ אֲשֶׁ֨ר חָטָ֜א נְקֵבָ֨ה מִן־הַצֹּ֥אן כִּשְׂבָּ֛ה אֽוֹ־שְׂעִירַ֥ת עִזִּ֖ים לְחַטָּ֑את וְכִפֶּ֥ר עָלָ֛יו הַכֹּהֵ֖ן מֵחַטָּאתוֹֽ׃
Deutsch: und er soll dem Ewigen sein Schuldopfer für seine Sünde, die er begangen hat, bringen: ein Weibchen vom Kleinvieh, ein Schaf oder eine Ziege zum Sündopfer; und der Priester soll Sühne für ihn erwirken wegen seiner Sünde.

Kommentar: וְהֵבִ֣יא אֶת־אֲשָׁמֹ֣ו לַיהוָ֡ה (und er soll sein Schuldopfer für JHWH bringen) zeigt אשם (Schuldopfer) als neue Terminologie. הביא (bringen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, את־אשמו (sein Schuldopfer) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular.
עַ֣ל חַטָּאתוֹ֩ אֲשֶׁ֨ר חָטָ֜א (für seine Sünde, die er begangen hat) spezifiziert den Zweck. על חטאתו (für seine Sünde) mit על (für/wegen), אשר חטא (die er gesündigt hat) als bekannte Relativsatzformel.
נְקֵבָ֨ה מִן־הַצֹּ֥אן כִּשְׂבָּ֛ה אֽוֹ־שְׂעִירַ֥ת עִזִּ֖ים לְחַטָּ֑את (ein Weibchen vom Kleinvieh, ein Schaf oder eine Ziege zum Sündopfer) entspricht exakt 4,28.32 für עם הארץ. נקבה מן־הצאן (Weibchen vom Kleinvieh), כשבה או־שעירת עזים (Schaf oder Ziege), לחטאת (zum Sündopfer).
וְכִפֶּ֥ר עָלָ֛יו הַכֹּהֵ֖ן מֵחַטָּאתוֹֽ (und der Priester soll Sühne für ihn wegen seiner Sünde erwirken) entspricht der Standard-כפרה-Formel.
אשמו (sein Schuldopfer) hier bezeichnet dasselbe Tier wie חטאת, zeigt aber eine andere theologische Perspektive: אשם betont die Schuld des Täters, חטאת den Sühneaspekt. נקבה מן־הצאן entspricht der niedrigsten חטאת-Kategorie aus Kapitel 4.
Die LXX erweitert erheblich das Ende: καὶ ἐξιλάσεται περὶ αὐτοῦ ὁ ἱερεὺς περὶ τῆς ἁμαρτίας αὐτοῦ, ἧς ἥμαρτεν, καὶ ἀφεθήσεται αὐτῷ ἡ ἁμαρτία, während das Hebräische nur וכפר עליו הכהן מחטאתו hat.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Objekt + Dativangabe + Zweckangabe mit Relativsatz + Objekt-Spezifizierung + Zweckangabe // כפרה-Formel. Die Struktur entspricht den Standard-חטאת-Bestimmungen.
Dieser Vers zeigt das Grundopfer für die vier besonderen חטאת-Kategorien: weibliches Kleinvieh entsprechend עם הארץ-Status.
Leviticus 5,7
Hebräisch: וְאִם־לֹ֨א תַגִּ֣יע יָדוֹ֮ דֵּ֣י שֶׂה֒ וְהֵבִ֨יא אֶת־אֲשָׁמֹ֜ו אֲשֶׁ֣ר חָטָ֗א שְׁתֵּ֥י תֹרִ֛ים אֽוֹ־שְׁנֵ֥י בְנֵֽי־יוֹנָ֖ה לַֽיהוָ֑ה אֶחָ֥ד לְחַטָּ֖את וְאֶחָ֥ד לְעֹלָֽה׃
Deutsch: Und wenn seine Hand das zu einem Stück Kleinvieh Ausreichende nicht aufbringen kann, so soll er für seine Schuld, die er auf sich geladen hat, zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben dem Ewigen bringen: eine zum Sündopfer und eine zum Aufsteigeopfer.

Kommentar: וְאִם־לֹ֨א תַגִּ֣יע יָדוֹ֮ דֵּ֣י שֶׂה֒ (und wenn seine Hand nicht das Ausreichende für ein Stück Kleinvieh erreicht) führt eine Armenregelung ein. אם־לא תגיע ידו (wenn seine Hand nicht erreicht) ist idiomatische Wendung für finanzielle Unfähigkeit. די שה (das Ausreichende für ein Stück Kleinvieh) mit די (Genüge/Ausreichendes) im Constructus mit שה (Stück Kleinvieh).
וְהֵבִ֨יא אֶת־אֲשָׁמֹ֜ו אֲשֶׁ֣ר חָטָ֗א שְׁתֵּ֥י תֹרִ֛ים אֽוֹ־שְׁנֵ֥י בְנֵֽי־יוֹנָ֖ה לַֽיהוָ֑ה (und er soll für seine Schuld, die er auf sich geladen hat, zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben für JHWH bringen) spezifiziert die Alternative. את־אשמו אשר חטא (für seine Schuld, die er gesündigt hat), שתי תרים או־שני בני־יונה (zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben) entspricht 1,14.
אֶחָ֥ד לְחַטָּ֖את וְאֶחָ֥ד לְעֹלָֽה (eine zum Sündopfer und eine zum Aufsteigeopfer) zeigt die Aufteilung der beiden Vögel. אחד...ואחד (eine...und eine), לחטאת (zum Sündopfer), לעלה (zum Aufsteigeopfer).
לא תגיע ידו (seine Hand erreicht nicht) ist standardisierte Formel für Armut. די שה (Ausreichendes für ein Stück Kleinvieh) zeigt, dass auch das günstigste Säugetieropfer (weibliches Kleinvieh) für manche unerschwinglich ist.
שתי תרים או־שני בני־יונה entspricht den Vogelbestimmungen für Arme bei עלה (1,14). אחד לחטאת ואחד לעלה zeigt eine neue Kombination: חטאת-Vogel plus עלה-Vogel als vollständiges Sühnpaket.
Die LXX übersetzt דֵּ֣י שֶׂה֒ mit ἱκανὸν εἰς πρόβατον (Ausreichendes für ein Schaf), שְׁתֵּ֥י תֹרִ֛ים mit δύο τρυγόνας (zwei Turteltauben) und die Zweckangaben mit εἰς ἁμαρτίαν (für Sünde) und εἰς ὁλοκαύτωμα (für Aufsteigeopfer).
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: Protasis (אִם + negative finanzielle Fähigkeit) → Apodosis (Verb + Objekt mit Relativsatz + Alternativopfer + Dativangabe + Zweckaufteilung). Die Struktur etabliert ein gestaffeltes Opfersystem nach finanzieller Leistungsfähigkeit.
Dieser Vers führt die erste Stufe der Armenregelung ein: Vogelpaare (ein חטאת-, ein עלה-Vogel) für diejenigen, die sich kein Kleinvieh leisten können.
Leviticus 5,8
Hebräisch: וְהֵבִ֤יא אֹתָם֙ אֶל־הַכֹּהֵ֔ן וְהִקְרִ֛יב אֶת־אֲשֶׁ֥ר לַחַטָּ֖את רִאשׁוֹנָ֑ה וּמָלַ֧ק אֶת־רֹאשֹׁ֛ו מִמּ֥וּל עָרְפֹּ֖ו וְלֹ֥א יַבְדִּֽיל׃
Deutsch: Und er soll sie zu dem Priester bringen; und dieser soll die zum Sündopfer bestimmten zuerst dar bringen und ihr den Kopf abkneifen dicht beim Genick; er soll ihn aber nicht abtrennen.

Kommentar: וְהֵבִ֤יא אֹתָם֙ אֶל־הַכֹּהֵ֔ן (und er soll sie zum Priester bringen) zeigt die Darbringung beider Vögel. הביא (bringen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, אתם (sie) mit maskulinem Dual-Suffix bezieht sich auf die beiden Vögel.
וְהִקְרִ֛יב אֶת־אֲשֶׁ֥ר לַחַטָּ֖את רִאשׁוֹנָ֑ה (und er soll den für das Sündopfer bestimmten zuerst darbringen) zeigt die Reihenfolge. הקריב (darbringen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, את־אשר לחטאת (den für das Sündopfer bestimmten), ראשונה (zuerst) als Adverb.
וּמָלַ֧ק אֶת־רֹאשֹׁ֛ו מִמּ֥וּל עָרְפֹּ֖ו וְלֹ֥א יַבְדִּֽיל (und er soll seinen Kopf dicht beim Genick abkneifen, aber nicht abtrennen) beschreibt die מליקה (Vogelschlachtung). מלק (abkneifen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, את־ראשו (seinen Kopf), ממול ערפו (dicht bei seinem Genick), ולא יבדיל (und er soll nicht abtrennen).
את־אשר לחטאת ראשונה (den für das Sündopfer bestimmten zuerst) etabliert die Priorität des חטאת-Vogels vor dem עלה-Vogel. ראשונה betont die liturgische Reihenfolge: Sühne vor Hingabe.
מלק (abkneifen) ist die spezifische Tötungsart für Vögel durch Abdrehen des Halses mit dem Fingernagel. ממול ערפו (dicht bei seinem Genick) spezifiziert die Stelle: ממול (gegenüber/dicht bei), ערף (Genick/Nacken).
ולא יבדיל (und er soll nicht abtrennen) unterscheidet חטאת-Vögel von עלה-Vögeln: Bei חטאת bleibt der Kopf am Körper befestigt, bei עלה (1,17) wird er abgetrennt.
Die LXX übersetzt ממול ערפו (mimul orpo - "gegenüber seinem Nacken") als ἀπὸ τοῦ σφονδύλου (vom Wirbel), was eine anatomisch präzisere griechische Terminologie verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Verb + Objekt + Adverbialbestimmung // Verb + Objekt + temporale Bestimmung // Verb + Objekt + Ortsangabe + negative Bestimmung. Die Struktur beschreibt die Sequenz der Vogel-חטאת-Handlungen.
Dieser Vers beschreibt die spezifische מליקה-Technik für חטאת-Vögel: Abkneifen ohne vollständige Abtrennung, im Unterschied zu עלה-Vögeln.
Leviticus 5,9
Hebräisch: וְהִזָּ֞ה מִדַּ֤ם הַחַטָּאת֙ עַל־קִ֣יר הַמִּזְבֵּ֔חַ וְהַנִּשְׁאָ֣ר בַּדָּ֔ם יִמָּצֵ֖ה אֶל־יְס֣וֹד הַמִּזְבֵּ֑חַ חַטָּ֖את הֽוּא׃
Deutsch: Und er soll von dem Blut des Sündopfers an die Wand des Altars spritzen, und das Übrige von dem Blut soll ausgedrückt werden an den Fuß des Altars: Es ist ein Sündopfer.

Kommentar: וְהִזָּ֞ה מִדַּ֤ם הַחַטָּאת֙ עַל־קִ֣יר הַמִּזְבֵּ֔חַ (und er soll von dem Blut des Sündopfers an die Wand des Altars spritzen) zeigt das Blutverfahren für Vogel-חטאת. הזה (spritzen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von נזה (spritzen), מדם החטאת (von dem Blut des Sündopfers), על־קיר המזבח (an die Wand des Altars).
וְהַנִּשְׁאָ֣ר בַּדָּ֔ם יִמָּצֵ֖ה אֶל־יְס֣וֹד הַמִּזְבֵּ֑חַ (und das Übrige von dem Blut soll ausgedrückt werden an den Fuß des Altars) zeigt die Entsorgung des restlichen Blutes. הנשאר בדם (das Übrige von dem Blut) von שאר (übrig bleiben) im Nifal-Partizip, ימצה (es soll ausgedrückt werden) von מצה (ausdrücken/auspressen) im Nifal-Imperfekt, אל־יסוד המזבח (an den Fuß des Altars).
חַטָּ֖את הֽוּא (es ist ein Sündopfer) ist abschließende Klassifikation mit emphatischem Pronomen.
הזה מדם החטאת על־קיר המזבח unterscheidet sich von anderen חטאת-Verfahren: Bei Säugetieren wird Blut an קרנות (Hörner) נתן (gesetzt), bei Vögeln an קיר (Wand) הזה (gespritzt). קיר המזבח (Wand des Altars) ist die senkrechte Seitenfläche.
הנשאר בדם ימצה (das übrige Blut soll ausgedrückt werden) zeigt vollständige Blutentleerung bei Vögeln. מצה (ausdrücken) ist spezifischer Terminus für das Auspressen von Vogelblut.
Die LXX übersetzt וְהִזָּ֞ה mit καὶ ῥανεῖ (und er soll spritzen), קִ֣יר mit τοῖχον (Wand), יִמָּצֵ֖ה mit στραγγισθήσεται (es soll ausgewrungen werden) und חַטָּ֖את הֽוּא mit ἁμαρτία ἐστίν (es ist Sünde).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze plus Klassifikation: Verb + Präpositionalphrase + Adverbialbestimmung // Subjekt + Verb + Adverbialbestimmung // Klassifikation mit emphatischem Pronomen. Die Struktur beschreibt das zweistufige Blutverfahren bei Vogel-חטאת.
Dieser Vers zeigt das spezifische Blutverfahren für Vogel-חטאת: Spritzen an die Altarwand und Auspressen des Restes an den Altarfuß.
Leviticus 5,10
Hebräisch: וְאֶת־הַשֵּׁנִ֛י יַעֲשֶׂ֥ה עֹלָ֖ה כַּמִּשְׁפָּ֑ט וְכִפֶּ֨ר עָלָ֧יו הַכֹּהֵ֛ן מֵחַטָּאתוֹ֥ אֲשֶׁר־חָטָ֖א וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ׃
Deutsch: Und die andere soll er als Aufsteigeopfer opfern nach der Vorschrift. Und so soll der Priester Sühne für ihn erwirken wegen seiner Sünde, die er begangen hat, und es wird ihm vergeben werden.

Kommentar: וְאֶת־הַשֵּׁנִ֛י יַעֲשֶׂ֥ה עֹלָ֖ה כַּמִּשְׁפָּ֑ט (und den zweiten soll er als Aufsteigeopfer machen nach der Vorschrift) zeigt die Behandlung des zweiten Vogels. את־השני (den zweiten) bezieht sich auf den עלה-Vogel, יעשה עלה (er soll als Aufsteigeopfer machen), כמשפט (nach der Vorschrift) verweist auf die עלה-Bestimmungen von 1,14-17.
וְכִפֶּ֨ר עָלָ֧יו הַכֹּהֵ֛ן מֵחַטָּאתוֹ֥ אֲשֶׁר־חָטָ֖א וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ (und der Priester soll Sühne für ihn wegen seiner Sünde, die er begangen hat, erwirken, und es wird ihm vergeben werden) ist die erweiterte כפרה-Formel entsprechend 4,26.31.35.
כמשפט (nach der Vorschrift) verweist auf die etablierten עלה-Verfahren für Vögel: vollständiges Abtrennen des Kopfes (יבדיל, 1,17), Entfernung des Kropfes, Einreißen an den Flügeln ohne Trennung, und vollständige Verbrennung.
Die Kombination חטאת-Vogel + עלה-Vogel bildet ein vollständiges Sühnpaket: חטאת für Sühne (כפרה), עלה für vollständige Hingabe. מחטאתו אשר־חטא betont die spezifische Sünde aus den vier Kategorien.
Die LXX übersetzt הַשֵּׁנִ֛י mit τὸ δεύτερον (den zweiten), כַּמִּשְׁפָּ֑ט mit κατὰ τὸ κρίμα (nach dem Urteil/der Vorschrift) und die כפרה-Formel vollständig.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Objekt + Verb + Prädikatsbestimmung + Adverbialbestimmung // erweiterte כפרה-Formel. Die Struktur zeigt die Vollendung des Doppel-Vogel-Opfers.
Dieser Vers schließt das Doppel-Vogel-Verfahren ab: חטאת-Vogel für Sühne, עלה-Vogel für Hingabe, zusammen ergebend vollständige כפרה und סליחה.
Leviticus 5,11
Hebräisch: וְאִם־לֹא֩ תַשִּׂ֨יג יָדֹ֜ו לִשְׁתֵּ֣י תֹרִ֗ים אוֹ֮ לִשְׁנֵ֣י בְנֵי־יוֹנָה֒ וְהֵבִ֨יא אֶת־קָרְבָּנֹ֜ו אֲשֶׁ֣ר חָטָ֗א עֲשִׂירִ֧ת הָאֵפָ֛ה סֹ֖לֶת לְחַטָּ֑את לֹא־יָשִׂ֨ים עָלֶ֜יהָ שֶׁ֗מֶן וְלֹא־יִתֵּ֤ן עָלֶ֨יהָ֙ לְבֹנָ֔ה כִּ֥י חַטָּ֖את הִֽיא׃
Deutsch: Und wenn seine Hand nicht zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben aufbringen kann, so soll er bringen als seine Opfergabe für das, was er gesündigt hat, ein Zehntel Epha Feinmehl zum Sündopfer; er soll nicht Öl darauf geben und soll nicht Weihrauch darauf legen, denn es ist ein Sündopfer.

Kommentar: וְאִם־לֹא֩ תַשִּׂ֨יג יָדֹ֜ו לִשְׁתֵּ֣י תֹרִ֗ים אוֹ֮ לִשְׁנֵ֣י בְנֵי־יוֹנָה֒ (und wenn seine Hand nicht zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben erreicht) führt die zweite Armenregelung ein. אם־לא תשיג ידו wiederholt die Unfähigkeitsformel von V. 7, לשתי תרים או לשני בני־יונה spezifiziert die Vogelkosten.
וְהֵבִ֨יא אֶת־קָרְבָּנֹ֜ו אֲשֶׁ֣ר חָטָ֗א עֲשִׂירִ֧ת הָאֵפָ֛ה סֹ֖לֶת לְחַטָּ֑את (und er soll seine Opfergabe bringen für das, was er gesündigt hat, ein Zehntel Epha Feinmehl zum Sündopfer) spezifiziert das Armenopfer. את־קרבנו אשר חטא (seine Opfergabe für das, was er gesündigt hat), עשירת האפה סלת (ein Zehntel Epha Feinmehl), לחטאת (zum Sündopfer).
לֹא־יָשִׂ֨ים עָלֶ֜יהָ שֶׁ֗מֶן וְלֹא־יִתֵּ֤ן עָלֶ֨יהָ֙ לְבֹנָ֔ה כִּ֥י חַטָּ֖את הִֽיא (er soll nicht Öl darauf setzen und nicht Weihrauch darauf geben, denn es ist ein Sündopfer) zeigt die Restriktionen. לא־ישים עליה שמן (er soll nicht Öl darauf setzen), ולא־יתן עליה לבנה (und nicht Weihrauch darauf geben), כי חטאת היא (denn es ist ein Sündopfer) als Begründung.
עשירת האפה סלת (ein Zehntel Epha Feinmehl) ist ein sehr kleines Maß: עשירית (Zehntel) von איפה (Epha ≈ 22 Liter), also etwa 2,2 Liter סלת (Feinmehl). Dies ist das kostengünstigste mögliche Opfer.
לא־ישים עליה שמן ולא־יתן עליה לבנה unterscheidet חטאת-Mehl von מנחה (Kapitel 2): מנחה erhält שמן und לבנה, חטאת-Mehl nicht. כי חטאת היא begründet diese Unterscheidung durch die andere theologische Funktion.
Die LXX übersetzt עֲשִׂירִ֧ת הָאֵפָ֛ה mit δέκατον τοῦ οιφι (Zehntel des Oifi), σὀ֖לֶת mit σεμίδαλιν (Feinmehl) und die Prohibitionen mit οὐ θήσει... ἔλαιον... οὐδὲ ἐπιθήσει... λίβανον (er soll nicht... Öl setzen... noch... Weihrauch auflegen).
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz mit Restriktionen: Protasis (אִם + negative finanzielle Fähigkeit für Vögel) → Apodosis (Verb + Objekt mit Relativsatz + Alternativopfer + Zweckangabe + zwei negative Bestimmungen + Begründung). Die Struktur etabliert das kostengünstigste חטאת-Opfer mit spezifischen Unterscheidungen zur מנחה.
Dieser Vers führt die äußerste Armenregelung ein: Mehl-חטאת ohne Öl und Weihrauch für die Ärmsten der Gesellschaft.
Leviticus 5,12
Hebräisch: וֶהֱבִיאָהּ֮ אֶל־הַכֹּהֵן֒ וְקָמַ֣ץ הַכֹּהֵ֣ן׀ מִ֠מֶּנָּה מְל֨וֹא קֻמְצֹ֜ו אֶת־אַזְכָּרָתָה֙ וְהִקְטִ֣יר הַמִּזְבֵּ֔חָה עַ֖ל אִשֵּׁ֣י יְהוָ֑ה חַטָּ֖את הִֽוא׃
Deutsch: Und er soll es zu dem Priester bringen; und der Priester soll davon seine Hand voll nehmen, das Gedächtnisteil desselben, und es auf dem Altar räuchern, auf den Feueropfern des Ewigen: Es ist ein Sündopfer.

Kommentar: וֶהֱבִיאָהּ֮ אֶל־הַכֹּהֵן֒ (und er soll es zum Priester bringen) zeigt die Darbringung. והביאה (und er soll es bringen) mit femininem Suffix bezogen auf סלת (Feinmehl), אל־הכהן (zum Priester).
וְקָמַ֣ץ הַכֹּהֵ֣ן׀ מִ֠מֶּנָּה מְל֨וֹא קֻמְצֹ֜ו אֶת־אַזְכָּרָתָה֙ (und der Priester soll davon seine Hand voll nehmen, ihr Gedächtnisteil) entspricht exakt der מנחה-Prozedur (2,2). קמץ (eine Handvoll nehmen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, ממנה מלוא קמצו (davon die Fülle seiner Faust), את־אזכרתה (ihr Gedächtnisteil).
וְהִקְטִ֣יר הַמִּזְבֵּ֔חָה עַ֖ל אִשֵּׁ֣י יְהוָ֑ה חַטָּ֖את הִֽוא (und er soll auf dem Altar räuchern, auf den Feueropfern JHWHs: es ist ein Sündopfer) entspricht 2,2.12, aber mit חטאת היא statt מנחה היא. הקטיר המזבחה (auf dem Altar räuchern), על אשי יהוה (auf den Feueropfern JHWHs), חטאת היא (es ist ein Sündopfer).
קמץ...מלוא קמצו את־אזכרתה zeigt die identische Technik wie bei מנחה: eine Handvoll als אזכרה (Gedächtnisteil) für Gott, der Rest bleibt beim Priester. על אשי יהוה betont, dass die אזכרה auf bereits brennenden Opfern verbrannt wird.
חטאת היא statt מנחה היא klassifiziert dieses Mählopfer als חטאת, nicht als מנחה, trotz identischer Behandlung. Die theologische Funktion (Sühne vs. Gabe) bestimmt die Klassifikation.
Die LXX fügt τῶν ὁλοκαυτωμάτων (der Aufsteigeopfer) nach θυσιαστήριον hinzu, während das Hebräische על אשי יהוה (auf die Feueropfer YHWHs) hat - eine interpretierende Ergänzung.
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Verb + Objekt + Adverbialbestimmung // Verb + Subjekt + komplexe Objektbeschreibung // Verb + Adverbialbestimmung + Präpositionalphrase + Klassifikation. Die Struktur entspricht מנחה-Verfahren mit חטאת-Klassifikation.
Dieser Vers zeigt die מנחה-identische Behandlung von Mehl-חטאת: קמיצה (Handvoll-Abnahme) als אזכרה und Verbrennung auf dem Altar.
Leviticus 5,13
Hebräisch: וְכִפֶּר֩ עָלָ֨יו הַכֹּהֵ֜ן עַל־חַטָּאתוֹ֧ אֲשֶׁר־חָטָ֛א מֵֽאַחַ֥ת מֵאֵ֖לֶּה וְנִסְלַ֣ח לוֹ֑ וְהָיְתָ֥ה לַכֹּהֵ֖ן כַּמִּנְחָֽה׃
Deutsch: Und so soll der Priester Sühne für ihn erwirken wegen seiner Sünde, die er begangen hat in einem dieser Fälle, und es wird ihm vergeben werden; und es soll dem Priester gehören wie das Speiseopfer.

Kommentar: וְכִפֶּר֩ עָלָ֨יו הַכֹּהֵ֜ן עַל־חַטָּאתוֹ֧ אֲשֶׁר־חָטָ֛א מֵֽאַחַ֥ת מֵאֵ֖לֶּה וְנִסְלַ֣ח לוֹ֑ (und der Priester soll Sühne für ihn wegen seiner Sünde, die er begangen hat in einem von diesen, erwirken, und es wird ihm vergeben werden) ist die כפרה-Formel mit Rückbezug auf die vier Kategorien. וכפר עליו הכהן (und der Priester soll Sühne für ihn erwirken), על־חטאתו אשר־חטא (wegen seiner Sünde, die er gesündigt hat), מאחת מאלה (in einem von diesen) bezieht sich auf V. 1-4.
וְהָיְתָ֥ה לַכֹּהֵ֖ן כַּמִּנְחָֽה (und es soll dem Priester gehören wie das Speiseopfer) regelt die Verwendung des verbleibenden Mehls. והיתה לכהן (und es soll dem Priester gehören), כמנחה (wie das Speiseopfer) verweist auf 2,3.10: der Rest nach der אזכרה wird priesterliche Nahrung.
מאחת מאלה (in einem von diesen) fasst die vier spezifischen חטאת-Kategorien von V. 1-4 zusammen und zeigt, dass alle durch dasselbe abgestufte Opfersystem (Kleinvieh/Vögel/Mehl) gesühnt werden können.
כמנחה (wie das Speiseopfer) etabliert identische Behandlung des verbleibenden Mehls: קדש קדשים (hochheilig), nur für männliche Priester, nur im heiligen Bereich verzehrbar. Trotz חטאת-Klassifikation gelten מנחה-Verzehrregeln.
Die LXX übersetzt כמנחה (kamincha - "wie ein Speisopfer") als ὡς ἡ θυσία τῆς σεμιδάλεως (wie das Opfer des Feinmehls), was spezifischer ist.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: erweiterte כפרה-Formel mit Rückbezug // Besitzaussage mit Analogie. Die Struktur schließt die abgestuften חטאת-Bestimmungen ab und regelt die priesterlichen Anteile.
Dieser Vers schließt die abgestuften חטאת-Bestimmungen für die vier besonderen Vergehen ab: je nach finanzieller Leistungsfähigkeit Kleinvieh, Vögel oder Mehl, alle mit derselben Sühnwirkung.
Leviticus 5,14
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר ist die standardisierte Einleitungsformel für einen neuen Gesetzesabschnitt, entsprechend 4,1 und anderen Kapiteleröffnungen. וידבר (und er redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von דבר (sprechen), יהוה (JHWH) als Subjekt, אל־משה (zu Mosche), לאמר (sagend) als Infinitiv zur Einleitung direkter Rede.
Diese Formel markiert den Übergang von den abgestuften חטאת (V. 1-13) zu einer neuen Kategorie: אשם (Schuldopfer) für spezifische Vergehen gegen heilige Sachen und zwischenmenschliche Delikte.
Die LXX übersetzt mit der standardisierten griechischen Formel: καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων (und der Herr sprach zu Mose, sagend).
Die Satzstruktur: entspricht der Standard-Einleitungsformel: Verb + Subjekt + Präpositionalphrase + Infinitiv. Diese strukturelle Konsistenz zeigt die systematische Organisation der Opfergesetze.
Dieser Vers leitet einen neuen Abschnitt über אשם (Schuldopfer) ein, der sich von den bisherigen חטאת-Bestimmungen unterscheidet.
Leviticus 5,15
Hebräisch: נֶ֚פֶשׁ כִּֽי־תִמְעֹ֣ל מַ֔עַל וְחָֽטְאָה֙ בִּשְׁגָגָ֔ה מִקָּדְשֵׁ֖י יְהוָ֑ה וְהֵבִיא֩ אֶת־אֲשָׁמֹ֨ו לַֽיהוָ֜ה אַ֧יִל תָּמִ֣ים מִן־הַצֹּ֗אן בְּעֶרְכְּךָ֛ כֶּֽסֶף־שְׁקָלִ֥ים בְּשֶֽׁקֶל־הַקֹּ֖דֶשׁ לְאָשָֽׁם׃
Deutsch: Wenn jemand Untreue begeht und aus Versehen an den heiligen Dingen des Ewigen sündigt, so soll er dem Ewigen sein Schuldopfer bringen, einen Widder ohne Fehl vom Kleinvieh, nach deiner Schätzung an Silber-Schekeln, nach dem Schekel des Heiligtums, zum Schuldopfer.

Kommentar: נֶ֚פֶשׁ כִּֽי־תִמְעֹ֣ל מַ֔עַל וְחָֽטְאָה֙ בִּשְׁגָגָ֔ה מִקָּדְשֵׁ֖י יְהוָ֑ה (wenn eine Seele Untreue begeht und unwissentlich an den heiligen Dingen JHWHs sündigt) führt אשם ein. תמעל מעל (Untreue begeht) von מעל (untreu sein/sich vergehen), doppelt für Emphase, וחטאה בשגגה (und unwissentlich sündigt), מקדשי יהוה (an den heiligen Dingen JHWHs).
וְהֵבִיא֩ אֶת־אֲשָׁמֹ֨ו לַֽיהוָ֜ה אַ֧יִל תָּמִ֣ים מִן־הַצֹּ֗אן (und er soll sein Schuldopfer für JHWH bringen, einen fehlerlosen Widder vom Kleinvieh) spezifiziert das אשם-Tier. את־אשמו (sein Schuldopfer), איל תמים מן־הצאן (fehlerlosen Widder vom Kleinvieh).
בְּעֶרְכְּךָ֛ כֶּֽסֶף־שְׁקָלִ֥ים בְּשֶֽׁקֶל־הַקֹּ֖דֶשׁ לְאָשָֽׁם (nach deiner Schätzung an Silber-Schekeln, nach dem Schekel des Heiligtums, zum Schuldopfer) regelt die Bewertung. בערכך (nach deiner Schätzung) an Mosche gerichtet, כסף־שקלים (Silber-Schekel), בשקל־הקדש (nach dem Schekel des Heiligtums), לאשם (zum Schuldopfer).
תמעל מעל (Untreue begeht) ist verstärkende Konstruktion: מעל als Verbalwurzel + מעל als cognate accusative. מקדשי יהוה (heilige Dinge JHWHs) umfasst alle dem Heiligtum geweihten Gegenstände, Opfergaben, Zehnten.
איל תמים (fehlerlosen Widder) ist kostbarer als weibliches Kleinvieh bei einfachen חטאת. בערכך כסף־שקלים בשקל־הקדש etabliert Mindestwertvorgaben: Der Widder muss mindestens einen bestimmten Silberwert haben.
Die LXX hat eine textkritische Crux mit ψυχὴ ἐὰν λάθῃ αὐτὸν λήθῃ (eine Seele, falls ihn ein Vergessen vergisst), was möglicherweise על דבר נעלם widerspiegelt oder eine Dittographie darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Konditionalsatz: Protasis (Subjekt + Konditionspartikel + verstärktes Verb + koordiniertes Verb + Adverbialbestimmung + Präpositionalphrase) → Apodosis (Verb + Objekt + Dativangabe + Objekt-Spezifizierung + komplexe Bewertungsbestimmung + Zweckangabe). Die Struktur zeigt die besondere Komplexität von אשם-Bestimmungen.
Dieser Vers führt אשם für unwissentliche Vergehen gegen קדשי יהוה ein und etabliert איל (Widder) mit Mindestwertvorgaben als Opfertier.
Leviticus 5,16
Hebräisch: וְאֵ֣ת אֲשֶׁר֩ חָטָ֨א מִן־הַקֹּ֜דֶשׁ יְשַׁלֵּ֗ם וְאֶת־חֲמִֽישִׁתוֹ֙ יוֹסֵ֣ף עָלָ֔יו וְנָתַ֥ן אֹתוֹ֖ לַכֹּהֵ֑ן וְהַכֹּהֵ֗ן יְכַפֵּ֥ר עָלָ֛יו בְּאֵ֥יל הָאָשָׁ֖ם וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ׃
Deutsch: Und was er an dem Heiligen gesündigt hat, soll er erstatten und dessen Fünftel darüber hinzufügen und es dem Priester geben; und der Priester soll Sühne für ihn erwirken mit dem Widder des Schuldopfers, und es wird ihm vergeben werden.

Kommentar: וְאֵ֣ת אֲשֶׁר֩ חָטָ֨א מִן־הַקֹּ֜דֶשׁ יְשַׁלֵּ֗ם (und was er am Heiligen gesündigt hat, soll er erstatten) führt die Restitutionspflicht ein. את אשר חטא מן־הקדש (was er am Heiligen gesündigt hat), ישלם (er soll erstatten) im Piel-Imperfekt 3. Person maskulin Singular von שלם (erstatten/vergüten).
וְאֶת־חֲמִֽישִׁתוֹ֙ יוֹסֵ֣ף עָלָ֔יו (und sein Fünftel soll er darüber hinzufügen) zeigt die Strafzahlung. את־חמישתו (sein Fünftel) von חמש (fünf), יוסף עליו (er soll darüber hinzufügen) - 20% Aufschlag auf den Grundwert.
וְנָתַ֥ן אֹתוֹ֖ לַכֹּהֵ֑ן (und er soll es dem Priester geben) zeigt den Empfänger der Restitution. ונתן אתו (und er soll es geben), לכהן (dem Priester).
וְהַכֹּהֵ֗ן יְכַפֵּ֥ר עָלָ֛יו בְּאֵ֥יל הָאָשָׁ֖ם וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ (und der Priester soll Sühne für ihn mit dem Widder des Schuldopfers erwirken, und es wird ihm vergeben werden) ist die כפרה-Formel. והכהן יכפר עליו (und der Priester soll Sühne für ihn erwirken), באיל האשם (mit dem Widder des Schuldopfers), ונסלח לו (und es wird ihm vergeben werden).
ישלם (er soll erstatten) zeigt, dass אשם neben dem Opfer auch materielle Wiedergutmachung erfordert. חמישתו יוסף עליו (sein Fünftel soll er hinzufügen) = 120% des ursprünglichen Wertes als Strafe.
ונתן אתו לכהן zeigt, dass die Restitution an den כהן geht, der das Heiligtum vertritt. באיל האשם (mit dem Widder des Schuldopfers) betont das spezifische אשם-Tier als Sühnmittel.
Die LXX übersetzt יְשַׁלֵּ֗ם mit ἀποτείσει (er soll vergelten), חֲמִֽישִׁתוֹ֙ mit τὸ ἐπίπεμπτον αὐτοῦ (sein Fünftel) und יְכַפֵּ֥ר mit ἐξιλάσεται (er soll sühnen).
Die Satzstruktur: zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Objekt + Verb // Objekt + Verb + Adverbialbestimmung // Verb + Objekt + Dativobjekt // כפרה-Formel mit Instrumentalangabe. Die Struktur zeigt das zweifache אשם-Verfahren: Restitution + Opfer.
Dieser Vers etabliert das charakteristische אשם-Verfahren: materielle Restitution mit 20% Aufschlag plus Widderopfer für vollständige Sühne.
Leviticus 5,17
Hebräisch: וְאִם־נֶ֨פֶשׁ֙ כִּ֣י תֶֽחֱטָ֔א וְעָֽשְׂתָ֗ה אַחַת֙ מִכָּל־מִצְוֹ֣ת יְהוָ֔ה אֲשֶׁ֖ר לֹ֣א תֵעָשֶׂ֑ינָה וְלֹֽא־יָדַ֥ע וְאָשֵׁ֖ם וְנָשָׂ֥א עֲוֹנֹֽו׃
Deutsch: Und wenn jemand sündigt und eines von allen Geboten des Ewigen tut, die nicht getan werden sollen – hat er es auch nicht gewusst, so hat er sich doch verschuldet und soll seine Ungerechtigkeit tragen.

Kommentar: וְאִם־נֶ֨פֶשׁ֙ כִּ֣י תֶֽחֱטָ֔א וְעָֽשְׂתָ֗ה אַחַת֙ מִכָּל־מִצְוֹ֣ת יְהוָ֔ה אֲשֶׁ֖ר לֹ֣א תֵעָשֶׂ֑ינָה (und wenn eine Seele sündigt und eines von allen Geboten JHWHs tut, die nicht getan werden sollen) entspricht fast exakt 4,2, aber führt einen zweiten אשם-Fall ein. ואם־נפש כי תחטא (und wenn eine Seele sündigt), ועשתה אחת מכל־מצות יהוה אשר לא תעשינה (und sie tut eines von allen Geboten JHWHs, die nicht getan werden sollen).
וְלֹֽא־יָדַ֥ע וְאָשֵׁ֖ם וְנָשָׂ֥א עֲוֹנֹֽו (und er weiß es nicht, und er verschuldet sich, und er soll seine Schuld tragen) zeigt die besonderen Umstände. ולא־ידע (und er weiß es nicht), ואשם (und er verschuldet sich), ונשא עונו (und er soll seine Schuld tragen).
מכל־מצות יהוה אשר לא תעשינה entspricht der Standard-Formulierung für Verbotsgebote von 4,2. ולא־ידע unterscheidet diesen Fall von den בשגגה (unwissentlich) Fällen: hier völlige Unwissenheit, dort Vergesslichkeit oder Versehen.
ואשם ונשא עונו zeigt objektive Schuld trotz subjektiver Unwissenheit. אשם (er verschuldet sich) macht אשם-pflichtig, נשא עון (Schuld tragen) zeigt die Konsequenzen.
Die LXX übersetzt וְלֹֽא־יָדַ֥ע mit καὶ οὐκ ἔγνω (und er erkannte nicht), וְאָשֵׁ֖ם mit καὶ πλημμελήσῃ (und er soll sich verfehlen) und וְנָשָׂ֥א עֲוֹנֹֽו mit καὶ λάβῃ τὴν ἁμαρτίαν αὐτοῦ (und er soll seine Sünde nehmen).
Die Satzstruktur: zeigt einen Konditionalsatz: Protasis (אִם + Subjekt + Konditionspartikel + Verb + koordiniertes Verb + Objekt + Relativsatz) + drei koordinierte Bedingungen. Die Struktur betont die objektive Schuld bei subjektiver Unwissenheit.
Dieser Vers führt einen zweiten אשם-Fall ein: völlig unwissentliche Übertretung von Verbotsgeboten, die dennoch objektive Schuld erzeugt.
Leviticus 5,18
Hebräisch: וְ֠הֵבִיא אַ֣יִל תָּמִ֧ים מִן־הַצֹּ֛אן בְּעֶרְכְּךָ֥ לְאָשָׁ֖ם אֶל־הַכֹּהֵ֑ן וְכִפֶּר֩ עָלָ֨יו הַכֹּהֵ֜ן עַ֣ל שִׁגְגָתוֹ֧ אֲשֶׁר־שָׁגָ֛ג וְה֥וּא לֹֽא־יָדַ֖ע וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ׃
Deutsch: Und er soll einen Widder ohne Fehl vom Kleinvieh nach deiner Schätzung zum Schuldopfer zu dem Priester bringen; und der Priester soll Sühne für ihn erwirken wegen seines Versehens, das er begangen hat, ohne es zu wissen; und es wird ihm vergeben werden.

Kommentar: וְ֠הֵבִיא אַ֣יִל תָּמִ֧ים מִן־הַצֹּ֛אן בְּעֶרְכְּךָ֥ לְאָשָׁ֖ם אֶל־הַכֹּהֵ֑ן (und er soll einen fehlerlosen Widder vom Kleinvieh nach deiner Schätzung zum Schuldopfer zum Priester bringen) entspricht V. 15, aber ohne die Silber-Spezifizierung. והביא איל תמים מן־הצאן (und er soll einen fehlerlosen Widder vom Kleinvieh bringen), בערכך לאשם (nach deiner Schätzung zum Schuldopfer), אל־הכהן (zum Priester).
וְכִפֶּר֩ עָלָ֨יו הַכֹּהֵ֜ן עַ֣ל שִׁגְגָתוֹ֧ אֲשֶׁר־שָׁגָ֛ג וְה֥וּא לֹֽא־יָדַ֖ע וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ (und der Priester soll Sühne für ihn wegen seines Versehens, das er begangen hat, und er wusste es nicht, erwirken, und es wird ihm vergeben werden) ist erweiterte כפרה-Formel. וכפר עליו הכהן (und der Priester soll Sühne für ihn erwirken), על שגגתו אשר־שגג (wegen seines Versehens, das er begangen hat), והוא לא־ידע (und er wusste es nicht), ונסלח לו (und es wird ihm vergeben werden).
איל תמים מן־הצאן בערכך לאשם entspricht V. 15, aber בערכך ohne כסף־שקלים בשקל־הקדש ist weniger spezifisch. Möglicherweise niedrigere Mindestanforderungen für diesen Fall.
על שגגתו אשר־שגג והוא לא־ידע charakterisiert diesen אשם-Fall: שגגה (Versehen) bei völliger Unwissenheit (לא־ידע). שגג (sich verirren/versehen) unterscheidet sich von מעל (Untreue begehen) in V. 15.
Die LXX übersetzt בְּעֶרְכְּךָ֥ mit τῇ τιμῇ σου (nach deiner Schätzung), שִׁגְגָתוֹ֧ mit ἀγνοίας αὐτοῦ (seiner Unwissenheit) und לֹֽא־יָדַ֖ע mit οὐκ ᾔδει (er wusste nicht).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + komplexe Objektbeschreibung + Adverbialbestimmung // erweiterte כפרה-Formel mit detaillierter Begründung. Die Struktur betont die Sühnwirkung trotz Unwissenheit.
Dieser Vers schließt den zweiten אשם-Fall ab: איל (Widder) für unwissentliche Übertretung mit priesterlicher כפרה und göttlicher סליחה.
Leviticus 5,19
Hebräisch: אָשָׁ֖ם ה֑וּא אָשֹׁ֥ם אָשַׁ֖ם לַיהוָֽה׃
Deutsch: Es ist ein Schuldopfer; er hat sich gewiss gegen den Ewigen verschuldet.

Kommentar: אָשָׁ֖ם ה֑וּא אָשֹׁ֥ם אָשַׁ֖ם לַיהוָֽה ist eine emphatische Schlussformel. אשם הוא (es ist ein Schuldopfer) mit emphatischem Pronomen, אשום אשם ליהוה (gewiss hat er sich gegen JHWH verschuldet) mit verstärkender Konstruktion: Infinitiv absolut + finite Verbform.
אשם הוא klassifiziert dieses Opfer eindeutig als אשם (Schuldopfer), nicht als חטאת (Sündopfer). אשום אשם ist verstärkende Konstruktion wie תמעל מעל in V. 15: Infinitiv absolut + Perfekt für Emphase.
ליהוה (gegen JHWH) zeigt, dass auch unwissentliche Übertretungen letztlich Vergehen gegen Gott sind, die אשם-pflichtig machen. Die Betonung liegt auf der objektiven Schuld unabhängig von subjektiver Erkenntnis.
Die LXX verkürzt אשם הוא אשום אשם ליהוה zu ἐπλημμέλησεν γὰρ πλημμέλησιν ἔναντι κυρίου, wobei die dreifache אשם-Formel nicht vollständig wiedergegeben wird.
Die Satzstruktur: zeigt eine emphatische Doppelaussage: Klassifikation mit emphatischem Pronomen + verstärkte Schuldaussage mit Dativangabe. Die Struktur betont die Gewissheit der אשם-Klassifikation.
Dieser Vers schließt die allgemeinen אשם-Bestimmungen mit emphatischer Bekräftigung der objektiven Schuld ab.
Leviticus 5,20
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und sprach:

Kommentar: Diese zweite Einleitungsformel innerhalb von Kapitel 5 (vgl. V. 14) markiert einen neuen Unterabschnitt zu אשם für zwischenmenschliche Vergehen. וידבר יהוה אל־משה לאמר entspricht exakt V. 14 und zeigt die systematische Gliederung der אשם-Gesetze.
Die LXX übersetzt identisch zu V. 14: καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων (und der Herr sprach zu Mose, sagend).
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 14 und zeigt die systematische Unterteilung der אשם-Bestimmungen in verschiedene Kategorien.
Diese zweite Einleitungsformel leitet den dritten אשם-Fall ein: Vergehen gegen den Nächsten mit falschen Eiden.
Leviticus 5,21
Hebräisch: נֶ֚פֶשׁ כִּ֣י תֶחֱטָ֔א וּמָעֲלָ֥ה מַ֖עַל בַּיהוָ֑ה וְכִחֵ֨שׁ בַּעֲמִיתֹ֜ו בְּפִקָּד֗וֹן אֽוֹ־בִתְשׂ֤וּמֶת יָד֙ א֣וֹ בְגָזֵ֔ל א֖וֹ עָשַׁ֥ק אֶת־עֲמִיתֹֽו׃
Deutsch: Wenn jemand sündigt und Untreue gegen den Ewigen begeht, dass er seinem Nächsten ein anvertrautes Gut vorenthält oder ein Darlehen oder etwas Geraubtes; oder er hat von seinem Nächsten etwas erpresst;

Kommentar: נֶ֚פֶשׁ כִּ֣י תֶחֱטָ֔א וּמָעֲלָ֥ה מַ֖עַל בַּיהוָ֑ה (wenn eine Seele sündigt und Untreue gegen JHWH begeht) leitet den dritten אשם-Fall ein. נפש כי תחטא (wenn eine Seele sündigt), ומעלה מעל ביהוה (und Untreue gegen JHWH begeht) mit verstärkender Konstruktion und ב (gegen).
וְכִחֵ֨שׁ בַּעֲמִיתֹ֜ו (und er leugnet gegenüber seinem Nächsten) zeigt die Art der Untreue. כחש (leugnen/verleugnen) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, בעמיתו (gegenüber seinem Nächsten) mit עמית (Mitmensch/Nächster).
בְּפִקָּד֗וֹן אֽוֹ־בִתְשׂ֤וּמֶת יָד֙ א֣וֹ בְגָזֵ֔ל א֖וֹ עָשַׁ֥ק אֶת־עֲמִיתֹֽו listet vier Deliktkategorien auf: בפקדון (bezüglich anvertrauten Guts) von פקד (anvertrauen), או־בתשומת יד (oder bezüglich Handauflage/Darlehen), או בגזל (oder bezüglich Raub), או עשק את־עמיתו (oder er hat seinen Nächsten erpresst).
מעלה מעל ביהוה zeigt, dass zwischenmenschliche Vergehen gleichzeitig Vergehen gegen Gott sind. ביהוה (gegen JHWH) statt ליהוה (für JHWH) betont die Opposition.
פקדון (anvertrautes Gut) von פקד (beaufsichtigen/anvertrauen), תשומת יד (Handauflage) bezeichnet Darlehen oder Bürgschaft, גזל (Raub) offene Gewalt, עשק (Erpressung) verdeckte Ausnutzung.
Die LXX übersetzt וּמָעֲלָ֥ה מַ֖עַל mit παραβῇ παράβασιν (eine Übertretung begeht), וְכִחֵ֨שׁ mit ψεύσηται (er lügt), פִקָּד֗וֹן mit παραθήκην (anvertrautes Gut) und תְשׂ֤וּמֶת יָד֙ mit κοινωνίαν (Gemeinschaft/Partnerschaft).
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Konditionalsatz: Protasis (Subjekt + Konditionspartikel + Verb + koordiniertes verstärktes Verb + Präpositionalphrase + koordiniertes Verb + Präpositionalphrase + vier alternative Deliktkategorien). Die Struktur zeigt die Vielfalt zwischenmenschlicher אשם-Vergehen.
Dieser Vers führt den dritten אשם-Fall ein: zwischenmenschliche Vergehen (Untreue, Raub, Erpressung), die gleichzeitig Vergehen gegen Gott sind.
Leviticus 5,22
Hebräisch: אֽוֹ־מָצָ֧א אֲבֵדָ֛ה וְכִ֥חֶשׁ בָּ֖הּ וְנִשְׁבַּ֣ע עַל־שָׁ֑קֶר עַל־אַחַ֗ת מִכֹּ֛ל אֲשֶׁר־יַעֲשֶׂ֥ה הָאָדָ֖ם לַחֲטֹ֥א בָהֵֽנָּה׃
Deutsch: oder er hat Verlorenes gefunden, und er leugnet es ab; und er schwört falsch über irgendetwas von allem, was ein Mensch tun mag, sich darin zu versündigen:

Kommentar: אֽוֹ־מָצָ֧א אֲבֵדָ֛ה וְכִ֥חֶשׁ בָּ֖הּ (oder er hat Verlorenes gefunden und leugnet es ab) fügt eine fünfte Kategorie hinzu. או־מצא אבדה (oder er hat Verlorenes gefunden) von מצא (finden) und אבדה (Verlorenes) von אבד (verloren gehen), וכחש בה (und er leugnet es ab) mit femininem Suffix bezogen auf אבדה.
וְנִשְׁבַּ֣ע עַל־שָׁ֑קֶר (und er schwört auf Falschheit) zeigt die Verschärfung durch Meineid. נשבע (er schwört) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von שבע (schwören), על־שקר (auf Falschheit) von שקר (Lüge/Falschheit).
עַל־אַחַ֗ת מִכֹּ֛ל אֲשֶׁר־יַעֲשֶׂ֥ה הָאָדָ֖ם לַחֲטֹ֥א בָהֵֽנָּה (bezüglich einer von allem, was ein Mensch tun mag, um sich darin zu versündigen) ist universelle Erweiterungsformel. על־אחת מכל אשר־יעשה האדם (bezüglich einer von allem, was ein Mensch tun mag), לחטא בהנה (um sich darin zu versündigen).
מצא אבדה וכחש בה beschreibt Fundunterschlagung: Das Finden von Verlorengut verpflichtet zur Rückgabe, die Leugnung macht es zum Diebstahl. ונשבע על־שקר verschärft alle vorherigen Vergehen durch falschen Eid.
על־אחת מכל אשר־יעשה האדם לחטא בהנה zeigt, dass diese Kategorien exemplarisch sind für alle möglichen zwischenmenschlichen Vergehen mit Meineid.
Die LXX übersetzt אֲבֵדָ֛ה mit ἀπώλειαν (Verlorenes), עַל־שָׁ֑קֶר mit ἐπ' ἀδίκῳ (auf Unrecht) und לַחֲטֹ֥א בָהֵֽנָּה mit ἁμαρτεῖν ἐν τούτοις (in diesen zu sündigen).
Die Satzstruktur: zeigt koordinierte Erweiterung: weitere Alternative + koordiniertes Verb + Verschärfung + universelle Erweiterungsformel. Die Struktur schließt alle möglichen zwischenmenschlichen Vergehen mit Meineid ein.
Dieser Vers vervollständigt die Aufzählung zwischenmenschlicher אשם-Vergehen und betont die Verschärfung durch falschen Eid.
Leviticus 5,23
Hebräisch: וְהָיָה֮ כִּֽי־יֶחֱטָ֣א וְאָשֵׁם֒ וְהֵשִׁ֨יב אֶת־הַגְּזֵלָ֜ה אֲשֶׁ֣ר גָּזָ֗ל א֤וֹ אֶת־הָעֹ֨שֶׁק֙ אֲשֶׁ֣ר עָשָׁ֔ק א֚וֹ אֶת־הַפִּקָּד֔וֹן אֲשֶׁ֥ר הָפְקַ֖ד אִתּוֹ֑ א֥וֹ אֶת־הָאֲבֵדָ֖ה אֲשֶׁ֥ר מָצָֽא׃
Deutsch: So soll es geschehen, wenn er gesündigt und sich verschuldet hat, dass er zurückerstattet das Geraubte, das er geraubt, oder das Erpresste, das er erpresst hat, oder das Anvertraute, das ihm anvertraut worden ist, oder das Verlorene, das er gefunden hat;

Kommentar: וְהָיָה֮ כִּֽי־יֶחֱטָ֣א וְאָשֵׁם֒ (und es soll geschehen, wenn er gesündigt und sich verschuldet hat) leitet die Konsequenzen ein. והיה כי (und es soll geschehen, wenn) als Einleitungsformel, יחטא ואשם (er sündigt und verschuldet sich) zeigen die Voraussetzungen.
וְהֵשִׁ֨יב (und er soll zurückerstatten) zeigt שוב (zurückkehren) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv: "zurückgeben/erstatten". Die folgenden vier Objekte entsprechen den Kategorien von V. 21-22:
אֶת־הַגְּזֵלָ֜ה אֲשֶׁ֣ר גָּזָ֗ל (das Geraubte, das er geraubt hat) von גזל (rauben), א֤וֹ אֶת־הָעֹ֨שֶׁק֙ אֲשֶׁ֣ר עָשָׁ֔ק (oder das Erpresste, das er erpresst hat) von עשק (erpressen), א֚וֹ אֶת־הַפִּקָּד֔וֹן אֲשֶׁ֥ר הָפְקַ֖ד אִתּוֹ֑ (oder das Anvertraute, das ihm anvertraut worden ist) von פקד (anvertrauen), א֥וֹ אֶת־הָאֲבֵדָ֖ה אֲשֶׁ֥ר מָצָֽא (oder das Verlorene, das er gefunden hat) von מצא (finden).
והשיב (und er soll zurückerstatten) ist die erste Stufe der אשם-Sühne bei zwischenmenschlichen Vergehen: materielle Wiedergutmachung vor ritueller Sühne.
Die Relativsätze אשר גזל...אשר עשק...אשר הפקד אתו...אשר מצא betonen die spezifische Identität der zurückzuerstattenden Gegenstände.
Die LXX übersetzt וְהֵשִׁ֨יב mit ἀποδώσει (er soll zurückgeben), הַגְּזֵלָ֜ה mit τὸ ἅρπαγμα (das Geraubte) und הָאֲבֵדָ֖ה mit τὸ ἀπώλλυμον (das Verlorene).
Die Satzstruktur: zeigt eine Konsequenzformel: Einleitungsformel + Kondition + imperativische Konsequenz + vier alternative Objekte mit erläuternden Relativsätzen. Die Struktur betont die vollständige Restitution aller unrechtmäßig erlangten Güter.
Dieser Vers etabliert die Restitutionspflicht als ersten Schritt bei zwischenmenschlichen אשם-Vergehen: Rückgabe aller unrechtmäßig erlangten Güter.
Leviticus 5,24
Hebräisch: א֠וֹ מִכֹּ֞ל אֲשֶׁר־יִשָּׁבַ֣ע עָלָיו֮ לַשֶּׁקֶר֒ וְשִׁלַּ֤ם אֹתוֹ֙ בְּרֹאשֹׁ֔ו וַחֲמִשִׁתָ֖יו יֹסֵ֣ף עָלָ֑יו לַאֲשֶׁ֨ר ה֥וּא לוֹ֛ יִתְּנֶ֖נּוּ בְּי֥וֹם אַשְׁמָתוֹֽ׃
Deutsch: oder alles, worüber er falsch geschworen hat; und er soll es nach seiner vollen Summe und dessen Fünftel darüber hinzufügen; wem es gehört, dem soll er es geben am Tag seines Schuldopfers.

Kommentar: א֠וֹ מִכֹּ֞ל אֲשֶׁר־יִשָּׁבַ֣ע עָלָיו֮ לַשֶּׁקֶר֒ (oder alles, worüber er falsch geschworen hat) erweitert auf alle Meineid-Fälle. או מכל אשר־ישבע עליו (oder von allem, worüber er schwört), לשקר (zur Falschheit) zeigt falschen Eid.
וְשִׁלַּ֤ם אֹתוֹ֙ בְּרֹאשֹׁ֔ו וַחֲמִשִׁתָ֖יו יֹסֵ֣ף עָלָ֑יו (und er soll es nach seinem Grundwert erstatten und sein Fünftel darüber hinzufügen) zeigt die Strafzahlung. ושלם אתו בראשו (und er soll es nach seinem Grundwert erstatten) mit ראש (Haupt/Grundwert), וחמשתיו יוסף עליו (und sein Fünftel soll er darüber hinzufügen) entspricht 5,16.
לַאֲשֶׁ֨ר ה֥וּא לוֹ֛ יִתְּנֶ֖נּוּ בְּי֥וֹם אַשְׁמָתוֹֽ (wem es gehört, dem soll er es geben am Tag seines Schuldopfers) regelt Empfänger und Zeitpunkt. לאשר הוא לו (dem, dem es gehört), יתננו (er soll es geben) mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular, ביום אשמתו (am Tag seines Schuldopfers).
שלם אתו בראשו וחמשתיו יוסף עליו = 120% des ursprünglichen Wertes, identisch zu V. 16. בראשו (nach seinem Grundwert) betont den vollen ursprünglichen Wert plus 20% Strafe.
לאשר הוא לו יתננו zeigt, dass bei zwischenmenschlichen אשם die Restitution an den Geschädigten geht, nicht an den Priester (anders als V. 16). ביום אשמתו (am Tag seines Schuldopfers) verknüpft materielle und rituelle Sühne zeitlich.
Die LXX übersetzt בְּרֹאשֹׁ֔ו mit κεφάλαιον αὐτοῦ (sein Kapital), חֲמִשִׁתָ֖יו mit τὸ ἐπίπεμπτον αὐτοῦ (sein Fünftel) und אַשְׁמָתוֹֽ mit πλημμελείας αὐτοῦ (seiner Verfehlung).
Die Satzstruktur: zeigt Erweiterung und Verfahrensregelung: weitere Alternative + Erstattungsbestimmung + Empfänger- und Zeitregelung. Die Struktur verbindet materielle Wiedergutmachung mit ritueller אשם-Darbringung.
Dieser Vers vervollständigt die Restitutionsbestimmungen: 120% des Wertes an den Geschädigten am Tag der אשם-Darbringung.
Leviticus 5,25
Hebräisch: וְאֶת־אֲשָׁמֹ֥ו יָבִ֖יא לַיהוָ֑ה אַ֣יִל תָּמִ֧ים מִן־הַצֹּ֛אן בְּעֶרְכְּךָ֥ לְאָשָׁ֖ם אֶל־הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Und sein Schuldopfer soll er dem Ewigen bringen, einen Widder ohne Fehl vom Kleinvieh, nach deiner Schätzung, zum Schuldopfer, zu dem Priester;

Kommentar: וְאֶת־אֲשָׁמֹ֥ו יָבִ֖יא לַיהוָ֑ה אַ֣יִל תָּמִ֧ים מִן־הַצֹּ֛אן בְּעֶרְכְּךָ֥ לְאָשָׁ֖ם אֶל־הַכֹּהֵֽן entspricht fast exakt V. 15 und 18, zeigt aber die Wiederholung der אשם-Bestimmungen für zwischenmenschliche Vergehen. ואת־אשמו יביא ליהוה (und sein Schuldopfer soll er für JHWH bringen), איל תמים מן־הצאן בערכך לאשם (einen fehlerlosen Widder vom Kleinvieh nach deiner Schätzung zum Schuldopfer), אל־הכהן (zum Priester).
Die Wiederholung derselben אשם-Bestimmungen für verschiedene Vergehen (מעל gegen Heiliges V. 15, unwissentliche Übertretung V. 18, zwischenmenschliche Vergehen V. 25) zeigt die Einheitlichkeit des אשם-Rituals bei unterschiedlichen Anlässen.
איל תמים מן־הצאן (fehlerlosen Widder vom Kleinvieh) ist durchgängig das אשם-Tier, kostbarer als חטאת-Tiere (נקבה מן־הצאן) und zeigt die Schwere der אשם-Vergehen.
Die LXX wiederholt die entsprechenden Übersetzungen der vorherigen Verse und zeigt die systematische Konsistenz der אשם-Terminologie.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 15.18: Objekt + Verb + Dativangabe + komplexe Objekt-Spezifizierung + Adverbialbestimmung. Die Wiederholung unterstreicht die Wichtigkeit des אשם-Rituals.
Dieser Vers etabliert die rituell identische אשם-Darbringung für zwischenmenschliche Vergehen wie für Vergehen gegen Heiliges.
Leviticus 5,26
Hebräisch: וְכִפֶּ֨ר עָלָ֧יו הַכֹּהֵ֛ן לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה וְנִסְלַ֣ח לוֹ֑ עַל־אַחַ֛ת מִכֹּ֥ל אֲשֶֽׁר־יַעֲשֶׂ֖ה לְאַשְׁמָ֥ה בָֽהּ׃
Deutsch: und der Priester soll Sühne für ihn erwirken vor dem Ewigen, und es wird ihm vergeben werden wegen irgendetwas von allem, was er getan hat, sich darin zu verschulden.

Kommentar: וְכִפֶּ֨ר עָלָ֧יו הַכֹּהֵ֛ן לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה וְנִסְלַ֣ח לוֹ֑ (und der Priester soll Sühne für ihn vor JHWH erwirken, und es wird ihm vergeben werden) ist die Standard-כפרה-Formel mit Zusatz לפני יהוה (vor JHWH). וכפר עליו הכהן (und der Priester soll Sühne für ihn erwirken), לפני יהוה (vor JHWH), ונסלח לו (und es wird ihm vergeben werden).
עַל־אַחַ֛ת מִכֹּ֥ל אֲשֶֽׁר־יַעֲשֶׂ֖ה לְאַשְׁמָ֥ה בָֽהּ (wegen einer von allem, was er tun mag, sich darin zu verschulden) ist universelle Abschlussformel. על־אחת מכל אשר־יעשה (wegen einer von allem, was er tun mag), לאשמה בה (sich darin zu verschulden) mit אשמה (Verschuldung) als Zweck.
לפני יהוה (vor JHWH) betont die Öffentlichkeit und Heiligkeit der כפרה bei schweren אשם-Vergehen. על־אחת מכל אשר־יעשה לאשמה בה fasst alle möglichen אשם-Vergehen zusammen.
לאשמה בה (sich darin zu verschulden) zeigt אשמה (Verschuldung) als Resultat verschiedener Handlungen, die alle אשם-pflichtig machen.
Die LXX übersetzt לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה mit ἔναντι κυρίου (vor dem Herrn), עַל־אַחַ֛ת מִכֹּ֥ל mit περὶ ἑνὸς ἀπὸ πάντων (bezüglich eines von allem) und לְאַשְׁמָ֥ה mit εἰς πλημμέλειαν (zur Verfehlung).
Die Satzstruktur: zeigt כפרה-Formel plus universelle Abschlussformel: erweiterte כפרה-Formel + universelle Gültigkeitsaussage. Die Struktur schließt alle אשם-Kategorien ab.
Dieser Vers beschließt Kapitel 5 und die gesamte אשם-Gesetzgebung mit universeller כפרה und סליחה für alle אשם-Vergehen. Kapitel 5 etabliert ein komplexes System gestaffelter חטאת (V. 1-13) und dreifacher אשם-Kategorien (V. 14-26): 
1) מעל gegen Heiliges mit Restitution an Priester, 
2) unwissentliche Übertretung ohne Restitution, 
3) zwischenmenschliche Vergehen mit Restitution an Geschädigten. 
Allen gemeinsam ist die איל תמים (fehlerlosen Widder) als Opfertier und priesterliche כפרה mit göttlicher סליחה.
Systematische Beobachtungen:
1. Die LXX verwendet πλημμέλεια für אשם (Schuldopfer), was "Verfehlung" bedeutet
2. Häufige interpretierende Ergänzungen deuten auf liturgische Klarstellungen hin
3. Die anatomischen und juristischen Präzisierungen zeigen Anpassung an griechische Leser
Textkritische Besonderheit: Verse 20-26 fehlen in der Göttinger LXX-Version, was auf unterschiedliche Kapitelaufteilungen oder Textzeugen hinweisen könnte.
Leviticus 6,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und sprach:

Kommentar: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר ist die standardisierte Einleitungsformel, die einen neuen Hauptabschnitt markiert. Kapitel 6 beginnt die תורות (Torot/Anweisungen) für die Priester bezüglich der Opferhandhabung, im Unterschied zu den vorherigen Kapiteln, die sich hauptsächlich an die Opferbringer richteten.
Strukturelle Abweichung: Die LXX beginnt Kapitel 6 mit dem Schluss des Schuldopfergesetzes (Verse 1-7), während der hebräische Text mit den Aufsteigeopfergesetzen beginnt. Dies zeigt unterschiedliche Kapiteleinteilungen.
Die LXX übersetzt mit der standardisierten Formel: καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων (und der Herr sprach zu Mose, sagend).
Diese Einleitung markiert den Übergang von den אשם-Bestimmungen zu den priesterlichen תורות der verschiedenen Opferarten.
Leviticus 6,2
Hebräisch: צַ֤ו אֶֽת־אַהֲרֹן֙ וְאֶת־בָּנָ֣יו לֵאמֹ֔ר זֹ֥את תּוֹרַ֖ת הָעֹלָ֑ה הִ֣וא הָעֹלָ֡ה עַל֩ מוֹקְדָ֨ה עַל־הַמִּזְבֵּ֤חַ כָּל־הַלַּ֨יְלָה֙ עַד־הַבֹּ֔קֶר וְאֵ֥שׁ הַמִּזְבֵּ֖חַ תּ֥וּקַד בּוֹֽ׃
Deutsch: Gebiete Aaron und seinen Söhnen und sprich: Dies ist die Torah des Aufsteigeopfers. Dieses, das Aufsteigeopfer, soll auf seiner Brandstelle auf dem Altar die ganze Nacht bis zum Morgen bleiben, und das Feuer des Altars soll auf ihm in Brand erhalten werden.

Kommentar: צַ֤ו אֶֽת־אַהֲרֹן֙ וְאֶת־בָּנָ֣יו לֵאמֹ֔ר (gebiete Aaron und seinen Söhnen, sagend) richtet sich direkt an die Priesterschaft. צו (gebiete) im Piel-Imperativ von צוה (befehlen), את־אהרן ואת־בניו (Aaron und seine Söhne) als direkte Adressaten.
זֹ֥את תּוֹרַ֖ת הָעֹלָ֑ה (dies ist die Torah des Aufsteigeopfers) führt die erste priesterliche תורה ein. זאת תורת (dies ist die Torah/Anweisung) wird zur Standardformel für priesterliche Instruktionen.
הִ֣וא הָעֹלָ֡ה עַל֩ מוֹקְדָ֨ה עַל־הַמִּזְבֵּ֤חַ כָּל־הַלַּ֨יְלָה֙ עַד־הַבֹּ֔קֶר (es, das Aufsteigeopfer, soll auf seiner Brandstelle auf dem Altar die ganze Nacht bis zum Morgen bleiben) spezifiziert die nächtliche Verweildauer. הוא העלה (es, das Aufsteigeopfer) mit emphatischem Pronomen, על מוקדה (auf seiner Brandstelle) von יקד (brennen), כל־הלילה עד־הבקר (die ganze Nacht bis zum Morgen).
וְאֵ֥שׁ הַמִּזְבֵּ֖חַ תּ֥וּקַד בּוֹֽ׃ (und das Feuer des Altars soll auf ihm brennen) betont die kontinuierliche Verbrennung. ואש המזבח (und das Feuer des Altars), תוקד בו (soll auf ihm brennen) von יקד (brennen) im Hofal-Imperfekt.
תורת העלה (Torah des Aufsteigeopfers) bezeichnet hier nicht das Darbringungsverfahren (Kapitel 1), sondern die priesterliche Handhabung der bereits dargebrachten עלה. מוקדה (seine Brandstelle) von יקד zeigt den spezifischen Verbrennungsort auf dem Altar.
כל־הלילה עד־הבקר etabliert die Mindestverbrennungszeit für עלה: die ganze Nacht, im Unterschied zu anderen Opfern, die schneller verzehrt werden können.
Die LXX übersetzt מוקדה (moqda - "Feuerstätte") als ἐπὶ τῆς καύσεως αὐτῆς (auf seiner Verbrennung), was eine funktionale statt topographische Beschreibung ist.
Die Satzstruktur: zeigt Befehlseinleitung + Torah-Überschrift + spezifische Anweisung: Imperativ + Adressat + Einleitungsformel // Torah-Klassifikation // emphatische Spezifizierung + Orts- und Zeitangabe + Verbrennungsbestimmung. Die Struktur etabliert das Format für priesterliche תורות.
Dieser Vers führt die priesterlichen תורות ein und spezifiziert die nächtliche Verweildauer von עלה auf dem Altar.
Leviticus 6,3
Hebräisch: וְלָבַ֨שׁ הַכֹּהֵ֜ן מִדֹּ֣ו בַ֗ד וּמִֽכְנְסֵי־בַד֮ יִלְבַּ֣שׁ עַל־בְּשָׂרוֹ֒ וְהֵרִ֣ים אֶת־הַדֶּ֗שֶׁן אֲשֶׁ֨ר תֹּאכַ֥ל הָאֵ֛שׁ אֶת־הָעֹלָ֖ה עַל־הַמִּזְבֵּ֑חַ וְשָׂמֹ֕ו אֵ֖צֶל הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und der Priester soll sein leinenes Gewand anziehen und leinene Beinkleider soll er an sein Fleisch ziehen; und er soll die Asche abheben, zu welcher das Feuer das Aufsteigeopfer auf dem Altar verzehrt hat, und soll sie neben den Altar schütten.

Kommentar: וְלָבַ֨שׁ הַכֹּהֵ֜ן מִדֹּ֣ו בַ֗ד וּמִֽכְנְסֵי־בַד֮ יִלְבַּ֣שׁ עַל־בְּשָׂרוֹ֒ (und der Priester soll sein leinenes Gewand anziehen und leinene Beinkleider soll er an sein Fleisch anziehen) regelt die rituelle Kleidung. ולבש הכהן (und der Priester soll anziehen), מדו בד (sein leinenes Gewand) von מד (Maß/Gewand) und בד (Leinen), ומכנסי־בד ילבש על־בשרו (und leinene Beinkleider soll er an sein Fleisch anziehen).
וְהֵרִ֣ים אֶת־הַדֶּ֗שֶׁן אֲשֶׁ֨ר תֹּאכַ֥ל הָאֵ֛שׁ אֶת־הָעֹלָ֖ה עַל־הַמִּזְבֵּ֑חַ (und er soll die Asche abheben, welche das Feuer das Aufsteigeopfer auf dem Altar gefressen hat) beschreibt die Aschenentfernung. והרים את־הדשן (und er soll die Asche abheben) von רום (erheben) im Hifil und דשן (Asche), אשר תאכל האש את־העלה על־המזבח (welche das Feuer das Aufsteigeopfer auf dem Altar gefressen hat).
וְשָׂמֹ֕ו אֵ֖צֶל הַמִּזְבֵּֽחַ (und er soll sie neben den Altar setzen) zeigt die temporäre Ablagerung. ושמו (und er soll sie setzen), אצל המזבח (neben den Altar).
מדו בד ומכנסי־בד spezifiziert reine Leinenkleidung für die Aschenentfernung. על־בשרו (an sein Fleisch) betont direkten Hautkontakt ohne andere Stoffe dazwischen.
דשן (Asche) ist die Überreste der vollständigen עלה-Verbrennung. אשר תאכל האש את־העלה (welche das Feuer das Aufsteigeopfer gefressen hat) zeigt אכל (fressen/verzehren) metaphorisch für vollständige Verbrennung.
Die LXX übersetzt הדשן (hadeshen - "Asche") als κατακάρπωσιν (Fruchtverbrennung), was eine ungewöhnliche Interpretation der Asche als "verbrannte Frucht" darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Handlungen: Kleidungsvorschrift (Verb + Subjekt + Objekt + koordinierte Kleidungsbestimmung) + Aschenentfernung (Verb + Objekt mit Relativsatz) + Ablagerung (Verb + Ortsangabe). Die Struktur zeigt die sequentielle Aschenentsorgung.
Dieser Vers regelt die rituelle Kleidung und erste Stufe der Aschenentsorgung: Abhebung und temporäre Ablagerung neben dem Altar.
Leviticus 6,4
Hebräisch: וּפָשַׁט֙ אֶת־בְּגָדָ֔יו וְלָבַ֖שׁ בְּגָדִ֣ים אֲחֵרִ֑ים וְהוֹצִ֤יא אֶת־הַדֶּ֨שֶׁן֙ אֶל־מִח֣וּץ לַֽמַּחֲנֶ֔ה אֶל־מָק֖וֹם טָהֽוֹר׃
Deutsch: Und er soll seine Kleider ausziehen und andere Kleider anlegen und die Asche hinaustragen außerhalb des Lagers an einen reinen Ort.

Kommentar: וּפָשַׁט֙ אֶת־בְּגָדָ֔יו וְלָבַ֖שׁ בְּגָדִ֣ים אֲחֵרִ֑ים (und er soll seine Kleider ausziehen und andere Kleider anziehen) zeigt den Kleiderwechsel. ופשט את־בגדיו (und er soll seine Kleider ausziehen) von פשט (ausziehen), ולבש בגדים אחרים (und andere Kleider anziehen).
וְהוֹצִ֤יא אֶת־הַדֶּ֨שֶׁן֙ אֶל־מִח֣וּץ לַֽמַּחֲנֶ֔ה אֶל־מָק֖וֹם טָהֽוֹר (und er soll die Asche hinausbringen außerhalb des Lagers an einen reinen Ort) beschreibt die endgültige Entsorgung. והוציא את־הדשן (und er soll die Asche hinausbringen) von יצא (hinausgehen) im Hifil, אל־מחוץ למחנה (außerhalb des Lagers), אל־מקום טהור (an einen reinen Ort).
פשט את־בגדיו ולבש בגדים אחרים zeigt den Übergang von heiliger zu gewöhnlicher Kleidung für den Transport außerhalb des heiligen Bereichs. Die Leinengewänder von V. 3 sind für Arbeiten außerhalb des Heiligtums ungeeignet.
מחוץ למחנה אל־מקום טהור spezifiziert zwei Kriterien: 1) außerhalb des Lagers (aus dem heiligen Bereich hinaus), 2) an einen reinen Ort (rituelle Reinheit auch außerhalb). מקום טהור (reiner Ort) unterscheidet sich von מקום טמא (unreiner Ort).
Die LXX übersetzt וּפָשַׁט֙ mit ἐκδύσεται (er soll sich ausziehen), בְּגָדִ֣ים אֲחֵרִ֑ים mit ἱμάτια ἕτερα (andere Gewänder) und מָק֖וֹם טָהֽוֹר mit τόπον καθαρόν (reinen Ort).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Handlungen: Kleiderwechsel (Verb + Objekt + koordiniertes Verb + Objekt) + Entsorgung (Verb + Objekt + doppelte Ortsangabe). Die Struktur zeigt den Übergang vom heiligen zum profanen Bereich.
Dieser Vers beschließt die Aschenentsorgung: Kleiderwechsel und Transport an einen reinen Ort außerhalb des Lagers.
Leviticus 6,5
Hebräisch: וְהָאֵ֨שׁ עַל־הַמִּזְבֵּ֤חַ תּֽוּקַד־בּוֹ֙ לֹ֣א תִכְבֶּ֔ה וּבִעֵ֨ר עָלֶ֧יהָ הַכֹּהֵ֛ן עֵצִ֖ים בַּבֹּ֣קֶר בַּבֹּ֑קֶר וְעָרַ֤ךְ עָלֶ֨יהָ֙ הָֽעֹלָ֔ה וְהִקְטִ֥יר עָלֶ֖יהָ חֶלְבֵ֥י הַשְּׁלָמִֽים׃
Deutsch: Und das Feuer auf dem Altar soll auf ihm in Brand erhalten werden, es soll nicht erlöschen; und der Priester soll Holz auf ihm anzünden, Morgen für Morgen, und das Aufsteigeopfer auf ihm richten, und die Fettstücke der Friedensopfer auf ihm räuchern.

Kommentar: וְהָאֵ֨שׁ עַל־הַמִּזְבֵּ֤חַ תּֽוּקַד־בּוֹ֙ לֹ֣א תִכְבֶּ֔ה (und das Feuer auf dem Altar soll auf ihm brennen, es soll nicht erlöschen) wiederholt und verstärkt die Feuerbestimmung von V. 2. והאש על־המזבח תוקד־בו (und das Feuer auf dem Altar soll auf ihm brennen) von יקד (brennen) im Hofal-Imperfekt, לא תכבה (es soll nicht erlöschen) von כבה (erlöschen).
וּבִעֵ֨ר עָלֶ֧יהָ הַכֹּהֵ֛ן עֵצִ֖ים בַּבֹּ֣קֶר בַּבֹּ֑קֶר (und der Priester soll auf ihm Holz anzünden, Morgen für Morgen) regelt die tägliche Feuerunterhaltung. ובער עליה הכהן עצים (und der Priester soll auf ihm Holz anzünden) von בער (brennen/anzünden), בבקר בבקר (Morgen für Morgen) als Wiederholungsformel.
וְעָרַ֤ךְ עָלֶ֨יהָ֙ הָֽעֹלָ֔ה וְהִקְטִ֥יר עָלֶ֖יהָ חֶלְבֵ֥י הַשְּׁלָמִֽים (und er soll das Aufsteigeopfer auf ihm anordnen und die Fette der Friedensopfer auf ihm räuchern) zeigt die täglichen Opferhandlungen. וערך עליה העלה (und er soll das Aufsteigeopfer auf ihm anordnen) von ערך (anordnen/schichten), והקטיר עליה חלבי השלמים (und die Fette der Friedensopfer auf ihm räuchern).
לא תכבה (es soll nicht erlöschen) ist kategorisches Verbot der Feuerlöschung. בבקר בבקר (Morgen für Morgen) zeigt tägliche Wiederholung durch Reduplikation.
ערך עליה העלה zeigt das Anordnen der עלה-Stücke auf dem Feuer. חלבי השלמים (Fette der Friedensopfer) verweist auf Kapitel 3: nur die Fette werden verbrannt, das Fleisch wird gegessen.
Die LXX übersetzt תּֽוּקַד־בּוֹ֙ mit καυθήσεται ἐπ' αὐτοῦ (soll auf ihm brennen), בַּבֹּ֣קֶר בַּבֹּ֑קֶר mit πρωὶ πρωί (früh am frühen Morgen) und עָרַ֤ךְ mit ἐπιθήσει (er soll auflegen).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Bestimmungen: Feuererhaltung (Subjekt + Verb + negative Bestimmung) + tägliche Feuerunterhaltung (Verb + Adverbialbestimmung + Subjekt + Objekt + temporale Wiederholung) + Opferanordnung (zwei koordinierte Verben + Objekte + Ortsangaben). Die Struktur zeigt den täglichen Altardienst.
Dieser Vers regelt die kontinuierliche Feuerunterhaltung und tägliche Opferdarbringung auf dem ständig brennenden Altar.
Leviticus 6,6
Hebräisch: אֵ֗שׁ תָּמִ֛יד תּוּקַ֥ד עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ לֹ֥א תִכְבֶֽה׃
Deutsch: Ein beständiges Feuer soll auf dem Altar in Brand erhalten werden, es soll nicht erlöschen.

Kommentar: אֵ֗שׁ תָּמִ֛יד תּוּקַ֥ד עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ לֹ֥א תִכְבֶֽה ist eine emphatische Zusammenfassung der Feuerbestimmungen. אש תמיד (beständiges Feuer) mit תמיד (beständig/kontinuierlich), תוקד על־המזבח (soll auf dem Altar brennen), לא תכבה (soll nicht erlöschen) wiederholt das kategorische Verbot.
אש תמיד (beständiges Feuer) wird zu einem zentralen Konzept des Heiligtumsdiensts. תמיד betont die Kontinuität ohne Unterbrechung, Tag und Nacht. Diese Bestimmung steht parallel zum לחם תמיד (beständigen Brot) und anderen תמיד-Elementen.
לא תכבה (soll nicht erlöschen) als wiederholtes Verbot unterstreicht die absolute Wichtigkeit der ununterbrochenen Feuererhaltung für den ordnungsgemäßen Opferdienst.
Die LXX übersetzt אֵ֗שׁ תָּמִ֛יד mit πῦρ διὰ παντός (Feuer kontinuierlich) und wiederholt die Übersetzungen der vorherigen Verse.
Die Satzstruktur: zeigt eine emphatische Schlussformel: Subjekt + Attribut + Verb + Ortsangabe + negative Bestimmung. Die Kürze und Wiederholung unterstreichen die fundamentale Wichtigkeit.
Dieser Vers beschließt die תורת העלה mit der emphatischen Betonung des ununterbrochenen Altarfeuers als Grundlage aller Opferdienste.
Leviticus 6,7
Hebräisch: וְזֹ֥את תּוֹרַ֖ת הַמִּנְחָ֑ה הַקְרֵ֨ב אֹתָ֤הּ בְּנֵֽי־אַהֲרֹן֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה אֶל־פְּנֵ֖י הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und dies ist die Torah des Speiseopfers: Einer der Söhne Aarons soll es vor dem Ewigen darbringen vor dem Altar.

Kommentar: וְזֹ֥את תּוֹרַ֖ת הַמִּנְחָ֑ה (und dies ist die Torah des Speiseopfers) leitet die zweite priesterliche תורה ein. וזאת תורת המנחה folgt dem etablierten Muster von V. 2 (זאת תורת העלה).
הַקְרֵ֨ב אֹתָ֤הּ בְּנֵֽי־אַהֲרֹן֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה אֶל־פְּנֵ֖י הַמִּזְבֵּֽחַ (einer der Söhne Aarons soll sie vor JHWH darbringen vor dem Altar) spezifiziert die Priesterrolle. הקרב אתה (er soll sie darbringen) von קרב (nahen/darbringen) im Hifil-Infinitiv absolut, בני־אהרן (Söhne Aarons) als Subjekt, לפני יהוה אל־פני המזבח (vor JHWH vor dem Altar) mit doppelter Ortsangabe.
הקרב אתה בני־אהרן zeigt, dass מנחה priesterliche Darbringung erfordert, im Unterschied zu עלה, die der Opferbringer selbst schlachten kann. לפני יהוה אל־פני המזבח betont die sakrale Örtlichkeit.
Die LXX übersetzt תּוֹרַ֖ת הַמִּנְחָ֑ה mit νόμος τῆς θυσίας (Gesetz des Opfers) und הַקְרֵ֨ב mit προσφέρειν (darbringen).
Die Satzstruktur: zeigt Torah-Überschrift + Handlungsanweisung: Torah-Klassifikation // Infinitiv + Objekt + Subjekt + doppelte Ortsangabe. Die Struktur entspricht dem Schema der priesterlichen תורות.
Dieser Vers führt die תורת המנחה ein und betont die ausschließlich priesterliche Darbringung.
Leviticus 6,8
Hebräisch: וְהֵרִ֨ים מִמֶּ֜נּוּ בְּקֻמְצֹ֗ו מִסֹּ֤לֶת הַמִּנְחָה֙ וּמִשַּׁמְנָ֔הּ וְאֵת֙ כָּל־הַלְּבֹנָ֔ה אֲשֶׁ֖ר עַל־הַמִּנְחָ֑ה וְהִקְטִ֣יר הַמִּזְבֵּ֗חַ רֵ֧יחַ נִיחֹ֛חַ אַזְכָּרָתָ֖הּ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und er soll davon seine Hand voll nehmen, vom Feinmehl des Speiseopfers und von dessen Öl, und allen Weihrauch, der auf dem Speiseopfer ist, und es auf dem Altar räuchern: Es ist ein lieblicher Geruch, sein Gedächtnisteil für den Ewigen.

Kommentar: וְהֵרִ֨ים מִמֶּ֜נּוּ בְּקֻמְצֹ֗ו מִסֹּ֤לֶת הַמִּנְחָה֙ וּמִשַּׁמְנָ֔הּ (und er soll davon mit seiner Faust nehmen vom Feinmehl des Speiseopfers und von seinem Öl) beschreibt die קמיצה (Handvoll-Abnahme). והרים ממנו בקמצו (und er soll davon mit seiner Faust abheben) entspricht 2,2, מסלת המנחה ומשמנה (vom Feinmehl des Speiseopfers und von seinem Öl).
וְאֵת֙ כָּל־הַלְּבֹנָ֔ה אֲשֶׁ֖ר עַל־הַמִּנְחָ֑ה (und allen Weihrauch, der auf dem Speiseopfer ist) spezifiziert die Weihrauchbehandlung. ואת כל־הלבנה (und allen Weihrauch), אשר על־המנחה (der auf dem Speiseopfer ist).
וְהִקְטִ֣יר הַמִּזְבֵּ֗חַ רֵ֧יחַ נִיחֹ֛חַ אַזְכָּרָתָ֖הּ לַיהוָֽה (und er soll auf dem Altar räuchern als lieblichen Geruch, ihr Gedächtnisteil für JHWH) zeigt die Verbrennung der אזכרה. והקטיר המזבחה (und er soll auf dem Altar räuchern), ריח ניחח (lieblicher Geruch), אזכרתה ליהוה (ihr Gedächtnisteil für JHWH).
בקמצו (mit seiner Faust) entspricht exakt der מנחה-Prozedur von 2,2. כל־הלבנה (aller Weihrauch) zeigt, dass der gesamte Weihrauch zur אזכרה gehört, im Unterschied zum Mehl, von dem nur eine Handvoll genommen wird.
ריח ניחח אזכרתה ליהוה klassifiziert die אזכרה als ריח ניחח (lieblichen Geruch) für Gott. אזכרתה (ihr Gedächtnisteil) ist der Teil, der Gott "erinnert" und stellvertretend für das ganze Opfer steht.
Die LXX fügt κάρπωμα (Fruchtopfer) für אזכרתה hinzu, während das hebräische ריח ניחח als ὀσμὴν εὐωδίας wiedergegeben wird.
Die Satzstruktur: zeigt die קמיצה-Prozedur: Verb + Präpositionalphrase + Instrumentalangabe + zwei Quellangaben + Erweiterung + Verb + Ortsangabe + Klassifikation + Zweckangabe. Die Struktur entspricht exakt 2,2.
Dieser Vers beschreibt die identische קמיצה-Prozedur für מנחה wie in Kapitel 2: Handvoll Mehl und Öl plus aller Weihrauch als אזכרה.
Leviticus 6,9
Hebräisch: וְהַנּוֹתֶ֣רֶת מִמֶּ֔נָּה יֹאכְל֖וּ אַהֲרֹ֣ן וּבָנָ֑יו מַצּ֤וֹת תֵּֽאָכֵל֙ בְּמָק֣וֹם קָדֹ֔שׁ בַּחֲצַ֥ר אֹֽהֶל־מוֹעֵ֖ד יֹאכְלֽוּהָ׃
Deutsch: Und das Übrige davon sollen Aaron und seine Söhne essen; ungesäuert soll es gegessen werden an heiligem Ort; im Vorhof des Zeltes der Begegnung sollen sie es essen.

Kommentar: וְהַנּוֹתֶ֣רֶת מִמֶּ֔נָּה יֹאכְל֖וּ אַהֲרֹ֣ן וּבָנָ֑יו (und das Übrige davon sollen Aaron und seine Söhne essen) regelt die priesterliche Verwendung des Rests. והנותרת ממנה (und das Übrige davon) von יתר (übrig bleiben) im Nifal-Partizip, יאכלו אהרן ובניו (sollen Aaron und seine Söhne essen).
מַצּ֤וֹת תֵּֽאָכֵל֙ בְּמָק֣וֹם קָדֹ֔שׁ (ungesäuert soll es gegessen werden an heiligem Ort) spezifiziert die Verzehrbestimmungen. מצות תאכל (ungesäuert soll es gegessen werden), במקום קדוש (an heiligem Ort).
בַּחֲצַ֥ר אֹֽהֶל־מוֹעֵ֖ד יֹאכְלֽוּהָ (im Vorhof des Zeltes der Begegnung sollen sie es essen) spezifiziert den heiligen Ort. בחצר אהל־מועד (im Vorhof des Zeltes der Begegnung), יאכלוה (sollen sie es essen) mit femininem Suffix bezogen auf המנחה.
הנותרת ממנה (das Übrige davon) ist der Rest nach Abzug der אזכרה: der größte Teil der מנחה wird priesterliche Nahrung. מצות תאכל (ungesäuert soll es gegessen werden) entspricht 2,11: kein שאור (Sauerteig) in מנחה.
במקום קדוש...בחצר אהל־מועד spezifiziert den מקום קדוש (heiligen Ort) als חצר אהל־מועד (Vorhof des Zeltes der Begegnung), im Unterschied zum קדש הקדשים (Allerheiligsten).
Die LXX übersetzt הַנּוֹתֶ֣רֶת mit τὸ καταλειφθὲν (das Übriggelassene), מַצּ֤וֹת mit ἄζυμα (ungesäuert) und בְּמָק֣וֹם קָדֹ֔שׁ mit ἐν τόπῳ ἁγίῳ (an heiligem Ort).
Die Satzstruktur: zeigt Verzehrbestimmungen: Subjekt + Verb + Subjekt + Qualifikation + Verb + Ortsangabe + Ortsangabe + Verb + Objekt. Die Struktur regelt systematisch die priesterliche מנחה-Verwendung.
Dieser Vers regelt die Verwendung des מנחה-Rests als priesterliche Nahrung mit spezifischen Orts- und Zubereitungsbestimmungen.
Leviticus 6,10
Hebräisch: לֹ֤א תֵאָפֶה֙ חָמֵ֔ץ חֶלְקָ֛ם נָתַ֥תִּי אֹתָ֖הּ מֵאִשָּׁ֑י קֹ֤דֶשׁ קָֽדָשִׁים֙ הִ֔וא כַּחַטָּ֖את וְכָאָשָֽׁם׃
Deutsch: Es soll nicht gesäuert gebacken werden; als ihren Anteil habe ich es ihnen gegeben von meinen Feueropfern: Hochheilig ist es, wie das Sündopfer und wie das Schuldopfer.

Kommentar: לֹ֤א תֵאָפֶה֙ חָמֵ֔ץ (es soll nicht gesäuert gebacken werden) verstärkt das Sauerteigverbot. לא תאפה חמץ (es soll nicht gesäuert gebacken werden) von אפה (backen) im Nifal-Imperfekt und חמץ (gesäuert).
חֶלְקָ֛ם נָתַ֥תִּי אֹתָ֖הּ מֵאִשָּׁ֑י (als ihren Anteil habe ich es ihnen gegeben von meinen Feueropfern) zeigt göttliche Zuweisung. חלקם (ihr Anteil), נתתי אתה (habe ich es gegeben), מאשי (von meinen Feueropfern) mit אשים (Feueropfer) im Plural.
קֹ֤דֶשׁ קָֽדָשִׁים֙ הִ֔וא כַּחַטָּ֖את וְכָאָשָֽׁם (hochheilig ist es, wie das Sündopfer und wie das Schuldopfer) klassifiziert מנחה als קדש קדשים. קדש קדשים הוא (hochheilig ist es), כחטאת וכאשם (wie das Sündopfer und wie das Schuldopfer).
לא תאפה חמץ betont das kategorische Verbot von חמץ bei מנחה, auch bei der priesterlichen Zubereitung. חלקם נתתי אתה מאשי zeigt מנחה als göttlich zugewiesenen priesterlichen Anteil der אשי יהוה (Feueropfer JHWHs).
קדש קדשים הוא כחטאת וכאשם klassifiziert מנחה in dieselbe Heiligkeitsstufe wie חטאת und אשם: nur für männliche Priester, nur im heiligen Bereich verzehrbar.
Die LXX übersetzt מאשי (me'ishei - "von den Feueropfern") als ἀπὸ τῶν καρπωμάτων (von den Fruchtopfern), was die systematische Terminologieverschiebung fortsetzt.
Die Satzstruktur: zeigt drei Bestimmungen: negative Anweisung + göttliche Zuweisung + Heiligkeitsklassifikation mit Analogie. Die Struktur etabliert die קדש קדשים-Natur der מנחה.
Dieser Vers betont das Sauerteigverbot, zeigt die מנחה als göttlich zugewiesenen priesterlichen Anteil und klassifiziert sie als קדש קדשים.
Leviticus 6,11
Hebräisch: כָּל־זָכָ֞ר בִּבְנֵ֤י אַהֲרֹן֙ יֹֽאכֲלֶ֔נָּה חָק־עוֹלָם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם מֵאִשֵּׁ֖י יְהוָ֑ה כֹּ֛ל אֲשֶׁר־יִגַּ֥ע בָּהֶ֖ם יִקְדָּֽשׁ׃
Deutsch: Alles Männliche unter den Kindern Aarons soll es essen: Ein für ewig Bestimmtes bei euren Generationen von den Feueropfern des Ewigen. Alles, was sie berührt, wird heilig sein.

Kommentar: כָּל־זָכָ֞ר בִּבְנֵ֤י אַהֲרֹן֙ יֹֽאכֲלֶ֔נָּה (alles Männliche unter den Söhnen Aarons soll es essen) spezifiziert die Verzehrberechtigung. כל־זכר בבני אהרן (alles Männliche unter den Söhnen Aarons), יאכלנה (soll es essen) mit femininem Suffix.
חָק־עוֹלָם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם מֵאִשֵּׁ֖י יְהוָ֑ה (eine ewige Satzung für eure Generationen von den Feueropfern JHWHs) zeigt die Dauerhaftigkeit. חק־עולם (ewige Satzung), לדרתיכם (für eure Generationen), מאשי יהוה (von den Feueropfern JHWHs).
כֹּ֛ל אֲשֶׁר־יִגַּ֥ע בָּהֶ֖ם יִקְדָּֽשׁ (alles, was sie berührt, wird heilig sein) zeigt die Heiligkeitsübertragung. כל אשר־יגע בהם (alles, was sie berührt), יקדש (wird heilig sein) von קדש (heilig sein) im Qal-Imperfekt.
כל־זכר בבני אהרן schließt weibliche Familienmitglieder aus: קדש קדשים nur für männliche Priester. חק־עולם לדרתיכם etabliert diese Bestimmung für alle zukünftigen Generationen.
כל אשר־יגע בהם יקדש zeigt die קדושה-Übertragung von קדש קדשים-Opfern: Berührung macht Gegenstände heilig und damit besonderen Bestimmungen unterworfen.
Die LXX übersetzt כָּל־זָכָ֞ר mit πᾶν ἀρσενικόν (alles Männliche), חָק־עוֹלָם֙ mit νόμιμον αἰώνιον (ewiges Gesetz) und יִקְדָּֽשׁ mit ἁγιασθήσεται (wird geheiligt werden).
Die Satzstruktur: zeigt drei Bestimmungen: Verzehrberechtigung + Dauerhaftigkeitsklausel + Heiligkeitsübertragung. Die Struktur etabliert die קדש קדשים-Regeln für מנחה.
Dieser Vers beschließt die תורת המנחה mit spezifischen Verzehrbestimmungen und der Heiligkeitsübertragung durch Berührung.
Leviticus 6,12
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und sprach:

Kommentar: Diese dritte Einleitungsformel in Kapitel 6 (nach V. 1 und vor der vierten in V. 17) markiert einen Sonderabschnitt zur מנחת כהן (Priester-Speiseopfer), die sich von der gewöhnlichen מנחה unterscheidet.
Die wiederholten Einleitungsformeln zeigen die systematische Organisation der priesterlichen תורות in separate, eigenständige Abschnitte.
Leviticus 6,13
Hebräisch: זֶ֡ה קָרְבַּן֩ אַהֲרֹ֨ן וּבָנָ֜יו אֲשֶׁר־יַקְרִ֣יבוּ לַֽיהוָ֗ה בְּיוֹם֙ הִמָּשַׁ֣ח אֹתוֹ֔ עֲשִׂירִ֨ת הָאֵפָ֥ה סֹ֛לֶת מִנְחָ֖ה תָּמִ֑יד מַחֲצִיתָ֣הּ בַּבֹּ֔קֶר וּמַחֲצִיתָ֖הּ בָּעָֽרֶב׃
Deutsch: Dies ist die Opfergabe Aarons und seiner Söhne, die sie dem Ewigen darbringen sollen an dem Tag, da er gesalbt wird: Ein Zehntel Epha Feinmehl als beständiges Speiseopfer, die Hälfte davon am Morgen und die Hälfte davon am Abend.

Kommentar: זֶ֡ה קָרְבַּן֩ אַהֲרֹ֨ן וּבָנָ֜יו אֲשֶׁר־יַקְרִ֣יבוּ לַֽיהוָ֗ה בְּיוֹם֙ הִמָּשַׁ֣ח אֹתוֹ֔ (dies ist die Opfergabe Aarons und seiner Söhne, die sie JHWH darbringen sollen am Tag, da er gesalbt wird) führt die מנחת כהן ein. זה קרבן אהרן ובניו (dies ist die Opfergabe Aarons und seiner Söhne), ביום המשח אתו (am Tag, da er gesalbt wird) zeigt diese מנחה als Weihe-Opfer für Priester. מנחה תמיד (beständiges Speiseopfer) unterscheidet sich von gewöhnlicher מנחה: tägliche Wiederholung. Die Formulierung ביום המשח אתו ist textkritisch ambivalent: Sie kann sich auf die einmalige Amtseinsetzung beziehen (so die traditionelle Deutung) oder auf jeden Tag der Amtsausübung. Der Kontext מנחה תמיד (beständiges Speiseopfer) mit der täglichen Aufteilung מחציתה בבקר ומחציתה בערב spricht für eine kontinuierliche Verpflichtung während der gesamten Amtszeit, nicht nur am Weihertag. Diese מנחת כהן fungiert als tägliche Amtsbestätigung und Reinerhaltung der priesterlichen קדושה, analog zum תמיד-Opfer als kontinuierlicher Gottesdienst.
עֲשִׂירִ֨ת הָאֵפָ֥ה סֹ֛לֶת מִנְחָ֖ה תָּמִ֑יד (ein Zehntel Epha Feinmehl als beständiges Speiseopfer) spezifiziert die Menge. עשירת האפה (ein Zehntel Epha) entspricht 5,11, סלת מנחה תמיד (Feinmehl als beständiges Speiseopfer) mit תמיד (beständig).
מַחֲצִיתָ֣הּ בַּבֹּ֔קֶר וּמַחֲצִיתָ֖הּ בָּעָֽרֶב (die Hälfte davon am Morgen und die Hälfte davon am Abend) zeigt die tägliche Aufteilung. מחציתה (die Hälfte davon) zweimal, בבקר (am Morgen), בערב (am Abend).
ביום המשח אתו (am Tag, da er gesalbt wird) zeigt diese מנחה als Weihe-Opfer für Priester. מנחה תמיד (beständiges Speiseopfer) unterscheidet sich von gewöhnlicher מנחה: tägliche Wiederholung.
מחציתה בבקר ומחציתה בערב etabliert zweimalige tägliche Darbringung, parallel zu anderen תמיד-Opfern.
Die LXX übersetzt בְּיוֹם֙ הִמָּשַׁ֣ח mit ἐν ἡμέρᾳ χρίσεως (am Tag der Salbung), תָּמִ֑יד mit διὰ παντός (kontinuierlich) und מַחֲצִיתָ֣הּ mit τὸ ἥμισυ αὐτῆς (die Hälfte davon).
Die Satzstruktur: zeigt Opferidentifikation + Darbringungsumstände + Mengenangabe + zeitliche Aufteilung. Die Struktur führt ein neues מנחה-Genre ein.
Dieser Vers führt die מנחת כהן als Weiheopfer mit täglicher Wiederholung ein: ein Zehntel Epha Feinmehl, aufgeteilt auf Morgen und Abend.
Leviticus 6,14
Hebräisch: עַֽל־מַחֲבַ֗ת בַּשֶּׁ֛מֶן תֵּעָשֶׂ֖ה מֻרְבֶּ֣כֶת תְּבִיאֶ֑נָּה תֻּפִינֵי֙ מִנְחַ֣ת פִּתִּ֔ים תַּקְרִ֥יב רֵֽיחַ־נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Es soll in der Pfanne mit Öl zubereitet werden, eingerührt sollst du es bringen; gebackene Speisopferstücke sollst du als wohlgefälligen Geruch dem Ewigen darbringen.

Kommentar: עַֽל־מַחֲבַ֗ת בַּשֶּׁ֛מֶן תֵּעָשֶׂ֖ה מֻרְבֶּ֣כֶת תְּבִיאֶ֑נָּה (auf der Pfanne mit Öl soll es gemacht werden, eingerührt sollst du es bringen) beschreibt die Zubereitung. על־מחבת בשמן תעשה (auf der Pfanne mit Öl soll es gemacht werden) entspricht 2,5, מרבכת תביאנה (eingerührt sollst du es bringen) von רבך (einrühren/kneten).
תֻּפִינֵי֙ מִנְחַ֣ת פִּתִּ֔ים תַּקְרִ֥יב רֵֽיחַ־נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה (gebackene Speiseopferstücke sollst du als wohlgefälligen Geruch JHWH darbringen) zeigt die Darbringungsform. תפיני מנחת פתים (gebackene Speiseopferstücke) von אפה (backen) und פת (Bissen/Stück), תקריב ריח־ניחח ליהוה (sollst du als wohlgefälligen Geruch JHWH darbringen).
על־מחבת בשמן entspricht der מחבת-מנחה von 2,5-6. מרבכת (eingerührt) von רבך bezeichnet das Einrühren von Öl in das Mehl für gleichmäßige Konsistenz.
תפיני מנחת פתים (gebackene Speiseopferstücke) zeigt, dass die מנחת כהן in פתים (Stücke/Bissen) geteilt und dann gebacken wird. ריח־ניחח ליהוה klassifiziert diese als wohlgefälligen göttlichen Duft.
Die LXX übersetzt תפיני מנחת פתים (tuphinei minchat pittim - "Backwerk des Speisopfers in Stücken") als ἑλικτά, θυσίαν ἐκ κλασμάτων (gewundenes Opfer aus Brocken).
Die Satzstruktur: zeigt Zubereitungsanweisungen: Ortsangabe + Instrumentalangabe + Verb + Qualifikation + Verb // Objekt + Verb + Klassifikation + Dativangabe. Die Struktur beschreibt die spezielle Zubereitung der מנחת כהן.
Dieser Vers regelt die spezielle Zubereitung der מנחת כהן: Pfannenzubereitung mit Öl, Einrühren und Backen in Stücken.
Leviticus 6,15
Hebräisch: וְהַכֹּהֵ֨ן הַמָּשִׁ֧יחַ תַּחְתָּ֛יו מִבָּנָ֖יו יַעֲשֶׂ֣ה אֹתָ֑הּ חָק־עוֹלָ֕ם לַיהוָ֖ה כָּלִ֥יל תָּקְטָֽר׃
Deutsch: Und der Priester, der unter seinen Söhnen an seiner Stelle gesalbt wird, soll es opfern; eine ewige Satzung: Es soll dem Ewigen ganz geräuchert werden.

Kommentar: וְהַכֹּהֵ֨ן הַמָּשִׁ֧יחַ תַּחְתָּ֛יו מִבָּנָ֖יו יַעֲשֶׂ֣ה אֹתָ֑הּ (und der Priester, der an seiner Stelle gesalbt wird aus seinen Söhnen, soll es machen) regelt die Nachfolge. והכהן המשיח תחתיו מבניו (und der Priester, der an seiner Stelle gesalbt wird aus seinen Söhnen), יעשה אתה (soll es machen).
חָק־עוֹלָ֕ם לַיהוָ֖ה כָּלִ֥יל תָּקְטָֽר (eine ewige Satzung für JHWH: ganz soll es geräuchert werden) zeigt die besondere Behandlung. חק־עולם ליהוה (ewige Satzung für JHWH), כליל תקטר (ganz soll es geräuchert werden) von כליל (ganz/vollständig).
הכהן המשיח תחתיו מבניו (der Priester, der an seiner Stelle gesalbt wird aus seinen Söhnen) etabliert die Kontinuität der מנחת כהן durch Nachfolgeregelung. תחתיו (an seiner Stelle) zeigt die Amtsnachfolge.
כליל תקטר (ganz soll es geräuchert werden) unterscheidet die מנחת כהן grundlegend von gewöhnlicher מנחה: keine קמיצה (Handvoll-Abnahme), sondern vollständige Verbrennung wie bei עלה.
Die LXX liest hier κάρπωμα αὐτῆς („ihre Opfergabe“), ein kultischer Terminus für eine dargebrachte Gabe. Die äthiopische Übersetzung bestätigt diesen Sinn durch die interpretierende Wiedergabe „quia oblatio memoriae eius est in odorem bonum“ („weil ihre Gedächtnis-Oblation zum lieblichen Geruch ist“). Das Ms. 319 bietet dagegen die abweichende Lesart ὁλοκαύτωμα („Ganzopfer“), die das Speiseopfer zu einem umfassenden Aufsteigeopfer umdeutet. Diese Variante ist wahrscheinlich sekundär und spiegelt eine Tendenz zur Angleichung an die stärker ritualisierte Opferterminologie wider.
Der MT hat an dieser Stelle מִנְחָה („Speisopfer“), dessen Terminologie deutlich zwischen verschiedenen Opferarten unterscheidet. Die LXX mit κάρπωμα bleibt dieser Differenzierung näher, während ὁλοκαύτωμα die hebräische Spezifik verwischt und in Richtung eines generellen Aufsteigeopfers verschiebt.
Die Satzstruktur: zeigt Kontinuitätsregelung + Charakterisierung: komplexe Subjektbeschreibung + Verb + Objekt // Klassifikation + Dativangabe + Verbrennungsbestimmung. Die Struktur etabliert die ewige Kontinuität der מנחת כהן.
Dieser Vers regelt die Amtsnachfolge für die מנחת כהן und etabliert deren vollständige Verbrennung als ewige Satzung.
Leviticus 6,16
Hebräisch: וְכָל־מִנְחַ֥ת כֹּהֵ֛ן כָּלִ֥יל תִּהְיֶ֖ה לֹ֥א תֵאָכֵֽל׃
Deutsch: Und jedes Speiseopfer des Priesters soll ein Ganzopfer sein; es soll nicht gegessen werden.

Kommentar: וְכָל־מִנְחַ֥ת כֹּהֵ֛ן כָּלִ֥יל תִּהְיֶ֖ה לֹ֥א תֵאָכֵֽל ist eine universelle Regel für alle priesterlichen מנחה. וכל־מנחת כהן (und jedes Speiseopfer eines Priesters), כליל תהיה (soll ein Ganzopfer sein), לא תאכל (soll nicht gegessen werden).
כל־מנחת כהן (jedes Speiseopfer eines Priesters) erweitert die Regel von V. 15 auf alle priesterlichen מנחה, nicht nur die Weihe-מנחה. כליל תהיה (soll ein Ganzopfer sein) bedeutet vollständige Verbrennung ohne priesterlichen Anteil.
לא תאכל (soll nicht gegessen werden) steht im Gegensatz zu V. 9 bei Laien-מנחה, wo der Rest nach קמיצה von Priestern gegessen wird. Priester können nicht gleichzeitig Opferbringer und Nutznießer ihrer eigenen מנחה sein.
Die LXX übersetzt מִנְחַ֥ת כֹּהֵ֛ן mit θυσία ἱερέως (Opfer eines Priesters) und כָּלִ֥יל mit ὁλόκαυτον (Ganzopfer).
Die Satzstruktur: zeigt eine universelle Regel: Subjekt + Prädikatsnominativ + Verb + negative Bestimmung. Die Kürze unterstreicht die kategorische Natur dieser Bestimmung.
Dieser Vers etabliert das universelle Prinzip: alle priesterlichen מנחה werden vollständig verbrannt und nicht gegessen.
Leviticus 6,17
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und sprach:

Kommentar: Die vierte Einleitungsformel in Kapitel 6 (nach V. 1, 12) markiert den Beginn der תורת החטאת (Torah des Sündopfers) für die priesterliche Handhabung.
Diese systematische Gliederung durch wiederholte Einleitungsformeln zeigt die organisierte Darstellung der verschiedenen priesterlichen תורות.
Leviticus 6,18
Hebräisch: דַּבֵּ֤ר אֶֽל־אַהֲרֹן֙ וְאֶל־בָּנָ֣יו לֵאמֹ֔ר זֹ֥את תּוֹרַ֖ת הַֽחַטָּ֑את בִּמְק֡וֹם אֲשֶׁר֩ תִּשָּׁחֵ֨ט הָעֹלָ֜ה תִּשָּׁחֵ֤ט הַֽחַטָּאת֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים הִֽוא׃
Deutsch: Rede zu Aaron und zu seinen Söhnen und sprich: Dies ist die Torah des Sündopfers. An dem Ort, wo das Aufsteigeopfer geschlachtet wird, soll das Sündopfer geschlachtet werden vor dem Ewigen: Hochheilig ist es.

Kommentar: דַּבֵּ֤ר אֶֽל־אַהֲרֹן֙ וְאֶל־בָּנָ֣יו לֵאמֹ֔ר זֹ֥את תּוֹרַ֖ת הַֽחַטָּ֑את führt die dritte priesterliche תורה ein. דבר אל־אהרן ואל־בניו לאמר entspricht V. 2, זאת תורת החטאת folgt dem etablierten Muster.
בִּמְק֡וֹם אֲשֶׁר֩ תִּשָּׁחֵ֨ט הָעֹלָ֜ה תִּשָּׁחֵ֤ט הַֽחַטָּאת֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה (an dem Ort, wo das Aufsteigeopfer geschlachtet wird, soll das Sündopfer geschlachtet werden vor JHWH) zeigt die Ortsbestimmung. במקום אשר תשחט העלה (an dem Ort, wo das Aufsteigeopfer geschlachtet wird), תשחט החטאת לפני יהוה (soll das Sündopfer geschlachtet werden vor JHWH).
קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים הִֽוא (hochheilig ist es) klassifiziert חטאת als קדש קדשים entsprechend V. 10.
במקום אשר תשחט העלה identifiziert den חטאת-Schlachtort mit dem עלה-Schlachtort: der Nordseite des Altars entsprechend 1,11. לפני יהוה betont die sakrale Örtlichkeit.
קדש קדשים הוא etabliert חטאת in derselben Heiligkeitsstufe wie מנחה (V. 10): nur für männliche Priester, besondere Verzehrbestimmungen.
Die LXX erweitert das Ende mit ἁγιασθήσεται (er wird geheiligt werden) für יקדש, was eine passivische Deutung der Heiligung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt Torah-Einleitung + Ortsbestimmung + Klassifikation: Befehlseinleitung + Torah-Klassifikation + Ortsanalogie + sakrale Ortsangabe + Heiligkeitsklassifikation. Die Struktur etabliert die priesterliche תורת החטאת.
Dieser Vers führt die תורת החטאת ein mit Ortsbestimmung (derselbe Ort wie עלה) und קדש קדשים-Klassifikation.
Leviticus 6,19
Hebräisch: הַכֹּהֵ֛ן הַֽמְחַטֵּ֥א אֹתָ֖הּ יֹאכֲלֶ֑נָּה בְּמָק֤וֹם קָדֹשׁ֙ תֵּֽאָכֵ֔ל בַּחֲצַ֖ר אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Der Priester, der es als Sündopfer opfert, soll es essen; an heiligem Ort soll es gegessen werden, im Vorhof des Zeltes der Begegnung.

Kommentar: הַכֹּהֵ֛ן הַֽמְחַטֵּ֥א אֹתָ֖הּ יֹאכֲלֶ֑נָּה (der Priester, der es als Sündopfer darbringt, soll es essen) regelt die Verzehrberechtigung. הכהן המחטא אתה (der Priester, der es als Sündopfer darbringt) von חטא (sündigen) im Piel: "entsündigen/Sündopfer darbringen", יאכלנה (soll es essen).
בְּמָק֤וֹם קָדֹשׁ֙ תֵּֽאָכֵ֔ל בַּחֲצַ֖ר אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד (an heiligem Ort soll es gegessen werden, im Vorhof des Zeltes der Begegnung) entspricht exakt V. 9 für מנחה. במקום קדוש תאכל (an heiligem Ort soll es gegessen werden), בחצר אהל מועד (im Vorhof des Zeltes der Begegnung).
המחטא אתה (der es als Sündopfer darbringt) zeigt חטא im Piel: "von Sünde reinigen" oder "Sündopfer darbringen". Der ausführende Priester erhält das חטאת-Fleisch, im Unterschied zu עלה, die vollständig verbrannt wird.
במקום קדוש...בחצר אהל מועד spezifiziert den מקום קדוש als Heiligtumsvorhof, wie bei מנחה (V. 9).
Die LXX übersetzt הַֽמְחַטֵּ֥א mit ὁ ἁγιάζων (der heiligende), בְּמָק֤וֹם קָדֹשׁ֙ mit ἐν τόπῳ ἁγίῳ (an heiligem Ort) und בַּחֲצַ֖ר mit ἐν αὐλῇ (im Vorhof).
Die Satzstruktur: zeigt Verzehrregelung: komplexes Subjekt + Verb + Objekt + Ortsbestimmung + Ortsspezifizierung. Die Struktur entspricht der מנחה-Verzehrregelung von V. 9.
Dieser Vers regelt die Verzehrung von חטאת durch den darbringenden Priester an heiligem Ort.
Leviticus 6,20
Hebräisch: כֹּ֛ל אֲשֶׁר־יִגַּ֥ע בִּבְשָׂרָ֖הּ יִקְדָּ֑שׁ וַאֲשֶׁ֨ר יִזֶּ֤ה מִדָּמָהּ֙ עַל־הַבֶּ֔גֶד אֲשֶׁר֙ יִזֶּ֣ה עָלֶ֔יהָ תְּכַבֵּ֖ס בְּמָק֥וֹם קָדֹֽשׁ׃
Deutsch: Alles, was sein Fleisch berührt, wird heilig sein; und wenn etwas von seinem Blut auf ein Kleid spritzt - das, woraufhin es spritzt, sollst du an heiligem Ort waschen.

Kommentar: כֹּ֛ל אֲשֶׁר־יִגַּ֥ע בִּבְשָׂרָ֖הּ יִקְדָּ֑שׁ (alles, was ihr Fleisch berührt, wird heilig sein) zeigt Heiligkeitsübertragung. כל אשר־יגע בבשרה (alles, was ihr Fleisch berührt), יקדש (wird heilig sein) entspricht V. 11 für מנחה.
וַאֲשֶׁ֨ר יִזֶּ֤ה מִדָּמָהּ֙ עַל־הַבֶּ֔גֶד אֲשֶׁר֙ יִזֶּ֣ה עָלֶ֔יהָ תְּכַבֵּ֖ס בְּמָק֥וֹם קָדֹֽשׁ (und was von ihrem Blut auf ein Kleid spritzt, das, worauf es spritzt, sollst du an heiligem Ort waschen) regelt Blutreinigung. ואשר יזה מדמה על־הבגד (und was von ihrem Blut auf ein Kleid spritzt) von נזה (spritzen), אשר יזה עליה תכבס במקום קדוש (das, worauf es spritzt, sollst du an heiligem Ort waschen).
כל אשר־יגע בבשרה יקדש zeigt die intensive קדושה von חטאת-Fleisch: Berührung macht andere Objekte heilig und damit besonderen Bestimmungen unterworfen.
יזה מדמה על־הבגד (von ihrem Blut auf ein Kleid spritzt) zeigt, dass חטאת-Blut beim Spritzverfahren (5,9) Kleidung kontaminieren kann. תכבס במקום קדוש (sollst du an heiligem Ort waschen) zeigt spezielle Reinigungsbestimmungen.
Die LXX übersetzt ממחת ירקע בו (waschreiben und gerieben) als ἐκτρίψει αὐτὸ καὶ ἐκκλύσει (er soll es abreiben und ausspülen), was präzisere Reinigungsterminologie verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt zwei Reinigungsbestimmungen: Heiligkeitsübertragung + Blutreinigung. Die Struktur regelt die besonderen קדושה-Konsequenzen von חטאת.
Dieser Vers regelt die Heiligkeitsübertragung durch חטאת-Fleisch und die spezielle Reinigung blutbespritzter Kleidung.
Leviticus 6,21
Hebräisch: וּכְלִי־חֶ֛רֶשׂ אֲשֶׁ֥ר תְּבֻשַּׁל־בּוֹ֖ יִשָּׁבֵ֑ר וְאִם־בִּכְלִ֤י נְחֹ֨שֶׁת֙ בֻּשָּׁ֔לָה וּמֹרַ֥ק וְשֻׁטַּ֖ף בַּמָּֽיִם׃
Deutsch: Und das irdene Gefäß, in dem es gekocht wird, soll zerbrochen werden, und wenn es in einem kupfernen Gefäß gekocht wird, so soll dieses gescheuert und mit Wasser gespült werden.

Kommentar: וּכְלִי־חֶ֛רֶשׂ אֲשֶׁ֥ר תְּבֻשַּׁל־בּוֹ֖ יִשָּׁבֵ֑ר (und ein irdenes Gefäß, in dem es gekocht wird, soll zerbrochen werden) regelt Tongefäße. וכלי־חרש (und ein irdenes Gefäß) von חרש (Ton/Keramik), אשר תבשל־בו (in dem es gekocht wird), ישבר (soll zerbrochen werden) von שבר (zerbrechen).
וְאִם־בִּכְלִ֤י נְחֹ֨שֶׁת֙ בֻּשָּׁ֔לָה וּמֹרַ֥ק וְשֻׁטַּ֖ף בַּמָּֽיִם (und wenn es in einem kupfernen Gefäß gekocht wird, so soll es gescheuert und mit Wasser gespült werden) regelt Metallgefäße. ואם־בכלי נחשת בשלה (und wenn es in einem kupfernen Gefäß gekocht wird), ומרק ושטף במים (und es soll gescheuert und mit Wasser gespült werden) von מרק (scheuern) und שטף (spülen).
כלי־חרש...ישבר (irdenes Gefäß...soll zerbrochen werden) zeigt, dass Tongefäße die קדושה von חטאת dauerhaft absorbieren und daher zerstört werden müssen. כלי נחשת...ומרק ושטף במים zeigt, dass Metallgefäße durch Scheuern und Spülen gereinigt werden können. ie unterschiedliche Behandlung von כלי־חרש (irdenes Gefäß) und כלי נחשת (kupfernes Gefäß) reflektiert antike Materialkenntnis: Tongefäße sind porös und absorbieren Flüssigkeiten und Gerüche irreversibel, weshalb sie die קדושה von חטאת-Fleisch dauerhaft speichern und nur durch Zerstörung "entladen" werden können. Metallgefäße (נחשת umfasst Kupfer, Bronze und andere Legierungen) haben nicht-poröse Oberflächen, die mechanisch gereinigt werden können - מרק (Scheuern) entfernt Anhaftungen, שטף במים (Wasserspülung) beseitigt Rückstände. Diese Unterscheidung zeigt, dass die Heiligkeitsgesetze praktisches Verständnis für Materialeigenschaften einbeziehen: Porösität bestimmt die Irreversibilität der קדושה-Übertragung.
Die LXX übersetzt כְלִי־חֶ֛רֶשׂ mit σκεῦος ὀστράκινον (irdenes Gefäß), יִשָּׁבֵ֑ר mit συντριβήσεται (soll zerbrochen werden) und מֹרַ֥ק mit ἐκτριφήσεται (soll abgerieben werden).
Die Satzstruktur: zeigt materialspezifische Reinigungsbestimmungen: Konditionalsatz für Tongefäße + Konditionalsatz für Metallgefäße. Die Struktur unterscheidet nach Materialeigenschaften.
Dieser Vers regelt die materialspezifische Reinigung von Kochgefäßen: Tongefäße werden zerbrochen, Metallgefäße gescheuert und gespült.
Leviticus 6,22
Hebräisch: כָּל־זָכָ֥ר בַּכֹּהֲנִ֖ים יֹאכַ֣ל אֹתָ֑הּ קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים הִֽוא׃
Deutsch: Alles Männliche unter den Priestern soll es essen: Hochheilig ist es.

Kommentar: כָּל־זָכָ֥ר בַּכֹּהֲנִ֖ים יֹאכַ֣ל אֹתָ֑הּ קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים הִֽוא entspricht fast exakt V. 11 für מנחה, erweitert aber auf בכהנים (unter den Priestern) statt בבני אהרן (unter den Söhnen Aarons). כל־זכר בכהנים (alles Männliche unter den Priestern), יאכל אתה (soll es essen), קדש קדשים הוא (hochheilig ist es).
בכהנים (unter den Priestern) statt בבני אהרן zeigt möglicherweise eine Erweiterung der Verzehrberechtigung auf alle priesterlichen Familien, nicht nur die Aaroniden.
קדש קדשים הוא wiederholt die קדש קדשים-Klassifikation von V. 18 und etabliert חטאת in derselben Heiligkeitsstufe wie מנחה.
Die LXX übersetzt בַּכֹּהֲנִ֖ים mit ἐν τοῖς ἱερεῦσιν (unter den Priestern) und wiederholt die Übersetzungen von V. 11.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 11: Subjekt + Verb + Objekt + Klassifikation. Die Wiederholung unterstreicht die identischen קדש קדשים-Bestimmungen.
Dieser Vers wiederholt die קדש קדשים-Verzehrbestimmungen für חטאת: nur männliche Priester.
Leviticus 6,23
Hebräisch: וְכָל־חַטָּ֡את אֲשֶׁר֩ יוּבָ֨א מִדָּמָ֜הּ אֶל־אֹ֧הֶל מֹועֵ֛ד לְכַפֵּ֥ר בַּקֹּ֖דֶשׁ לֹ֣א תֵאָכֵ֑ל בָּאֵ֖שׁ תִּשָּׂרֵֽף׃
Deutsch: Aber alles Sündopfer, von dessen Blut in das Zelt der Begegnung gebracht wird, um im Heiligtum Sühne zu erwirken, soll nicht gegessen werden; es soll mit Feuer verbrannt werden.

Kommentar: וכל־חטאת אשר יובא מדמה אל־אהל מועד לכפר בקדש לא תאכל באש תשרף zeigt eine entscheidende Unterscheidung zwischen zwei Arten von חטאת-Opfern (Sündopfern). וכל־חטאת אשר יובא מדמה אל־אהל מועד (aber alles Sündopfer, von dessen Blut in das Zelt der Begegnung gebracht wird) - כל־חטאת (alles Sündopfer) zeigt universelle Anwendung auf diese Kategorie. אשר יובא מדמה (von dessen Blut gebracht wird) - יובא im Hofal-Imperfekt von בוא zeigt das Hineinbringen des Blutes. מדמה (von seinem Blut) zeigt den entscheidenden Faktor. אל־אהל מועד (in das Zelt der Begegnung) zeigt das Allerheiligste als Zielort.
לכפר בקדש (um im Heiligtum Sühne zu erwirken) - לכפר (um Sühne zu erwirken) zeigt den Zweck des Blut-Rituals. בקדש (im Heiligtum) präzisiert den Ort der Sühnehandlung im Inneren des Heiligtums.
לא תאכל באש תשרף (soll nicht gegessen werden; es soll mit Feuer verbrannt werden) zeigt das Verbot und die Alternative - לא תאכל (soll nicht gegessen werden) steht im Gegensatz zu anderen חטאת-Opfern, die von den Priestern gegessen werden dürfen (vgl. 6,26-29). באש תשרף (mit Feuer soll es verbrannt werden) - תשרף im Nifal-Imperfekt von שרף zeigt vollständige Verbrennung.
Theologische Bedeutung: Dieser Vers etabliert die Zwei-Kategorie-Regel für חטאת-Opfer:
1. חטאת-Opfer deren Blut NICHT ins Heiligtum gebracht wird (äußere Sühne): Diese dürfen von den Priestern gegessen werden (6,26-29)
2. חטאת-Opfer deren Blut ins אהל מועד gebracht wird (innere Sühne): Diese müssen vollständig verbrannt werden und dürfen nicht gegessen werden
Die Logik: Wenn das Blut zur Sühne בקדש (im Heiligtum) verwendet wird, wird das Opferfleisch "zu heilig" um gegessen zu werden - es muss vollständig JHWH geweiht durch Verbrennung zurückgegeben werden.
Parallele Stellen: Diese Regel entspricht Leviticus 4,1-21 (Hohepriester- und Gemeinde-חטאת) vs. 4,22-35 (Fürsten- und Individual-חטאת). Auch 16,27 zeigt diese Verbrennungsregel für Jom Kippur-Opfer.
יובא מדמה אל־אהל מועד zeigt den entscheidenden Faktor: Blut im Inneren des Heiligtums. לכפר בקדש zeigt innere vs. äußere Sühne. לא תאכל באש תשרף zeigt maximale Heiligkeit durch Totalverbrennung.
Die LXX übersetzt יובא מדמה mit εἰσενεχθῇ ἀπὸ τοῦ αἵματος αὐτῆς (hineingebracht wird von ihrem Blut), אל־אהל מועד mit εἰς τὴν σκηνὴν τοῦ μαρτυρίου (in das Zelt des Zeugnisses), לכפר בקדש mit ἐξιλάσασθαι ἐν τῷ ἁγίῳ (zu entsühnen im Heiligtum), לא תאכל mit οὐ βρωθήσεται (wird nicht gegessen werden) und באש תשרף mit ἐν πυρὶ κατακαυθήσεται (mit Feuer wird verbrannt werden).
Die Satzstruktur zeigt die entscheidende Opfer-Unterscheidung: alles Sündopfer dessen Blut hineingebracht wird + in Zelt der Begegnung + zu sühnen im Heiligtum + nicht gegessen werden + mit Feuer verbrannt werden.
Dieser Vers ist zentral für das Verständnis der חטאת-Systematik und zeigt, wie die Heiligkeit des Sühneverfahrens die weitere Behandlung des Opferfleisches bestimmt.
Systematische Unterschiede:
1. Die LXX verwendet konsistent κάρπωμα statt der Feueropfer-Terminologie
2. Ritual-Präzisierungen deuten auf liturgische Anpassungen hin
3. Die Kapitelaufteilung zeigt unterschiedliche Textorganisation
Textkritische Besonderheit: Die LXX fügt in den letzten Versen (38-40) zusätzliche Bestimmungen über Priesterprivilegien hinzu, die im hebräischen Text nicht erscheinen, was auf erweiterte Überlieferungstraditionen hinweist.
Leviticus 7,1
Hebräisch: וְזֹ֥את תּוֹרַ֖ת הָאָשָׁ֑ם קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים הֽוּא׃
Deutsch: Und dies ist die Torah des Schuldopfers; es ist hochheilig.

Kommentar: וְזֹ֥את תּוֹרַ֖ת הָאָשָׁ֑ם (und dies ist die Torah des Schuldopfers) führt die vierte priesterliche תורה ein, entsprechend dem etablierten Muster der vorherigen תורות (6,2.7.18). קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים הֽוּא (hochheilig ist es) klassifiziert אשם sofort als קדש קדשים, parallel zu חטאת (6,18) und מנחה (6,10).
תורת האשם (Torah des Schuldopfers) vervollständigt die priesterlichen תורות der Hauptopferarten. Die unmittelbare קדש קדשים-Klassifikation zeigt die identische Heiligkeitsstufe von אשם, חטאת und מנחה.
Strukturelle Abweichung: Die LXX beginnt Kapitel 7 direkt mit den Friedensopfergesetzen, während der hebräische Text mit dem Schuldopfergesetz beginnt. Dies zeigt eine fundamental andere Kapitelorganisation.
Fehlende Schuldopfergesetze: Die LXX überspringt die hebräischen Verse 1-10 (Schuldopfergesetze) vollständig und beginnt sofort mit Vers 11 (Friedensopfer).
Die LXX übersetzt תּוֹרַ֖ת הָאָשָׁ֑ם mit νόμος περὶ πλημμελείας (Gesetz bezüglich Verfehlung) und קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים mit ἅγια ἁγίων (heilige der heiligen).
Dieser Vers leitet die תורת האשם mit der charakteristischen קדש קדשים-Klassifikation ein.
Leviticus 7,2
Hebräisch: בִּמְק֗וֹם אֲשֶׁ֤ר יִשְׁחֲטוּ֙ אֶת־הָ֣עֹלָ֔ה יִשְׁחֲט֖וּ אֶת־הָאָשָׁ֑ם וְאֶת־דָּמֹ֛ו יִזְרֹ֥ק עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב׃
Deutsch: An dem Ort, wo man das Aufsteigeopfer schlachtet, soll man das Schuldopfer schlachten; und sein Blut soll an den Altar spritzen ringsum.

Kommentar: בִּמְק֗וֹם אֲשֶׁ֤ר יִשְׁחֲטוּ֙ אֶת־הָ֣עֹלָ֔ה יִשְׁחֲט֖וּ אֶת־הָאָשָׁ֑ם (an dem Ort, wo man das Aufsteigeopfer schlachtet, soll man das Schuldopfer schlachten) entspricht exakt 6,18 für חטאת. במקום אשר ישחטו את־העלה (an dem Ort, wo man das Aufsteigeopfer schlachtet), ישחטו את־האשם (soll man das Schuldopfer schlachten) - beide im unpersönlichen Plural.
וְאֶת־דָּמֹ֛ו יִזְרֹ֥ק עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב (und sein Blut soll er an den Altar ringsum sprengen) entspricht den שלמים-Bestimmungen (3,2.8.13) und unterscheidet sich von חטאת, wo Blut an die Altarhörner gesetzt wird. ואת־דמו יזרק על־המזבח סביב (und sein Blut soll er an den Altar ringsum sprengen).
במקום אשר ישחטו את־העלה identifiziert den אשם-Schlachtort mit עלה und חטאת: die Nordseite des Altars (1,11). יזרק...סביב (sprengen...ringsum) zeigt זרק (sprengen) statt נתן (setzen) wie bei חטאת.
Die LXX übersetzt יִשְׁחֲטוּ֙ mit σφάξουσιν (sie sollen schlachten), יִשְׁחֲט֖וּ mit σφαγήσεται (es soll geschlachtet werden) und יִזְרֹ֥ק mit προσχεεῖ (er soll hingießen).
Die Satzstruktur: zeigt Ortsbestimmung + Blutverfahren: Ortsanalogie + Blutverfahren. Die Struktur verbindet אשם mit עלה-Schlachtort aber שלמים-Blutverfahren.
Dieser Vers regelt Schlachtort (wie עלה/חטאת) und Blutverfahren (wie שלמים) für אשם.
Leviticus 7,3
Hebräisch: וְאֵ֥ת כָּל־חֶלְבֹּ֖ו יַקְרִ֣יב מִמֶּ֑נּוּ אֵ֚ת הָֽאַלְיָ֔ה וְאֶת־הַחֵ֖לֶב הַֽמְכַסֶּ֥ה אֶת־הַקֶּֽרֶב׃
Deutsch: Und alles Fett soll er davon darbringen: den Fettschwanz und das Fett, welches das Eingeweide bedeckt,

Kommentar: וְאֵ֥ת כָּל־חֶלְבֹּ֖ו יַקְרִ֣יב מִמֶּ֑נּוּ (und all sein Fett soll er davon darbringen) entspricht den שלמים-Bestimmungen von Kapitel 3. ואת כל־חלבו יקריב ממנו (und all sein Fett soll er davon darbringen).
אֵ֚ת הָֽאַלְיָ֔ה וְאֶת־הַחֵ֖לֶב הַֽמְכַסֶּ֥ה אֶת־הַקֶּֽרֶב (den Fettschwanz und das Fett, das das Eingeweide bedeckt) entspricht 3,9 für Schaf-שלמים. את האליה (den Fettschwanz) nur bei Schafen, ואת־החלב המכסה את־הקרב (und das Fett, das das Eingeweide bedeckt).
כל־חלבו יקריב ממנו zeigt, dass bei אשם wie bei שלמים alle Fettteile dargebracht werden, im Unterschied zu עלה, wo das ganze Tier verbrannt wird. האליה (Fettschwanz) spezifiziert איל (Widder) als אשם-Tier entsprechend Kapitel 5.
Die LXX übersetzt כָּל־חֶלְבֹּ֖ו mit πᾶν τὸ στέαρ αὐτοῦ (all sein Fett), הָֽאַלְיָ֔ה mit τὴν ὀσφὺν (die Lende/den Fettschwanz) und הַֽמְכַסֶּ֥ה mit τὸ κατακαλύπτον (das bedeckende).
Die Satzstruktur: zeigt Fettdarbringung + Spezifizierung: Objekt + Verb + Quelle + zwei spezifische Fettteile. Die Struktur entspricht den שלמים-Fettbestimmungen.
Dieser Vers etabliert die שלמים-identische Fettdarbringung für אשם: Fettschwanz und Eingeweidefett.
Leviticus 7,4
Hebräisch: וְאֵת֙ שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֔ת וְאֶת־הַחֵ֨לֶב֙ אֲשֶׁ֣ר עֲלֵיהֶ֔ן אֲשֶׁ֖ר עַל־הַכְּסָלִ֑ים וְאֶת־הַיֹּתֶ֨רֶת֙ עַל־הַכָּבֵ֔ד עַל־הַכְּלָיֹ֖ת יְסִירֶֽנָּה׃
Deutsch: und die beiden Nieren und das Fett, das an ihnen, das an den Lenden ist, und das Netz über der Leber: Samt den Nieren soll er es abtrennen.

Kommentar: וְאֵת֙ שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֔ת וְאֶת־הַחֵ֨לֶב֙ אֲשֶׁ֣ר עֲלֵיהֶ֔ן אֲשֶׁ֖ר עַל־הַכְּסָלִ֑ים (und die beiden Nieren und das Fett, das an ihnen ist, das an den Lenden ist) entspricht exakt 3,4.10.15 für שלמים. ואת שתי הכליות (und die beiden Nieren), ואת־החלב אשר עליהן אשר על־הכסלים (und das Fett, das an ihnen ist, das an den Lenden ist).
וְאֶת־הַיֹּתֶ֨רֶת֙ עַל־הַכָּבֵ֔ד עַל־הַכְּלָיֹ֖ת יְסִירֶֽנָּה (und das Netz über der Leber, über den Nieren soll er es abtrennen) vervollständigt die Fettteile entsprechend שלמים. ואת־היתרת על־הכבד (und das Netz über der Leber), על־הכליות יסירנה (über den Nieren soll er es abtrennen).
Die Aufzählung entspricht exakt den שלמים-Fettbestimmungen: כליות (Nieren), חלב על־הכסלים (Fett an den Lenden), יתרת על־הכבד (Lebernetz). יסירנה (er soll es abtrennen) zeigt die sorgfältige Entfernung der Fettteile.
Die LXX übersetzt שְׁתֵּ֣י הַכְּלָיֹ֔ת mit τοὺς δύο νεφροὺς (die zwei Nieren), הַכְּסָלִ֑ים mit τῶν μηρίων (der Schenkel) und הַיֹּתֶ֨רֶת֙ mit τὸν λοβὸν (den Lappen).
Die Satzstruktur: entspricht den שלמים-Fettaufzählungen: drei koordinierte Objekte + Entfernungsanweisung. Die identische Struktur zeigt die שלמים-Analogie für אשם-Fettbehandlung.
Dieser Vers vervollständigt die שלמים-identische Fettaufzählung für אשם: Nieren, Lendenfett, Lebernetz.
Leviticus 7,5
Hebräisch: וְהִקְטִ֨יר אֹתָ֤ם הַכֹּהֵן֙ הַמִּזְבֵּ֔חָה אִשֶּׁ֖ה לַיהוָ֑ה אָשָׁ֖ם הֽוּא׃
Deutsch: Und der Priester soll es auf dem Altar räuchern als ein Feueropfer dem Ewigen: Es ist ein Schuldopfer.

Kommentar: וְהִקְטִ֨יר אֹתָ֤ם הַכֹּהֵן֙ הַמִּזְבֵּ֔חָה אִשֶּׁ֖ה לַיהוָ֑ה (und der Priester soll sie auf dem Altar räuchern als Feueropfer für JHWH) zeigt die Fettverbrennung. והקטיר אתם הכהן המזבחה (und der Priester soll sie auf dem Altar räuchern), אשה ליהוה (als Feueropfer für JHWH).
אָשָׁ֖ם הֽוּא (es ist ein Schuldopfer) ist abschließende Klassifikation mit emphatischem Pronomen, entsprechend den anderen תורות (6,2: עלה הוא; 6,18: חטאת הוא).
והקטיר אתם הכהן המזבחה אשה ליהוה entspricht exakt 3,5.11.16 für שלמים: dieselbe Fettverbrennung als אשה ליהוה (Feueropfer für JHWH). אתם (sie) bezieht sich auf die Fettteile von V. 3-4.
אשם הוא (es ist ein Schuldopfer) klassifiziert das gesamte Verfahren eindeutig als אשם, trotz der שלמים-Analogien bei Fett- und Blutbehandlung.
Die LXX übersetzt וְהִקְטִ֨יר mit ἀνοίσει (er soll hinaufbringen), אִשֶּׁ֖ה mit κάρπωμα (Opfergabe) und אָשָׁ֖ם הֽוּא mit πλημμέλημά ἐστιν (es ist eine Verfehlung).
Die Satzstruktur: zeigt Fettverbrennung + Klassifikation: Verb + Objekt + Subjekt + Ortsangabe + Klassifikation + Dativangabe // emphatische Schlussklassifikation. Die Struktur entspricht den שלמים-Fettverbrennungsformeln.
Dieser Vers beschließt die אשם-Darbringung mit priesterlicher Fettverbrennung und emphatischer אשם-Klassifikation.
Leviticus 7,6
Hebräisch: כָּל־זָכָ֥ר בַּכֹּהֲנִ֖ים יֹאכְלֶ֑נּוּ בְּמָק֤וֹם קָדוֹשׁ֙ יֵאָכֵ֔ל קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים הֽוּא׃
Deutsch: Alles Männliche unter den Priestern soll es essen; an heiligem Ort soll es gegessen werden: Hochheilig ist es.

Kommentar: כָּל־זָכָ֥ר בַּכֹּהֲנִ֖ים יֹאכְלֶ֑נּוּ בְּמָק֤וֹם קָדוֹשׁ֙ יֵאָכֵ֔ל קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים הֽוּא entspricht exakt 6,22 für חטאת und 6,11 für מנחה. כל־זכר בכהנים יאכלנו (alles Männliche unter den Priestern soll es essen), במקום קדוש יאכל (an heiligem Ort soll es gegessen werden), קדש קדשים הוא (hochheilig ist es).
Diese identische Formulierung etabliert אשם, חטאת und מנחה als קדש קדשים mit denselben Verzehrbestimmungen: nur männliche Priester, nur an heiligem Ort (Heiligtumsvorhof).
יאכלנו (soll es essen) mit maskulinem Suffix bezieht sich auf das אשם-Fleisch nach Abzug der Fettteile. במקום קדוש entspricht 6,9.19: בחצר אהל־מועד (im Vorhof des Zeltes der Begegnung).
Die LXX übersetzt identisch zu 6,22: κָּל־זָכָ֥ר mit πᾶν ἀρσενικόν (alles Männliche), בְּמָק֤וֹם קָדוֹשׁ֙ mit ἐν τόπῳ ἁγίῳ (an heiligem Ort) und קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים mit ἅγια ἁγίων (heilige der heiligen).
Die Satzstruktur: entspricht exakt 6,11.22: Subjekt + Verb + Objekt + Ortsbestimmung + Verb + Klassifikation. Die identische Struktur unterstreicht die einheitlichen קדש קדשים-Bestimmungen.
Dieser Vers etabliert אשם in denselben קדש קדשים-Verzehrbestimmungen wie חטאת und מנחה.
Leviticus 7,7
Hebräisch: כַּֽחַטָּאת֙ כָּֽאָשָׁ֔ם תּוֹרָ֥ה אַחַ֖ת לָהֶ֑ם הַכֹּהֵ֛ן אֲשֶׁ֥ר יְכַפֶּר־בּוֹ֖ לוֹ֥ יִהְיֶֽה׃
Deutsch: Wie das Sündopfer, so das Schuldopfer: Eine Torah soll für sie sein. Der Priester, der damit Sühne erwirkt, soll es gehören.

Kommentar: כַּֽחַטָּאת֙ כָּֽאָשָׁ֔ם תּוֹרָ֥ה אַחַ֖ת לָהֶ֑ם (wie das Sündopfer, so das Schuldopfer: eine Torah für sie) etabliert die rechtliche Gleichstellung. כחטאת כאשם (wie das Sündopfer, so das Schuldopfer) mit vergleichender כ, תורה אחת להם (eine Torah für sie).
הַכֹּהֵ֛ן אֲשֶׁ֥ר יְכַפֶּר־בּוֹ֖ לוֹ֥ יִהְיֶֽה (der Priester, der damit Sühne erwirkt, ihm soll es gehören) regelt die priesterliche Berechtigung. הכהן אשר יכפר־בו (der Priester, der damit Sühne erwirkt), לו יהיה (ihm soll es gehören).
כחטאת כאשם תורה אחת להם zeigt, dass חטאת und אשם rechtlich identisch behandelt werden: dieselben Verzehr-, Reinigungs- und Heiligkeitsbestimmungen. תורה אחת (eine Torah) bedeutet einheitliche Rechtssprechung.
הכהן אשר יכפר־בו לו יהיה spezifiziert, dass der sühnende Priester (nicht alle Priester) das Fleisch erhält, entsprechend 6,19 für חטאת.
Die LXX übersetzt כַּֽחַטָּאת֙ כָּֽאָשָׁ֔ם mit ὥσπερ τὸ περὶ ἁμαρτίας οὕτως καὶ τὸ περὶ πλημμελείας (wie das bezüglich Sünde, so auch das bezüglich Verfehlung), תּוֹרָ֥ה אַחַ֖ת mit νόμος εἷς (ein Gesetz) und יְכַפֶּר־בּוֹ֖ mit ἐξιλάσηται ἐν αὐτῷ (er sühnt mit ihm).
Die Satzstruktur: zeigt rechtliche Gleichstellung + Zuweisungsregelung: vergleichende Analogie + einheitliche Rechtsformel // Subjekt mit Relativsatz + Zuweisung. Die Struktur etabliert die חטאת-אשם-Rechtseinheit.
Dieser Vers etabliert die rechtliche Identität von חטאת und אשם und weist das Fleisch dem sühnenden Priester zu.
Leviticus 7,8
Hebräisch: וְהַ֨כֹּהֵ֔ן הַמַּקְרִ֖יב אֶת־עֹ֣לַת אִ֑ישׁ ע֤וֹר הָֽעֹלָה֙ אֲשֶׁ֣ר הִקְרִ֔יב לַכֹּהֵ֖ן לוֹ֥ יִהְיֶֽה׃
Deutsch: Und der Priester, der jemandes Aufsteigeopfer darbringt: Ihm, dem Priester, soll die Haut des Aufsteigeopfers gehören, das er dargebracht hat.

Kommentar: וְהַ֨כֹּהֵ֔ן הַמַּקְרִ֖יב אֶת־עֹ֣לַת אִ֑ישׁ (und der Priester, der jemandes Aufsteigeopfer darbringt) spezifiziert den darbringenden Priester. והכהן המקריב (und der Priester, der darbringt), את־עלת איש (jemandes Aufsteigeopfer).
ע֤וֹר הָֽעֹלָה֙ אֲשֶׁ֣ר הִקְרִ֔יב לַכֹּהֵ֖ן לוֹ֥ יִהְיֶֽה (die Haut des Aufsteigeopfers, das er dargebracht hat, dem Priester soll sie gehören) regelt die Hautverteilung. עור העלה אשר הקריב (die Haut des Aufsteigeopfers, das er dargebracht hat), לכהן לו יהיה (dem Priester soll sie gehören).
עור העלה (Haut des Aufsteigeopfers) ist der einzige Teil von עלה, der nicht verbrannt wird. Da das gesamte עלה-Tier verbrannt wird (außer der Haut), erhält der Priester nur die Haut als Entschädigung.
המקריב...אשר הקריב zeigt Wiederholung von קרב (darbringen) zur Betonung der priesterlichen Leistung. לכהן לו יהיה (dem Priester soll sie gehören) mit doppelter Dativangabe für Emphase.
Die LXX übersetzt הַמַּקְרִ֖יב mit ὁ προσφέρων (der darbringende), ע֤וֹר mit δέρμα (Haut) und לוֹ֥ יִהְיֶֽה mit αὐτῷ ἔσται (ihm soll es sein).
Die Satzstruktur: zeigt priesterliche Berechtigung: komplexes Subjekt + Objekt mit Relativsatz + doppelte Dativzuweisung. Die Struktur regelt die einzige priesterliche Berechtigung bei עלה.
Dieser Vers regelt die priesterliche Hautberechtigung bei עלה als einzige nicht-verbrannte Komponente.
Leviticus 7,9
Hebräisch: וְכָל־מִנְחָ֗ה אֲשֶׁ֤ר תֵּֽאָפֶה֙ בַּתַּנּ֔וּר וְכָל־נַעֲשָׂ֥ה בַמַּרְחֶ֖שֶׁת וְעַֽל־מַחֲבַ֑ת לַכֹּהֵ֛ן הַמַּקְרִ֥יב אֹתָ֖הּ לוֹ֥ תִֽהְיֶֽה׃
Deutsch: Und alles Speisopfer, das im Ofen gebacken, und alles, was im Napf oder in der Pfanne zubereitet wird: Dem Priester, der es darbringt, ihm soll es gehören.

Kommentar: וְכָל־מִנְחָ֗ה אֲשֶׁ֤ר תֵּֽאָפֶה֙ בַּתַּנּ֔וּר (und jedes Speiseopfer, das im Ofen gebacken wird) entspricht 2,4 für Ofen-מנחה. וכל־מנחה אשר תאפה בתנור (und jedes Speiseopfer, das im Ofen gebacken wird).
וְכָל־נַעֲשָׂ֥ה בַמַּרְחֶ֖שֶׁת וְעַֽל־מַחֲבַ֑ת (und alles, was im Napf oder auf der Pfanne zubereitet wird) entspricht 2,5-7 für מרחשת und מחבת. וכל־נעשה במרחשת ועל־מחבת (und alles, was im Napf oder auf der Pfanne zubereitet wird).
לַכֹּהֵ֛ן הַמַּקְרִ֥יב אֹתָ֖הּ לוֹ֥ תִֽהְיֶֽה (dem Priester, der es darbringt, ihm soll es gehören) entspricht V. 8. לכהן המקריב אתה לו תהיה (dem Priester, der es darbringt, ihm soll es gehören).
Diese Bestimmung regelt מנחה-Arten mit spezieller Zubereitung (Ofen, מרחשת, מחבת) im Unterschied zu einfacher Mehl-מנחה. המקריב אתה (der es darbringt) zeigt, dass der darbringende Priester den Rest nach קמיצה erhält.
Die LXX übersetzt תֵּֽאָפֶה֙ mit πεφθῇ (gebacken wird), בַמַּרְחֶ֖שֶׁת mit ἐν τηγάνῳ (in der Pfanne) und בַּתַּנּ֔וּר mit ἐν κλιβάνῳ (im Ofen).
Die Satzstruktur: zeigt universelle מנחה-Berechtigung: drei koordinierte מנחה-Arten + Zuweisungsformel. Die Struktur regelt verschiedene מנחה-Zubereitungsarten einheitlich.
Dieser Vers regelt die priesterliche Berechtigung bei zubereiteten מנחה-Arten: dem darbringenden Priester gehört der Rest nach קמיצה.
Leviticus 7,10
Hebräisch: וְכָל־מִנְחָ֥ה בְלוּלָֽה־בַשֶּׁ֖מֶן וַחֲרֵבָ֑ה לְכָל־בְּנֵ֧י אַהֲרֹ֛ן תִּהְיֶ֖ה אִ֥ישׁ כְּאָחִֽיו׃
Deutsch: Und alles Speisopfer, das mit Öl gemengt oder trocken ist, sollen allen Söhnen Aarons gehören, dem einen wie dem anderen.

Kommentar: וְכָל־מִנְחָ֥ה בְלוּלָֽה־בַשֶּׁ֖מֶן וַחֲרֵבָ֑ה (und jedes Speiseopfer, das mit Öl gemengt oder trocken ist) unterscheidet zwischen Öl-מנחה und trockener מנחה. וכל־מנחה בלולה־בשמן (und jedes Speiseopfer, das mit Öl gemengt ist), וחרבה (und trockenes) von חרב (trocken sein).
לְכָל־בְּנֵ֧י אַהֲרֹ֛ן תִּהְיֶ֖ה אִ֥ישׁ כְּאָחִֽיו (allen Söhnen Aarons soll es gehören, einem wie dem anderen) zeigt gleichmäßige Verteilung. לכל־בני אהרן תהיה (allen Söhnen Aarons soll es gehören), איש כאחיו (einem wie dem anderen) bedeutet gleichmäßige Aufteilung.
בלולה־בשמן וחרבה (mit Öl gemengt und trocken) umfasst alle מנחה-Arten: mit Öl (2,1.4-7) und ohne Öl (möglicherweise 5,11 חטאת-Mehl ohne Öl). איש כאחיו (einer wie der andere) etabliert Gleichberechtigung aller Aaroniden.
Die Unterscheidung zu V. 9: V. 9 regelt zubereitete מנחה (Ofen, מרחשת, מחבת) für den darbringenden Priester; V. 10 regelt einfache מנחה (mit/ohne Öl) für alle Aaroniden gleichmäßig.
Die LXX übersetzt בְלוּלָֽה־בַשֶּׁ֖מֶן mit πεφυραμένη ἐν ἐλαίῳ (mit Öl gemengt), חֲרֵבָ֑ה mit ἄνευ ἐλαίου (ohne Öl) und אִ֥ישׁ כְּאָחִֽיו mit ἑκάστῳ κατὰ τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ (jedem entsprechend seinem Bruder).
Die Satzstruktur: zeigt universelle Verteilung: Subjekt mit zwei Qualifikationen + Zuweisung + Gleichheitsformel. Die Struktur etabliert gleichmäßige priesterliche Teilhabe an einfachen מנחה.
Dieser Vers regelt die gleichmäßige Verteilung einfacher מנחה unter allen Aaroniden im Unterschied zu zubereiteten מנחה für den darbringenden Priester.
Leviticus 7,11
Hebräisch: וְזֹ֥את תּוֹרַ֖ת זֶ֣בַח הַשְּׁלָמִ֑ים אֲשֶׁ֥ר יַקְרִ֖יב לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und dies ist die Torah des Friedensopfers, das man dem Ewigen darbringt:

Kommentar: וְזֹ֥את תּוֹרַ֖ת זֶ֣בַח הַשְּׁלָמִ֑ים אֲשֶׁ֥ר יַקְרִ֖יב לַיהוָֽה führt die fünfte und letzte priesterliche תורה ein. וזאת תורת זבח השלמים (und dies ist die Torah des Friedensopfers) entspricht dem etablierten Muster, אשר יקריב ליהוה (das man JHWH darbringt) als erläuternder Relativsatz.
זבח השלמים (Friedensopfer) statt nur שלמים betont den Schlachtcharakter. תורת זבח השלמים behandelt nicht die Darbringung (Kapitel 3), sondern die priesterliche Handhabung und Verzehrbestimmungen.
Die LXX übersetzt תּוֹרַ֖ת זֶ֣בַח הַשְּׁלָמִ֑ים mit νόμος θυσίας σωτηρίου (Gesetz des Heilsopfers) und יַקְרִ֖יב mit προσοίσει (er wird darbringen).
Die Satzstruktur: zeigt Torah-Einleitung mit Spezifizierung: Torah-Klassifikation + erläuternder Relativsatz. Die Struktur entspricht den vorherigen תורות mit zusätzlicher Spezifizierung.
Dieser Vers leitet die תורת זבח השלמים als letzte der fünf priesterlichen תורות ein.
Leviticus 7,12
Hebräisch: אִ֣ם עַל־תּוֹדָה֮ יַקְרִיבֶנּוּ֒ וְהִקְרִ֣יב׀ עַל־זֶ֣בַח הַתּוֹדָ֗ה חַלּ֤וֹת מַצּוֹת֙ בְּלוּלֹ֣ת בַּשֶּׁ֔מֶן וּרְקִיקֵ֥י מַצּ֖וֹת מְשֻׁחִ֣ים בַּשָּׁ֑מֶן וְסֹ֣לֶת מֻרְבֶּ֔כֶת חַלֹּ֖ת בְּלוּלֹ֥ת בַּשָּֽמֶן׃
Deutsch: Wenn man es zum Dank darbringt, so bringe man nebst dem Dankopfer ungesäuerte Kuchen dar, gemengt mit Öl, und ungesäuerte Fladen, gesalbt mit Öl, und Feinmehl, eingerührt mit Öl: Kuchen, gemengt mit Öl.

Kommentar: אִ֣ם עַל־תּוֹדָה֮ יַקְרִיבֶנּוּ֒ (wenn er es zum Dank darbringt) führt die erste שלמים-Unterkategorie ein. אם על־תודה יקריבנו (wenn er es zum Dank darbringt) von תודה (Dank/Lobpreis).
וְהִקְרִ֣יב׀ עַל־זֶ֣בַח הַתּוֹדָ֗ה חַלּ֤וֹת מַצּוֹת֙ בְּלוּלֹ֣ת בַּשֶּׁ֔מֶן (und er soll zu dem Dankopfer ungesäuerte Kuchen darbringen, gemengt mit Öl) zeigt die erste Brotart. והקריב על־זבח התודה (und er soll zu dem Dankopfer darbringen), חלות מצות בלולת בשמן (ungesäuerte Kuchen, gemengt mit Öl).
וּרְקִיקֵ֥י מַצּ֖וֹת מְשֻׁחִ֣ים בַּשָּׁ֑מֶן (und ungesäuerte Fladen, gesalbt mit Öl) zeigt die zweite Brotart. ורקיקי מצות (und ungesäuerte Fladen) von רקיק (dünner Fladen), משחים בשמן (gesalbt mit Öl).
וְסֹ֣לֶת מֻרְבֶּ֔כֶת חַלֹּ֖ת בְּלוּלֹ֥ת בַּשָּֽמֶן (und Feinmehl, eingerührt, Kuchen gemengt mit Öl) zeigt die dritte Brotart. וסלת מרבכת (und Feinmehl, eingerührt), חלות בלולת בשמן (Kuchen gemengt mit Öl).
זבח התודה (Dankopfer) ist שלמים aus Dankbarkeit für göttliche Wohltaten. Die drei Brotarten entsprechen מנחה-Arten aus Kapitel 2: חלות בלולת בשמן (2,4), רקיקי...משחים בשמן (2,4), סלת מרבכת (2,5-6).
Vers 12 (MT=2 LXX): Die LXX übersetzt תודה (toda - "Dankopfer") als αἰνέσεως (Lobpreis), was eine liturgisch-theologische Präzisierung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt konditionalen תודה-Fall + Brotdarbringung: Protasis + Apodosis mit drei koordinierten Brotarten. Die Struktur zeigt die komplexe תודה-Darbringung.
Dieser Vers führt זבח התודה mit drei ungesäuerten Brotarten als Begleitung ein.
Leviticus 7,13
Hebräisch: עַל־חַלֹּת֙ לֶ֣חֶם חָמֵ֔ץ יַקְרִ֖יב קָרְבָּנֹ֑ו עַל־זֶ֖בַח תּוֹדַ֥ת שְׁלָמָֽיו׃
Deutsch: Nebst den Kuchen soll man gesäuertes Brot als Opfergabe darbringen, nebst seinem Dank-Friedensopfer.

Kommentar: עַל־חַלֹּת֙ לֶ֣חֶם חָמֵ֔ץ יַקְרִ֖יב קָרְבָּנֹ֑ו (zu den Kuchen soll er gesäuertes Brot als seine Opfergabe darbringen) fügt eine vierte Brotart hinzu. על־חלות לחם חמץ (zu den Kuchen gesäuertes Brot), יקריב קרבנו (soll er seine Opfergabe darbringen).
עַל־זֶ֖בַח תּוֹדַ֥ת שְׁלָמָֽיו (zu seinem Dank-Friedensopfer) zeigt die vollständige Bezeichnung. על־זבח תודת שלמיו (zu seinem Dank-Friedensopfer) mit drei Komponenten: זבח (Schlachtopfer), תודה (Dank), שלמים (Friedensopfer).
לחם חמץ (gesäuertes Brot) ist bemerkenswert, da חמץ (Sauerteig) normalerweise bei Opfern verboten ist (2,11). תודה ist die einzige Ausnahme. על־חלות (zu den Kuchen) bezieht sich auf die drei מצות-Arten von V. 12.
זבח תודת שלמיו (sein Dank-Friedensopfer) ist Genitivkonstruktion: שלמים als Oberkategorie, תודה als Unterkategorie, זבח als konkreter Akt.
Die LXX übersetzt חַלֹּת֙ mit ἄρτων (Broten), לֶ֣חֶם חָמֵ֔ץ mit ἄρτους ζυμίτας (gesäuerte Brote) und תּוֹדַ֥ת שְׁלָמָֽיו mit αἰνέσεως σωτηρίου αὐτοῦ (seines Lob-Heilsopfers).
Die Satzstruktur: zeigt Ergänzung + Kontextualisierung: Präpositionalphrase + Objekt + Verb + Objekt + Präpositionalphrase. Die Struktur fügt חמץ zu den מצות von V. 12 hinzu.
Dieser Vers ergänzt die תודה-Darbringung um gesäuertes Brot als einzige Ausnahme vom חמץ-Verbot bei Opfern.
Leviticus 7,14
Hebräisch: וְהִקְרִ֨יב מִמֶּ֤נּוּ אֶחָד֙ מִכָּל־קָרְבָּ֔ן תְּרוּמָ֖ה לַיהוָ֑ה לַכֹּהֵ֗ן הַזֹּרֵ֛ק אֶת־דַּ֥ם הַשְּׁלָמִ֖ים לוֹ֥ יִהְיֶֽה׃
Deutsch: Und man soll je eines davon, von der ganzen Opfergabe, dem Ewigen als Hebopfer darbringen; dem Priester, der das Blut des Friedensopfers spritzt, ihm soll es gehören.

Kommentar: וְהִקְרִ֨יב מִמֶּ֤נּוּ אֶחָד֙ מִכָּל־קָרְבָּ֔ן תְּרוּמָ֖ה לַיהוָ֑ה (und er soll davon eines von jeder Opfergabe als Hebopfer für JHWH darbringen) regelt die priesterliche Abgabe. והקריב ממנו אחד מכל־קרבן (und er soll davon eines von jeder Opfergabe darbringen), תרומה ליהוה (als Hebopfer für JHWH).
לַכֹּהֵ֗ן הַזֹּרֵ֛ק אֶת־דַּ֥ם הַשְּׁלָמִ֖ים לוֹ֥ יִהְיֶֽה (dem Priester, der das Blut des Friedensopfers spritzt, ihm soll es gehören) weist die תרומה zu. לכהן הזרק את־דם השלמים (dem Priester, der das Blut des Friedensopfers spritzt), לו יהיה (ihm soll es gehören).
אחד מכל־קרבן (eines von jeder Opfergabe) bedeutet: von den vier Brotarten (drei מצות + חמץ) je eines für den Priester. תרומה ליהוה (Hebopfer für JHWH) bezeichnet die priesterliche Abgabe als göttlich bestimmt.
הזרק את־דם השלמים (der das Blut des Friedensopfers spritzt) identifiziert den berechtigten Priester durch seine spezifische Dienstleistung. זרק (spritzen) entspricht dem שלמים-Blutverfahren von 3,2.8.13.
Die Satzstruktur: zeigt Abgabenregelung + Zuweisungsbestimmung: Verb + Quellangabe + Objekt + komplexe Zweckangabe // komplexes Subjekt + Zuweisung. Die Struktur regelt die priesterliche תרומה bei תודה.
Dieser Vers regelt die priesterliche תרומה (ein Stück von jeder Brotart) für den das Blut spritzenden Priester.
Leviticus 7,15
Hebräisch: וּבְשַׂ֗ר זֶ֚בַח תּוֹדַ֣ת שְׁלָמָ֔יו בְּי֥וֹם קָרְבָּנֹ֖ו יֵאָכֵ֑ל לֹֽא־יַנִּ֥יחַ מִמֶּ֖נּוּ עַד־בֹּֽקֶר׃
Deutsch: Und das Fleisch seines Dank-Friedensopfers soll am Tag seiner Darbringung gegessen werden; er soll nichts davon übrig lassen bis zum Morgen.

Kommentar: וּבְשַׂ֗ר זֶ֚בַח תּוֹדַ֣ת שְׁלָמָ֔יו בְּי֥וֹם קָרְבָּנֹ֖ו יֵאָכֵ֑ל (und das Fleisch seines Dank-Friedensopfers soll am Tag seiner Darbringung gegessen werden) zeigt die zeitliche Begrenzung. ובשר זבח תודת שלמיו (und das Fleisch seines Dank-Friedensopfers), ביום קרבנו יאכל (am Tag seiner Darbringung soll es gegessen werden).
לֹֽא־יַנִּ֥יחַ מִמֶּ֖נּוּ עַד־בֹּֽקֶר (er soll nichts davon übrig lassen bis zum Morgen) verstärkt die Eintagesfrist. לא־יניח ממנו עד־בקר (er soll nichts davon übrig lassen bis zum Morgen) von נוח (ruhen lassen/übrig lassen).
ביום קרבנו יאכל (am Tag seiner Darbringung soll es gegessen werden) etabliert die strengste Verzehrfrist: nur am Darbringungstag. לא־יניח ממנו עד־בקר betont: absolut nichts darf bis zum nächsten Morgen übrig bleiben.
זבח תודת שלמיו (sein Dank-Friedensopfer) wiederholt die vollständige Bezeichnung von V. 13. Die strenge Eintagesfrist für תודה unterscheidet sich von anderen שלמים-Arten.
Die LXX übersetzt בְּי֥וֹם קָרְבָּנֹ֖ו mit ἐν ἡμέρᾳ δώρου αὐτοῦ (am Tag seiner Gabe), יַנִּ֥יחַ mit καταλείψει (er soll übrig lassen) und עַד־בֹּֽקֶר mit εἰς πρωί (bis zum Morgen).
Die Satzstruktur: zeigt zeitliche Verzehrbegrenzung: Subjekt + temporale Bestimmung + Verb + verstärkende negative Bestimmung. Die Struktur etabliert die strenge Eintagesfrist für תודה.
Dieser Vers etabliert die strenge Eintagesfrist für תודה-Verzehrung: alles muss am Darbringungstag gegessen werden.
Leviticus 7,16
Hebräisch: וְאִם־נֶ֣דֶר׀ א֣וֹ נְדָבָ֗ה זֶ֚בַח קָרְבָּנֹ֔ו בְּי֛וֹם הַקְרִיבֹ֥ו אֶת־זִבְחֹ֖ו יֵאָכֵ֑ל וּמִֽמָּחֳרָ֔ת וְהַנּוֹתָ֥ר מִמֶּ֖נּוּ יֵאָכֵֽל׃
Deutsch: Und wenn das Schlachtopfer seiner Opfergabe ein Gelübde oder eine freiwillige Gabe ist, so soll es an dem Tag, da er sein Schlachtopfer darbringt, gegessen werden; und am anderen Tag soll dann, was davon übrigbleibt, gegessen werden.

Kommentar: וְאִם־נֶ֣דֶר׀ א֣וֹ נְדָבָ֗ה זֶ֚בַח קָרְבָּנֹ֔ו (und wenn das Schlachtopfer seiner Opfergabe ein Gelübde oder eine freiwillige Gabe ist) führt die zweite שלמים-Kategorie ein. ואם־נדר או נדבה (und wenn ein Gelübde oder eine freiwillige Gabe), זבח קרבנו (das Schlachtopfer seiner Opfergabe).
בְּי֛וֹם הַקְרִיבֹ֥ו אֶת־זִבְחֹ֖ו יֵאָכֵ֑ל (am Tag, da er sein Schlachtopfer darbringt, soll es gegessen werden) entspricht V. 15. ביום הקריבו את־זבחו יאכל (am Tag, da er sein Schlachtopfer darbringt, soll es gegessen werden).
וּמִֽמָּחֳרָ֔ת וְהַנּוֹתָ֥ר מִמֶּ֖נּוּ יֵאָכֵֽל (und am anderen Tag soll das Übrige davon gegessen werden) zeigt die erweiterte Frist. וממחרת (und am anderen Tag), והנותר ממנו יאכל (und das Übrige davon soll gegessen werden).
נדר או נדבה (Gelübde oder freiwillige Gabe) sind die beiden anderen שלמים-Kategorien neben תודה. נדר (Gelübde) ist verpflichtende Zusage, נדבה (freiwillige Gabe) ist spontane Darbringung.
ממחרת והנותר ממנו יאכל (am anderen Tag soll das Übrige davon gegessen werden) verlängert die Verzehrfrist auf zwei Tage, im Unterschied zur Eintagesfrist bei תודה.
Die LXX übersetzt נֶ֣דֶר׀ mit εὐχή (Gelübde), נְדָבָ֗ה mit ἑκούσιον (freiwillig) und מִֽמָּחֳרָ֔ת mit τῇ αὔριον (am morgigen Tag).
Die Satzstruktur: zeigt konditionalen Fall + erweiterte Verzehrfrist: Protasis mit zwei Alternativen + Apodosis mit Zweitagesregelung. Die Struktur kontrastiert zu V. 15.
Dieser Vers führt נדר und נדבה als שלמים-Kategorien mit Zweitages-Verzehrfrist ein, im Unterschied zur Eintagesfrist bei תודה.
Leviticus 7,17
Hebräisch: וְהַנּוֹתָ֖ר מִבְּשַׂ֣ר הַזָּ֑בַח בַּיּוֹם֙ הַשְּׁלִישִׁ֔י בָּאֵ֖שׁ יִשָּׂרֵֽף׃
Deutsch: Und was vom Fleisch des Schlachtopfers am dritten Tag übrigbleibt, soll mit Feuer verbrannt werden.

Kommentar: וְהַנּוֹתָ֖ר מִבְּשַׂ֣ר הַזָּ֑בַח בַּיּוֹם֙ הַשְּׁלִישִׁ֔י בָּאֵ֖שׁ יִשָּׂרֵֽף (und das Übrige vom Fleisch des Schlachtopfers am dritten Tag soll mit Feuer verbrannt werden) regelt die Entsorgung. והנותר מבשר הזבח (und das Übrige vom Fleisch des Schlachtopfers), ביום השלישי (am dritten Tag), באש ישרף (soll mit Feuer verbrannt werden).
ביום השלישי (am dritten Tag) etabliert die absolute Grenze: nach zwei erlaubten Tagen (נדר/נדבה) oder einem Tag (תודה) muss alles Übrige verbrannt werden. באש ישרף (soll mit Feuer verbrannt werden) zeigt vollständige Vernichtung.
הנותר מבשר הזבח (das Übrige vom Fleisch des Schlachtopfers) bezieht sich auf alle שלמים-Arten: תודה (nach einem Tag), נדר/נדבה (nach zwei Tagen). ביום השלישי ist für alle שלמים die absolute Verbrennungsgrenze.
Die LXX übersetzt הַנּוֹתָ֖ר mit τὸ καταλειφθὲν (das Übriggelassene), בַּיּוֹם֙ הַשְּׁלִישִׁ֔י mit τῇ ἡμέρᾳ τῇ τρίτῃ (am dritten Tag) und יִשָּׂרֵֽף mit κατακαυθήσεται (soll verbrannt werden).
Die Satzstruktur: zeigt kategorische Entsorgungsbestimmung: Subjekt + temporale Bestimmung + Modalbestimmung + Verb. Die Kürze unterstreicht die Unausweichlichkeit.
Dieser Vers etabliert die absolute Drittages-Verbrennungspflicht für alle übrigen שלמים-Reste als hygienische und rituelle Notwendigkeit.
Leviticus 7,18
Hebräisch: וְאִ֣ם הֵאָכֹ֣ל יֵ֠אָכֵל מִבְּשַׂר־זֶ֨בַח שְׁלָמָ֜יו בַּיּ֣וֹם הַשְּׁלִישִׁי֮ לֹ֣א יֵרָצֶה֒ הַמַּקְרִ֣יב אֹתוֹ֗ לֹ֧א יֵחָשֵׁ֛ב לוֹ֖ פִּגּ֣וּל יִהְיֶ֑ה וְהַנֶּ֛פֶשׁ הָאֹכֶ֥לֶת מִמֶּ֖נּוּ עֲוֹנָ֥הּ תִּשָּֽׂא׃
Deutsch: Und wenn irgendetwas vom Fleisch seines Friedensopfers am dritten Tag gegessen wird, so wird es nicht wohlgefällig sein; wer es dargebracht hat, dem wird es nicht zugerechnet werden: Ein Gräuel wird es sein; und die Seele, die davon isst, wird ihre Ungerechtigkeit tragen.

Kommentar: וְאִ֣ם הֵאָכֹ֣ל יֵ֠אָכֵל מִבְּשַׂר־זֶ֨בַח שְׁלָמָ֜יו בַּיּ֣וֹם הַשְּׁלִישִׁי֮ (und wenn gegessen, gegessen wird vom Fleisch seines Friedensopfers am dritten Tag) zeigt verstärkende Konstruktion. ואם האכל יאכל (und wenn gegessen, gegessen wird) mit Infinitiv absolut + finite Verbform für Emphase, מבשר־זבח שלמיו ביום השלישי (vom Fleisch seines Friedensopfers am dritten Tag).
לֹ֣א יֵרָצֶה֒ הַמַּקְרִ֣יב אֹתוֹ֗ לֹ֧א יֵחָשֵׁ֛ב לוֹ֖ (es wird nicht wohlgefällig sein; wer es dargebracht hat, dem wird es nicht zugerechnet werden) zeigt die Konsequenzen. לא ירצה (es wird nicht wohlgefällig sein) von רצה (wohlgefällig sein), המקריב אתו לא יחשב לו (wer es dargebracht hat, dem wird es nicht zugerechnet werden).
פִּגּ֣וּל יִהְיֶ֑ה וְהַנֶּ֛פֶשׁ הָאֹכֶ֥לֶת מִמֶּ֖נּוּ עֲוֹנָ֥הּ תִּשָּֽׂא (ein Gräuel wird es sein; und die Seele, die davon isst, wird ihre Schuld tragen) zeigt die schweren Folgen. פגול יהיה (ein Gräuel wird es sein) von פגל (stinken/verderben), והנפש האכלת ממנו עונה תשא (und die Seele, die davon isst, wird ihre Schuld tragen).
האכל יאכל (gegessen, gegessen wird) betont die Schwere der Übertretung durch verstärkende Konstruktion. לא ירצה...לא יחשב לו zeigt, dass das gesamte Opfer ungültig wird. פגול (Gräuel) ist terminus technicus für verdorbenes/verspätetes Opferfleisch.
והנפש האכלת ממנו עונה תשא (und die Seele, die davon isst, wird ihre Schuld tragen) zeigt individuelle Verantwortung für den Verzehr von פגול.
Vers 18 (MT=8 LXX): Die LXX übersetzt פגול (piggul - "Verwerfliches") als μίασμα (Befleckung), was eine stärkere Reinheitskonnotation hat.
Die Satzstruktur: zeigt komplexe Konsequenzenregelung: verstärkter Konditionalsatz + drei koordinierte negative Konsequenzen + Schuldzuweisung. Die Struktur betont die Schwere der פגול-Übertretung.
Dieser Vers etabliert פגול (Gräuel) als Konzept für verspäteten Opferverzehr mit schweren rituellen und individuellen Konsequenzen.
Leviticus 7,19
Hebräisch: וְהַבָּשָׂ֞ר אֲשֶׁר־יִגַּ֤ע בְּכָל־טָמֵא֙ לֹ֣א יֵֽאָכֵ֔ל בָּאֵ֖שׁ יִשָּׂרֵ֑ף וְהַ֨בָּשָׂ֔ר כָּל־טָה֖וֹר יֹאכַ֥ל בָּשָֽׂר׃
Deutsch: Und das Fleisch, das irgendetwas Unreines berührt, soll nicht gegessen werden; mit Feuer soll es verbrannt werden. Und was das Fleisch betrifft, jeder Reine darf das Fleisch essen;

Kommentar: וְהַבָּשָׂ֞ר אֲשֶׁר־יִגַּ֤ע בְּכָל־טָמֵא֙ לֹ֣א יֵֽאָכֵ֔ל בָּאֵ֖שׁ יִשָּׂרֵ֑ף (und das Fleisch, das irgendetwas Unreines berührt, soll nicht gegessen werden; mit Feuer soll es verbrannt werden) regelt kontaminiertes Fleisch. והבשר אשר־יגע בכל־טמא (und das Fleisch, das irgendetwas Unreines berührt), לא יאכל באש ישרף (soll nicht gegessen werden; mit Feuer soll es verbrannt werden).
וְהַ֨בָּשָׂ֔ר כָּל־טָה֖וֹר יֹאכַ֥ל בָּשָֽׂר (und das Fleisch, jeder Reine darf das Fleisch essen) zeigt die positive Regel. והבשר כל־טהור יאכל בשר (und das Fleisch, jeder Reine darf das Fleisch essen) mit emphatischer Wiederholung von בשר.
אשר־יגע בכל־טמא (das irgendetwas Unreines berührt) zeigt die טמאה-Übertragung durch Berührung. באש ישרף (mit Feuer soll es verbrannt werden) entspricht V. 17 für verdorbenes Fleisch.
כל־טהור יאכל בשר (jeder Reine darf das Fleisch essen) mit טהור (rein) als rituelle Reinheit. Die Wiederholung והבשר...בשר betont die Fleischthematik.
Vers 20 (MT=10 LXX): Die LXX übersetzt ונכרתה (wenichreta - "und sie wird ausgerottet") als ἀπολεῖται (sie wird vernichtet), was eine ähnliche, aber nuanciert verschiedene Strafterminologie verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt kontrastierende Reinheitsbestimmungen: Subjekt mit Relativsatz + negative Bestimmung + Entsorgungsanweisung // kontrastierendes Subjekt + positive Bestimmung. Die Struktur kontrastiert טמא und טהור.
Dieser Vers regelt die Reinheitsbestimmungen für שלמים-Fleisch: kontaminiertes Fleisch wird verbrannt, reines darf von rituell Reinen gegessen werden.
Leviticus 7,20
Hebräisch: וְהַנֶּ֜פֶשׁ אֲשֶׁר־תֹּאכַ֣ל בָּשָׂ֗ר מִזֶּ֤בַח הַשְּׁלָמִים֙ אֲשֶׁ֣ר לַיהוָ֔ה וְטֻמְאָתוֹ֖ עָלָ֑יו וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מֵעַמֶּֽיהָ׃
Deutsch: aber die Seele, die Fleisch vom Friedensopfer isst, das dem Ewigen gehört, und ihre Unreinheit ist an ihr, selbige Seele soll aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden.

Kommentar: וְהַנֶּ֜פֶשׁ אֲשֶׁר־תֹּאכַ֣ל בָּשָׂ֗ר מִזֶּ֤בַח הַשְּׁלָמִים֙ אֲשֶׁ֣ר לַיהוָ֔ה (aber die Seele, die Fleisch vom Friedensopfer isst, das JHWH gehört) zeigt den schweren Fall. והנפש אשר־תאכל בשר מזבח השלמים אשר ליהוה (aber die Seele, die Fleisch vom Friedensopfer isst, das JHWH gehört).
וְטֻמְאָתוֹ֖ עָלָ֑יו (und ihre Unreinheit ist an ihr) spezifiziert die Bedingung. וטמאתו עליו (und ihre Unreinheit ist an ihr) mit טמאה (Unreinheit) als ritueller Zustand.
וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מֵעַמֶּֽיהָ (und jene Seele soll aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden) zeigt die כרת-Strafe. ונכרתה הנפש ההוא מעמיה (und jene Seele soll aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden) von כרת (ausrotten/abschneiden).
אשר ליהוה (das JHWH gehört) betont die sakrale Natur des שלמים-Fleisches. וטמאתו עליו (und ihre Unreinheit ist an ihr) zeigt rituell unreine Person. כרת (Ausrottung) ist die schwerste Strafe: göttliche Vernichtung oder Ausschluss.
Die LXX übersetzt וְטֻמְאָתוֹ֖ עָלָ֑יו mit καὶ ἡ ἀκαθαρσία αὐτοῦ ἐπ' αὐτῷ (und seine Unreinheit ist auf ihm) und וְנִכְרְתָ֛ה mit ἐξολεθρευθήσεται (soll vernichtet werden).
Die Satzstruktur: zeigt schweren Straftatbestand: komplexes Subjekt mit zwei Relativsätzen + Zustandsbeschreibung + כרת-Formel. Die Struktur betont die Schwere des Vergehens.
Dieser Vers etabliert כרת (Ausrottung) als Strafe für rituell Unreine, die שלמים-Fleisch essen.
Leviticus 7,21
Hebräisch: וְנֶ֜פֶשׁ כִּֽי־תִגַּ֣ע בְּכָל־טָמֵ֗א בְּטֻמְאַ֤ת אָדָם֙ א֣וֹ׀ בִּבְהֵמָ֣ה טְמֵאָ֗ה א֚וֹ בְּכָל־שֶׁ֣קֶץ טָמֵ֔א וְאָכַ֛ל מִבְּשַׂר־זֶ֥בַח הַשְּׁלָמִ֖ים אֲשֶׁ֣ר לַיהוָ֑ה וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מֵעַמֶּֽיהָ׃
Deutsch: Und wenn eine Seele irgendetwas Unreines anrührt, die Unreinheit eines Menschen oder ein unreines Vieh oder irgendein unreines Scheusal, und sie isst vom Fleisch des Friedensopfers, das dem Ewigen gehört: Selbige Seele soll aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden.

Kommentar: וְנֶ֜פֶשׁ כִּֽי־תִגַּ֣ע בְּכָל־טָמֵ֗א (und wenn eine Seele irgendetwas Unreines berührt) erweitert V. 20. ונפש כי־תגע בכל־טמא (und wenn eine Seele irgendetwas Unreines berührt) entspricht 5,2-3.
בְּטֻמְאַ֤ת אָדָם֙ א֣וֹ׀ בִּבְהֵמָ֣ה טְמֵאָ֗ה א֚וֹ בְּכָל־שֶׁ֣קֶץ טָמֵ֔א spezifiziert drei טמאה-Kategorien. בטמאת אדם (Unreinheit eines Menschen) entspricht 5,3, או בבהמה טמאה (oder unreines Vieh), או בכל־שקץ טמא (oder irgendein unreines Scheusal) von שקץ (Abscheu/Scheusal).
וְאָכַ֛ל מִבְּשַׂר־זֶ֥בַח הַשְּׁלָמִ֖ים אֲשֶׁ֣ר לַיהוָ֑ה וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מֵעַמֶּֽיהָ entspricht exakt V. 20. ואכל מבשר־זבח השלמים אשר ליהוה ונכרתה הנפש ההוא מעמיה (und sie isst vom Fleisch des Friedensopfers, das JHWH gehört, und jene Seele soll aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden).
Die drei טמאה-Kategorien entsprechen 5,2-3: טמאת אדם (menschliche Unreinheit), בהמה טמאה (unreines Vieh), שקץ טמא (unreines Scheusal). שקץ umfasst alle abscheulichen unreinen Dinge.
Die LXX übersetzt שֶׁ֣קֶץ טָמֵ֔א mit βδελύγματος ἀκαθάρτου (unreiner Abscheu) und wiederholt die Übersetzungen von V. 20.
Die Satzstruktur: erweitert V. 20: Subjekt + Konditionspartikel + Verb + Objekt mit drei spezifizierten Alternativen + koordiniertes Verb + כרת-Formel. Die Struktur spezifiziert die טמאה-Quellen detailliert.
Dieser Vers spezifiziert die טמאה-Kategorien von V. 20 und wiederholt die כרת-Strafe für den Verzehr von שלמים im unreinen Zustand.
Leviticus 7,22
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und sprach:

Kommentar: Diese sechste Einleitungsformel in Kapitel 7 (nach der in V. 11) markiert einen neuen Abschnitt mit allgemeinen Speisegesetzen, die über die spezifischen תורות der Opfer hinausgehen.
Die wiederholte Einleitungsformel zeigt den Übergang von den שלמים-spezifischen Bestimmungen zu universellen Speisegesetzen für ganz Israel.
Leviticus 7,23
Hebräisch: דַּבֵּ֛ר אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר כָּל־חֵ֜לֶב שׁ֥וֹר וְכֶ֛שֶׂב וָעֵ֖ז לֹ֥א תֹאכֵֽלוּ׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Israels und sprich: Kein Fett vom Rind oder Schaf oder Ziege sollt ihr essen.

Kommentar: דַּבֵּ֛ר אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר (rede zu den Söhnen Israels, sagend) richtet sich an ganz Israel, nicht nur an die Priester wie in den vorherigen תורות. דבר אל־בני ישראל לאמר erweitert die Adressaten von der Priesterschaft auf das ganze Volk.
כָּל־חֵ֜לֶב שׁ֥וֹר וְכֶ֛שֶׂב וָעֵ֖ז לֹ֥א תֹאכֵֽלוּ (kein Fett von Rind oder Schaf oder Ziege sollt ihr essen) etabliert das universelle Fettverbot. כל־חלב (alles Fett), שור וכשב ועז (Rind und Schaf und Ziege), לא תאכלו (sollt ihr nicht essen).
שור וכשב ועז (Rind und Schaf und Ziege) sind die drei Hauptopfertiere, deren Fett bei Opfern verbrannt wird (3,3-4.9-10.14-15). Das Fettverbot verallgemeinert die Opferbestimmungen auf den alltäglichen Verzehr.
כל־חלב (alles Fett) bezieht sich auf die spezifischen Fettteile, die bei Opfern abgetrennt werden: Eingeweidefett, Nierenfett, Lebernetz. לא תאכלו im Plural zeigt die universelle Geltung für alle Israeliten.
Die LXX übersetzt כָּל־חֵ֜לֶב mit πᾶν στέαρ (alles Fett), שׁ֥וֹר mit μόσχου (Kalb), כֶ֛שֶׂב mit προβάτου (Schaf) und עֵ֖ז mit αἰγός (Ziege).
Die Satzstruktur: zeigt universelles Verbot: Adressatenangabe + universelles Objekt mit drei Spezifizierungen + kategorisches Verbot. Die Struktur etabliert ein grundlegendes Speisegesetz.
Dieser Vers etabliert das universelle Fettverbot für die drei Hauptopfertiere als Grundprinzip israelitischer Speisegesetze.
Leviticus 7,24
Hebräisch: וְחֵ֤לֶב נְבֵלָה֙ וְחֵ֣לֶב טְרֵפָ֔ה יֵעָשֶׂ֖ה לְכָל־מְלָאכָ֑ה וְאָכֹ֖ל לֹ֥א תֹאכְלֻֽהוּ׃
Deutsch: Und das Fett vom Aas und das Fett vom Zerrissenen kann zu allerlei Werk verwendet werden, aber ihr sollt es durchaus nicht essen.

Kommentar: וְחֵ֤לֶב נְבֵלָה֙ וְחֵ֣לֶב טְרֵפָ֔ה יֵעָשֶׂ֖ה לְכָל־מְלָאכָ֑ה (und das Fett von Aas und das Fett von Zerrissenem kann zu allerlei Werk verwendet werden) zeigt eine Ausnahme. וחלב נבלה וחלב טרפה (und das Fett von Aas und das Fett von Zerrissenem), יעשה לכל־מלאכה (kann zu allerlei Werk verwendet werden).
וְאָכֹ֖ל לֹ֥א תֹאכְלֻֽהוּ (aber essen sollt ihr es durchaus nicht) verstärkt das Essverbot. ואכל לא תאכלהו (aber essen sollt ihr es durchaus nicht) mit verstärkender Konstruktion: Infinitiv absolut + finite Verbform.
נבלה (Aas) bezeichnet natürlich gestorbene Tiere, טרפה (Zerrissenes) von wilden Tieren getötete Tiere. Beide sind zum Verzehr verboten, aber ihr Fett kann für andere Zwecke verwendet werden.
לכל־מלאכה (zu allerlei Werk) umfasst handwerkliche Verwendung: Seifenherstellung, Lederbearbeitung, Beleuchtung. ואכל לא תאכלהו betont das absolute Essverbot trotz anderer Verwendungsmöglichkeiten.
Die LXX übersetzt נְבֵלָה֙ mit θνησιμαίου (von natürlich Gestorbenem), טְרֵפָ֔ה mit θηριαλώτου (von Tieren Zerrissenem) und לְכָל־מְלָאכָ֑ה mit εἰς πᾶσαν χρείαν (zu jedem Bedarf).
Die Satzstruktur: zeigt Ausnahme + Verstärkung: zwei Subjekte + Verb + universelle Zweckangabe + verstärktes Verbot. Die Struktur zeigt praktische Flexibilität bei kultischer Strenge.
Dieser Vers regelt die Verwendung von Fett unreiner Tiere: handwerklich erlaubt, zum Verzehr streng verboten.
Leviticus 7,25
Hebräisch: כִּ֚י כָּל־אֹכֵ֣ל חֵ֔לֶב מִן־הַ֨בְּהֵמָ֔ה אֲשֶׁ֨ר יַקְרִ֥יב מִמֶּ֛נָּה אִשֶּׁ֖ה לַיהוָ֑ה וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הָאֹכֶ֖לֶת מֵֽעַמֶּֽיהָ׃
Deutsch: Denn jeder, der Fett isst vom Vieh, wovon man dem Ewigen ein Feueropfer darbringt – die Seele, die es isst, soll ausgerottet werden aus ihren Volksgenossen.

Kommentar: כִּ֚י כָּל־אֹכֵ֣ל חֵ֔לֶב מִן־הַ֨בְּהֵמָ֔ה אֲשֶׁ֨ר יַקְרִ֥יב מִמֶּ֛נָּה אִשֶּׁ֖ה לַיהוָ֑ה (denn jeder, der Fett isst vom Vieh, wovon man JHWH ein Feueropfer darbringt) begründet das Fettverbot. כי כל־אכל חלב מן־הבהמה (denn jeder, der Fett isst vom Vieh), אשר יקריב ממנה אשה ליהוה (wovon man JHWH ein Feueropfer darbringt).
וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הָאֹכֶ֖לֶת מֵֽעַמֶּֽיהָ (und die Seele, die es isst, soll aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden) zeigt die כרת-Strafe entsprechend V. 20-21. ונכרתה הנפש האכלת מעמיה (und die Seele, die es isst, soll aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden).
אשר יקריב ממנה אשה ליהוה (wovon man JHWH ein Feueropfer darbringt) verknüpft das Fettverbot mit der Opferpraxis: Fett, das Gott gehört, darf nicht von Menschen gegessen werden. כי (denn) begründet V. 23.
כרת (Ausrottung) als Strafe zeigt die Schwere des Fettverbots: es steht auf derselben Stufe wie der Verzehr von שלמים im unreinen Zustand.
Vers 25 (MT=15 LXX): Die LXX ersetzt אשה (ischeh - "Feueropfer") durch κάρπωμα (Fruchtopfer), was die systematische Terminologieverschiebung fortsetzt.
Die Satzstruktur: zeigt Begründung + Strafandrohung: Begründungspartikel + universelles Subjekt + Relativsatz mit Opferbezug + כרת-Formel. Die Struktur verknüpft Speisegesetz mit Opfertheologie.
Dieser Vers begründet das Fettverbot theologisch: Fett gehört Gott als אשה (Feueropfer) und steht unter כרת-Strafe.
Leviticus 7,26
Hebräisch: וְכָל־דָּם֙ לֹ֣א תֹאכְל֔וּ בְּכֹ֖ל מוֹשְׁבֹתֵיכֶ֑ם לָע֖וֹף וְלַבְּהֵמָֽה׃
Deutsch: Und kein Blut sollt ihr essen in allen euren Wohnsitzen, es sei vom Geflügel oder vom Vieh.

Kommentar: וְכָל־דָּם֙ לֹ֣א תֹאכְל֔וּ בְּכֹ֖ל מוֹשְׁבֹתֵיכֶ֑ם (und kein Blut sollt ihr essen in allen euren Wohnsitzen) etabliert das universelle Blutverbot. וכל־דם לא תאכלו (und kein Blut sollt ihr essen), בכל מושבתיכם (in allen euren Wohnsitzen).
לָע֖וֹף וְלַבְּהֵמָֽה (vom Geflügel oder vom Vieh) spezifiziert die Tierarten. לעוף ולבהמה (vom Geflügel oder vom Vieh) umfasst alle essbaren Tiere.
בכל מושבתיכם (in allen euren Wohnsitzen) zeigt die universelle Geltung: nicht nur im Heiligtum, sondern überall, wo Israeliten wohnen. מושבות (Wohnsitze) von ישב (sitzen/wohnen).
לעוף ולבהמה (vom Geflügel oder vom Vieh) erweitert das Blutverbot über die Opfertiere hinaus auf alle Fleischquellen. Das Blutverbot ist umfassender als das Fettverbot (nur Opfertiere).
Die LXX übersetzt כָל־דָּם֙ mit πᾶν αἷμα (alles Blut), מוֹשְׁבֹתֵיכֶ֑ם mit ταῖς κατοικίαις ὑμῶν (euren Wohnsitzen) und לָע֖וֹף mit ἀπὸ πετεινῶν (von Vögeln).
Die Satzstruktur: zeigt universelles Verbot: universelles Objekt + kategorisches Verbot + universelle Ortsangabe + Spezifizierung. Die Struktur etabliert das grundlegendste Speisegesetz.
Dieser Vers etabliert das umfassende Blutverbot für alle Tiere an allen Orten als fundamentales israelitisches Speisegesetz.
Leviticus 7,27
Hebräisch: כָּל־נֶ֖פֶשׁ אֲשֶׁר־תֹּאכַ֣ל כָּל־דָּ֑ם וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מֵֽעַמֶּֽיהָ׃
Deutsch: Jede Seele, die irgendein Blut isst, selbige Seele soll dann aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden.

Kommentar: כָּל־נֶ֖פֶשׁ אֲשֶׁר־תֹּאכַ֣ל כָּל־דָּ֑ם וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מֵֽעַמֶּֽיהָ entspricht strukturell V. 25 für Fett, aber mit כל־דם (alles Blut). כל־נפש אשר־תאכל כל־דם (jede Seele, die irgendein Blut isst), ונכרתה הנפש ההוא מעמיה (und jene Seele soll aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden).
כל־נפש...כל־דם (jede Seele...alles Blut) mit doppeltem כל betont die Universalität: jede Person, jede Art von Blut. ונכרתה הנפש ההוא zeigt dieselbe כרת-Strafe wie beim Fettverbot.
Die Parallelstruktur zu V. 25 zeigt die gleichwertige Schwere von Fett- und Blutverbot: beide stehen unter כרת-Strafe. Das Blutverbot gilt jedoch universeller (alle Tiere) als das Fettverbot (nur Opfertiere).
Die LXX übersetzt כָּל־נֶ֖פֶשׁ mit πᾶσα ψυχή (jede Seele) und wiederholt die כרת-Formulierung von V. 25.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 25: universelles Subjekt + Relativsatz mit universeller Verfehlung + כרת-Formel. Die Parallelität unterstreicht die Gleichwertigkeit der Verbote.
Dieser Vers beschließt die Fett- und Blutverbote mit כרת-Strafe und etabliert beide als fundamentale israelitische Speisegesetze.
Leviticus 7,28
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und sprach:

Kommentar: Die siebte Einleitungsformel in Kapitel 7 markiert den Übergang von den allgemeinen Speisegesetzen zu den priesterlichen Anteilen bei שלמים. Die wiederholte Formel zeigt die systematische Gliederung der verschiedenen Bestimmungen.
Diese Einleitung führt zur Regelung der תנופה (Schwingopfer) und תרומה (Hebopfer) bei שלמים.
Leviticus 7,29
Hebräisch: דַּבֵּ֛ר אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר הַמַּקְרִ֞יב אֶת־זֶ֤בַח שְׁלָמָיו֙ לַיהוָ֔ה יָבִ֧יא אֶת־קָרְבָּנֹ֛ו לַיהוָ֖ה מִזֶּ֥בַח שְׁלָמָֽיו׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Israels und sprich: Wer sein Friedensopfer dem Ewigen darbringt, soll von seinem Friedensopfer seine Opfergabe dem Ewigen bringen.

Kommentar: דַּבֵּ֛ר אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר richtet sich wieder an ganz Israel entsprechend V. 23. הַמַּקְרִ֞יב אֶת־זֶ֤בַח שְׁלָמָיו֙ לַיהוָ֔ה (wer sein Friedensopfer JHWH darbringt) spezifiziert den שלמים-Darbringer.
יָבִ֧יא אֶת־קָרְבָּנֹ֛ו לַיהוָ֖ה מִזֶּ֥בַח שְׁלָמָֽיו (soll seine Opfergabe JHWH bringen von seinem Friedensopfer) zeigt die zusätzliche Verpflichtung. יביא את־קרבנו ליהוה (soll seine Opfergabe JHWH bringen), מזבח שלמיו (von seinem Friedensopfer).
מזבח שלמיו (von seinem Friedensopfer) zeigt, dass neben dem שלמים-Tier zusätzliche קרבן (Opfergabe) gebracht werden muss. Die folgende Verse spezifizieren diese als תנופה und תרומה.
Die LXX übersetzt הַמַּקְרִ֞יב mit ὁ προσφέρων (der darbringende), קָרְבָּנֹ֛ו mit δῶρον αὐτοῦ (seine Gabe) und מִזֶּ֥בַח mit ἀπὸ θυσίας (von der Opferung).
Die Satzstruktur: zeigt Verpflichtung zur zusätzlichen Darbringung: Adressatenangabe + Subjekt + zusätzliche Verpflichtung mit Quellenangabe. Die Struktur führt die שלמים-Zusatzdarbringungen ein.
Dieser Vers etabliert die Verpflichtung zur zusätzlichen קרבן-Darbringung neben dem שלמים-Tier selbst.
Leviticus 7,30
Hebräisch: יָדָ֣יו תְּבִיאֶ֔ינָה אֵ֖ת אִשֵּׁ֣י יְהוָ֑ה אֶת־הַחֵ֤לֶב עַל־הֶֽחָזֶה֙ יְבִיאֶ֔נּוּ אֵ֣ת הֶחָזֶ֗ה לְהָנִ֥יף אֹתוֹ֛ תְּנוּפָ֖ה לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Seine Hände sollen die Feueropfer des Ewigen bringen; das Fett samt der Brust soll er bringen: Die Brust, um sie als Schwingopfer vor dem Ewigen zu schwingen.

Kommentar: יָדָ֣יו תְּבִיאֶ֔ינָה אֵ֖ת אִשֵּׁ֣י יְהוָ֑ה (seine Hände sollen die Feueropfer JHWHs bringen) betont die persönliche Darbringung. ידיו תביאינה (seine Hände sollen bringen) im feminininen Plural entsprechend ידיו (seine Hände), את אשי יהוה (die Feueropfer JHWHs).
אֶת־הַחֵ֤לֶב עַל־הֶֽחָזֶה֙ יְבִיאֶ֔נּוּ (das Fett auf der Brust soll er bringen) spezifiziert die אשי יהוה. את־החלב על־החזה יביאנו (das Fett auf der Brust soll er bringen) zeigt חלב (Fett) und חזה (Brust) als Einheit.
אֵ֣ת הֶחָזֶ֗ה לְהָנִ֥יף אֹתוֹ֛ תְּנוּפָ֖ה לִפְנֵ֥י יְהוָֽה (die Brust, um sie als Schwingopfer vor JHWH zu schwingen) führt תנופה ein. את החזה להניף אתו תנופה (die Brust, um sie als Schwingopfer zu schwingen) von נוף (schwingen), לפני יהוה (vor JHWH).
ידיו תביאינה (seine Hände sollen bringen) betont die persönliche Beteiligung des Opferbringers, nicht nur priesterliche Vermittlung. החלב על־החזה (das Fett auf der Brust) zeigt, dass חזה (Brust) mit חלב (Fett) bedeckt zum Altar gebracht wird.
תנופה (Schwingopfer) ist rituelle Bewegung: hin und her schwingen vor JHWH. להניף אתו תנופה mit cognate accusative verstärkt die Schwingbewegung.
Vers 30 (MT=20 LXX): Die LXX fügt "und den Leberlappen" (καὶ τὸν λοβὸν τοῦ ἥπατος) hinzu, was im hebräischen Text nicht steht, aber aus anderen Opfergesetzen harmonisierend eingefügt wurde.
Die Satzstruktur: zeigt persönliche Darbringung + Schwingopfer: Subjekt + Verb + Objekt // Objekt + Verb // Objekt + Zweckangabe mit cognate accusative + Ortsangabe. Die Struktur betont sowohl Darbringung als auch תנופה-Ritual.
Dieser Vers führt תנופה (Schwingopfer) ein: persönliche Darbringung von Fett und Brust mit Schwingbewegung vor JHWH.
Leviticus 7,31
Hebräisch: וְהִקְטִ֧יר הַכֹּהֵ֛ן אֶת־הַחֵ֖לֶב הַמִּזְבֵּ֑חָה וְהָיָה֙ הֶֽחָזֶ֔ה לְאַהֲרֹ֖ן וּלְבָנָֽיו׃
Deutsch: Und der Priester soll das Fett auf dem Altar räuchern, und die Brust soll Aaron und seinen Söhnen gehören.

Kommentar: וְהִקְטִ֧יר הַכֹּהֵ֛ן אֶת־הַחֵ֖לֶב הַמִּזְבֵּ֑חָה (und der Priester soll das Fett auf dem Altar räuchern) entspricht den שלמים-Bestimmungen von Kapitel 3. והקטיר הכהן את־החלב המזבחה (und der Priester soll das Fett auf dem Altar räuchern).
וְהָיָה֙ הֶֽחָזֶ֔ה לְאַהֲרֹ֖ן וּלְבָנָֽיו (und die Brust soll Aaron und seinen Söhnen gehören) zeigt die priesterliche Zuteilung. והיה החזה לאהרן ולבניו (und die Brust soll Aaron und seinen Söhnen gehören).
והקטיר הכהן את־החלב zeigt die חלב-Verbrennung entsprechend 3,5.11.16: das Fett wird Gott geopfert. והיה החזה לאהרן ולבניו zeigt, dass die חזה (Brust) nach der תנופה priesterlicher Besitz wird.
Die Aufteilung: חלב (Fett) für Gott durch Verbrennung, חזה (Brust) für Priester als תנופה-Lohn. לאהרן ולבניו (für Aaron und seine Söhne) zeigt priesterliche Berechtigung.
Die LXX übersetzt וְהִקְטִ֧יר mit ἀνοίσει (er soll hinaufbringen), הַחֵ֖לֶב mit τὸ στέαρ (das Fett) und הֶֽחָזֶ֔ה mit τὸ στηθύνιον (die Brust).
Die Satzstruktur: zeigt Aufteilung: Verb + Subjekt + Objekt + Ortsangabe + Zuteilungsformel. Die Struktur zeigt die göttliche und priesterliche Aufteilung von שלמים-Teilen.
Dieser Vers regelt die Aufteilung nach תנופה: Fett für Gott (Verbrennung), Brust für Priester.
Leviticus 7,32
Hebräisch: וְאֵת֙ שׁ֣וֹק הַיָּמִ֔ין תִּתְּנ֥וּ תְרוּמָ֖ה לַכֹּהֵ֑ן מִזִּבְחֵ֖י שַׁלְמֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und die rechte Keule sollt ihr als Hebopfer dem Priester geben von euren Friedensopfern.

Kommentar: וְאֵת֙ שׁ֣וֹק הַיָּמִ֔ין תִּתְּנ֥וּ תְרוּמָ֖ה לַכֹּהֵ֑ן (und die rechte Keule sollt ihr als Hebopfer dem Priester geben) führt תרומה ein. ואת שוק הימין (und die rechte Keule) von שוק (Keule/Schenkel), תתנו תרומה לכהן (sollt ihr als Hebopfer dem Priester geben).
מִזִּבְחֵ֖י שַׁלְמֵיכֶֽם (von euren Friedensopfern) zeigt die Quelle. מזבחי שלמיכם (von euren Friedensopfern) im Plural mit Possessivsuffix 2. Person maskulin Plural.
שוק הימין (rechte Keule) spezifiziert die שוק (Keule): nur die rechte, nicht die linke. תרומה (Hebopfer) von רום (erheben) bezeichnet das "Erheben" als rituelle Geste.
תתנו תרומה לכהן im Plural zeigt, dass alle שלמים-Darbringer diese תרומה geben müssen. מזבחי שלמיכם (von euren Friedensopfern) im Plural zeigt die universelle Geltung.
Vers 32 (MT=22 LXX): Die LXX übersetzt שוק הימין (shoq hayamin - "rechte Keule") als τὸν βραχίονα τὸν δεξιόν (den rechten Arm), was eine anatomische Verschiebung vom Bein zum Arm darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt תרומה-Verpflichtung: Objekt + Verb + Klassifikation + Dativobjekt + Quellenangabe. Die Struktur ergänzt תנופה (V. 30) um תרומה.
Dieser Vers führt תרומה (Hebopfer) ein: die rechte Keule wird dem Priester als תרומה von allen שלמים gegeben.
Leviticus 7,33
Hebräisch: הַמַּקְרִ֞יב אֶת־דַּ֧ם הַשְּׁלָמִ֛ים וְאֶת־הַחֵ֖לֶב מִבְּנֵ֣י אַהֲרֹ֑ן לוֹ֧ תִהְיֶ֛ה שׁ֥וֹק הַיָּמִ֖ין לְמָנָֽה׃
Deutsch: Wer von den Söhnen Aarons das Blut des Friedensopfers und das Fett darbringt, dem soll die rechte Keule zuteil werden.

Kommentar: הַמַּקְרִ֞יב אֶת־דַּ֧ם הַשְּׁלָמִ֛ים וְאֶת־הַחֵ֖לֶב מִבְּנֵ֣י אַהֲרֹ֑ן (wer von den Söhnen Aarons das Blut des Friedensopfers und das Fett darbringt) spezifiziert den berechtigten Priester. המקריב את־דם השלמים ואת־החלב (wer das Blut des Friedensopfers und das Fett darbringt), מבני אהרן (von den Söhnen Aarons).
לוֹ֧ תִהְיֶ֛ה שׁ֥וֹק הַיָּמִ֖ין לְמָנָֽה (ihm soll die rechte Keule als Anteil gehören) zeigt die individuelle Zuteilung. לו תהיה שוק הימין למנה (ihm soll die rechte Keule als Anteil gehören) von מנה (Anteil/Portion).
המקריב את־דם השלמים ואת־החלב entspricht V. 14: der Priester, der die spezifischen שלמים-Handlungen ausführt (Blutsprengung und Fettverbrennung), erhält die תרומה. מבני אהרן (von den Söhnen Aarons) betont die aaronidische Berechtigung.
למנה (als Anteil) zeigt שוק הימין als festen priesterlichen Anteil, parallel zu חזה (Brust) in V. 31. לו תהיה (ihm soll sie gehören) zeigt individuelle, nicht kollektive Zuteilung.
Die LXX übersetzt הַמַּקְרִ֞יב mit ὁ προσφέρων (der darbringende), דַּ֧ם הַשְּׁלָמִ֛ים mit αἷμα τοῦ σωτηρίου (Blut des Heilsopfers) und לְמָנָֽה mit εἰς μερίδα (zu einem Anteil).
Die Satzstruktur: zeigt individuelle Berechtigung: komplexes Subjekt mit Relativsatz + Herkunftsangabe + Zuteilungsformel mit Klassifikation. Die Struktur etabliert die תרומה-Berechtigung des ausführenden Priesters.
Dieser Vers spezifiziert die תרומה-Berechtigung: der Priester, der Blut und Fett bei שלמים behandelt, erhält die rechte Keule.
Leviticus 7,34
Hebräisch: כִּי֩ אֶת־חֲזֵ֨ה הַתְּנוּפָ֜ה וְאֵ֣ת׀ שׁ֣וֹק הַתְּרוּמָ֗ה לָקַ֨חְתִּי֙ מֵאֵ֣ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֔ל מִזִּבְחֵ֖י שַׁלְמֵיהֶ֑ם וָאֶתֵּ֣ן אֹ֠תָם לְאַהֲרֹ֨ן הַכֹּהֵ֤ן וּלְבָנָיו֙ לְחָק־עוֹלָ֔ם מֵאֵ֖ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Denn die Brust des Schwingopfers und die Keule des Hebopfers habe ich von den Söhnen Israels genommen, von ihren Friedensopfern, und habe sie Aaron, dem Priester, und seinen Söhnen gegeben als eine ewige Gebühr von Seiten der Kinder Israels.

Kommentar: כִּי֩ אֶת־חֲזֵ֨ה הַתְּנוּפָ֜ה וְאֵ֣ת׀ שׁ֣וֹק הַתְּרוּמָ֗ה לָקַ֨חְתִּי֙ מֵאֵ֣ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֔ל (denn die Brust des Schwingopfers und die Keule des Hebopfers habe ich von den Söhnen Israels genommen) zeigt göttliche Aneignung. כי את־חזה התנופה ואת שוק התרומה לקחתי מאת בני־ישראל (denn die Brust des Schwingopfers und die Keule des Hebopfers habe ich von den Söhnen Israels genommen).
מִזִּבְחֵ֖י שַׁלְמֵיהֶ֑ם (von ihren Friedensopfern) spezifiziert die Quelle. וָאֶתֵּ֣ן אֹ֠תָם לְאַהֲרֹ֨ן הַכֹּהֵ֤ן וּלְבָנָיו֙ לְחָק־עוֹלָ֔ם מֵאֵ֖ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל (und habe sie Aaron dem Priester und seinen Söhnen gegeben als ewige Satzung von den Söhnen Israels) zeigt die göttliche Zuweisung.
חזה התנופה ושוק התרומה (Brust des Schwingopfers und Keule des Hebopfers) fassen תנופה und תרומה zusammen. לקחתי מאת בני־ישראל (habe ich von den Söhnen Israels genommen) zeigt göttliche Aneignung in 1. Person.
ואתן אתם לאהרן הכהן ולבניו לחק־עולם (und habe sie Aaron dem Priester und seinen Söhnen gegeben als ewige Satzung) etabliert die permanente priesterliche Berechtigung. מאת בני ישראל (von den Söhnen Israels) zeigt die Quelle der priesterlichen Einkünfte.
Die LXX übersetzt חֲזֵ֨ה הַתְּנוּפָ֜ה mit στηθύνιον ἐπιθέματος (Brust der Auflegung), שׁ֣וֹק הַתְּרוּמָ֗ה mit βραχίονα ἀφαιρέματος (Arm der Wegnahme) und לְחָק־עוֹלָ֔ם mit νόμιμον αἰώνιον (ewiges Gesetz).
Die Satzstruktur: zeigt göttliche Begründung: Begründungspartikel + zwei Objekte + göttliche Aneignung + Quellenangabe + göttliche Zuweisung + Rechtscharakter + Wiederholung der Quelle. Die Struktur legitimiert die priesterlichen Anteile durch göttliche Autorität.
Dieser Vers begründet תנופה und תרומה als göttlich etablierte, ewige priesterliche Berechtigung von allen israelitischen שלמים.
Leviticus 7,35
Hebräisch: זֹ֣את מִשְׁחַ֤ת אַהֲרֹן֙ וּמִשְׁחַ֣ת בָּנָ֔יו מֵאִשֵּׁ֖י יְהוָ֑ה בְּיוֹם֙ הִקְרִ֣יב אֹתָ֔ם לְכַהֵ֖ן לַיהוָֽה׃
Deutsch: Das ist das Salbungsteil Aarons und das Salbungsteil seiner Söhne von den Feueropfern des Ewigen, an dem Tag, da er sie herantreten ließ, um dem Ewigen den Priesterdienst auszuüben,

Kommentar: זֹ֣את מִשְׁחַ֤ת אַהֲרֹן֙ וּמִשְׁחַ֣ת בָּנָ֔יו מֵאִשֵּׁ֖י יְהוָ֑ה (das ist das Salbungsteil Aarons und das Salbungsteil seiner Söhne von den Feueropfern JHWHs) klassifiziert die priesterlichen Anteile. זאת משחת אהרן ומשחת בניו (das ist das Salbungsteil Aarons und das Salbungsteil seiner Söhne), מאשי יהוה (von den Feueropfern JHWHs).
בְּיוֹם֙ הִקְרִ֣יב אֹתָ֔ם לְכַהֵ֖ן לַיהוָֽה (an dem Tag, da er sie herantreten ließ, um JHWH Priesterdienst zu leisten) zeigt den Einsetzungszeitpunkt. ביום הקריב אתם (an dem Tag, da er sie herantreten ließ), לכהן ליהוה (um JHWH Priesterdienst zu leisten).
משחת אהרן ומשחת בניו (Salbungsteil Aarons und Salbungsteil seiner Söhne) von משח (salben) bezeichnet die durch Salbung erworbenen Rechte. מאשי יהוה (von den Feueropfern JHWHs) zeigt die Quelle: alle אשי יהוה (Feueropfer JHWHs).
הקריב אתם לכהן ליהוה (er ließ sie herantreten, um JHWH Priesterdienst zu leisten) bezieht sich auf die Priesterweihe. לכהן (Priesterdienst zu leisten) als Infinitiv von כהן (Priester sein).
Vers 35 (MT=25 LXX): Die LXX übersetzt משחת (mischhat - "Salbungsanteil") als χρῖσις (Salbung), wobei sie מאשי יהוה als ἀπὸ τῶν καρπωμάτων κυρίου wiedergibt.
Die Satzstruktur: zeigt zeitliche Etablierung: Klassifikation + temporale Bestimmung + Einsetzungshandlung + Zweckangabe. Die Struktur verknüpft die priesterlichen Anteile mit der ursprünglichen Priesterweihe.
Dieser Vers klassifiziert תנופה und תרומה als משחת (Salbungsteile), die bei der ursprünglichen Priesterweihe etabliert wurden.
Leviticus 7,36
Hebräisch: אֲשֶׁר֩ צִוָּ֨ה יְהוָ֜ה לָתֵ֣ת לָהֶ֗ם בְּיוֹם֙ מָשְׁחֹ֣ו אֹתָ֔ם מֵאֵ֖ת בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל חֻקַּ֥ת עוֹלָ֖ם לְדֹרֹתָֽם׃
Deutsch: das der Ewige ihnen zu geben geboten hat von Seiten der Kinder Israels, an dem Tag, da er sie salbte: Eine ewige Satzung bei ihren Generationen.

Kommentar: אֲשֶׁר֩ צִוָּ֨ה יְהוָ֜ה לָתֵ֣ת לָהֶ֗ם בְּיוֹם֙ מָשְׁחֹ֣ו אֹתָ֔ם (das JHWH ihnen zu geben geboten hat an dem Tag, da er sie salbte) zeigt göttliches Gebot. אשר צוה יהוה לתת להם (das JHWH ihnen zu geben geboten hat), ביום משחו אתם (an dem Tag, da er sie salbte).
מֵאֵ֖ת בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל חֻקַּ֥ת עוֹלָ֖ם לְדֹרֹתָֽם (von den Söhnen Israels: eine ewige Satzung für ihre Generationen) zeigt Dauerhaftigkeit. מאת בני ישראל (von den Söhnen Israels), חקת עולם לדרתם (ewige Satzung für ihre Generationen).
צוה יהוה לתת להם (JHWH geboten hat, ihnen zu geben) betont das göttliche Gebot als Grundlage der priesterlichen Berechtigung. ביום משחו אתם (an dem Tag, da er sie salbte) verknüpft mit der ursprünglichen Priesterweihe.
חקת עולם לדרתם (ewige Satzung für ihre Generationen) entspricht 6,11 und etabliert die Unveränderlichkeit der priesterlichen Anteile für alle Zukunft.
Die LXX übersetzt צִוָּ֨ה mit ἐνετείλατο (er befahl), מָשְׁחֹ֣ו mit ἔχρισεν (er salbte) und חֻקַּ֥ת עוֹלָ֖ם mit νόμιμον αἰώνιον (ewiges Gesetz).
Die Satzstruktur: zeigt göttliche Legitimation: Relativsatz mit göttlichem Gebot + temporale Bestimmung + Quellenangabe + Dauerhaftigkeitsklausel. Die Struktur etabliert die ewige göttliche Legitimation der priesterlichen Anteile.
Dieser Vers beschließt die priesterlichen Anteile mit göttlicher Legitimation und ewiger Gültigkeit für alle Generationen.
Leviticus 7,37
Hebräisch: זֹ֣את הַתּוֹרָ֗ה לָֽעֹלָה֙ לַמִּנְחָ֔ה וְלַֽחַטָּ֖את וְלָאָשָׁ֑ם וְלַ֨מִּלּוּאִ֔ים וּלְזֶ֖בַח הַשְּׁלָמִֽים׃
Deutsch: Das ist die Torah des Aufsteigeopfers, des Speisopfers und des Sündopfers und des Schuldopfers und des Einweihungsopfers und des Friedensopfers,

Kommentar: זֹ֣את הַתּוֹרָ֗ה לָֽעֹלָה֙ לַמִּנְחָ֔ה וְלַֽחַטָּ֖את וְלָאָשָׁ֑ם וְלַ֨מִּלּוּאִ֔ים וּלְזֶ֖בַח הַשְּׁלָמִֽים ist eine abschließende Zusammenfassung aller Opferarten. זאת התורה (das ist die Torah), לעלה למנחה ולחטאת ולאשם ולמלואים ולזבח השלמים (für das Aufsteigeopfer, das Speiseopfer und das Sündopfer und das Schuldopfer und das Einweihungsopfer und das Friedensopfer).
Die Aufzählung umfasst alle Hauptopferarten: עלה (Kapitel 1), מנחה (Kapitel 2), שלמים (Kapitel 3), חטאת (Kapitel 4-5), אשם (Kapitel 5), plus מלואים (Einweihungsopfer) als neue Kategorie.
מלואים (Einweihungsopfer) von מלא (füllen) bezeichnet Priesterweihe-Opfer, die in den folgenden Kapiteln 8-9 beschrieben werden. זבח השלמים (Friedensopfer) mit זבח (Schlachtopfer) betont den Schlachtcharakter.
זאת התורה (das ist die Torah) fassen die Kapitel 1-7 als einheitliche תורה (Lehre/Anweisung) zusammen. Die sechs Opferarten bilden das vollständige System israelitischer Opferdarbringung.
Vers 37 (MT=27 LXX): Die LXX übersetzt מלואים (millu'im - "Weihe-/Einsetzungsopfer") als τελείωσις (Vollendung), was eine griechische Kultterminologie verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt umfassende Zusammenfassung: Klassifikation + sechs koordinierte Opferarten. Die Struktur fassen das gesamte Opfersystem zusammen.
Dieser Vers fasst die gesamten Opfergesetze der Kapitel 1-7 als einheitliche תורה zusammen und führt מלואים (Einweihungsopfer) als sechste Opferkategorie ein.
Leviticus 7,38
Hebräisch: אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה אֶת־מֹשֶׁ֖ה בְּהַ֣ר סִינָ֑י בְּי֨וֹם צַוֹּתוֹ֜ אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל לְהַקְרִ֧יב אֶת־קָרְבְּנֵיהֶ֛ם לַיהוָ֖ה בְּמִדְבַּ֥ר סִינָֽי׃
Deutsch: das der Ewige dem Mosche auf dem Berg Sinai geboten hat, an dem Tag, da er den Söhnen Israels gebot, ihre Opfergaben dem Ewigen darzubringen, in der Wüste Sinai.

Kommentar: אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה אֶת־מֹשֶׁ֖ה בְּהַ֣ר סִינָ֑י (das JHWH dem Mosche auf dem Berg Sinai geboten hat) zeigt den Offenbarungsort. אשר צוה יהוה את־משה (das JHWH dem Mosche geboten hat), בהר סיני (auf dem Berg Sinai).
בְּי֨וֹם צַוֹּתוֹ֜ אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל לְהַקְרִ֧יב אֶת־קָרְבְּנֵיהֶ֛ם לַיהוָ֖ה בְּמִדְבַּ֥ר סִינָֽי (an dem Tag, da er den Söhnen Israels gebot, ihre Opfergaben JHWH darzubringen, in der Wüste Sinai) zeigt den Befehlszeitpunkt. ביום צותו את־בני ישראל (an dem Tag, da er den Söhnen Israels gebot), להקריב את־קרבניהם ליהוה (ihre Opfergaben JHWH darzubringen), במדבר סיני (in der Wüste Sinai).
בהר סיני...במדבר סיני (auf dem Berg Sinai...in der Wüste Sinai) zeigt die doppelte Sinai-Verortung: הר סיני (Berg Sinai) als Offenbarungsort für Mosche, מדבר סיני (Wüste Sinai) als Ort der Volksinstruktion.
צוה יהוה את־משה...צותו את־בני ישראל zeigt die zweistufige Offenbarung: erst an Mosche, dann durch Mosche an Israel. להקריב את־קרבניהם ליהוה (ihre Opfergaben JHWH darzubringen) fasst den Zweck aller Opfergesetze zusammen.
Die LXX übersetzt בְּהַ֣ר סִינָ֑י mit ἐν ὄρει Σινα (auf dem Berg Sina), צַוֹּתוֹ֜ mit ἐνετείλατο (er befahl) und קָרְבְּנֵיהֶ֛ם mit δῶρα αὐτῶν (ihre Gaben).
Die Satzstruktur: zeigt historische Verortung: Relativsatz mit göttlichem Befehl + Ortsangabe + temporale Bestimmung mit Inhaltsspezifizierung + Ortswiederholung. Die Struktur verankert die Opfergesetze in der Sinai-Offenbarung.
Dieser abschließende Vers verankert alle Opfergesetze der Kapitel 1-7 historisch in der Sinai-Offenbarung und etabliert ihre göttliche Autorität.
Kapitel 7 vervollständigt die priesterlichen תורות mit: 

1) תורת האשם (V. 1-7): קדש קדשים-Status, שלמים-ähnliche Fett- und Blutbehandlung, priesterliche Verzehrung; 

2) priesterliche Anteile (V. 8-10): Haut von עלה, verschiedene מנחה-Verteilungen; 

3) תורת זבח השלמים (V. 11-21): drei שלמים-Kategorien (תודה, נדר, נדבה) mit unterschiedlichen Verzehrfristen, פגול-Konzept, Reinheitsbestimmungen; 

4) allgemeine Speisegesetze (V. 22-27): Fett- und Blutverbote mit כרת-Strafen; 

5) priesterliche שלמים-Anteile (V. 28-36): תנופה (Brustschwingeung) und תרומה (rechte Keule) als ewige priesterliche Berechtigung. 

Das Kapitel schließt mit einer Gesamtzusammenfassung aller Opferarten (V. 37-38) und verankert sie in der Sinai-Offenbarung. Die תורות der Kapitel 6-7 ergänzen die Darbringungsbestimmungen der Kapitel 1-5 um die priesterlichen Handhabungs- und Verteilungsvorschriften.
Textkritische Schlussfolgerung: Die drastischen strukturellen Unterschiede, fehlenden Abschnitte und systematischen terminologischen Verschiebungen deuten darauf hin, dass die LXX entweder eine erheblich andere hebräische Vorlage hatte oder eine bewusste liturgische Neuorganisation der Opfergesetze vornahm.
Leviticus 8,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und sprach:

Kommentar: וַיְדַבֵּר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר zeigt die standardisierte Einleitungsformel für göttliche Offenbarungen. Das Verb וידבר steht im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von der Wurzel דבר (sprechen/reden) und bezeichnet hier die autoritative göttliche Rede. Das Subjekt יהוה (der Ewige) erscheint nach dem Verb in invertierter Wortstellung, was für Waw-Konsekutiv-Konstruktionen typisch ist.
Die Präposition אל (zu) mit משה zeigt die direkte Adressierung Moses als Empfänger der göttlichen Botschaft. Der Infinitiv לאמר (sagend/sprechend) von אמר funktioniert als Einleitung zur direkten Rede und signalisiert, dass eine konkrete Botschaft folgt. Diese Formel markiert den Übergang von den theoretischen Opfergesetzen der Kapitel 1-7 zur praktischen Umsetzung in der Priesterweihe.
Die LXX übersetzt mit καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων und verwendet ἐλάλησεν (er sprach) für וידבר, was die intensive, autoritative Sprechhandlung wiedergibt.
Die Satzstruktur: zeigt einen einfachen Hauptsatz mit Waw-Konsekutiv: Verb + Subjekt + Präpositionalphrase + modaler Infinitiv. Die invertierte Verbstellung und das konsekutive Waw leiten einen neuen Hauptabschnitt ein.
Dieser Vers leitet das entscheidende Kapitel der Priesterweihe ein und etabliert die göttliche Autorität für die folgenden Anweisungen.
Leviticus 8,2
Hebräisch: קַ֤ח אֶֽת־אַהֲרֹן֙ וְאֶת־בָּנָ֣יו אִתּוֹ֔ וְאֵת֙ הַבְּגָדִ֔ים וְאֵ֖ת שֶׁ֣מֶן הַמִּשְׁחָ֑ה וְאֵ֣ת׀ פַּ֣ר הַֽחַטָּ֗את וְאֵת֙ שְׁנֵ֣י הָֽאֵילִ֔ים וְאֵ֖ת סַ֥ל הַמַּצּֽוֹת׃
Deutsch: Nimm Aaron und seine Söhne mit ihm, und die Kleider und das Salböl und den Stier des Sündopfers und die zwei Widder und den Korb mit dem Ungesäuerten;

Kommentar: קח steht im Qal-Imperativ maskulin Singular von לקח (nehmen/ergreifen) und richtet sich direkt an Mosche als Ausführenden der Priesterweihe. Das direkte Objekt את־אהרן ואת־בניו אתו zeigt Aaron und seine Söhne als die zu weihenden Personen, wobei אתו (mit ihm) die Zusammengehörigkeit betont. Die Nota accusativi את markiert durchgängig alle direkten Objekte.
Die folgenden Objekte listen systematisch alle für die Weihe erforderlichen Gegenstände auf: הבגדים (die Kleider) verweist auf die heiligen Priestergewänder aus Exodus 28, שמן המשחה (das Salböl) ist das heilige Öl aus Exodus 30,22-33. פר החטאת (der Stier des Sündopfers) entspricht den Bestimmungen für den כהן המשיח aus 4,3-12. שני האילים (die zwei Widder) dienen als עלה und מלואים (Einweihungsopfer). סל המצות (der Korb mit dem Ungesäuerten) enthält die rituellen Brote entsprechend 7,12-13.
Die Aufzählung verwendet durchgehend ואת (und) zur Koordination, was die gleichwertige Wichtigkeit aller Elemente betont. שמן המשחה bildet eine Genitivkonstruktion (Constructus-Verbindung), ebenso פר החטאת, סל המצות.
Die LXX übersetzt קח mit λαβέ (nimm), הבגדים mit τὰς στολάς (die Gewänder) und שמן המשחה mit τὸ ἔλαιον τοῦ χρίσματος (das Öl der Salbung).
Die Satzstruktur: zeigt einen Imperativsatz mit multipler Objektaufzählung: Imperativ + sechs koordinierte direkte Objekte mit Nota accusativi. Die Struktur betont die umfassende Vorbereitung der Priesterweihe.
Dieser Vers sammelt alle personellen und materiellen Voraussetzungen für die feierliche Priestereinsetzung.
Leviticus 8,3
Hebräisch: וְאֵ֥ת כָּל־הָעֵדָ֖ה הַקְהֵ֑ל אֶל־פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: und versammle die ganze Gemeinde am Eingang des Zeltes der Begegnung.

Kommentar: ואת כל־העדה הקהל zeigt eine bemerkenswerte Wortstellung mit dem direkten Objekt vor dem Verb. כל־העדה (die ganze Gemeinde) mit der Totalitätspartikel כל betont die Vollständigkeit der Versammlung. הקהל steht im Hifil-Imperativ von קהל (versammeln) und bezeichnet die aktive Versammlungshandlung durch Mosche. Das Hifil drückt hier die kausative Bedeutung aus: "veranlassen sich zu versammeln".
Die Präpositionalphrase אל־פתח אהל מועד gibt den Versammlungsort an. פתח (Eingang/Öffnung) konstruiert mit אהל מועד (Zelt der Begegnung) bildet eine feste Ortsangabe für öffentliche Zeremonien. Das ה vor עדה ist der bestimmte Artikel, der die konkrete israelitische Gemeinde bezeichnet.
Die Voranstellung des Objekts ואת כל־העדה vor dem Verb הקהל erzeugt Betonung und unterstreicht die Wichtigkeit der vollständigen Gemeindeversammlung für die Legitimation der Priesterweihe.
Die LXX übersetzt כל־העדה mit πᾶσαν τὴν συναγωγήν (die ganze Versammlung), הקהל mit ἐκκλησίασον (versammle) und verwendet die typische griechische Wendung für אהל מועד.
Die Satzstruktur: zeigt einen Imperativsatz mit Objektvoranstellung: koordinierende Konjunktion + direktes Objekt + Imperativ + Ortsangabe. Die Objektvoranstellung betont die öffentliche Natur der Zeremonie.
Dieser Vers etabliert die Priesterweihe als öffentlichen Akt vor der gesamten israelitischen Gemeinde zur Legitimation der priesterlichen Autorität.
Leviticus 8,4
Hebräisch: וַיַּ֣עַשׂ מֹשֶׁ֔ה כַּֽאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֹתוֹ֑ וַתִּקָּהֵל֙ הָֽעֵדָ֔ה אֶל־פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und Mosche tat, wie der Ewige ihm geboten hatte; und die Gemeinde versammelte sich am Eingang des Zeltes der Begegnung.

Kommentar: ויעש משה zeigt עשה (tun/machen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, was die konsequente Ausführung der göttlichen Befehle anzeigt. Die Vergleichspartikel כאשר (wie/entsprechend) leitet einen Vergleichssatz ein, der Moses gehorsame Befolgung betont. צוה יהוה אתו verwendet צוה im Piel-Perfekt (er befahl) mit יהוה als Subjekt und אתו (ihm) als direktes Objekt, was die vorausgegangene göttliche Anweisung referenziert.
Der zweite Satz ותקהל העדה zeigt קהל im Nifal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, was die reflexive Versammlung der Gemeinde ausdrückt. Das Nifal signalisiert hier, dass sich die Gemeinde selbst versammelt als Antwort auf Moses Ruf. העדה (die Gemeinde) als Subjekt zeigt die positive Reaktion des Volkes.
Die Ortsangabe אל־פתח אהל מועד wiederholt exakt V. 3 und bestätigt die erfolgreiche Ausführung. Der Parallelismus zwischen göttlichem Befehl (V. 2-3), menschlichem Gehorsam (V. 4a) und erfolgreichem Resultat (V. 4b) strukturiert den Vers.
Die LXX übersetzt ויעש mit ἐποίησεν (er tat), כאשר צוה mit καθὰ ἐνετείλατο (wie er befohlen hatte) und ותקהל mit συνηθροίσθη (versammelte sich).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Subjekt + Verb + Vergleichssatz mit Subjekt + Verb + Objekt; 2) Verb + Subjekt + Ortsangabe. Die Struktur demonstriert Befehl-Gehorsam-Erfolg.
Dieser Vers bestätigt Moses treuen Gehorsam gegenüber den göttlichen Anweisungen und die erfolgreiche Mobilisierung der Gemeinde.
Leviticus 8,5
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר מֹשֶׁ֖ה אֶל־הָעֵדָ֑ה זֶ֣ה הַדָּבָ֔ר אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה לַעֲשֽׂוֹת׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu der Gemeinde: Dies ist das Wort, das der Ewige zu tun geboten hat.

Kommentar: ויאמר משה אל־העדה beginnt mit אמר im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, was die direkte Ansprache Moses an die versammelte Gemeinde einleitet. Die Präposition אל zeigt die Richtung der Kommunikation zur Gemeinde hin. זה הדבר bildet eine demonstrative Konstruktion mit dem Demonstrativpronomen זה (dies) und dem Substantiv דבר (Wort/Sache), was auf die folgende Zeremonie verweist.
Der Relativsatz אשר־צוה יהוה לעשות erklärt das דבר näher. צוה steht im Piel-Perfekt (er befahl) mit יהוה als Subjekt. Der Infinitiv לעשות (zu tun) von עשה mit der Präposition ל drückt den Zweck oder Inhalt des göttlichen Befehls aus. Die Konstruktion צוה...לעשות (befahl...zu tun) ist eine häufige Wendung für göttliche Anweisungen.
Das demonstrative זה weist präsentisch auf die unmittelbar folgende Handlung hin und verleiht der Proklamation feierlichen Charakter. Die öffentliche Legitimationsformel etabliert die göttliche Autorität der Priesterweihe vor den Augen der ganzen Gemeinde.
Die LXX übersetzt זה הדבר mit τοῦτο τὸ ῥῆμα (dies ist das Wort), צוה mit ἐνετείλατο (er befahl) und לעשות mit ποιῆσαι (zu tun).
Die Satzstruktur: zeigt einen Hauptsatz mit direkter Rede: Verb + Subjekt + Adressat + demonstrative Proklamation + Relativsatz mit Subjekt + Verb + Infinitiv. Die Struktur legitimiert die folgende Zeremonie durch göttliche Autorität.
Dieser Vers fungiert als öffentliche Legitimationsformel, die die nachfolgende Priesterweihe als göttlich autorisierte Handlung proklamiert.
Leviticus 8,6
Hebräisch: וַיַּקְרֵ֣ב מֹשֶׁ֔ה אֶֽת־אַהֲרֹ֖ן וְאֶת־בָּנָ֑יו וַיִּרְחַ֥ץ אֹתָ֖ם בַּמָּֽיִם׃
Deutsch: Und Mosche ließ Aaron und seine Söhne herantreten und wusch sie mit Wasser.

Kommentar: ויקרב משה zeigt קרב im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, was die kausative Bedeutung "heranführen/nahe bringen lassen" ausdrückt. Das Hifil signalisiert, dass Mosche Aaron und seine Söhne aktiv zum heiligen Bereich führt. את־אהרן ואת־בניו bildet das direkte Objekt mit doppelter Nota accusativi, wobei die Koordination durch ו beide Generationen der priesterlichen Familie einschließt.
וירחץ אתם במים zeigt רחץ (waschen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. Das Pronomen אתם (sie) referenziert sowohl Aaron als auch seine Söhne. Die Präpositionalphrase במים (mit Wasser) gibt das Reinigungsmittel an. Diese rituelle Waschung entspricht der Anweisung in Exodus 29,4 und dient der kultischen Reinigung vor der Bekleidung mit den heiligen Gewändern.
Die Abfolge zeigt die systematische Vorbereitung: erst Heranführung, dann Reinigung. במים verwendet die einfache Präposition ב  instrumentalis, was zeigt, dass gewöhnliches Wasser für die rituelle Reinigung verwendet wird, nicht kultisch geweihtes Wasser.
Die LXX übersetzt ויקרב mit προσήγαγεν (er führte heran), וירחץ mit ἔλουσεν (er wusch) und במים mit ὕδατι (mit Wasser).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + Subjekt + direktes Objekt; 2) Verb + direktes Objekt + Instrumentalangabe. Die Struktur zeigt die sequentielle Abfolge der Weihevorbereitungen.
Dieser Vers beginnt die konkrete Priesterweihe mit der rituellen Heranführung und Reinigung als Vorbereitung für die Bekleidung mit den heiligen Gewändern.
Leviticus 8,7
Hebräisch: וַיִּתֵּ֨ן עָלָ֜יו אֶת־הַכֻּתֹּ֗נֶת וַיַּחְגֹּ֤ר אֹתוֹ֙ בָּֽאַבְנֵ֔ט וַיַּלְבֵּ֤שׁ אֹתוֹ֙ אֶֽת־הַמְּעִ֔יל וַיִּתֵּ֥ן עָלָ֖יו אֶת־הָאֵפֹ֑ד וַיַּחְגֹּ֣ר אֹתוֹ֗ בְּחֵ֨שֶׁב֙ הָֽאֵפֹ֔ד וַיֶּאְפֹּ֥ד לוֹ֖ בּוֹֽ׃
Deutsch: Und er legte ihm den Leibrock an und umgürtete ihn mit dem Gürtel; und er bekleidete ihn mit dem Oberkleid und zog ihm das Ephod an und umgürtete ihn mit dem gewirkten Gürtel des Ephods und band es ihm damit an;

Kommentar: Dieser Vers beschreibt systematisch Aarons Bekleidung mit den hohepriesterlichen Gewändern in fünf koordinierten Handlungen. ויתן עליו את־הכתנת zeigt נתן (geben/legen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, wobei עליו (auf ihn) die Richtung angibt. כתנת (Leibrock/Untergewand) ist das innerste Kleidungsstück aus feinem Leinen.
ויחגר אתו באבנט verwendet חגר (umgürten) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. אבנט (Gürtel) befestigt das Untergewand. וילבש אתו את־המעיל zeigt לבש (bekleiden) im Hifil-Imperfekt, das kausative "jemanden bekleiden" ausdrückt. מעיל (Oberkleid/Robe) ist das blaue Obergewand mit Granatäpfeln und Glöckchen.
ויתן עליו את־האפד führt das אפד (Ephod) ein, das wichtigste Gewandstück mit den Schultersteinen. ויחגר אתו בחשב האפד zeigt die Befestigung mit dem חשב האפד (gewirkten Gürtel des Ephods). וואפד לו בו verwendet אפד als Verb im Qal-Imperfekt (er band an), wobei לו (ihm) den Empfänger und בו (damit) das Instrument bezeichnet.
Die Progression von innen nach außen folgt der exakten Reihenfolge aus Exodus 28. Jede Handlung wird durch Waw-Konsekutiv eingeleitet, was die chronologische Abfolge betont.
Die LXX übersetzt כתנת mit χιτῶνα (Chiton), אבנט mit ζώνην (Gürtel), מעיל mit ὑποδύτην (Untergewand) und אפד mit ἐπωμίδα (Schulterstück).
Die Satzstruktur: zeigt fünf koordinierte Hauptsätze mit identischer Struktur: Verb + (Objekt) + Präpositionalphrase/direktes Objekt. Die repetitive Struktur betont die systematische, schrittweise Bekleidung.
Dieser Vers beschreibt die sorgfältige Bekleidung Aarons mit den fünf Grundgewändern der Hohepriesterkleidung entsprechend der göttlichen Anweisung.
Leviticus 8,8
Hebräisch: וַיָּ֥שֶׂם עָלָ֖יו אֶת־הַחֹ֑שֶׁן וַיִּתֵּן֙ אֶל־הַחֹ֔שֶׁן אֶת־הָאוּרִ֖ים וְאֶת־הַתֻּמִּֽים׃
Deutsch: und er legte ihm das Brustschild an und legte in das Brustschild die Urim und die Tummim;

Kommentar: וישם עליו את־החשן zeigt שים (setzen/legen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. חשן (Brustschild) ist das mit zwölf Edelsteinen besetzte Schild, das am Ephod befestigt wird. Die Präposition על mit Suffix עליו (auf ihn) zeigt die Platzierung auf Aaron.
ויתן אל־החשן את־האורים ואת־התמים beschreibt das Einlegen der Gegenstände. נתן (geben/legen) im Qal-Imperfekt zeigt die Platzierung. Die Präposition אל (in/zu) mit החשן gibt die Richtung an. האורים והתמים (die Urim und die Tummim) sind geheimnisvolle Gegenstände, deren genaue Natur unklar bleibt.
Die Namen אורים (von אור - Licht) und תמים (von תמם - vollständig/perfekt sein) deuten möglicherweise auf ihre Funktion bei der Gottesbefrаgung hin. Sie wurden vermutlich in einer Tasche des חשן aufbewahrt und dienten für Ja/Nein-Entscheidungen durch das Los.
Die Konstruktion נתן אל (hineinlegen/hineingeben) unterscheidet sich von נתן על (auflegen) und zeigt, dass die Gegenstände im Inneren des Brustschildes platziert werden.
Die LXX übersetzt את־האורים ואת־התמים (et-ha'urim we'et-hatummim - "die Urim und Tummim") als τὴν δήλωσιν καὶ τὴν ἀλήθειαν (die Offenbarung und die Wahrheit), was eine funktionale Übersetzung der mystischen Objekte darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + Präpositionalphrase + direktes Objekt; 2) Verb + Präpositionalphrase + zwei koordinierte direkte Objekte. Die Struktur verbindet das Brustschild mit seinen Gegenständen.
Dieser Vers komplettiert Aaron mit dem Brustschild und den Gegenständen, die für die Gottesbefrаgung essentiell sind.
Leviticus 8,9
Hebräisch: וַיָּ֥שֶׂם אֶת־הַמִּצְנֶ֖פֶת עַל־רֹאשֹׁ֑ו וַיָּ֨שֶׂם עַֽל־הַמִּצְנֶ֜פֶת אֶל־מ֣וּל פָּנָ֗יו אֵ֣ת צִ֤יץ הַזָּהָב֙ נֵ֣זֶר הַקֹּ֔דֶשׁ כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: und er legte den Kopfbund auf sein Haupt und setzte an den Kopfbund, an seine Vorderseite, das goldene Stirnblatt, das heilige Diadem: so wie der Ewige dem Mosche geboten hatte.

Kommentar: וישם את־המצנפת על־ראשו zeigt שים im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv für die Kopfbedeckung. מצנפת (Kopfbund/Turban) ist die charakteristische hohepriesterliche Kopfbedeckung aus weißem Leinen. על־ראשו (auf sein Haupt) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular referenziert Aaron.
וישם על־המצנפת אל־מול פניו את ציץ הזהב נזר הקדש beschreibt die Befestigung des Stirnblatts. Die doppelte Ortsangabe על־המצנפת אל־מול פניו (auf den Kopfbund vor sein Gesicht) spezifiziert die genaue Position an der Vorderseite. ציץ הזהב (goldenes Stirnblatt) trägt die Inschrift "קדש ליהוה" (heilig für JHWH, vgl. Exodus 28,36).
נזר הקדש (heiliges Diadem) steht in Apposition zu ציץ הזהב und interpretiert seine Bedeutung als Zeichen heiliger Weihe. נזר (von נזר - sich weihen) bezeichnet ursprünglich die Weihe von Nasiräern, hier übertragen auf die priesterliche Weihe.
כאשר צוה יהוה את־משה ist die Bestätigungsformel, die die Ausführung entsprechend der göttlichen Anweisung aus Exodus 28 bekräftigt. צוה steht im Piel-Perfekt (er befahl) mit יהוה als Subjekt und את־משה als direktem Objekt.
Die LXX übersetzt צית הזהב נזר הקדש (tzitz hazahav nezer haqodesh - "die goldene Platte, das heilige Diadem") als τὸ πέταλον τὸ χρυσοῦν τὸ καθηγιασμένον ἅγιον (die goldene geheiligte heilige Platte), was eine erweiterte Heiligkeitsterminologie verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt zwei Hauptsätze plus Bestätigungsformel: 1) Verb + direktes Objekt + Ortsangabe; 2) Verb + komplexe Ortsangabe + zusammengesetztes direktes Objekt + Vergleichssatz. Die Struktur komplettiert die hohepriesterliche Bekleidung mit göttlicher Autorisierung.
Dieser Vers vollendet Aarons Bekleidung mit der Kopfbedeckung und dem heiligen Stirnblatt und bestätigt die ordnungsgemäße Ausführung nach göttlichem Befehl.
Leviticus 8,10
Hebräisch: וַיִּקַּ֤ח מֹשֶׁה֙ אֶת־שֶׁ֣מֶן הַמִּשְׁחָ֔ה וַיִּמְשַׁ֥ח אֶת־הַמִּשְׁכָּ֖ן וְאֶת־כָּל־אֲשֶׁר־בּוֹ֑ וַיְקַדֵּ֖שׁ אֹתָֽם׃
Deutsch: Und Mosche nahm das Salböl und salbte die Wohnung und alles, was darin war, und heiligte sie.

Kommentar: ויקח משה את־שמן המשחה zeigt לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, was den Übergang zur Salbungszeremonie markiert. שמן המשחה (Salböl) ist eine Genitivkonstruktion, die das heilige Öl aus Exodus 30,22-33 bezeichnet. Die Nota accusativi את markiert das direkte Objekt.
וימשח את־המשכן ואת־כל־אשר־בו zeigt משח (salben) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. המשכן (die Wohnung/das Heiligtum) als erstes Objekt, gefolgt von כל־אשר־בו (alles, was darin war) als umfassende Beschreibung aller Heiligtumsgegenstände. Die Totalitätspartikel כל betont die Vollständigkeit der Salbung.
ויקדש אתם verwendet קדש (heiligen) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. Das Piel zeigt die kausative Bedeutung "heilig machen/weihen". אתם (sie) referenziert המשכן und כל־אשר־בו zurück und zeigt, dass die Salbung Heiligung bewirkt.
Die Reihenfolge zeigt die theologische Logik: erst Salbung der Örtlichkeit, dann der Personen. משח und קדש stehen in kausalem Verhältnis - die Salbung bewirkt die Heiligung. Die Konstruktion כל־אשר־בו umfasst alle Geräte, Vorhänge und Einrichtungsgegenstände des Heiligtums.
Die LXX übersetzt שמן המשחה mit τὸ ἔλαιον τοῦ χρίσματος (das Öl der Salbung), המשכן mit τὴν σκηνήν (das Zelt) und ויקדש mit ἡγίασεν (er heiligte).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: 1) Subjekt + Verb + direktes Objekt; 2) Verb + zwei koordinierte direkte Objekte; 3) Verb + direktes Objekt. Die Struktur zeigt die Progression von Nehmen über Salben zur Heiligung.
Dieser Vers beginnt die Salbungszeremonie mit der umfassenden Heiligung des Heiligtums und aller seiner Gegenstände vor der Priestersalbung.
Leviticus 8,11
Hebräisch: וַיַּ֥ז מִמֶּ֛נּוּ עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ שֶׁ֣בַע פְּעָמִ֑ים וַיִּמְשַׁ֨ח אֶת־הַמִּזְבֵּ֜חַ וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֗יו וְאֶת־הַכִּיֹּ֛ר וְאֶת־כַּנֹּ֖ו לְקַדְּשָֽׁם׃
Deutsch: Und er spritzte davon siebenmal auf den Altar, und er salbte den Altar und alle seine Geräte und das Becken und sein Gestell, um sie zu heiligen.

Kommentar: ויז ממנו על־המזבח שבע פעמים zeigt נזה (spritzen) im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. ממנו (davon) referenziert das Salböl aus V. 10. על־המזבח gibt das Ziel an, שבע פעמים (siebenmal) zeigt die rituelle Wiederholung. שבע (sieben) ist die Zahl der kultischen Vollkommenheit und Vollendung.
וימשח את־המזבח ואת־כל־כליו verwendet משח (salben) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. כל־כליו (alle seine Geräte) mit Possessivsuffix bezieht sich auf alle Altargeräte wie Töpfe, Schaufeln, Becken etc. ואת־הכיר ואת־כנו fügt כיר (Becken) und כן (Gestell) hinzu - das bronzene Waschbecken für priesterliche Reinigung.
לקדשם zeigt קדש als Piel-Infinitiv mit Präposition ל und Suffix ם (sie). Der Infinitiv drückt den Zweck der Salbung aus: "um sie zu heiligen". קדש im Piel bedeutet "heilig machen/weihen".
Die Unterscheidung zwischen נזה (spritzen) und משח (salben) zeigt verschiedene Salbungstechniken: intensives Bespritzen für den Altar, systematisches Salben für die Geräte. שבע פעמים betont die besondere Heiligkeit des Altars.
Die LXX reorganisiert die Salbungsreihenfolge und fügt καὶ ἔχρισεν τὴν σκηνὴν καὶ πάντα τὰ ἐν αὐτῇ (und er salbte das Zelt und alles, was darin war) hinzu, obwohl dies im hebräischen Text erst in Vers 10 steht.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + Präpositionalphrase + Ortsangabe + Häufigkeitsangabe; 2) Verb + vier koordinierte direkte Objekte + Zweck-Infinitiv. Die Struktur betont sowohl intensive als auch umfassende Salbung.
Dieser Vers zeigt die besonders intensive Altarsalbung durch siebenfaches Bespritzen und die systematische Salbung aller Heiligtumsgegenstände zur Heiligung.
Leviticus 8,12
Hebräisch: וַיִּצֹק֙ מִשֶּׁ֣מֶן הַמִּשְׁחָ֔ה עַ֖ל רֹ֣אשׁ אַהֲרֹ֑ן וַיִּמְשַׁ֥ח אֹתוֹ֖ לְקַדְּשֹֽׁו׃
Deutsch: Und er goss von dem Salböl auf das Haupt Aarons und salbte ihn, um ihn zu heiligen.

Kommentar: ויצק משמן המשחה על ראש אהרן zeigt יצק (gießen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. יצק drückt reichliches Ausgießen aus, im Unterschied zum vorsichtigen נזה (spritzen) oder משח (salben). משמן המשחה (von dem Salböl) ist eine partitive Konstruktion, die einen Teil des Öls bezeichnet. על ראש אהרן (auf das Haupt Aarons) folgt dem Muster königlicher und priesterlicher Salbung.
וימשח אתו לקדשו verwendet משח (salben) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv als zusammenfassende Aussage. אתו (ihn) referenziert Aaron direkt. לקדשו zeigt קדש im Piel-Infinitiv mit Präposition ל und Suffix ו (ihn), was den Zweck der Salbung ausdrückt: "um ihn zu heiligen".
Die Unterscheidung zwischen יצק (gießen) und משח (salben) zeigt die Intensität von Aarons Salbung. יצק suggeriert, dass das Öl reichlich über sein Haupt gegossen wird, entsprechend Psalm 133,2, wo das Öl vom Haupt herabfließt. Diese großzügige Salbung unterscheidet Aaron von seinen Söhnen.
על ראש (auf das Haupt) entspricht der traditionellen Salbungspraxis für Könige und Hohepriester. לקדשו macht Aaron zum כהן המשיח (gesalbten Priester), eine Bezeichnung, die in den Opfergesetzen verwendet wird.
Die LXX übersetzt ויצק mit κατέχεεν (er goss herab), ראש אהרן mit κεφαλὴν Ααρων (Haupt Aarons) und לקדשו mit ἁγιάσαι αὐτόν (ihn zu heiligen).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + Präpositionalphrase + Ortsangabe; 2) Verb + direktes Objekt + Zweck-Infinitiv. Die Struktur betont sowohl die Handlung als auch den Heiligungszweck.
Dieser Vers markiert den Höhepunkt der Salbungszeremonie mit Aarons feierlicher Hauptsalbung zum gesalbten Hohepriester.
Leviticus 8,13
Hebräisch: וַיַּקְרֵ֨ב מֹשֶׁ֜ה אֶת־בְּנֵ֣י אַהֲרֹ֗ן וַיַּלְבִּשֵׁ֤ם כֻּתֳּנֹת֙ וַיַּחְגֹּ֤ר אֹתָם֙ אַבְנֵ֔ט וַיַּחֲבֹ֥שׁ לָהֶ֖ם מִגְבָּע֑וֹת כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und Mosche ließ die Söhne Aarons herantreten und bekleidete sie mit Leibröcken und umgürtete sie mit einem Gürtel und band ihnen hohe Mützen um: so wie der Ewige dem Mosche geboten hatte.

Kommentar: ויקרב משה את־בני אהרן zeigt קרב im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, analog zu V. 6 bei Aaron selbst. בני אהרן (Söhne Aarons) bezeichnet die gewöhnlichen Priester im Unterschied zum gesalbten Hohepriester. Das Hifil drückt die kausative Handlung "heranführen lassen" aus.
וילבשם כתנת verwendet לבש (bekleiden) im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. Das Hifil zeigt die kausative Bedeutung "jemanden bekleiden". כתנת (Leibröcke) steht im Plural zu כתנת aus V. 7 und bezeichnet die leinenen Grundgewänder der gewöhnlichen Priester. ויחגר אתם אבנט zeigt חגר (umgürten) im Qal-Imperfekt, אבנט (Gürtel) zur Befestigung der Gewänder.
ויחבש להם מגבעות verwendet חבש (umbinden/verbinden) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. מגבעות (hohe Mützen) sind die konischen Kopfbedeckungen der gewöhnlichen Priester, im Unterschied zur מצנפת (Turban) des Hohepriesters. Die Präposition ל mit להם (ihnen) zeigt den indirekten Nutznießer.
כאשר צוה יהוה את־משה ist die Bestätigungsformel entsprechend V. 9. צוה im Piel-Perfekt bekräftigt die ordnungsgemäße Ausführung nach göttlichem Befehl. Die Bekleidung der Aaronsöhne ist einfacher als die des Hohepriesters: keine Salbung, keine besonderen Gewänder wie מעיל, אפד, חשן.
Die LXX übersetzt בני אהרן mit υἱοὺς Ααρων (Söhne Aarons), וילבשם mit ἐνέδυσεν αὐτούς (er bekleidete sie) und מגבעות mit κιδάρεις (Kopfbünde).
Die Satzstruktur: zeigt vier koordinierte Hauptsätze plus Bestätigungsformel: Verb + Subjekt + direktes Objekt + drei weitere Bekleidungshandlungen + Bestätigungsformel. Die Struktur zeigt die systematische, aber vereinfachte Bekleidung der gewöhnlichen Priester.
Dieser Vers komplettiert die Priesterbekleidung mit der Einkleidung der Aaronsöhne in ihre einfacheren Priestergewänder entsprechend ihrem niedrigeren Rang.
Leviticus 8,14
Hebräisch: וַיַּגֵּ֕שׁ אֵ֖ת פַּ֣ר הַֽחַטָּ֑את וַיִּסְמֹ֨ךְ אַהֲרֹ֤ן וּבָנָיו֙ אֶת־יְדֵיהֶ֔ם עַל־רֹ֖אשׁ פַּ֥ר הַֽחַטָּֽאת׃
Deutsch: Und er brachte den Stier des Sündopfers herzu; und Aaron und seine Söhne legten ihre Hände auf den Kopf des Stieres des Sündopfers.

Kommentar: ויגש את פר החטאת zeigt נגש (herannahen/herzubringen) im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. Das Hifil drückt die kausative Handlung aus "heranführen lassen". פר החטאת (Stier des Sündopfers) ist eine Genitivkonstruktion, die das erste der drei Weihe-Opfertiere aus V. 2 bezeichnet. Dieser פר entspricht den Bestimmungen für den כהן המשיח aus 4,3-12.
ויסמך אהרן ובניו את־ידיהם על־ראש פר החטאת beschreibt die סמיכה (Handauflegung). סמך (stützen/legen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt das rituelle Auflegen der Hände. אהרן ובניו (Aaron und seine Söhne) als Subjekt im Singular zeigt, dass beide Generationen gemeinsam handeln. את־ידיהם (ihre Hände) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Plural bezieht sich auf beide.
על־ראש פר החטאת gibt den Ort der Handauflegung an. ראש (Kopf/Haupt) ist der traditionelle Ort für סמיכה. Die Wiederholung פר החטאת am Versende betont die kultische Klassifikation des Tieres. Die סמיכה symbolisiert die Übertragung der Sünden und die Identifikation mit dem Opfertier.
Das Verb סמך regiert sowohl אהרן als auch בניו als gemeinsames Subjekt, obwohl es morphologisch Singular ist. Dies zeigt die rituelle Einheit der priesterlichen Familie bei der Weihe.
Die LXX übersetzt ויגש mit προσήγαγεν (er führte heran), פר החטאת mit μόσχον περὶ ἁμαρτίας (Kalb für Sünde) und ויסמך mit ἐπέθηκαν (sie legten auf).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + direktes Objekt; 2) Verb + zusammengesetztes Subjekt + direktes Objekt + Ortsangabe. Die Struktur zeigt den Übergang von der Bekleidung zu den Opferhandlungen.
Dieser Vers beginnt die eigentlichen Opferhandlungen der Priesterweihe mit dem Heranführen des חטאת-Stieres und der rituellen Handauflegung durch alle zu weihenden Priester.
Leviticus 8,15
Hebräisch: וַיִּשְׁחָ֗ט וַיִּקַּ֨ח מֹשֶׁ֤ה אֶת־הַדָּם֙ וַ֠יִּתֵּן עַל־קַרְנ֨וֹת הַמִּזְבֵּ֤חַ סָבִיב֙ בְּאֶצְבָּעֹ֔ו וַיְחַטֵּ֖א אֶת־הַמִּזְבֵּ֑חַ וְאֶת־הַדָּ֗ם יָצַק֙ אֶל־יְס֣וֹד הַמִּזְבֵּ֔חַ וַֽיְקַדְּשֵׁ֖הוּ לְכַפֵּ֥ר עָלָֽיו׃
Deutsch: Und er schlachtete ihn, und Mosche nahm das Blut und tat davon mit seinem Finger an die Hörner des Altars ringsum und entsündigte den Altar; und das Blut goss er an den Fuß des Altars und heiligte ihn, indem er Sühnung für ihn tat.

Kommentar: וישחט zeigt שחט (schlachten) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, ohne explizites Subjekt - aus dem Kontext ist Mosche der Handelnde. ויקח משה את־הדם verwendet לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. הדם (das Blut) ist das zentrale Element der Sühnritual.
ויתן על־קרנות המזבח סביב באצבעו zeigt נתן (geben/setzen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. על־קרנות המזבח (an die Hörner des Altars) entspricht dem חטאת-Blutverfahren aus 4,7.18. סביב (ringsum) zeigt die vollständige Behandlung aller vier Hörner. באצבעו (mit seinem Finger) gibt das Instrument an.
ויחטא את־המזבח verwendet חטא (entsündigen) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. Das Piel von חטא bedeutet "von Sünde reinigen/entsündigen", nicht "sündigen" (Qal). את־המזבח (den Altar) als direktes Objekt zeigt, dass der Altar selbst der Entsündigung bedarf.
ואת־הדם יצק אל־יסוד המזבח zeigt יצק (gießen) im Qal-Imperfekt. יסוד המזבח (Fuß/Sockel des Altars) ist der Ort für das restliche Blut. ויקדשהו לכפר עליו verwendet קדש im Piel-Imperfekt (er heiligte ihn) und כפר im Piel-Infinitiv לכפר (um Sühne zu erwirken). עליו (für ihn) referenziert den Altar.
Die Blutbehandlung folgt dem חטאת-Muster: Hörner bestreichen, Rest ausgießen. חטא im Piel und קדש im Piel zeigen die reinigende und heiligende Wirkung des חטאת-Blutes auf den Altar selbst.
Die LXX übersetzt ויחטא את־המזבח (waychatte et-hamizbeach - "und er entsündigte den Altar") als καὶ ἐκαθάρισεν τὸ θυσιαστήριον (und er reinigte den Altar), was eine Betonung der kultischen Reinigung statt der Sündentilgung zeigt.
Die Satzstruktur: zeigt sechs koordinierte Hauptsätze: Schlachtung + Blutnahme + Hörnerbestreichen + Altarentsündigung + Blutausgießung + Altarheiligung mit Zweckangabe. Die Struktur zeigt die komplexe חטאת-Prozedur zur Altarweihe.
Dieser Vers beschreibt die komplexe חטאת-Prozedur zur Entsündigung und Heiligung des Altars als Vorbereitung für den priesterlichen Dienst.
Leviticus 8,16
Hebräisch: וַיִּקַּ֗ח אֶֽת־כָּל־הַחֵלֶב֮ אֲשֶׁ֣ר עַל־הַקֶּרֶב֒ וְאֵת֙ יֹתֶ֣רֶת הַכָּבֵ֔ד וְאֶת־שְׁתֵּ֥י הַכְּלָיֹ֖ת וְאֶֽת־חֶלְבְּהֶ֑ן וַיַּקְטֵ֥ר מֹשֶׁ֖ה הַמִּזְבֵּֽחָה׃
Deutsch: Und er nahm das ganze Fett, das am Eingeweide ist, und das Netz der Leber und die beiden Nieren und ihr Fett, und Mosche räucherte es auf dem Altar.

Kommentar: ויקח את־כל־החלב אשר על־הקרב zeigt לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. כל־החלב (alles Fett) mit der Totalitätspartikel כל betont die vollständige Entnahme. אשר על־הקרב (das am Eingeweide ist) ist ein Relativsatz, der das Eingeweidefett spezifiziert. קרב (Eingeweide/Inneres) bezeichnet die Bauchorgane.
ואת יתרת הכבד ואת־שתי הכליות ואת־חלבהן listet die spezifischen Fettteile auf, die bei חטאת verbrannt werden. יתרת הכבד (Netz der Leber) ist das Lebernetz. שתי הכליות (die beiden Nieren) im Dual. חלבהן (ihr Fett) mit Possessivsuffix 3. Person feminin Plural bezieht sich auf כליות. Diese Aufzählung entspricht exakt 4,8-9.
ויקטר משה המזבחה zeigt קטר (räuchern) im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. Das Hifil drückt die kausative Handlung aus "in Rauch aufgehen lassen". משה wird explizit als Subjekt genannt. המזבחה (auf den Altar) mit direktionaler ה zeigt die Richtung der Opferung.
Die Fettaufzählung folgt der standardisierten חטאת-Formel: חלב על־הקרב, יתרת הכבד, כליות וחלבהן. Diese Teile werden immer bei חטאת verbrannt, während das Fleisch bei priesterlichen חטאת außerhalb des Lagers verbrannt wird.
Die LXX übersetzt החלב mit στέαρ (Fett), יתרת הכבד mit λοβὸν τοῦ ἥπατος (Lappen der Leber) und ויקטר mit ἀνήνεγκεν (er brachte hinauf).
Die Satzstruktur: zeigt zwei Hauptsätze: 1) Verb + komplexes direktes Objekt mit Relativsatz + drei weitere koordinierte Objekte; 2) Verb + Subjekt + Ortsangabe. Die Struktur zeigt die systematische Fettentnahme und -verbrennung.
Dieser Vers beschreibt die ordnungsgemäße Entnahme und Verbrennung der חטאת-Fettteile entsprechend den Bestimmungen aus Kapitel 4.
Leviticus 8,17
Hebräisch: וְאֶת־הַפָּ֤ר וְאֶת־עֹרוֹ֙ וְאֶת־בְּשָׂרֹ֣ו וְאֶת־פִּרְשֹׁ֔ו שָׂרַ֣ף בָּאֵ֔שׁ מִח֖וּץ לַֽמַּחֲנֶ֑ה כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und den Stier und seine Haut und sein Fleisch und seinen Mist verbrannte er mit Feuer außerhalb des Lagers: so wie der Ewige dem Mosche geboten hatte.

Kommentar: ואת־הפר ואת־עורו ואת־בשרו ואת־פרשו zeigt vier koordinierte direkte Objekte mit jeweils ואת. הפר (der Stier) als Ganzes, dann die Aufschlüsselung: עורו (seine Haut), בשרו (sein Fleisch), פרשו (sein Mist). Die Possessivsuffixe 3. Person maskulin Singular (ו) referenzieren alle auf הפר zurück. Diese Aufzählung umfasst alle Teile des Tieres außer den bereits verbrannten Fettteilen.
שרף באש מחוץ למחנה zeigt שרף (verbrennen) im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Singular. באש (mit Feuer) gibt das Mittel an. מחוץ למחנה (außerhalb des Lagers) entspricht den Bestimmungen für priesterliche חטאת aus 4,12.21. מחוץ (außerhalb) mit ל (zu/vom) bildet eine zusammengesetzte Präposition.
כאשר צוה יהוה את־משה ist die Bestätigungsformel, die die Ausführung entsprechend der göttlichen Anweisung bekräftigt. צוה im Piel-Perfekt (er befahl) verweist auf die ursprünglichen Anweisungen in Exodus 29,14 und die חטאת-Gesetze in 4,11-12.
Die Verbrennung מחוץ למחנה unterscheidet priesterliche חטאת von Laien-חטאת: bei Priestern wird das Fleisch verbrannt, bei Laien von Priestern gegessen. פרש (Mist/Dung) wird explizit erwähnt, um die vollständige Vernichtung zu betonen.
Die LXX übersetzt הפר mit μόσχον (Kalb), פרשו mit κόπρον αὐτοῦ (seinen Mist), שרף mit κατέκαυσεν (er verbrannte) und מחוץ למחנה mit ἔξω τῆς παρεμβολῆς (außerhalb des Lagers).
Die Satzstruktur: zeigt einen Hauptsatz mit vier koordinierten direkten Objekten plus Bestätigungsformel: komplexes direktes Objekt + Verb + Instrumentalangabe + Ortsangabe + Bestätigungsformel. Die Struktur betont die vollständige Vernichtung entsprechend göttlichem Befehl.
Dieser Vers komplettiert die חטאת-Prozedur mit der vorschriftsmäßigen Verbrennung aller übrigen Tierteile außerhalb des Lagers entsprechend den Bestimmungen für priesterliche Sündopfer.
Leviticus 8,18
Hebräisch: וַיַּקְרֵ֕ב אֵ֖ת אֵ֣יל הָעֹלָ֑ה וַֽיִּסְמְכ֞וּ אַהֲרֹ֧ן וּבָנָ֛יו אֶת־יְדֵיהֶ֖ם עַל־רֹ֥אשׁ הָאָֽיִל׃
Deutsch: Und er brachte den Widder des Aufsteigeopfers herzu; und Aaron und seine Söhne legten ihre Hände auf den Kopf des Widders.

Kommentar: ויקרב את איל העלה zeigt קרב im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, parallel zu ויגש in V. 14. איל העלה (Widder des Aufsteigeopfers) ist eine Genitivkonstruktion, die das zweite der drei Weihe-Opfertiere bezeichnet. איל (Widder) ist das charakteristische עלה-Tier für besondere Anlässe, im Unterschied zu Schafen oder Rindern.
ויסמכו אהרן ובניו את־ידיהם על־ראש האיל zeigt סמך (auflegen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. ויסמכו ist Plural, entsprechend dem zusammengesetzten Subjekt אהרן ובניו. את־ידיהם (ihre Hände) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Plural umfasst beide Generationen. על־ראש האיל (auf den Kopf des Widders) entspricht der סמיכה-Formel aus V. 14.
Die סמיכה vor עלה unterscheidet sich theologisch von der bei חטאת: bei חטאת symbolisiert sie Sündenübertragung, bei עלה Identifikation und Hingabe. איל als erwachsenes männliches Tier ist wertvoller als כבש (Lamm) und zeigt die Bedeutung der Priesterweihe.
Das Plural-Verb ויסמכו mit dem zusammengesetzten Subjekt zeigt grammatische Kongruenz nach dem Prinzip der nächsten Konstituente: ובניו (seine Söhne) als Plural bestimmt die Verbform.
Die LXX übersetzt איל העלה mit κριὸν εἰς ὁλοκαύτωμα (Widder für Aufsteigeopfer), ויסמכו mit ἐπέθηκαν (sie legten auf) und zeigt korrekte Plural-Übersetzung.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + direktes Objekt; 2) Verb (Plural) + zusammengesetztes Subjekt + direktes Objekt + Ortsangabe. Die Struktur entspricht V. 14, aber mit עלה statt חטאת.
Dieser Vers beginnt die עלה-Prozedur als zweites Weihe-Opfer mit der rituellen Handauflegung durch alle zu weihenden Priester.
Leviticus 8,19
Hebräisch: וַיִּשְׁחָ֑ט וַיִּזְרֹ֨ק מֹשֶׁ֧ה אֶת־הַדָּ֛ם עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und er schlachtete ihn, und Mosche spritzte das Blut an den Altar ringsum.

Kommentar: וישחט zeigt שחט (schlachten) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, ohne explizites Subjekt - aus dem Kontext ist Mosche der Handelnde, entsprechend V. 15. ויזרק משה את־הדם על־המזבח סביב zeigt זרק (spritzen/sprengen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. משה wird hier explizit als Subjekt genannt, im Unterschied zur Ellipse beim Schlachten.
את־הדם (das Blut) ist das direkte Objekt mit Nota accusativi. על־המזבח סביב (an den Altar ringsum) zeigt das עלה-Blutverfahren: זרק (spritzen) statt נתן (setzen) wie bei חטאת, und על־המזבח (an den Altar) statt על־קרנות המזבח (an die Altarhörner). סביב (ringsum) zeigt die vollständige Umsprengung des Altarsockels.
Die Unterscheidung zwischen חטאת- und עלה-Blutverfahren ist bedeutsam: חטאת verwendet נתן...על־קרנות (setzen an die Hörner) für Entsündigung, עלה verwendet זרק...על־המזבח סביב (sprengen an den Altar ringsum) für Hingabe und Aufopferung.
Die knappe Darstellung im Vergleich zu V. 15 zeigt, dass עלה-Prozeduren standardisiert und bekannt sind, während חטאת für Altarweihe detailliertere Erklärung benötigt.
Die LXX übersetzt וישחט mit ἔσφαξεν (er schlachtete), ויזרק mit προσέχεεν (er goss hin) und סביב mit κύκλῳ (im Kreis).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb (mit elliptischem Subjekt); 2) Verb + explizites Subjekt + direktes Objekt + Ortsangabe mit Modalangabe. Die Struktur zeigt die einfachere עלה-Prozedur.
Dieser Vers zeigt die עלה-Blutbehandlung durch Umsprengung des Altars, im Unterschied zur komplexeren חטאת-Prozedur des vorherigen Opfers.
Leviticus 8,20
Hebräisch: וְאֶת־הָאַ֔יִל נִתַּ֖ח לִנְתָחָ֑יו וַיַּקְטֵ֤ר מֹשֶׁה֙ אֶת־הָרֹ֔אשׁ וְאֶת־הַנְּתָחִ֖ים וְאֶת־הַפָּֽדֶר׃
Deutsch: Und den Widder zerlegte er in seine Stücke, und Mosche räucherte den Kopf und die Stücke und das Fett;

Kommentar: ואת־האיל נתח לנתחיו zeigt נתח (zerlegen) im Piel-Perfekt 3. Person maskulin Singular. נתח als Verb bedeutet "in Stücke zerlegen", das verwandte Substantiv נתח (Stück) erscheint in לנתחיו (in seine Stücke). Die Präposition ל drückt das Resultat aus: "zu seinen Stücken hin". נתחיו (seine Stücke) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular referenziert האיל.
ויקטר משה את־הראש ואת־הנתחים ואת־הפדר zeigt קטר (räuchern) im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. משה als explizites Subjekt. Drei koordinierte direkte Objekte: הראש (der Kopf), הנתחים (die Stücke), הפדר (das Fett). פדר bezeichnet das äußere Fett, im Unterschied zu den inneren Fettteilen (חלב) aus V. 16.
Die עלה-Zerlegung folgt dem standardisierten Verfahren aus 1,6-8: Häutung, Zerlegung in נתחים, systematische Verbrennung. ראש (Kopf) wird separat erwähnt als wichtigster Teil. נתחים umfasst die Hauptkörperteile. פדר ist das sichtbare äußere Fett.
Das Piel von נתח betont die intensive, systematische Zerlegungshandlung. Die Aufzählung ראש...נתחים...פדר folgt anatomischer Logik: von oben nach unten, vom Wichtigsten zum Detail.
Die LXX übersetzt נתח mit διεῖλεν (er teilte), לנתחיו mit κατὰ μέλη (entsprechend den Gliedern), הראש mit κεφαλήν (Kopf) und הפדר mit στέαρ (Fett).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Objekt + Verb + Präpositionalphrase; 2) Verb + Subjekt + drei koordinierte direkte Objekte. Die Struktur zeigt die systematische עלה-Vorbereitung und -verbrennung.
Dieser Vers beschreibt die ordnungsgemäße Zerlegung und erste Verbrennungsphase des עלה-Widders entsprechend den Bestimmungen aus Kapitel 1.
Leviticus 8,21
Hebräisch: וְאֶת־הַקֶּ֥רֶב וְאֶת־הַכְּרָעַ֖יִם רָחַ֣ץ בַּמָּ֑יִם וַיַּקְטֵר֩ מֹשֶׁ֨ה אֶת־כָּל־הָאַ֜יִל הַמִּזְבֵּ֗חָה עֹלָ֨ה ה֤וּא לְרֵֽיחַ־נִיחֹ֨חַ֙ אִשֶּׁ֥ה הוּא֙ לַיהוָ֔ה כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: und das Eingeweide und die Schenkel wusch er mit Wasser. Und Mosche räucherte den ganzen Widder auf dem Altar: Es war ein Aufsteigeopfer zum lieblichen Geruch, es war ein Feueropfer dem Ewigen, so wie der Ewige dem Mosche geboten hatte.

Kommentar: ואת־הקרב ואת־הכרעים רחץ במים zeigt die rituelle Waschung vor der Verbrennung. קרב (Eingeweide) und כרעים (Schenkel/Unterschenkel) sind die Teile, die nach 1,9.13 gewaschen werden müssen. רחץ (waschen) im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Singular. במים (mit Wasser) als Instrumentalangabe mit Präposition ב.
ויקטר משה את־כל־האיל המזבחה zeigt קטר im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. את־כל־האיל (den ganzen Widder) mit Totalitätspartikel כל betont die vollständige Verbrennung. המזבחה mit direktionaler ה zeigt "zum Altar hin". Diese Formulierung fasst alle vorherigen Verbrennungsakte zusammen.
עלה הוא לריח־ניחח אשה הוא ליהוה ist die klassische עלה-Klassifikationsformel. עלה הוא (es ist ein Aufsteigeopfer) mit emphatischem הוא. לריח־ניחח (zum lieblichen Geruch) ist die charakteristische עלה-Wirkung. אשה הוא ליהוה (es ist ein Feueropfer für JHWH) wiederholt das emphatische הוא und zeigt die göttliche Akzeptanz.
כאשר צוה יהוה את־משה ist die Bestätigungsformel, die auf Exodus 29,18 und die עלה-Gesetze aus Kapitel 1 verweist. צוה im Piel-Perfekt bekräftigt die ordnungsgemäße Ausführung.
Die Formulierung כל־האיל betont, dass bei עלה das gesamte Tier (außer der Haut) verbrannt wird, im Unterschied zu שלמים oder חטאת. ריח־ניחח und אשה zeigen die positive göttliche Annahme des Opfers.
Die LXX ersetzt אשה הוא ליהוה (ischeh hu la-YHWH - "es ist ein Feueropfer für YHWH") durch κάρπωμά ἐστιν τῷ κυρίῳ (es ist ein Fruchtopfer für den Herrn), was die systematische Terminologieverschiebung fortsetzt.
Die Satzstruktur: zeigt drei Hauptsätze: 1) zwei koordinierte Objekte + Verb + Instrumentalangabe; 2) Verb + Subjekt + Objekt + Ortsangabe; 3) dreifache Klassifikation + Bestätigungsformel. Die Struktur komplettiert die עלה-Prozedur mit theologischer Bewertung.
Dieser Vers komplettiert die עלה-Darbringung mit der rituellen Waschung, vollständigen Verbrennung und theologischen Klassifikation als wohlgefälliges Opfer für JHWH.
Leviticus 8,22
Hebräisch: וַיַּקְרֵב֙ אֶת־הָאַ֣יִל הַשֵּׁנִ֔י אֵ֖יל הַמִּלֻּאִ֑ים וַֽיִּסְמְכ֞וּ אַהֲרֹ֧ן וּבָנָ֛יו אֶת־יְדֵיהֶ֖ם עַל־רֹ֥אשׁ הָאָֽיִל׃
Deutsch: Und er brachte den zweiten Widder, den Widder der Einsetzung, herzu; und Aaron und seine Söhne legten ihre Hände auf den Kopf des Widders.

Kommentar: ויקרב את־האיל השני zeigt קרב im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, entsprechend V. 14 und 18. האיל השני (der zweite Widder) mit Ordinalzahl שני unterscheidet ihn vom עלה-Widder des vorherigen Verses. Dies ist das dritte und wichtigste der Weihe-Opfertiere aus V. 2.
איל המלואים steht in Apposition zu האיל השני und klassifiziert ihn theologisch. מלואים (Einsetzungen/Einweihungen) ist ein Plural von מלוא (Fülle/Einsetzung) und bezeichnet spezifisch die Priesterweihe-Opfer. Der Begriff מלואים erscheint nur im Kontext der Priesterweihe und ist von מלא (füllen) abgeleitet - "die Hände füllen" als Ausdruck für Amtseinsetzung.
ויסמכו אהרן ובניו את־ידיהם על־ראש האיל wiederholt exakt die סמיכה-Formel aus V. 14 und 18. ויסמכו im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv zeigt die gemeinsame Handauflegung. את־ידיהם (ihre Hände) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Plural umfasst alle Weihlinge.
Der dreifache סמיכה-Akt bei den drei Opfertieren zeigt die Vollständigkeit der priesterlichen Identifikation: mit חטאת für Entsündigung, mit עלה für Hingabe, mit מלואים für Amtseinsetzung. מלואים als terminus technicus für Priesterweihe ist einzigartig in der Opferterminologie.
Die LXX übersetzt איל המלואים (eil hamillu'im - "Widder der Weihe/Einsetzung") als κριὸν τελειώσεως (Widder der Vollendung), was eine griechische Kultterminologie verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + direktes Objekt mit Apposition; 2) Verb (Plural) + zusammengesetztes Subjekt + direktes Objekt + Ortsangabe. Die Struktur entspricht den vorherigen Opfereröffnungen, aber mit der besonderen מלואים-Klassifikation.
Dieser Vers beginnt das zentrale מלואים-Opfer der Priesterweihe, das sich von חטאת und עלה durch seine spezifische Amtseinsetzungsfunktion unterscheidet.
Leviticus 8,23
Hebräisch: וַיִּשְׁחָ֓ט׀ וַיִּקַּ֤ח מֹשֶׁה֙ מִדָּמֹ֔ו וַיִּתֵּ֛ן עַל־תְּנ֥וּךְ אֹֽזֶן־אַהֲרֹ֖ן הַיְמָנִ֑ית וְעַל־בֹּ֤הֶן יָדוֹ֙ הַיְמָנִ֔ית וְעַל־בֹּ֥הֶן רַגְלֹ֖ו הַיְמָנִֽית׃
Deutsch: Und er schlachtete ihn, und Mosche nahm von seinem Blut und tat es auf das rechte Ohrläppchen Aarons und auf den Daumen seiner rechten Hand und auf die große Zehe seines rechten Fußes.

Kommentar: וישחט zeigt שחט (schlachten) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, entsprechend den vorherigen Opfern. ויקח משה מדמו zeigt לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. מדמו (von seinem Blut) mit partitiver Präposition מן und Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular zeigt, dass nur ein Teil des Blutes für diese spezielle Zeremonie verwendet wird.
ויתן על־תנוך אזן־אהרן הימנית zeigt נתן (geben/setzen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. תנוך (Ohrläppchen) ist ein seltenes Wort, das nur in Weihe- und Reinigungskontexten erscheint. אזן־אהרן הימנית (rechtes Ohr Aarons) - הימנית (die rechte) als Adjektiv feminin Singular kongruent mit אזן (feminin).
ועל־בהן ידו הימנית ועל־בהן רגלו הימנית zeigt zwei weitere Applikationsorte. בהן (Daumen/große Zehe) erscheint zweimal: בהן ידו (Daumen seiner Hand) und בהן רגלו (große Zehe seines Fußes). הימנית (die rechte) wird bei allen drei Körperteilen wiederholt und betont die Bedeutung der rechten Seite.
Die Dreier-Formel אזן...יד...רגל (Ohr...Hand...Fuß) repräsentiert symbolisch Hören (Gehorsam), Handeln (Dienst) und Wandeln (Lebensführung). Die Beschränkung auf die rechte Seite zeigt die bevorzugte, ehrbare Seite. Diese Zeremonie ist einzigartig für מלואים und Aussatz-Reinigung (14,14).
Die LXX übersetzt תנוך mit λοβὸν (Ohrläppchen), בהן ידו mit ἀντίχειρα χειρὸς αὐτοῦ (Daumen seiner Hand) und בהן רגלו mit ἀντίχειρα ποδὸς αὐτοῦ (Daumen seines Fußes).
Die Satzstruktur: zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Schlachtung + Blutnahme + dreifache Blutapplikation an spezifischen Körperteilen. Die Struktur zeigt die einzigartige מלואים-Zeremonie der körperlichen Weihe.
Dieser Vers beschreibt die einzigartige מלואים-Blutzeremonie, die Aaron durch Applikation an Ohr, Hand und Fuß körperlich für den priesterlichen Dienst weiht.
Leviticus 8,24
Hebräisch: וַיַּקְרֵ֞ב אֶת־בְּנֵ֣י אַהֲרֹ֗ן וַיִּתֵּ֨ן מֹשֶׁ֤ה מִן־הַדָּם֙ עַל־תְּנ֤וּךְ אָזְנָם֙ הַיְמָנִ֔ית וְעַל־בֹּ֤הֶן יָדָם֙ הַיְמָנִ֔ית וְעַל־בֹּ֥הֶן רַגְלָ֖ם הַיְמָנִ֑ית וַיִּזְרֹ֨ק מֹשֶׁ֧ה אֶת־הַדָּ֛ם עַל־הַֽמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und er ließ die Söhne Aarons herantreten, und Mosche tat von dem Blut auf ihr rechtes Ohrläppchen und auf den Daumen ihrer rechten Hand und auf die große Zehe ihres rechten Fußes; und Mosche spritzte das Blut an den Altar ringsum.

Kommentar: ויקרב את־בני אהרן zeigt קרב im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, entsprechend V. 13. בני אהרן (Söhne Aarons) als direkte Objekte erhalten dieselbe Blutzeremonie wie ihr Vater. ויתן משה מן־הדם wiederholt die Formel aus V. 23 mit נתן im Qal-Imperfekt und מן־הדם (von dem Blut) partitiv.
על־תנוך אזנם הימנית ועל־בהן ידם הימנית ועל־בהן רגלם הימנית wiederholt exakt die Dreier-Formel aus V. 23, aber mit Pluralsuffixen. אזנם (ihr Ohr), ידם (ihre Hand), רגלם (ihr Fuß) mit Possessivsuffixen 3. Person maskulin Plural. הימנית (die rechte) wird dreimal wiederholt und zeigt die identische Zeremonie für alle Priester.
ויזרק משה את־הדם על־המזבח סביב zeigt זרק (spritzen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. את־הדם (das Blut) mit bestimmtem Artikel bezeichnet das restliche Blut nach den Körperapplikationen. על־המזבח סביב (an den Altar ringsum) entspricht dem עלה-Blutverfahren aus V. 19, nicht dem חטאת-Verfahren.
Die Pluralformen zeigen, dass alle Aaronsöhne simultan oder sukzessive dieselbe Weihezeremonie erhalten. ויזרק als abschließende Handlung zeigt, dass nach den körperlichen Weihungen das restliche Blut normal wie bei עלה behandelt wird.
Die Kombination aus מלואים-spezifischer Körperweihe (נתן) und עלה-typischer Altarsprengung (זרק) zeigt den Mischcharakter des מלואים-Opfers.
Die LXX übersetzt בני אהרן mit υἱοὺς Ααρων (Söhne Aarons), behält die Körperteil-Terminologie bei und übersetzt ויזרק mit προσέχεεν (er goss hin).
Die Satzstruktur: zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Heranführung + dreifache Blutapplikation (mit Pluralformen) + abschließende Altarsprengung. Die Struktur erweitert die מלואים-Zeremonie auf alle zu weihenden Priester.
Dieser Vers erweitert die מלואים-Blutzeremonie auf alle Aaronsöhne und schließt mit der normalen Altarsprengung des restlichen Blutes ab.
Leviticus 8,25
Hebräisch: וַיִּקַּ֞ח אֶת־הַחֵ֣לֶב וְאֶת־הָֽאַלְיָ֗ה וְאֶֽת־כָּל־הַחֵלֶב֮ אֲשֶׁ֣ר עַל־הַקֶּרֶב֒ וְאֵת֙ יֹתֶ֣רֶת הַכָּבֵ֔ד וְאֶת־שְׁתֵּ֥י הַכְּלָיֹ֖ת וְאֶֽת־חֶלְבְּהֶ֑ן וְאֵ֖ת שׁ֥וֹק הַיָּמִֽין׃
Deutsch: Und er nahm das Fett und den Fettschwanz und alles Fett, das am Eingeweide ist, und das Netz der Leber und die beiden Nieren und ihr Fett und den rechten Schenkel;

Kommentar: ויקח את־החלב ואת־האליה zeigt לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. החלב (das Fett) als allgemeine Kategorie, האליה (der Fettschwanz) als spezifische Ergänzung. אליה (Fettschwanz) erscheint typischerweise bei שלמים (3,9) und zeigt, dass מלואים Ähnlichkeiten mit שלמים aufweist.
ואת־כל־החלב אשר על־הקרב ואת יתרת הכבד ואת־שתי הכליות ואת־חלבהן listet die standardisierten Fettteile auf, die bei allen Opfern (außer עלה) verbrannt werden. כל־החלב אשר על־הקרב (alles Fett, das am Eingeweide ist) mit Relativsatz. יתרת הכבד (Netz der Leber), שתי הכליות (die beiden Nieren) im Dual, חלבהן (ihr Fett) mit Possessivsuffix 3. Person feminin Plural.
ואת שוק הימין (und den rechten Schenkel) ist die entscheidende Ergänzung, die מלואים von anderen Opfern unterscheidet. שוק הימין (rechter Schenkel) ist normalerweise der תרומה-Anteil des Priesters bei שלמים (7,32-33), wird aber hier als Teil des Opfers verwendet.
Die Aufzählung kombiniert Elemente verschiedener Opfertypen: die Fettteile entsprechen שלמים und חטאת, aber שוק הימין als Opfergabe ist einzigartig für מלואים. האליה erscheint bei Schafen in שלמים, zeigt also שלמים-Charakter.
Die LXX übersetzt שוק הימין (shoq hayamin - "rechte Keule") als τὸν βραχίονα τὸν δεξιόν (den rechten Arm), was eine konsistente anatomische Verschiebung zeigt.
Die Satzstruktur: zeigt einen Hauptsatz mit sieben koordinierten direkten Objekten: Verb + sieben mit ואת koordinierte Objekte, davon einer mit Relativsatz. Die Struktur zeigt die umfassende Sammlung der zu opfernden Teile.
Dieser Vers sammelt alle für das מלואים-Opfer bestimmten Tierteile, die eine einzigartige Kombination aus verschiedenen Opfertypen darstellen.
Leviticus 8,26
Hebräisch: וּמִסַּ֨ל הַמַּצּ֜וֹת אֲשֶׁ֣ר׀ לִפְנֵ֣י יְהוָ֗ה לָ֠קַח חַלַּ֨ת מַצָּ֤ה אַחַת֙ וְֽחַלַּ֨ת לֶ֥חֶם שֶׁ֛מֶן אַחַ֖ת וְרָקִ֣יק אֶחָ֑ד וַיָּ֨שֶׂם֙ עַל־הַ֣חֲלָבִ֔ים וְעַ֖ל שׁ֥וֹק הַיָּמִֽין׃
Deutsch: und er nahm aus dem Korb des Ungesäuerten, der vor dem Ewigen war, einen ungesäuerten Kuchen und einen Kuchen geölten Brotes und einen Fladen, und legte sie auf die Fettstücke und auf den rechten Schenkel;

Kommentar: ומסל המצות אשר לפני יהוה לקח zeigt לקח (nehmen) im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Singular. מסל המצות (aus dem Korb des Ungesäuerten) mit partitiver Präposition מן referenziert סל המצות aus V. 2. אשר לפני יהוה (der vor JHWH war) ist ein Relativsatz, der die sakrale Positionierung des Korbes betont.
חלת מצה אחת וחלת לחם שמן אחת ורקיק אחד listet drei verschiedene Brotarten auf. חלת מצה (ungesäuerter Kuchen), חלת לחם שמן (Kuchen geölten Brotes) - לחם שמן als Genitivkonstruktion, רקיק (dünner Fladen). אחת...אחת...אחד (eine...eine...einer) zeigt jeweils ein Exemplar jeder Sorte.
וישם על־החלבים ועל שוק הימין zeigt שים (setzen/legen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. על־החלבים (auf die Fettstücke) referenziert die gesammelten Fettteile aus V. 25. ועל שוק הימין (und auf den rechten Schenkel) wiederholt diesen besonderen מלואים-Bestandteil.
Die drei Brotsorten entsprechen den תודה-Bestimmungen aus 7,12: חלות מצה, לחם שמן, רקיקים. Die Kombination von Fleischteilen und Brot ist charakteristisch für שלמים und ihre Unterkategorien, zeigt also den שלמים-Charakter von מלואים.
לפני יהוה betont, dass der Brotkorb in göttlicher Gegenwart platziert war, was die Heiligkeit der Zeremonie unterstreicht. Die Auflegung der Brote auf die Fleischteile bereitet die תנופה (Schwingopfer) vor.
Die LXX übersetzt סל המצות mit κανοῦν ἀζύμων (Korb der Ungesäuerten), חלת מצה mit ἄρτον ἄζυμον (ungesäuertes Brot) und רקיק mit λάγανον (dünnen Kuchen).
Die Satzstruktur: zeigt zwei Hauptsätze: 1) Präpositionalphrase + Relativsatz + Verb + drei koordinierte Objekte; 2) Verb + zwei koordinierte Ortsangaben. Die Struktur kombiniert die Brotentnahme mit der Vorbereitung zur תנופה.
Dieser Vers ergänzt die Fleischteile um die rituellen Brote und bereitet das komplette מלואים-Opferpaket für die folgende תנופה-Zeremonie vor.
Leviticus 8,27
Hebräisch: וַיִּתֵּ֣ן אֶת־הַכֹּ֔ל עַ֚ל כַּפֵּ֣י אַהֲרֹ֔ן וְעַ֖ל כַּפֵּ֣י בָנָ֑יו וַיָּ֧נֶף אֹתָ֛ם תְּנוּפָ֖ה לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: und er legte das alles auf die Hände Aarons und auf die Hände seiner Söhne und schwenkte es als Schwingopfer vor dem Ewigen.

Kommentar: ויתן את־הכל על כפי אהרן ועל כפי בניו zeigt נתן (geben/legen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. את־הכל (das alles) mit Totalitätspartikel כל referenziert alle gesammelten Fleisch- und Brotteile aus V. 25-26. על כפי אהרן ועל כפי בניו (auf die Handflächen Aarons und auf die Handflächen seiner Söhne) zeigt die doppelte Ortsangabe. כפי (Handflächen) im Constructus-Plural von כף (Handfläche).
ויאנף אתם תנופה לפני יהוה zeigt נוף (schwingen) im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. Das Hifil drückt die kausative Handlung aus "schwingen lassen". אתם (sie) referenziert sowohl Aaron als auch seine Söhne als Objekte der Schwinghandlung. תנופה (Schwingopfer) als cognate accusative verstärkt die Schwingbewegung. לפני יהוה (vor JHWH) zeigt den sakralen Rahmen.
Die תנופה (Schwingopfer) ist eine rituelle Bewegung, bei der die Opfergaben horizontal vor dem Heiligtum hin und her geschwungen werden. Bei מלואים führt Mosche die Schwingbewegung mit Aaron und seinen Söhnen durch, die die Opfergaben in ihren Händen halten.
על כפי...ועל כפי mit der Wiederholung der Präposition על betont die gleichzeitige Beteiligung aller Weihlinge. תנופה לפני יהוה zeigt die Darbringung der Gaben vor JHWH, bevor sie verbrannt werden.
Die Formulierung ויאנף אתם ist ambig: אתם könnte sich auf die Personen (Aaron und seine Söhne) oder die Opfergaben beziehen. Der Kontext favorisiert die Personen als direkte Objekte der Schwinghandlung. Diese grammatische Mehrdeutigkeit ist jedoch theologisch bedeutsam: Sie reflektiert die rituelle Einheit von Weihlingen und Opfergaben in der מלואים-Zeremonie. Aaron und seine Söhne werden nicht nur passive Empfänger der Weihe, sondern aktive Partizipanten, die zusammen mit den Opfergaben vor JHWH "geschwungen" werden. Die תנופה vereinigt somit symbolisch die sich weihenden Priester mit den sie weihenden Opfergaben in einer einzigen rituellen Bewegung. Diese Verschmelzung von Personal und Material in der Schwinghandlung unterstreicht die transformative Natur der מלואים: Die Weihlinge werden selbst zu "Opfergaben" für den göttlichen Dienst. Die Ambiguität ist also nicht sprachliche Unschärfe, sondern theologische Präzision - sie erfasst die vollständige Integration der Priester in die sakrale Ordnung.
Die LXX übersetzt כפי mit χεῖρας (Hände), ויאנף mit ἀνήνεγκεν (er brachte hinauf) und תנופה mit ἐπίθεμα (Auflegung), was eine andere Interpretation der Schwingbewegung zeigt.
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + direktes Objekt + doppelte Ortsangabe; 2) Verb + direktes Objekt + cognate accusative + Ortsangabe. Die Struktur zeigt die תנופה-Zeremonie als Höhepunkt der מלואים.
Dieser Vers beschreibt die feierliche תנופה-Zeremonie, bei der Aaron und seine Söhne die מלואים-Opfergaben vor JHWH schwingen als Zeichen der Hingabe und Weihe.
Leviticus 8,28
Hebräisch: וַיִּקַּ֨ח מֹשֶׁ֤ה אֹתָם֙ מֵעַ֣ל כַּפֵּיהֶ֔ם וַיַּקְטֵ֥ר הַמִּזְבֵּ֖חָה עַל־הָעֹלָ֑ה מִלֻּאִ֥ים הֵם֙ לְרֵ֣יחַ נִיחֹ֔חַ אִשֶּׁ֥ה ה֖וּא לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und Mosche nahm es von ihren Händen weg und räucherte es auf dem Altar, auf dem Aufsteigeopfer. Es war ein Einweihungsopfer zum lieblichen Geruch, es war ein Feueropfer dem Ewigen.

Kommentar: ויקח משה אתם מעל כפיהם zeigt לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. אתם (sie) referenziert die Opfergaben aus der תנופה. מעל כפיהם (von ihren Handflächen weg) mit מעל (von...weg) zeigt die Entnahme nach der Schwingzeremonie. כפיהם (ihre Handflächen) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Plural bezieht sich auf Aaron und seine Söhne.
ויקטר המזבחה על־העלה zeigt קטר (räuchern) im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. המזבחה mit direktionaler ה (zum Altar hin). על־העלה (auf dem Aufsteigeopfer) zeigt, dass die מלואים-Gaben zusätzlich zum עלה-Widder aus V. 18-21 verbrannt werden. Dies ist eine kumulative Verbrennung.
מלואים הם לריח ניחח אשה הוא ליהוה ist die klassifizierende Bewertungsformel. מלואים הם (Einweihungsopfer sind sie) mit emphatischem הם klassifiziert die Opfergaben. לריח ניחח (zum lieblichen Geruch) entspricht der עלה-Formel. אשה הוא ליהוה (Feueropfer ist es für JHWH) mit emphatischem הוא zeigt die göttliche Akzeptanz.
Die Verbrennung על־העלה zeigt, dass מלואים als Zusatz zum עלה funktioniert, nicht als eigenständiges Opfer. ריח ניחח und אשה zeigen die positive göttliche Annahme entsprechend anderen akzeptierten Opfern.
מלואים als Plural zeigt, dass die gesamte Opferzusammenstellung (Fleisch + Brot) als מלואים klassifiziert wird. Die Formel entspricht strukturell der עלה-Bewertung aus V. 21.
Die LXX übersetzt ויקח mit ἔλαβεν (er nahm), מעל כפיהם mit ἀπὸ χειρῶν αὐτῶν (von ihren Händen), מלואים mit τελείωσίς ἐστιν (Vollendung ist es) und ריח ניחח mit ὀσμὴ εὐωδίας (Wohlgeruch).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Elemente: 1) Hauptsatz: Entnahme + Verbrennung mit Ortsangabe; 2) dreifache klassifizierende Bewertung mit emphatischen Pronomen. Die Struktur komplettiert die מלואים-Darbringung mit theologischer Bewertung.
Dieser Vers komplettiert die מלואים-Zeremonie mit der Verbrennung der geschwungenen Opfergaben und ihrer theologischen Klassifikation als wohlgefälliges Einweihungsopfer.
Leviticus 8,29
Hebräisch: וַיִּקַּ֤ח מֹשֶׁה֙ אֶת־הֶ֣חָזֶ֔ה וַיְנִיפֵ֥הוּ תְנוּפָ֖ה לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה מֵאֵ֣יל הַמִּלֻּאִ֗ים לְמֹשֶׁ֤ה הָיָה֙ לְמָנָ֔ה כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und Mosche nahm die Brust und schwenkte sie als Schwingopfer vor dem Ewigen; von dem Widder der Einsetzung wurde sie dem Mosche zuteil, so wie der Ewige dem Mosche geboten hatte.

Kommentar: ויקח משה את־החזה zeigt לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. את־החזה (die Brust) ist der Teil des מלואים-Widders, der nicht in V. 25 aufgelistet wurde. חזה (Brust) ist traditionell der תנופה-Anteil bei שלמים (7,30-31).
ויניפהו תנופה לפני יהוה zeigt נוף (schwingen) im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. ויניפהו (und er schwenkte es) mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular referenziert החזה. תנופה als cognate accusative verstärkt die Schwingbewegung. לפני יהוה (vor JHWH) entspricht V. 27.
מאיל המלואים למשה היה למנה erklärt die Zuteilung. מאיל המלואים (von dem Widder der Einweihungen) zeigt die Quelle. למשה היה למנה (dem Mosche war es zum Anteil) - היה im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Singular mit למשה als Dativ und למנה (zum Anteil) als Prädikatsnomen. מנה (Anteil/Portion) von מנה (zuteilen).
כאשר צוה יהוה את־משה ist die Bestätigungsformel, die auf ursprüngliche göttliche Anweisungen verweist. צוה im Piel-Perfekt bekräftigt die ordnungsgemäße Ausführung.
Der Unterschied zu V. 27-28: dort wurden die Opfergaben nach der תנופה verbrannt, hier erhält Mosche die חזה als persönlichen Anteil. Dies entspricht der normalen שלמים-Praxis, wo die חזה nach תנופה den Priestern zufällt.
למשה היה למנה zeigt, dass Mosche bei dieser Zeremonie die priesterliche Rolle ausübt und daher den priesterlichen תנופה-Anteil erhält.
Die LXX übersetzt החזה mit στηθύνιον (Brust), ויניפהו mit ἀφεῖλεν αὐτὸ (er nahm es weg), תנופה mit ἀφαίρεμα (Wegnahme) und למנה mit μερίδα (Anteil).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Elemente: 1) Brustnahme + תנופה-Zeremonie; 2) Erklärung der Zuteilung mit Quelle und Empfänger; 3) Bestätigungsformel. Die Struktur zeigt Moses besonderen Status als ausführender Priester.
Dieser Vers zeigt Moses Erhalt der חזה als תנופה-Anteil von מלואים, entsprechend seiner Funktion als ausführender Priester bei der Weihezeremonie.
Leviticus 8,30
Hebräisch: וַיִּקַּ֨ח מֹשֶׁ֜ה מִשֶּׁ֣מֶן הַמִּשְׁחָ֗ה וּמִן־הַדָּם֮ אֲשֶׁ֣ר עַל־הַמִּזְבֵּחַ֒ וַיַּ֤ז עַֽל־אַהֲרֹן֙ עַל־בְּגָדָ֔יו וְעַל־בָּנָ֛יו וְעַל־בִּגְדֵ֥י בָנָ֖יו אִתּוֹ֑ וַיְקַדֵּ֤שׁ אֶֽת־אַהֲרֹן֙ אֶת־בְּגָדָ֔יו וְאֶת־בָּנָ֛יו וְאֶת־בִּגְדֵ֥י בָנָ֖יו אִתּוֹֽ׃
Deutsch: Und Mosche nahm von dem Salböl und von dem Blut, das auf dem Altar war, und spritzte es auf Aaron, auf seine Kleider, und auf seine Söhne und auf die Kleider seiner Söhne mit ihm; und er heiligte Aaron, seine Kleider, und seine Söhne und die Kleider seiner Söhne mit ihm.

Kommentar: ויקח משה משמן המשחה ומן־הדם אשר על־המזבח zeigt לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. משמן המשחה (von dem Salböl) mit partitiver Präposition מן referenziert das Öl aus V. 10-12. ומן־הדם אשר על־המזבח (und von dem Blut, das auf dem Altar war) mit Relativsatz zeigt das Opferblut von den vorherigen Opfern. Diese Mischung aus Salböl und Opferblut ist einzigartig.
ויז על־אהרן על־בגדיו ועל־בניו ועל־בגדי בניו אתו zeigt נזה (spritzen) im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. Vier koordinierte Spritzungsziele: על־אהרן (auf Aaron), על־בגדיו (auf seine Kleider), על־בניו (auf seine Söhne), על־בגדי בניו (auf die Kleider seiner Söhne). אתו (mit ihm) betont die gemeinsame Behandlung.
ויקדש את־אהרן את־בגדיו ואת־בניו ואת־בגדי בניו אתו zeigt קדש (heiligen) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. Das Piel drückt die kausative Bedeutung "heilig machen" aus. Vier koordinierte direkte Objekte entsprechen den vier Spritzungszielen. אתו wiederholt die Einheitsbetonung.
Die Kombination שמן המשחה + דם symbolisiert die Vereinigung von Salbung (Amtseinsetzung) und Opfer (Sühne). Die Besprengung sowohl der Personen als auch ihrer Kleider zeigt die totale Heiligung für den priesterlichen Dienst.
על־בגדיו...על־בגדי בניו zeigt, dass nicht nur die Personen, sondern auch ihre Amtsgewänder geheiligt werden. אתו am Ende beider Sätze betont die Gemeinschaftlichkeit der Weihe.
Die LXX übersetzt משמן המשחה mit ἀπὸ τοῦ ἐλαίου τῆς χρίσεως (von dem Öl der Salbung), ויז mit ἔρρανεν (er spritzte) und ויקדש mit ἡγίασεν (er heiligte).
Die Satzstruktur: zeigt zwei Hauptsätze: 1) Materialnahme + vierfache Besprengung; 2) vierfache Heiligung mit entsprechenden Objekten. Die parallele Struktur betont die umfassende Heiligung von Personen und Gewändern.
Dieser Vers komplettiert die Priesterweihe mit der einzigartigen Besprengung durch Salböl-Blut-Mischung und der daraus resultierenden totalen Heiligung aller Priester und ihrer Gewänder.
Leviticus 8,31
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֜ה אֶל־אַהֲרֹ֣ן וְאֶל־בָּנָ֗יו בַּשְּׁל֣וּ אֶת־הַבָּשָׂר֮ פֶּ֣תַח אֹ֣הֶל מוֹעֵד֒ וְשָׁם֙ תֹּאכְל֣וּ אֹתוֹ֔ וְאֶ֨ת־הַלֶּ֔חֶם אֲשֶׁ֖ר בְּסַ֣ל הַמִּלֻּאִ֑ים כַּאֲשֶׁ֤ר צִוֵּ֨יתִי֙ לֵאמֹ֔ר אַהֲרֹ֥ן וּבָנָ֖יו יֹאכְלֻֽהוּ׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu Aaron und zu seinen Söhnen: Kocht das Fleisch am Eingang des Zeltes der Begegnung, und dort esst es und das Brot, das im Korbe des Einweihungsopfers ist, so wie ich geboten habe, sagend: Aaron und seine Söhne sollen es essen.

Kommentar: ויאמר משה אל־אהרן ואל־בניו zeigt אמר (sprechen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. אל־אהרן ואל־בניו mit doppelter Präposition אל zeigt die Adressierung beider priesterlicher Generationen. בשלו את־הבשר פתח אהל מועד zeigt בשל (kochen) im Piel-Imperativ maskulin Plural. Das Piel betont die intensive Kochhandlung. את־הבשר (das Fleisch) referenziert das מלואים-Fleisch, das nicht verbrannt wurde. פתח אהל מועד (am Eingang des Zeltes der Begegnung) gibt den Kochort an.
ושם תאכלו אתו ואת־הלחם אשר בסל המלואים zeigt אכל (essen) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural. שם (dort) referenziert פתח אהל מועד. אתו (es) referenziert הבשר. ואת־הלחם אשר בסל המלואים (und das Brot, das im Korbe der Einweihungen ist) mit Relativsatz zeigt die verbliebenen Brote aus V. 26. מלואים klassifiziert sowohl das Fleisch als auch das Brot.
כאשר צויתי לאמר אהרן ובניו יאכלהו zeigt צוה (befehlen) im Piel-Perfekt 1. Person Singular mit Suffix יתי (ich). לאמר (sagend) leitet die direkte Rede ein. אהרן ובניו יאכלהו ist die ursprüngliche Anweisung: יאכלהו (sie sollen es essen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Objektsuffix הו.
Die Konstruktion צויתי לאמר mit folgender direkter Rede referenziert frühere göttliche Anweisungen, vermutlich aus Exodus 29,32. בשל (kochen) zeigt, dass מלואים anders behandelt wird als עלה (vollständig verbrannt) oder חטאת (außerhalb verbrannt).
פתח אהל מועד als Koch- und Essort zeigt die sakrale Natur der Mahlzeit. שם betont, dass das Essen am heiligen Ort stattfinden muss. Die Kombination von Fleisch und Brot entspricht שלמים-Mahlzeiten.
Die LXX fügt ἐν τόπῳ ἁγίῳ (an heiligem Ort) hinzu und spezifiziert den Ort als ἐν τῇ αὐλῇ τῆς σκηνῆς (im Vorhof des Zeltes), was eine präzisierende Ergänzung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt einen Hauptsatz mit direkter Rede: Verb + Adressat + zwei Imperative mit Ortsangaben + Vergleichssatz mit eingebetteter direkter Rede. Die Struktur zeigt Moses Autorität und die Referenz auf frühere göttliche Anweisungen.
Dieser Vers leitet die sakrale Mahlzeit ein, bei der Aaron und seine Söhne das מלואים-Fleisch und -Brot am heiligen Ort verzehren sollen entsprechend göttlicher Anweisung.
Leviticus 8,32
Hebräisch: וְהַנּוֹתָ֥ר בַּבָּשָׂ֖ר וּבַלָּ֑חֶם בָּאֵ֖שׁ תִּשְׂרֹֽפוּ׃
Deutsch: Und das Übrige von dem Fleisch und von dem Brot sollt ihr mit Feuer verbrennen.

Kommentar: והנותר בבשר ובלחם zeigt נותר (das Übriggebliebene) als Partizip Nifal von יתר (übrig bleiben). נותר funktiert als Substantiv "das Übrige/der Rest". בבשר ובלחם (vom Fleisch und vom Brot) mit Präposition ב partitiv zeigt die beiden Kategorien der מלואים-Nahrung. Die Koordination durch ו umfasst beide Nahrungsarten.
באש תשרפו zeigt שרף (verbrennen) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural. באש (mit Feuer) als Instrumentalangabe mit Präposition ב. Die Anweisung richtet sich an Aaron und seine Söhne entsprechend V. 31.
נותר als theologischer Begriff bezeichnet Opferfleisch, das über die erlaubte Verzehrfrist hinaus übrig bleibt. Die Verbrennung באש verhindert Profanierung des heiligen Fleisches und entspricht den Bestimmungen für שלמים aus 7,17 und תודה aus 7,15.
Die Formulierung בבשר ובלחם zeigt, dass sowohl das מלואים-Fleisch als auch die rituellen Brote denselben Bestimmungen unterliegen. Dies unterstreicht den שלמים-Charakter von מלואים.
Die Anweisung zur sofortigen Verbrennung übriggebliebener heiliger Nahrung verhindert deren Entweihung durch längere Aufbewahrung oder falschen Verzehr. באש entspricht der Art, wie Opferfleisch Gott dargebracht wird.
Die LXX übersetzt נותר mit καταλειφθέν (zurückgelassen), בבשר mit ἀπὸ τῶν κρεῶν (von dem Fleisch), ובלחם mit καὶ ἀπὸ τῶν ἄρτων (und von den Broten) und תשרפו mit κατακαυθήσεται (es wird verbrannt werden).
Die Satzstruktur: zeigt einen einfachen Hauptsatz: zusammengesetztes Subjekt + Instrumentalangabe + Imperativ. Die knappe Struktur betont die klare, unmissverständliche Anweisung.
Dieser Vers regelt die ordnungsgemäße Behandlung übriggebliebenen מלואים-Fleisches und -Brotes durch sofortige Verbrennung zur Verhinderung der Profanierung.
Leviticus 8,33
Hebräisch: וּמִפֶּתַח֩ אֹ֨הֶל מוֹעֵ֜ד לֹ֤א תֵֽצְאוּ֙ שִׁבְעַ֣ת יָמִ֔ים עַ֚ד י֣וֹם מְלֹ֔את יְמֵ֖י מִלֻּאֵיכֶ֑ם כִּ֚י שִׁבְעַ֣ת יָמִ֔ים יְמַלֵּ֖א אֶת־יֶדְכֶֽם׃
Deutsch: Und von dem Eingang des Zeltes der Begegnung sollt ihr nicht weggehen sieben Tage lang, bis zu dem Tag, da die Tage eures Einweihungsopfers erfüllt sind; denn sieben Tage sollt ihr eingeweiht werden.

Kommentar: ומפתח אהל מועד לא תצאו שבעת ימים zeigt יצא (hinausgehen) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural mit Negation לא. מפתח אהל מועד (vom Eingang des Zeltes der Begegnung) mit Präposition מן zeigt die Abgangsrichtung. שבעת ימים (sieben Tage) als Zeitangabe im Akkusativ. Die Siebenzahl zeigt kultische Vollkommenheit.
עד יום מלאת ימי מלאיכם zeigt עד (bis) mit temporalem יום (Tag). מלאת ימי מלאיכם ist eine Genitivkonstruktion: מלאת (das Erfülltwerden) als Infinitiv-Constructus von מלא (erfüllen/vollenden), ימי מלאיכם (Tage eurer Einweihungen) mit Possessivsuffix 2. Person maskulin Plural. מלאים als Plural von מלא entspricht מלואים.
כי שבעת ימים ימלא את־ידכם begründet das Verbot. כי (denn) leitet den Begründungssatz ein. שבעת ימים wiederholt die Zeitangabe. ימלא את־ידכם zeigt מלא (füllen) im Piel-Imperfekt 3. Person maskulin Singular. את־ידכם (eure Hände) mit Possessivsuffix 2. Person maskulin Plural ist die idiomatische Wendung für Amtseinsetzung.
ימלא את־ידכם (er wird eure Hände füllen) ist die wörtliche Bedeutung von מלואים. "Die Hände füllen" bedeutet "in ein Amt einsetzen", vermutlich ursprünglich durch Übergabe von Amtsinsignien. שבעת ימים als Weihedauer entspricht anderen kultischen Reinigungsperioden.
Die Konstruktion עד יום מלאת zeigt, dass die Weihe ein Prozess ist, der sieben Tage dauert und dann "erfüllt/vollendet" wird. ימלא im Imperfekt zeigt die andauernde Amtseinsetzung während der sieben Tage.
Die LXX übersetzt ימלא את־ידכם (yemalle et-yedchem - "er wird eure Hände füllen") als τελειώσει τὰς χεῖρας ὑμῶν (er wird eure Hände vollenden), was die Weihe als "Vollendung" interpretiert.
Die Satzstruktur: zeigt einen Hauptsatz mit temporaler Begrenzung plus Begründungssatz: Verbverbot + Zeitangabe + temporale Grenze + Begründung mit Zeitwiederholung + idiomatischer Ausdruck. Die Struktur betont die siebentägige Abgeschlossenheit der Weihezeit.
Dieser Vers etabliert eine siebentägige Klausurzeit für die Weihlinge am Heiligtum als notwendige Dauer für die vollständige Amtseinsetzung.
Leviticus 8,34
Hebräisch: כַּאֲשֶׁ֥ר עָשָׂ֖ה בַּיּ֣וֹם הַזֶּ֑ה צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה לַעֲשֹׂ֖ת לְכַפֵּ֥ר עֲלֵיכֶֽם׃
Deutsch: So wie man an diesem Tag getan hat, hat der Ewige zu tun geboten, um Sühnung für euch zu erwirken.

Kommentar: כאשר עשה ביום הזה zeigt עשה (tun) im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Singular. Das Subjekt ist indefinit/allgemein "man". ביום הזה (an diesem Tag) mit Demonstrativpronomen זה referenziert den ersten Weihetag. כאשר (wie/entsprechend) leitet einen Vergleichssatz ein, der das Muster für die folgenden sechs Tage etabliert.
צוה יהוה לעשות לכפר עליכם zeigt צוה (befehlen) im Piel-Perfekt 3. Person maskulin Singular mit יהוה als Subjekt. לעשות (zu tun) als Infinitiv-Constructus von עשה mit Präposition ל zeigt den Inhalt des göttlichen Befehls. לכפר עליכם (um für euch zu sühnen) als Zweck-Infinitiv mit כפר im Piel und Präposition על mit Suffix 2. Person maskulin Plural.
Die Konstruktion צוה...לעשות (befahl...zu tun) mit nachfolgendem Zweck-Infinitiv לכפר zeigt die theologische Begründung der siebentägigen Wiederholung. כפר im Piel bedeutet "Sühne erwirken/vergeben" und zeigt, dass die Priesterweihe auch sühnenden Charakter hat.
עליכם (für euch) zeigt, dass die Sühne den Weihlingen selbst gilt, nicht stellvertretend für andere. Die Priesterweihe hat also sowohl einsetzenden (מלא את־ידכם) als auch sühnenden (כפר עליכם) Charakter.
ביום הזה als Referenzpunkt zeigt, dass der erste Tag als Muster für die gesamte siebentägige Weihezeit dient. Die Wiederholung der Zeremonien ist theologisch notwendig für vollständige Sühne und Einsetzung.
Die LXX übersetzt כאשר עשה mit καθάπερ ἐποίησαν (wie sie getan haben), ביום הזה mit τῇ ἡμέρᾳ ταύτῃ (an diesem Tag) und לכפר עליכם mit ἐξιλάσασθαι περὶ ὑμῶν (um für euch zu sühnen).
Die Satzstruktur: zeigt einen komplexen Satz: Vergleichssatz + Hauptsatz mit Zweck-Infinitiv. Die Struktur verknüpft das tägliche Geschehen mit dem göttlichen Befehl und dem sühnenden Zweck.
Dieser Vers erklärt die theologische Notwendigkeit der siebentägigen Wiederholung der Weihezeremonien zur vollständigen Sühne für die angehenden Priester.
Leviticus 8,35
Hebräisch: וּפֶתַח֩ אֹ֨הֶל מוֹעֵ֜ד תֵּשְׁב֨וּ יוֹמָ֤ם וָלַ֨יְלָה֙ שִׁבְעַ֣ת יָמִ֔ים וּשְׁמַרְתֶּ֛ם אֶת־מִשְׁמֶ֥רֶת יְהוָ֖ה וְלֹ֣א תָמ֑וּתוּ כִּי־כֵ֖ן צֻוֵּֽיתִי׃
Deutsch: Und ihr sollt an dem Eingang des Zeltes der Begegnung Tag und Nacht bleiben, sieben Tage lang, und sollt die Vorschrift des Ewigen beobachten, dass ihr nicht sterbt; denn so ist mir geboten worden.

Kommentar: ופתח אהל מועד תשבו יומם ולילה שבעת ימים zeigt ישב (sitzen/bleiben) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural. פתח אהל מועד (am Eingang des Zeltes der Begegnung) als Ortsangabe entspricht V. 31.33. יומם ולילה (Tag und Nacht) als temporale Totalität mit יומם (tagsüber) und לילה (nachts). שבעת ימים wiederholt die Zeitangabe aus V. 33.
ושמרתם את־משמרת יהוה ולא תמותו zeigt שמר (hüten/beobachten) im Qal-Perfekt 2. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. את־משמרת יהוה (die Wache/Vorschrift JHWHs) - משמרת von שמר (hüten) bezeichnet religiöse Verpflichtungen. ולא תמותו (und ihr werdet nicht sterben) zeigt מות (sterben) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural mit Negation לא.
כי־כן צויתי begründet die Anweisung. כי (denn) leitet die Begründung ein. כן (so) referenziert die gesamte vorherige Anweisung. צויתי zeigt צוה (befehlen) im Pual-Perfekt 1. Person Singular "mir wurde befohlen". Das Pual zeigt, dass Mosche selbst Empfänger der Anweisung ist.
משמרת יהוה bezeichnet die sakralen Verpflichtungen, die mit der Priesterweihe verbunden sind. ולא תמותו zeigt, dass Verletzung der משמרת tödliche Konsequenzen haben kann - ein häufiges Thema in der Priestertheologie.
יומם ולילה betont die ununterbrochene Anwesenheit während der gesamten Weihezeit. צויתי im Pual zeigt Moses Autorität als Übermittler göttlicher Befehle, nicht als deren Urheber.
Die LXX übersetzt תשבו mit καθεδεῖσθε (ihr sollt sitzen), יומם ולילה mit ἡμέρας καὶ νυκτός (bei Tag und bei Nacht), משמרת יהוה mit φυλακὰς κυρίου (Wachen des Herrn) und צויתי mit ἐνετείλατό μοι (er befahl mir).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: 1) Ortsangabe + Imperativ + temporale Totalität + Zeitangabe; 2) Imperativ + Objekt + Konsequenzangabe; 3) Begründung mit Referenz + Autoritätsnachweis. Die Struktur betont die totale Verpflichtung während der Weihezeit.
Dieser Vers intensiviert die Klausurbestimmung durch ununterbrochene Tag-und-Nacht-Anwesenheit und warnt vor tödlichen Konsequenzen bei Verletzung der sakralen Verpflichtungen.
Leviticus 8,36
Hebräisch: וַיַּ֥עַשׂ אַהֲרֹ֖ן וּבָנָ֑יו אֵ֚ת כָּל־הַדְּבָרִ֔ים אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה בְּיַד־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und Aaron und seine Söhne taten alles, was der Ewige durch Mosche geboten hatte.

Kommentar: ויעש אהרן ובניו zeigt עשה (tun) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. Das Verb steht im Singular, obwohl das Subjekt אהרן ובניו (Aaron und seine Söhne) zusammengesetzt ist. Dies folgt dem Prinzip, dass das erste Element des zusammengesetzten Subjekts die Verbform bestimmt.
את כל־הדברים אשר־צוה יהוה ביד־משה zeigt das umfassende direkte Objekt. את כל־הדברים (alle die Worte/Sachen) mit Totalitätspartikel כל betont die vollständige Befolgung. אשר־צוה יהוה (die JHWH befohlen hatte) als Relativsatz mit צוה im Piel-Perfekt. ביד־משה (durch die Hand Moses) - ביד (durch die Hand) als idiomatische Wendung für Vermittlung/Autorität.
Die Konstruktion ביד־משה zeigt Moses Rolle als Vermittler göttlicher Befehle. יד (Hand) symbolisiert Macht und Autorität. כל־הדברים umfasst alle Anweisungen der gesamten Weihezeremonie aus dem Kapitel.
ויעש als Abschlussformel entspricht ähnlichen Zusammenfassungen in Exodus (z.B. 39,32.42-43). Die Singular-Verbform bei zusammengesetztem Subjekt ist grammatisch korrekt und betont Aaron als Hauptperson.
Dieser Vers fungiert als abschließende Gehorsamsbestätigung und zeigt, dass die gesamte komplexe Priesterweihe ordnungsgemäß ausgeführt wurde. אהרן ובניו als gemeinsames Subjekt betont die priesterliche Einheit bei der Befolgung.
Die LXX übersetzt ויעש mit ἐποίησαν (sie taten) im Plural, כל־הדברים mit πάντα τὰ ῥήματα (alle Worte) und ביד־משה mit διὰ χειρὸς Μωυσῆ (durch die Hand Moses).
Die Satzstruktur: zeigt einen einfachen Hauptsatz: Verb + zusammengesetztes Subjekt + umfassendes direktes Objekt mit Relativsatz. Die Struktur betont den vollständigen Gehorsam aller Weihlinge gegenüber den göttlichen Anweisungen.
Dieser abschließende Vers bestätigt die ordnungsgemäße und vollständige Ausführung aller Weihezeremonien durch Aaron und seine Söhne entsprechend den göttlichen Anweisungen durch Mosche.
Kapitel 8 dokumentiert die praktische Durchführung der Priesterweihe entsprechend den theoretischen Anweisungen aus Exodus 29. Die Struktur zeigt: 

1) Göttlicher Befehl und Vorbereitung (V. 1-5): Sammlung aller Personen, Gegenstände und Opfertiere vor der versammelten Gemeinde; 

2) Bekleidung und Salbung (V. 6-13): rituelle Waschung, systematische Bekleidung Aarons mit den hohepriesterlichen Gewändern, Salbung des Heiligtums und Aarons, einfachere Bekleidung der Aaronsöhne; 

3) Drei Weihe-Opfer (V. 14-30): חטאת zur Altarentsündigung, עלה zur Hingabe, מלואים zur Amtseinsetzung mit einzigartiger Blutzeremonie an Körperteilen, תנופה der Opfergaben und abschließender Salbung mit Öl-Blut-Mischung; 

4) Siebentägige Klausur (V. 31-36): sakrale Mahlzeit, Bestimmungen für übriggebliebene Nahrung, ununterbrochene Anwesenheit am Heiligtum während der gesamten Weihezeit mit Todeswarnung bei Verletzung der Vorschriften. 

Das Kapitel zeigt die komplexe Verbindung verschiedener Opfertypen und Rituale zur vollständigen Transformation von Laien zu geweihten Priestern und etabliert das Muster für alle zukünftigen Priesterweihen.

Textkritische Beobachtung: Die LXX zeigt durchgängige Tendenz zur liturgischen Präzisierung und verwendet griechische Kultterminologie (τελείωσις, κάρπωμα), was auf eine Anpassung an hellenistische religiöse Praktiken hinweist.
Leviticus 9,1
Hebräisch: וַיְהִי֙ בַּיּ֣וֹם הַשְּׁמִינִ֔י קָרָ֣א מֹשֶׁ֔ה לְאַהֲרֹ֖ן וּלְבָנָ֑יו וּלְזִקְנֵ֖י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und es begab sich am achten Tag, da rief Mosche Aaron und seine Söhne und die Ältesten Israels;

Kommentar: ויהי ביום השמיני zeigt die Erzähleinleitungsformel ויהי (und es geschah) mit temporaler Bestimmung. ביום השמיני (am achten Tag) referenziert den Tag nach der siebentägigen Weihezeit aus 8,33-35. השמיני (der achte) als Ordinalzahl markiert den entscheidenden Übergang von der Weihezeit zum aktiven Priesterdienst.
קרא משה לאהרן ולבניו ולזקני ישראל zeigt קרא (rufen) im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Singular. Drei koordinierte Dativobjekte mit ל: לאהרן ולבניו (zu Aaron und seinen Söhnen) - die neu geweihten Priester, ולזקני ישראל (und zu den Ältesten Israels) - die Volksrepräsentanten. זקני ישראל (Älteste Israels) als Genitivkonstruktion bezeichnet die führenden Stammesvertreter.
ביום השמיני hat theologische Bedeutung: nach der vollkommenen Siebenzahl folgt der "neue" achte Tag als Beginn des priesterlichen Dienstes. קרא ל (rufen zu) zeigt formelle Einberufung zu einer wichtigen Zeremonie.
Die Einbeziehung der זקני ישראל neben den Priestern zeigt die öffentliche Natur dieser ersten offiziellen Priesterhandlung. ויהי als narrative Einleitung markiert einen wichtigen Wendepunkt in der Erzählung.
Die LXX übersetzt זקני ישראל (ziqnei yisrael - "Älteste Israels") als τὴν γερουσίαν Ἰσραήλ (den Rat Israels), was eine institutionelle griechische Terminologie verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt einen temporalen Hauptsatz: narrative Einleitung + temporale Bestimmung + Verb + Subjekt + drei koordinierte Dativobjekte. Die Struktur markiert den feierlichen Beginn des ersten offiziellen Priesterdiensts.
Dieser Vers leitet den ersten offiziellen Priesterdienst Aarons nach der siebentägigen Weihezeit ein und versammelt alle wichtigen Akteure der israelitischen Kultgemeinschaft.
Leviticus 9,2
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר אֶֽל־אַהֲרֹ֗ן קַח־לְ֠ךָ עֵ֣גֶל בֶּן־בָּקָ֧ר לְחַטָּ֛את וְאַ֥יִל לְעֹלָ֖ה תְּמִימִ֑ם וְהַקְרֵ֖ב לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: und er sprach zu Aaron: Nimm dir ein junges Kalb zum Sündopfer und einen Widder zum Aufsteigeopfer, ohne Fehl, und bringe sie dar vor dem Ewigen.

Kommentar: ויאמר אל־אהרן zeigt אמר (sprechen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. אל־אהרן (zu Aaron) zeigt die direkte Ansprache an den neu geweihten Hohepriester für seinen ersten eigenständigen Opferdienst.
קח־לך עגל בן־בקר לחטאת ואיל לעלה תמימם zeigt לקח (nehmen) im Qal-Imperativ mit לך (für dich) - קח־לך bedeutet "nimm für dich/zu deinem eigenen Bedarf". עגל בן־בקר (Kalb, Sohn des Rindes) ist eine erweiterte Genitivkonstruktion zur Altersspezifikation. לחטאת (zum Sündopfer) und לעלה (zum Aufsteigeopfer) geben die Opferzwecke an. תמימם (ohne Fehl) als Adjektiv maskulin Plural bezieht sich auf beide Tiere.
והקרב לפני יהוה zeigt קרב (darbringen) im Hifil-Imperativ. Das Hifil drückt die kausative Handlung "nahe bringen lassen" aus. לפני יהוה (vor JHWH) zeigt den sakralen Rahmen der Darbringung.
עגל בן־בקר für חטאת entspricht den Bestimmungen für den כהן המשיח aus 4,3. איל für עלה ist ein wertvolles Opfertier. תמימם mit Plural-Endung zeigt, dass beide Tiere fehlerfrei sein müssen.
קח־לך betont Aarons persönliche Verantwortung für seine eigenen Sündopfer vor dem Volksdienst. Die Reihenfolge חטאת vor עלה entspricht der logischen Progression: erst Sühne, dann Hingabe.
Die LXX übersetzt קח־לך mit λαβὲ σεαυτῷ (nimm für dich), עגל בן־בקר mit μόσχον ἐκ βοῶν (Kalb aus Rindern), תמימם mit ἄμωμα (ohne Tadel) und והקרב mit προσάγαγε (führe heran).
Die Satzstruktur: zeigt direkte Rede mit zwei Imperativen: Anrede + erster Imperativ mit zwei Objekten + Qualitätsangabe + zweiter Imperativ mit Ortsangabe. Die Struktur zeigt Aarons erste eigenständige Opferverpflichtung.
Dieser Vers beauftragt Aaron mit seinen ersten eigenständigen Opfern als Hohepriester: persönliche חטאת und עלה vor dem Volksdienst.
Leviticus 9,3
Hebräisch: וְאֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל תְּדַבֵּ֣ר לֵאמֹ֑ר קְח֤וּ שְׂעִיר־עִזִּים֙ לְחַטָּ֔את וְעֵ֨גֶל וָכֶ֧בֶשׂ בְּנֵי־שָׁנָ֛ה תְּמִימִ֖ם לְעֹלָֽה׃
Deutsch: Und zu den Söhnen Israels sollst du reden und sprechen: Nehmt einen Ziegenbock zum Sündopfer und ein Kalb und ein Schaf, einjährig, ohne Fehl, zum Aufsteigeopfer;

Kommentar: ואל־בני ישראל תדבר לאמר zeigt דבר (reden) im Piel-Imperfekt 2. Person maskulin Singular. אל־בני ישראל (zu den Söhnen Israels) erweitert die Anweisung auf das ganze Volk. לאמר (sagend) leitet die direkte Rede für das Volk ein. Aaron wird hier als Vermittler göttlicher Anweisungen an das Volk etabliert.
קחו שעיר־עזים לחטאת zeigt לקח (nehmen) im Qal-Imperativ maskulin Plural. שעיר־עזים (Ziegenbock) ist eine Genitivkonstruktion "Bock der Ziegen". לחטאת (zum Sündopfer) entspricht den Volksopferbestimmungen aus Kapitel 4.
ועגל וכבש בני־שנה תמימם לעלה listet zwei עלה-Tiere auf. עגל (Kalb) und כבש (Schaf) koordiniert durch ו. בני־שנה (Söhne eines Jahres) ist eine idiomatische Altersangabe "einjährig". תמימם (ohne Fehl) als maskulin Plural bezieht sich auf beide עלה-Tiere. לעלה (zum Aufsteigeopfer) klassifiziert beide Tiere.
שעיר־עזים für Volks-חטאת entspricht 4,23 (für den נשיא) und zeigt eine andere Klasse als Aaron's עגל. Die Alternative עגל oder כבש für עלה gibt dem Volk Wahlmöglichkeit entsprechend wirtschaftlicher Leistungsfähigkeit.
בני־שנה als Plural "Söhne eines Jahres" ist eine hebräische Besonderheit für Altersangaben bei Tieren. תמימם zeigt, dass auch Volksopfer dieselben Qualitätsanforderungen haben wie priesterliche Opfer.
Die LXX übersetzt לעלה (le'ola - "zum Aufsteigeopfer") als εἰς ὁλοκάρπωσιν (zur Ganzverbrennung), was eine präzisere griechische Opferterminologie darstellt, und wiederholt γερουσίᾳ (Rat) statt "Israeliten".
Die Satzstruktur: zeigt Vermittlungsauftrag plus Volksanweisung: Adressat + Imperativ + Redeeinleitung // Imperativ (Plural) + drei Opfertiere mit Klassifikationen. Die Struktur etabliert Aaron als Vermittler zwischen Gott und Volk.
Dieser Vers beauftragt Aaron, dem Volk ihre Opferverpflichtungen für den ersten offiziellen Gottesdienst mitzuteilen: חטאת und עלה entsprechend ihren Möglichkeiten.
Leviticus 9,4
Hebräisch: וְשׁ֨וֹר וָאַ֜יִל לִשְׁלָמִ֗ים לִזְבֹּ֨חַ֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה וּמִנְחָ֖ה בְּלוּלָ֣ה בַשָּׁ֑מֶן כִּ֣י הַיּ֔וֹם יְהוָ֖ה נִרְאָ֥ה אֲלֵיכֶֽם׃
Deutsch: und einen Stier und einen Widder zum Friedensopfer, um sie vor dem Ewigen zu opfern; und ein Speisopfer, gemengt mit Öl; denn heute wird der Ewige euch erscheinen.

Kommentar: ושור ואיל לשלמים לזבח לפני יהוה ergänzt die Volksopfer um שלמים. שור (Stier) und איל (Widder) koordiniert durch ו. לשלמים (zu Friedensopfern) klassifiziert beide Tiere. לזבח לפני יהוה zeigt זבח (opfern/schlachten) als Infinitiv-Constructus mit ל zur Zweckangabe. לפני יהוה (vor JHWH) entspricht V. 2.
ומנחה בלולה בשמן fügt מנחה (Speisopfer) hinzu. בלולה בשמן (gemengt mit Öl) ist Partizip Qal passiv feminin Singular von בלל (mischen) mit instrumentaler Präposition ב. Dies entspricht den מנחה-Bestimmungen aus 2,4-5.
כי היום יהוה נראה אליכם begründet die umfangreichen Opferanweisungen. כי (denn) leitet den Begründungssatz ein. היום (heute) betont die Besonderheit dieses Tages. יהוה נראה אליכם zeigt ראה (erscheinen) im Nifal-Partizip maskulin Singular "JHWH erscheinend" mit אל plus Suffix 2. Person maskulin Plural. Das Nifal drückt die passive/reflexive Bedeutung aus "sich zeigen lassen/erscheinen".
Die Vollständigkeit der Opferarten (חטאת, עלה, שלמים, מנחה) zeigt die umfassende Natur dieses ersten offiziellen Gottesdienstes. לזבח als zusätzlicher Zweck-Infinitiv betont die aktive Opferhandlung.
נראה אליכם ist eine Theophanie-Ankündigung: JHWH wird sich dem Volk in besonderer Weise offenbaren. היום unterstreicht die einmalige Bedeutung dieses Ereignisses.
Die LXX übersetzt שור mit μόσχον (Kalb), לשלמים mit τοῦ σωτηρίου (des Heilsopfers), בלולה mit πεφυραμένην (gemengt) und נראה mit ὀφθήσεται (wird erscheinen).
Die Satzstruktur: zeigt Opfererweiterung plus theologische Begründung: zwei weitere Opfertiere + Zweckangabe + zusätzliches Opfer mit Qualifikation + Begründungssatz mit Theophanie-Ankündigung. Die Struktur steigert sich zur entscheidenden theologischen Aussage.
Dieser Vers komplettiert die Volksopfer mit שלמים und מנחה und begründet den umfassenden Opferdienst mit der Ankündigung einer göttlichen Erscheinung.
Leviticus 9,5
Hebräisch: וַיִּקְח֗וּ אֵ֚ת אֲשֶׁ֣ר צִוָּ֣ה מֹשֶׁ֔ה אֶל־פְּנֵ֖י אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וַֽיִּקְרְבוּ֙ כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה וַיַּֽעַמְד֖וּ לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und sie brachten, was Mosche geboten hatte, vor dem Zelt der Begegnung, und die ganze Gemeinde nahte herzu und stand vor dem Ewigen.

Kommentar: ויקחו את אשר צוה משה zeigt לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. את אשר צוה משה (das, was Mosche geboten hatte) mit Relativsatz - צוה im Piel-Perfekt zeigt die vorausgegangenen Anweisungen aus V. 2-4. Das Subjekt sind implizit Aaron, seine Söhne und das Volk.
אל־פני אהל מועד zeigt die Richtung der Bewegung. פני אהל מועד (vor dem Zelt der Begegnung) als feste Ortsangabe für kultische Handlungen. אל (zu/vor) zeigt die Bewegungsrichtung zum heiligen Ort.
ויקרבו כל־העדה ויעמדו לפני יהוה zeigt zwei koordinierte Handlungen. ויקרבו von קרב (nahen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. כל־העדה (die ganze Gemeinde) mit Totalitätspartikel כל betont die vollständige Teilnahme. ויעמדו von עמד (stehen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. לפני יהוה (vor JHWH) zeigt die sakrale Präsenz.
Die Progression לקחו...קרבו...עמדו (sie nahmen...sie nahten...sie standen) zeigt die systematische Vorbereitung und Positionierung für den Gottesdienst. כל־העדה entspricht der Versammlung aus 8,3-4.
לפני יהוה statt לפני אהל מועד zeigt die Intensivierung: von der physischen Präsenz vor dem Zelt zur geistlichen Präsenz vor JHWH. עמדו לפני יהוה ist die klassische Haltung für Gottesdienst und Theophanie.
Die LXX übersetzt ויקחו mit ἔλαβον (sie nahmen), אל־פני אהל מועד mit ἔναντι τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου (vor dem Zelt des Zeugnisses) und ויעמדו mit ἔστησαν (sie stellten sich).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + direktes Objekt mit Relativsatz + Ortsangabe; 2) Verb + Subjekt; 3) Verb + Ortsangabe. Die Struktur zeigt die systematische Vorbereitung und Versammlung.
Dieser Vers zeigt die gehorsame Ausführung der mosaischen Anweisungen und die vollständige Versammlung der Gemeinde für den ersten offiziellen Gottesdienst.
Leviticus 9,6
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֔ה זֶ֧ה הַדָּבָ֛ר אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה תַּעֲשׂ֑וּ וְיֵרָ֥א אֲלֵיכֶ֖ם כְּב֥וֹד יְהוָֽה׃
Deutsch: Und Mosche sprach: Dies ist das Wort, das der Ewige geboten hat, dass ihr es tun sollt; und die Herrlichkeit des Ewigen wird euch erscheinen.

Kommentar: ויאמר משה זה הדבר אשר־צוה יהוה תעשו zeigt אמר (sprechen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. זה הדבר (dies ist das Wort) mit Demonstrativpronomen זה referenziert die folgenden Opferhandlungen. אשר־צוה יהוה (das JHWH geboten hat) als Relativsatz mit צוה im Piel-Perfekt. תעשו (ihr sollt tun) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural zeigt die Handlungsanweisung.
ויירא אליכם כבוד יהוה zeigt die verheißene Konsequenz. ויירא von ראה (erscheinen) im Nifal-Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. Das Nifal drückt "sich sehen lassen/erscheinen" aus. אליכם (zu euch) mit Präposition אל und Suffix 2. Person maskulin Plural. כבוד יהוה (Herrlichkeit JHWHs) als Subjekt - die sichtbare Manifestation der göttlichen Gegenwart.
זה הדבר entspricht der Proklamationsformel aus 8,5, etabliert aber hier die Verbindung zwischen Gehorsam und Theophanie. תעשו im Imperfekt zeigt die bevorstehende Handlung.
כבוד יהוה (Herrlichkeit JHWHs) ist ein terminus technicus für die sichtbare, oft feurige Manifestation Gottes. ויירא im Perfekt mit Waw-Konsekutiv drückt die sichere Zukunft aus "dann wird erscheinen".
Die Bedingungsstruktur zeigt: Gehorsam (תעשו) führt zu Theophanie (ויירא כבוד יהוה). אליכם betont, dass die ganze Gemeinde Zeugin der göttlichen Herrlichkeit werden wird.
Die LXX übersetzt זה הדבר mit τοῦτο τὸ ῥῆμα (dies ist das Wort), תעשו mit ποιήσατε (tut) und כבוד יהוה mit δόξα κυρίου (Herrlichkeit des Herrn).
Die Satzstruktur: zeigt Proklamation plus Verheißung: Verb + Subjekt + demonstrative Proklamation mit Relativsatz + Imperativ // konsekutive Theophanie-Verheißung. Die Struktur verknüpft menschlichen Gehorsam mit göttlicher Selbstoffenbarung.
Dieser Vers proklamiert die göttliche Anweisung für den Gottesdienst und verheißt als Lohn für den Gehorsam die Erscheinung der göttlichen Herrlichkeit.
Leviticus 9,7
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֜ה אֶֽל־אַהֲרֹ֗ן קְרַ֤ב אֶל־הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ וַעֲשֵׂ֞ה אֶת־חַטָּֽאתְךָ֙ וְאֶת־עֹ֣לָתֶ֔ךָ וְכַפֵּ֥ר בַּֽעַדְךָ֖ וּבְעַ֣ד הָעָ֑ם וַעֲשֵׂ֞ה אֶת־קָרְבַּ֤ן הָעָם֙ וְכַפֵּ֣ר בַּֽעֲדָ֔ם כַּאֲשֶׁ֖ר צִוָּ֥ה יְהוָֽה׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu Aaron: Tritt zum Altar und opfere dein Sündopfer und dein Aufsteigeopfer, und tue Sühnung für dich und für das Volk; und opfere die Opfergabe des Volkes und tue Sühnung für sie, so wie der Ewige geboten hat.

Kommentar: ויאמר משה אל־אהרן קרב אל־המזבח zeigt אמר (sprechen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. אל־אהרן (zu Aaron) als direkte Ansprache. קרב אל־המזבח zeigt קרב (nahen) im Qal-Imperativ mit אל־המזבח (zum Altar) als Richtungsangabe. Dies ist Aarons erste eigenständige Annäherung zum Altar als Hohepriester.
ועשה את־חטאתך ואת־עלתך וכפר בעדך ובעד העם zeigt die erste Opferphase. עשה (tue/opfere) im Qal-Imperativ mit zwei direkten Objekten: את־חטאתך (dein Sündopfer) und את־עלתך (dein Aufsteigeopfer) mit Possessivsuffixen 2. Person maskulin Singular. וכפר בעדך ובעד העם zeigt כפר (sühnen) im Piel-Imperativ mit zwei בעד-Phrasen: בעדך (für dich) und בעד העם (für das Volk).
ועשה את־קרבן העם וכפר בעדם כאשר צוה יהוה zeigt die zweite Opferphase. ועשה את־קרבן העם (und opfere die Opfergabe des Volkes) - קרבן העם als Kollektiv für alle Volksopfer. וכפר בעדם (und sühne für sie) mit בעד plus Suffix 3. Person maskulin Plural. כאשר צוה יהוה ist die Bestätigungsformel.
Die doppelte כפר-Anweisung zeigt die zentrale Funktion des Hohepriesters: Sühne sowohl für sich selbst als auch für das Volk. בעדך...בעד העם...בעדם zeigt die umfassende sühnende Mittlerschaft.
קרב אל־המזבח markiert Aarons ersten eigenständigen Zugang zum Altar. Die Progression: persönliche Opfer (חטאתך...עלתך) vor Volksopfern (קרבן העם) zeigt die logische Reihenfolge der priesterlichen Sühne.
Die LXX erweitert ובעד העם (ube'ad ha'am - "und für das Volk") zu καὶ τοῦ οἴκου σου (und für dein Haus), was eine familiäre Dimension hinzufügt, die im hebräischen Text nicht explizit ist.
Die Satzstruktur: zeigt sechs koordinierte Imperative: Annäherung + persönliche Opfer + persönliche Sühne + Volkssühne + Volksopfer + Volkssühne + Bestätigungsformel. Die Struktur zeigt die umfassende priesterliche Mittlerfunktion.
Dieser Vers beauftragt Aaron mit seinem ersten eigenständigen Priesterdienst und etabliert die doppelte Sühnfunktion: für sich selbst und für das Volk.
Leviticus 9,8
Hebräisch: וַיִּקְרַ֥ב אַהֲרֹ֖ן אֶל־הַמִּזְבֵּ֑חַ וַיִּשְׁחַ֛ט אֶת־עֵ֥גֶל הַחַטָּ֖את אֲשֶׁר־לוֹֽ׃
Deutsch: Und Aaron nahte zum Altar und schlachtete das Kalb des Sündopfers, das für ihn war.

Kommentar: ויקרב אהרן אל־המזבח zeigt קרב (nahen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. אהרן als explizites Subjekt betont den Akteur. אל־המזבח (zum Altar) entspricht der Anweisung aus V. 7. Dies ist Aarons erste eigenständige Annäherung als amtierender Hohepriester.
וישחט את־עגל החטאת אשר־לו zeigt שחט (schlachten) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. את־עגל החטאת (das Kalb des Sündopfers) referenziert das עגל בן־בקר aus V. 2. אשר־לו (das für ihn war) als Relativsatz mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular betont, dass dies Aarons persönliches חטאת ist.
ויקרב...וישחט zeigt die sequentielle Abfolge: erst Annäherung, dann Schlachtung. אהרן als Subjekt markiert den Beginn seiner eigenständigen Priesterhandlungen nach der Weihezeit.
עגל החטאת אשר־לו unterscheidet dieses חטאת von den Volksopfern, die folgen werden. Die Betonung אשר־לו zeigt, dass Aaron auch als Hohepriester persönlicher Sühne bedarf.
Die knappe Darstellung im Vergleich zu Kapitel 8 zeigt, dass Aaron jetzt die Opferprozeduren selbstständig beherrscht. ויקרב אהרן als erste eigenständige Priesterhandlung markiert einen wichtigen Übergang.
Die LXX übersetzt ויקרב mit προσῆλθεν (er trat heran), וישחט mit ἔσφαξεν (er schlachtete) und אשר־לו mit τὸ περὶ αὐτοῦ (das für ihn).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + Subjekt + Richtungsangabe; 2) Verb + direktes Objekt mit Relativsatz. Die Struktur zeigt Aarons erste eigenständige חטאת-Handlung.
Dieser Vers dokumentiert Aarons ersten eigenständigen Opferakt als Hohepriester: die Schlachtung seines persönlichen חטאת-Kalbes.
Leviticus 9,9
Hebräisch: וַ֠יַּקְרִבוּ בְּנֵ֨י אַהֲרֹ֣ן אֶת־הַדָּם֮ אֵלָיו֒ וַיִּטְבֹּ֤ל אֶצְבָּעוֹ֙ בַּדָּ֔ם וַיִּתֵּ֖ן עַל־קַרְנ֣וֹת הַמִּזְבֵּ֑חַ וְאֶת־הַדָּ֣ם יָצַ֔ק אֶל־יְס֖וֹד הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und die Söhne Aarons reichten ihm das Blut dar; und er tauchte seinen Finger in das Blut und tat davon an die Hörner des Altars, und er goss das Blut an den Fuß des Altars.

Kommentar: ויקרבו בני אהרן את־הדם אליו zeigt קרב (nahen/darreichen) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. בני אהרן (Söhne Aarons) als Subjekt zeigen ihre Assistenzfunktion. את־הדם (das Blut) als direktes Objekt, אליו (zu ihm) referenziert Aaron. Das Hifil drückt "heranreichen/darreichen" aus.
ויטבל אצבעו בדם zeigt טבל (eintauchen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. אצבעו (seinen Finger) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular, בדם (in das Blut) mit Präposition ב lokativ.
ויתן על־קרנות המזבח ואת־הדם יצק אל־יסוד המזבח zeigt die חטאת-Blutbehandlung. ויתן על־קרנות המזבח - נתן (geben/setzen) im Qal-Imperfekt mit על־קרנות המזבח (an die Hörner des Altars). ואת־הדם יצק אל־יסוד המזבח - יצק (gießen) im Qal-Perfekt mit אל־יסוד המזבח (an den Fuß des Altars).
Die Zusammenarbeit zwischen Aaron und seinen Söhnen zeigt die etablierte priesterliche Arbeitsverteilung: die Söhne assistieren, Aaron führt die entscheidenden Handlungen aus. קרנות המזבח (Hörner des Altars) sind die vier Auswüchse an den Altarecken für חטאת-Blut.
Das חטאת-Blutverfahren entspricht exakt 4,7.18: נתן על־קרנות (setzen an die Hörner), dann יצק אל־יסוד (gießen an den Fuß). Die Prozedur ist identisch mit der Priesterweihe in 8,15.
Die LXX übersetzt ויקרבו mit προσήνεγκαν (sie brachten heran), ויטבל mit ἔβαψεν (er tauchte ein) und יסוד המזבח mit βάσιν τοῦ θυσιαστηρίου (Basis des Altars).
Die Satzstruktur: zeigt vier koordinierte Hauptsätze: 1) Assistenz durch Söhne; 2-4) drei Blutbehandlungsschritte durch Aaron. Die Struktur zeigt die priesterliche Teamarbeit bei der חטאת-Prozedur.
Dieser Vers zeigt die ordnungsgemäße חטאת-Blutbehandlung durch Aaron mit Assistenz seiner Söhne entsprechend den etablierten Vorschriften.
Leviticus 9,10
Hebräisch: וְאֶת־הַחֵ֨לֶב וְאֶת־הַכְּלָיֹ֜ת וְאֶת־הַיֹּתֶ֤רֶת מִן־הַכָּבֵד֙ מִן־הַ֣חַטָּ֔את הִקְטִ֖יר הַמִּזְבֵּ֑חָה כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und das Fett und die Nieren und das Netz der Leber vom Sündopfer räucherte er auf dem Altar, so wie der Ewige dem Mosche geboten hatte.

Kommentar: ואת־החלב ואת־הכליות ואת־היתרת מן־הכבד מן־החטאת listet die zu verbrennenden חטאת-Teile auf. החלב (das Fett), הכליות (die Nieren) im Plural, היתרת מן־הכבד (das Netz von der Leber) - יתרת als Constructus-Form von יותרת. מן־החטאת (vom Sündopfer) zeigt die Quelle. Diese Aufzählung entspricht exakt der חטאת-Formel aus 4,8-9.
הקטיר המזבחה zeigt קטר (räuchern) im Hifil-Perfekt 3. Person maskulin Singular. המזבחה mit direktionaler ה (zum Altar hin). Das Hifil drückt die kausative Handlung "in Rauch aufgehen lassen" aus.
כאשר צוה יהוה את־משה ist die Bestätigungsformel, die auf die ursprünglichen חטאת-Anweisungen in Kapitel 4 und die Priesterweihe in Kapitel 8 verweist. צוה im Piel-Perfekt (er befahl) etabliert die göttliche Autorität.
Die Fettteile-Aufzählung חלב...כליות...יתרת הכבד ist die standardisierte Formel für alle חטאת-Verbrennungen. מן־החטאת unterscheidet diese Teile von anderen Opferkategorien.
הקטיר המזבחה zeigt, dass Aaron die Verbrennung ordnungsgemäß durchführt. Die Bestätigungsformel unterstreicht, dass Aarons erste eigenständige חטאת den etablierten Vorschriften entspricht.
Die LXX übersetzt החלב mit στέαρ (Fett), הכליות mit νεφρούς (Nieren), היתרת מן־הכבד mit λοβὸν τοῦ ἥπατος (Lappen der Leber) und הקטיר mit ἀνήνεγκεν (er brachte hinauf).
Die Satzstruktur: zeigt einen Hauptsatz mit drei koordinierten direkten Objekten plus Bestätigungsformel: drei Objekte + Quellenangabe + Verb + Ortsangabe + Bestätigungsformel. Die Struktur zeigt die ordnungsgemäße חטאת-Fettverbrennung.
Dieser Vers dokumentiert die korrekte Verbrennung der חטאת-Fettteile entsprechend den göttlichen Anweisungen.
Leviticus 9,11
Hebräisch: וְאֶת־הַבָּשָׂ֖ר וְאֶת־הָע֑וֹר שָׂרַ֣ף בָּאֵ֔שׁ מִח֖וּץ לַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Und das Fleisch und die Haut verbrannte er mit Feuer außerhalb des Lagers.

Kommentar: ואת־הבשר ואת־העור zeigt zwei koordinierte direkte Objekte: הבשר (das Fleisch) und העור (die Haut). Diese repräsentieren alle Teile des חטאת-Kalbes außer den bereits verbrannten Fettteilen aus V. 10.
שרף באש מחוץ למחנה zeigt שרף (verbrennen) im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Singular. באש (mit Feuer) als Instrumentalangabe, מחוץ למחנה (außerhalb des Lagers) als Ortsangabe. מחוץ (außerhalb) mit ל bildet eine zusammengesetzte Präposition.
Diese Behandlung entspricht exakt den Bestimmungen für priesterliche חטאת aus 4,11-12 und der Priesterweihe aus 8,17. מחוץ למחנה unterscheidet priesterliche חטאת (Verbrennung außerhalb) von Laien-חטאת (Verzehr durch Priester).
שרף באש betont die vollständige Vernichtung durch Feuer. מחוץ למחנה zeigt, dass diese Teile nicht im heiligen Bereich verbrannt werden, da sie die Sünden der Priester tragen.
Die knappe Formulierung zeigt, dass Aaron die Vorschriften selbstständig befolgt. Im Unterschied zu 8,17 wird hier keine Bestätigungsformel verwendet, was Aarons wachsende Autorität reflektiert.
Die LXX übersetzt הבשר mit κρέα (Fleisch), העור mit δέρμα (Haut), שרף mit κατέκαυσεν (er verbrannte) und מחוץ למחנה mit ἔξω τῆς παρεμβολῆς (außerhalb des Lagers).
Die Satzstruktur: zeigt einen einfachen Hauptsatz: zwei koordinierte direkte Objekte + Verb + Instrumentalangabe + Ortsangabe. Die knappe Struktur zeigt Aarons selbstständige Ausführung.
Dieser Vers komplettiert Aarons חטאת mit der vorschriftsmäßigen Verbrennung von Fleisch und Haut außerhalb des Lagers.
Leviticus 9,12
Hebräisch: וַיִּשְׁחַ֖ט אֶת־הָעֹלָ֑ה וַ֠יַּמְצִאוּ בְּנֵ֨י אַהֲרֹ֤ן אֵלָיו֙ אֶת־הַדָּ֔ם וַיִּזְרְקֵ֥הוּ עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und er schlachtete das Aufsteigeopfer; und die Söhne Aarons reichten ihm das Blut, und er spritzte es an den Altar ringsum.

Kommentar: וישחט את־העלה zeigt שחט (schlachten) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. את־העלה (das Aufsteigeopfer) referenziert den איל aus V. 2. Aaron führt jetzt sein persönliches עלה nach dem חטאת durch.
וימציאו בני אהרן אליו את־הדם zeigt מצא (darreichen/herbeibringen) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. בני אהרן (Söhne Aarons) als Subjekt zeigen erneut ihre Assistenzfunktion. אליו (zu ihm) referenziert Aaron, את־הדם (das Blut) ist das direkte Objekt.
ויזרקהו על־המזבח סביב zeigt זרק (spritzen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. ויזרקהו mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular referenziert הדם. על־המזבח סביב (an den Altar ringsum) zeigt das עלה-Blutverfahren im Unterschied zum חטאת-Verfahren.
Die Blutbehandlung unterscheidet sich vom חטאת: זרק על־המזבח סביב (spritzen an den Altar ringsum) statt נתן על־קרנות (setzen an die Hörner). Dies entspricht den עלה-Bestimmungen aus 1,5.11.
וימציאו zeigt dieselbe priesterliche Teamarbeit wie bei חטאת in V. 9: die Söhne assistieren, Aaron führt die entscheidenden Handlungen aus. סביב (ringsum) zeigt die vollständige Umsprengung des Altarsockels.
Die LXX hat ויקרבו (wayyamtzi'u - "und sie brachten ihm dar") als ויזרקהו (wayyizreqehu - "und er sprengte es"), was eine textkritische Variante zeigt - die LXX liest προσέχεεν (er goss aus) statt einer Darbringungshandlung.
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: 1) Schlachtung; 2) Blutdarreichung durch Söhne; 3) Blutsprengung durch Aaron. Die Struktur entspricht der עלה-Prozedur.
Dieser Vers zeigt Aarons עלה-Darbringung mit der charakteristischen Blutsprengung ringsum den Altar.
Leviticus 9,13
Hebräisch: וְאֶת־הָעֹלָ֗ה הִמְצִ֧יאוּ אֵלָ֛יו לִנְתָחֶ֖יהָ וְאֶת־הָרֹ֑אשׁ וַיַּקְטֵ֖ר עַל־הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und das Aufsteigeopfer reichten sie ihm in seinen Stücken und den Kopf, und er räucherte es auf dem Altar.

Kommentar: ואת־העלה המציאו אליו לנתחיה zeigt מצא (darreichen) im Hifil-Perfekt 3. Person maskulin Plural. Das Subjekt sind implizit בני אהרן aus V. 12. את־העלה (das Aufsteigeopfer) als direktes Objekt, אליו (zu ihm) referenziert Aaron. לנתחיה (in seinen Stücken) - נתחיה (seine Stücke) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular von נתח (Stück). Die Präposition ל zeigt den Zustand "als Stücke".
ואת־הראש (und den Kopf) wird separat erwähnt als wichtigster Teil. ויקטר על־המזבח zeigt קטר (räuchern) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. על־המזבח (auf dem Altar) als Ortsangabe.
לנתחיה zeigt, dass das עלה bereits zerlegt wurde, entsprechend der עלה-Prozedur aus 1,6. המציאו אליו zeigt die systematische Übergabe der zerlegten Teile an Aaron zur Verbrennung.
הראש (der Kopf) wird separat erwähnt, da er bei עלה besondere Bedeutung hat (vgl. 1,8.12). ויקטר als Singular-Verb zeigt, dass Aaron alle Teile systematisch verbrennt.
Die Darstellung ist knapper als in Kapitel 1, da die עלה-Prozedur inzwischen etabliert ist. Die Assistenz der Söhne bei der Übergabe zeigt die entwickelte priesterliche Arbeitsverteilung.
Die LXX übersetzt המציאו mit προσήνεγκαν (sie brachten heran), לנתחיה mit κατὰ μέλη αὐτοῦ (entsprechend seinen Gliedern) und ויקטר mit ἐπέθηκεν (er legte auf).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + direktes Objekt + indirektes Objekt + Zustandsangabe + zusätzliches Objekt; 2) Verb + Ortsangabe. Die Struktur zeigt die systematische עלה-Verbrennung.
Dieser Vers zeigt die systematische Übergabe und Verbrennung der עלה-Teile durch die priesterliche Teamarbeit.
Leviticus 9,14
Hebräisch: וַיִּרְחַ֥ץ אֶת־הַקֶּ֖רֶב וְאֶת־הַכְּרָעָ֑יִם וַיַּקְטֵ֥ר עַל־הָעֹלָ֖ה הַמִּזְבֵּֽחָה׃
Deutsch: Und er wusch das Eingeweide und die Schenkel und räucherte sie auf dem Aufsteigeopfer, auf dem Altar.

Kommentar: וירחץ את־הקרב ואת־הכרעים zeigt רחץ (waschen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. את־הקרב (das Eingeweide) und את־הכרעים (die Schenkel) sind die beiden Körperteile, die nach 1,9.13 vor der Verbrennung gewaschen werden müssen.
ויקטר על־העלה המזבחה zeigt קטר (räuchern) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. על־העלה (auf dem Aufsteigeopfer) zeigt, dass diese Teile zusätzlich zu den bereits verbrannten Teilen aus V. 13 kommen. המזבחה mit direktionaler ה (zum Altar hin).
רחץ als persönliche Handlung Aarons zeigt, dass er alle עלה-Bestimmungen selbst befolgt. הקרב והכרעים sind die Teile, die ritueller Reinigung bedürfen vor der Verbrennung.
על־העלה המזבחה zeigt die kumulative Verbrennung: diese Teile werden zu den bereits brennenden Teilen hinzugefügt. Dies entspricht der עלה-Prozedur, bei der alle Teile nacheinander verbrannt werden.
Die Waschung רחץ ist eine wichtige rituelle Handlung, die Aaron persönlich durchführt. על־העלה zeigt, dass das עלה als Ganzes rekonstruiert wird durch die sukzessive Verbrennung aller Teile.
Die LXX übersetzt וירחץ mit ἔπλυνεν (er wusch), הקרב mit κοιλίαν (Bauch), הכרעים mit πόδας (Füße) und על־העלה mit ἐπὶ τὸ ὁλοκαύτωμα (auf das Aufsteigeopfer).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + zwei koordinierte direkte Objekte; 2) Verb + Ortsangabe mit Spezifikation. Die Struktur komplettiert die עלה-Prozedur.
Dieser Vers komplettiert Aarons persönliches עלה mit der rituellen Waschung und Verbrennung der letzten Körperteile.
Leviticus 9,15
Hebräisch: וַיַּקְרֵ֕ב אֵ֖ת קָרְבַּ֣ן הָעָ֑ם וַיִּקַּ֞ח אֶת־שְׂעִ֤יר הַֽחַטָּאת֙ אֲשֶׁ֣ר לָעָ֔ם וַיִּשְׁחָטֵ֥הוּ וַֽיְחַטְּאֵ֖הוּ כָּרִאשֽׁוֹן׃
Deutsch: Und er brachte die Opfergabe des Volkes herzu, und nahm den Bock des Sündopfers, der für das Volk war, und schlachtete ihn und opferte ihn als Sündopfer, wie das vorige.

Kommentar: ויקרב את קרבן העם zeigt קרב (darbringen) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. את קרבן העם (die Opfergabe des Volkes) als Kollektiv für alle Volksopfer aus V. 3-4. Aaron wendet sich jetzt von seinen persönlichen Opfern zu den Volksopfern.
ויקח את־שעיר החטאת אשר לעם zeigt לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. את־שעיר החטאת (den Bock des Sündopfers) referenziert שעיר־עזים aus V. 3. אשר לעם (der für das Volk war) als Relativsatz unterscheidet dieses חטאת von Aarons persönlichem aus V. 8.
וישחטהו ויחטאהו כראשון zeigt zwei koordinierte Handlungen. וישחטהו von שחט (schlachten) mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular. ויחטאהו von חטא im Piel (als Sündopfer darbringen) mit Objektsuffix. כראשון (wie das erste) referenziert Aarons חטאת aus V. 8-11.
קרבן העם als Überbegriff zeigt Aarons Rolle als Mittler zwischen Gott und Volk. שעיר החטאת unterscheidet sich von Aarons עגל החטאת und zeigt verschiedene חטאת-Kategorien für Priester und Volk.
ויחטאהו mit חטא im Piel bedeutet "als חטאת behandeln/darbringen" und umfasst die gesamte חטאת-Prozedur. כראשון zeigt, dass Aaron dieselbe Prozedur wie bei seinem eigenen חטאת anwendet.
Die LXX übersetzt ויחטאהו (waychatte'ehu - "und er entsündigte es") als καὶ ἐκαθάρισεν αὐτὸν (und er reinigte es), was eine Betonung der kultischen Reinigung statt der Sündentilgung zeigt.
Die Satzstruktur: zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Darbringung + Nahme + Schlachtung + חטאת-Behandlung mit Vergleich. Die Struktur zeigt den Übergang zu den Volksopfern mit etablierter Prozedur.
Dieser Vers beginnt die Volksopfer mit dem חטאת-Bock und zeigt, dass Aaron dieselbe Prozedur wie bei seinem eigenen חטאת anwendet.
Leviticus 9,16
Hebräisch: וַיַּקְרֵ֖ב אֶת־הָעֹלָ֑ה וַֽיַּעֲשֶׂ֖הָ כַּמִּשְׁפָּֽט׃
Deutsch: Und er brachte das Aufsteigeopfer herzu und opferte es nach der Vorschrift.

Kommentar: ויקרב את־העלה zeigt קרב (darbringen) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. את־העלה (das Aufsteigeopfer) referenziert das Volks-עלה aus V. 3: עגל וכבש als Alternative.
ויעשה כמשפט zeigt עשה (tun/machen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. ויעשה mit Objektsuffix 3. Person feminin Singular referenziert העלה. כמשפט (nach der Vorschrift) - משפט (Recht/Vorschrift) mit Präposition כ (entsprechend).
כמשפט referenziert die etablierten עלה-Bestimmungen aus Kapitel 1 und die Anwendung in V. 12-14. Die knappe Formulierung zeigt, dass die עלה-Prozedur inzwischen standardisiert ist.
ויעשה als allgemeiner Ausdruck umfasst alle עלה-Handlungen: Schlachtung, Blutsprengung, Zerlegung, Waschung, Verbrennung. משפט zeigt, dass diese Prozeduren als feste "Rechtssatzungen" etabliert sind.
Die Kürze im Vergleich zu V. 12-14 zeigt, dass Aaron die עלה-Prozedur souverän beherrscht. כמשפט betont die Ordnungsmäßigkeit ohne Detailwiederholung.
Die LXX übersetzt ויקרב mit προσήνεγκεν (er brachte heran), ויעשה mit ἐποίησεν αὐτό (er machte es) und כמשפט mit κατὰ τὸ κρίμα (entsprechend dem Urteil).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb + direktes Objekt; 2) Verb + Modalangabe. Die knappe Struktur zeigt die routinierte Ausführung.
Dieser Vers zeigt die ordnungsgemäße Darbringung des Volks-עלה durch Aaron entsprechend den etablierten Vorschriften.
Leviticus 9,17
Hebräisch: וַיַּקְרֵב֮ אֶת־הַמִּנְחָה֒ וַיְמַלֵּ֤א כַפּוֹ֙ מִמֶּ֔נָּה וַיַּקְטֵ֖ר עַל־הַמִּזְבֵּ֑חַ מִלְּבַ֖ד עֹלַ֥ת הַבֹּֽקֶר׃
Deutsch: Und er brachte das Speisopfer herzu und füllte seine Hand davon und räucherte es auf dem Altar, außer dem Morgen-Aufsteigeopfer.

Kommentar: ויקרב את־המנחה zeigt קרב (darbringen) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. את־המנחה (das Speisopfer) referenziert die מנחה בלולה בשמן aus V. 4.
וימלא כפו ממנה zeigt מלא (füllen) im Piel-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. כפו (seine Hand/Handfläche) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular. ממנה (davon) mit partitiver Präposition מן und Suffix 3. Person feminin Singular referenziert המנחה. Dies entspricht der מנחה-Prozedur aus 2,2.
ויקטר על־המזבח מלבד עלת הבקר zeigt קטר (räuchern) im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. על־המזבח (auf dem Altar). מלבד עלת הבקר (außer dem Morgen-Aufsteigeopfer) - מלבד (außer/abgesehen von) mit עלת הבקר (Morgen-Aufsteigeopfer).
מלא כפו (seine Hand füllen) ist die standardisierte מנחה-Portion entsprechend 2,2. ממנה zeigt, dass nur ein Teil der מנחה verbrannt wird, entsprechend den מנחה-Bestimmungen.
מלבד עלת הבקר zeigt, dass zusätzlich zum תמיד (regelmäßigen Opferdienst) diese besonderen Weihe-Opfer dargebracht werden. עלת הבקר referenziert das tägliche Morgen-עלה aus Exodus 29,38-39.
Die LXX übersetzt וימלא כפו (wayemalle chapo - "und er füllte seine Hand") als καὶ ἔπλησεν τὰς χεῖρας (und er füllte die Hände), wobei sie מלבד עלת הבקר als χωρὶς τοῦ ὁλοκαυτώματος τοῦ πρωινοῦ (außer dem morgendlichen Aufsteigeopfer) präzisiert.
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Darbringung + Handlung entsprechend מנחה-Prozedur + Verbrennung mit Zusatzangabe. Die Struktur zeigt die מנחה-Behandlung als Ergänzung zum regulären Opferdienst.
Dieser Vers zeigt die ordnungsgemäße מנחה-Darbringung als Ergänzung zu den bereits laufenden täglichen Opfern.
Leviticus 9,18
Hebräisch: וַיִּשְׁחַ֤ט אֶת־הַשּׁוֹר֙ וְאֶת־הָאַ֔יִל זֶ֥בַח הַשְּׁלָמִ֖ים אֲשֶׁ֣ר לָעָ֑ם וַ֠יַּמְצִאוּ בְּנֵ֨י אַהֲרֹ֤ן אֶת־הַדָּם֙ אֵלָ֔יו וַיִּזְרְקֵ֥הוּ עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und er schlachtete den Stier und den Widder, das Friedensopfer, das für das Volk war. Und die Söhne Aarons reichten ihm das Blut, und er spritzte es an den Altar ringsum;

Kommentar: וישחט את־השור ואת־האיל זבח השלמים אשר לעם zeigt שחט (schlachten) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. את־השור ואת־האיל (den Stier und den Widder) referenziert die שלמים-Tiere aus V. 4. זבח השלמים (Friedensopfer) steht in Apposition und klassifiziert beide Tiere. אשר לעם (das für das Volk war) unterscheidet diese von persönlichen Opfern.
וימציאו בני אהרן את־הדם אליו zeigt מצא (darreichen) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. בני אהרן (Söhne Aarons) als Subjekt zeigen erneut ihre Assistenzfunktion. את־הדם (das Blut) von beiden geschlachteten Tieren, אליו (zu ihm) referenziert Aaron.
ויזרקהו על־המזבח סביב zeigt זרק (spritzen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. ויזרקהו mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular referenziert הדם. על־המזבח סביב (an den Altar ringsum) entspricht dem שלמים-Blutverfahren aus 3,2.8.13.
השור והאיל als zwei verschiedene שלמים-Tiere zeigen die Großzügigkeit der Volksopfer. זבח השלמים betont den Schlachtcharakter im Unterschied zu עלה (vollständige Verbrennung).
Das שלמים-Blutverfahren זרק...סביב entspricht עלה, unterscheidet sich aber von חטאת (נתן על־קרנות). Die priesterliche Teamarbeit zeigt sich erneut in der Arbeitsteilung.
Die LXX übersetzt השור mit μόσχον (Kalb), זבח השלמים mit θυσίαν σωτηρίου (Opfer des Heils) und ויזרקהו mit προσέχεεν αὐτό (er goss es).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: 1) Schlachtung von zwei Tieren mit Klassifikation; 2) Blutdarreichung durch Söhne; 3) Blutsprengung durch Aaron. Die Struktur entspricht der שלמים-Prozedur.
Dieser Vers zeigt die Schlachtung und Blutbehandlung der שלמים-Tiere für das Volk durch die bewährte priesterliche Teamarbeit.
Leviticus 9,19
Hebräisch: וְאֶת־הַחֲלָבִ֖ים מִן־הַשּׁ֑וֹר וּמִן־הָאַ֔יִל הָֽאַלְיָ֤ה וְהַֽמְכַסֶּה֙ וְהַכְּלָיֹ֔ת וְיֹתֶ֖רֶת הַכָּבֵֽד׃
Deutsch: und die Fettstücke von dem Stier; und von dem Widder den Fettschwanz und was das Eingeweide bedeckt, und die Nieren und das Netz der Leber;

Kommentar: ואת־החלבים מן־השור zeigt החלבים (die Fettstücke) im Plural von חלב (Fett). מן־השור (vom Stier) zeigt die erste Quelle. Dies beginnt die Auflistung der zu verbrennenden שלמים-Teile.
ומן־האיל האליה והמכסה והכליות ויתרת הכבד listet die spezifischen Fettteile vom Widder auf. מן־האיל (vom Widder) als zweite Quelle. האליה (der Fettschwanz) ist charakteristisch für Schafe/Widder bei שלמים (vgl. 3,9). והמכסה (und das Bedeckende) ist das Eingeweidefett. והכליות (und die Nieren) im Plural. ויתרת הכבד (und das Netz der Leber).
Die Aufzählung entspricht den שלמים-Bestimmungen aus Kapitel 3: alle inneren Fettteile werden verbrannt, während Fleisch und äußere Teile für das Opfermahl verwendet werden. אליה erscheint nur bei Schafen/Widdern, nicht bei Rindern.
החלבים im Plural zeigt alle Kategorien von Opferfett. Die detaillierte Auflistung betont die Vollständigkeit der Fettentnahme entsprechend den שלמים-Vorschriften.
מן־השור...מן־האיל zeigt die getrennte Behandlung der beiden Tiere, auch wenn sie als gemeinsames שלמים dargebracht werden.
Die LXX übersetzt האליה (ha'alya - "Fettschwanz") als τὴν ὀσφὺν (das Rückgrat), was die bekannte anatomische Fehlinterpretation fortsetzt.
Die Satzstruktur: zeigt eine nominale Aufzählung: direktes Objekt + Quellenangabe // weitere Quellenangabe + fünf koordinierte Fettteile. Die Struktur listet systematisch alle zu verbrennenden שלמים-Teile auf.
Dieser Vers listet alle Fettteile der שלמים-Tiere auf, die entsprechend den Vorschriften aus Kapitel 3 verbrannt werden müssen.
Leviticus 9,20
Hebräisch: וַיָּשִׂ֥ימוּ אֶת־הַחֲלָבִ֖ים עַל־הֶחָז֑וֹת וַיַּקְטֵ֥ר הַחֲלָבִ֖ים הַמִּזְבֵּֽחָה׃
Deutsch: und sie legten die Fettstücke auf die Bruststücke, und er räucherte die Fettstücke auf dem Altar.

Kommentar: וישימו את־החלבים על־החזות zeigt שים (setzen/legen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. Das Subjekt sind implizit בני אהרן aus V. 18. את־החלבים (die Fettstücke) referenziert die aufgelisteten Fettteile aus V. 19. על־החזות (auf die Bruststücke) - חזות (Bruststücke) im Plural von חזה (Brust).
ויקטר החלבים המזבחה zeigt קטר (räuchern) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. החלבים (die Fettstücke) als direktes Objekt. המזבחה mit direktionaler ה (zum Altar hin). Aaron führt die Verbrennung selbst durch.
על־החזות zeigt eine temporäre Anordnung der Fettteile auf den Bruststücken vor der Verbrennung. Dies entspricht der שלמים-Prozedur aus 7,30-31, wo חזה als תנופה (Schwingopfer) verwendet wird.
Die Arbeitsteilung zeigt sich: וישימו (sie legten) - die Söhne bereiten vor, ויקטר (er räucherte) - Aaron führt die Verbrennung aus. חזות im Plural zeigt beide Bruststücke von Stier und Widder.
החלבים...החלבים wiederholt betont, dass nur die Fettteile verbrannt werden, während andere Teile für andere Zwecke (wie תנופה und Verzehr) bestimmt sind.
Die LXX übersetzt וישימו mit ἐπέθηκαν (sie legten auf), החזות mit στηθύνια (Bruststücke) und ויקטר mit ἀνήνεγκεν (er brachte hinauf).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: 1) Verb (Plural) + direktes Objekt + Ortsangabe; 2) Verb (Singular) + direktes Objekt + Ortsangabe. Die Struktur zeigt die Arbeitsteilung bei der שלמים-Behandlung.
Dieser Vers zeigt die systematische Behandlung der שלמים-Fettteile: Vorbereitung durch die Söhne, Verbrennung durch Aaron.
Leviticus 9,21
Hebräisch: וְאֵ֣ת הֶחָז֗וֹת וְאֵת֙ שׁ֣וֹק הַיָּמִ֔ין הֵנִ֧יף אַהֲרֹ֛ן תְּנוּפָ֖ה לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה כַּאֲשֶׁ֖ר צִוָּ֥ה מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und die Bruststücke und den rechten Schenkel schwenkte Aaron als Schwingopfer vor dem Ewigen, so wie Mosche geboten hatte.

Kommentar: ואת החזות ואת שוק הימין הניף אהרן תנופה לפני יהוה zeigt נוף (schwingen) im Hifil-Perfekt 3. Person maskulin Singular. את החזות (die Bruststücke) im Plural und את שוק הימין (den rechten Schenkel) als direkte Objekte. אהרן als explizites Subjekt. תנופה (Schwingopfer) als cognate accusative zur Verstärkung. לפני יהוה (vor JHWH) zeigt den sakralen Rahmen.
כאשר צוה משה ist die Bestätigungsformel, die auf die שלמים-Anweisungen aus 7,30-34 und möglicherweise mündliche Anweisungen referenziert. צוה im Piel-Perfekt (er befahl) mit משה als Subjekt zeigt Moses Autorität als Gesetzgeber.
החזות im Plural zeigt beide Bruststücke von Stier und Widder. שוק הימין (rechter Schenkel) ist der תרומה-Anteil entsprechend 7,32-33. Die Kombination תנופה (Schwingopfer) und תרומה (Hebopfer) vervollständigt die שלמים-Prozedur.
הניף...תנופה mit cognate accusative betont die Schwingbewegung. לפני יהוה zeigt, dass die תנופה in göttlicher Gegenwart stattfindet. Aaron führt hier sowohl תנופה als auch תרומה durch.
כאשר צוה משה legitimiert Aarons Handeln durch mosaische Autorität und zeigt die Kontinuität zwischen den theoretischen Anweisungen und der praktischen Ausführung.
Die LXX übersetzt שוק הימין (shoq hayamin - "rechte Keule") als τὸν βραχίονα τὸν δεξιόν (den rechten Arm), was die konsistente anatomische Verschiebung zeigt, und תנופה (tnufa - "Schwingopfer") als ἀφαίρεμα (Hebeopfer).
Die Satzstruktur: zeigt einen Hauptsatz mit Bestätigungsformel: zwei koordinierte direkte Objekte + Verb + Subjekt + cognate accusative + Ortsangabe + Bestätigungsformel. Die Struktur zeigt die ordnungsgemäße תנופה-Durchführung.
Dieser Vers zeigt Aarons ordnungsgemäße Durchführung von תנופה und תרומה bei den שלמים entsprechend den mosaischen Anweisungen.
Leviticus 9,22
Hebräisch: וַיִּשָּׂ֨א אַהֲרֹ֧ן אֶת־יָדוֹ אֶל־הָעָ֖ם וַֽיְבָרְכֵ֑ם וַיֵּ֗רֶד מֵעֲשֹׂ֧ת הַֽחַטָּ֛את וְהָעֹלָ֖ה וְהַשְּׁלָמִֽים׃
Deutsch: Und Aaron erhob seine Hände gegen das Volk und segnete sie; und er stieg herab nach der Opferung des Sündopfers und des Aufsteigeopfers und des Friedensopfers.

Kommentar: וישא אהרן את־ידו אל־העם ויברכם zeigt נשא (erheben) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. את־ידו (seine Hände) - bemerkenswert ist die Singularform ידו (seine Hand) im Unterschied zum erwarteten Plural ידיו (seine Hände). אל־העם (zum Volk hin) zeigt die Richtung der Segenshandlung. ויברכם von ברך (segnen) im Piel-Imperfekt mit Objektsuffix 3. Person maskulin Plural.
וירד מעשות החטאת והעלה והשלמים zeigt ירד (herabsteigen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. מעשות (vom Tun/nach dem Tun) - עשות als Infinitiv-Constructus von עשה mit Präposition מן. החטאת והעלה והשלמים listet alle drei durchgeführten Opferarten auf.
את־ידו im Singular könnte ein Schreibfehler sein oder eine besondere Bedeutung haben. Die Segenshandlung entspricht der priesterlichen ברכה (Segnung) aus Numeri 6,22-27. אל־העם zeigt, dass Aaron sich vom Altar zum Volk wendet.
מעשות zeigt, dass Aaron alle Opferhandlungen vollendet hat. החטאת והעלה והשלמים umfasst sowohl seine persönlichen als auch die Volksopfer. וירד zeigt die Bewegung vom erhöhten Altar hinab zum Volk.
Die Segnung als Abschluss der Opferhandlungen zeigt Aarons vollständige priesterliche Funktion: nicht nur Opferdarbringung, sondern auch Segnungsvermittlung. ויברכם im Piel zeigt die intensive Segnungshandlung.
Die LXX übersetzt וישא mit ἐπῆρεν (er erhob), את־ידו mit χεῖρας αὐτοῦ (seine Hände) im Plural, korrigiert also den Singular, ויברכם mit εὐλόγησεν αὐτούς (er segnete sie) und וירד mit κατέβη (er stieg herab).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: 1) Segenshandlung mit Geste; 2) Segnungsakt; 3) Abstieg mit zeitlicher Einordnung. Die Struktur zeigt den Abschluss des Opferdienstes mit Segnung.
Dieser Vers zeigt Aarons ersten priesterlichen Segen für das Volk als Abschluss seiner ersten eigenständigen Opferdarbringung.
Leviticus 9,23
Hebräisch: וַיָּבֹ֨א מֹשֶׁ֤ה וְאַהֲרֹן֙ אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד וַיֵּ֣צְא֔וּ וַֽיְבָרֲכ֖וּ אֶת־הָעָ֑ם וַיֵּרָ֥א כְבוֹד־יְהוָ֖ה אֶל־כָּל־הָעָֽם׃
Deutsch: Und Mosche und Aaron gingen hinein in das Zelt der Begegnung; und sie kamen heraus und segneten das Volk. Und die Herrlichkeit des Ewigen erschien dem ganzen Volk;

Kommentar: ויבא משה ואהרן אל־אהל מועד zeigt בוא (eingehen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. משה ואהרן als zusammengesetztes Subjekt - das Verb steht im Singular entsprechend dem ersten Element. אל־אהל מועד (in das Zelt der Begegnung) zeigt den Eintritt in den heiligsten Bereich.
ויצאו ויברכו את־העם zeigt zwei koordinierte Handlungen. ויצאו von יצא (herauskommen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. ויברכו von ברך (segnen) im Piel-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. את־העם (das Volk) als direktes Objekt.
ויירא כבוד־יהוה אל־כל־העם zeigt ראה (erscheinen) im Nifal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. כבוד־יהוה (Herrlichkeit JHWHs) als Subjekt. אל־כל־העם (dem ganzen Volk) mit Totalitätspartikel כל.
אל־אהל מועד zeigt eine besondere Konsultation zwischen Mosche und Aaron im Allerheiligsten. ויצאו im Plural zeigt beide als gemeinsame Handelnde. ויברכו zeigt eine gemeinsame Segnung zusätzlich zu Aarons individueller Segnung in V. 22.
כבוד־יהוה erfüllt die Verheißung aus V. 4.6. אל־כל־העם betont, dass alle anwesenden Israeliten Zeugen der Theophanie werden. ויירא zeigt die unmittelbare Folge der gemeinsamen Segnung.
Die LXX übersetzt ויבא mit εἰσῆλθεν (er ging hinein), ויצאו mit ἐξῆλθον (sie kamen heraus), ויברכו mit εὐλόγησαν (sie segneten) und כבוד־יהוה mit δόξα κυρίου (Herrlichkeit des Herrn).
Die Satzstruktur: zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Eintritt (Singular) + Austritt (Plural) + Segnung (Plural) + Theophanie. Die Struktur steigert sich zur klimaktischen Gotteserscheinung.
Dieser Vers zeigt die gemeinsame Aktion von Mosche und Aaron, die zur verheißenen Erscheinung der göttlichen Herrlichkeit führt.
Leviticus 9,24
Hebräisch: וַתֵּ֤צֵא אֵשׁ֙ מִלִּפְנֵ֣י יְהוָ֔ה וַתֹּ֨אכַל֙ עַל־הַמִּזְבֵּ֔חַ אֶת־הָעֹלָ֖ה וְאֶת־הַחֲלָבִ֑ים וַיַּ֤רְא כָּל־הָעָם֙ וַיָּרֹ֔נּוּ וַֽיִּפְּל֖וּ עַל־פְּנֵיהֶֽם׃
Deutsch: und es ging Feuer aus von dem Ewigen und verzehrte auf dem Altar das Aufsteigeopfer und die Fettstücke; und das ganze Volk sah es, und sie jubelten und fielen auf ihr Angesicht.

Kommentar: ותצא אש מלפני יהוה zeigt יצא (ausgehen) im Qal-Imperfekt 3. Person feminin Singular mit Waw-Konsekutiv. אש (Feuer) als Subjekt feminin Singular. מלפני יהוה (von vor JHWH) zeigt die göttliche Quelle des Feuers. Dies ist das entscheidende Zeichen der göttlichen Akzeptanz.
ותאכל על־המזבח את־העלה ואת־החלבים zeigt אכל (verzehren/fressen) im Qal-Imperfekt 3. Person feminin Singular mit Waw-Konsekutiv. על־המזבח (auf dem Altar) als Ortsangabe. את־העלה ואת־החלבים (das Aufsteigeopfer und die Fettstücke) als direkte Objekte - alle noch nicht verbrannten Opferteile.
וירא כל־העם וירנו ויפלו על־פניהם zeigt drei aufeinanderfolgende Volksreaktionen. וירא כל־העם von ראה (sehen) mit כל־העם (das ganze Volk). וירנו von רנן (jubeln/jauchzen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural. ויפלו על־פניהם von נפל (fallen) mit על־פניהם (auf ihr Angesicht).
מלפני יהוה zeigt, dass das Feuer direkt aus der göttlichen Gegenwart kommt, nicht durch menschliche Anzündung. ותאכל mit אש als Subjekt zeigt die vollständige Konsumierung der Opfer.
Die dreifache Volksreaktion zeigt Steigerung: ראה (Wahrnehmung) → רנן (Freude) → נפל על־פניהם (Anbetung/Ehrfurcht). על־פניהם (auf ihr Angesicht) ist die klassische Haltung vor göttlicher Theophanie.
Die LXX übersetzt וירנו (wayyaronnu - "und sie jubelten") als καὶ ἐξέστη (und sie gerieten außer sich), was eine intensivere emotionale Reaktion beschreibt.
Die Satzstruktur: zeigt göttliche Aktion plus menschliche Reaktion: zwei koordinierte göttliche Handlungen + dreifache Volksreaktion. Die Struktur klimaxt in der Anbetungshaltung des Volkes.
Dieser Vers beschreibt den Höhepunkt des Kapitels: göttliches Feuer verzehrt die Opfer als Zeichen der Akzeptanz, worauf das Volk mit Jubel und Anbetung reagiert.
Kapitel 9 dokumentiert den ersten offiziellen Priesterdienst Aarons nach der siebentägigen Weihezeit und markiert den Übergang von der Ausbildung zur aktiven Priesterschaft. Die Struktur zeigt: 

1) Eröffnung am achten Tag (V. 1-6): Versammlung der Akteure, Opferanweisungen für Aaron und das Volk, Verheißung der göttlichen Erscheinung; 

2) Aarons persönliche Opfer (V. 7-14): חטאת und עלה zur persönlichen Sühne vor dem Volksdienst; 

3) Volksopfer (V. 15-21): vollständige Opferserie (חטאת, עלה, מנחה, שלמים) mit תנופה und תרומה; 

4) Klimax (V. 22-24): priesterlicher Segen, gemeinsame Aktion von Mosche und Aaron, Erscheinung der göttlichen Herrlichkeit, göttliches Feuer verzehrt die Opfer, Volksreaktion mit Jubel und Anbetung. 

Das Kapitel etabliert Aaron als vollwertigen Hohepriester, zeigt die ordnungsgemäße Durchführung aller Opferarten und gipfelt in der göttlichen Bestätigung durch das Feuer, das die Opfer verzehrt - ein Zeichen der Akzeptanz des neuen Priesterdienstes.

Systematische Beobachtungen: Die LXX zeigt durchgängige Tendenzen zur institutionellen Präzisierung (γερουσία), anatomischen Neuinterpretationen und emotionalen Verstärkungen, was auf eine Anpassung an hellenistische Leser hindeutet.
Leviticus 10,1
Hebräisch: וַיִּקְח֣וּ בְנֵֽי־אַ֠הֲרֹן נָדָ֨ב וַאֲבִיה֜וּא אִ֣ישׁ מַחְתָּתוֹ֗ וַיִּתְּנ֤וּ בָהֵן֙ אֵ֔שׁ וַיָּשִׂ֥ימוּ עָלֶ֖יהָ קְטֹ֑רֶת וַיַּקְרִ֜בוּ לִפְנֵ֤י יְהוָה֙ אֵ֣שׁ זָרָ֔ה אֲשֶׁ֧ר לֹ֦א צִוָּ֖ה אֹתָֽם׃
Deutsch: Die Söhne Aarons, Nadab und Abihu, nahmen jeder seine Räucherpfanne, und gaben Feuer hinein, und legten Räucherwerk darauf und brachten vor dem Ewigen fremdes Feuer dar, das er ihnen nicht geboten hatte.

Kommentar: ויקחו בני־אהרן נדב ואביהוא איש מחתתו zeigt לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. בני־אהרן (Söhne Aarons) als Genitivkonstruktion, נדב ואביהוא als spezifizierende Apposition. איש מחתתו (jeder seine Räucherpfanne) - איש (jeder) mit מחתתו (seine Räucherpfanne) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular. מחתה (Räucherpfanne) ist das Gerät für Räucheropfer.
ויתנו בהן אש וישימו עליה קטרת zeigt zwei koordinierte Handlungen. ויתנו בהן אש - נתן (geben) mit בהן (in sie) referenziert die Räucherpfannen, אש (Feuer) als direktes Objekt. וישימו עליה קטרת - שים (setzen/legen) mit עליה (auf es) referenziert das Feuer, קטרת (Räucherwerk) als direktes Objekt.
ויקרבו לפני יהוה אש זרה אשר לא צוה אתם zeigt קרב (darbringen) im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. לפני יהוה (vor JHWH) als sakraler Rahmen. אש זרה (fremdes Feuer) ist der entscheidende Begriff - זרה (fremd/unerlaubt) von זור (fremd sein). אשר לא צוה אתם (das er ihnen nicht geboten hatte) als Relativsatz mit צוה im Piel-Perfekt mit Negation לא.
נדב ואביהוא sind die beiden ältesten Söhne Aarons, die in 8,24 bei der Priesterweihe erwähnt wurden. איש מחתתו betont individuelle Verantwortung. אש זרה steht im Kontrast zum göttlichen Feuer aus 9,24.
אשר לא צוה אתם ist die entscheidende Verfehlung: Handeln ohne göttlichen Befehl in kultischen Angelegenheiten. Die Handlungssequenz zeigt bewusste, systematische Vorbereitung des unerlaubten Räucheropfers.
Die LXX fügt οἱ δύο υἱοὶ (die zwei Söhne) hinzu und übersetzt אש זרה (esh zara - "fremdes Feuer") als πῦρ ἀλλότριον (fremdes Feuer), was eine präzise Entsprechung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt fünf koordinierte Hauptsätze: Nahme + Feuergebung + Räucherwerkauflage + Darbringung mit Klassifikation + Relativsatz mit Verfehlung. Die Struktur zeigt die systematische, aber unerlaubte Kulthandlung.
Dieser Vers zeigt die verhängnisvolle Initiative Nadabs und Abihus, ohne göttlichen Befehl ein Räucheropfer mit "fremdem Feuer" darzubringen.
Leviticus 10,2
Hebräisch: וַתֵּ֥צֵא אֵ֛שׁ מִלִּפְנֵ֥י יְהוָ֖ה וַתֹּ֣אכַל אוֹתָ֑ם וַיָּמֻ֖תוּ לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Da ging Feuer vom Ewigen aus und verzehrte sie, und sie starben vor dem Ewigen.

Kommentar: ותצא אש מלפני יהוה zeigt יצא (ausgehen) im Qal-Imperfekt 3. Person feminin Singular mit Waw-Konsekutiv. אש (Feuer) als Subjekt feminin Singular. מלפני יהוה (von vor JHWH) entspricht exakt 9,24, aber mit verheerender statt segnender Wirkung. Die gleiche göttliche Quelle kann sowohl Segen als auch Gericht bewirken.
ותאכל אותם zeigt אכל (verzehren/fressen) im Qal-Imperfekt 3. Person feminin Singular mit Waw-Konsekutiv. אותם (sie) mit direktem Objektsuffix 3. Person maskulin Plural referenziert Nadab und Abihu. Das Feuer "verzehrt" sie vollständig.
וימתו לפני יהוה zeigt מות (sterben) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. לפני יהוה (vor JHWH) zeigt, dass ihr Tod in unmittelbarer göttlicher Gegenwart stattfindet. וימתו bestätigt den durch das göttliche Feuer bewirkten Tod.
Der Kontrast zu 9,24 ist dramatisch: dort verzehrte das göttliche Feuer die Opfer zur Freude des Volkes, hier verzehrt es die ungehorsamen Priester. מלפני יהוה zeigt dieselbe göttliche Quelle mit entgegengesetzter Wirkung.
ותאכל אותם zeigt die vollständige Vernichtung durch göttliches Feuer. לפני יהוה betont, dass diese Strafe in heiliger Gegenwart und vor den Augen der Gemeinde geschieht.
Die LXX übersetzt ותצא אש mit ἐξῆλθεν πῦρ (es ging Feuer aus), ותאכל mit κατέφαγεν (es verzehrte) und וימתו mit ἀπέθανον (sie starben).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Feuerausgehen + Verzehrung + Todesbestätigung. Die knappe Struktur betont die Unmittelbarkeit und Endgültigkeit des göttlichen Gerichts.
Dieser Vers zeigt das unmittelbare göttliche Gericht über kultischen Ungehorsam durch dasselbe Feuer, das zuvor die Opfer zur Bestätigung verzehrt hatte.
Leviticus 10,3
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֜ה אֶֽל־אַהֲרֹ֗ן הוּא֩ אֲשֶׁר־דִּבֶּ֨ר יְהוָ֤ה׀ לֵאמֹר֙ בִּקְרֹבַ֣י אֶקָּדֵ֔שׁ וְעַל־פְּנֵ֥י כָל־הָעָ֖ם אֶכָּבֵ֑ד וַיִּדֹּ֖ם אַהֲרֹֽן׃
Deutsch: Mosche sagte zu Aaron: Das ist es, was der Ewige gesagt hat, sagend: An denen, die mir nahe sind, werde ich geheiligt, und vor dem ganzen Volk werde ich geehrt. Und Aaron schwieg.

Kommentar: ויאמר משה אל־אהרן הוא אשר־דבר יהוה לאמר zeigt אמר (sprechen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. אל־אהרן (zu Aaron) als Adressat der Erklärung. הוא אשר־דבר יהוה (das ist es, was JHWH gesprochen hat) - הוא (das) als demonstratives Pronomen, דבר (sprechen) im Piel-Perfekt. לאמר (sagend) leitet das göttliche Zitat ein.
בקרבי אקדש ועל־פני כל־העם אכבד ist das göttliche Zitat in poetischem Parallelismus. בקרבי (an/durch meine Nahen) - קרבי von קרב (nahe) als Substantiv mit Possessivsuffix 1. Person Singular. אקדש (ich werde geheiligt) im Nifal-Imperfekt 1. Person Singular. ועל־פני כל־העם אכבד (und vor dem ganzen Volk werde ich geehrt) - כבד (ehren) im Nifal-Imperfekt 1. Person Singular.
וידם אהרן zeigt דמם (schweigen/stumm sein) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. אהרן als explizites Subjekt. דמם drückt betäubtes, sprachloses Schweigen aus.
בקרבי bezeichnet die Priester als "Nahestehende" Gottes. אקדש im Nifal zeigt, dass Gott durch strenge Heiligkeitsstandards bei den Priestern "geheiligt wird". אכבד zeigt, dass göttliche Ehre auch durch Gericht demonstriert wird.
וידם אהרן zeigt Aarons Reaktion: er erkennt die Gerechtigkeit des göttlichen Gerichts und verstummt. דמם ist mehr als Schweigen - es ist erschüttertes Verstummen vor göttlicher Gerechtigkeit.
Die LXX interpretiert דד אהרן (dod aharon - "Onkel Aarons") als υἱοὺς τοῦ ἀδελφοῦ τοῦ πατρὸς Ἀαρών (Söhne des Bruders von Aarons Vater), was eine genauere Verwandtschaftsbeziehung spezifiziert.
Die Satzstruktur: zeigt Erklärung plus Reaktion: Verb + Adressat + demonstrative Einleitung + Relativsatz mit göttlichem Zitat in Parallelismus + Reaktionsverb. Die Struktur zeigt Moses theologische Erklärung und Aarons Akzeptanz.
Dieser Vers bietet Moses theologische Deutung des Ereignisses: Gott heiligt sich durch strenge Standards bei den ihm Nahestehenden und zeigt seine Ehre vor dem ganzen Volk.
Leviticus 10,4
Hebräisch: וַיִּקְרָ֣א מֹשֶׁ֗ה אֶל־מִֽישָׁאֵל֙ וְאֶ֣ל אֶלְצָפָ֔ן בְּנֵ֥י עֻזִּיאֵ֖ל דֹּ֣ד אַהֲרֹ֑ן וַיֹּ֣אמֶר אֲלֵהֶ֗ם קִ֠רְב֞וּ שְׂא֤וּ אֶת־אֲחֵיכֶם֙ מֵאֵ֣ת פְּנֵי־הַקֹּ֔דֶשׁ אֶל־מִח֖וּץ לַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Mosche rief Mischael und Elzafan, die Söhne Ussiels, des Onkels Aarons, und sagte zu ihnen: Kommt her, tragt eure Brüder vom Heiligtum weg nach außerhalb des Lagers.

Kommentar: ויקרא משה אל־מישאל ואל אלצפן בני עזיאל דד אהרן zeigt קרא (rufen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. אל־מישאל ואל אלצפן (zu Mischael und zu Elzafan) mit doppelter Präposition אל. בני עזיאל (Söhne Ussiels) als Genitivkonstruktion. דד אהרן (Onkel Aarons) - דד (Onkel/Vetter) zeigt die Verwandtschaft zu Aaron. Ussiel ist Aarons Onkel (vgl. Exodus 6,18.22).
ויאמר אלהם קרבו שאו את־אחיכם מאת פני־הקדש אל־מחוץ למחנה zeigt אמר (sprechen) mit zwei Imperativen. קרבו (kommt heran) im Qal-Imperativ maskulin Plural von קרב. שאו את־אחיכם (tragt eure Brüder) - נשא (tragen) im Qal-Imperativ maskulin Plural mit את־אחיכם (eure Brüder) referenziert Nadab und Abihu.
מאת פני־הקדש אל־מחוץ למחנה zeigt Ausgangs- und Zielort. מאת פני־הקדש (von vor dem Heiligtum) - מאת (von...weg) mit פני־הקדש (Angesicht des Heiligtums). אל־מחוץ למחנה (nach außerhalb des Lagers) entspricht der Behandlung unreiner Körper.
מישאל ואלצפן werden als Verwandte, aber nicht als Priester gerufen - sie können die Leichen berühren ohne kultische Verunreinigung. אחיכם (eure Brüder) zeigt die Familienbande trotz der Verfehlung.
פני־הקדש bezeichnet den heiligen Bereich um das Heiligtum. מחוץ למחנה ist der Ort für unreine Gegenstände und tote Körper, die das Lager nicht verunreinigen dürfen.
Die LXX übersetzt דד אהרן mit ἀδελφοῦ πατρὸς Ααρων (Bruder des Vaters Aarons), שאו mit ἄρατε (hebt auf) und מחוץ למחנה mit ἔξω τῆς παρεμβολῆς (außerhalb des Lagers).
Die Satzstruktur: zeigt Berufung plus Anweisung: Verb + Adressat mit Familienangabe + Verb + zwei Imperative mit Objekt + Richtungsangaben. Die Struktur zeigt die praktische Bewältigung der Krise.
Dieser Vers zeigt Moses praktische Maßnahmen zur Beseitigung der Leichen durch nicht-priesterliche Verwandte, um weitere kultische Verunreinigung zu vermeiden.
Leviticus 10,5
Hebräisch: וַֽיִּקְרְב֗וּ וַיִּשָּׂאֻם֙ בְּכֻתֳּנֹתָ֔ם אֶל־מִח֖וּץ לַֽמַּחֲנֶ֑ה כַּאֲשֶׁ֖ר דִּבֶּ֥ר מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Sie kamen heran und trugen sie in ihren Leibröcken nach außerhalb des Lagers, wie Mosche gesagt hatte.

Kommentar: ויקרבו וישאום בכתנתם אל־מחוץ למחנה zeigt קרב (nahen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv, gefolgt von נשא (tragen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. וישאום mit Objektsuffix 3. Person maskulin Plural referenziert Nadab und Abihu. בכתנתם (in ihren Leibröcken) - כתנת (Leibrock) im Plural mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Plural.
כאשר דבר משה ist die Bestätigungsformel, die zeigt, dass die Anweisung aus V. 4 gehorsam befolgt wurde. דבר (sprechen) im Piel-Perfekt referenziert Moses vorherige Anweisung.
בכתנתם zeigt ein bemerkenswertes Detail: die toten Priester werden in ihren Priestergewändern getragen, was darauf hindeutet, dass das göttliche Feuer nur ihre Körper, nicht aber ihre Kleidung verzehrt hat. Dies betont die Präzision des göttlichen Gerichts.
ויקרבו...וישאום zeigt die gehorsame Ausführung der schwierigen Aufgabe. אל־מחוץ למחנה entspricht der Anweisung und folgt den Reinheitsbestimmungen für Leichen.
Die Tatsache, dass die כתנת (Priestergewänder) unversehrt blieben, während die Körper verzehrt wurden, zeigt die selektive Natur des göttlichen Gerichts. כאשר דבר משה betont den Gehorsam gegenüber mosaischer Autorität.
Die LXX übersetzt ויקרבו mit προσῆλθον (sie kamen heran), וישאום mit ἦραν αὐτούς (sie hoben sie auf), בכתנתם mit ἐν τοῖς χιτῶσιν αὐτῶν (in ihren Chitonen) und כאשר דבר mit καθὰ εἶπεν (wie er sagte).
Die Satzstruktur: zeigt gehorsame Ausführung: zwei koordinierte Verben + Modalangabe + Ortsangabe + Bestätigungsformel. Die Struktur betont sowohl die Handlung als auch den Gehorsam.
Dieser Vers zeigt die gehorsame Ausführung der schwierigen Aufgabe und das bemerkenswerte Detail der unversehrten Priestergewänder.
Leviticus 10,6
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֣ה אֶֽל־אַהֲרֹ֡ן וּלְאֶלְעָזָר֩ וּלְאִֽיתָמָ֨ר׀ בָּנָ֜יו רָֽאשֵׁיכֶ֥ם אַל־תִּפְרָ֣עוּ׀ וּבִגְדֵיכֶ֤ם לֹֽא־תִפְרֹ֨מוּ֙ וְלֹ֣א תָמֻ֔תוּ וְעַ֥ל כָּל־הָעֵדָ֖ה יִקְצֹ֑ף וַאֲחֵיכֶם֙ כָּל־בֵּ֣ית יִשְׂרָאֵ֔ל יִבְכּוּ֙ אֶת־הַשְּׂרֵפָ֔ה אֲשֶׁ֖ר שָׂרַ֥ף יְהוָֽה׃
Deutsch: Und Mosche sagte zu Aaron und zu Eleasar und zu Itamar, seinen Söhnen: Eure Häupter sollt ihr nicht entblößen und eure Kleider nicht zerreißen, damit ihr nicht sterbt und er nicht über die ganze Gemeinde zürnt; aber eure Brüder, das ganze Haus Israel, sollen den Brand beweinen, den der Ewige entfacht hat.

Kommentar: ויאמר משה אל־אהרן ולאלעזר ולאיתמר בניו zeigt אמר (sprechen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. Drei Adressaten mit dreifacher Präposition אל: אהרן und seine beiden überlebenden Söhne אלעזר ואיתמר. בניו (seine Söhne) bezieht sich auf Aaron.
ראשיכם אל־תפרעו ובגדיכם לא־תפרמו ולא תמתו zeigt zwei Trauerverbote plus Warnung. ראשיכם אל־תפרעו (eure Häupter sollt ihr nicht entblößen) - פרע (entblößen/aufdecken) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural mit Negation אל. ובגדיכם לא־תפרמו (und eure Kleider sollt ihr nicht zerreißen) - פרם (zerreißen) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural mit Negation לא. ולא תמתו (und ihr werdet nicht sterben) als Konsequenzangabe.
ועל כל־העדה יקצף zeigt קצף (zürnen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular. על כל־העדה (über die ganze Gemeinde) mit Totalitätspartikel כל. Das Subjekt ist implizit JHWH.
ואחיכם כל־בית ישראל יבכו את־השרפה אשר שרף יהוה zeigt בכה (weinen/beweinen) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural. אחיכם כל־בית ישראל (eure Brüder, das ganze Haus Israel) als Subjekt mit Totalitätspartikel. את־השרפה (den Brand) als direktes Objekt. אשר שרף יהוה (den JHWH entfacht hat) als Relativsatz mit שרף (brennen/verbrennen) im Qal-Perfekt.
פרע und פרם sind typische Trauerrituale, die den Priestern während des Dienstes verboten sind. ולא תמתו warnt vor tödlichen Konsequenzen bei Verletzung der kultischen Disziplin. ועל כל־העדה יקצף zeigt, dass priesterlicher Ungehorsam die ganze Gemeinde gefährdet.
כל־בית ישראל im Kontrast zu den Priestern zeigt die Aufgabenteilung: Laien dürfen/sollen trauern, Priester müssen dienen. השרפה אשר שרף יהוה bezeichnet das göttliche Gericht als "Brand".
Die LXX übersetzt ראשיכם אל־תפרעו (rasheichem al-tifra'u - "eure Häupter sollt ihr nicht entblößen") als τὴν κεφαλὴν ὑμῶν οὐκ ἀποκιδαρώσετε (ihr sollt eure Häupter nicht entturbanen), was eine spezifische griechische Trauerpraxis beschreibt.
Die Satzstruktur: zeigt Verbot plus Begründung plus Alternative: Adressat + zwei koordinierte Verbote + Warnung + Begründung // Alternative mit Subjekt + Handlung + Objekt mit Relativsatz. Die Struktur zeigt den Kontrast zwischen priesterlicher Disziplin und allgemeiner Trauer.
Dieser Vers verbietet den Priestern normale Trauerrituale während des Dienstes und überträgt die Trauer dem ganzen Volk Israel.
Leviticus 10,7
Hebräisch: וּמִפֶּתַח֩ אֹ֨הֶל מוֹעֵ֜ד לֹ֤א תֵֽצְאוּ֙ פֶּן־תָּמֻ֔תוּ כִּי־שֶׁ֛מֶן מִשְׁחַ֥ת יְהוָ֖ה עֲלֵיכֶ֑ם וַֽיַּעֲשׂ֖וּ כִּדְבַ֥ר מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Vom Eingang des Zeltes der Begegnung sollt ihr nicht weggehen, damit ihr nicht sterbt, denn das Öl der Salbung des Ewigen ist auf euch. Und sie taten nach dem Wort Mosches.

Kommentar: ומפתח אהל מועד לא תצאו פן־תמתו zeigt יצא (hinausgehen) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural mit Negation לא. מפתח אהל מועד (vom Eingang des Zeltes der Begegnung) zeigt den Ort priesterlichen Dienstes. פן־תמתו (damit ihr nicht sterbt) mit פן (damit nicht) als Warnung vor tödlichen Konsequenzen.
כי־שמן משחת יהוה עליכם begründet das Verbot. כי (denn) leitet die Begründung ein. שמן משחת יהוה (Öl der Salbung JHWHs) als Genitivkonstruktion. עליכם (auf euch) mit Präposition על und Suffix 2. Person maskulin Plural zeigt die Salbung aus 8,12.30.
ויעשו כדבר משה zeigt עשה (tun) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. כדבר משה (entsprechend dem Wort Moses) zeigt gehorsame Befolgung.
מפתח אהל מועד als Verbotsbereich zeigt, dass geweihte Priester ihren heiligen Bereich nicht verlassen dürfen, solange der Dienst andauert. פן־תמתו wiederholt die Todeswarnung aus V. 6.
שמן משחת יהוה עליכם erinnert an die Priesterweihe: die Salbung verpflichtet zu kontinuierlichem Dienst ohne Unterbrechung durch private Trauer. עליכם betont die persönliche Verantwortung jedes gesalbten Priesters.
ויעשו כדבר משה zeigt, dass Aaron und seine überlebenden Söhne trotz persönlicher Trauer den Anweisungen folgen und ihren Dienst fortsetzen.
Die LXX übersetzt מפתח אהל מועד mit ἀπὸ τῆς θύρας τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου (von der Tür des Zeltes des Zeugnisses), שמן משחת mit ἔλαιον χρίσματος (Öl der Salbung) und ויעשו mit ἐποίησαν (sie taten).
Die Satzstruktur: zeigt Verbot mit Begründung plus Gehorsam: Ortsangabe + Verbot + Warnung + Begründung mit Salbungsreferenz + Gehorsamsbestätigung. Die Struktur betont die Verpflichtung durch Salbung und den resultierenden Gehorsam.
Dieser Vers begründet die kultische Disziplin der Priester durch ihre Salbung und bestätigt ihren Gehorsam trotz persönlicher Tragödie.
Leviticus 10,8
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָ֔ה אֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Aaron, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־אהרן לאמר zeigt דבר (reden) im Piel-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. יהוה als Subjekt, אל־אהרן (zu Aaron) als direkter Adressat. לאמר (sagend) leitet die göttliche Rede ein.
Diese Einleitungsformel ist bemerkenswert, weil JHWH hier direkt zu Aaron spricht, nicht durch Moses Vermittlung. Dies ist eine der wenigen Stellen, wo Aaron direkte göttliche Offenbarung empfängt (vgl. auch Numeri 18,1.8).
אל־אהרן statt אל־משה zeigt die besondere Situation: nach dem Tod seiner Söhne erhält Aaron direkte göttliche Unterweisung für den Priesterdienst. Dies unterstreicht sowohl die Autorität Aarons als auch die Dringlichkeit der folgenden Anweisungen.
Die direkte Anrede an Aaron nach der Tragödie zeigt göttliche Fürsorge und die Notwendigkeit, den Priesterdienst trotz der Krise fortzusetzen. וידבר im Piel zeigt intensive, autoritative Rede.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (er sprach), אל־אהרן mit πρὸς Ααρων (zu Aaron) und לאמר mit λέγων (sagend).
Die Satzstruktur: zeigt die standardisierte Offenbarungsformel: Verb + göttliches Subjekt + Adressat + Redeeinleitung. Die ungewöhnliche direkte Adressierung Aarons betont die Besonderheit der Situation.
Diese Einleitungsformel markiert eine seltene direkte göttliche Ansprache an Aaron und leitet wichtige Anweisungen für den Priesterdienst ein.
Leviticus 10,9
Hebräisch: יַ֣יִן וְשֵׁכָ֞ר אַל־תֵּ֣שְׁתְּ׀ אַתָּ֣ה׀ וּבָנֶ֣יךָ אִתָּ֗ךְ בְּבֹאֲכֶ֛ם אֶל־אֹ֥הֶל מוֹעֵ֖ד וְלֹ֣א תָמֻ֑תוּ חֻקַּ֥ת עוֹלָ֖ם לְדֹרֹתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Wein und berauschendes Getränk sollst du und deine Söhne mit dir nicht trinken, wenn ihr in das Zelt der Begegnung kommt, damit ihr nicht sterbt - eine ewige Ordnung für eure Generationen.

Kommentar: יין ושכר אל־תשת אתה ובניך אתך zeigt zwei koordinierte Objekte: יין (Wein) und שכר (berauschendes Getränk/Bier). אל־תשת (ihr sollt nicht trinken) - שתה (trinken) im Qal-Imperfekt 2. Person mit Negation אל. אתה ובניך אתך (du und deine Söhne mit dir) spezifiziert alle amtierenden Priester. אתך (mit dir) betont die Einheit der priesterlichen Familie.
בבאכם אל־אהל מועד ולא תמתו zeigt temporale Begrenzung plus Warnung. בבאכם (beim Kommen/wenn ihr kommt) - בוא (kommen) als Infinitiv-Constructus mit Präposition ב und Suffix 2. Person maskulin Plural. אל־אהל מועד (zum Zelt der Begegnung) spezifiziert den Ort des Verbots. ולא תמתו (und ihr werdet nicht sterben) als negative Konsequenz bei Befolgung.
חקת עולם לדרתיכם zeigt חקה (Satzung) als feminin Singular von חק. עולם (ewig) und לדרתיכם (für eure Generationen) mit Suffix 2. Person maskulin Plural betonen die Dauerhaftigkeit.
יין ושכר umfasst alle alkoholischen Getränke: יין (Wein aus Trauben) und שכר (fermentierte Getränke aus Getreide). Das Verbot gilt nur בבאכם אל־אהל מועד (beim Betreten des Heiligtums), nicht generell.
ולא תמתו als positive Formulierung (durch Gehorsam Leben bewahren) kontrastiert mit den Todesdrohungen bei Ungehorsam. חקת עולם לדרתיכם etabliert dies als fundamentales priesterliches Gesetz für alle Zeiten.
Die LXX fügt ἢ προσπορευομένων ὑμῶν πρὸς τὸ θυσιαστήριον (oder wenn ihr zum Altar hinzugeht) hinzu, was eine Erweiterung des Alkoholverbots darstellt, die im hebräischen Text nicht explizit ist.
Die Satzstruktur: zeigt Verbot mit Spezifikation plus Legitimation: zwei Objekte + Verbot + Subjektspezifikation + temporale Begrenzung + negative Konsequenz + Rechtscharakter mit Dauerhaftigkeitsklausel. Die Struktur betont sowohl das Verbot als auch seine ewige Gültigkeit.
Dieser Vers etabliert das fundamentale Alkoholverbot für Priester während des Dienstes als ewige Ordnung zur Vermeidung tödlicher Konsequenzen.
Leviticus 10,10
Hebräisch: וּֽלֲהַבְדִּ֔יל בֵּ֥ין הַקֹּ֖דֶשׁ וּבֵ֣ין הַחֹ֑ל וּבֵ֥ין הַטָּמֵ֖א וּבֵ֥ין הַטָּהֽוֹר׃
Deutsch: Und um zu unterscheiden zwischen dem Heiligen und dem Profanen und zwischen dem Unreinen und dem Reinen,

Kommentar: ולהבדיל בין הקדש ובין החל ובין הטמא ובין הטהור zeigt בדל (unterscheiden/trennen) im Hifil-Infinitiv mit Präposition ל zur Zweckangabe. Das Hifil drückt die kausative Bedeutung "unterscheiden lassen/trennen" aus. Vier koordinierte בין-Phrasen (zwischen) zeigen zwei fundamentale Unterscheidungspaare.
בין הקדש ובין החל (zwischen dem Heiligen und dem Profanen) zeigt die erste Kategorie. קדש (heilig) und חל (profan/gewöhnlich) bilden das grundlegende sakrale Unterscheidungspaar. החל von חלל (entweihen/profanieren) bezeichnet das Nicht-Heilige.
ובין הטמא ובין הטהור (und zwischen dem Unreinen und dem Reinen) zeigt die zweite Kategorie. טמא (unrein) und טהור (rein) bilden das Reinheitspaar, das kultische Teilnahmefähigkeit bestimmt.
להבדיל als Zweck-Infinitiv bezieht sich auf das Alkoholverbot aus V. 9: Nüchternheit ist notwendig für korrekte kultische Unterscheidungen. Diese vier Kategorien (קדש/חל, טמא/טהור) sind fundamental für das levitische System.
Die doppelte בין...ובין-Struktur betont beide Unterscheidungspaare als gleichwertig wichtig. ולהבדיל zeigt, dass Unterscheidungsfähigkeit eine zentrale priesterliche Aufgabe ist.
Die LXX übersetzt להבדיל mit διαστεῖλαι (zu unterscheiden), הקדש mit ἁγίου (des Heiligen), החל mit βεβήλου (des Profanen), הטמא mit ἀκαθάρτου (des Unreinen) und הטהור mit καθαροῦ (des Reinen).
Die Satzstruktur: zeigt einen Zweck-Infinitiv mit vier koordinierten Unterscheidungspaaren: Infinitiv + vier בין-Phrasen in zwei Paaren. Die Struktur etabliert die fundamentalen kultischen Kategorien.
Dieser Vers erklärt den ersten Zweck des Alkoholverbots: Erhaltung der priesterlichen Unterscheidungsfähigkeit zwischen den grundlegenden kultischen Kategorien.
Leviticus 10,11
Hebräisch: וּלְהוֹרֹ֖ת אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל אֵ֚ת כָּל־הַ֣חֻקִּ֔ים אֲשֶׁ֨ר דִּבֶּ֧ר יְהוָ֛ה אֲלֵיהֶ֖ם בְּיַד־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: und um den Söhnen Israels alle Gesetze zu lehren, die der Ewige zu euch durch Mosche geredet hat.

Kommentar: ולהורת את־בני ישראל את כל־החקים zeigt ירה (lehren/unterweisen) im Hifil-Infinitiv mit Präposition ל zur Zweckangabe. Das Hifil von ירה bedeutet "lehren/unterweisen". את־בני ישראל (die Söhne Israels) als direkte Objekte der Unterweisung. את כל־החקים (alle Gesetze) mit Totalitätspartikel כל - חקים (Gesetze/Satzungen) im Plural von חק.
אשר דבר יהוה אליהם ביד־משה ist ein Relativsatz, der die Quelle der חקים spezifiziert. דבר (sprechen) im Piel-Perfekt mit יהוה als Subjekt. אליהם (zu ihnen) mit Präposition אל und Suffix 3. Person maskulin Plural referenziert die Israeliten. ביד־משה (durch die Hand Moses) ist die idiomatische Wendung für Vermittlung durch Moses.
להורת zeigt die zweite zentrale priesterliche Aufgabe neben להבדיל (unterscheiden): Unterweisung des Volkes in göttlichen Gesetzen. כל־החקים umfasst alle kultischen und ethischen Bestimmungen.
ביד־משה betont Moses Rolle als Mittler göttlicher Offenbarung, auch wenn Aaron jetzt direkte Anweisung erhält. אליהם referenziert בני ישראל und zeigt die Zielrichtung der priesterlichen Lehraufgabe.
Die Kombination להבדיל...ולהורת zeigt die beiden Hauptfunktionen der Priester: korrekte Unterscheidung und Volkserziehung. Beide erfordern geistige Klarheit, die durch Alkohol beeinträchtigt würde.
Die LXX übersetzt להורת mit συμβιβάσαι (zu unterweisen), כל־החקים mit πάντα τὰ νόμιμα (alle Satzungen) und ביד־משה mit διὰ χειρὸς Μωυσῆ (durch die Hand Moses).
Die Satzstruktur: zeigt einen zweiten Zweck-Infinitiv: Infinitiv + direktes Objekt + zweites direktes Objekt + Relativsatz mit göttlicher Quelle und mosaischer Vermittlung. Die Struktur etabliert die priesterliche Lehraufgabe.
Dieser Vers erklärt den zweiten Zweck des Alkoholverbots: Befähigung zur korrekten Unterweisung des Volkes in allen göttlichen Gesetzen.
Leviticus 10,12
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֨ר מֹשֶׁ֜ה אֶֽל־אַהֲרֹ֗ן וְאֶ֣ל אֶ֠לְעָזָר וְאֶל־אִ֨יתָמָ֥ר׀ בָּנָיו֮ הַנּֽוֹתָרִים֒ קְח֣וּ אֶת־הַמִּנְחָ֗ה הַנּוֹתֶ֨רֶת֙ מֵאִשֵּׁ֣י יְהוָ֔ה וְאִכְל֥וּהָ מַצּ֖וֹת אֵ֣צֶל הַמִּזְבֵּ֑חַ כִּ֛י קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים הִֽוא׃
Deutsch: Mosche redete zu Aaron und zu Eleasar und Itamar, seinen übriggebliebenen Söhnen: Nehmt das Speiseopfer, das von den Feueropfern des Ewigen übriggeblieben ist, und esst es ungesäuert neben dem Altar, denn es ist hochheilig.

Kommentar: וידבר משה אל־אהרן ואל אלעזר ואל־איתמר בניו הנותרים zeigt דבר (reden) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. משה als Subjekt kehrt zur Vermittlerrolle zurück nach der direkten göttlichen Ansprache an Aaron. אל־אהרן ואל אלעזר ואל־איתמר mit dreifacher Präposition אל. בניו הנותרים (seine übriggebliebenen Söhne) - נותרים (übriggebliebene) von יתר (übrig bleiben) betont schmerzlich die Dezimierung der Priesterfamilie.
קחו את־המנחה הנותרת מאשי יהוה ואכלוה מצות אצל המזבח zeigt zwei Imperative. קחו (nehmt) im Qal-Imperativ maskulin Plural von לקח. את־המנחה הנותרת (das übriggebliebene Speiseopfer) - נותרת (übriggeblieben) feminin Singular von יתר. מאשי יהוה (von den Feueropfern JHWHs) zeigt die Quelle. ואכלוה מצות (und esst es ungesäuert) - אכל im Qal-Imperativ maskulin Plural mit מצות (ungesäuert) als Modalangabe. אצל המזבח (neben dem Altar) als Ortsangabe.
כי קדש קדשים הוא begründet die Anweisungen. קדש קדשים (hochheilig) ist die Superlativkonstruktion "Heiliges der Heiligen". הוא (es ist) als emphatisches Pronomen referenziert המנחה.
הנותרים als schmerzhafte Bezeichnung für Eleasar und Itamar kontrastiert mit הנותרת (übriggeblieben) für die מנחה. מאשי יהוה zeigt, dass trotz der Tragödie der Opferdienst fortgesetzt wurde.
מצות (ungesäuert) entspricht den מנחה-Bestimmungen aus 2,11. אצל המזבח zeigt den heiligen Essbereich. קדש קדשים klassifiziert die מנחה als hochheilig, daher nur für Priester zugänglich.
Die LXX ersetzt מאשי יהוה (me'ishei YHWH - "von den Feueropfern YHWHs") durch ἀπὸ τῶν καρπωμάτων κυρίου (von den Fruchtopfern des Herrn), was die systematische Terminologieverschiebung fortsetzt.
Die Satzstruktur: zeigt Anweisung mit Begründung: Subjekt + Verb + dreifacher Adressat mit schmerzlicher Spezifikation + zwei Imperative mit Objekten und Modalangaben + Begründung mit Klassifikation. Die Struktur zeigt die Fortsetzung des Dienstes trotz Tragödie.
Dieser Vers zeigt Moses Anweisung zur Fortsetzung des Opferdienstes an die überlebenden Priester und betont die Heiligkeit der priesterlichen Nahrung.
Leviticus 10,13
Hebräisch: וַאֲכַלְתֶּ֤ם אֹתָהּ֙ בְּמָק֣וֹם קָדֹ֔שׁ כִּ֣י חָקְךָ֤ וְחָק־בָּנֶ֨יךָ֙ הִ֔וא מֵאִשֵּׁ֖י יְהוָ֑ה כִּי־כֵ֖ן צֻוֵּֽיתִי׃
Deutsch: Und ihr sollt es an heiliger Stätte essen, denn es ist dein Anteil und der Anteil deiner Söhne von den Feueropfern des Ewigen; denn so ist es mir geboten worden.

Kommentar: ואכלתם אתה במקום קדש zeigt אכל (essen) im Qal-Perfekt 2. Person maskulin Plural mit Waw-Konsekutiv. אתה (es) mit Objektsuffix feminin Singular referenziert המנחה. במקום קדש (an heiligem Ort) spezifiziert den Essbereich genauer als אצל המזבח aus V. 12.
כי חקך וחק־בניך הוא מאשי יהוה begründet das Recht zum Verzehr. כי (denn) leitet die Begründung ein. חקך וחק־בניך (dein Anteil und der Anteil deiner Söhne) - חק (Anteil/Portion) mit Possessivsuffixen 2. Person maskulin Singular. הוא (es ist) als emphatisches Pronomen. מאשי יהוה (von den Feueropfern JHWHs) zeigt die Quelle der priesterlichen Berechtigung.
כי־כן צויתי ist Moses Autoritätsformel. כי (denn) mit כן (so) referenziert die gesamte Anweisung. צויתי (mir wurde befohlen) - צוה im Pual-Perfekt 1. Person Singular zeigt, dass Mosche selbst Empfänger der Anweisung ist.
במקום קדש im Unterschied zu מקום טהור (reiner Ort) aus 6,9 zeigt die höhere Heiligkeitsstufe der מנחה. חקך וחק־בניך etabliert erbliche priesterliche Berechtigung.
מאשי יהוה zeigt, dass priesterliche Anteile aus göttlichen Opfern stammen, nicht aus menschlicher Großzügigkeit. צויתי im Pual betont Moses Rolle als Übermittler, nicht Urheber der Bestimmungen.
Die LXX übersetzt במקום קדש mit ἐν τόπῳ ἁγίῳ (an heiligem Ort), חקך mit νόμιμόν σου (deine Satzung) und צויתי mit ἐνετείλατό μοι (es wurde mir befohlen).
Die Satzstruktur: zeigt erweiterte Anweisung mit doppelter Begründung: Imperativ + Ortsangabe + erste Begründung mit erblicher Berechtigung + zweite Begründung mit mosaischer Autorität. Die Struktur legitimiert die priesterlichen Rechte.
Dieser Vers spezifiziert den heiligen Essort und begründet die priesterlichen Verzehrrechte durch erbliche Berechtigung und mosaische Autorität.
Leviticus 10,14
Hebräisch: וְאֵת֩ חֲזֵ֨ה הַתְּנוּפָ֜ה וְאֵ֣ת׀ שׁ֣וֹק הַתְּרוּמָ֗ה תֹּֽאכְלוּ֙ בְּמָק֣וֹם טָה֔וֹר אַתָּ֕ה וּבָנֶ֥יךָ וּבְנֹתֶ֖יךָ אִתָּ֑ךְ כִּֽי־חָקְךָ֤ וְחָק־בָּנֶ֨יךָ֙ נִתְּנ֔וּ מִזִּבְחֵ֥י שַׁלְמֵ֖י בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und die Brust des Schwingopfers und die Keule des Hebopfers sollt ihr an reiner Stätte essen, du und deine Söhne und deine Töchter mit dir; denn als dein Anteil und der Anteil deiner Söhne sind sie von den Friedensopfern der Söhne Israels gegeben worden.

Kommentar: ואת חזה התנופה ואת שוק התרומה תאכלו במקום טהור zeigt zwei koordinierte direkte Objekte: חזה התנופה (Brust des Schwingopfers) und שוק התרומה (Keule des Hebopfers). תאכלו (ihr sollt essen) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural. במקום טהור (an reinem Ort) im Unterschied zu במקום קדש (an heiligem Ort) aus V. 13 zeigt niedrigere Heiligkeitsstufe.
אתה ובניך ובנתיך אתך erweitert den Kreis der Berechtigten. אתה (du) referenziert Aaron, ובניך (und deine Söhne), ובנתיך (und deine Töchter) - erstmals werden auch Töchter als Verzehrberechtigte erwähnt. אתך (mit dir) betont die Familieneinheit.
כי־חקך וחק־בניך נתנו מזבחי שלמי בני ישראל begründet die Berechtigung. כי (denn) leitet die Begründung ein. חקך וחק־בניך (dein Anteil und der Anteil deiner Söhne) entspricht V. 13. נתנו (sie sind gegeben worden) im Nifal-Perfekt 3. Person Plural zeigt passive Zuteilung. מזבחי שלמי בני ישראל (von den Friedensopfern der Söhne Israels) - זבחי שלמי als Genitivkonstruktion.
במקום טהור statt במקום קדש zeigt, dass תנופה und תרומה weniger heilig sind als מנחה-Reste. ובנתיך zeigt, dass priesterliche Töchter (solange unverheiratet) am väterlichen חק teilhaben.
נתנו im Nifal betont, dass diese Anteile göttlich zugeteilte Rechte sind, nicht Geschenke des Volkes. מזבחי שלמי בני ישראל zeigt die Quelle: alle שלמים des ganzen Volkes.
Die LXX übersetzt שוק התרומה (shoq hateruma - "Keule der Hebopfer") als τὸν βραχίονα τοῦ ἀφαιρέματος (den Arm der Wegnahme), was die konsistente anatomische Verschiebung zeigt.
Die Satzstruktur: zeigt erweiterte Verzehrberechtigung: zwei koordinierte Objekte + Imperativ + Ortsangabe + erweiterte Subjektspezifikation + Begründung mit Quelle. Die Struktur zeigt die abgestufte Heiligkeit und erweiterte Familienberechtigung.
Dieser Vers regelt den Verzehr der שלמים-Anteile durch die ganze Priesterfamilie einschließlich der Töchter an weniger heiligem Ort.
Leviticus 10,15
Hebräisch: שׁ֣וֹק הַתְּרוּמָ֞ה וַחֲזֵ֣ה הַתְּנוּפָ֗ה עַ֣ל אִשֵּׁ֤י הַחֲלָבִים֙ יָבִ֔יאוּ לְהָנִ֥יף תְּנוּפָ֖ה לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה וְהָיָ֨ה לְךָ֜ וּלְבָנֶ֤יךָ אִתְּךָ֙ לְחָק־עוֹלָ֔ם כַּאֲשֶׁ֖ר צִוָּ֥ה יְהוָֽה׃
Deutsch: Die Keule des Hebopfers und die Brust des Schwingopfers sollen sie mit den Feueropfern der Fettstücke bringen, um sie als Schwingopfer vor dem Ewigen zu schwingen; und sie sollen dir und deinen Söhnen mit dir als ewige Gebühr gehören, wie der Ewige geboten hat.

Kommentar: שוק התרומה וחזה התנופה על אשי החלבים יביאו zeigt die umgekehrte Reihenfolge zu V. 14: שוק התרומה (Keule des Hebopfers) vor חזה התנופה (Brust des Schwingopfers). על אשי החלבים (mit den Feueropfern der Fettstücke) zeigt die Begleitdarbringung. יביאו (sie werden bringen) im Hifil-Imperfekt 3. Person maskulin Plural referenziert die Opferbringer.
להניף תנופה לפני יהוה zeigt נוף (schwingen) im Hifil-Infinitiv mit Präposition ל zur Zweckangabe. תנופה als cognate accusative verstärkt die Schwingbewegung. לפני יהוה (vor JHWH) zeigt den sakralen Rahmen.
והיה לך ולבניך אתך לחק־עולם כאשר צוה יהוה zeigt die Zuteilungsformel. והיה (und es wird gehören) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. לך ולבניך אתך (dir und deinen Söhnen mit dir) entspricht V. 14, aber ohne Töchter. לחק־עולם (als ewige Gebühr) - חק עולם als feste Wendung. כאשר צוה יהוה ist die Bestätigungsformel.
על אשי החלבים zeigt, dass תנופה und תרומה zusammen mit den Fettopfern dargebracht werden. יביאו zeigt, dass das Volk diese Teile zur תנופה bringt, bevor sie den Priestern zufallen.
לחק־עולם betont die Dauerhaftigkeit der priesterlichen Berechtigung. Das Fehlen von ובנתיך hier könnte bedeuten, dass Töchter nur am Verzehr, nicht an der תנופה-Berechtigung teilhaben.
Die LXX übersetzt על אשי החלבים mit μετὰ καρπωμάτων στεάτων (mit Opfergaben der Fettstücke), להניף mit ἀφελεῖν (wegzunehmen) und לחק־עולם mit νόμιμον αἰώνιον (ewiges Gesetz).
Die Satzstruktur: zeigt Darbringungsprozedur plus Zuteilung: zwei Objekte + Begleitangabe + Verb + Zweck-Infinitiv + Ortsangabe + Zuteilungsformel + Bestätigungsformel. Die Struktur erklärt den vollständigen שלמים-Prozess.
Dieser Vers erklärt die תנופה-Prozedur bei שלמים und bestätigt die ewige priesterliche Berechtigung an diesen Anteilen.
Leviticus 10,16
Hebräisch: וְאֵ֣ת׀ שְׂעִ֣יר הַֽחַטָּ֗את דָּרֹ֥שׁ דָּרַ֛שׁ מֹשֶׁ֖ה וְהִנֵּ֣ה שֹׂרָ֑ף וַ֠יִּקְצֹף עַל־אֶלְעָזָ֤ר וְעַל־אִֽיתָמָר֙ בְּנֵ֣י אַהֲרֹ֔ן הַנּוֹתָרִ֖ם לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und Mosche suchte sorgfältig nach dem Ziegenbock des Sündopfers, und siehe, er war verbrannt. Da zürnte er über Eleasar und Itamar, die übriggebliebenen Söhne Aarons, und sagte:

Kommentar: ואת שעיר החטאת דרש דרש משה והנה שרף zeigt דרש (suchen/erforschen) im Qal-Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Wiederholung zur Verstärkung. את שעיר החטאת (den Ziegenbock des Sündopfers) referenziert das Volks-חטאת aus 9,15. והנה שרף (und siehe, er war verbrannt) - הנה (siehe) als Überraschungspartikel, שרף (verbrannt) im Qal-Passiv-Partizip.
ויקצף על־אלעזר ועל־איתמר בני אהרן הנותרים לאמר zeigt קצף (zürnen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. על־אלעזר ועל־איתמר mit doppelter Präposition על zeigt die Adressaten des Zorns. בני אהרן הנותרים (die übriggebliebenen Söhne Aarons) wiederholt die schmerzhafte Bezeichnung aus V. 12. לאמר (sagend) leitet die direkte Rede ein.
דרש דרש mit Wiederholung zeigt intensive, gründliche Suche. שעיר החטאת ist das Volks-חטאת aus 9,15, das nach 6,19.22 von den Priestern hätte gegessen werden sollen. שרף zeigt, dass es stattdessen verbrannt wurde.
ויקצף zeigt Moses Zorn über die Verletzung der חטאת-Bestimmungen. הנותרים betont erneut die Dezimierung der Priesterfamilie. על...ועל zeigt, dass beide überlebenden Söhne zur Verantwortung gezogen werden.
Die LXX übersetzt דרש דרש (darosh darash - "suchend suchte") als ζητῶν ἐξεζήτησεν (suchend suchte er gründlich), was eine intensivere Suche beschreibt.
Die Satzstruktur: zeigt Entdeckung plus Zorn: Objekt + intensives Verb + Subjekt + Überraschungspartikel + Zustandsangabe + Zornverb + doppelter Adressat + Spezifikation + Redeeinleitung. Die Struktur steigert sich von Suche über Entdeckung zum Zorn.
Dieser Vers zeigt Moses Entdeckung, dass das Volks-חטאת fälschlicherweise verbrannt statt von den Priestern gegessen wurde, und seinen resultierenden Zorn.
Leviticus 10,17
Hebräisch: מַדּ֗וּעַ לֹֽא־אֲכַלְתֶּ֤ם אֶת־הַחַטָּאת֙ בִּמְק֣וֹם הַקֹּ֔דֶשׁ כִּ֛י קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים הִ֑וא וְאֹתָ֣הּ׀ נָתַ֣ן לָכֶ֗ם לָשֵׂאת֙ אֶת־עֲוֹ֣ן הָעֵדָ֔ה לְכַפֵּ֥ר עֲלֵיהֶ֖ם לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Warum habt ihr das Sündopfer nicht an heiliger Stätte gegessen? Denn es ist hochheilig, und er hat es euch gegeben, um die Schuld der Gemeinde zu tragen, um für sie Sühne zu erwirken vor dem Ewigen.

Kommentar: מדוע לא־אכלתם את־החטאת במקום הקדש כי קדש קדשים הוא zeigt מדוע (warum) als Vorwurfspartikel. לא־אכלתם (ihr habt nicht gegessen) im Qal-Perfekt 2. Person maskulin Plural mit Negation. את־החטאת (das Sündopfer) als direktes Objekt. במקום הקדש (an heiliger Stätte) entspricht V. 13. כי קדש קדשים הוא (denn es ist hochheilig) begründet die Essanweisung.
ואתה נתן לכם לשאת את־עון העדה לכפר עליהם לפני יהוה erklärt den theologischen Zweck. ואתה (und es) mit Objektsuffix feminin Singular referenziert החטאת. נתן לכם (er hat euch gegeben) - נתן im Qal-Perfekt mit לכם (euch). לשאת את־עון העדה (um die Schuld der Gemeinde zu tragen) - נשא (tragen) als Infinitiv-Constructus mit את־עון העדה (die Schuld der Gemeinde). לכפר עליהם לפני יהוה (um für sie Sühne zu erwirken vor JHWH) als weiterer Zweck-Infinitiv.
מדוע drückt nicht nur Frage, sondern Vorwurf aus. קדש קדשים zeigt die höchste Heiligkeitsstufe, die besondere Behandlung erfordert. נתן לכם betont göttliche Zuteilung mit spezifischem Zweck.
לשאת את־עון העדה zeigt die zentrale Funktion des priesterlichen חטאת-Verzehrs: Übernahme der Gemeindeschuld. לכפר עליהם erklärt das Ziel: Sühne für das Volk. לפני יהוה zeigt den sakralen Rahmen.
Die LXX übersetzt מדוע mit διὰ τί (weshalb), קדש קדשים mit ἅγια ἁγίων (Heilige der Heiligen), לשאת את־עון mit ἀφελεῖν τὰς ἁμαρτίας (wegzunehmen die Sünden) und לכפר mit ἐξιλάσασθαι (zu sühnen).
Die Satzstruktur: zeigt Vorwurf mit theologischer Begründung: Warum-Frage + erste Begründung mit Heiligkeitsgrad + zweite Begründung mit Zweck und göttlicher Zuteilung + doppelter Zweck-Infinitiv. Die Struktur zeigt die Schwere der Verfehlung durch theologische Erklärung.
Dieser Vers erklärt Moses Zorn durch die theologische Bedeutung des priesterlichen חטאת-Verzehrs als Übernahme der Volkssünde zur Sühne.
Leviticus 10,18
Hebräisch: הֵ֚ן לֹא־הוּבָ֣א אֶת־דָּמָ֔הּ אֶל־הַקֹּ֖דֶשׁ פְּנִ֑ימָה אָכ֨וֹל תֹּאכְל֥וּ אֹתָ֛הּ בַּקֹּ֖דֶשׁ כַּאֲשֶׁ֥ר צִוֵּֽיתִי׃
Deutsch: Siehe, sein Blut ist nicht ins Innere des Heiligtums gebracht worden; ihr solltet es gewiss im Heiligtum essen, wie ich geboten habe.

Kommentar: הן לא־הובא את־דמה אל־הקדש פנימה zeigt הן (siehe) als Hinweispartikel. לא־הובא (es ist nicht gebracht worden) - בוא (bringen) im Hofal-Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Negation. את־דמה (sein Blut) mit Possessivsuffix feminin Singular referenziert החטאת. אל־הקדש פנימה (ins Innere des Heiligtums) - פנימה (nach innen) verstärkt die Richtungsangabe.
אכול תאכלו אתה בקדש כאשר צויתי zeigt אכל (essen) als Infinitiv absolut plus finite Verbform zur Verstärkung. תאכלו im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural. אתה (es) referenziert החטאת. בקדש (im Heiligtum) entspricht במקום הקדש. כאשר צויתי (wie ich geboten habe) referenziert frühere Anweisungen.
הן lenkt die Aufmerksamkeit auf den entscheidenden Punkt. לא־הובא את־דמה אל־הקדש פנימה referenziert die Bestimmung aus 6,23: wenn חטאת-Blut ins Innere gebracht wird, muss das Fleisch verbrannt werden; wenn nicht, müssen es die Priester essen.
אכול תאכלו mit Infinitiv absolut + finite Verbform betont die absolute Verpflichtung zum Verzehr. בקדש zeigt den vorgeschriebenen Ort. כאשר צויתי betont Moses Autorität als Gesetzgeber.
Die Unterscheidung אל־הקדש פנימה vs. äußerer Altarbereich ist entscheidend für die חטאת-Behandlung entsprechend 6,23. אכול תאכלו zeigt die Intensität von Moses Insistieren.
Die LXX übersetzt הן mit ἰδού (siehe), לא־הובא mit οὐκ εἰσήνεγκαν (sie brachten nicht hinein), פנימה mit ἔσω (hinein) und אכול תאכלו mit βρώσει φάγεσθε (essend sollt ihr essen).
Die Satzstruktur: zeigt rechtliche Argumentation: Hinweispartikel + negative Tatbestandsfeststellung + verstärkte Handlungsanweisung + Ortsangabe + Autoritätsreferenz. Die Struktur zeigt Moses juristische Argumentation.
Dieser Vers zeigt Moses rechtliche Argumentation: da das חטאת-Blut nicht ins Allerheiligste kam, hätte das Fleisch gegessen, nicht verbrannt werden müssen.
Leviticus 10,19
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֨ר אַהֲרֹ֜ן אֶל־מֹשֶׁ֗ה הֵ֣ן הַ֠יּוֹם הִקְרִ֨יבוּ אֶת־חַטָּאתָ֤ם וְאֶת־עֹֽלָתָם֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה וַתִּקְרֶ֥אנָה אֹתִ֖י כָּאֵ֑לֶּה וְאָכַ֤לְתִּי חַטָּאת֙ הַיּ֔וֹם הַיִּיטַ֖ב בְּעֵינֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und Aaron redete zu Mosche, sagend: Siehe, heute haben sie ihr Sündopfer und ihr Aufsteigeopfer vor dem Ewigen dargebracht, und solches ist mir widerfahren; und hätte ich heute das Sündopfer gegessen, wäre es gut in den Augen des Ewigen gewesen?

Kommentar: וידבר אהרן אל־משה הן היום הקריבו את־חטאתם ואת־עלתם לפני יהוה zeigt דבר (reden) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. אהרן אל־משה - Aaron antwortet direkt Moses. הן (siehe) entspricht Moses הן aus V. 18. היום (heute) betont die Besonderheit des Tages. הקריבו (sie haben dargebracht) im Hifil-Perfekt 3. Person maskulin Plural referenziert seine Söhne. את־חטאתם ואת־עלתם (ihr Sündopfer und ihr Aufsteigeopfer) referenziert die persönlichen Opfer. לפני יהוה (vor JHWH) zeigt ordnungsgemäße Darbringung.
ותקראנה אתי כאלה zeigt קרה (begegnen/widerfahren) im Qal-Imperfekt 3. Person feminin Plural mit Waw-Konsekutiv. ותקראנה mit feminin Plural-Subjekt könnte sich auf die Ereignisse beziehen. אתי (mir) als direktes Objekt. כאלה (wie diese) referenziert die tragischen Ereignisse des Tages.
ואכלתי חטאת היום היטב בעיני יהוה zeigt אכל (essen) im Qal-Perfekt 1. Person Singular mit Waw-Konsekutiv als irrealen Konditionalsatz. חטאת היום (das Sündopfer des heutigen Tages) spezifiziert das Volks-חטאת. היטב בעיני יהוה (wäre es gut in den Augen JHWHs gewesen) - יטב (gut sein) im Hifil-Imperfekt als rhetorische Frage.
הן היום stellt Moses הן gegenüber und zeigt die außergewöhnlichen Umstände des Tages. הקריבו את־חטאתם ואת־עלתם zeigt, dass der reguläre Opferdienst trotz der Tragödie fortgesetzt wurde.
ותקראנה אתי כאלה referenziert den Tod der beiden Söhne als "solche Dinge". ואכלתי חטאת היום als irrealer Konditionalsatz: "und wenn ich gegessen hätte". היטב בעיני יהוה fragt rhetorisch, ob Gott Essakt trotz der Trauer gebilligt hätte.
Die LXX übersetzt ותקראנה אתי כאלה (wetiqre'na oti ka'elle - "und es begegneten mir solche Dinge") als καὶ συμβέβηκέν μοι ταῦτα (und diese Dinge sind mir widerfahren), was eine klarere Ausdrucksweise für das Unglück verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt Verteidigung mit drei Argumenten: Subjekt + Verb + Adressat + drei koordinierte Argumente: ordnungsgemäße Opfer + tragische Ereignisse + rhetorische Frage über göttliche Billigung. Die Struktur zeigt Aarons durchdachte Rechtfertigung.
Dieser Vers zeigt Aarons respektvolle, aber überzeugende Verteidigung: angesichts der Tragödie wäre Verzehr des חטאת unangemessen gewesen.
Leviticus 10,20
Hebräisch: וַיִּשְׁמַ֣ע מֹשֶׁ֔ה וַיִּיטַ֖ב בְּעֵינָֽיו׃
Deutsch: Und Mosche hörte es, und es war gut in seinen Augen.

Kommentar: וישמע משה ויטב בעיניו zeigt שמע (hören) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv, gefolgt von יטב (gut sein) im Qal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. בעיניו (in seinen Augen) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular referenziert Mosche.
וישמע zeigt nicht nur physisches Hören, sondern Verstehen und Akzeptieren von Aarons Argumentation. ויטב בעיניו zeigt Moses Zustimmung zu Aarons Rechtfertigung.
Die knappe Formulierung steht im Kontrast zu Moses vorherigem ausführlichen Zorn. שמע oft mit der Bedeutung "verstehen/akzeptieren" zeigt, dass Moses die Berechtigung von Aarons Argumenten erkennt.
בעיניו verwendet dieselbe Formulierung wie Aarons rhetorische Frage בעיני יהוה und zeigt Moses Übereinstimmung mit Aarons Einschätzung.
Diese Wendung zeigt Moses Größe als Führer: er kann seine Position ändern, wenn überzeugende Argumente vorgebracht werden. ויטב zeigt mehr als Akzeptanz - Moses erkennt die Weisheit von Aarons Handeln.
Die LXX übersetzt וישמע mit ἤκουσεν (er hörte) und ויטב בעיניו mit ἤρεσεν αὐτῷ (es gefiel ihm).
Die Satzstruktur: zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Verb + Subjekt + Verb + Modalangabe. Die knappe Struktur kontrastiert mit der vorherigen Ausführlichkeit und zeigt Moses sofortige Akzeptanz.
Dieser abschließende Vers zeigt Moses weise Akzeptanz von Aarons überzeugender Rechtfertigung und beendet die Kontroverse.
Kapitel 10 zeigt die dramatische Kehrseite des göttlichen Segens aus Kapitel 9 durch das Gericht über kultischen Ungehorsam und seine Konsequenzen. 
Die Struktur zeigt: 

1) Nadabs und Abihus Verfehlung (V. 1-2): Darbringung von "fremdem Feuer" ohne göttlichen Befehl, sofortiger Tod durch göttliches Feuer; 

2) Bewältigung der Krise (V. 3-7): Moses theologische Deutung, Beseitigung der Leichen durch Verwandte, Trauerverbote für die amtierenden Priester, Betonung kultischer Disziplin; 

3) Direkte göttliche Anweisung an Aaron (V. 8-11): Alkoholverbot für Priester im Dienst zur Erhaltung der Unterscheidungsfähigkeit und Lehrfunktion; 

4) Fortsetzung des Opferdienstes (V. 12-15): Anweisungen zum ordnungsgemäßen Verzehr der מנחה und שלמים-Anteile trotz der Tragödie; 

5) Kontroverse um das Volks-חטאת (V. 16-20): Moses Zorn über die Verbrennung statt des Verzehrs, Aarons überzeugende Rechtfertigung aufgrund der außergewöhnlichen Umstände, Moses weise Akzeptanz der Begründung. 

Textkritische Beobachtung: Die LXX zeigt durchgängige Tendenz zur emotionalen und liturgischen Präzisierung, wobei besonders die Trauervorschriften und Priesterbestimmungen an griechische Kultpraktiken angepasst werden.

Leviticus 11,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֧ר יְהוָ֛ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹ֥ר אֲלֵהֶֽם׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und zu Aaron und sprach zu ihnen:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה ואל־אהרן לאמר אלהם zeigt דבר (reden) im Piel-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. יהוה als Subjekt richtet sich an beide Führer: אל־משה ואל־אהרן mit doppelter Präposition אל. לאמר אלהם (sagend zu ihnen) erweitert die Standardformel לאמר mit אלהם (zu ihnen), was die gemeinsame Adressierung betont.
Die Einbeziehung Aarons neben Mosche ist bemerkenswert und zeigt seine etablierte Autorität nach den Ereignissen der Kapitel 8-10. לאמר אלהם mit der Wiederholung des Personalpronomens unterstreicht, dass beide gleichberechtigt die folgende Botschaft erhalten.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (er sprach), אל־משה ואל־אהרן mit πρὸς Μωυσῆν καὶ Ααρων (zu Mosche und Aaron) und לאמר אלהם mit λέγων αὐτοῖς (sagend zu ihnen).
Die Satzstruktur: zeigt die erweiterte Einleitungsformel: Verb + göttliches Subjekt + doppelter Adressat + erweiterte Redeeinleitung. Die Struktur betont die gemeinsame Autorität beider Führer.
Diese erweiterte Einleitungsformel markiert einen neuen Hauptabschnitt und etabliert sowohl Mosche als auch Aaron als Übermittler der folgenden Speisegesetze.
Leviticus 11,2
Hebräisch: דַּבְּר֛וּ אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר זֹ֤את הַֽחַיָּה֙ אֲשֶׁ֣ר תֹּאכְל֔וּ מִכָּל־הַבְּהֵמָ֖ה אֲשֶׁ֥ר עַל־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Redet zu den Söhnen Israels, sagend: Dies sind die Tiere, die ihr essen dürft von allen Tieren, die auf der Erde sind:

Kommentar: דברו אל־בני ישראל לאמר zeigt דבר (reden) im Piel-Imperativ maskulin Plural, gerichtet an beide Adressaten aus V. 1. אל־בני ישראל (zu den Söhnen Israels) erweitert die Botschaft auf das ganze Volk. לאמר (sagend) leitet die direkte Botschaft an das Volk ein.
זאת החיה אשר תאכלו מכל־הבהמה אשר על־הארץ definiert die erlaubten Landtiere. זאת החיה (dies sind die Tiere) mit Demonstrativpronomen זאת und חיה (lebende Wesen/Tiere). אשר תאכלו (die ihr essen dürft) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural. מכל־הבהמה (von allen Tieren) mit מן partitiv - nicht alle Tiere sind erlaubt. אשר על־הארץ (die auf der Erde sind) spezifiziert Landtiere im Unterschied zu Wasser- und Lufttieren.
דברו im Plural zeigt, dass sowohl Mosche als auch Aaron diese Gesetze verkünden sollen. החיה und הבהמה werden hier synonym für Landtiere verwendet. מכל־הבהמה mit partitivem מן zeigt, dass nur ein Teil aller Landtiere zum Verzehr erlaubt ist.
Die LXX übersetzt דברו mit λαλήσατε (redet), החיה mit κτήνη (Vieh), תאכלו mit φάγεσθε (ihr werdet essen) und על־הארץ mit ἐπὶ τῆς γῆς (auf der Erde).
Die Satzstruktur: zeigt Verkündigungsauftrag plus Inhaltsdefinition: Imperativ + Adressat + Redeeinleitung + demonstrative Einführung + Relativsatz + partitive Quelle + lokale Spezifikation. Die Struktur führt das System der Speisegesetze ein.
Die LXX übersetzt die hebräischen Begriffe für gespaltene Hufe sehr detailliert: מפרסת פרסה ושסעת שסע פרסות wird als διχηλοῦν ὁπλὴν καὶ ὀνυχιστῆρας ὀνυχίζον δύο χηλῶν (spaltend den Huf und Krallen krallend mit zwei Klauen) wiedergegeben, was eine präzisere anatomische Beschreibung darstellt.
Dieser Vers leitet die Speisegesetze ein und gibt den Verkündigungsauftrag an beide Führer für die Definition erlaubter Landtiere.
Leviticus 11,3
Hebräisch: כֹּ֣ל׀ מַפְרֶ֣סֶת פַּרְסָ֗ה וְשֹׁסַ֤עַת שֶׁ֨סַע֙ פְּרָסֹ֔ת מַעֲלַ֥ת גֵּרָ֖ה בַּבְּהֵמָ֑ה אֹתָ֖הּ תֹּאכֵֽלוּ׃
Deutsch: Alles, was gespaltenen Huf hat und den Huf ganz durchgespalten hat und wiederkäut unter den Tieren, das dürft ihr essen.

Kommentar: כל מפרסת פרסה ושסעת שסע פרסות מעלת גרה בבהמה definiert die beiden Kriterien für erlaubte Landtiere. כל (alles) zeigt universelle Anwendung der folgenden Kriterien. מפרסת פרסה (gespaltenen Huf habend) - פרס (spalten) im Hifil-Partizip feminin Singular mit פרסה (Huf) als cognate accusative. ושסעת שסע פרסות (und den Huf ganz durchspaltend) verstärkt das erste Kriterium - שסע (spalten) im Qal-Partizip feminin Singular mit שסע פרסות als cognate accusative.
מעלת גרה (wiederkäuend) zeigt das zweite Kriterium - עלה (hinaufbringen) im Hifil-Partizip feminin Singular mit גרה (Wiedergekäutes/Kud). בבהמה (unter den Tieren) spezifiziert die Kategorie. אתה תאכלו (das dürft ihr essen) mit אתה (das) referenziert alle Tiere, die beide Kriterien erfüllen.
מפרסת פרסה ושסעת שסע פרסות mit doppelter Betonung der Hufspaltung zeigt, dass vollständige Spaltung erforderlich ist. מעלת גרה beschreibt den Wiederkauvorgang: das Hinaufbringen bereits verschluckter Nahrung zur erneuten Kauung.
Die LXX übersetzt מפרסת פרסה mit διχηλοῦν ὁπλήν (gespaltenen Huf habend), ושסעת שסע mit ὀνυχιστῆρας ὀνυχίζον (Klauen spaltend) und מעלת גרה mit ἀναγόμενον μηρυκισμόν (hinaufbringend Wiederkäuen).
Die Satzstruktur: zeigt universelle Regel mit drei Kriterien: Totalitätspartikel + erstes Kriterium + verstärkendes zweites Kriterium + drittes Kriterium + Kategoriespezifikation + Erlaubnisformel. Die Struktur etabliert die beiden notwendigen Bedingungen für erlaubte Landtiere.
Dieser Vers etabliert die beiden fundamentalen Kriterien für erlaubte Landtiere: gespaltener Huf und Wiederkäuen - beide Bedingungen müssen erfüllt sein.
Hebräisch: אַ֤ךְ אֶת־זֶה֙ לֹ֣א תֹֽאכְל֔וּ מִֽמַּעֲלֵי֙ הַגֵּרָ֔ה וּמִמַּפְרִיסֵ֖י הַפַּרְסָ֑ה אֶֽת־הַ֠גָּמָל כִּֽי־מַעֲלֵ֨ה גֵרָ֜ה ה֗וּא וּפַרְסָה֙ אֵינֶ֣נּוּ מַפְרִ֔יס טָמֵ֥א ה֖וּא לָכֶֽם׃
Deutsch: Nur diese sollt ihr nicht essen von den wiederkäuenden und von denen, die gespaltenen Huf haben: das Kamel, denn es käut wieder, hat aber keinen gespaltenen Huf: unrein ist es für euch;

Kommentar: אך את־זה לא תאכלו ממעלי הגרה וממפריסי הפרסה zeigt אך (nur/jedoch) als einschränkende Partikel. את־זה לא תאכלו (diese sollt ihr nicht essen) mit Negation לא. ממעלי הגרה (von den Wiederkäuenden) und וממפריסי הפרסה (und von denen mit gespaltenem Huf) - beide mit partitivem מן. מעלי und מפריסי sind Hifil-Partizipien Plural.
את־הגמל כי־מעלה גרה הוא ופרסה איננו מפריס טמא הוא לכם spezifiziert das erste Beispiel. את־הגמל (das Kamel) als direktes Objekt. כי־מעלה גרה הוא (denn es käut wieder) - מעלה גרה als Hifil-Partizip mit הוא emphatisch. ופרסה איננו מפריס (aber den Huf spaltet es nicht) - איננו (er ist nicht) mit מפריס (spaltend). טמא הוא לכם (unrein ist es für euch) als Klassifikation.
אך leitet Ausnahmen zur Regel aus V. 3 ein. ממעלי הגרה וממפריסי הפרסה zeigt Tiere, die nur eines der beiden Kriterien erfüllen. הגמל (Kamel) ist das erste Beispiel eines Tieres, das wiederkäut aber keinen gespaltenen Huf hat.
Die LXX übersetzt אך mit πλὴν (außer), הגמל mit κάμηλον (Kamel), מעלה גרה mit ἀναγόμενον μηρυκισμόν (hinaufbringend Wiederkäuen) und טמא mit ἀκάθαρτον (unrein).
Die Satzstruktur: zeigt Ausnahmeregel mit Beispiel: Einschränkungspartikel + Verbot + zwei partitive Quellen + spezifisches Beispiel + Begründung mit zwei Kriterien + Unreinheitsklassifikation. Die Struktur demonstriert unvollständige Erfüllung der Kriterien.
Dieser Vers beginnt die Auflistung verbotener Tiere mit dem Kamel als Beispiel für unvollständige Kriterienerfüllung (nur Wiederkäuen, kein gespaltener Huf).
Leviticus 11,5
Hebräisch: וְאֶת־הַשָּׁפָ֗ן כִּֽי־מַעֲלֵ֤ה גֵרָה֙ ה֔וּא וּפַרְסָ֖ה לֹ֣א יַפְרִ֑יס טָמֵ֥א ה֖וּא לָכֶֽם׃
Deutsch: und den Klippdachs, denn er käut wieder, hat aber keinen gespaltenen Huf: unrein ist er für euch;

Kommentar: ואת־השפן כי־מעלה גרה הוא ופרסה לא יפריס טמא הוא לכם zeigt השפן (Klippdachs) als zweites Beispiel. Die Struktur entspricht exakt V. 4: כי־מעלה גרה הוא (denn er käut wieder) mit emphatischem הוא, ופרסה לא יפריס (aber den Huf spaltet er nicht) mit לא יפריס (er spaltet nicht) im Hifil-Imperfekt.
השפן (Klippdachs/Hyrax) ist ein kleines Säugetier, das in Felsspalten lebt. Wie das Kamel erfüllt es nur eines der beiden Kriterien: Wiederkäuen, aber kein gespaltener Huf.
Die LXX übersetzt השפן mit χοιρογρύλλιον (eine Art Nagetier) und behält die identische Struktur bei.
Die Satzstruktur: entspricht V. 4: koordiniertes Objekt + Begründung mit zwei Kriterien + Unreinheitsklassifikation. Die parallele Struktur betont die konsistente Anwendung der Kriterien.
Verse 5-6: Die LXX interpretiert שפן (shafan - "Klippdachs") als δασύποδα (Feldhase) und ארנבת (arnevet - "Hase") als χοιρογρύλλιον (Stachelschwein), was bedeutende zoologische Fehlidentifikationen zeigt.
Dieser Vers führt den Klippdachs als zweites Beispiel für unvollständige Kriterienerfüllung an.
Leviticus 11,6
Hebräisch: וְאֶת־הָאַרְנֶ֗בֶת כִּֽי־מַעֲלַ֤ת גֵּרָה֙ הִ֔וא וּפַרְסָ֖ה לֹ֣א הִפְרִ֑יסָה טְמֵאָ֥ה הִ֖וא לָכֶֽם׃
Deutsch: und den Hasen, denn er käut wieder, hat aber keinen gespaltenen Huf: unrein ist er für euch;

Kommentar: ואת־הארנבת כי־מעלת גרה הוא ופרסה לא הפריסה טמאה הוא לכם zeigt הארנבת (Hase) als drittes Beispiel. מעלת (käuend) als feminin Partizip entsprechend dem femininen ארנבת. לא הפריסה (sie hat nicht gespalten) im Hifil-Perfekt feminin entsprechend dem Geschlecht. טמאה הוא (unrein ist sie) mit femininer Adjektivform.
הארנבת (Hase) komplettiert die Tiere, die nur wiederkäuen ohne gespaltenen Huf. Die grammatische Kongruenz aller Formen zeigt sorgfältige sprachliche Beachtung der Genera.
Die LXX übersetzt הארנבת mit δασύπουν (Hase) und zeigt entsprechende feminine Kongruenz.
Die Satzstruktur: entspricht V. 4-5 mit femininen Formen: koordiniertes Objekt + Begründung mit geschlechtskongruenten Formen + Unreinheitsklassifikation. Die Struktur zeigt grammatische Präzision.
Dieser Vers komplettiert die Tiere, die nur wiederkäuen, mit dem Hasen als drittem Beispiel.
Leviticus 11,7
Hebräisch: וְאֶת־הַ֠חֲזִיר כִּֽי־מַפְרִ֨יס פַּרְסָ֜ה ה֗וּא וְשֹׁסַ֥ע שֶׁ֨סַע֙ פַּרְסָ֔ה וְה֖וּא גֵּרָ֣ה לֹֽא־יִגָּ֑ר טָמֵ֥א ה֖וּא לָכֶֽם׃
Deutsch: und das Schwein, denn es hat gespaltenen Huf und den Huf ganz durchgespalten, käut aber nicht wieder: unrein ist es für euch.

Kommentar: ואת־החזיר כי־מפריס פרסה הוא ושסע שסע פרסה והוא גרה לא־יגר טמא הוא לכם zeigt החזיר (Schwein) als umgekehrtes Beispiel. כי־מפריס פרסה הוא ושסע שסע פרסה (denn es spaltet den Huf und spaltet ganz den Huf) - doppelte Betonung der vollständigen Hufspaltung entsprechend V. 3. והוא גרה לא־יגר (aber es käut nicht wieder) - יגר (kauen) im Qal-Imperfekt mit Negation לא.
החזיר (Schwein) erfüllt das erste Kriterium vollständig (gespaltener Huf), aber das zweite nicht (kein Wiederkäuen). יגר ist eine seltene Form für "wiederkäuen" statt des üblichen מעלה גרה.
Die LXX übersetzt החזיר mit ὗν (Schwein) und לא־יגר mit οὐ μαρυκᾶται (käut nicht wieder).
Die Satzstruktur: zeigt umgekehrte Kriterienerfüllung: koordiniertes Objekt + vollständige Erfüllung des ersten Kriteriums + Negation des zweiten Kriteriums + Unreinheitsklassifikation. Die Struktur demonstriert den umgekehrten Fall unvollständiger Erfüllung.
Dieser Vers zeigt das Schwein als Beispiel für umgekehrte unvollständige Kriterienerfüllung: gespaltener Huf, aber kein Wiederkäuen.
Leviticus 11,8
Hebräisch: מִבְּשָׂרָם֙ לֹ֣א תֹאכֵ֔לוּ וּבְנִבְלָתָ֖ם לֹ֣א תִגָּ֑עוּ טְמֵאִ֥ים הֵ֖ם לָכֶֽם׃
Deutsch: Von ihrem Fleisch sollt ihr nicht essen und ihr Aas nicht berühren: unrein sind sie für euch.

Kommentar: מבשרם לא תאכלו ובנבלתם לא תגעו טמאים הם לכם zeigt zwei Verbote für die genannten Tiere. מבשרם לא תאכלו (von ihrem Fleisch sollt ihr nicht essen) - מבשרם mit partitivem מן und Possessivsuffix 3. Person maskulin Plural, לא תאכלו (ihr sollt nicht essen) im Qal-Imperfekt mit Negation.
ובנבלתם לא תגעו (und ihr Aas sollt ihr nicht berühren) - נבלה (Aas/Kadaver) mit Possessivsuffix, לא תגעו (ihr sollt nicht berühren) im Qal-Imperfekt mit Negation. טמאים הם לכם (unrein sind sie für euch) als abschließende Klassifikation mit emphatischem הם.
מבשרם verbietet den Verzehr lebender Tiere, ובנבלתם verbietet Berührung toter Tiere. טמאים הם klassifiziert alle vier genannten Tiere als טמא (unrein).
Die LXX übersetzt מבשרם mit ἀπὸ τῶν κρεῶν αὐτῶν (von ihrem Fleisch), נבלתם mit θνησιμαίων αὐτῶν (von ihren Kadavern) und טמאים mit ἀκάθαρτα (unrein).
Die Satzstruktur: zeigt doppeltes Verbot plus Klassifikation: partitives Essverbot + Berührungsverbot für Kadaver + zusammenfassende Unreinheitsklassifikation. Die Struktur erweitert das Verbot über den Verzehr hinaus.
Dieser Vers erweitert die Verbote auf Berührung der Kadaver und klassifiziert alle genannten Tiere als grundsätzlich unrein.
Leviticus 11,9
Hebräisch: אֶת־זֶה֙ תֹּֽאכְל֔וּ מִכֹּ֖ל אֲשֶׁ֣ר בַּמָּ֑יִם כֹּ֣ל אֲשֶׁר־לוֹ֩ סְנַפִּ֨יר וְקַשְׂקֶ֜שֶׂת בַּמַּ֗יִם בַּיַּמִּ֛ים וּבַנְּחָלִ֖ים אֹתָ֥ם תֹּאכֵֽלוּ׃
Deutsch: Dies dürft ihr essen von allem, was im Wasser ist: Alles, was Flossen und Schuppen hat im Wasser, in den Meeren und in den Flüssen, das dürft ihr essen.

Kommentar: את־זה תאכלו מכל אשר במים leitet die Wassertiereregeln ein. את־זה תאכלו (dies dürft ihr essen) entspricht V. 2, מכל אשר במים (von allem, was im Wasser ist) mit partitivem מן zeigt, dass nicht alle Wassertiere erlaubt sind.
כל אשר־לו סנפיר וקשקשת במים בימים ובנחלים אתם תאכלו definiert die Kriterien für Wassertiere. כל אשר־לו סנפיר וקשקשת (alles, was Flossen und Schuppen hat) - סנפיר (Flossen) und קשקשת (Schuppen) sind die beiden erforderlichen Merkmale. במים בימים ובנחלים (im Wasser, in den Meeren und in den Flüssen) spezifiziert verschiedene Wasserarten. אתם תאכלו (diese dürft ihr essen) mit אתם referenzierend.
סנפיר וקשקשת sind die beiden notwendigen Kriterien für erlaubte Wassertiere, analog zu gespaltenen Hufen und Wiederkäuen bei Landtieren. בימים ובנחלים umfasst Salz- und Süßwasser.
Die LXX übersetzt סנפיר mit πτερύγια (Flügel/Flossen), קשקשת mit λεπίδας (Schuppen) und בימים ובנחלים mit ἐν ταῖς θαλάσσαις καὶ ἐν τοῖς χειμάρροις (in den Meeren und in den Strömen).
Die Satzstruktur: zeigt Erlaubnisregel für Wassertiere: demonstrative Einleitung + partitive Quelle + universelle Regel mit zwei Kriterien + Gewässerspezifikation + Erlaubnisformel. Die Struktur etabliert die Wassertierkriterien.
Dieser Vers etabliert die beiden notwendigen Kriterien für erlaubte Wassertiere: Flossen und Schuppen, gültig für alle Gewässerarten.
Leviticus 11,10
Hebräisch: וְכֹל֩ אֲשֶׁ֨ר אֵֽין־לוֹ֜ סְנַפִּ֣יר וְקַשְׂקֶ֗שֶׂת בַּיַּמִּים֙ וּבַנְּחָלִ֔ים מִכֹּל֙ שֶׁ֣רֶץ הַמַּ֔יִם וּמִכֹּ֛ל נֶ֥פֶשׁ הַחַיָּ֖ה אֲשֶׁ֣ר בַּמָּ֑יִם שֶׁ֥קֶץ הֵ֖ם לָכֶֽם׃
Deutsch: Aber alles, was keine Flossen und Schuppen hat in den Meeren und in den Flüssen, von allem Gewimmel des Wassers und von allen lebenden Wesen, die im Wasser sind, sie sind ein Gräuel für euch.

Kommentar: וכל אשר אין־לו סנפיר וקשקשת בימים ובנחלים zeigt die Negation der Kriterien aus V. 9. אין־לו (es hat nicht) mit סנפיר וקשקשת (Flossen und Schuppen). בימים ובנחלים wiederholt die Gewässerspezifikation.
מכל שרץ המים ומכל נפש החיה אשר במים שקץ הם לכם klassifiziert diese Tiere. מכל שרץ המים (von allem Gewimmel des Wassers) - שרץ (Gewimmel/Kleingetier) bezeichnet kleine Wassertiere. ומכל נפש החיה אשר במים (und von allen lebenden Wesen, die im Wasser sind) erweitert auf alle Wasserlebewesen. שקץ הם לכם (sie sind ein Gräuel für euch) - שקץ (Gräuel/Abscheu) ist stärker als טמא (unrein).
שרץ המים und נפש החיה אשר במים umfassen alle Wassertiere ohne Flossen und Schuppen. שקץ als schärfste Klassifikation zeigt besonderen Abscheu vor diesen Tieren.
Die LXX übersetzt אין־לו mit μὴ ἔστιν αὐτοῖς (sie haben nicht), שרץ המים mit ἑρπετῶν τῶν ὑδάτων (Kriechtiere der Wasser) und שקץ mit βδέλυγμα (Gräuel).
Die Satzstruktur: zeigt umfassende Verbotsregel: universelles Subjekt mit negierte Kriterien + Gewässerspezifikation + zwei partitive Kategorien + Gräuelklassifikation. Die Struktur zeigt die Schärfe des Wassertiererverbots.
Dieser Vers verbietet alle Wassertiere ohne Flossen und Schuppen und klassifiziert sie als "Gräuel" - die schärfste Ablehnungskategorie.
Leviticus 11,11
Hebräisch: וְשֶׁ֖קֶץ יִהְי֣וּ לָכֶ֑ם מִבְּשָׂרָם֙ לֹ֣א תֹאכֵ֔לוּ וְאֶת־נִבְלָתָ֖ם תְּשַׁקֵּֽצוּ׃
Deutsch: Und ein Gräuel sollen sie für euch sein: von ihrem Fleisch sollt ihr nicht essen, und ihr Aas sollt ihr verabscheuen.

Kommentar: ושקץ יהיו לכם מבשרם לא תאכלו ואת־נבלתם תשקצו verstärkt die Klassifikation aus V. 10. ושקץ יהיו לכם (und ein Gräuel sollen sie sein für euch) - שקץ als Prädikatsnomen mit יהיו (sie sollen sein) im Qal-Imperfekt. מבשרם לא תאכלו (von ihrem Fleisch sollt ihr nicht essen) entspricht V. 8. ואת־נבלתם תשקצו (und ihr Aas sollt ihr verabscheuen) führt das Verb שקץ (verabscheuen) im Piel-Imperfekt ein.
יהיו als Futur zeigt anhaltende Geltung der שקץ-Klassifikation. תשקצו intensiviert über das bloße Berührungsverbot aus V. 8 hinaus zur aktiven Abscheu.
Die LXX übersetzt שקץ mit βδέλυγμα (Gräuel), יהיו mit ἔσονται (sie werden sein) und תשקצו mit βδελύξεσθε (ihr werdet verabscheuen).
Die Satzstruktur: zeigt Verstärkung der Verbote: Klassifikation + Essverbot + aktives Abscheugebot. Die Struktur intensiviert die Ablehnung der verbotenen Wassertiere.
Dieser Vers verstärkt das Verbot der Wassertiere ohne Flossen und Schuppen durch die שקץ-Klassifikation und aktive Abscheu.
Leviticus 11,12
Hebräisch: כֹּ֣ל אֲשֶׁ֥ר אֵֽין־לוֹ֛ סְנַפִּ֥יר וְקַשְׂקֶ֖שֶׂת בַּמָּ֑יִם שֶׁ֥קֶץ ה֖וּא לָכֶֽם׃
Deutsch: Alles, was keine Flossen und Schuppen hat im Wasser, sei ein Gräuel für euch.

Kommentar: כל אשר אין־לו סנפיר וקשקשת במים שקץ הוא לכם wiederholt und fasst die Wassertiererregel zusammen. כל אשר אין־לו סנפיר וקשקשת (alles, was keine Flossen und Schuppen hat) entspricht V. 10. במים (im Wasser) ohne die Spezifikation בימים ובנחלים umfasst alle Gewässer. שקץ הוא לכם (ein Gräuel ist es für euch) mit emphatischem הוא.
Die knappe Wiederholung dient als abschließende Zusammenfassung der Wassertierregeln. שקץ als finale Klassifikation betont die Endgültigkeit des Verbots.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 10 mit βδέλυγμα ἐστὶν ὑμῖν (ein Gräuel ist es für euch).
Die Satzstruktur: zeigt zusammenfassende Regel: universelles Subjekt + negierte Kriterien + Ortsangabe + Gräuelklassifikation. Die knappe Struktur dient als Merkformel.
Dieser Vers schließt die Wassertierbestimmungen mit einer prägnanten Zusammenfassung ab.
Leviticus 11,13
Hebräisch: וְאֶת־אֵ֨לֶּה֙ תְּשַׁקְּצ֣וּ מִן־הָע֔וֹף לֹ֥א יֵאָכְל֖וּ שֶׁ֣קֶץ הֵ֑ם אֶת־הַנֶּ֨שֶׁר֙ וְאֶת־הַפֶּ֔רֶס וְאֵ֖ת הָעָזְנִיָּֽה׃
Deutsch: Und diese sollt ihr verabscheuen unter den Vögeln; sie sollen nicht gegessen werden, ein Gräuel sind sie: den Adler und den Gänsegeier und den Mönchsgeier

Kommentar: ואת־אלה תשקצו מן־העוף לא יאכלו שקץ הם leitet die Vogelliste ein. ואת־אלה תשקצו (und diese sollt ihr verabscheuen) mit שקץ im Piel-Imperfekt entsprechend V. 11. מן־העוף (unter den Vögeln) zeigt die neue Kategorie. לא יאכלו (sie sollen nicht gegessen werden) im Nifal-Imperfekt zeigt passivische Konstruktion. שקץ הם (ein Gräuel sind sie) klassifiziert alle folgenden Vögel.
את־הנשר ואת־הפרס ואת העזניה beginnt die spezifische Liste. נשר (Adler), פרס (Gänsegeier), עזניה (Mönchsgeier) sind große Raubvögel und Aasfresser.
Die LXX übersetzt תשקצו mit βδελύξεσθε (ihr werdet verabscheuen), נשר mit ἀετόν (Adler), פרס mit γρύπα (Gänsegeier) und עזניה mit ἁλιαίετον (Seeadler).
Die Satzstruktur: zeigt Listeneinleitung plus erste Einträge: demonstrative Einleitung + Verbotsverb + Kategorie + passive Formulierung + Klassifikation + drei spezifische Beispiele. Die Struktur beginnt eine detaillierte Aufzählung.
Verse 13-19: Die LXX bietet spezifische griechische Vogelnamen, die oft nicht genau den hebräischen entsprechen. Zum Beispiel wird נשר (nesher - "Adler") als ἀετόν wiedergegeben, aber viele andere Identifikationen sind unsicher oder abweichend.
Dieser Vers leitet die Liste verbotener Vögel ein und nennt drei große Raubvögel als erste Beispiele.
Leviticus 11,14
Hebräisch: וְאֶת־הַ֨דָּאָ֔ה וְאֶת־הָאַיָּ֖ה לְמִינָֽהּ׃
Deutsch: und die Gabelweihe und die Königsweihe nach ihrer Art,

Kommentar: ואת־הדאה ואת־האיה למינה setzt die Vogelliste fort. הדאה (Gabelweihe) und האיה (Königsweihe/Milan) sind weitere Raubvögel. למינה (nach ihrer Art) zeigt, dass die ganze Gattung איה gemeint ist, nicht nur eine spezifische Art.
למינה erweitert das Verbot auf alle verwandten Arten, was bei der Vogelidentifikation praktisch wichtig ist.
Die LXX übersetzt דאה mit ἴκτινα (Weihe) und איה mit γύπα (Geier).
Die Satzstruktur: zeigt Listenerweiterung: zwei koordinierte Vögel + Gattungserweiterung. Die Struktur zeigt sowohl spezifische als auch kategorische Verbote.
Dieser Vers erweitert die Liste um zwei Weihenarten und führt die למינה-Formel ein.
Leviticus 11,15
Hebräisch: אֵ֥ת כָּל־עֹרֵ֖ב לְמִינֹֽו׃
Deutsch: jeden Raben nach seiner Art,

Kommentar: את כל־ערב למינו zeigt כל־ערב (jeden Raben) mit Totalitätspartikel כל und למינו (nach seiner Art) mit maskulinem Suffix entsprechend ערב. Die כל-Formulierung mit למינו macht das Rabenverbot besonders umfassend.
ערב (Rabe) als Aasfresser gehört zu den stark verpönten Vögeln. כל־ערב למינו schließt alle Rabenvögel ein: Raben, Krähen, Elstern, Häher.
Die LXX übersetzt כל־ערב mit πάντα κόρακα (jeden Raben) und למינו mit κατὰ γένος αὐτοῦ (nach seinem Geschlecht).
Die Satzstruktur: zeigt totales Gattungsverbot: Totalitätspartikel + Vogelart + Gattungserweiterung. Die Struktur zeigt das umfassendste Einzelverbot.
Dieser Vers verbietet alle Rabenvögel als Gattung mit der stärksten Formulierung.
Leviticus 11,16
Hebräisch: וְאֵת֙ בַּ֣ת הַֽיַּעֲנָ֔ה וְאֶת־הַתַּחְמָ֖ס וְאֶת־הַשָּׁ֑חַף וְאֶת־הַנֵּ֖ץ לְמִינֵֽהוּ׃
Deutsch: und den Strauß und die Eule und die Möwe und den Falken nach seiner Art

Kommentar: ואת בת היענה ואת־התחמס ואת־השחף ואת־הנץ למינהו listet vier weitere Vogelarten auf. בת היענה (Tochter des Straußes = Strauß) ist eine idiomatische Bezeichnung. תחמס (Eule), שחף (Möwe), נץ (Falke/Habicht) decken verschiedene Lebensräume ab. למינהו (nach seiner Art) mit maskulinem Suffix bezieht sich auf נץ.
בת היענה als poetische Bezeichnung für den Strauß zeigt die literarische Qualität der Vogelnamen. Die vier Arten repräsentieren Land-, Nacht- und Wasservögel.
Die LXX übersetzt בת היענה mit στρουθόν (Strauß), תחמס mit γλαῦκα (Eule), שחף mit λάρον (Möwe) und נץ mit ἱέρακα (Falke).
Die Satzstruktur: zeigt vier koordinierte Vögel mit Gattungserweiterung beim letzten: vier mit ואת koordinierte Arten + Gattungsklausel. Die Struktur zeigt Vielfalt der verbotenen Vögel.
Dieser Vers erweitert die Liste um vier diverse Vogelarten aus verschiedenen Lebensräumen.
Leviticus 11,17
Hebräisch: וְאֶת־הַכּ֥וֹס וְאֶת־הַשָּׁלָ֖ךְ וְאֶת־הַיַּנְשֽׁוּף׃
Deutsch: und den Steinkauz und den Kormoran und den Uhu

Kommentar: ואת־הכוס ואת־השלך ואת־הינשוף zeigt drei weitere Vögel ohne למינו-Klausel. כוס (Steinkauz), שלך (Kormoran), ינשוף (Uhu/Käuzchen) sind nächtliche oder Wasservögel.
Diese drei Arten werden ohne Gattungserweiterung aufgeführt, was auf spezifischere Identifikation hindeutet.
Die LXX übersetzt כוס mit νυκτικόρακα (Nachtrabe), שלך mit καταρράκτην (Sturzflieger) und ינשוף mit ἶβιν (Ibis).
Die Satzstruktur: zeigt drei koordinierte spezifische Arten: drei mit ואת koordinierte Vögel ohne Gattungsklausel. Die Struktur zeigt spezifische Artverbote.
Dieser Vers fügt drei weitere spezifische Vogelarten zur Verbotsliste hinzu.
Leviticus 11,18
Hebräisch: וְאֶת־הַתִּנְשֶׁ֥מֶת וְאֶת־הַקָּאָ֖ת וְאֶת־הָרָחָֽם׃
Deutsch: und die Schleiereule und den Pelikan und den Aasgeier

Kommentar: ואת־התנשמת ואת־הקאת ואת־הרחם setzt die spezifische Vogelliste fort. תנשמת (Schleiereule), קאת (Pelikan), רחם (Aasgeier) sind weitere große Vögel verschiedener Lebensräume.
רחם als Aasgeier schließt an die Raubvögel vom Listenbeginn an und zeigt das Muster der Aasfresser-Verbote.
Die LXX übersetzt תנשמת mit πορφυρίωνα (Purpurhuhn), קאת mit πελεκᾶνα (Pelikan) und רחם mit κύκνον (Schwan).
Die Satzstruktur: entspricht V. 17: drei koordinierte spezifische Arten ohne Gattungsklausel. Die Struktur zeigt die Fortsetzung spezifischer Verbote.
Dieser Vers fügt drei weitere große Vogelarten zur Verbotsliste hinzu.
Leviticus 11,19
Hebräisch: וְאֵת֙ הַחֲסִידָ֔ה הָאֲנָפָ֖ה לְמִינָ֑הּ וְאֶת־הַדּוּכִיפַ֖ת וְאֶת־הָעֲטַלֵּֽף׃
Deutsch: und den Storch, den Reiher nach seiner Art und den Wiedehopf und die Fledermaus.

Kommentar: ואת החסידה האנפה למינה ואת־הדוכיפת ואת־העטלף schließt die Vogelliste ab. החסידה (Storch), האנפה למינה (Reiher nach seiner Art), הדוכיפת (Wiedehopf), העטלף (Fledermaus). האנפה למינה mit Gattungsklausel, die anderen spezifisch.
העטלף (Fledermaus) ist biologisch kein Vogel, wird aber hier zu den Flugtieren gezählt. Dies zeigt die phänomenologische statt biologische Klassifikation.
Die LXX übersetzt חסידה mit ἐρωδιόν (Reiher), אנפה mit χαραδριόν (Regenpfeifer), דוכיפת mit ἔποπα (Wiedehopf) und עטלף mit νυκτερίδα (Fledermaus).
Die Satzstruktur: zeigt gemischte Verbote: Storch + Reiher mit Gattungsklausel + zwei spezifische Arten. Die Struktur schließt mit einer ungewöhnlichen Inklusion (Fledermaus).
Dieser Vers schließt die Vogelliste mit vier verschiedenen Arten ab, einschließlich der biologisch ungewöhnlichen Fledermaus.
Leviticus 11,20
Hebräisch: כֹּ֚ל שֶׁ֣רֶץ הָע֔וֹף הַהֹלֵ֖ךְ עַל־אַרְבַּ֑ע שֶׁ֥קֶץ ה֖וּא לָכֶֽם׃
Deutsch: Alles geflügelte Kleingetier, das auf Vieren geht, ist ein Gräuel für euch.

Kommentar: כל שרץ העוף ההלך על־ארבע שקץ הוא לכם führt eine neue Kategorie ein. כל שרץ העוף (alles geflügelte Kleingetier) - שרץ (Kleingetier/Gewimmel) mit העוף (des Fluges/geflügelt) als Genitivkonstruktion. ההלך על־ארבע (das auf Vieren geht) als Partizip mit Präpositionalphrase. שקץ הוא לכם klassifiziert diese als Gräuel.
שרץ העוף bezeichnet fliegende Insekten. על־ארבע (auf vier Beinen) beschreibt die normale Insektenbewegung am Boden. Die Kombination Fliegen + Vierbeinigkeit macht diese Tiere zu שקץ.
Die LXX übersetzt שרץ העוף mit ἑρπετὰ πετεινῶν (Kriechtiere der Vögel), ההלך על־ארבע mit πορευόμενα ἐπὶ τέσσαρα (gehend auf vier) und שקץ mit βδέλυγμα (Gräuel).
Die Satzstruktur: zeigt kategorische Regel: universelles Subjekt + Partizip mit Bewegungsart + Gräuelklassifikation. Die Struktur etabliert ein neues Verbot für Fluginsekten.
Dieser Vers verbietet alle geflügelten Insekten, die auf vier Beinen gehen, als Gräuel.
Leviticus 11,21
Hebräisch: אַ֤ךְ אֶת־זֶה֙ תֹּֽאכְל֔וּ מִכֹּל֙ שֶׁ֣רֶץ הָע֔וֹף הַהֹלֵ֖ךְ עַל־אַרְבַּ֑ע אֲשֶׁר־לֹא כְרָעַ֨יִם֙ מִמַּ֣עַל לְרַגְלָ֔יו לְנַתֵּ֥ר בָּהֵ֖ן עַל־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Nur dieses dürft ihr essen von allem geflügelten Kleingetier, das auf Vieren geht: Was Springbeine hat über seinen Füßen, um damit auf der Erde zu hüpfen.

Kommentar: אך את־זה תאכלו מכל שרץ העוף ההלך על־ארבע zeigt אך (nur/jedoch) als Ausnahme zu V. 20. את־זה תאכלו (dieses dürft ihr essen) erlaubt bestimmte Fluginsekten. מכל שרץ העוף ההלך על־ארבע wiederholt die Kategorie aus V. 20.
אשר־לו כרעים ממעל לרגליו לנתר בהן על־הארץ definiert das Ausnahmekriterium. אשר־לו כרעים (was Sprungbeine hat) - כרעים (Sprungbeine) von כרע (niederknien/springen). ממעל לרגליו (oberhalb seiner Füße) zeigt die anatomische Position. לנתר בהן על־הארץ (um damit auf der Erde zu hüpfen) - נתר (hüpfen/springen) im Piel-Infinitiv zeigt den Zweck der כרעים.
כרעים ממעל לרגליו beschreibt die verlängerten Hinterbeine der Heuschrecken. לנתר zeigt die charakteristische Sprungbewegung, die diese Insekten von anderen שרץ העוף unterscheidet.
Die LXX übersetzt כרעים mit σκέλη (Beine), ממעל לרגליו mit ἐπάνω τῶν ποδῶν αὐτοῦ (oberhalb seiner Füße) und לנתר mit πηδᾶν (zu springen).
Die Satzstruktur: zeigt Ausnahmeregel mit anatomischem Kriterium: Ausnahepartikel + Erlaubnis + Kategorie + Relativsatz mit anatomischer Spezifikation + Zweckangabe. Die Struktur macht eine präzise Ausnahme vom allgemeinen Verbot.
Dieser Vers macht eine Ausnahme vom Fluginsektenverbot für Heuschreckenarten mit Sprungbeinen.
Leviticus 11,22
Hebräisch: אֶת־אֵ֤לֶּה מֵהֶם֙ תֹּאכֵ֔לוּ אֶת־הָֽאַרְבֶּ֣ה לְמִינֹ֔ו וְאֶת־הַסָּלְעָ֖ם לְמִינֵ֑הוּ וְאֶת־הַחַרְגֹּ֣ל לְמִינֵ֔הוּ וְאֶת־הֶחָגָ֖ב לְמִינֵֽהוּ׃
Deutsch: Diese dürft ihr von ihnen essen: die Wanderheuschrecke nach ihrer Art und die Solam-Heuschrecke nach ihrer Art und die Chargol-Heuschrecke nach ihrer Art und die Chagav-Heuschrecke nach ihrer Art.

Kommentar: את־אלה מהם תאכלו (diese dürft ihr von ihnen essen) spezifiziert die erlaubten Heuschreckenarten. מהם (von ihnen) mit partitivem מן referenziert die שרץ העוף mit כרעים aus V. 21.
את־הארבה למינו ואת־הסלעם למינהו ואת־החרגל למינהו ואת־החגב למינהו listet vier Heuschreckenarten auf. ארבה (Wanderheuschrecke), סלעם (Solam-Heuschrecke), חרגל (Chargol-Heuschrecke), חגב (Chagav-Heuschrecke). Jede Art mit למינו/למינהו (nach seiner/ihrer Art) zeigt, dass ganze Gattungen erlaubt sind.
Die vier למינו-Klauseln zeigen die Großzügigkeit der Heuschreckenerlaubnis im Kontrast zu den restriktiven Tiergesetzen. ארבה ist die bekannteste Heuschrecke, die anderen sind schwer zu identifizieren.
Die LXX übersetzt ארבה mit ἀκρίδα (Heuschrecke), סלעם mit ἀττάκην (eine Heuschreckenart), חרגל mit ὀφιομάχην (Schlangenkämpfer) und חגב mit ἀκρίδα (Heuschrecke).
Die Satzstruktur: zeigt spezifische Erlaubnisliste: demonstrative Einleitung + vier koordinierte Heuschreckenarten mit jeweiliger Gattungsklausel. Die Struktur zeigt großzügige Ausnahme vom Insektenverbot.
Die LXX übersetzt die hebräischen Heuschreckennamen: ארבה als βροῦχον, סלעם als ἀττάκην, חרגל als ἀκρίδα, und חגב als ὀφιομάχην, was spezifische griechische entomologische Terminologie verwendet.
Dieser Vers spezifiziert vier erlaubte Heuschreckenarten als Ausnahme vom allgemeinen Fluginsektenverbot.
Leviticus 11,23
Hebräisch: וְכֹל֙ שֶׁ֣רֶץ הָע֔וֹף אֲשֶׁר־לוֹ֖ אַרְבַּ֣ע רַגְלָ֑יִם שֶׁ֥קֶץ ה֖וּא לָכֶֽם׃
Deutsch: Aber alles geflügelte Kleingetier, das vier Füße hat, ist ein Gräuel für euch.

Kommentar: וכל שרץ העוף אשר־לו ארבע רגלים שקץ הוא לכם bekräftigt das allgemeine Verbot aus V. 20. וכל שרץ העוף (und alles geflügelte Kleingetier) entspricht V. 20. אשר־לו ארבע רגלים (das vier Füße hat) im Unterschied zu den כרעים der Heuschrecken. שקץ הוא לכם (ein Gräuel ist es für euch) wiederholt die Klassifikation.
ארבע רגלים (vier Füße) im Unterschied zu כרעים ממעל לרגליו zeigt, dass nur normale Vierbeinigkeit ohne Sprungbeine שקץ macht. Die Wiederholung nach der Heuschreckenausnahme betont die Begrenztheit der Erlaubnis.
Die LXX übersetzt ארבע רגלים mit τέσσαρας πόδας (vier Füße) und behält die שקץ-Klassifikation bei.
Die Satzstruktur: zeigt bekräftigende Wiederholung: universelles Subjekt + anatomische Spezifikation + Gräuelklassifikation. Die Struktur betont die Begrenztheit der Heuschreckenausnahme.
Dieser Vers bekräftigt das allgemeine Verbot für alle anderen geflügelten Vierbeiner außer den spezifizierten Heuschrecken.
Leviticus 11,24
Hebräisch: וּלְאֵ֖לֶּה תִּטַּמָּ֑אוּ כָּל־הַנֹּגֵ֥עַ בְּנִבְלָתָ֖ם יִטְמָ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und durch diese werdet ihr euch verunreinigen; jeder, der ihr Aas berührt, wird unrein sein bis zum Abend;

Kommentar: ולאלה תטמאו כל־הנגע בנבלתם יטמא עד־הערב leitet die Unreinheitsbestimmungen ein. ולאלה תטמאו (und durch diese werdet ihr euch verunreinigen) - טמא im Nifal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural zeigt, dass Unreinheit durch Kontakt entsteht. אלה (diese) referenziert die zuvor genannten verbotenen Tiere.
כל־הנגע בנבלתם יטמא עד־הערב spezifiziert die Unreinheitsübertragung. כל־הנגע (jeder, der berührt) - נגע (berühren) im Qal-Partizip. בנבלתם (ihr Aas) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Plural. יטמא עד־הערב (wird unrein bis zum Abend) - טמא im Qal-Imperfekt, עד־הערב (bis zum Abend) zeigt temporäre Unreinheit.
תטמאו im Nifal zeigt, dass Unreinheit durch äußeren Kontakt entsteht, nicht durch innere Entscheidung. עד־הערב etabliert ein Zeitlimit für die Unreinheit - sie endet automatisch bei Sonnenuntergang.
Die LXX übersetzt תטמאו mit μιανθήσεσθε (ihr werdet verunreinigt werden), הנגע mit ἁπτόμενος (der berührende) und עד־הערב mit ἕως ἑσπέρας (bis zum Abend).
Die Satzstruktur: zeigt Unreinheitsregel: Einleitung + universelle Regel mit Partizip + temporäre Begrenzung. Die Struktur etabliert das System ritueller Unreinheit.
Dieser Vers leitet die Unreinheitsbestimmungen für Kontakt mit toten verbotenen Tieren ein und etabliert temporäre Unreinheit bis zum Abend.
Leviticus 11,25
Hebräisch: וְכָל־הַנֹּשֵׂ֖א מִנִּבְלָתָ֑ם יְכַבֵּ֥ס בְּגָדָ֖יו וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: und jeder, der von ihrem Aas aufhebt, soll seine Kleider waschen und wird unrein sein bis zum Abend.

Kommentar: וכל־הנשא מנבלתם יכבס בגדיו וטמא עד־הערב zeigt intensiveren Kontakt als bloße Berührung. וכל־הנשא (und jeder, der aufhebt/trägt) - נשא (tragen/aufheben) im Qal-Partizip zeigt aktivere Handlung als נגע aus V. 24. מנבלתם (von ihrem Aas) mit partitivem מן.
יכבס בגדיו וטמא עד־הערב zeigt die Konsequenzen. יכבס בגדיו (er soll seine Kleider waschen) - כבס (waschen) im Piel-Imperfekt, בגדיו (seine Kleider) mit Possessivsuffix. וטמא עד־הערב (und wird unrein bis zum Abend) entspricht V. 24.
נשא als intensiverer Kontakt erfordert zusätzlich Kleiderwaschen. יכבס בגדיו zeigt, dass die Kleider die Unreinheit aufgenommen haben und Reinigung brauchen.
Die LXX übersetzt הנשא mit αἴρων (der aufhebende), יכבס mit πλυνεῖ (er wird waschen) und בגדיו mit τὰ ἱμάτια αὐτοῦ (seine Kleider).
Die Satzstruktur: zeigt gesteigerte Unreinheit: universelles Subjekt + intensivere Handlung + Reinigungsgebot + temporäre Unreinheit. Die Struktur zeigt abgestufte Konsequenzen.
Dieser Vers zeigt, dass intensiverer Kontakt (Tragen/Aufheben) zusätzlich Kleiderwaschen erfordert neben der temporären Unreinheit.
Leviticus 11,26
Hebräisch: לְֽכָל־הַבְּהֵמָ֡ה אֲשֶׁ֣ר הִוא֩ מַפְרֶ֨סֶת פַּרְסָ֜ה וְשֶׁ֣סַע׀ אֵינֶ֣נָּה שֹׁסַ֗עַת וְגֵרָה֙ אֵינֶ֣נָּה מַעֲלָ֔ה טְמֵאִ֥ים הֵ֖ם לָכֶ֑ם כָּל־הַנֹּגֵ֥עַ בָּהֶ֖ם יִטְמָֽא׃
Deutsch: Jedes Tier, das gespaltenen Huf hat, aber den Huf nicht ganz durchgespalten hat und nicht wiederkäut: unrein sind sie für euch; jeder, der sie berührt, wird unrein sein.

Kommentar: לכל־הבהמה אשר הוא מפרסת פרסה ושסע איננה שסעת וגרה איננה מעלה definiert eine umfassende Kategorie unerlaubter Tiere. לכל־הבהמה (für jedes Tier) mit ל und Totalitätspartikel כל. אשר הוא מפרסת פרסה (das gespaltenen Huf hat) - מפרסת als feminin Partizip entsprechend בהמה.
ושסע איננה שסעת וגרה איננה מעלה zeigt die beiden unvollständigen Kriterien. ושסע איננה שסעת (aber den Huf nicht ganz durchspaltet) - איננה שסעת (sie spaltet nicht) mit femininer Negation entsprechend בהמה. וגרה איננה מעלה (und nicht wiederkäut) - איננה מעלה (sie bringt nicht hinauf) ebenfalls feminin.
טמאים הם לכם כל־הנגע בהם יטמא klassifiziert und regelt Kontakt. טמאים הם לכם (unrein sind sie für euch) mit emphatischem הם. כל־הנגע בהם יטמא (jeder, der sie berührt, wird unrein) ohne Zeitbegrenzung, im Unterschied zu V. 24.
Diese Regel erfasst alle Tiere, die nur eines oder keines der beiden Kriterien aus V. 3 erfüllen. Die fehlende Zeitbegrenzung עד־הערב könnte bedeuten, dass lebende unreine Tiere schwerere Unreinheit verursachen als tote.
Die LXX übersetzt מפרסת פרסה mit διχηλοῦν ὁπλήν (gespaltenen Huf habend), איננה שסעת mit οὐχὶ διχηλεῖ (spaltet nicht) und טמאים mit ἀκάθαρτα (unrein).
Die Satzstruktur: zeigt umfassende Regel: universelles Subjekt + unvollständige Kriterienerfüllung + Unreinheitsklassifikation + Kontaktverbot. Die Struktur verallgemeinert die Einzelverbote.
Dieser Vers verallgemeinert die Landtierverbote auf alle Tiere mit unvollständiger Kriterienerfüllung und regelt ihre Berührung.
Leviticus 11,27
Hebräisch: וְכֹ֣ל׀ הוֹלֵ֣ךְ עַל־כַּפָּ֗יו בְּכָל־הַֽחַיָּה֙ הַהֹלֶ֣כֶת עַל־אַרְבַּ֔ע טְמֵאִ֥ים הֵ֖ם לָכֶ֑ם כָּל־הַנֹּגֵ֥עַ בְּנִבְלָתָ֖ם יִטְמָ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und alles, was auf seinen Tatzen geht, unter allen Tieren, die auf Vieren gehen, sie sind unrein für euch; jeder, der ihr Aas berührt, wird bis zum Abend unrein sein.

Kommentar: וכל הולך על־כפיו בכל־החיה ההלכת על־ארבע טמאים הם לכם definiert eine weitere Kategorie unreiner Tiere. וכל הולך על־כפיו (und alles, was auf seinen Tatzen geht) - הולך (gehend) als Partizip, על־כפיו (auf seinen Tatzen) mit כף (Handfläche/Tatze) im Plural. בכל־החיה ההלכת על־ארבע (unter allen Tieren, die auf Vieren gehen) spezifiziert vierbeinige Tiere.
כל־הנגע בנבלתם יטמא עד־הערב entspricht V. 24. כל־הנגע בנבלתם (jeder, der ihr Aas berührt) mit נבלתם (ihr Aas). יטמא עד־הערב (wird unrein bis zum Abend) restituiert die Zeitbegrenzung.
הולך על־כפיו bezeichnet Raubtiere mit Tatzen/Pfoten im Unterschied zu Huftieren. Diese anatomische Unterscheidung klassifiziert Fleischfresser als unrein. עד־הערב kehrt zur temporären Unreinheit zurück.
Die LXX übersetzt הולך על־כפיו mit πορευόμενα ἐπὶ χειρῶν (gehend auf Händen), החיה mit θηρίων (wilde Tiere) und על־ארבע mit ἐπὶ τέσσαρα (auf vier).
Die Satzstruktur: zeigt anatomische Klassifikation: universelles Subjekt + anatomisches Merkmal + übergeordnete Kategorie + Unreinheitsklassifikation + Kontaktregel. Die Struktur unterscheidet Tatzen- von Hufenträger.
Dieser Vers klassifiziert alle Tatzengänger (Raubtiere) als unrein und regelt Unreinheit durch Kontakt mit ihren Kadavern.
Leviticus 11,28
Hebräisch: וְהַנֹּשֵׂא֙ אֶת־נִבְלָתָ֔ם יְכַבֵּ֥ס בְּגָדָ֖יו וְטָמֵ֣א עַד־הָעָ֑רֶב טְמֵאִ֥ים הֵ֖מָּה לָכֶֽם׃
Deutsch: Und wer ihr Aas aufhebt, soll seine Kleider waschen und wird unrein sein bis zum Abend; unrein sind sie für euch.

Kommentar: והנשא את־נבלתם יכבס בגדיו וטמא עד־הערב טמאים המה לכם entspricht V. 25 für die Tatzengänger. והנשא את־נבלתם (und wer ihr Aas aufhebt) - נשא (tragen/aufheben) mit direktem Objekt את־נבלתם. יכבס בגדיו וטמא עד־הערב (soll seine Kleider waschen und wird unrein bis zum Abend) entspricht exakt V. 25.
טמאים המה לכם (unrein sind sie für euch) bekräftigt die Klassifikation mit emphatischem המה (sie). Diese Wiederholung nach der Kontaktregel betont die grundsätzliche Unreinheit der Tatzengänger.
Die identische Formulierung zu V. 25 zeigt, dass Tatzengänger dieselben Unreinheitsregeln haben wie andere verbotene Tiere. המה statt הם zeigt möglicherweise verstärkte Betonung.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 25 und fügt ἀκάθαρτά ἐστιν ὑμῖν (unrein sind sie für euch) hinzu. Die Verse 29-30 identifizieren die kleinen Landtiere unterschiedlich: חלד als γαλῆ (Wiesel), עכבר als μῦς (Maus), צב als κροκόδιλος ὁ χερσαῖος (Landkrokodil), was teilweise von modernen zoologischen Identifikationen abweicht.
Die Satzstruktur: entspricht V. 25: intensiver Kontakt + Reinigungsgebot + temporäre Unreinheit + bekräftigende Klassifikation. Die Struktur zeigt konsistente Anwendung der Unreinheitsregeln.
Dieser Vers wendet die intensiven Kontaktregeln auf Tatzengänger an und bekräftigt ihre grundsätzliche Unreinheit.
Leviticus 11,29
Hebräisch: וְזֶ֤ה לָכֶם֙ הַטָּמֵ֔א בַּשֶּׁ֖רֶץ הַשֹּׁרֵ֣ץ עַל־הָאָ֑רֶץ הַחֹ֥לֶד וְהָעַכְבָּ֖ר וְהַצָּ֥ב לְמִינֵֽהוּ׃
Deutsch: Und dies ist für euch das Unreine unter dem Kleingetier, das auf der Erde wimmelt: der Wiesel und die Maus und die Landkröte nach ihrer Art

Kommentar: וזה לכם הטמא בשרץ השרץ על־הארץ leitet eine neue Kategorie ein. וזה לכם הטמא (und dies ist für euch das Unreine) mit Demonstrativpronomen זה. בשרץ השרץ על־הארץ (unter dem Kleingetier, das auf der Erde wimmelt) - שרץ (Kleingetier/Gewimmel) mit verstärkender Wiederholung השרץ, על־הארץ (auf der Erde) spezifiziert Landtiere.
החלד והעכבר והצב למינהו beginnt die spezifische Liste. החלד (Wiesel), והעכבר (und die Maus), והצב למינהו (und die Landkröte nach ihrer Art) - צב mit למינהו (nach seiner Art) zeigt, dass die ganze Gattung gemeint ist.
שרץ השרץ mit Wiederholung betont das wimmelnde, kriechende Verhalten. למינהו bei צב erweitert das Verbot auf alle krotenartigen Tiere.
Die LXX übersetzt שרץ השרץ mit ἑρπετῶν τῶν ἑρπόντων (Kriechtiere der Kriechenden), חלד mit γαλῆν (Wiesel), עכבר mit μῦν (Maus) und צב mit κροκόδειλον (Krokodil).
Die Satzstruktur: zeigt neue Kategorie mit ersten Beispielen: demonstrative Einleitung + Kategoriespezifikation + drei koordinierte Arten mit Gattungsklausel. Die Struktur führt eine neue Unreinheitsklasse ein.
Dieser Vers leitet die Liste unreiner Kriechtiere ein und nennt drei erste Beispiele: Wiesel, Maus und Landkröte.
Leviticus 11,30
Hebräisch: וְהָאֲנָקָ֥ה וְהַכֹּ֖חַ וְהַלְּטָאָ֑ה וְהַחֹ֖מֶט וְהַתִּנְשָֽׁמֶת׃
Deutsch: und der Gecko und die Koach-Eidechse und die Letaah-Eidechse und die Chomet-Eidechse und das Chamäleon.

Kommentar: והאנקה והכח והלטאה והחמט והתנשמת führt fünf weitere Kriechtiere auf. אנקה (Gecko), כח (Koach-Eidechse), לטאה (Letaah-Eidechse), חמט (Chomet-Eidechse), תנשמת (Chamäleon). Alle fünf mit koordinierendem ו verbunden.
Diese fünf Arten sind schwer identifizierbare Echsen und Geckos. תנשמת erscheint auch in der Vogelliste (V. 18), was auf verschiedene Bedeutungen des Wortes hindeutet.
Die LXX übersetzt אנקה mit ἀναβολέα (eine Echsenart), כח mit χαμαιλέοντα (Chamäleon), לטאה mit καλαβώτην (eine Echsenart), חמט mit στελλίωνα (Gecko) und תנשמת mit ἀσπάλακα (Maulwurf).
Die Satzstruktur: zeigt fünf koordinierte Arten ohne weitere Spezifikation. Die einfache Koordination listet verwandte Echsenarten auf.
Dieser Vers komplettiert die Liste unreiner Kriechtiere mit fünf Echsen- und Geckoarten.
Leviticus 11,31
Hebräisch: אֵ֛לֶּה הַטְּמֵאִ֥ים לָכֶ֖ם בְּכָל־הַשָּׁ֑רֶץ כָּל־הַנֹּגֵ֧עַ בָּהֶ֛ם בְּמֹתָ֖ם יִטְמָ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Diese sind für euch die Unreinen unter allem Kleingetier; jeder, der sie berührt, wenn sie tot sind, wird bis zum Abend unrein sein.

Kommentar: אלה הטמאים לכם בכל־השרץ כל־הנגע בהם במתם יטמא עד־הערב klassifiziert und regelt Kontakt. אלה הטמאים לכם (diese sind die Unreinen für euch) mit Demonstrativpronomen אלה referenziert die acht genannten Arten. בכל־השרץ (unter allem Kleingetier) mit Totalitätspartikel כל zeigt, dass nicht alle שרץ unrein sind.
כל־הנגע בהם במתם יטמא עד־הערב spezifiziert die Kontaktregeln. כל־הנגע בהם (jeder, der sie berührt) mit בהם (sie) referenziert die acht Arten. במתם (wenn sie tot sind/in ihrem Tod) spezifiziert den Zustand - מות (Tod) mit Possessivsuffix 3. Person maskulin Plural. יטמא עד־הערב (wird unrein bis zum Abend) entspricht V. 24.
במתם ist wichtig: nur tote Kriechtiere übertragen Unreinheit, lebende nicht. עד־הערב zeigt temporäre Unreinheit wie bei anderen נבלה.
Die LXX übersetzt הטמאים mit ἀκάθαρτα (unrein), בכל־השרץ mit ἐν πᾶσιν τοῖς ἑρπετοῖς (unter allen Kriechtieren) und במתם mit τετελευτηκότων αὐτῶν (wenn sie gestorben sind).
Die Satzstruktur: zeigt abschließende Klassifikation plus Kontaktregel: demonstrative Klassifikation + universelle Einordnung + Kontaktregel mit Zustandsspezifikation + temporäre Unreinheit. Die Struktur schließt die Kriechtierliste ab.
Dieser Vers klassifiziert die acht genannten Kriechtiere als unrein und regelt Unreinheit durch Berührung ihrer Kadaver.
Leviticus 11,32
Hebräisch: וְכֹ֣ל אֲשֶׁר־יִפֹּל־עָלָיו֩ מֵהֶ֨ם׀ בְּמֹתָ֜ם יִטְמָ֗א מִכָּל־כְּלִי־עֵץ֙ א֣וֹ בֶ֤גֶד אוֹ־עוֹר֙ א֣וֹ שָׂ֔ק כָּל־כְּלִ֕י אֲשֶׁר־יֵעָשֶׂ֥ה מְלָאכָ֖ה בָּהֶ֑ם בַּמַּ֧יִם יוּבָ֛א וְטָמֵ֥א עַד־הָעֶ֖רֶב וְטָהֵֽר׃
Deutsch: Und alles, woraufhin eines von ihnen fällt, wenn sie tot sind, wird unrein sein: jedes Holzgerät oder Kleid oder Fell oder Sack, jedes Gerät, womit eine Arbeit verrichtet wird, soll ins Wasser getan werden und wird unrein sein bis zum Abend; dann wird es rein sein.

Kommentar: וכל אשר־יפל־עליו מהם במתם יטמא regelt Gegenstandsverunreinigung. וכל אשר־יפל־עליו (und alles, worauf fällt) - נפל (fallen) im Qal-Imperfekt mit עליו (auf es). מהם במתם (eines von ihnen, wenn sie tot sind) mit partitivem מן und במתם entsprechend V. 31. יטמא (wird unrein) ohne Subjektsspezifikation.
מכל־כלי־עץ או בגד או־עור או שק listet reinigbare Materialien auf. מכל־כלי־עץ (von jedem Holzgerät), או בגד (oder Kleid), או־עור (oder Fell), או שק (oder Sack). כל־כלי אשר־יעשה מלאכה בהם (jedes Gerät, womit Arbeit verrichtet wird) definiert Gebrauchsgegenstände.
במים יובא וטמא עד־הערב וטהר zeigt die Reinigungsprozedur. במים יובא (soll ins Wasser gebracht werden) - בוא im Hofal-Imperfekt. וטמא עד־הערב (und wird unrein bis zum Abend), וטהר (und wird rein) im Qal-Perfekt zeigt die abschließende Reinheit.
יפל־עליו zeigt unbeabsichtigten Kontakt im Unterschied zu aktiver Berührung. במים יובא ermöglicht Wiederverwendung nach Reinigung. וטהר zeigt vollständige Wiederherstellung der Reinheit.
Die LXX übersetzt יפל־עליו mit πέσῃ ἐπ᾽ αὐτό (fällt auf es), כלי־עץ mit σκεῦος ξύλινον (hölzernes Gerät) und במים יובא mit εἰς ὕδωρ βληθήσεται (wird in Wasser geworfen werden).
Die Satzstruktur: zeigt komplexe Reinigungsregeln: Fallregel + Materialaufzählung + Nutzungsspezifikation + Reinigungsprozedur + temporäre Unreinheit + Wiederherstellung. Die Struktur zeigt abgestufte Behandlung verschiedener Materialien.
Dieser Vers regelt Verunreinigung von Gebrauchsgegenständen durch fallende tote Kriechtiere und deren Reinigung durch Wasserbad.
Leviticus 11,33
Hebräisch: וְכָל־כְּלִי־חֶ֔רֶשׂ אֲשֶׁר־יִפֹּ֥ל מֵהֶ֖ם אֶל־תּוֹכֹ֑ו כֹּ֣ל אֲשֶׁ֧ר בְּתוֹכֹ֛ו יִטְמָ֖א וְאֹתוֹ֥ תִשְׁבֹּֽרוּ׃
Deutsch: Und jedes irdene Gefäß, in das eines von ihnen hineinfällt: alles, was darin ist, wird unrein sein, und ihr sollt es zerbrechen.

Kommentar: וכל־כלי־חרש אשר־יפל מהם אל־תוכו behandelt Tongefäße anders als andere Materialien. וכל־כלי־חרש (und jedes irdene Gefäß) - חרש (Ton/Keramik) im Unterschied zu den Materialien aus V. 32. אשר־יפל מהם אל־תוכו (in das eines von ihnen hineinfällt) - אל־תוכו (in sein Inneres) zeigt innere Verunreinigung.
כל אשר בתוכו יטמא ואתו תשברו zeigt die drastischen Konsequenzen. כל אשר בתוכו יטמא (alles, was darin ist, wird unrein) mit Totalitätspartikel כל - der gesamte Inhalt wird unrein. ואתו תשברו (und es sollt ihr zerbrechen) - שבר (zerbrechen) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural. אתו (es) referenziert das Tongefäß.
כלי־חרש als poröses Material kann nicht gereinigt werden wie die Materialien aus V. 32. אל־תוכו zeigt, dass innere Verunreinigung schwerwiegender ist als äußere. תשברו als einzige Lösung zeigt die Endgültigkeit der Verunreinigung.
Die LXX übersetzt כלי־חרש mit σκεῦος ὀστράκινον (töpfernes Gefäß), אל־תוכו mit εἰς αὐτό (in es hinein) und תשברו mit συντρίψετε (ihr werdet zerbrechen).
Die Satzstruktur: zeigt unumkehrbare Verunreinigung: spezifisches Material + innere Verunreinigung + totale Inhaltsverunreinigung + Zerstörungsgebot. Die Struktur zeigt die Besonderheit poröser Materialien.
Dieser Vers zeigt, dass Tongefäße bei innerer Verunreinigung durch tote Kriechtiere irreparabel verunreinigt sind und zerbrochen werden müssen.
Leviticus 11,34
Hebräisch: מִכָּל־הָאֹ֜כֶל אֲשֶׁ֣ר יֵאָכֵ֗ל אֲשֶׁ֨ר יָב֥וֹא עָלָ֛יו מַ֖יִם יִטְמָ֑א וְכָל־מַשְׁקֶה֙ אֲשֶׁ֣ר יִשָּׁתֶ֔ה בְּכָל־כְּלִ֖י יִטְמָֽא׃
Deutsch: Alle Speise, die gegessen wird, auf die Wasser kommt, wird unrein sein; und alles Getränk, das getrunken wird, wird in jedem Gefäß unrein sein.

Kommentar: מכל־האכל אשר יאכל אשר יבוא עליו מים יטמא regelt Nahrungsmittelverunreinigung. מכל־האכל אשר יאכל (von aller Speise, die gegessen wird) mit partitivem מן und יאכל (gegessen wird) im Nifal-Imperfekt. אשר יבוא עליו מים (auf die Wasser kommt) - בוא (kommen) im Qal-Imperfekt mit מים (Wasser) als Subjekt. יטמא (wird unrein) bezieht sich auf die אכל.
וכל־משקה אשר ישתה בכל־כלי יטמא erweitert auf Getränke. וכל־משקה (und alles Getränk) mit Totalitätspartikel כל. אשר ישתה (das getrunken wird) im Nifal-Imperfekt. בכל־כלי (in jedem Gefäß) mit כל - jedes Gefäß, das verunreinigt wurde. יטמא (wird unrein) bezieht sich auf das משקה.
יבוא עליו מים zeigt, dass Wasser aus verunreinigten Gefäßen die Speise verunreinigt. בכל־כלי ohne Materialspezifikation umfasst alle Gefäßarten. Die Regel zeigt, wie sich Unreinheit über Wasser überträgt.
Die LXX übersetzt האכל אשר יאכל mit πάντα βρώματα ἃ ἐσθίεται (alle Speisen, die gegessen werden), יבוא עליו מים mit ἐλθῃ ἐπ᾽ αὐτὸ ὕδωρ (Wasser kommt auf es) und משקה mit πόμα (Getränk).
Die Satzstruktur: zeigt erweiterte Verunreinigungsregeln: Nahrungsmittel + Wasserübertragung + Unreinheit // Getränke + Gefäßverunreinigung + Unreinheit. Die Struktur zeigt die Übertragungswege der Unreinheit.
Dieser Vers regelt die Verunreinigung von Nahrungsmitteln und Getränken durch kontaminiertes Wasser aus verunreinigten Gefäßen.
Leviticus 11,35
Hebräisch: וְ֠כֹל אֲשֶׁר־יִפֹּ֨ל מִנִּבְלָתָ֥ם׀ עָלָיו֮ יִטְמָא֒ תַּנּ֧וּר וְכִירַ֛יִם יֻתָּ֖ץ טְמֵאִ֣ים הֵ֑ם וּטְמֵאִ֖ים יִהְי֥וּ לָכֶֽם׃
Deutsch: Und alles, woraufhin von ihrem Aas fällt, wird unrein sein; Ofen und Herd sollen eingerissen werden, sie sind unrein und sollen euch unrein sein.

Kommentar: וכל אשר־יפל מנבלתם עליו יטמא wiederholt die Fallregel aus V. 32. וכל אשר־יפל (und alles, worauf fällt) entspricht V. 32. מנבלתם עליו (von ihrem Aas auf es) mit partitivem מן und נבלתם (ihr Aas) statt מהם aus V. 32. יטמא (wird unrein) ohne weitere Spezifikation.
תנור וכירים יתץ טמאים הם וטמאים יהיו לכם behandelt große Küchengeräte. תנור וכירים (Ofen und Herd) - תנור (Backofen) und כירים (Kochherd). יתץ (sollen eingerissen werden) im Nifal-Imperfekt - נתץ (einreißen/zerstören). טמאים הם (unrein sind sie) mit emphatischem הם. וטמאים יהיו לכם (und unrein sollen sie für euch sein) verstärkt die Klassifikation.
מנבלתם statt מהם betont den toten Zustand. תנור וכירים als große, fest installierte Küchengeräte können nicht ins Wasser gelegt werden wie in V. 32. יתץ zeigt dieselbe radikale Lösung wie תשברו für Tongefäße in V. 33.
Die LXX übersetzt תנור mit κλίβανος (Ofen), כירים mit κυθρόπους (Kochtöpfe), יתץ mit καθαιρεθήσεται (wird niedergerissen werden) und טמאים mit ἀκάθαρτα (unrein).
Die Satzstruktur: zeigt drastische Maßnahmen für große Geräte: Fallregel + spezifische große Geräte + Zerstörungsgebot + doppelte Unreinheitsklassifikation. Die Struktur zeigt die Schwere der Verunreinigung großer Küchengeräte.
Dieser Vers regelt die Verunreinigung großer Küchengeräte und verlangt deren komplette Zerstörung.
Leviticus 11,36
Hebräisch: אַ֣ךְ מַעְיָ֥ן וּב֛וֹר מִקְוֵה־מַ֖יִם יִהְיֶ֣ה טָה֑וֹר וְנֹגֵ֥עַ בְּנִבְלָתָ֖ם יִטְמָֽא׃
Deutsch: Doch Quelle und Zisterne, Wasseransammlungen, werden rein sein; wer aber ihr Aas berührt, wird unrein sein.

Kommentar: אך מעין ובור מקוה־מים יהיה טהור macht eine wichtige Ausnahme. אך (doch/jedoch) als Ausnahmepartikel. מעין ובור מקוה־מים (Quelle und Zisterne, Wasseransammlungen) - מעין (Quelle), ובור (und Zisterne), מקוה־מים (Wasseransammlung) als Genitivkonstruktion. יהיה טהור (wird rein sein) im Qal-Imperfekt - große Wassermengen bleiben rein.
ונגע בנבלתם יטמא zeigt die Begrenzung der Ausnahme. ונגע בנבלתם (und wer ihr Aas berührt) - נגע (berührend) als Partizip mit בנבלתם (ihr Aas). יטמא (wird unrein) - direkte Berührung überträgt weiterhin Unreinheit.
מעין ובור מקוה־מים zeigt drei Arten großer Wasservorkommen. יהיה טהור bedeutet, dass das Wasser selbst nicht verunreinigt wird. ונגע בנבלתם יטמא begrenzt die Ausnahme auf das Wasser, nicht auf die Person.
Die LXX übersetzt מעין mit πηγή (Quelle), בור mit λάκκος (Zisterne), מקוה־מים mit συναγωγὴ ὕδατος (Wassersammlung) und טהור mit καθαρόν (rein).
Die Satzstruktur: zeigt wichtige Ausnahme mit Begrenzung: Ausnahmepartikel + drei Wasserarten + Reinheitsbewahrung + Begrenzung auf direkte Berührung. Die Struktur zeigt praktische Weisheit bei großen Wasservorkommen.
Dieser Vers macht eine praktisch wichtige Ausnahme: große Wasservorkommen bleiben rein, aber direkte Berührung der Kadaver überträgt weiterhin Unreinheit.
Leviticus 11,37
Hebräisch: וְכִ֤י יִפֹּל֙ מִנִּבְלָתָ֔ם עַל־כָּל־זֶ֥רַע זֵר֖וּעַ אֲשֶׁ֣ר יִזָּרֵ֑עַ טָה֖וּר הֽוּא׃
Deutsch: Und wenn von ihrem Aas auf irgendeinen Saatsamen fällt, der gesät wird, so ist er rein.

Kommentar: וכי יפל מנבלתם על־כל־זרע זרוע אשר יזרע טהור הוא regelt Saatgutverunreinigung. וכי יפל (und wenn fällt) mit כי als Konditionalspartikel. מנבלתם (von ihrem Aas) entspricht V. 35. על־כל־זרע זרוע (auf irgendeinen Saatsamen) - זרע זרוע mit cognate accusative verstärkt "Saatsamen". אשר יזרע (der gesät wird) im Nifal-Imperfekt. טהור הוא (rein ist er) mit emphatischem הוא.
זרע זרוע bezeichnet trockenen Saatsamen im Unterschied zu befeuchtetem. אשר יזרע zeigt den Zweck des Samens. טהור הוא ist überraschend, da andere Gegenstände durch Kontakt unrein werden.
Die Ausnahme für trockenen Saatsamen ist praktisch wichtig für die Landwirtschaft. טהור הוא zeigt, dass trockene Samen nicht dieselbe Absorptionsfähigkeit haben wie andere Materialien.
Die LXX übersetzt זרע זרוע mit σπέρμα σπόριμον (Saatsamen), יזרע mit σπαρήσεται (wird gesät werden) und טהור mit καθαρόν (rein).
Die Satzstruktur: zeigt landwirtschaftliche Ausnahme: Konditionalsatz + Saatgutspezifikation + Zweckangabe + Reinheitsbewahrung. Die Struktur zeigt praktische Rücksicht auf die Landwirtschaft.
Dieser Vers macht eine wichtige Ausnahme für trockenen Saatsamen, der trotz Kontakt mit toten Kriechtieren rein bleibt.
Leviticus 11,38
Hebräisch: וְכִ֤י יֻתַּן־מַ֨יִם֙ עַל־זֶ֔רַע וְנָפַ֥ל מִנִּבְלָתָ֖ם עָלָ֑יו טָמֵ֥א ה֖וּא לָכֶֽם׃
Deutsch: Wenn aber Wasser auf den Samen getan wurde und es von ihrem Aas darauf fällt, so ist er unrein für euch.

Kommentar: וכי יתן־מים על־זרע ונפל מנבלתם עליו טמא הוא לכם zeigt die Begrenzung der Ausnahme aus V. 37. וכי יתן־מים על־זרע (wenn aber Wasser auf den Samen getan wurde) - נתן (geben) im Nifal-Perfekt zeigt passivische Konstruktion. על־זרע (auf den Samen) ohne die Verstärkung זרוע aus V. 37.
ונפל מנבלתם עליו טמא הוא לכם zeigt die Konsequenz. ונפל מנבלתם עליו (und es fällt von ihrem Aas darauf) mit נפל (fallen) im Qal-Perfekt. טמא הוא לכם (unrein ist er für euch) im Kontrast zu טהור הוא aus V. 37.
יתן־מים zeigt absichtliche Befeuchtung des Samens. עליו referenziert den befeuchteten זרע. Die Feuchtigkeit macht den Samen empfänglich für Unreinheit, während trockener Samen geschützt bleibt.
Die LXX übersetzt יתן־מים mit ἐπιχυθῇ ὕδωρ (Wasser wird aufgegossen), ונפל mit πέσῃ (es fällt) und טמא הוא mit ἀκάθαρτόν ἐστιν (unrein ist es).
Die Satzstruktur: zeigt kontrastierende Bedingung: Konditionalsatz mit Befeuchtung + Fallvorgang + Unreinheitsklassifikation. Die Struktur zeigt den entscheidenden Unterschied der Feuchtigkeit.
Dieser Vers begrenzt die Saatgutausnahme: befeuchteter Samen wird durch Kontakt mit toten Kriechtieren unrein.
Leviticus 11,39
Hebräisch: וְכִ֤י יָמוּת֙ מִן־הַבְּהֵמָ֔ה אֲשֶׁר־הִ֥יא לָכֶ֖ם לְאָכְלָ֑ה הַנֹּגֵ֥עַ בְּנִבְלָתָ֖הּ יִטְמָ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und wenn eines von dem Vieh stirbt, das euch zur Nahrung ist: Wer sein Aas berührt, wird unrein sein bis zum Abend.

Kommentar: וכי ימות מן־הבהמה אשר־היא לכם לאכלה regelt natürlichen Tod erlaubter Tiere. וכי ימות (und wenn stirbt) mit מות (sterben) im Qal-Imperfekt. מן־הבהמה אשר־היא לכם לאכלה (von dem Vieh, das euch zur Nahrung ist) - אשר־היא לכם לאכלה (das für euch zum Essen ist) zeigt, dass es sich um grundsätzlich erlaubte Tiere handelt.
הנגע בנבלתה יטמא עד־הערב zeigt die Unreinheitsübertragung. הנגע בנבלתה (wer sein Aas berührt) - נגע (berührend) als Partizip mit בנבלתה (sein Aas) mit feminin Suffix entsprechend בהמה. יטמא עד־הערב (wird unrein bis zum Abend) entspricht den temporären Unreinheitsregeln.
לכם לאכלה zeigt, dass selbst erlaubte Tiere bei natürlichem Tod Unreinheit übertragen. נבלתה (ihr Aas) zeigt, dass nur ordnungsgemäß geschlachtete Tiere zum Verzehr geeignet sind.
Die LXX übersetzt ימות mit ἀποθάνῃ (stirbt), לאכלה mit εἰς βρῶσιν (zum Essen) und בנבלתה mit θνησιμαίου αὐτοῦ (seines Kadavers).
Die Satzstruktur: zeigt Regel für erlaubte Tiere: Konditionalsatz + Tierspezifikation + Berührungsregel + temporäre Unreinheit. Die Struktur zeigt, dass auch erlaubte Tiere bei natürlichem Tod problematisch sind.
Dieser Vers regelt, dass selbst grundsätzlich erlaubte Tiere bei natürlichem Tod durch Berührung temporäre Unreinheit übertragen.
Leviticus 11,40
Hebräisch: וְהָֽאֹכֵל֙ מִנִּבְלָתָ֔הּ יְכַבֵּ֥ס בְּגָדָ֖יו וְטָמֵ֣א עַד־הָעָ֑רֶב וְהַנֹּשֵׂא֙ אֶת־נִבְלָתָ֔הּ יְכַבֵּ֥ס בְּגָדָ֖יו וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und wer von seinem Aas isst, soll seine Kleider waschen und wird bis zum Abend unrein sein. Und wer sein Aas aufhebt, soll seine Kleider waschen und wird bis zum Abend unrein sein.

Kommentar: והאכל מנבלתה יכבס בגדיו וטמא עד־הערב regelt Verzehr von נבלה. והאכל מנבלתה (und wer von seinem Aas isst) - אכל (essend) als Partizip mit partitivem מן. יכבס בגדיו וטמא עד־הערב (soll seine Kleider waschen und wird unrein bis zum Abend) entspricht V. 25.
והנשא את־נבלתה יכבס בגדיו וטמא עד־הערב wiederholt die Trageregel. והנשא את־נבלתה (und wer sein Aas aufhebt) entspricht V. 25. יכבס בגדיו וטמא עד־הערב (soll seine Kleider waschen und wird unrein bis zum Abend) ist identisch mit der ersten Hälfte.
האכל מנבלתה zeigt, dass selbst der Verzehr erlaubter Tiere bei natürlichem Tod Unreinheit verursacht. Die identische Behandlung von Essen und Tragen zeigt die Schwere des נבלה-Kontakts.
Die LXX fügt καὶ λούσεται ὕδατι (und er soll sich mit Wasser waschen) hinzu, was im hebräischen Text nicht steht, aber eine logische Ergänzung der Reinigungsvorschriften darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt parallele Unreinheitsregeln: Essendes Partizip + Kleiderwaschen + temporäre Unreinheit // Tragendes Partizip + identische Konsequenzen. Die Struktur zeigt gleichwertige Behandlung verschiedener Kontaktarten.
Dieser Vers zeigt, dass sowohl Verzehr als auch Transport von נבלה erlaubter Tiere identische Unreinheitskonsequenzen haben.
Leviticus 11,41
Hebräisch: וְכָל־הַשֶּׁ֖רֶץ הַשֹּׁרֵ֣ץ עַל־הָאָ֑רֶץ שֶׁ֥קֶץ ה֖וּא לֹ֥א יֵאָכֵֽל׃
Deutsch: Und alles Kleingetier, das auf der Erde wimmelt, ist ein Gräuel; es soll nicht gegessen werden.

Kommentar: וכל־השרץ השרץ על־הארץ שקץ הוא לא יאכל verallgemeinert das Kriechtiererverbot. וכל־השרץ השרץ (und alles Kleingetier, das wimmelt) mit verstärkender Wiederholung השרץ. על־הארץ (auf der Erde) entspricht V. 29. שקץ הוא (ein Gräuel ist es) mit emphatischem הוא. לא יאכל (es soll nicht gegessen werden) im Nifal-Imperfekt.
השרץ השרץ mit Wiederholung betont das wimmelnde Verhalten. שקץ הוא als stärkste Ablehnungsklassifikation. לא יאכל als absolutes Verbot ohne Ausnahmen.
Die Verallgemeinerung erfasst alle Kriechtiere, nicht nur die acht spezifizierten aus V. 29-30. שקץ zeigt die besondere Abscheu vor kriechenden Bewegungen.
Die LXX übersetzt השרץ השרץ mit πάντα ἑρπετὰ τὰ ἕρποντα (alle Kriechtiere, die kriechen), שקץ mit βδέλυγμα (Gräuel) und לא יאכל mit οὐ βρωθήσεται (wird nicht gegessen werden).
Die Satzstruktur: zeigt universelles Verbot: universelles Subjekt + verstärkende Wiederholung + Ortsangabe + Gräuelklassifikation + absolutes Essverbot. Die Struktur etabliert ein umfassendes Kriechtiererverbot.
Dieser Vers etabliert ein universelles Verbot aller kriechenden Landtiere als Gräuel.
Leviticus 11,42
Hebräisch: כֹּל֩ הוֹלֵ֨ךְ עַל־גָּח֜וֹן וְכֹ֣ל׀ הוֹלֵ֣ךְ עַל־אַרְבַּ֗ע עַ֚ד כָּל־מַרְבֵּ֣ה רַגְלַ֔יִם לְכָל־הַשֶּׁ֖רֶץ הַשֹּׁרֵ֣ץ עַל־הָאָ֑רֶץ לֹ֥א תֹאכְל֖וּם כִּי־שֶׁ֥קֶץ הֵֽם׃
Deutsch: Alles, was auf dem Bauch geht, und alles, was auf Vieren geht, bis zu allem Vielfüßigen unter allem Kleingetier, das auf der Erde wimmelt: ihr sollt sie nicht essen, denn sie sind ein Gräuel.

Kommentar: כל הולך על־גחון וכל הולך על־ארבע עד כל־מרבה רגלים spezifiziert verschiedene Fortbewegungsarten. כל הולך על־גחון (alles, was auf dem Bauch geht) - גחון (Bauch) zeigt schlangenartige Bewegung. וכל הולך על־ארבע (und alles, was auf Vieren geht) entspricht V. 20. עד כל־מרבה רגלים (bis zu allem Vielfüßigen) - מרבה רגלים (viele Beine habend) zeigt Insekten und Tausendfüßer.
לכל־השרץ השרץ על־הארץ לא תאכלום כי־שקץ הם bekräftigt das Verbot. לכל־השרץ השרץ על־הארץ (für alles Kleingetier, das auf der Erde wimmelt) entspricht V. 41. לא תאכלום (ihr sollt sie nicht essen) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural mit Objektsuffix. כי־שקץ הם (denn ein Gräuel sind sie) mit emphatischem הם.
על־גחון...על־ארבע...מרבה רגלים zeigt das Spektrum kriechender Fortbewegung. לא תאכלום mit Objektsuffix referenziert alle genannten Arten. שקץ הם bekräftigt die Gräuelklassifikation.
Die LXX übersetzt הולך על־גחון mit πορευόμενα ἐπὶ κοιλίας (gehend auf dem Bauch), מרבה רגלים mit πολύπουν (vielfüßig) und תאכלום mit φάγεσθε αὐτά (ihr werdet sie essen).
Die Satzstruktur: zeigt umfassende Fortbewegungsklassifikation: drei Bewegungsarten + übergeordnete Kategorie + direktes Verbot + Begründung. Die Struktur erfasst alle kriechenden Bewegungsformen.
Dieser Vers spezifiziert alle Arten kriechender Fortbewegung und bekräftigt das absolute Verbot mit Gräuelklassifikation.
Leviticus 11,43
Hebräisch: אַל־תְּשַׁקְּצוּ֙ אֶת־נַפְשֹׁ֣תֵיכֶ֔ם בְּכָל־הַשֶּׁ֖רֶץ הַשֹּׁרֵ֑ץ וְלֹ֤א תִֽטַּמְּאוּ֙ בָּהֶ֔ם וְנִטְמֵתֶ֖ם בָּֽם׃
Deutsch: Macht euch nicht zum Gräuel durch alles wimmelnde Kleingetier, und verunreinigt euch nicht durch sie, dass ihr dadurch unrein werdet.

Kommentar: אל־תשקצו את־נפשתיכם בכל־השרץ השרץ warnt vor Selbstverunreinigung. אל־תשקצו (macht nicht zum Gräuel) - שקץ im Piel-Imperfekt 2. Person maskulin Plural mit Negation אל. את־נפשתיכם (eure Seelen/euch selbst) mit Possessivsuffix 2. Person maskulin Plural. בכל־השרץ השרץ (durch alles wimmelnde Kleingetier) entspricht V. 41-42.
ולא תטמאו בהם ונטמתם בם zeigt die Konsequenz. ולא תטמאו בהם (und verunreinigt euch nicht durch sie) - טמא im Nifal-Imperfekt mit Negation. ונטמתם בם (dass ihr dadurch unrein werdet) - טמא im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt die unweigerliche Folge.
תשקצו את־נפשתיכם zeigt, dass Übertretung die ganze Person zum שקץ macht. נטמתם בם mit בם (durch sie) zeigt die Übertragung der Unreinheit auf die Person.
Die LXX übersetzt תשקצו mit βδελύξητε (ihr werdet verabscheuen), נפשתיכם mit ψυχὰς ὑμῶν (eure Seelen) und תטמאו mit μιανθῆτε (ihr werdet verunreinigt werden).
Die Satzstruktur: zeigt Warnung vor Selbstverunreinigung: Verbot der Selbst-שקץ-Machung + Verbot der Selbstverunreinigung + unvermeidliche Konsequenz. Die Struktur zeigt die Schwere der Übertretung.
Dieser Vers warnt davor, durch Verzehr verbotener Kriechtiere sich selbst zum Gräuel zu machen und unrein zu werden.
Leviticus 11,44
Hebräisch: כִּ֣י אֲנִ֣י יְהוָה֮ אֱלֹֽהֵיכֶם֒ וְהִתְקַדִּשְׁתֶּם֙ וִהְיִיתֶ֣ם קְדֹשִׁ֔ים כִּ֥י קָד֖וֹשׁ אָ֑נִי וְלֹ֤א תְטַמְּאוּ֙ אֶת־נַפְשֹׁ֣תֵיכֶ֔ם בְּכָל־הַשֶּׁ֖רֶץ הָרֹמֵ֥שׂ עַל־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Denn ich bin der Ewige, euer Gott; so heiligt euch und seid heilig, denn ich bin heilig. Und ihr sollt euch nicht verunreinigen durch alles Kleingetier, das sich auf der Erde kriecht.

Kommentar: כי אני יהוה אלהיכם והתקדשתם והייתם קדשים כי קדוש אני zeigt die theologische Begründung. כי אני יהוה אלהיכם (denn ich bin JHWH, euer Gott) - אני emphatisch mit Gottesname und Besitzverhältnis. והתקדשתם והייתם קדשים (und heiligt euch und seid heilig) - קדש im Hitpael-Perfekt (reflexive Heiligung) und היה mit קדשים (heilig) als Prädikat. כי קדוש אני (denn heilig bin ich) mit emphatischem אני.
ולא תטמאו את־נפשתיכם בכל־השרץ הרמש על־הארץ wendet die Heiligkeitsforderung an. ולא תטמאו את־נפשתיכם (und ihr sollt euch nicht verunreinigen) entspricht V. 43. בכל־השרץ הרמש על־הארץ (durch alles Kleingetier, das sich auf der Erde kriecht) - רמש (kriechen) als Partizip zeigt kontinuierliche Bewegung.
התקדשתם והייתם קדשים zeigt aktive Heiligung und resultierenden Zustand. כי קדוש אני begründet die Heiligkeitsforderung durch göttliche Natur. הרמש על־הארץ variiert die Beschreibung der Kriechtiere.
Die LXX erweitert אני יהוה אלהיכם (ani YHWH eloheichem) zu ἐγώ εἰμι κύριος ὁ θεὸς ὑμῶν, wobei sie das Gottesattribut verstärkt.
Die Satzstruktur: zeigt theologische Begründung: göttliche Selbstvorstellung + Heiligungsgebot + doppelte Begründung + angewandte Heiligkeitsforderung. Die Struktur verbindet göttliche Heiligkeit mit praktischen Speisegesetzen.
Dieser Vers begründet die Speisegesetze theologisch durch göttliche Heiligkeit und fordert entsprechende menschliche Heiligung.
Leviticus 11,45
Hebräisch: כִּ֣י׀ אֲנִ֣י יְהוָ֗ה הַֽמַּעֲלֶ֤ה אֶתְכֶם֙ מֵאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם לִהְיֹ֥ת לָכֶ֖ם לֵאלֹהִ֑ים וִהְיִיתֶ֣ם קְדֹשִׁ֔ים כִּ֥י קָד֖וֹשׁ אָֽנִי׃
Deutsch: Denn ich bin der Ewige, der euch aus dem Land Ägypten heraufgeführt hat, um euer Gott zu sein: So sollt ihr heilig sein, denn ich bin heilig.

Kommentar: כי אני יהוה המעלה אתכם מארץ מצרים להיות לכם לאלהים erweitert die göttliche Selbstvorstellung. כי אני יהוה המעלה אתכם (denn ich bin JHWH, der euch heraufgeführt hat) - מעלה (heraufführend) als Hifil-Partizip zeigt kontinuierliche Gültigkeit der Befreiung. מארץ מצרים (aus dem Land Ägypten) referenziert den Exodus. להיות לכם לאלהים (um euer Gott zu sein) - היה als Infinitiv-Constructus mit doppeltem ל zeigt Zweck der Befreiung.
והייתם קדשים כי קדוש אני wiederholt die Heiligkeitsforderung aus V. 44. והייתם קדשים (und ihr sollt heilig sein) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. כי קדוש אני (denn heilig bin ich) mit emphatischem אני bekräftigt die Begründung.
המעלה אתכם מארץ מצרים zeigt die historische Grundlage der Bundesbeziehung. להיות לכם לאלהים macht den Zweck der Befreiung explizit: Etablierung der Gottesbeziehung. קדוש אני als abschließende Begründung.
Die LXX übersetzt המעלה mit ἀναγαγών (heraufgeführt habend), מארץ מצרים mit ἐκ γῆς Αἰγύπτου (aus dem Land Ägypten) und להיות לכם לאלהים mit εἶναι ὑμῶν θεός (euer Gott zu sein).
Die Satzstruktur: zeigt heilsgeschichtliche Begründung: göttliche Selbstvorstellung + Exodus-Referenz + Bundesziελ + wiederholte Heiligkeitsforderung + Begründung. Die Struktur verbindet Befreiungsgeschichte mit Heiligkeitsethik.
Dieser Vers begründet die Heiligkeitsforderung durch die Exodusbefreiung und das etablierte Bundesverhältnis.
Leviticus 11,46
Hebräisch: זֹ֣את תּוֹרַ֤ת הַבְּהֵמָה֙ וְהָע֔וֹף וְכֹל֙ נֶ֣פֶשׁ הַֽחַיָּ֔ה הָרֹמֶ֖שֶׂת בַּמָּ֑יִם וּלְכָל־נֶ֖פֶשׁ הַשֹּׁרֶ֥צֶת עַל־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Das ist die Torah des Tieres und des Vogels und jeder lebenden Seele, die sich im Wasser regt, und jeder Seele, die auf der Erde wimmelt;

Kommentar: זאת תורת הבהמה והעוף וכל נפש החיה הרמשת במים ולכל־נפש השרצת על־הארץ fasst alle behandelten Tierkategorien zusammen. זאת תורת (das ist die Torah/Lehre) als abschließende Formel. הבהמה והעוף (des Tieres und des Vogels) referenziert Land- und Lufttiere aus V. 2-23.
וכל נפש החיה הרמשת במים (und jeder lebenden Seele, die sich im Wasser regt) - נפש החיה (lebende Seele) zeigt Wassertiere als belebte Wesen. הרמשת במים (die sich im Wasser regt) - רמש (sich regen/bewegen) als Partizip feminin.
ולכל־נפש השרצת על־הארץ (und jeder Seele, die auf der Erde wimmelt) - השרצת על־הארץ (die auf der Erde wimmelt) entspricht den Kriechtieren. נפש für alle Tierkategorien zeigt sie als belebte Geschöpfe.
תורת zeigt den Lehrcharakter der Bestimmungen. נפש החיה und נפש השרצת betonen die Beseeltheit aller Tiere. Die vier Kategorien umfassen alle behandelten Tierbereiche.
Die LXX übersetzt תורת mit νόμος (Gesetz), נפש החיה mit ψυχῆς ζώσης (lebende Seele), הרמשת mit κινουμένης (sich bewegende) und השרצת mit ἑρπούσης (kriechende).
Die Satzstruktur: zeigt umfassende Zusammenfassung: demonstrative Formel + vier Tierkategorien mit charakteristischen Bewegungsformen. Die Struktur schließt alle behandelten Bereiche ein.
Dieser Vers fasst alle behandelten Tierkategorien in einer abschließenden תורת-Formel zusammen.
Leviticus 11,47
Hebräisch: לְהַבְדִּ֕יל בֵּ֥ין הַטָּמֵ֖א וּבֵ֣ין הַטָּהֹ֑ר וּבֵ֤ין הַֽחַיָּה֙ הַֽנֶּאֱכֶ֔לֶת וּבֵין֙ הַֽחַיָּ֔ה אֲשֶׁ֖ר לֹ֥א תֵאָכֵֽל׃
Deutsch: um zu unterscheiden zwischen dem Unreinen und dem Reinen, und zwischen den Tieren, die gegessen werden dürfen, und den Tieren, die nicht gegessen werden dürfen.

Kommentar: להבדיל בין הטמא ובין הטהר ובין החיה הנאכלת ובין החיה אשר לא תאכל zeigt den Zweck der תורת. להבדיל (um zu unterscheiden) - בדל im Hifil-Infinitiv mit ל zur Zweckangabe entspricht 10,10. בין הטמא ובין הטהר (zwischen dem Unreinen und dem Reinen) entspricht der ersten Unterscheidung aus 10,10.
ובין החיה הנאכלת ובין החיה אשר לא תאכל spezifiziert für Tiere. ובין החיה הנאכלת (und zwischen den Tieren, die gegessen werden) - נאכלת (gegessen werdend) im Nifal-Partizip feminin entsprechend חיה. ובין החיה אשר לא תאכל (und zwischen den Tieren, die nicht gegessen werden) - לא תאכל (nicht gegessen werden) im Nifal-Imperfekt mit Negation.
להבדיל referenziert die priesterliche Aufgabe aus 10,10. הטמא ובין הטהר zeigt die grundlegenden Reinheitskategorien. הנאכלת...אשר לא תאכל übersetzt die Reinheitskategorien in praktische Speiseregeln.
Die LXX übersetzt החיה הנאכלת (hachayya hanne'echelet - "das Tier, das gegessen wird") als τῶν ζωογονούντων τὰ ἐσθιόμενα (der Lebewesen, die gegessen werden), was eine funktionalere Beschreibung verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt doppelten Zweck: Infinitiv + erste Unterscheidung + zweite spezifizierte Unterscheidung. Die Struktur verbindet allgemeine Reinheitslehre mit praktischen Speisegesetzen.
Dieser abschließende Vers definiert den Zweck aller Speisegesetze: Befähigung zur Unterscheidung zwischen rein und unrein, erlaubt und verboten.
Kapitel 11 etabliert ein umfassendes System von Speisegesetzen (כשרות), das alle Lebensbereiche der Israeliten regelt. Die Struktur zeigt: 

1) Landtiere (V. 1-8): Erlaubt sind nur Tiere mit gespaltenen Hufen UND Wiederkäuen; vier Beispiele unvollständiger Kriterienerfüllung werden explizit verboten. 

2) Wassertiere (V. 9-12): Nur Tiere mit Flossen UND Schuppen sind erlaubt; alle anderen sind שקץ (Gräuel). 

3) Vögel (V. 13-23): Eine Liste von 20 verbotenen Arten (meist Raubvögel und Aasfresser) ohne positive Kriterien; Ausnahme für vier Heuschreckenarten mit Sprungbeinen. 

4) Unreinheitsübertragung (V. 24-40): Komplexe Regeln für temporäre Unreinheit durch Berührung, Transport oder Verzehr toter Tiere; unterschiedliche Behandlung verschiedener Materialien bei Kontamination. 

5) Kriechtiere (V. 41-43): Absolutes Verbot aller kriechenden Landtiere als שקץ. 

6) Theologische Begründung (V. 44-45): Heiligkeitsforderung basierend auf göttlicher Heiligkeit und Exodusbefreiung. 

7) Abschließende Zusammenfassung (V. 46-47): Definition des Zwecks aller Bestimmungen als Unterscheidungslehre.
Das Kapitel verknüpft praktische Lebensführung mit theologischen Prinzipien und etabliert die Speisegesetze als fundamentalen Ausdruck israelitischer Identität und Heiligkeit. Die טמא/טהור-Unterscheidungen werden zur konkreten Lebenspraxis, die das Volk Israel von anderen Völkern unterscheidet und ihre besondere Beziehung zu JHWH ausdrückt.
Textkritische Schlussfolgerung: Die Speisegesetze zeigen in der LXX erhebliche zoologische Neuinterpretationen, die teils auf unterschiedlicher Fauna im hellenistischen Kontext, teils auf Übersetzungsschwierigkeiten bei der Tieridentifikation beruhen.
Leviticus 12,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר zeigt die Standardeinleitungsformel für göttliche Offenbarung. וידבר (und er redete) - דבר im Piel-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. יהוה als göttliches Subjekt richtet sich אל־משה (zu Mosche) als alleinigem Empfänger. לאמר (sagend) leitet die direkte göttliche Rede ein.
Die Rückkehr zur einfachen Mose-Adressierung nach der Doppel-Adressierung in 11,1 zeigt einen neuen thematischen Abschnitt. Das Fehlen Aarons als Mitempfänger deutet auf eine weniger kultisch-technische, mehr allgemein-gesetzliche Materie hin.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (er sprach), אל־משה mit πρὸς Μωυσῆν (zu Mosche) und לאמר mit λέγων (sagend).
Die Satzstruktur: zeigt die klassische Offenbarungsformel: Verb + göttliches Subjekt + Empfänger + Redeeinleitung. Die Struktur markiert einen neuen Gesetzesabschnitt.
Diese Einleitungsformel leitet ein neues Thema ein: Unreinheit und Reinigung nach Geburt.
Leviticus 12,2
Hebräisch: דַּבֵּ֞ר אֶל־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ לֵאמֹ֔ר אִשָּׁה֙ כִּ֣י תַזְרִ֔יעַ וְיָלְדָ֖ה זָכָ֑ר וְטָֽמְאָה֙ שִׁבְעַ֣ת יָמִ֔ים כִּימֵ֛י נִדַּ֥ת דְּוֹתָ֖הּ תִּטְמָֽא׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Israels: Eine Frau, wenn sie empfängt und einen Männlichen gebiert, so ist sie sieben Tage unrein; wie in den Tagen der Unreinheit ihrer Kränkung ist sie unrein.

Kommentar: דבר אל־בני ישראל לאמר zeigt den Verkündigungsauftrag. דבר (rede) im Piel-Imperativ an Mosche gerichtet. אל־בני ישראל (zu den Söhnen Israels) erweitert die Botschaft auf das ganze Volk. לאמר (sagend) leitet den Inhalt ein.
אשה כי תזריע וילדה זכר וטמאה שבעת ימים definiert den ersten Fall. אשה (eine Frau) als Subjekt. כי תזריע (wenn sie empfängt) - זרע (säen/empfangen) im Hifil-Imperfekt mit כי als Konditionalspartikel. וילדה זכר (und sie gebiert einen Männlichen) - ילד (gebären) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, זכר (Männlicher/Junge) als direktes Objekt. וטמאה שבעת ימים (und sie ist unrein sieben Tage) - טמא als Adjektiv feminin mit Zeitangabe.
כימי נדת דותה תטמא zeigt den Vergleichsmaßstab. כימי נדת דותה (wie in den Tagen der Unreinheit ihrer Kränkung) - נדה (Unreinheit/Menstruation) mit דוה (Kränkung/Krankheit) als Genitivkonstruktion. תטמא (sie ist unrein) im Qal-Imperfekt bekräftigt den Zustand.
תזריע zeigt Empfängnis, וילדה die Geburt als zusammengehörigen Prozess. שבעת ימים als erste Unreinheitsperiode. נדת דותה referenziert die bekannten Menstruationsgesetze als Vergleichsmaßstab.
Die LXX übersetzt כי תזריע (ki tazria - "wenn sie schwanger wird/empfängt") als ἥτις ἂν σπερματισθῇ (die befruchtet wird), was eine passivere und medizinisch präzisere Ausdrucksweise verwendet. Das hebräische נדת דותה (niddat devatah - "Unreinheit ihrer Krankheit/Menstruation") wird als χωρισμοῦ τῆς ἀφέδρου (Absonderung der monatlichen Regel) wiedergegeben.
Die Satzstruktur: zeigt Verkündigungsauftrag plus Regelung: Imperativ + Adressat + Konditionalsatz mit Empfängnis und Geburt + Unreinheitsdauer + Vergleichsmaßstab. Die Struktur etabliert das System der Geburtsunreinheit.
Dieser Vers etabliert die siebentägige Unreinheitsperiode für Frauen nach der Geburt eines Jungen, vergleichbar der Menstruationsunreinheit.
Leviticus 12,3
Hebräisch: וּבַיּ֖וֹם הַשְּׁמִינִ֑י יִמּ֖וֹל בְּשַׂ֥ר עָרְלָתוֹ׃
Deutsch: Und am achten Tag soll das Fleisch seiner Vorhaut beschnitten werden.

Kommentar: וביום השמיני ימול בשר ערלתו regelt die Beschneidung des neugeborenen Jungen. וביום השמיני (und am achten Tag) mit ביום (am Tag) und Ordinalzahl השמיני (der achte). ימול (soll beschnitten werden) - מול (beschneiden) im Nifal-Imperfekt 3. Person maskulin Singular. בשר ערלתו (das Fleisch seiner Vorhaut) - בשר (Fleisch) mit ערלה (Vorhaut) und Possessivsuffix 3. Person maskulin Singular.
ביום השמיני zeigt den Tag nach der siebentägigen Unreinheitsperiode. ימול im Nifal zeigt passivische Konstruktion - das Kind wird beschnitten. בשר ערלתו als anatomisch präzise Bezeichnung.
Die Beschneidung am achten Tag erfolgt trotz der mütterlichen Unreinheit und zeigt die Wichtigkeit dieses Bundeszeichens. השמיני als fester Termin unabhängig von anderen Umständen.
Die LXX übersetzt ביום השמיני mit τῇ ἡμέρᾳ τῇ ὀγδόῃ (am achten Tag), ימול mit περιτμηθήσεται (wird beschnitten werden) und ערלתו mit ἀκροβυστίας αὐτοῦ (seiner Vorhaut).
Die Satzstruktur: zeigt präzise Zeitangabe plus Vorschrift: Zeitangabe + passivisches Verb + anatomisches Objekt. Die knappe Struktur betont die Klarheit der Anweisung.
Dieser Vers regelt die Beschneidung männlicher Neugeborener am achten Tag als fundamentales Bundeszeichen.
Leviticus 12,4
Hebräisch: וּשְׁלֹשִׁ֥ים יוֹם֙ וּשְׁלֹ֣שֶׁת יָמִ֔ים תֵּשֵׁ֖ב בִּדְמֵ֣י טָהֳרָ֑ה בְּכָל־קֹ֣דֶשׁ לֹֽא־תִגָּ֗ע וְאֶל־הַמִּקְדָּשׁ֙ לֹ֣א תָבֹ֔א עַד־מְלֹ֖את יְמֵ֥י טָהֳרָֽהּ׃
Deutsch: Und 33 Tage soll sie in den Bluten der Reinigung bleiben; alles Heiliges soll sie nicht berühren, und zum Heiligtum soll sie nicht kommen, bis die Tage ihrer Reinigung erfüllt sind.

Kommentar: ושלשים יום ושלשת ימים תשב בדמי טהרה zeigt die zweite Reinigungsphase. ושלשים יום ושלשת ימים (und dreißig Tage und drei Tage = 33 Tage) als additive Zeitangabe. תשב (sie soll bleiben/sitzen) im Qal-Imperfekt. בדמי טהרה (in den Bluten der Reinigung) - דמי (Blute) im Plural von דם mit טהרה (Reinigung) als Genitivkonstruktion.
בכל־קדש לא־תגע ואל־המקדש לא תבא zeigt die Beschränkungen. בכל־קדש לא־תגע (alles Heiliges soll sie nicht berühren) - כל־קדש (alles Heilige) mit Totalitätspartikel כל, לא־תגע (sie soll nicht berühren) mit Negation. ואל־המקדש לא תבא (und zum Heiligtum soll sie nicht kommen) - אל־המקדש (zum Heiligtum), לא תבא (sie soll nicht kommen) im Qal-Imperfekt mit Negation.
עד־מלאת ימי טהרה zeigt die Zeitbegrenzung. עד־מלאת (bis zur Erfüllung) - מלא (erfüllen) als Infinitiv-Constructus. ימי טהרה (Tage der Reinigung) entspricht דמי טהרה.
דמי טהרה im Unterschied zu נדת דותה zeigt eine andere Art der Unreinheit. כל־קדש umfasst alle heiligen Gegenstände. המקדש als heiliger Ort ist völlig tabu.
Die LXX übersetzt בדמי טהרה (bidmei tahara - "im Blut der Reinigung") als ἐν αἵματι ἀκαθάρτῳ (in unreinem Blut), was das hebräische Konzept der "Reinigungsblutung" durch "unreines Blut" ersetzt - eine bedeutende konzeptionelle Umkehrung. המקדש (hammiqdash - "das Heiligtum") wird als τὸ ἁγιαστήριον (das Allerheiligste) spezifiziert.
Die Satzstruktur: zeigt erweiterte Reinigungsperiode mit Beschränkungen: Zeitangabe + Zustandsverb + zwei Verbote + Zeitbegrenzung. Die Struktur zeigt die abgestufte Reinigung.
Dieser Vers etabliert eine 33-tägige Reinigungsperiode mit Beschränkungen für heilige Bereiche nach der ersten Unreinheitsphase.
Leviticus 12,5
Hebräisch: וְאִם־נְקֵבָ֣ה תֵלֵ֔ד וְטָמְאָ֥ה שְׁבֻעַ֖יִם כְּנִדָּתָ֑הּ וְשִׁשִּׁ֥ים יוֹם֙ וְשֵׁ֣שֶׁת יָמִ֔ים תֵּשֵׁ֖ב עַל־דְּמֵ֥י טָהֳרָֽה׃
Deutsch: Und wenn sie ein Weibliches gebiert, so ist sie zwei Wochen unrein wie in ihrer Unreinheit; und 66 Tage soll sie in den Bluten der Reinigung bleiben.

Kommentar: ואם־נקבה תלד וטמאה שבעים כנדתה zeigt den Fall weiblicher Geburt. ואם־נקבה תלד (und wenn sie ein Weibliches gebiert) - אם als Konditionalspartikel, נקבה (Weibliches/Mädchen) als direktes Objekt, תלד (sie gebiert) im Qal-Imperfekt. וטמאה שבעים (und sie ist unrein zwei Wochen) - שבעים (zwei Wochen) als Dual von שבוע. כנדתה (wie in ihrer Unreinheit) entspricht V. 2.
ושישים יום ושש ימים תשב על־דמי טהרה zeigt die verlängerte Reinigungsperiode. ושישים יום ושש ימים (und sechzig Tage und sechs Tage = 66 Tage) als additive Zeitangabe. תשב על־דמי טהרה (sie soll bleiben in den Bluten der Reinigung) mit על statt ב aus V. 4.
שבעים (zwei Wochen) verdoppelt die erste Unreinheitsperiode von V. 2. ושישים יום ושש ימים (66 Tage) verdoppelt die Reinigungsperiode von V. 4. Die systematische Verdoppelung bei weiblicher Geburt ist bemerkenswert.
Die LXX übersetzt שבעים (shavu'ayim - "zwei Wochen") als δὶς ἑπτὰ ἡμέρας (zweimal sieben Tage), was eine klarere Zeitangabe darstellt, aber על־דמי טהרה wieder als ἐν αἵματι ἀκαθάρτῳ wiedergibt.
Die Satzstruktur: zeigt parallele Regelung mit Verdoppelung: Konditionalsatz + verdoppelte erste Unreinheit + verdoppelte Reinigungsperiode. Die Struktur zeigt die systematische Differenzierung nach Geschlecht.
Dieser Vers etabliert für weibliche Geburten die doppelten Zeitperioden: zwei Wochen Unreinheit und 66 Tage Reinigung.
Leviticus 12,6
Hebräisch: וּבִמְלֹ֣את׀ יְמֵ֣י טָהֳרָ֗הּ לְבֵן֮ א֣וֹ לְבַת֒ תָּבִ֞יא כֶּ֤בֶשׂ בֶּן־שְׁנָתוֹ֙ לְעֹלָ֔ה וּבֶן־יוֹנָ֥ה אוֹ־תֹ֖ר לְחַטָּ֑את אֶל־פֶּ֥תַח אֹֽהֶל־מוֹעֵ֖ד אֶל־הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Und wenn die Tage ihrer Reinigung für einen Sohn oder für eine Tochter erfüllt sind, soll sie ein einjähriges Lamm zum Aufsteigeopfer und eine junge Taube oder eine Turteltaube zum Sündopfer bringen an den Eingang des Zeltes der Begegnung zum Priester.

Kommentar: ובמלאת ימי טהרה לבן או לבת zeigt das Ende der Reinigungsperiode. ובמלאת (und bei der Erfüllung) - מלא (erfüllen) als Infinitiv-Constructus mit ב. ימי טהרה (Tage der Reinigung) entspricht V. 4-5. לבן או לבת (für einen Sohn oder für eine Tochter) zeigt, dass die folgende Opferregelung für beide Geschlechter gilt.
תביא כבש בן־שנתו לעלה ובן־יונה או־תר לחטאת spezifiziert die erforderlichen Opfer. תביא (sie soll bringen) im Hifil-Imperfekt. כבש בן־שנתו לעלה (ein einjähriges Lamm zum Aufsteigeopfer) - כבש (Lamm), בן־שנתו (Sohn seines Jahres = einjährig), לעלה (zum Aufsteigeopfer). ובן־יונה או־תר לחטאת (und eine junge Taube oder eine Turteltaube zum Sündopfer) - בן־יונה (junge Taube), או־תר (oder Turteltaube), לחטאת (zum Sündopfer).
אל־פתח אהל־מועד אל־הכהן zeigt Ort und Empfänger. אל־פתח אהל־מועד (an den Eingang des Zeltes der Begegnung) entspricht der Standardopferlokalisation. אל־הכהן (zum Priester) zeigt die notwendige priesterliche Vermittlung.
לבן או לבת zeigt, dass trotz unterschiedlicher Reinigungszeiten die Opfer gleich sind. כבש בן־שנתו als wertvolleres עלה, בן־יונה או־תר als günstigeres חטאת.
Die LXX übersetzt כבש בן־שנתו (keves ben-shenato - "ein einjähriges Lamm") als ἀμνὸν ἐνιαύσιον ἄμωμον (ein einjähriges makelloses Lamm), wobei sie das Attribut "makellos" hinzufügt, das im hebräischen Text nicht steht.
Die Satzstruktur: zeigt Opferregelung nach Reinigung: Zeitpunkt + Geschlechtsunabhängigkeit + zwei Opferarten mit Spezifikationen + Ort + Empfänger. Die Struktur zeigt den Abschluss der Reinigung durch Opfer.
Dieser Vers regelt die abschließenden Reinigungsopfer nach Erfüllung der Reinigungszeit: Aufsteigeopfer und Sündopfer.
Leviticus 12,7
Hebräisch: וְהִקְרִיבֹ֞ו לִפְנֵ֤י יְהוָה֙ וְכִפֶּ֣ר עָלֶ֔יהָ וְטָהֲרָ֖ה מִמְּקֹ֣ר דָּמֶ֑יהָ זֹ֤את תּוֹרַת֙ הַיֹּלֶ֔דֶת לַזָּכָ֖ר א֥וֹ לַנְּקֵבָֽה׃
Deutsch: Und er soll es vor dem Ewigen darbringen und Sühne für sie erwirken, und sie wird rein sein von der Quelle ihres Blutes. Dies ist die Torah für die Gebärende, bei einem männlichen oder einem weiblichen Kind.

Kommentar: והקריבו לפני יהוה וכפר עליה וטהרה ממקור דמיה zeigt die priesterliche Handlung und Wirkung. והקריבו לפני יהוה (und er soll es darbringen vor JHWH) - קרב im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, לפני יהוה (vor JHWH) als sakraler Rahmen. וכפר עליה (und er soll Sühne erwirken für sie) - כפר (sühnen) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. וטהרה ממקור דמיה (und sie wird rein von der Quelle ihres Blutes) - טהר (rein werden) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, ממקור דמיה (von der Quelle ihres Blutes) mit מקור (Quelle) und Possessivsuffix.
זאת תורת הילדת לזכר או לנקבה ist die abschließende Formel. זאת תורת הילדת (dies ist die Torah der Gebärenden) - תורת (Torah/Lehre) mit הילדת (die Gebärende) als Partizip feminin. לזכר או לנקבה (für einen männlichen oder für ein weibliches Kind) zeigt die Geltung für beide Geschlechter.
ממקור דמיה zeigt, dass die Unreinheit mit der Blutung der Geburt zusammenhängt. כפר עליה als notwendige Sühne für die Wiederherstellung der Reinheit. תורת הילדת als zusammenfassende Bezeichnung.
Die LXX übersetzt ממקר דמיה (mimeqor dameha - "von der Quelle ihres Blutes") als ἀπὸ τῆς πηγῆς τοῦ αἵματος αὐτῆς (von der Quelle ihres Blutes), was eine direkte Entsprechung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt Opferwirkung plus Zusammenfassung: priesterliche Darbringung + Sühne + Reinigung mit Quellenangabe + Torah-Formel + Geltungsbereich. Die Struktur schließt das Reinigungssystem ab.
Dieser Vers zeigt die sühnende Wirkung der Opfer und schließt mit einer zusammenfassenden Torah-Formel für beide Geschlechter ab.
Leviticus 12,8
Hebräisch: וְאִם־לֹ֨א תִמְצָ֣א יָדָהּ֮ דֵּ֣י שֶׂה֒ וְלָקְחָ֣ה שְׁתֵּֽי־תֹרִ֗ים א֤וֹ שְׁנֵי֙ בְּנֵ֣י יוֹנָ֔ה אֶחָ֥ד לְעֹלָ֖ה וְאֶחָ֣ד לְחַטָּ֑את וְכִפֶּ֥ר עָלֶ֛יהָ הַכֹּהֵ֖ן וְטָהֵֽרָה׃
Deutsch: Und wenn ihre Hand nicht Genüge eines Schafes findet, so soll sie zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben nehmen, eine zum Aufsteigeopfer und eine zum Sündopfer; und der Priester soll Sühne für sie erwirken, und sie wird rein sein.

Kommentar: ואם־לא תמצא ידה די שה zeigt die Armenprovision. ואם־לא תמצא ידה (und wenn ihre Hand nicht findet) - אם als Konditionalspartikel, לא תמצא (nicht findet) im Qal-Imperfekt mit Negation, ידה (ihre Hand) als idiomatische Bezeichnung für finanzielle Mittel. די שה (Genüge eines Schafes) - די (Genüge/ausreichend) mit שה (Schaf).
ולקחה שתי־תרים או שני בני יונה אחד לעלה ואחד לחטאת spezifiziert die Alternativopfer. ולקחה (und sie soll nehmen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. שתי־תרים או שני בני יונה (zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben) - שתי־תרים (zwei Turteltauben), או שני בני יונה (oder zwei junge Tauben). אחד לעלה ואחד לחטאת (eine zum Aufsteigeopfer und eine zum Sündopfer) zeigt die Aufteilung.
וכפר עליה הכהן וטהרה zeigt die identische Wirkung. וכפר עליה הכהן (und der Priester soll Sühne für sie erwirken) entspricht V. 7. וטהרה (und sie wird rein) im Qal-Perfekt zeigt dieselbe Reinigung wie bei den teureren Opfern.
לא תמצא ידה די שה zeigt soziale Rücksichtnahme auf Armut. Die Alternativopfer haben dieselbe sühnende Wirkung wie die Standardopfer. שתי־תרים או שני בני יונה sind erheblich günstiger als כבש בן־שנתו.
Die LXX übersetzt אם־לא תמצא ידה (im-lo timtza yada - "wenn ihre Hand nicht findet/reicht") als ἐὰν δὲ μὴ εὑρίσκῃ ἡ χεὶρ αὐτῆς (wenn ihre Hand nicht findet), was eine präzise Wiedergabe der idiomatischen Wendung für wirtschaftliche Unfähigkeit ist.
Die Satzstruktur: zeigt Armenprovision: Konditionalsatz mit Mittellosigkeit + Alternativopfer + Aufteilung + identische priesterliche Sühne + identische Reinigung. Die Struktur zeigt soziale Gerechtigkeit im Opfersystem.
Dieser abschließende Vers regelt günstigere Alternativopfer für ärmere Frauen mit derselben sühnenden Wirkung.
Kapitel 12 regelt die rituellen Unreinheitsbestimmungen nach Geburt und etabliert ein differenziertes System zeitlicher Reinigung. Die Struktur zeigt: 

1) Grundsätzliche Regelung (V. 1-4): Sieben Tage Unreinheit nach Knabengeburt (vergleichbar der Menstruation), Beschneidung am achten Tag, 33 weitere Tage Reinigungsblutung mit Beschränkungen für heilige Bereiche. 

2) Erweiterte Regelung für Frauen (V. 5): Verdoppelung aller Zeiträume - 14 Tage Unreinheit, 66 Tage Reinigungsblutung. 

3) Abschließende Reinigungsopfer (V. 6-7): Aufsteigeopfer (einjähriges Lamm) und Sündopfer (Taube/Turteltaube) für beide Geschlechter, priesterliche Sühne zur vollständigen Reinigung "von der Quelle ihres Blutes". 

4) Soziale Rücksichtnahme (V. 8): Alternativopfer (zwei Tauben statt Lamm + Taube) für ärmere Frauen mit derselben sühnenden Wirkung.
Das Kapitel verbindet biologische Realitäten mit ritueller Ordnung und zeigt bemerkenswerte Differenzierung: die systematische Verdoppelung der Zeiten bei weiblicher Geburt ist kulturhistorisch einzigartig dokumentiert. Die Beschneidung am achten Tag trotz mütterlicher Unreinheit unterstreicht die Priorität des Bundeszeichens. Die Kombination aus Zeitabläufen, räumlichen Beschränkungen und abschließenden Opfern etabliert ein vollständiges Reinigungssystem, das sowohl rituelle Ordnung als auch soziale Gerechtigkeit berücksichtigt. Die תורת הילדת (Torah der Gebärenden) wird zu einem fundamentalen Bestandteil israelitischer Familienpraxis.
Textkritische Beobachtung: Die bedeutendste Abweichung liegt in Vers 4 und 5, wo die LXX das hebräische "Blut der Reinigung" systematisch als "unreines Blut" interpretiert. Dies könnte auf unterschiedliche rituelle Konzepte oder eine bewusste Vereinfachung der komplexen hebräischen Reinheitsvorstellungen hindeuten, bei denen derselbe Zustand sowohl unrein als auch reinigend sein kann.
Leviticus 13,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָ֔ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und zu Aaron, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה ואל־אהרן לאמר zeigt die erweiterte Einleitungsformel. וידבר (und er redete) - דבר im Piel-Imperfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw-Konsekutiv. יהוה als göttliches Subjekt richtet sich an beide Führer: אל־משה ואל־אהרן mit doppelter Präposition אל. לאמר (sagend) leitet die göttliche Rede ein.
Die Doppel-Adressierung entspricht 11,1 und zeigt die Wichtigkeit des folgenden Themas für beide Autoritäten. Aarons Einbeziehung als Priester ist für die medizinisch-kultischen Diagnosen besonders relevant.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (er sprach), אל־משה ואל־אהרן mit πρὸς Μωυσῆν καὶ Ααρων (zu Mosche und Aaron) und לאמר mit λέγων (sagend).
Die Satzstruktur: zeigt die erweiterte Offenbarungsformel: Verb + göttliches Subjekt + doppelter Adressat + Redeeinleitung. Die Struktur markiert einen wichtigen neuen Gesetzesabschnitt.
Diese erweiterte Einleitungsformel leitet das komplexe Thema der צרעת-Diagnose ein, das sowohl Moses rechtliche als auch Aarons priesterlich-medizinische Autorität erfordert.
Leviticus 13,2
Hebräisch: אָדָ֗ם כִּֽי־יִהְיֶ֤ה בְעוֹר־בְּשָׂרוֹ֙ שְׂאֵ֤ת אֽוֹ־סַפַּ֨חַת֙ א֣וֹ בַהֶ֔רֶת וְהָיָ֥ה בְעוֹר־בְּשָׂרֹ֖ו לְנֶ֣גַע צָרָ֑עַת וְהוּבָא֙ אֶל־אַהֲרֹ֣ן הַכֹּהֵ֔ן א֛וֹ אֶל־אַחַ֥ד מִבָּנָ֖יו הַכֹּהֲנִֽים׃
Deutsch: Ein Mensch, wenn auf der Haut seines Fleisches eine Erhebung oder ein Ausschlag oder ein heller Fleck ist, und es wird auf der Haut seines Fleisches zu einem Aussatzmal, so soll er zu Aaron, dem Priester, gebracht werden oder zu einem seiner Söhne, den Priestern.

Kommentar: אדם כי־יהיה בעור־בשרו שאת או־ספחת או בהרת definiert die drei Grundformen von Hautveränderungen. אדם (ein Mensch) als universelles Subjekt. כי־יהיה בעור־בשרו (wenn auf der Haut seines Fleisches sein wird) - עור־בשר (Haut des Fleisches) als Genitivkonstruktion. שאת או־ספחת או בהרת (Erhebung oder Ausschlag oder heller Fleck) - drei koordinierte Begriffe für verschiedene Hautveränderungen.
והיה בעור־בשרו לנגע צרעת zeigt die potenzielle Entwicklung. והיה (und es wird) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. בעור־בשרו wiederholt die Lokalisation. לנגע צרעת (zu einem Aussatzmal) - נגע (Mal/Plage) mit צרעת als Genitivkonstruktion.
והובא אל־אהרן הכהן או אל־אחד מבניו הכהנים regelt die diagnostische Zuständigkeit. והובא (und er soll gebracht werden) - בוא im Hofal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt passive Konstruktion. אל־אהרן הכהן או אל־אחד מבניו הכהנים (zu Aaron, dem Priester, oder zu einem seiner Söhne, den Priestern) zeigt die priesterliche Diagnose-Autorität.
שאת (Erhebung), ספחת (Ausschlag), בהרת (heller Fleck) sind die drei Grundkategorien verdächtiger Hautveränderungen. צרעת wird oft mit "Aussatz" übersetzt, umfasst aber verschiedene Hauterkrankungen. והובא zeigt, dass die Diagnose nicht vom Betroffenen selbst gestellt wird.
Die LXX übersetzt die hebräischen Hauterscheinungen sehr spezifisch: שאת als οὐλή (Narbe), ספחת als σημασίας (Zeichen/Male), und בהרת als τηλαυγής (glänzende Stelle). Das hebräische נגע צרעת wird als ἁφὴ λέπρας (Berührung der Lepra) wiedergegeben.
Die Satzstruktur: zeigt Falldefinition plus Verfahrensregelung: universelles Subjekt + Konditionalsatz mit drei Hautveränderungen + Entwicklungsmöglichkeit + passive Zuführung zur priesterlichen Diagnose. Die Struktur etabliert das System der צרעת-Diagnose.
Dieser Vers definiert drei grundlegende Hautveränderungen und etabliert die priesterliche Diagnose-Autorität für potenzielle צרעת-Fälle.
Leviticus 13,3
Hebräisch: וְרָאָ֣ה הַכֹּהֵ֣ן אֶת־הַנֶּ֣גַע בְּעֽוֹר־הַ֠בָּשָׂר וְשֵׂעָ֨ר בַּנֶּ֜גַע הָפַ֣ךְ׀ לָבָ֗ן וּמַרְאֵ֤ה הַנֶּ֨גַע֙ עָמֹק֙ מֵע֣וֹר בְּשָׂרֹ֔ו נֶ֥גַע צָרַ֖עַת ה֑וּא וְרָאָ֥הוּ הַכֹּהֵ֖ן וְטִמֵּ֥א אֹתוֹ׃
Deutsch: Und wenn der Priester das Mal sieht auf der Haut des Fleisches und das Haar in dem Mal hat sich in Weiß verwandelt und das Aussehen des Mals ist tiefer als die Haut seines Fleisches, so ist es ein Aussatzmal; und wenn der Priester es sieht, so soll er ihn für unrein erklären.

Kommentar: וראה הכהן את־הנגע בעור־הבשר zeigt die priesterliche Untersuchung. וראה הכהן (und der Priester soll sehen) - ראה (sehen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. את־הנגע בעור־הבשר (das Mal auf der Haut des Fleisches) entspricht V. 2.
ושער בנגע הפך לבן ומראה הנגע עמק מעור בשרו definiert zwei Diagnosekriterien. ושער בנגע הפך לבן (und das Haar in dem Mal hat sich in Weiß verwandelt) - שער (Haar) mit הפך לבן (hat sich in Weiß verwandelt). ומראה הנגע עמק מעור בשרו (und das Aussehen des Mals ist tiefer als die Haut seines Fleisches) - מראה (Aussehen) mit עמק (tief/vertieft) als Adjektiv.
נגע צרעת הוא וראהו הכהן וטמא אתו zeigt Diagnose und Konsequenz. נגע צרעת הוא (ein Aussatzmal ist es) mit emphatischem הוא. וראהו הכהן (und der Priester sieht es) mit Objektsuffix. וטמא אתו (und er soll ihn für unrein erklären) - טמא (unrein erklären) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv.
הפך לבן (sich in Weiß verwandelt) und עמק מעור בשרו (tiefer als die Haut) sind die beiden entscheidenden Kriterien für definitive צרעת-Diagnose. וטמא אתו zeigt die kultische Konsequenz der Diagnose.
Die LXX übersetzt השער הפך לבן mit θρὶξ μετέβαλεν λευκή (Haar verwandelte sich weiß), עמק mit κοῖλον (hohl), צרעת mit λέπρα (Lepra) und וטמא mit μιανεῖ (er wird verunreinigen).
Die Satzstruktur: zeigt Diagnosekriterien plus Konsequenz: priesterliche Untersuchung + zwei koordinierte Kriterien + definitive Diagnose + wiederholte Untersuchung + Unreinheitserklärung. Die Struktur zeigt das systematische Diagnoseverfahren.
Dieser Vers etabliert die beiden Hauptkriterien für definitive צרעת-Diagnose: weißes Haar und vertiefte Erscheinung.
Leviticus 13,4
Hebräisch: וְאִם־בַּהֶרֶת֩ לְבָנָ֨ה הִ֜וא בְּע֣וֹר בְּשָׂרֹ֗ו וְעָמֹק֙ אֵין־מַרְאֶ֣הָ מִן־הָע֔וֹר וּשְׂעָרָ֖ה לֹא־הָפַ֣ךְ לָבָ֑ן וְהִסְגִּ֧יר הַכֹּהֵ֛ן אֶת־הַנֶּ֖גַע שִׁבְעַ֥ת יָמִֽים׃
Deutsch: Und wenn ein weißer Fleck ist auf der Haut seines Fleisches, und sein Aussehen nicht tiefer als die Haut ist, und sein Haar hat sich nicht in Weiß verwandelt, so soll der Priester den, der das Mal hat, sieben Tage einschließen.

Kommentar: ואם־בהרת לבנה הוא בעור בשרו zeigt den Alternativfall. ואם־בהרת לבנה הוא (und wenn ein weißer Fleck ist) - אם als Konditionalspartikel, בהרת לבנה (weißer Fleck) mit emphatischem הוא. בעור בשרו (auf der Haut seines Fleisches) entspricht V. 3.
ועמק אין־מראה מן־העור ושערה לא־הפך לבן negiert beide Kriterien aus V. 3. ועמק אין־מראה מן־העור (und tief ist nicht sein Aussehen als die Haut) - עמק אין־מראה mit Negation אין. ושערה לא־הפך לבן (und sein Haar hat sich nicht in Weiß verwandelt) mit Negation לא.
והסגיר הכהן את־הנגע שבעת ימים zeigt das Verfahren bei unklaren Fällen. והסגיר (und er soll einschließen) - סגר (einschließen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. הכהן את־הנגע (der Priester den, der das Mal hat) - נגע metonymisch für die betroffene Person. שבעת ימים (sieben Tage) als Beobachtungszeit.
בהרת לבנה (weißer Fleck) referenziert eine der drei Kategorien aus V. 2. Die Negation beider Kriterien aus V. 3 führt nicht zu sofortiger Reinheitserklärung, sondern zu הסגיר (Quarantäne). שבעת ימים als Standardbeobachtungszeit.
Die LXX übersetzt בהרת לבנה mit τηλαυγὲς λευκόν (weißer leuchtender Fleck), אין־מראה עמק mit οὐ κοῖλον τὸ εἶδος (nicht hohl das Aussehen), והסגיר mit ἀφοριεῖ (er wird absondern) und שבעת ימים mit ἑπτὰ ἡμέρας (sieben Tage).
Die Satzstruktur: zeigt Alternativverfahren: Konditionalsatz mit weißem Fleck + Negation beider Kriterien + Quarantäneverfahren mit Zeitangabe. Die Struktur zeigt vorsichtiges Abwarten bei unklaren Fällen.
Dieser Vers regelt das Quarantäneverfahren für unklare Fälle, die weder definitiv צרעת noch eindeutig harmlos sind.
Leviticus 13,5
Hebräisch: וְרָאָ֣הוּ הַכֹּהֵן֮ בַּיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִי֒ וְהִנֵּ֤ה הַנֶּ֨גַע֙ עָמַ֣ד בְּעֵינָ֔יו לֹֽא־פָשָׂ֥ה הַנֶּ֖גַע בָּע֑וֹר וְהִסְגִּירֹ֧ו הַכֹּהֵ֛ן שִׁבְעַ֥ת יָמִ֖ים שֵׁנִֽית׃
Deutsch: Und der Priester soll es am siebten Tag sehen; und siehe, wenn das Mal in seinen Augen stehengeblieben ist, das Mal hat auf der Haut nicht ausgebreitet, so soll der Priester ihn zum zweiten Mal sieben Tage einschließen.

Kommentar: וראהו הכהן ביום השביעי zeigt die erste Nachuntersuchung. וראהו הכהן (und der Priester soll es sehen) mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular. ביום השביעי (am siebten Tag) als festgelegter Untersuchungstermin.
והנה הנגע עמד בעיניו לא־פשה הנגע בעור beschreibt den Befund. והנה הנגע עמד בעיניו (und siehe, das Mal ist stehengeblieben in seinen Augen) - עמד בעיניו (stehengeblieben in seinen Augen) zeigt subjektive priesterliche Einschätzung. לא־פשה הנגע בעור (das Mal hat sich nicht auf der Haut ausgebreitet) - פשה (sich ausbreiten) im Qal-Perfekt mit Negation לא.
והסגירו הכהן שבעת ימים שנית zeigt das erweiterte Verfahren. והסגירו הכהן (und der Priester soll ihn einschließen) entspricht V. 4. שבעת ימים שנית (sieben Tage zum zweiten Mal) verlängert die Beobachtungszeit.
עמד בעיניו (stehengeblieben in seinen Augen) zeigt keine Verschlechterung. לא־פשה בעור (nicht ausgebreitet auf der Haut) als wichtiges negatives Kriterium. שנית (zum zweiten Mal) zeigt systematische Verlängerung der Beobachtung.
Die LXX übersetzt עמד בעיניו mit ἔστηκεν ἡ ἁφή (das Mal steht), לא־פשה mit οὐ διεχύθη (breitete sich nicht aus) und שנית mit δεύτερον (zum zweiten Mal).
Die Satzstruktur: zeigt systematische Nachuntersuchung: terminierte Untersuchung + Sichtbefund mit zwei negativen Kriterien + erweiterte Quarantäne. Die Struktur zeigt vorsichtige mehrstufige Beobachtung.
Dieser Vers zeigt das erweiterte Quarantäneverfahren bei unveränderten, aber weiterhin unklaren Hautveränderungen.
Leviticus 13,6
Hebräisch: וְרָאָה֩ הַכֹּהֵ֨ן אֹתוֹ֜ בַּיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִי֮ שֵׁנִית֒ וְהִנֵּה֙ כֵּהָ֣ה הַנֶּ֔גַע וְלֹא־פָשָׂ֥ה הַנֶּ֖גַע בָּע֑וֹר וְטִהֲרֹ֤ו הַכֹּהֵן֙ מִסְפַּ֣חַת הִ֔יא וְכִבֶּ֥ס בְּגָדָ֖יו וְטָהֵֽר׃
Deutsch: Und der Priester soll es am siebten Tag zum zweiten Mal sehen; und siehe, wenn das Mal dunkel geworden ist und das Mal hat sich auf der Haut nicht ausgebreitet, so soll der Priester ihn für rein erklären: es ist ein Ausschlag; und er soll seine Kleider waschen, und er ist rein.

Kommentar: וראה הכהן אתו ביום השביעי שנית zeigt die zweite Nachuntersuchung. וראה הכהן אתו (und der Priester soll ihn sehen) mit direktem Objekt אתו. ביום השביעי שנית (am siebten Tag zum zweiten Mal) zeigt den zweiten Sieben-Tage-Zyklus.
והנה כהה הנגע ולא־פשה הנגע בעור beschreibt den positiven Befund. והנה כהה הנגע (und siehe, das Mal ist dunkel geworden) - כהה (dunkel werden/verblassen) im Qal-Perfekt zeigt Besserung. ולא־פשה הנגע בעור (und das Mal hat sich nicht auf der Haut ausgebreitet) wiederholt das negative Kriterium aus V. 5.
וטהרו הכהן מספחת היא וכבס בגדיו וטהר zeigt Diagnose und Reinigungsverfahren. וטהרו הכהן (und der Priester soll ihn für rein erklären) - טהר (rein erklären) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. מספחת היא (ein Ausschlag ist es) - מספחת aus V. 2 als harmlose Diagnose. וכבס בגדיו וטהר (und er soll seine Kleider waschen, und er ist rein) zeigt das Reinigungsritual.
כהה הנגע (das Mal ist dunkel geworden) zeigt Rückgang der Entzündung. מספחת als endgültige harmlose Diagnose im Unterschied zu צרעת. וכבס בגדיו als symbolische Reinigung nach der Quarantäne.
Die LXX übersetzt כהה mit ἀμαυρὰ ἐγένετο (dunkel wurde), מספחת mit σημασία (Zeichen), וטהרו mit καθαριεῖ (er wird reinigen) und וכבס mit πλυνεῖ (er wird waschen).
Die Satzstruktur: zeigt positive Diagnose: zweite terminierte Untersuchung + positiver Befund mit zwei Kriterien + Reinheitserklärung + Diagnose + Reinigungsritual + Reinheitsbestätigung. Die Struktur zeigt den Abschluss des Quarantäneverfahrens.
Dieser Vers zeigt das positive Ende des Quarantäneverfahrens: Besserung führt zu harmloser Diagnose und Reinheitserklärung.
Leviticus 13,7
Hebräisch: וְאִם־פָּשֹׂ֨ה תִפְשֶׂ֤ה הַמִּסְפַּ֨חַת֙ בָּע֔וֹר אַחֲרֵ֧י הֵרָאֹתוֹ֛ אֶל־הַכֹּהֵ֖ן לְטָהֳרָתוֹ֑ וְנִרְאָ֥ה שֵׁנִ֖ית אֶל־הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Wenn aber der Ausschlag auf der Haut sich tatsächlich ausbreitet, nachdem er sich dem Priester zu seiner Reinigung gezeigt hat, so soll er sich dem Priester ein zweites Mal zeigen.

Kommentar: ואם־פשה תפשה המספחת בעור zeigt verschlechternde Entwicklung. ואם־פשה תפשה (und wenn sich ausbreitend ausbreitet) - פשה (sich ausbreiten) mit Infinitiv absolut + finite Verbform zur Verstärkung. המספחת בעור (der Ausschlag auf der Haut) referenziert die harmlose Diagnose aus V. 6.
אחרי הראתו אל־הכהן לטהרתו zeigt den Zeitpunkt. אחרי הראתו (nachdem er sich gezeigt hat) - ראה im Nifal-Infinitiv-Constructus mit Possessivsuffix. אל־הכהן לטהרתו (dem Priester zu seiner Reinigung) - לטהרתו (zu seiner Reinigung) zeigt den Zweck der ersten Untersuchung.
ונראה שנית אל־הכהן regelt das erneute Verfahren. ונראה שנית (und er soll sich zum zweiten Mal zeigen) - ראה im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. אל־הכהן (dem Priester) entspricht der ersten Untersuchung.
פשה תפשה mit verstärkender Wiederholung zeigt besorgniserregende Entwicklung. לטהרתו zeigt, dass die erste Untersuchung zur Reinigung führte. שנית (zum zweiten Mal) zeigt Revision der ursprünglichen Diagnose.
Die LXX übersetzt פשה תפשה mit διαχέοντι διαχεῖται (sich ausbreitend breitet sich aus), הראתו mit ὀφθῆναι αὐτὸν (sich zeigen zu lassen) und לטהרתו mit καθαρισμοῦ αὐτοῦ (seiner Reinigung).
Die Satzstruktur: zeigt Revisionsverfahren: Konditionalsatz mit verstärkter Verschlechterung + Zeitangabe mit Zweckangabe + erneute Untersuchungsanordnung. Die Struktur zeigt die Notwendigkeit der Verlaufskontrolle.
Dieser Vers regelt die Revision der Diagnose bei nachträglicher Verschlechterung trotz ursprünglicher Reinheitserklärung.
Leviticus 13,8
Hebräisch: וְרָאָה֙ הַכֹּהֵ֔ן וְהִנֵּ֛ה פָּשְׂתָ֥ה הַמִּסְפַּ֖חַת בָּע֑וֹר וְטִמְּאֹ֥ו הַכֹּהֵ֖ן צָרַ֥עַת הִֽוא׃
Deutsch: Und wenn der Priester sieht, und siehe, der Ausschlag hat sich auf der Haut ausgebreitet, so soll der Priester ihn für unrein erklären: es ist Aussatz.

Kommentar: וראה הכהן והנה פשתה המספחת בעור bestätigt die Verschlechterung. וראה הכהן (und der Priester sieht) entspricht dem Revisionsverfahren aus V. 7. והנה פשתה המספחת בעור (und siehe, der Ausschlag hat sich auf der Haut ausgebreitet) - פשתה (hat sich ausgebreitet) im Qal-Perfekt bestätigt die Befürchtung aus V. 7.
וטמאו הכהן צרעת הוא zeigt die revidierte Diagnose. וטמאו הכהן (und der Priester soll ihn für unrein erklären) - טמא (unrein erklären) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv entspricht V. 3. צרעת הוא (Aussatz ist es) mit emphatischem הוא revidiert die מספחת-Diagnose aus V. 6.
פשתה המספחת zeigt, dass sich selbst als harmlos diagnostizierte מספחת zu צרעת entwickeln kann. צרעת הוא als definitive Diagnose zeigt die Endgültigkeit der Revision. Das System erweist sich als dynamisch und verlaufsorientiert.
Die LXX übersetzt פשתה mit διεχύθη (breitete sich aus), וטמאו mit μιανεῖ (er wird verunreinigen) und צרעת mit λέπρα (Lepra).
Die Satzstruktur: zeigt definitive Revision: priesterliche Untersuchung + bestätigte Verschlechterung + Unreinheitserklärung + revidierte Diagnose. Die Struktur zeigt die Endgültigkeit der Revisionsdiagnose.
Dieser Vers zeigt die Revision von מספחת zu צרעת bei nachgewiesener Ausbreitung und etabliert die Dynamik der Diagnose.
Leviticus 13,9
Hebräisch: נֶ֣גַע צָרַ֔עַת כִּ֥י תִהְיֶ֖ה בְּאָדָ֑ם וְהוּבָ֖א אֶל־הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Wenn ein Aussatzmal an einem Menschen ist, so soll er zum Priester gebracht werden.

Kommentar: נגע צרעת כי תהיה באדם והובא אל־הכהן leitet einen neuen Abschnitt ein. נגע צרעת (ein Aussatzmal) als Genitivkonstruktion. כי תהיה באדם (wenn es an einem Menschen ist) - כי als Konditionalspartikel, תהיה (es ist/wird sein) im Qal-Imperfekt, באדם (an einem Menschen). והובא אל־הכהן (und er soll zum Priester gebracht werden) entspricht V. 2.
Die knappe Formulierung dient als Übergangsformel zu spezifischen צרעת-Fällen. נגע צרעת im Unterschied zu den vorherigen differenzierten Kategorien zeigt hier definitive צרעת. והובא אל־הכהן wiederholt die fundamentale Regel priesterlicher Diagnose-Autorität.
Die LXX übersetzt נגע צרעת mit ἁφὴ λέπρας (Mal der Lepra) und והובא mit προσαχθήσεται (er wird herbeigebracht werden).
Die Satzstruktur: zeigt kompakte Übergangsregel: definitive Zustandsangabe + Konditionalsatz + Standardverfahren. Die Struktur leitet spezifische צרעת-Fälle ein.
Dieser Vers dient als Übergangsformel und bekräftigt das Grundprinzip priesterlicher Diagnose bei allen צרעת-Verdachtsfällen.
Leviticus 13,10
Hebräisch: וְרָאָ֣ה הַכֹּהֵ֗ן וְהִנֵּ֤ה שְׂאֵת־לְבָנָה֙ בָּע֔וֹר וְהִ֕יא הָפְכָ֖ה שֵׂעָ֣ר לָבָ֑ן וּמִֽחְיַ֛ת בָּשָׂ֥ר חַ֖י בַּשְׂאֵֽת׃
Deutsch: Und wenn der Priester sieht, und siehe, es ist eine weiße Erhebung auf der Haut, und sie hat das Haar in Weiß verwandelt, und eine Wiederbelebung von lebendigem Fleisch ist in der Erhebung,

Kommentar: וראה הכהן והנה שאת־לבנה בעור zeigt spezifische צרעת-Merkmale. וראה הכהן (und der Priester sieht) entspricht dem Standardverfahren. והנה שאת־לבנה בעור (und siehe, eine weiße Erhebung auf der Haut) - שאת־לבנה (weiße Erhebung) spezifiziert die שאת aus V. 2.
והיא הפכה שער לבן ומחית בשר חי בשאת zeigt zwei weitere Kriterien. והיא הפכה שער לבן (und sie hat das Haar in Weiß verwandelt) entspricht V. 3. ומחית בשר חי בשאת (und Wiederbelebung von lebendigem Fleisch in der Erhebung) - מחית (Wiederbelebung/Leben) mit בשר חי (lebendiges Fleisch) zeigt rohe, ungeheilte Stellen.
שאת־לבנה als spezifische Form der שאת aus V. 2. הפכה שער לבן wiederholt das Kriterium aus V. 3. מחית בשר חי als drittes, zusätzliches Kriterium zeigt offene, nicht heilende Wunden innerhalb der Erhebung.
Die LXX übersetzt מחית בשר חי (michyat basar chai - "lebendiges rohes Fleisch") als ἀπὸ τοῦ ὑγιοῦς τῆς σαρκὸς τῆς ζώσης (von dem gesunden lebenden Fleisch), was eine medizinisch präzisere Beschreibung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt erweiterte Diagnosekriterien: priesterliche Untersuchung + spezifische Hautveränderung + erstes Kriterium + zusätzliches Kriterium. Die Struktur baut auf V. 3 auf und erweitert die Kriterien.
Dieser Vers erweitert die צרעת-Kriterien um das Merkmal "lebendigen Fleisches" in der weißen Erhebung.
Leviticus 13,11
Hebräisch: צָרַ֨עַת נוֹשֶׁ֤נֶת הִוא֙ בְּע֣וֹר בְּשָׂרֹ֔ו וְטִמְּאֹ֖ו הַכֹּהֵ֑ן לֹ֣א יַסְגִּרֶ֔נּוּ כִּ֥י טָמֵ֖א הֽוּא׃
Deutsch: so ist es ein alter Aussatz auf der Haut seines Fleisches, und der Priester soll ihn für unrein erklären; er soll ihn nicht einschließen, denn er ist unrein.

Kommentar: צרעת נושנת הוא בעור בשרו וטמאו הכהן zeigt die definitive Diagnose. צרעת נושנת (alter Aussatz) - נושנת (alt/chronisch) als feminin Partizip von ישן (alt werden). הוא בעור בשרו (es ist auf der Haut seines Fleisches) mit emphatischem הוא. וטמאו הכהן (und der Priester soll ihn für unrein erklären) entspricht V. 3.
לא יסגירנו כי טמא הוא zeigt das besondere Verfahren. לא יסגירנו (er soll ihn nicht einschließen) - סגר (einschließen) im Hifil-Imperfekt mit Negation לא und Objektsuffix. כי טמא הוא (denn unrein ist er) begründet das Verfahren.
צרעת נושנת zeigt chronische, etablierte צרעת im Unterschied zu beginnenden Fällen. לא יסגירנו zeigt, dass bei offensichtlicher צרעת keine Quarantäne nötig ist. כי טמא הוא begründet die sofortige Unreinheitserklärung.
Die LXX übersetzt צרעת נושנת mit λέπρα παλαιουμένη (alternde Lepra), יסגירנו mit ἀφοριεῖ αὐτόν (er wird ihn absondern) und טמא הוא mit ἀκάθαρτός ἐστιν (unrein ist er).
Die Satzstruktur: zeigt sofortige Diagnose: definitive Klassifikation + Unreinheitserklärung + negatives Verfahren + Begründung. Die Struktur zeigt das verkürzte Verfahren bei offensichtlichen Fällen.
Dieser Vers zeigt, dass chronische צרעת mit den Merkmalen aus V. 10 sofortige Unreinheitserklärung ohne Quarantäne zur Folge hat.
Leviticus 13,12
Hebräisch: וְאִם־פָּר֨וֹחַ תִּפְרַ֤ח הַצָּרַ֨עַת֙ בָּע֔וֹר וְכִסְּתָ֣ה הַצָּרַ֗עַת אֵ֚ת כָּל־ע֣וֹר הַנֶּ֔גַע מֵרֹאשֹׁ֖ו וְעַד־רַגְלָ֑יו לְכָל־מַרְאֵ֖ה עֵינֵ֥י הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Wenn aber der Aussatz auf der Haut wirklich ausbricht und der Aussatz die ganze Haut dessen, der das Mal hat, bedeckt, von seinem Kopf bis zu seinen Füßen, wohin auch die Augen des Priesters blicken,

Kommentar: ואם־פרוח תפרח הצרעת בעור zeigt verstärkte Ausbreitung. ואם־פרוח תפרח (und wenn ausbrechend ausbricht) - פרח (ausbrechen/aufblühen) mit Infinitiv absolut + finite Verbform zur Intensivierung. הצרעת בעור (der Aussatz auf der Haut) zeigt die betroffene Stelle.
וכסתה הצרעת את כל־עור הנגע מראשו ועד־רגליו beschreibt totale Bedeckung. וכסתה הצרעת (und der Aussatz hat bedeckt) - כסה (bedecken) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. את כל־עור הנגע (die ganze Haut dessen mit dem Mal) mit Totalitätspartikel כל. מראשו ועד־רגליו (von seinem Kopf bis zu seinen Füßen) zeigt vollständige Ausbreitung von oben bis unten.
לכל־מראה עיני הכהן spezifiziert die Sichtbarkeit. לכל־מראה עיני הכהן (für alles Sehen der Augen des Priesters) - מראה (Sehen/Anblick) mit עיני הכהן (Augen des Priesters) zeigt vollständige Sichtbarkeit für die priesterliche Diagnose.
פרוח תפרח mit verstärkender Wiederholung betont die dramatische Ausbreitung. כל־עור (ganze Haut) zeigt totale Bedeckung. מראשו ועד־רגליו als merism für den ganzen Körper. לכל־מראה עיני הכהן betont, dass nichts der priesterlichen Sicht verborgen bleibt.
Die LXX übersetzt פרוח תפרח mit ἐξανθοῦσα ἐξανθήσῃ (aufblühend aufblüht), כסתה mit καλύψῃ (bedeckt) und מראשו ועד־רגליו mit ἀπὸ κεφαλῆς ἕως ποδῶν (von Kopf bis Füße).
Die Satzstruktur: zeigt paradoxe Wendung: Konditionalsatz mit verstärkter Ausbreitung + totale Bedeckung + anatomische Vollständigkeit + Sichtbarkeitsbestätigung. Die Struktur bereitet das Paradox der Reinheit durch totale Ausbreitung vor.
Dieser Vers beschreibt die paradoxe Situation totaler צרעת-Ausbreitung über den ganzen Körper, die zur unerwarteten Wendung in V. 13 führt.
Leviticus 13,13
Hebräisch: וְרָאָ֣ה הַכֹּהֵ֗ן וְהִנֵּ֨ה כִסְּתָ֤ה הַצָּרַ֨עַת֙ אֶת־כָּל־בְּשָׂרֹ֔ו וְטִהַ֖ר אֶת־הַנָּ֑גַע כֻּלֹּ֛ו הָפַ֥ךְ לָבָ֖ן טָה֥וֹר הֽוּא׃
Deutsch: und der Priester sieht, und siehe, der Aussatz hat sein ganzes Fleisch bedeckt, so soll er den, der das Mal hat, für rein erklären; es hat sich ganz in Weiß verwandelt, er ist rein.

Kommentar: וראה הכהן והנה כסתה הצרעת את־כל־בשרו bestätigt die totale Bedeckung. וראה הכהן (und der Priester sieht) zeigt die diagnostische Untersuchung. והנה כסתה הצרעת את־כל־בשרו (und siehe, der Aussatz hat sein ganzes Fleisch bedeckt) - כסתה (hat bedeckt) im Piel-Perfekt, את־כל־בשרו (sein ganzes Fleisch) mit Totalitätspartikel כל.
וטהר את־הנגע כלו הפך לבן טהור הוא zeigt die überraschende Diagnose. וטהר את־הנגע (und er soll das Mal für rein erklären) - טהר (rein erklären) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv ist paradox nach der totalen Ausbreitung. כלו הפך לבן (es ist ganz weiß geworden) - כלו (ganz/völlig) mit הפך לבן (hat sich in Weiß verwandelt). טהור הוא (rein ist er) mit emphatischem הוא bekräftigt die Reinheit.
כסתה הצרעת את־כל־בשרו wiederholt die Totalität aus V. 12. וטהר את־הנגע als überraschende Wendung - totale צרעת führt zu Reinheitserklärung. כלו הפך לבן begründet das Paradox: vollständige Weißfärbung wird als Heilung interpretiert. טהור הוא bekräftigt die endgültige Reinheit.
Die LXX übersetzt כסתה mit ἐκάλυψεν (bedeckte), וטהר mit καθαριεῖ (er wird reinigen), הפך לבן mit μετέβαλεν λευκόν (verwandelte sich weiß) und טהור mit καθαρός (rein).
Die Satzstruktur: zeigt medizinisches Paradox: priesterliche Untersuchung + bestätigte Totalität + überraschende Reinheitserklärung + Begründung durch totale Farbveränderung + bekräftigende Reinheitsaussage. Die Struktur enthüllt das medizinische Paradox.
Dieser Vers offenbart das bemerkenswerte Paradox: totale צרעת-Ausbreitung mit vollständiger Weißfärbung gilt als Heilung und führt zur Reinheitserklärung.
Leviticus 13,14
Hebräisch: וּבְי֨וֹם הֵרָא֥וֹת בּוֹ֛ בָּשָׂ֥ר חַ֖י יִטְמָֽא׃
Deutsch: Aber an dem Tag, da lebendiges Fleisch an ihm gesehen wird, wird er unrein sein.

Kommentar: וביום הראות בו בשר חי יטמא zeigt die entscheidende Ausnahme zur Reinheitsregel aus V. 13. וביום הראות (und am Tag des Gesehen-Werdens) - יום (Tag) mit הראות als Nifal-Infinitiv-Constructus von ראה (sehen). בו בשר חי (an ihm lebendiges Fleisch) - בשר חי (lebendiges Fleisch) bezeichnet rohe, ungeheilte Hautstellen. יטמא (er wird unrein) im Qal-Imperfekt zeigt automatische Unreinheit.
הראות בו zeigt sichtbares Auftreten der Hautveränderung. בשר חי als medizinischer Terminus für offene, nicht verheilte Wunden oder rohe Fleischstellen. יטמא zeigt automatische Unreinheit ohne weitere priesterliche Ermessensentscheidung.
Das בשר חי (lebendige Fleisch) hebt die Reinheit der totalen Weißfärbung aus V. 13 sofort auf. ביום (am Tag) zeigt die Unmittelbarkeit der Unreinheitserklärung. Dies zeigt, dass die Reinheit bei totaler Weißfärbung nur bei vollständiger Verheilung gilt.
Die LXX übersetzt ביום הראות mit ᾗ ἂν ἡμέρᾳ ὀφθῇ (an welchem Tag auch immer gesehen wird), בשר חי mit σὰρξ ζῶσα (lebendiges Fleisch) und יטמא mit ἀκαθαρισθήσεται (wird unrein werden).
Die Satzstruktur: zeigt kritische Ausnahme: temporale Klausel + Sichtbarkeit des kritischen Merkmals + automatische Unreinheit. Die knappe Struktur betont die Absolutheit der Ausnahme.
Dieser Vers etabliert בשר חי als kritisches Kriterium, das die Reinheit der totalen Weißfärbung sofort aufhebt.
Leviticus 13,15
Hebräisch: וְרָאָ֧ה הַכֹּהֵ֛ן אֶת־הַבָּשָׂ֥ר הַחַ֖י וְטִמְּאֹ֑ו הַבָּשָׂ֥ר הַחַ֛י טָמֵ֥א ה֖וּא צָרַ֥עַת הֽוּא׃
Deutsch: Und wenn der Priester das lebendige Fleisch sieht, so soll er ihn für unrein erklären; das lebendige Fleisch ist unrein: es ist Aussatz.

Kommentar: וראה הכהן את־הבשר החי וטמאו zeigt die priesterliche Bestätigung. וראה הכהן (und der Priester sieht) entspricht der diagnostischen Untersuchung. את־הבשר החי (das lebendige Fleisch) als direktes Objekt der Untersuchung. וטמאו (und er soll ihn für unrein erklären) - טמא (unrein erklären) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv und Objektsuffix 3. Person maskulin Singular.
הבשר החי טמא הוא צרעת הוא bekräftigt die Diagnose mit doppelter Emphase. הבשר החי טמא הוא (das lebendige Fleisch ist unrein) mit emphatischem הוא. צרעת הוא (Aussatz ist es) mit erneutem emphatischem הוא bekräftigt die definitive צרעת-Diagnose.
וראה הכהן את־הבשר החי zeigt, dass auch bei totaler Weißfärbung weiterhin priesterliche Untersuchung erforderlich ist. הבשר החי טמא הוא kategorisiert בשר חי als grundsätzlich unrein. צרעת הוא klassifiziert בשר חי als eindeutiges צרעת-Zeichen.
Die LXX übersetzt את־הבשר החי mit τὴν σάρκα τὴν ζῶσαν (das lebendige Fleisch), וטמאו mit μιανεῖ αὐτόν (er wird ihn verunreinigen) und צרעת הוא mit λέπρα ἐστίν (Lepra ist es).
Die Satzstruktur: zeigt kategorische Klassifikation: priesterliche Untersuchung + Unreinheitserklärung + doppelte bekräftigende Klassifikation. Die Struktur betont die Eindeutigkeit des בשר חי-Kriteriums.
Dieser Vers bekräftigt בשר חי als eindeutiges צרעת-Zeichen, das jede andere Reinheitsbeurteilung überstimmt.
Leviticus 13,16
Hebräisch: א֣וֹ כִ֥י יָשׁ֛וּב הַבָּשָׂ֥ר הַחַ֖י וְנֶהְפַּ֣ךְ לְלָבָ֑ן וּבָ֖א אֶל־הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Oder wenn das lebendige Fleisch zurückkehrt und in Weiß verwandelt wird, so soll er zum Priester kommen.

Kommentar: או כי ישוב הבשר החי ונהפך ללבן ובא אל־הכהן zeigt die Heilungsmöglichkeit. או כי ישוב (oder wenn zurückkehrt) - או (oder) als alternative Entwicklung, ישוב (zurückkehrt/sich wendet) im Qal-Imperfekt von שוב. הבשר החי (das lebendige Fleisch) aus V. 14-15. ונהפך ללבן (und verwandelt wird zu Weiß) - נהפך (verwandelt wird) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, ללבן (zu Weiß) mit Präposition ל.
ובא אל־הכהן regelt das Verfahren bei Besserung. ובא אל־הכהן (und er soll zum Priester kommen) - בוא (kommen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt die Initiative zur erneuten Untersuchung.
ישוב הבשר החי zeigt Rückbildung der aktiven Entzündung oder Heilung der rohen Stellen. ונהפך ללבן zeigt Farbveränderung als Heilungszeichen entsprechend der positiven Weißfärbung aus V. 13. ובא אל־הכהן zeigt, dass Verbesserung zur erneuten priesterlichen Bewertung führen soll.
Die LXX übersetzt ישוב mit ἀποστραφῇ (sich wegwenden), ונהפך ללבן mit μεταβάλῃ λευκή (verwandle sich weiß) und ובא mit ἥξει (er wird kommen).
Die Satzstruktur: zeigt Heilungsverfahren: alternative Entwicklung + Rückbildung des kritischen Merkmals + positive Farbveränderung + erneute Untersuchungsanordnung. Die Struktur zeigt die Reversibilität der Unreinheit.
Dieser Vers zeigt, dass Heilung des בשר חי mit Weißfärbung zur erneuten priesterlichen Untersuchung führen soll.
Leviticus 13,17
Hebräisch: וְרָאָ֨הוּ֙ הַכֹּהֵ֔ן וְהִנֵּ֛ה נֶהְפַּ֥ךְ הַנֶּ֖גַע לְלָבָ֑ן וְטִהַ֧ר הַכֹּהֵ֛ן אֶת־הַנֶּ֖גַע טָה֥וֹר הֽוּא׃
Deutsch: Und wenn der Priester ihn sieht, und siehe, das Mal ist in Weiß verwandelt, so soll der Priester den, der das Mal hat, für rein erklären: er ist rein.

Kommentar: וראהו הכהן והנה נהפך הנגע ללבן bestätigt die Heilung. וראהו הכהן (und der Priester sieht ihn) mit Objektsuffix 3. Person maskulin Singular zeigt die erneute Untersuchung. והנה נהפך הנגע ללבן (und siehe, das Mal ist verwandelt zu Weiß) - נהפך (ist verwandelt) im Nifal-Perfekt, הנגע (das Mal) als Subjekt, ללבן (zu Weiß).
וטהר הכהן את־הנגע טהור הוא zeigt die Reinheitserklärung. וטהר הכהן את־הנגע (und der Priester soll das Mal für rein erklären) - טהר (rein erklären) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. טהור הוא (rein ist er) mit emphatischem הוא bekräftigt die vollständige Reinheit.
נהפך הנגע ללבן zeigt vollständige Heilung durch Weißfärbung entsprechend V. 13 und 16. וטהר הכהן את־הנגע zeigt positive priesterliche Beurteilung. טהור הוא bekräftigt die endgültige Reinheit nach der Heilung.
Die LXX übersetzt וראהו mit ὄψεται αὐτόν (er wird ihn sehen), נהפך ללבן mit μετέβαλεν λευκόν (verwandelte sich weiß) und טהור הוא mit καθαρός ἐστιν (rein ist er).
Die Satzstruktur: zeigt positive Diagnose: priesterliche Untersuchung + bestätigte Heilung + Reinheitserklärung + bekräftigende Reinheitsaussage. Die Struktur zeigt die Vollendung des Heilungsprozesses.
Dieser Vers schließt den Heilungszyklus ab: Weißfärbung des geheilten בשר חי führt zur endgültigen Reinheitserklärung.
Leviticus 13,18
Hebräisch: וּבָשָׂ֕ר כִּֽי־יִהְיֶ֥ה בוֹֽ־בְעֹרֹ֖ו שְׁחִ֑ין וְנִרְפָּֽא׃
Deutsch: Und wenn im Fleisch, an seiner Haut, ein Geschwür ist und es ist geheilt,

Kommentar: ובשר כי־יהיה בו־בעורו שחין ונרפא leitet einen neuen Abschnitt über צרעת in geheilten Geschwüren ein. ובשר (und Fleisch) als neues Thema. כי־יהיה בו־בעורו שחין (wenn an ihm, an seiner Haut, ein Geschwür ist) - כי als Konditionalspartikel, יהיה (es ist/wird sein), בו־בעורו (an ihm, an seiner Haut) mit doppelter Lokalisation, שחין (Geschwür/Beule).
ונרפא (und es ist geheilt) - רפא (heilen) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt abgeschlossene Heilung.
שחין als spezifische Art von Hautläsion, unterschiedlich von den allgemeinen Kategorien aus V. 2. בו־בעורו mit doppelter Lokalisation betont die genaue Stelle. ונרפא zeigt, dass es sich um geheilte, nicht aktive Geschwüre handelt.
Die LXX übersetzt בשר mit σάρξ (Fleisch), שחין mit ἕλκος (Geschwür) und ונרפא mit ἰαθῇ (geheilt wird).
Die Satzstruktur: zeigt neue Fallkategorie: neues Thema + Konditionalsatz mit Lokalisation + Geschwürspezifikation + Heilungszustand. Die Struktur leitet die Behandlung sekundärer צרעת ein.
Dieser Vers leitet die Regelung für צרעת-Entwicklung in geheilten Geschwüren ein.
Leviticus 13,19
Hebräisch: וְהָיָ֞ה בִּמְק֤וֹם הַשְּׁחִין֙ שְׂאֵ֣ת לְבָנָ֔ה א֥וֹ בַהֶ֖רֶת לְבָנָ֣ה אֲדַמְדָּ֑מֶת וְנִרְאָ֖ה אֶל־הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: und es entsteht an der Stelle des Geschwürs eine weiße Erhebung oder ein weißrötlicher Fleck, so soll er sich dem Priester zeigen.

Kommentar: והיה במקום השחין שאת לבנה או בהרת לבנה אדמדמת zeigt verdächtige Entwicklung in der Geschwürsstelle. והיה (und es wird/entsteht) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. במקום השחין (an der Stelle des Geschwürs) - מקום (Ort/Stelle) mit השחין aus V. 18. שאת לבנה או בהרת לבנה אדמדמת (weiße Erhebung oder weißrötlicher Fleck) - שאת לבנה (weiße Erhebung) und בהרת לבנה אדמדמת (weißrötlicher Fleck) als zwei alternative Erscheinungsformen.
ונראה אל־הכהן regelt das Verfahren. ונראה אל־הכהן (und er soll sich dem Priester zeigen) - ראה im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt die Pflicht zur Untersuchung.
במקום השחין zeigt, dass die Hautveränderung genau an der Stelle des geheilten Geschwürs auftritt. שאת לבנה או בהרת לבנה אדמדמת entspricht den Grundkategorien aus V. 2, aber in spezifischer Lokalisation. אדמדמת (rötlich) als Farbvariante zur reinen Weißfärbung.
Die LXX übersetzt במקום השחין mit ἐν τῷ τόπῳ τοῦ ἕλκους (an der Stelle des Geschwürs), שאת לבנה mit οὐλὴ λευκή (weiße Narbe) und אדמדמת mit ὑπέρυθρος (rötlich).
Die Satzstruktur: zeigt Entwicklungsfall: Entstehung + lokale Spezifikation + zwei alternative Erscheinungsformen + Untersuchungsanordnung. Die Struktur zeigt sekundäre צרעת-Entwicklung.
Dieser Vers regelt verdächtige Hautveränderungen an geheilten Geschwürsstellen und ordnet priesterliche Untersuchung an.
Leviticus 13,20
Hebräisch: וְרָאָ֣ה הַכֹּהֵ֗ן וְהִנֵּ֤ה מַרְאֶ֨הָ֙ שָׁפָ֣ל מִן־הָע֔וֹר וּשְׂעָרָ֖הּ הָפַ֣ךְ לָבָ֑ן וְטִמְּאֹ֧ו הַכֹּהֵ֛ן נֶֽגַע־צָרַ֥עַת הִ֖יא בַּשְּׁחִ֥ין פָּרָֽחָה׃
Deutsch: Und wenn der Priester es sieht, und siehe, sein Aussehen ist niedriger als die Haut, und sein Haar hat sich in Weiß verwandelt, so soll der Priester ihn für unrein erklären; es ist ein Aussatzmal, es ist in dem Geschwür ausgebrochen.

Kommentar: וראה הכהן והנה מראה שפל מן־העור ושערה הפך לבן zeigt die Diagnosekriterien. וראה הכהן (und der Priester sieht) entspricht der angeordneten Untersuchung aus V. 19. והנה מראה שפל מן־העור (und siehe, sein Aussehen ist niedriger als die Haut) - מראה שפל (niedriges Aussehen) entspricht עמק aus V. 3. ושערה הפך לבן (und sein Haar hat sich in Weiß verwandelt) entspricht dem Kriterium aus V. 3.
וטמאו הכהן נגע־צרעת היא בשחין פרחה zeigt Diagnose und Erklärung. וטמאו הכהן (und der Priester soll ihn für unrein erklären) entspricht V. 3. נגע־צרעת היא (ein Aussatzmal ist es) als definitive Diagnose. בשחין פרחה (in dem Geschwür ist es ausgebrochen) - פרחה (ist ausgebrochen) im Qal-Perfekt feminin entsprechend צרעת.
מראה שפל מן־העור und שערה הפך לבן sind dieselben Kriterien wie bei primärer צרעת aus V. 3. נגע־צרעת היא zeigt, dass sekundäre צרעת dieselbe Klassifikation erhält. בשחין פרחה erklärt die Entstehung in der Geschwürsstelle.
Die LXX übersetzt מראה שפל mit ἡ ὄψις ταπεινή (das Aussehen niedrig), ושערה הפך לבן mit ἡ θρὶξ μετέβαλεν λευκή (das Haar verwandelte sich weiß) und פרחה mit ἐξήνθησεν (ist aufgeblüht).
Die Satzstruktur: zeigt definitive Diagnose: priesterliche Untersuchung + zwei bestätigte Kriterien + Unreinheitserklärung + Diagnose + Entstehungserklärung. Die Struktur zeigt identische Kriterien bei sekundärer צרעת.
Dieser Vers zeigt, dass צרעת in Geschwürsstellen mit denselben Kriterien diagnostiziert wird wie primäre צרעת.
Leviticus 13,21
Hebräisch: וְאִ֣ם׀ יִרְאֶ֣נָּה הַכֹּהֵ֗ן וְהִנֵּ֤ה אֵֽין־בָּהּ֙ שֵׂעָ֣ר לָבָ֔ן וּשְׁפָלָ֥ה אֵינֶ֛נָּה מִן־הָע֖וֹר וְהִ֣יא כֵהָ֑ה וְהִסְגִּירֹ֥ו הַכֹּהֵ֖ן שִׁבְעַ֥ת יָמִֽים׃
Deutsch: Und wenn der Priester es sieht, und siehe, es ist kein weißes Haar darin, und es ist nicht niedriger als die Haut und ist dunkel, so soll der Priester ihn sieben Tage einschließen.

Kommentar: ואם יראנה הכהן והנה אין־בה שער לבן ושפלה איננה מן־העור והיא כהה zeigt unklare Fälle. ואם יראנה הכהן והנה אין־בה שער לבן ושפלה איננה מן־העור והיא כהה zeigt unklare Fälle. ואם יראנה הכהן (und wenn der Priester es sieht) mit feminin Objektsuffix entsprechend שאת oder בהרת aus V. 19. והנה אין־בה שער לבן (und siehe, es ist kein weißes Haar darin) negiert das erste Kriterium aus V. 20. ושפלה איננה מן־העור (und niedrig ist es nicht als die Haut) - שפלה איננה (niedrig ist es nicht) mit doppelter Negation entspricht לא עמק aus V. 4. והיא כהה (und es ist dunkel) zeigt Verblassung statt Intensivierung.
והסגירו הכהן שבעת ימים zeigt das Quarantäneverfahren. והסגירו הכהן (und der Priester soll ihn einschließen) entspricht V. 4. שבעת ימים (sieben Tage) als Standardbeobachtungszeit.
אין־בה שער לבן und שפלה איננה מן־העור negieren beide Hauptkriterien aus V. 20. והיא כהה zeigt Besserung statt Verschlechterung. והסגירו zeigt vorsichtiges Abwarten bei unklaren Fällen entsprechend dem Grundverfahren.
Die LXX übersetzt יראנה mit ἴδῃ αὐτήν (er sieht es), אין־בה שער לבן mit οὐκ ἔστιν ἐν αὐτῇ θρὶξ λευκή (es ist kein weißes Haar darin) und כהה mit ἀμαυρά (dunkel).
Die Satzstruktur: zeigt Alternativverfahren: Konditionalsatz + drei negative Befunde + Quarantäneanordnung. Die Struktur zeigt vorsichtiges Verfahren bei unklaren Fällen.
Dieser Vers regelt das Quarantäneverfahren für unklare Fälle von Hautveränderungen in Geschwürsstellen.
Leviticus 13,22
Hebräisch: וְאִם־פָּשֹׂ֥ה תִפְשֶׂ֖ה בָּע֑וֹר וְטִמֵּ֧א הַכֹּהֵ֛ן אֹתוֹ֖ נֶ֥גַע הִֽוא׃
Deutsch: Wenn es aber auf der Haut sich ausbreitend ausbreitet, so soll der Priester ihn für unrein erklären: es ist ein Mal.

Kommentar: ואם־פשה תפשה בעור וטמא הכהן אתו נגע הוא zeigt das Kriterium für צרעת-Diagnose. ואם־פשה תפשה בעור (und wenn sich ausbreitend ausbreitet auf der Haut) - פשה תפשה mit Infinitiv absolut + finite Verbform zur Verstärkung entspricht V. 7-8. בעור (auf der Haut) zeigt die Ausbreitungsrichtung.
וטמא הכהן אתו נגע הוא zeigt die Konsequenz. וטמא הכהן אתו (und der Priester soll ihn für unrein erklären) entspricht V. 8. נגע הוא (ein Mal ist es) mit emphatischem הוא - hier steht נגע (Mal) statt צרעת, aber die Unreinheitserklärung zeigt die praktische Gleichstellung.
פשה תפשה als entscheidendes Kriterium entspricht dem allgemeinen Verfahren aus V. 7-8. נגע הוא als Diagnose zeigt, dass Ausbreitung auch bei sekundärer צרעת zur Unreinheit führt.
Die LXX übersetzt פשה תפשה mit διαχέοντι διαχεῖται (sich ausbreitend breitet sich aus) und נגע הוא mit ἁφή ἐστιν (ein Mal ist es).
Die Satzstruktur: zeigt Ausbreitungsdiagnose: Konditionalsatz mit verstärkter Ausbreitung + Unreinheitserklärung + Diagnose. Die Struktur entspricht dem Standardverfahren.
Dieser Vers zeigt, dass Ausbreitung von Hautveränderungen in Geschwürsstellen zur נגע-Diagnose und Unreinheit führt.
Leviticus 13,23
Hebräisch: וְאִם־תַּחְתֶּ֜יהָ תַּעֲמֹ֤ד הַבַּהֶ֨רֶת֙ לֹ֣א פָשָׂ֔תָה צָרֶ֥בֶת הַשְּׁחִ֖ין הִ֑וא וְטִהֲרֹ֖ו הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Und wenn der Fleck an seiner Stelle stehenbleibt, hat sich nicht ausgebreitet, ist es die Narbe des Geschwürs; und der Priester soll ihn für rein erklären.

Kommentar: ואם־תחתיה תעמד הבהרת לא פשתה zeigt das positive Kriterium. ואם־תחתיה תעמד (und wenn an ihrer Stelle stehenbleibt) - תחתיה (an ihrer Stelle) mit תעמד (stehenbleibt) im Qal-Imperfekt zeigt Stillstand. הבהרת (der Fleck) aus V. 19. לא פשתה (hat sich nicht ausgebreitet) mit Negation לא und פשתה (hat sich ausgebreitet) im Qal-Perfekt.
צרבת השחין הוא וטהרו הכהן zeigt Diagnose und Reinheit. צרבת השחין הוא (die Narbe des Geschwürs ist es) - צרבת (Narbe/Brand) mit השחין (des Geschwürs) als Genitivkonstruktion, הוא emphatisch. וטהרו הכהן (und der Priester soll ihn für rein erklären) - טהר (rein erklären) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv.
תחתיה תעמד zeigt keine Veränderung der ursprünglichen Stelle. לא פשתה als negatives, aber hier positives Kriterium. צרבת השחין als harmlose Diagnose einer Narbe statt צרעת. וטהרו הכהן zeigt endgültige Reinheitserklärung.
Die LXX übersetzt תחתיה תעמד mit ἐν τῷ τόπῳ αὐτῆς στῇ (an ihrem Ort steht), צרבת השחין mit οὐλὴ τοῦ ἕλκους (Narbe des Geschwürs) und וטהרו mit καθαριεῖ (er wird reinigen).
Die Satzstruktur: zeigt positive Diagnose: Konditionalsatz mit Stillstand + negative Ausbreitung + harmlose Diagnose + Reinheitserklärung. Die Struktur zeigt das positive Ende des Quarantäneverfahrens.
Dieser Vers zeigt, dass Stillstand von Hautveränderungen in Geschwürsstellen zu harmloser Narbendiagnose und Reinheit führt.
Leviticus 13,24
Hebräisch: א֣וֹ בָשָׂ֔ר כִּֽי־יִהְיֶ֥ה בְעֹרֹ֖ו מִכְוַת־אֵ֑שׁ וְֽהָיְתָ֞ה מִֽחְיַ֣ת הַמִּכְוָ֗ה בַּהֶ֛רֶת לְבָנָ֥ה אֲדַמְדֶּ֖מֶת א֥וֹ לְבָנָֽה׃
Deutsch: Oder wenn im Fleisch seiner Haut eine Feuerbrandwunde ist, und die Heilung der Brandwunde wird zu einem weißrötlichen oder weißen Fleck,

Kommentar: או בשר כי־יהיה בערו מכות־אש leitet einen neuen Abschnitt über Brandwunden ein. או בשר (oder Fleisch) als alternative Kategorie zu שחין. כי־יהיה בערו מכות־אש (wenn in seiner Haut eine Feuerbrandwunde ist) - מכות־אש (Brandwunde durch Feuer) als Genitivkonstruktion.
והיתה מחית המכוה בהרת לבנה אדמדמת או לבנה beschreibt die verdächtige Entwicklung. והיתה מחית המכוה (und die Heilung der Brandwunde wird) - מחית (Heilung/Leben) entspricht מחית בשר חי aus V. 10. בהרת לבנה אדמדמת או לבנה (zu einem weißrötlichen oder weißen Fleck) entspricht V. 19.
מכות־אש als spezifische Verletzungsart unterschiedlich von שחין. מחית המכוה zeigt den Heilungsprozess der Brandwunde. בהרת לבנה אדמדמת או לבנה zeigt dieselben verdächtigen Farbveränderungen wie bei Geschwüren.
Die LXX übersetzt מכות־אש mit κατάκαυμα πυρός (Verbrennung durch Feuer), מחית המכוה mit ἡ ζωὴ τοῦ κατακαύματος (das Leben der Verbrennung) und אדמדמת mit πυρρίζουσα (rötlich).
Die Satzstruktur: zeigt neue Kategorie: alternative Einleitung + spezifische Verletzungsart + Entwicklung während der Heilung + Farbvarianten. Die Struktur zeigt parallele Behandlung zu Geschwüren.
Dieser Vers leitet die Regelung für צרעת-Entwicklung in Brandwunden ein, parallel zu den Geschwürs Bestimmungen.
Leviticus 13,25
Hebräisch: וְרָאָ֣ה אֹתָ֣הּ הַכֹּהֵ֡ן וְהִנֵּ֣ה נֶהְפַּךְ֩ שֵׂעָ֨ר לָבָ֜ן בַּבַּהֶ֗רֶת וּמַרְאֶ֨הָ֙ עָמֹ֣ק מִן־הָע֔וֹר צָרַ֣עַת הִ֔וא בַּמִּכְוָ֖ה פָּרָ֑חָה וְטִמֵּ֤א אֹתוֹ֙ הַכֹּהֵ֔ן נֶ֥גַע צָרַ֖עַת הִֽוא׃
Deutsch: und der Priester sieht ihn, und siehe, das Haar hat sich in dem Fleck in Weiß verwandelt, und sein Aussehen ist tiefer als die Haut, so ist es Aussatz; er ist in der Brandwunde ausgebrochen, und der Priester soll ihn für unrein erklären: es ist ein Aussatzmal.

Kommentar: וראה אתה הכהן והנה נהפך שער לבן בבהרת ומראה עמק מן־העור zeigt die Diagnosekriterien für Brandwunden-צרעת. וראה אתה הכהן (und der Priester sieht es) mit feminin Objektsuffix entsprechend בהרת. והנה נהפך שער לבן בבהרת (und siehe, das Haar hat sich weiß verwandelt in dem Fleck) - בבהרת (in dem Fleck) lokalisiert die Haarveränderung. ומראה עמק מן־העור (und sein Aussehen ist tiefer als die Haut) entspricht V. 3.
צרעת הוא במכוה פרחה וטמא אתו הכהן נגע צרעת הוא zeigt die definitive Diagnose. צרעת הוא במכוה פרחה (Aussatz ist es, in der Brandwunde ist es ausgebrochen) - פרחה (ist ausgebrochen) im Qal-Perfekt feminin entsprechend צרעת. וטמא אתו הכהן (und der Priester soll ihn für unrein erklären). נגע צרעת הוא (ein Aussatzmal ist es) bekräftigt die Diagnose.
נהפך שער לבן בבהרת und מראה עמק מן־העור sind dieselben Kriterien wie bei primärer und sekundärer צרעת. במכוה פרחה erklärt die Entstehung in der Brandwunde entsprechend בשחין פרחה aus V. 20.
Die LXX übersetzt נהפך שער לבן mit μετέβαλεν θρὶξ λευκή (Haar verwandelte sich weiß), עמק mit κοῖλον (hohl) und פרחה mit ἐξήνθησεν (blühte auf).
Die Satzstruktur: zeigt parallele Diagnose: priesterliche Untersuchung + zwei bestätigte Kriterien + Diagnose + Entstehungserklärung + Unreinheitserklärung + bekräftigende Diagnose. Die Struktur entspricht exakt V. 20.
Dieser Vers zeigt identische צרעת-Kriterien und -Diagnose für Brandwunden wie für Geschwüre.
Leviticus 13,26
Hebräisch: וְאִ֣ם׀ יִרְאֶ֣נָּה הַכֹּהֵ֗ן וְהִנֵּ֤ה אֵֽין־בַּבֶּהֶ֨רֶת֙ שֵׂעָ֣ר לָבָ֔ן וּשְׁפָלָ֥ה אֵינֶ֛נָּה מִן־הָע֖וֹר וְהִ֣וא כֵהָ֑ה וְהִסְגִּירֹ֥ו הַכֹּהֵ֖ן שִׁבְעַ֥ת יָמִֽים׃
Deutsch: Und wenn der Priester es sieht, und siehe, es ist kein weißes Haar in dem Fleck, und er ist nicht niedriger als die Haut und ist dunkel, so soll der Priester ihn sieben Tage einschließen.

Kommentar: ואם יראנה הכהן והנה אין־בבהרת שער לבן ושפלה איננה מן־העור והוא כהה entspricht exakt V. 21 für Geschwüre. ואם יראנה הכהן (und wenn der Priester es sieht) mit feminin Objektsuffix. והנה אין־בבהרת שער לבן (und siehe, es ist kein weißes Haar in dem Fleck) - בבהרת (in dem Fleck) lokalisiert spezifisch. ושפלה איננה מן־העור (und niedrig ist es nicht als die Haut) negiert das Tiefenkriterium. והוא כהה (und es ist dunkel) zeigt Verblassung.
והסגירו הכהן שבעת ימים entspricht dem Standardquarantäneverfahren. והסגירו הכהן (und der Priester soll ihn einschließen). שבעת ימים (sieben Tage).
Die identische Formulierung zu V. 21 zeigt, dass Brandwunden-צרעת denselben diagnostischen Kriterien und Verfahren folgt wie Geschwürs-צרעת. אין־בבהרת שער לבן negiert das Haarkriterium, ושפלה איננה das Tiefenkriterium.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 21 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 21: Konditionalsatz + drei negative Befunde + Quarantäneanordnung. Die parallele Struktur zeigt systematische Anwendung derselben Kriterien.
Dieser Vers zeigt identisches Quarantäneverfahren für unklare Brandwunden-Fälle wie für Geschwüre.
Leviticus 13,27
Hebräisch: וְרָאָ֥הוּ הַכֹּהֵ֖ן בַּיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִ֑י אִם־פָּשֹׂ֤ה תִפְשֶׂה֙ בָּע֔וֹר וְטִמֵּ֤א הַכֹּהֵן֙ אֹתוֹ֔ נֶ֥גַע צָרַ֖עַת הִֽוא׃
Deutsch: Und der Priester soll ihn am siebten Tag sehen; wenn es sich ausbreitend ausbreitet auf der Haut, so soll der Priester ihn für unrein erklären: es ist ein Aussatzmal.

Kommentar: וראהו הכהן ביום השביעי אם־פשה תפשה בעור וטמא הכהן אתו נגע צרעת הוא entspricht exakt V. 22 für Geschwüre. וראהו הכהן ביום השביעי (und der Priester soll ihn am siebten Tag sehen) zeigt die terminierte Nachuntersuchung. אם־פשה תפשה בעור (wenn sich ausbreitend ausbreitet auf der Haut) mit verstärkender Wiederholung. וטמא הכהן אתו (und der Priester soll ihn für unrein erklären). נגע צרעת הוא (ein Aussatzmal ist es) mit emphatischem הוא.
Die vollständige Parallelität zu V. 22 zeigt die systematische Anwendung identischer Diagnosekriterien für verschiedene Entstehungsarten von צרעת. פשה תפשה als entscheidendes Ausbreitungskriterium.
Die LXX übersetzt identisch zu V. 22.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 22: terminierte Untersuchung + Konditionalsatz mit verstärkter Ausbreitung + Unreinheitserklärung + צרעת-Diagnose. Die parallele Struktur unterstreicht die Systematik.
Dieser Vers zeigt identische Ausbreitungsdiagnose für Brandwunden wie für Geschwüre.
Leviticus 13,28
Hebräisch: וְאִם־תַּחְתֶּיהָ֩ תַעֲמֹ֨ד הַבַּהֶ֜רֶת לֹא־פָשְׂתָ֤ה בָעוֹר֙ וְהִ֣וא כֵהָ֔ה שְׂאֵ֥ת הַמִּכְוָ֖ה הִ֑וא וְטִֽהֲרוֹ֙ הַכֹּהֵ֔ן כִּֽי־צָרֶ֥בֶת הַמִּכְוָ֖ה הִֽוא׃
Deutsch: Und wenn der Fleck an seiner Stelle stehenbleibt, hat sich nicht auf der Haut ausgebreitet und ist dunkel, so ist es die Erhebung der Brandwunde; und der Priester soll ihn für rein erklären, denn es ist die Narbe der Brandwunde.

Kommentar: ואם־תחתיה תעמד הבהרת לא־פשתה בעור והוא כהה entspricht V. 23 für Geschwüre. ואם־תחתיה תעמד הבהרת (und wenn an ihrer Stelle stehenbleibt der Fleck) zeigt Stillstand. לא־פשתה בעור (hat sich nicht auf der Haut ausgebreitet) negiert das Ausbreitungskriterium. והוא כהה (und es ist dunkel) zeigt Verblassung.
שאת המכוה הוא וטהרו הכהן כי־צרבת המכוה הוא zeigt die harmlose Diagnose. שאת המכוה הוא (die Erhebung der Brandwunde ist es) - שאת (Erhebung) aus V. 2, המכוה (der Brandwunde) lokalisiert. וטהרו הכהן (und der Priester soll ihn für rein erklären). כי־צרבת המכוה הוא (denn die Narbe der Brandwunde ist es) - צרבת המכוה (Narbe der Brandwunde) entspricht צרבת השחין aus V. 23.
שאת המכוה und צרבת המכוה als zwei Begriffe für harmlose Brandnarben. וטהרו הכהן zeigt endgültige Reinheitserklärung. כי־צרבת המכוה הוא begründet die Harmlosigkeit.
Die LXX übersetzt שאת המכוה mit οὐλὴ τοῦ κατακαύματος (Narbe der Verbrennung) und צרבת המכוה mit οὐλὴ τοῦ κατακαύματος (Narbe der Verbrennung).
Die Satzstruktur: entspricht V. 23: Konditionalsatz mit drei positiven Kriterien + harmlose Diagnose + Reinheitserklärung + begründende Diagnose. Die parallele Struktur zeigt systematische Behandlung.
Dieser Vers schließt die Brandwunden-Regelung mit harmlosen Narbendiagnosen und Reinheitserklärung ab, parallel zu den Geschwürbestimmungen.
Leviticus 13,29
Hebräisch: וְאִישׁ֙ א֣וֹ אִשָּׁ֔ה כִּֽי־יִהְיֶ֥ה בוֹ֖ נָ֑גַע בְּרֹ֖אשׁ א֥וֹ בְזָקָֽן׃
Deutsch: Und wenn ein Mann oder eine Frau ein Mal am Kopf oder am Bart hat,

Kommentar: ואיש או אשה כי־יהיה בו נגע בראש או בזקן leitet einen neuen Abschnitt über Kopf- und Bart-צרעת ein. ואיש או אשה (und ein Mann oder eine Frau) zeigt universelle Anwendung für beide Geschlechter. כי־יהיה בו נגע (wenn an ihm ein Mal ist) entspricht der allgemeinen Formulierung. בראש או בזקן (am Kopf oder am Bart) spezifiziert die betroffenen Körperteile.
איש או אשה zeigt, dass sowohl Männer als auch Frauen betroffen sein können, obwohl זקן (Bart) primär männlich ist. נגע als allgemeiner Begriff für verdächtige Hautveränderung. בראש או בזקן als spezifische Lokalisationen, die besondere Diagnosekriterien erfordern.
Die LXX übersetzt איש או אשה mit ἀνὴρ ἢ γυνή (Mann oder Frau), נגע mit ἁφή (Mal) und בזקן mit ἐν τῷ πώγωνι (im Bart).
Die Satzstruktur: zeigt neue Kategorie: Geschlechtsspezifikation + Konditionalsatz + spezifische Lokalisationen. Die Struktur leitet die Behandlung von Kopf-/Bart-צרעת ein.
Dieser Vers leitet die spezielle Regelung für צרעת am Kopf oder Bart für beide Geschlechter ein.
Leviticus 13,30
Hebräisch: וְרָאָ֨ה הַכֹּהֵ֜ן אֶת־הַנֶּ֗גַע וְהִנֵּ֤ה מַרְאֵ֨הוּ֙ עָמֹ֣ק מִן־הָע֔וֹר וּבוֹ֛ שֵׂעָ֥ר צָהֹ֖ב דָּ֑ק וְטִמֵּ֨א אֹתוֹ֤ הַכֹּהֵן֙ נֶ֣תֶק ה֔וּא צָרַ֧עַת הָרֹ֛אשׁ א֥וֹ הַזָּקָ֖ן הֽוּא׃
Deutsch: und der Priester sieht das Mal, und siehe, sein Aussehen ist tiefer als die Haut, und gelbes dünnes Haar ist darin, so soll der Priester ihn für unrein erklären: es ist Schorf, es ist Aussatz des Kopfes oder des Bartes.

Kommentar: וראה הכהן את־הנגע והנה מראהו עמק מן־העור ובו שער צהב דק zeigt die spezifischen Diagnosekriterien für Kopf-/Bart-צרעת. וראה הכהן את־הנגע (und der Priester sieht das Mal) entspricht der Standarduntersuchung. והנה מראהו עמק מן־העור (und siehe, sein Aussehen ist tiefer als die Haut) entspricht V. 3. ובו שער צהב דק (und darin gelbes dünnes Haar) - שער צהב דק (gelbes dünnes Haar) ersetzt das שער לבן (weißes Haar) der anderen צרעת-Formen.
וטמא אתו הכהן נתק הוא צרעת הראש או הזקן הוא zeigt die spezifische Diagnose. וטמא אתו הכהן (und der Priester soll ihn für unrein erklären). נתק הוא (Schorf ist es) - נתק als spezifischer Begriff für Kopf-/Bart-צרעת. צרעת הראש או הזקן הוא (Aussatz des Kopfes oder des Bartes ist es) mit emphatischem הוא.
מראהו עמק מן־העור behält das Tiefenkriterium bei. שער צהב דק (gelbes dünnes Haar) statt שער לבן zeigt angepasste Kriterien für behaarte Körperteile. נתק als Fachbegriff für diese spezifische צרעת-Form.
Die LXX übersetzt שער צהב דק (se'ar tzahov daq - "gelbes dünnes Haar") als θρὶξ ξανθίζουσα λεπτή (gelbliches dünnes Haar), und נתק (neteq - spezielle Hautkrankheit) als θραῦσμα (Bruch/Geschwür).
Die Satzstruktur: zeigt angepasste Diagnose: priesterliche Untersuchung + Tiefenkriterium + modifiziertes Haarkriterium + Unreinheitserklärung + spezifische Diagnose + Lokalisationsspezifikation. Die Struktur zeigt angepasste Kriterien für behaarte Bereiche.
Dieser Vers etabliert נתק mit gelb-dünnem Haar als spezifische Form der Kopf-/Bart-צרעת.
Leviticus 13,31
Hebräisch: וְכִֽי־יִרְאֶ֨ה הַכֹּהֵ֜ן אֶת־נֶ֣גַע הַנֶּ֗תֶק וְהִנֵּ֤ה אֵין־מַרְאֵ֨הוּ֙ עָמֹ֣ק מִן־הָע֔וֹר וְשֵׂעָ֥ר שָׁחֹ֖ר אֵ֣ין בּוֹ֑ וְהִסְגִּ֧יר הַכֹּהֵ֛ן אֶת־נֶ֥גַע הַנֶּ֖תֶק שִׁבְעַ֥ת יָמִֽים׃
Deutsch: Und wenn der Priester das Mal des Schorfs sieht, und siehe, sein Aussehen ist nicht tiefer als die Haut, und es ist kein schwarzes Haar darin, so soll der Priester den, der das Mal des Schorfs hat, sieben Tage einschließen.

Kommentar: וכי־יראה הכהן את־נגע הנתק והנה אין־מראהו עמק מן־העור ושער שחר אין בו zeigt unklare נתק-Fälle. וכי־יראה הכהן את־נגע הנתק (und wenn der Priester das Mal des Schorfs sieht) - נגע הנתק als Genitivkonstruktion. והנה אין־מראהו עמק מן־העור (und siehe, sein Aussehen ist nicht tiefer als die Haut) negiert das Tiefenkriterium aus V. 30. ושער שחר אין בו (und schwarzes Haar ist nicht darin) - שער שחר (schwarzes Haar) als Zeichen von Gesundheit, אין בו negiert dessen Vorhandensein.
והסגיר הכהן את־נגע הנתק שבעת ימים zeigt das Quarantäneverfahren. והסגיר הכהן (und der Priester soll einschließen). את־נגע הנתק (den mit dem Schorfmal). שבעת ימים (sieben Tage).
אין־מראהו עמק negiert das Tiefenkriterium. ושער שחר אין בו zeigt, dass das Fehlen gesunden schwarzen Haars verdächtig ist, aber nicht das Vorhandensein kranken gelben Haars. נגע הנתק als spezifische Terminologie.
Die LXX übersetzt נגע הנתק mit ἁφὴν τοῦ θραύσματος (Mal des Bruchs), שער שחר mit θρὶξ μέλαινα (schwarzes Haar) und והסגיר mit ἀφοριεῖ (er wird absondern).
Die Satzstruktur: zeigt Quarantäneverfahren: Konditionalsatz + negiertes Tiefenkriterium + fehlendes Gesundheitszeichen + Quarantäneanordnung. Die Struktur zeigt vorsichtiges Verfahren bei unklaren נתק-Fällen.
Dieser Vers regelt Quarantäne für unklare נתק-Fälle ohne definitive Kriterien.
Leviticus 13,32
Hebräisch: וְרָאָ֨ה הַכֹּהֵ֣ן אֶת־הַנֶּגַע֮ בַּיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִי֒ וְהִנֵּה֙ לֹא־פָשָׂ֣ה הַנֶּ֔תֶק וְלֹא־הָ֥יָה בוֹ֖ שֵׂעָ֣ר צָהֹ֑ב וּמַרְאֵ֣ה הַנֶּ֔תֶק אֵ֥ין עָמֹ֖ק מִן־הָעֽוֹר׃
Deutsch: Und sieht der Priester das Mal am siebten Tag, und siehe, der Schorf hat sich nicht ausgebreitet, und es ist kein gelbes Haar darin, und das Aussehen des Schorfs ist nicht tiefer als die Haut,

Kommentar: וראה הכהן את־הנגע ביום השביעי והנה לא־פשה הנתק ולא־היה בו שער צהב ומראה הנתק אין עמק מן־העור zeigt die erste Nachuntersuchung. וראה הכהן את־הנגע ביום השביעי (und der Priester sieht das Mal am siebten Tag) entspricht dem Standardverfahren. והנה לא־פשה הנתק (und siehe, der Schorf hat sich nicht ausgebreitet) - לא־פשה (hat sich nicht ausgebreitet) als positives Zeichen.
ולא־היה בו שער צהב (und es ist kein gelbes Haar darin) negiert das Krankheitskriterium aus V. 30. ומראה הנתק אין עמק מן־העור (und das Aussehen des Schorfs ist nicht tiefer als die Haut) bestätigt das Fehlen des Tiefenkriteriums.
לא־פשה הנתק zeigt keine Verschlechterung. לא־היה בו שער צהב zeigt Abwesenheit des spezifischen נתק-Kriteriums. מראה הנתק אין עמק bestätigt oberflächliche Erscheinung.
Die LXX übersetzt לא־פשה mit οὐ διεχύθη (breitete sich nicht aus), שער צהב mit θρὶξ ξανθή (gelbes Haar) und אין עמק mit οὐ κοῖλον (nicht hohl).
Die Satzstruktur: zeigt positive Zwischenbefunde: terminierte Untersuchung + drei negative Befunde. Die unvollständige Struktur führt zu V. 33.
Dieser Vers zeigt positive Zwischenbefunde nach der ersten Quarantänewoche für נתק-Fälle.
Leviticus 13,33
Hebräisch: וְהִ֨תְגַּלָּ֔ח וְאֶת־הַנֶּ֖תֶק לֹ֣א יְגַלֵּ֑חַ וְהִסְגִּ֨יר הַכֹּהֵ֧ן אֶת־הַנֶּ֛תֶק שִׁבְעַ֥ת יָמִ֖ים שֵׁנִֽית׃
Deutsch: So soll er sich scheren, aber den Schorf soll er nicht scheren; und der Priester schließe den, der den Schorf hat, zum zweiten Mal sieben Tage ein.

Kommentar: והתגלח ואת־הנתק לא יגלח והסגיר הכהן את־הנתק שבעת ימים שנית zeigt das spezielle Verfahren für נתק. והתגלח (und er soll sich scheren) - גלח (scheren) im Hitpael-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt reflexive Handlung. ואת־הנתק לא יגלח (aber den Schorf soll er nicht scheren) - לא יגלח (er soll nicht scheren) im Piel-Imperfekt mit Negation.
והסגיר הכהן את־הנתק שבעת ימים שנית zeigt die erweiterte Quarantäne. והסגיר הכהן (und der Priester soll einschließen). את־הנתק (den mit dem Schorf). שבעת ימים שנית (sieben Tage zum zweiten Mal).
והתגלח ermöglicht bessere Beobachtung der Kopfhaut. ואת־הנתק לא יגלח verhindert Störung der verdächtigen Stelle. שנית zeigt systematische Verlängerung der Beobachtung entsprechend V. 5.
Die LXX übersetzt והתגלח mit ξυρηθήσεται (er wird sich rasieren), לא יגלח mit οὐ ξυρήσει (er wird nicht rasieren) und שנית mit δεύτερον (zum zweiten Mal).
Die Satzstruktur: zeigt spezielles Verfahren: Rasiergebot + Ausnahme für betroffene Stelle + erweiterte Quarantäne. Die Struktur zeigt angepasstes Verfahren für behaarte Bereiche.
Dieser Vers etabliert das spezielle Rasurverfahren für נתק-Fälle mit partieller Rasur und zweiter Quarantänewoche.
Leviticus 13,34
Hebräisch: וְרָאָה֩ הַכֹּהֵ֨ן אֶת־הַנֶּ֜תֶק בַּיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִ֗י וְ֠הִנֵּה לֹא־פָשָׂ֤ה הַנֶּ֨תֶק֙ בָּע֔וֹר וּמַרְאֵ֕הוּ אֵינֶ֥נּוּ עָמֹ֖ק מִן־הָע֑וֹר וְטִהַ֤ר אֹתוֹ֙ הַכֹּהֵ֔ן וְכִבֶּ֥ס בְּגָדָ֖יו וְטָהֵֽר׃
Deutsch: Und sieht der Priester den Schorf am siebten Tag, und siehe, der Schorf hat sich auf der Haut nicht ausgebreitet, und sein Aussehen ist nicht tiefer als die Haut, so soll der Priester ihn für rein erklären; und er soll seine Kleider waschen, und er ist rein.

Kommentar: וראה הכהן את־הנתק ביום השביעי והנה לא־פשה הנתק בעור ומראהו איננו עמק מן־העור zeigt die zweite Nachuntersuchung. וראה הכהן את־הנתק ביום השביעי (und der Priester sieht den Schorf am siebten Tag) zeigt die terminierte Untersuchung nach der zweiten Quarantänewoche. והנה לא־פשה הנתק בעור (und siehe, der Schorf hat sich auf der Haut nicht ausgebreitet). ומראהו איננו עמק מן־העור (und sein Aussehen ist nicht tiefer als die Haut) - איננו עמק (ist nicht tief) bestätigt oberflächliche Erscheinung.
וטהר אתו הכהן וכבס בגדיו וטהר zeigt die Reinheitserklärung und das Reinigungsritual. וטהר אתו הכהן (und der Priester soll ihn für rein erklären). וכבס בגדיו וטהר (und er soll seine Kleider waschen, und er ist rein) entspricht V. 6.
לא־פשה הנתק בעור und איננו עמק zeigen anhaltend positive Befunde. וטהר אתו הכהן zeigt endgültige Reinheitserklärung. וכבס בגדיו וטהר als Reinigungsritual nach der Quarantäne.
Die LXX übersetzt לא־פשה mit οὐ διεχύθη (breitete sich nicht aus), איננו עמק mit οὐκ ἔστιν κοῖλον (ist nicht hohl) und וכבס mit πλυνεῖ (er wird waschen).
Die Satzstruktur: zeigt positive Diagnose: zweite terminierte Untersuchung + zwei bestätigte negative Befunde + Reinheitserklärung + Reinigungsritual + Reinheitsbestätigung. Die Struktur entspricht V. 6.
Dieser Vers schließt das positive נתק-Quarantäneverfahren mit Reinheitserklärung und Reinigungsritual ab.
Leviticus 13,35
Hebräisch: וְאִם־פָּשֹׂ֥ה יִפְשֶׂ֛ה הַנֶּ֖תֶק בָּע֑וֹר אַחֲרֵ֖י טָהֳרָתוֹֽ׃
Deutsch: Wenn aber, nach seiner Reinigung, der Schorf auf der Haut tatsächlich um sich greift,

Kommentar: ואם־פשה יפשה הנתק בעור אחרי טהרתו zeigt nachträgliche Verschlechterung entsprechend V. 7. ואם־פשה יפשה (und wenn sich ausbreitend ausbreitet) mit verstärkender Wiederholung. הנתק בעור (der Schorf auf der Haut). אחרי טהרתו (nach seiner Reinigung) zeigt den Zeitpunkt nach der Reinheitserklärung aus V. 34.
פשה יפשה entspricht der verstärkenden Formulierung aus V. 7-8. אחרי טהרתו zeigt, dass selbst abgeschlossene נתק-Fälle einer Verlaufskontrolle bedürfen.
Die LXX übersetzt פשה יפשה mit διαχέοντι διαχεῖται (sich ausbreitend breitet sich aus) und אחרי טהרתו mit μετὰ τὸ καθαρισθῆναι αὐτόν (nachdem er gereinigt wurde).
Die Satzstruktur: zeigt Revisionsfall: Konditionalsatz mit verstärkter Verschlechterung + Zeitangabe nach Reinigung. Die unvollständige Struktur führt zu V. 36.
Dieser Vers leitet die Revision der נתק-Diagnose bei nachträglicher Verschlechterung ein.
Leviticus 13,36
Hebräisch: וְרָאָ֨הוּ֙ הַכֹּהֵ֔ן וְהִנֵּ֛ה פָּשָׂ֥ה הַנֶּ֖תֶק בָּע֑וֹר לֹֽא־יְבַקֵּ֧ר הַכֹּהֵ֛ן לַשֵּׂעָ֥ר הַצָּהֹ֖ב טָמֵ֥א הֽוּא׃
Deutsch: und der Priester besieht ihn, und siehe, der Schorf hat auf der Haut um sich gegriffen, so soll der Priester nicht nach dem goldgelben Haar suchen; er ist unrein.

Kommentar: וראהו הכהן והנה פשה הנתק בעור bestätigt die Verschlechterung. וראהו הכהן (und der Priester sieht ihn) zeigt die Revisionsuntersuchung. והנה פשה הנתק בעור (und siehe, der Schorf hat sich auf der Haut ausgebreitet) bestätigt die Befürchtung aus V. 35.
לא־יבקר הכהן לשער הצהב טמא הוא zeigt vereinfachte Diagnose. לא־יבקר הכהן לשער הצהב (der Priester soll nicht nach dem gelben Haar suchen) - בקר (suchen/untersuchen) im Piel-Imperfekt mit Negation, שער הצהב (das gelbe Haar) aus V. 30. טמא הוא (unrein ist er) als automatische Diagnose.
פשה הנתק בעור als ausreichendes Kriterium für צרעת-Diagnose. לא־יבקר לשער הצהב zeigt, dass Ausbreitung allein zur Unreinheit führt, ohne weitere Kriterienprüfung. טמא הוא als definitive Unreinheitserklärung.
Die LXX übersetzt פשה mit διεχύθη (breitete sich aus), יבקר mit ἐπισκέψεται (wird untersuchen) und שער הצהב mit τρίχα ξανθήν (gelbes Haar).
Die Satzstruktur: zeigt vereinfachte Revision: priesterliche Untersuchung + bestätigte Ausbreitung + negierte weitere Untersuchung + automatische Unreinheit. Die Struktur zeigt, dass Ausbreitung allein entscheidend ist.
Dieser Vers zeigt, dass Ausbreitung von נתק zur automatischen Unreinheitserklärung führt, ohne weitere Kriterienprüfung.
Leviticus 13,37
Hebräisch: וְאִם־בְּעֵינָיו֩ עָמַ֨ד הַנֶּ֜תֶק וְשֵׂעָ֨ר שָׁחֹ֧ר צָֽמַח־בּוֹ֛ נִרְפָּ֥א הַנֶּ֖תֶק טָה֣וֹר ה֑וּא וְטִהֲרֹ֖ו הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Wenn aber in seinen Augen der Schorf stehen geblieben ist und schwarzes Haar darin gewachsen ist, so ist der Schorf geheilt: er ist rein, und der Priester soll ihn für rein erklären.

Kommentar: ואם־בעיניו עמד הנתק ושער שחר צמח־בו נרפא הנתק טהור הוא וטהרו הכהן zeigt die positive Entwicklung. ואם־בעיניו עמד הנתק (und wenn in seinen Augen der Schorf stehengeblieben ist) - בעיניו (in seinen Augen) zeigt subjektive priesterliche Einschätzung, עמד (stehengeblieben) im Qal-Perfekt zeigt Stillstand. ושער שחר צמח־בו (und schwarzes Haar ist darin gewachsen) - שער שחר (schwarzes Haar) als Gesundheitszeichen, צמח־בו (ist gewachsen darin) im Qal-Perfekt.
נרפא הנתק טהור הוא וטהרו הכהן zeigt Heilung und Reinheit. נרפא הנתק (der Schorf ist geheilt) - רפא (heilen) im Nifal-Perfekt. טהור הוא (rein ist er). וטהרו הכהן (und der Priester soll ihn für rein erklären).
בעיניו עמד zeigt keine Ausbreitung. שער שחר צמח־בו als definitives Heilungszeichen - schwarzes Haar zeigt gesunde Haarfollikel. נרפא הנתק als medizinische Heilungsdiagnose.
Die LXX übersetzt בעיניו עמד mit κατὰ ὄψιν ἔστηκεν (dem Anschein nach steht), שער שחר mit θρὶξ μέλαινα (schwarzes Haar) und נרפא mit ἰάθη (ist geheilt).
Die Satzstruktur: zeigt Heilungsdiagnose: Konditionalsatz + Stillstand + Heilungszeichen + Heilungsdiagnose + Reinheitsaussage + priesterliche Bestätigung. Die Struktur zeigt vollständige Heilung.
Dieser Vers zeigt, dass Stillstand mit schwarzem Haarwuchs zur Heilungsdiagnose und endgültigen Reinheitserklärung führt.
Leviticus 13,38
Hebräisch: וְאִישׁ֙ אֽוֹ־אִשָּׁ֔ה כִּֽי־יִהְיֶ֥ה בְעוֹר־בְּשָׂרָ֖ם בֶּהָרֹ֑ת בֶּהָרֹ֖ת לְבָנֹֽת׃
Deutsch: Und wenn ein Mann oder eine Frau auf der Haut ihres Fleisches Flecken bekommt, weiße Flecken,

Kommentar: ואיש או־אשה כי־יהיה בעור־בשרם בהרת בהרת לבנת leitet einen neuen Abschnitt über harmlose weiße Flecken ein. ואיש או־אשה (und ein Mann oder eine Frau) zeigt universelle Anwendung. כי־יהיה בעור־בשרם (wenn auf der Haut ihres Fleisches ist) mit Plural בשרם entsprechend איש או־אשה. בהרת בהרת לבנת (Flecken, weiße Flecken) - בהרת (Flecken) aus V. 2 mit verstärkender Wiederholung und לבנת (weiße) als feminin Plural.
בהרת בהרת mit Wiederholung betont die Häufigkeit oder Vielzahl der Flecken. לבנת spezifiziert die weiße Farbe im Unterschied zu den weißrötlichen Varianten früherer Verse.
Die LXX übersetzt בעור־בשרם mit ἐν δέρματι σαρκὸς αὐτῶν (auf der Haut ihres Fleisches) und בהרת לבנת mit αὐγάζοντα λευκά (leuchtende weiße).
Die Satzstruktur: zeigt neue Kategorie: Geschlechtsspezifikation + Konditionalsatz + lokale Spezifikation + verstärkte Fleckenbezeichnung. Die Struktur leitet harmlose Hautveränderungen ein.
Dieser Vers leitet die Behandlung harmloser weißer Hautflecken für beide Geschlechter ein.
Leviticus 13,39
Hebräisch: וְרָאָ֣ה הַכֹּהֵ֗ן וְהִנֵּ֧ה בְעוֹר־בְּשָׂרָ֛ם בֶּהָרֹ֖ת כֵּה֣וֹת לְבָנֹ֑ת בֹּ֥הַק ה֛וּא פָּרַ֥ח בָּע֖וֹר טָה֥וֹר הֽוּא׃
Deutsch: und der Priester sieht es, und siehe, auf der Haut ihres Fleisches sind dunkle weiße Flecken, so ist es ein Ausschlag, der auf der Haut ausgebrochen ist: er ist rein.

Kommentar: וראה הכהן והנה בעור־בשרם בהרת כהות לבנת zeigt die priesterliche Diagnose. וראה הכהן (und der Priester sieht) entspricht der Standarduntersuchung. והנה בעור־בשרם בהרת כהות לבנת (und siehe, auf der Haut ihres Fleisches sind dunkle weiße Flecken) - כהות לבנת (dunkle weiße) zeigt gedämpfte, nicht leuchtende Weißfärbung.
בהק הוא פרח בעור טהור הוא zeigt die harmlose Diagnose. בהק הוא (ein Ausschlag ist es) - בהק als spezifischer Begriff für harmlose weiße Flecken. פרח בעור (ist auf der Haut ausgebrochen) - פרח (ausbrechen/aufblühen) im Qal-Perfekt. טהור הוא (rein ist er) mit emphatischem הוא.
כהות לבנת (dunkle weiße) als diagnostisches Kriterium - gedämpfte statt leuchtende Weißfärbung unterscheidet בהק von צרעת. בהק als medizinischer Terminus für harmlose Depigmentierung. טהור הוא zeigt sofortige Reinheitserklärung ohne Quarantäne.
Die LXX identifiziert בהק (bohaq - eine spezielle Hauterkrankung) als ἀλφός, was im Griechischen eine bekannte, harmlose Hautverfärbung bezeichnet.
Die Satzstruktur: zeigt sofortige harmlose Diagnose: priesterliche Untersuchung + charakteristische Erscheinung + harmlose Diagnose + Entstehungsangabe + Reinheitsaussage. Die Struktur zeigt einfache Differentialdiagnose.
Dieser Vers etabliert בהק als harmlose weiße Flecken mit sofortiger Reinheitserklärung, unterschieden durch gedämpfte Weißfärbung.
Leviticus 13,40
Hebräisch: וְאִ֕ישׁ כִּ֥י יִמָּרֵ֖ט רֹאשֹׁ֑ו קֵרֵ֥חַ ה֖וּא טָה֥וֹר הֽוּא׃
Deutsch: Und wenn einem Mann das Haupthaar ausfällt, ist er kahlköpfig: er ist rein.

Kommentar: ואיש כי ימרט ראשו קרח הוא טהור הוא regelt natürliche Kahlheit. ואיש כי ימרט ראשו (und wenn einem Mann das Haupthaar ausfällt) - ימרט (ausfällt) im Nifal-Imperfekt von מרט (ausreißen/ausfallen), ראשו (sein Haupthaar). קרח הוא טהור הוא (kahlköpfig ist er, rein ist er) - קרח (kahlköpfig) als neutraler Begriff, טהור הוא mit emphatischem הוא.
ימרט ראשו beschreibt natürlichen Haarausfall. קרח als medizinisch-beschreibender Begriff ohne negative Konnotation. טהור הוא stellt klar, dass natürliche Kahlheit keine Unreinheit bedeutet.
Die LXX übersetzt ימרט mit μαδήσῃ (ausfällt), קרח mit φαλακρός (kahl) und טהור הוא mit καθαρός ἐστιν (rein ist er).
Die Satzstruktur: zeigt einfache Klassifikation: Konditionalsatz + deskriptive Klassifikation + Reinheitsaussage. Die knappe Struktur zeigt die Selbstverständlichkeit der Reinheit.
Dieser Vers stellt klar, dass natürliche männliche Kahlheit als קרח (kahlköpfig) klassifiziert und als rein betrachtet wird.
Leviticus 13,41
Hebräisch: וְאִם֙ מִפְּאַ֣ת פָּנָ֔יו יִמָּרֵ֖ט רֹאשֹׁ֑ו גִּבֵּ֥חַ ה֖וּא טָה֥וֹר הֽוּא׃
Deutsch: Und wenn ihm das Haupthaar von der Seite seines Angesichts ausfällt, so ist er stirnkahl: er ist rein.

Kommentar: ואם מפאת פניו ימרט ראשו גבח הוא טהור הוא spezifiziert frontale Kahlheit. ואם מפאת פניו ימרט ראשו (und wenn von der Seite seines Angesichts das Haupthaar ausfällt) - מפאת פניו (von der Seite seines Angesichts) spezifiziert frontalen Haarausfall, ימרט ראשו entspricht V. 40. גבח הוא טהור הוא (stirnkahl ist er, rein ist er) - גבח (stirnkahl) als spezifischer Begriff für frontale Kahlheit.
מפאת פניו zeigt Haarausfall im Stirnbereich. גבח im Unterschied zu קרח spezifiziert die Art der Kahlheit. טהור הוא wiederholt die Reinheitsaussage aus V. 40.
Die LXX übersetzt מפאת פניו mit ἐκ προσώπου αὐτοῦ (von seinem Angesicht) und גבח mit ἀναφάλαντος (kahlstirnig).
Die Satzstruktur: entspricht V. 40: Konditionalsatz mit lokaler Spezifikation + deskriptive Klassifikation + Reinheitsaussage. Die parallele Struktur zeigt systematische Behandlung verschiedener Kahlheitsarten.
Dieser Vers ergänzt V. 40 um frontale Kahlheit als גבח (stirnkahl) mit derselben Reinheitsbeurteilung.
Leviticus 13,42
Hebräisch: וְכִֽי־יִהְיֶ֤ה בַקָּרַ֨חַת֙ א֣וֹ בַגַּבַּ֔חַת נֶ֖גַע לָבָ֣ן אֲדַמְדָּ֑ם צָרַ֤עַת פֹּרַ֨חַת֙ הִ֔וא בְּקָרַחְתּוֹ֖ א֥וֹ בְגַבַּחְתּוֹֽ׃
Deutsch: Und wenn an der Kahlkopfglatze oder an der Stirnglatze ein weißrötliches Mal ist, so ist es Aussatz, der an seiner Kahlkopfglatze oder an seiner Stirnglatze ausgebrochen ist.

Kommentar: וכי־יהיה בקרחת או בגבחת נגע לבן אדמדם zeigt צרעת in Kahlheitsstellen. וכי־יהיה בקרחת או בגבחת (und wenn an der Kahlkopfglatze oder an der Stirnglatze ist) - בקרחת (an der Kahlkopfglatze) von קרח aus V. 40, בגבחת (an der Stirnglatze) von גבח aus V. 41. נגע לבן אדמדם (ein weißrötliches Mal) entspricht V. 19, 24.
צרעת פרחת הוא בקרחתו או בגבחתו zeigt die צרעת-Diagnose. צרעת פרחת הוא (ausbrechender Aussatz ist es) - פרחת (ausbrechend) als feminin Partizip entsprechend צרעת. בקרחתו או בגבחתו (an seiner Kahlkopfglatze oder an seiner Stirnglatze) mit Possessivsuffixen.
נגע לבן אדמדם in Kahlheitsstellen zeigt צרעת-Potential trotz natürlicher Kahlheit. צרעת פרחת betont die aktive Ausbreitung. בקרחתו או בגבחתו lokalisiert spezifisch in den kahlen Bereichen.
Die LXX übersetzt בקרחת mit ἐν τῇ φαλακρώσει (in der Kahlheit), בגבחת mit ἐν τῇ ἀναφαλαντώσει (in der Stirnkahlheit) und פרחת mit ἐξανθοῦσα (aufblühend).
Die Satzstruktur: zeigt צרעת trotz Kahlheit: Konditionalsatz mit zwei Lokalisationen + charakteristisches Mal + צרעת-Diagnose + Lokalisationswiederholung. Die Struktur zeigt, dass Kahlheit צרעת nicht ausschließt.
Dieser Vers zeigt, dass weißrötliche Male in natürlichen Kahlheitsstellen als ausbrechende צרעת diagnostiziert werden.
Leviticus 13,43
Hebräisch: וְרָאָ֨ה אֹתוֹ֜ הַכֹּהֵ֗ן וְהִנֵּ֤ה שְׂאֵת־הַנֶּ֨גַע֙ לְבָנָ֣ה אֲדַמְדֶּ֔מֶת בְּקָרַחְתּוֹ֖ א֣וֹ בְגַבַּחְתּוֹ֑ כְּמַרְאֵ֥ה צָרַ֖עַת ע֥וֹר בָּשָֽׂר׃
Deutsch: Und wenn der Priester ihn sieht, und siehe, die Erhebung des Mals ist weißrötlich an seiner Kahlkopfglatze oder an seiner Stirnglatze, wie das Aussehen des Aussatzes auf der Haut des Fleisches,

Kommentar: וראה אתו הכהן והנה שאת־הנגע לבנה אדמדמת בקרחתו או בגבחתו zeigt die priesterliche Untersuchung. וראה אתו הכהן (und der Priester sieht ihn) entspricht der Standarduntersuchung. והנה שאת־הנגע לבנה אדמדמת (und siehe, die Erhebung des Mals ist weißrötlich) - שאת־הנגע (Erhebung des Mals) als Genitivkonstruktion, לבנה אדמדמת (weißrötlich) entspricht V. 42. בקרחתו או בגבחתו (an seiner Kahlkopfglatze oder an seiner Stirnglatze) lokalisiert spezifisch.
כמראה צרעת עור בשר zeigt den Vergleichsmaßstab. כמראה צרעת עור בשר (wie das Aussehen des Aussatzes auf der Haut des Fleisches) - כמראה (wie das Aussehen) zeigt Vergleich mit normaler Haut-צרעת.
שאת־הנגע לבנה אדמדמת entspricht den Standardkriterien für צרעת. כמראה צרעת עור בשר stellt fest, dass Kahlheits-צרעת identisch mit normaler צרעת erscheint.
Die LXX übersetzt שאת־הנגע mit οὐλὴ ἁφῆς (Narbe des Mals), לבנה אדמדמת mit λευκὴ πυρρίζουσα (weiß rötlich) und כמראה צרעת mit ὡς εἶδος λέπρας (wie Aussehen der Lepra).
Die Satzstruktur: zeigt Vergleichsdiagnose: priesterliche Untersuchung + charakteristische Erhebung mit Farbe + Lokalisation + Vergleichsmaßstab. Die unvollständige Struktur führt zu V. 44.
Dieser Vers zeigt, dass צרעת in Kahlheitsstellen dasselbe Aussehen hat wie normale Haut-צרעת.
Leviticus 13,44
Hebräisch: אִישׁ־צָר֥וּעַ ה֖וּא טָמֵ֣א ה֑וּא טַמֵּ֧א יְטַמְּאֶ֛נּוּ הַכֹּהֵ֖ן בְּרֹאשֹׁ֥ו נִגְעֹֽו׃
Deutsch: so ist er ein aussätziger Mann: Er ist unrein; der Priester soll ihn gewiss für unrein erklären; an seinem Kopf ist sein Mal.

Kommentar: איש־צרוע הוא טמא הוא טמא יטמאנו הכהן בראשו נגעו zeigt die definitive Diagnose und Unreinheit. איש־צרוע הוא (ein aussätziger Mann ist er) - איש־צרוע als Kompositum für einen Mann mit צרעת. טמא הוא (unrein ist er) mit emphatischem הוא. טמא יטמאנו הכהן (unrein soll der Priester ihn erklären) - טמא (unrein) als Infinitiv absolut + יטמאנו (er soll ihn unrein erklären) im Piel-Imperfekt zur Verstärkung. בראשו נגעו (an seinem Kopf ist sein Mal) lokalisiert das נגע.
איש־צרוע als zusammengesetzter Begriff für einen definitiv צרעת-kranken Mann. טמא הוא טמא יטמאנו mit dreifacher טמא-Verwendung betont die Eindeutigkeit der Unreinheit. בראשו נגעו erklärt die Kopflokalisierung.
Die LXX übersetzt איש־צרוע mit ἄνθρωπος λεπρός (lepröser Mann), טמא יטמאנו mit ἀκαθαρσίᾳ μιανεῖ (mit Unreinheit wird er verunreinigen) und בראשו נגעו mit ἐν τῇ κεφαλῇ αὐτοῦ ἡ ἁφὴ αὐτοῦ (an seinem Kopf ist sein Mal).
Die Satzstruktur: zeigt definitive Diagnose: zusammengesetzte Personenbezeichnung + Unreinheitsaussage + verstärkte priesterliche Unreinheitserklärung + Lokalisationsangabe. Die Struktur betont die Endgültigkeit der Diagnose.
Dieser Vers klassifiziert צרעת in Kahlheitsstellen als איש־צרוע mit verstärkter Unreinheitserklärung.
Leviticus 13,45
Hebräisch: וְהַצָּר֜וּעַ אֲשֶׁר־בּוֹ֣ הַנֶּ֗גַע בְּגָדָ֞יו יִהְי֤וּ פְרֻמִים֙ וְרֹאשׁוֹ֙ יִהְיֶ֣ה פָר֔וּעַ וְעַל־שָׂפָ֖ם יַעְטֶ֑ה וְטָמֵ֥א׀ טָמֵ֖א יִקְרָֽא׃
Deutsch: Und der Aussätzige, an dem das Mal ist - seine Kleider sollen zerrissen sein und sein Haupthaar soll frei wachsen gelassen sein, und den oberen Bart soll er verhüllen und rufen: Unrein, unrein!

Kommentar: והצרוע אשר־בו הנגע בגדיו יהיו פרמים וראשו יהיה פרוע ועל־שפם יעטה וטמא טמא יקרא regelt das Erscheinungsbild von צרעת-Kranken. והצרוע אשר־בו הנגע (und der Aussätzige, an dem das Mal ist) spezifiziert Personen mit bestätigter צרעת. בגדיו יהיו פרמים (seine Kleider sollen zerrissen sein) - פרמים (zerrissen) im Qal-Passiv-Partizip Plural.
וראשו יהיה פרוע (und sein Haupthaar soll frei wachsen gelassen sein) - פרוע (aufgelöst/ungepflegt) zeigt ungepflegtes Aussehen. ועל־שפם יעטה (und den oberen Bart soll er verhüllen) - שפם (oberer Bart/Schnurrbart), יעטה (er soll verhüllen) im Qal-Imperfekt. וטמא טמא יקרא (und "unrein, unrein" soll er rufen) - טמא טמא (unrein, unrein) als Warnnruf, יקרא (er soll rufen) im Qal-Imperfekt.
בגדיו פרמים als Trauerzeichen entsprechend sozialer Trauer. פרוע zeigt Vernachlässigung der normalen Körperpflege. ועל־שפם יעטה als Verhüllung des Atembereichs. טמא טמא יקרא als öffentliche Warnung vor Ansteckung.
Die LXX übersetzt פרמים (prumim - "zerrissen") als παραλελυμένα (gelockert/aufgelöst) und פרוע (parua - "entblößt") als ἀκατακάλυπτος (unbedeckt). Das hebräische ועל־שפם יעטה (we'al-safam ya'teh - "und über den Mund soll er verhüllen") wird als περὶ τὸ στόμα αὐτοῦ περιβαλλέσθω wiedergegeben.
Die Satzstruktur: zeigt umfassende Kennzeichnung: Personenspezifikation + vier äußere Kennzeichen als Imperative/Pflichten + Warnruf. Die Struktur etabliert totale äußere Kennzeichnung.
Dieser Vers regelt die äußere Kennzeichnung von צרעת-Kranken durch zerrissene Kleider, ungepflegtes Haar, Bartverhüllung und Warnrufe.
Leviticus 13,46
Hebräisch: כָּל־יְמֵ֞י אֲשֶׁ֨ר הַנֶּ֥גַע בּוֹ֛ יִטְמָ֖א טָמֵ֣א ה֑וּא בָּדָ֣ד יֵשֵׁ֔ב מִח֥וּץ לַֽמַּחֲנֶ֖ה מוֹשָׁבוֹֽ׃
Deutsch: Alle Tage, da das Mal an ihm ist, soll er unrein sein; er ist unrein: allein soll er sitzen, außerhalb des Lagers soll sein Sitz sein.

Kommentar: כל־ימי אשר הנגע בו יטמא טמא הוא בדד ישב מחוץ למחנה מושבו regelt die zeitliche und räumliche Isolation. כל־ימי אשר הנגע בו יטמא (alle Tage, da das Mal an ihm ist, soll er unrein sein) - כל־ימי (alle Tage) mit אשר הנגע בו (da das Mal an ihm ist) zeigt Dauer der Unreinheit. טמא הוא (unrein ist er) bekräftigt den Zustand.
בדד ישב מחוץ למחנה מושבו regelt die räumliche Isolation. בדד ישב (allein soll er sitzen) - בדד (allein/isoliert) zeigt soziale Trennung. מחוץ למחנה מושבו (außerhalb des Lagers soll sein Sitz sein) - מחוץ למחנה (außerhalb des Lagers) zeigt räumliche Trennung, מושבו (sein Sitz/Wohnsitz) zeigt permanente Ansiedlung.
כל־ימי אשר הנגע בו zeigt anhaltende Unreinheit solange צרעת besteht. בדד ישב verhindert soziale Kontakte. מחוץ למחנה מושבו etabliert dauerhafte Siedlung außerhalb der Gemeinschaft.
Die LXX übersetzt כל־ימי mit πάσας τὰς ἡμέρας (alle Tage), בדד ישב mit μόνος καθήσεται (allein wird er sitzen) und מחוץ למחנה mit ἔξω τῆς παρεμβολῆς (außerhalb des Lagers).
Die Satzstruktur: zeigt totale Isolation: zeitliche Dauer + Unreinheitsbestätigung + soziale Isolation + räumliche Trennung + Wohnsitzregelung. Die Struktur etabliert vollständige Quarantäne.
Dieser Vers regelt die totale zeitliche und räumliche Isolation von צרעת-Kranken außerhalb der Gemeinschaft.
Leviticus 13,47
Hebräisch: וְהַבֶּ֕גֶד כִּֽי־יִהְיֶ֥ה בוֹ֖ נֶ֣גַע צָרָ֑עַת בְּבֶ֣גֶד צֶ֔מֶר א֖וֹ בְּבֶ֥גֶד פִּשְׁתִּֽים׃
Deutsch: Und wenn an einem Kleid ein Aussatzmal ist, an einem Wollkleid oder an einem Leinenkleid,

Kommentar: והבגד כי־יהיה בו נגע צרעת בבגד צמר או בבגד פשתים leitet einen neuen Abschnitt über צרעת an Textilien ein. והבגד (und das Kleid) als neues Thema. כי־יהיה בו נגע צרעת (wenn an ihm ein Aussatzmal ist) - נגע צרעת als Genitivkonstruktion zeigt צרעת an unbelebten Objekten. בבגד צמר או בבגד פשתים (an einem Wollkleid oder an einem Leinenkleid) - בגד צמר (Wollkleid) und בגד פשתים (Leinenkleid) als zwei Haupttextilarten.
נגע צרעת an Textilien zeigt, dass צרעת nicht nur Menschen, sondern auch Gegenstände befallen kann. צמר (Wolle) und פשתים (Leinen/Flachs) als die beiden wichtigsten Textilfasern der Zeit.
Vers 47-48: Die LXX übersetzt die Textilbegriffe: צמר als ἐρεῷ (Woll-), פשתים als στιππυίνῳ (Lein-), שתי als στήμονι (Kette), und ערב als κρόκῃ (Einschlag).
Die Satzstruktur: zeigt neue Kategorie: neues Thema + Konditionalsatz + zwei Materialspezifikationen. Die Struktur leitet Textil-צרעת ein.
Dieser Vers leitet die Regelung für צרעת-Befall an Woll- und Leinenkleidern ein.
Leviticus 13,48
Hebräisch: א֤וֹ בִֽשְׁתִי֙ א֣וֹ בְעֵ֔רֶב לַפִּשְׁתִּ֖ים וְלַצָּ֑מֶר א֣וֹ בְע֔וֹר א֖וֹ בְּכָל־מְלֶ֥אכֶת עֽוֹר׃
Deutsch: oder an Kette oder an Einschlag von Leinen oder von Wolle, oder an einem Fell oder an irgendeiner Arbeit von Fell,

Kommentar: או בשתי או בערב לפשתים ולצמר או בעור או בכל־מלאכת עור erweitert die Materialien und Verarbeitungsformen. או בשתי או בערב (oder an Kette oder an Einschlag) - שתי (Kette/Längsfäden) und ערב (Einschlag/Querfäden) sind die beiden Grundkomponenten des Webens. לפשתים ולצמר (von Leinen und von Wolle) zeigt, dass beide Faserarten betroffen sein können.
או בעור או בכל־מלאכת עור (oder an einem Fell oder an irgendeiner Arbeit von Fell) erweitert auf Lederprodukte. עור (Fell/Leder) als drittes Material. כל־מלאכת עור (jede Arbeit von Fell) umfasst alle Ledererzeugnisse.
שתי und ערב zeigen, dass צרעת sowohl fertige Gewebe als auch einzelne Fäden befallen kann. מלאכת עור umfasst alle handwerklichen Lederprodukte wie Riemen, Taschen, Schuhe.
Die LXX übersetzt שתי mit στήμονι (Kette), ערב mit κρόκῃ (Einschlag), עור mit δέρματι (Fell) und מלאכת עור mit παντὶ ἔργῳ δερματίνῳ (jeder Lederarbeit).
Die Satzstruktur: zeigt Materialerweiterung: vier alternative Materialformen + Faserspezifikation + Lederkategorie + umfassende Lederarbeiten. Die Struktur umfasst alle Textil- und Ledermaterialien.
Dieser Vers erweitert die Textil-צרעת auf alle Webkomponenten und Lederprodukte.
Leviticus 13,49
Hebräisch: וְהָיָ֨ה הַנֶּ֜גַע יְרַקְרַ֣ק׀ א֣וֹ אֲדַמְדָּ֗ם בַּבֶּגֶד֩ א֨וֹ בָע֜וֹר אֽוֹ־בַשְּׁתִ֤י אוֹ־בָעֵ֨רֶב֙ א֣וֹ בְכָל־כְּלִי־ע֔וֹר נֶ֥גַע צָרַ֖עַת ה֑וּא וְהָרְאָ֖ה אֶת־הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: und das Mal ist grünlich oder rötlich am Kleid oder am Fell oder an Kette oder am Einschlag oder an irgendeinem Gegenstand von Fell, so ist es ein Aussatzmal, und man soll es dem Priester zeigen.

Kommentar: והיה הנגע ירקרק או אדמדם בבגד או בעור או־בשתי או־בערב או בכל־כלי־עור zeigt die charakteristischen Farben der Textil-צרעת. והיה הנגע ירקרק או אדמדם (und das Mal ist grünlich oder rötlich) - ירקרק (grünlich) und אדמדם (rötlich) als charakteristische Verfärbungen. Die folgenden או-Glieder listen alle Materialien aus V. 47-48 auf.
נגע צרעת הוא והראה את־הכהן zeigt Diagnose und Verfahren. נגע צרעת הוא (ein Aussatzmal ist es) mit emphatischem הוא. והראה את־הכהן (und man soll es dem Priester zeigen) - ראה im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt die Pflicht zur priesterlichen Begutachtung.
ירקרק או אדמדם als spezifische Farbkriterien für Textil-צרעת im Unterschied zu den weißlichen Farben bei Haut-צרעת. והראה את־הכהן entspricht dem Grundprinzip priesterlicher Diagnose-Autorität.
Die LXX übersetzt ירקרק (yeraqa - "grünlich") als χλωρίζουσα (grünend) und אדמדם (adamdam - "rötlich") als πυρρίζουσα (rötend).
Die Satzstruktur: zeigt Farbkriterien und Verfahren: Farbspezifikation + vollständige Materialaufzählung + צרעת-Diagnose + Untersuchungsanordnung. Die Struktur etabliert Textil-צרעת-Kriterien.
Dieser Vers etabliert grünliche oder rötliche Verfärbung als Kriterium für Textil-צרעת und ordnet priesterliche Begutachtung an.
Leviticus 13,50
Hebräisch: וְרָאָ֥ה הַכֹּהֵ֖ן אֶת־הַנָּ֑גַע וְהִסְגִּ֥יר אֶת־הַנֶּ֖גַע שִׁבְעַ֥ת יָמִֽים׃
Deutsch: Und der Priester soll das Mal sehen und das, woran das Mal ist, sieben Tage einschließen.

Kommentar: וראה הכהן את־הנגע והסגיר את־הנגע שבעת ימים zeigt das Quarantäneverfahren für Textilien. וראה הכהן את־הנגע (und der Priester soll das Mal sehen) entspricht der angeordneten Untersuchung aus V. 49. והסגיר את־הנגע שבעת ימים (und er soll das Mal sieben Tage einschließen) - הסגיר (einschließen) im Hifil-Perfekt, את־הנגע metonymisch für den betroffenen Gegenstand.
את־הנגע in beiden Vershälften metonymisch für das befallene Textil oder Leder. שבעת ימים als Standardquarantänezeit entsprechend den Hautfällen.
Die LXX übersetzt וראה mit ὄψεται (er wird sehen) und והסגיר mit ἀφοριεῖ (er wird absondern).
Die Satzstruktur: zeigt Standardverfahren: priesterliche Untersuchung + Quarantäneanordnung. Die knappe Struktur entspricht dem etablierten Verfahren.
Dieser Vers etabliert das siebentägige Quarantäneverfahren für verdächtige Textilien und Lederprodukte.
Leviticus 13,51
Hebräisch: וְרָאָ֨ה אֶת־הַנֶּ֜גַע בַּיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִ֗י כִּֽי־פָשָׂ֤ה הַנֶּ֨גַע֙ בַּ֠בֶּגֶד אֽוֹ־בַשְּׁתִ֤י אֽוֹ־בָעֵ֨רֶב֙ א֣וֹ בָע֔וֹר לְכֹ֛ל אֲשֶׁר־יֵעָשֶׂ֥ה הָע֖וֹר לִמְלָאכָ֑ה צָרַ֧עַת מַמְאֶ֛רֶת הַנֶּ֖גַע טָמֵ֥א הֽוּא׃
Deutsch: Und wenn er das Mal sieht am siebten Tag, dass das Mal sich ausgebreitet hat am Kleid oder an Kette oder am Einschlag oder am Fell, an allem, was aus Fell gemacht wird zur Arbeit, so ist das Mal ein fressender Aussatz: es ist unrein.

Kommentar: וראה את־הנגע ביום השביעי כי־פשה הנגע בבגד או־בשתי או־בערב או בעור לכל אשר־יעשה העור למלאכה zeigt die Nachuntersuchung mit Ausbreitungskriterium. וראה את־הנגע ביום השביעי (und er sieht das Mal am siebten Tag) entspricht dem Standardverfahren. כי־פשה הנגע (dass das Mal sich ausgebreitet hat) - פשה (sich ausbreiten) als entscheidendes Kriterium. Die Materialaufzählung entspricht V. 48-49. לכל אשר־יעשה העור למלאכה (an allem, was aus Fell zur Arbeit gemacht wird) umfasst alle Ledererzeugnisse.
צרעת מאמרת הנגע טמא הוא zeigt die spezifische Diagnose. צרעת מאמרת (fressender Aussatz) - מאמרת (fressend) als Partizip feminin von מאר (bitter machen/fressen). הנגע טמא הוא (das Mal ist unrein) mit emphatischem הוא.
פשה הנגע als entscheidendes Kriterium entsprechend den Hautfällen. צרעת מאמרת als spezifischer Begriff für aggressive Textil-צרעת. טמא הוא zeigt kultische Unreinheit auch bei unbelebten Objekten.
Die LXX übersetzt צרעת ממארת (tzara'at mam'eret - "fressende Lepra") als λέπρα ἔμμονός (hartnäckige Lepra).
Die Satzstruktur: zeigt Diagnosekriterium: terminierte Untersuchung + Ausbreitungsnachweis + vollständige Materialaufzählung + spezifische צרעת-Diagnose + Unreinheitsklassifikation. Die Struktur zeigt definitive negative Diagnose.
Dieser Vers diagnostiziert ausgebreitete Textil-צרעת als צרעת מאמרת (fressender Aussatz) mit Unreinheitsklassifikation.
Leviticus 13,52
Hebräisch: וְשָׂרַ֨ף אֶת־הַבֶּ֜גֶד א֥וֹ אֶֽת־הַשְּׁתִ֣י׀ א֣וֹ אֶת־הָעֵ֗רֶב בַּצֶּ֨מֶר֙ א֣וֹ בַפִּשְׁתִּ֔ים א֚וֹ אֶת־כָּל־כְּלִ֣י הָע֔וֹר אֲשֶׁר־יִהְיֶ֥ה בוֹ֖ הַנָּ֑גַע כִּֽי־צָרַ֤עַת מַמְאֶ֨רֶת֙ הִ֔וא בָּאֵ֖שׁ תִּשָּׂרֵֽף׃
Deutsch: Und man soll das Kleid oder die Kette oder den Einschlag von Wolle oder von Leinen oder jedes Gerät von Fell, woran das Mal ist, verbrennen; denn es ist ein fressender Aussatz: Es soll mit Feuer verbrannt werden.

Kommentar: ושרף את־הבגד או את־השתי או את־הערב בצמר או בפשתים או את־כל־כלי העור אשר־יהיה בו הנגע zeigt die drastische Behandlung. ושרף (und man soll verbrennen) - שרף (verbrennen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. Die vollständige Materialaufzählung entspricht V. 47-49. אשר־יהיה בו הנגע (woran das Mal ist) spezifiziert die betroffenen Gegenstände.
כי־צרעת מאמרת הוא באש תשרף begründet und verstärkt die Anweisung. כי־צרעת מאמרת הוא (denn fressender Aussatz ist es) begründet die Verbrennung. באש תשרף (mit Feuer soll es verbrannt werden) - שרף im Nifal-Imperfekt verstärkt die Verbrennungsanweisung.
ושרף zeigt totale Vernichtung als einzige Lösung bei צרעת מאמרת. כי־צרעת מאמרת הוא begründet die Drastik der Maßnahme. באש תשרף verstärkt die Verbrennungsanweisung.
Die LXX übersetzt ושרף mit κατακαυθήσεται (wird verbrannt werden), מאמרת mit διαβιβρώσκουσα (durchfressend) und באש תשרף mit πυρὶ κατακαυθήσεται (mit Feuer wird es verbrannt werden).
Die Satzstruktur: zeigt drastische Maßnahme: Verbrennungsanweisung + vollständige Materialaufzählung + Begründung + verstärkte Verbrennungsanweisung. Die Struktur betont die Totalität der Vernichtung.
Dieser Vers ordnet die vollständige Verbrennung aller von צרעת מאמרת befallenen Textilien und Lederprodukte an.
Leviticus 13,53
Hebräisch: וְאִם֮ יִרְאֶ֣ה הַכֹּהֵן֒ וְהִנֵּה֙ לֹא־פָשָׂ֣ה הַנֶּ֔גַע בַּבֶּ֕גֶד א֥וֹ בַשְּׁתִ֖י א֣וֹ בָעֵ֑רֶב א֖וֹ בְּכָל־כְּלִי־עֽוֹר׃
Deutsch: Und wenn der Priester sieht, und siehe, das Mal hat sich nicht ausgebreitet am Kleid oder an Kette oder am Einschlag oder an irgendeinem Gerät von Fell,

Kommentar: ואם יראה הכהן והנה לא־פשה הנגע בבגד או בשתי או בערב או בכל־כלי־עור zeigt den alternativen Befund. ואם יראה הכהן (und wenn der Priester sieht) entspricht der Nachuntersuchung am siebten Tag. והנה לא־פשה הנגע (und siehe, das Mal hat sich nicht ausgebreitet) - לא־פשה (hat sich nicht ausgebreitet) als positives Zeichen im Gegensatz zu V. 51. Die Materialaufzählung entspricht den vorherigen Versen.
לא־פשה הנגע zeigt Stillstand der Verfärbung als positives Kriterium. Die vollständige Materialaufzählung zeigt systematische Anwendung auf alle Textilarten.
Die LXX übersetzt לא־פשה mit οὐ διεχύθη (breitete sich nicht aus) und כל־כלי־עור mit παντὶ σκεύει δερματίνῳ (jedem Ledergerät).
Die Satzstruktur: zeigt alternative Entwicklung: Konditionalsatz mit priesterlicher Untersuchung + negatives Ausbreitungskriterium + vollständige Materialaufzählung. Die unvollständige Struktur führt zu V. 54.
Dieser Vers zeigt den positiven Fall ohne Ausbreitung bei der Nachuntersuchung von Textil-צרעת.
Leviticus 13,54
Hebräisch: וְצִוָּה֙ הַכֹּהֵ֔ן וְכִ֨בְּס֔וּ אֵ֥ת אֲשֶׁר־בּוֹ֖ הַנָּ֑גַע וְהִסְגִּירֹ֥ו שִׁבְעַת־יָמִ֖ים שֵׁנִֽית׃
Deutsch: So soll der Priester gebieten, dass man wäscht, woran das Mal ist; und er soll es zum zweiten Mal sieben Tage einschließen.

Kommentar: וצוה הכהן וכבסו את אשר־בו הנגע והסגירו שבעת־ימים שנית zeigt das erweiterte Verfahren bei Nicht-Ausbreitung. וצוה הכהן (und der Priester soll gebieten) - צוה (gebieten) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt priesterliche Anweisung. וכבסו את אשר־בו הנגע (und man soll waschen, woran das Mal ist) - כבס (waschen) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, את אשר־בו הנגע (das, woran das Mal ist) bezeichnet den betroffenen Gegenstand.
והסגירו שבעת־ימים שנית zeigt erweiterte Quarantäne. והסגירו (und er soll es einschließen) entspricht V. 50. שבעת־ימים שנית (sieben Tage zum zweiten Mal) entspricht dem Verfahren bei Hautfällen.
וצוה הכהן zeigt aktive priesterliche Anweisung. וכבסו als Reinigungsversuch vor erneuter Beobachtung. שנית zeigt systematische Verlängerung der Beobachtungszeit.
Die LXX übersetzt וצוה mit συντάξει (er wird anordnen), וכבסו mit πλυθήσεται (es wird gewaschen werden) und שנית mit δεύτερον (zum zweiten Mal).
Die Satzstruktur: zeigt erweiterte Behandlung: priesterliche Anweisung + Waschgebot + erweiterte Quarantäne. Die Struktur zeigt vorsichtiges Verfahren mit Reinigungsversuch.
Dieser Vers ordnet Waschen und zweite Quarantänewoche für nicht-ausgebreitete Textil-צרעת an.
Leviticus 13,55
Hebräisch: וְרָאָ֨ה הַכֹּהֵ֜ן אַחֲרֵ֣י׀ הֻכַּבֵּ֣ס אֶת־הַנֶּ֗גַע וְ֠הִנֵּה לֹֽא־הָפַ֨ךְ הַנֶּ֤גַע אֶת־עֵינוֹ֙ וְהַנֶּ֣גַע לֹֽא־פָשָׂ֔ה טָמֵ֣א ה֔וּא בָּאֵ֖שׁ תִּשְׂרְפֶ֑נּוּ פְּחֶ֣תֶת הִ֔וא בְּקָרַחְתּוֹ֖ א֥וֹ בְגַבַּחְתּוֹֽ׃
Deutsch: Und wenn der Priester sieht nach dem Waschen des Mals, und siehe, das Mal hat sein Aussehen nicht verändert, und das Mal hat sich nicht ausgebreitet, so ist es unrein; im Feuer sollst du es verbrennen. Es ist eine Vertiefung auf seiner Rückseite oder auf seiner Vorderseite.

Kommentar: וראה הכהן אחרי הכבס את־הנגע והנה לא־הפך הנגע את־עינו והנגע לא־פשה טמא הוא באש תשרפנו zeigt die Nachuntersuchung nach dem Waschen. וראה הכהן אחרי הכבס את־הנגע (und der Priester sieht nach dem Waschen das Mal) - אחרי הכבס (nach dem Waschen) zeigt den Zeitpunkt. והנה לא־הפך הנגע את־עינו (und siehe, das Mal hat sein Aussehen nicht verändert) - לא־הפך את־עינו (hat sein Aussehen nicht verändert) zeigt Persistenz der Verfärbung. והנגע לא־פשה (und das Mal hat sich nicht ausgebreitet) bestätigt Stillstand.
טמא הוא באש תשרפנו פחתת הוא בקרחתו או בגבחתו zeigt die Diagnose. טמא הוא (unrein ist es) trotz Nicht-Ausbreitung. באש תשרפנו (mit Feuer sollst du es verbrennen). פחתת הוא בקרחתו או בגבחתו (eine Vertiefung ist es auf seiner Rückseite oder auf seiner Vorderseite) - פחתת (Vertiefung/Fraß), קרחתו (seiner Rückseite), גבחתו (seiner Vorderseite).
לא־הפך את־עינו zeigt, dass Waschen die Verfärbung nicht entfernt hat. פחתת als spezifischer Begriff für eingeätzte צרעת. בקרחתו או בגבחתו verwendet die Kahlheitsterminologie metaphorisch für Textilien.
Die LXX interpretiert פחתת (pechetat - "Vertiefung/Loch") und die anatomischen Begriffe קרחתו/גבחתו als ἐστήρικται (es ist fest eingewurzelt), was eine andere Interpretation der Textilschäden darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt negative Diagnose: Untersuchung nach Behandlung + zwei negative Kriterien + Unreinheitsklassifikation + Verbrennungsanweisung + spezifische Diagnose mit Lokalisation. Die Struktur zeigt, dass Hartnäckigkeit zur Vernichtung führt.
Dieser Vers zeigt, dass persistierende Verfärbung trotz Waschens als פחתת (Vertiefung/Fraß) zur Verbrennung führt.
Leviticus 13,56
Hebräisch: וְאִם֮ רָאָ֣ה הַכֹּהֵן֒ וְהִנֵּה֙ כֵּהָ֣ה הַנֶּ֔גַע אַחֲרֵ֖י הֻכַּבֵּ֣ס אֹתוֹ֑ וְקָרַ֣ע אֹתוֹ֗ מִן־הַבֶּ֨גֶד֙ א֣וֹ מִן־הָע֔וֹר א֥וֹ מִן־הַשְּׁתִ֖י א֥וֹ מִן־הָעֵֽרֶב׃
Deutsch: Und wenn der Priester sieht, und siehe, das Mal ist dunkel geworden nach dem Waschen, so soll er es abreißen vom Kleid oder vom Fell oder von Kette oder vom Einschlag.

Kommentar: ואם ראה הכהן והנה כהה הנגע אחרי הכבס אתו וקרע אתו מן־הבגד או מן־העור או מן־השתי או מן־הערב zeigt die positive Alternative. ואם ראה הכהן והנה כהה הנגע (und wenn der Priester sieht, und siehe, das Mal ist dunkel geworden) - כהה (dunkel geworden/verblasst) im Qal-Perfekt zeigt Besserung. אחרי הכבס אתו (nach dem Waschen es) bestätigt den Zeitpunkt.
וקרע אתו (und er soll es abreißen) - קרע (reißen/abreißen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt partielle Entfernung. מן־הבגד או מן־העור או מן־השתי או מן־הערב (vom Kleid oder vom Fell oder von Kette oder vom Einschlag) mit partitivem מן zeigt, dass nur der betroffene Teil entfernt wird.
כהה הנגע zeigt erfolgreiche Behandlung durch Waschen. וקרע אתו als partielle Lösung - nur der betroffene Bereich wird entfernt. Die מן-Konstruktionen zeigen, dass der Rest des Materials gerettet werden kann.
Die LXX übersetzt כהה mit ἠμαύρωται (ist dunkel geworden), וקרע mit περιελεῖ (er wird entfernen) und die מן-Konstruktionen mit entsprechenden Ablativen.
Die Satzstruktur: zeigt partielle Lösung: Konditionalsatz mit positiver Veränderung + Zeitangabe + partielle Entfernung + Materialaufzählung. Die Struktur zeigt Materialschonung bei Besserung.
Dieser Vers zeigt, dass Verblassung nach dem Waschen zur partiellen Entfernung des betroffenen Bereichs führt.
Leviticus 13,57
Hebräisch: וְאִם־תֵּרָאֶ֨ה ע֜וֹד בַּ֠בֶּגֶד אֽוֹ־בַשְּׁתִ֤י אֽוֹ־בָעֵ֨רֶב֙ א֣וֹ בְכָל־כְּלִי־ע֔וֹר פֹּרַ֖חַת הִ֑וא בָּאֵ֣שׁ תִּשְׂרְפֶ֔נּוּ אֵ֥ת אֲשֶׁר־בּוֹ֖ הַנָּֽגַע׃
Deutsch: Und wenn es noch erscheint im Kleid oder in Kette oder in Einschlag oder in irgendeinem Gerät aus Fell, so ist es ausbrechend; im Feuer sollst du das, woran das Mal ist, verbrennen.

Kommentar: ואם־תראה עוד בבגד או־בשתי או־בערב או בכל־כלי־עור פרחת הוא באש תשרפנו את אשר־בו הנגע zeigt Wiederauftreten nach partieller Entfernung. ואם־תראה עוד (und wenn es noch erscheint) - תראה (erscheint) im Nifal-Imperfekt, עוד (noch/wieder) zeigt erneutes Auftreten. Die Materialaufzählung entspricht den vorherigen Versen.
פרחת הוא באש תשרפנו את אשר־בו הנגע zeigt die drastische Konsequenz. פרחת הוא (ausbrechend ist es) - פרחת (ausbrechend) als feminin Partizip zeigt aktive Ausbreitung. באש תשרפנו (mit Feuer sollst du es verbrennen). את אשר־בו הנגע (das, woran das Mal ist) spezifiziert den gesamten betroffenen Gegenstand.
תראה עוד zeigt, dass partielle Entfernung nicht erfolgreich war. פרחת zeigt aktive, aggressive צרעת. את אשר־בו הנגע zeigt totale Vernichtung des befallenen Gegenstands.
Die LXX übersetzt תראה עוד mit ὀφθῇ ἔτι (noch gesehen wird), פרחת mit ἐξανθοῦσα (aufblühend) und תשרפנו mit κατακαύσεις αὐτό (du wirst es verbrennen).
Die Satzstruktur: zeigt endgültige Lösung: Konditionalsatz mit Wiederauftreten + aktive Ausbreitung + totale Verbrennungsanweisung. Die Struktur zeigt, dass Wiederauftreten zur kompletten Vernichtung führt.
Dieser Vers zeigt, dass Wiederauftreten von צרעת nach partieller Entfernung zur totalen Verbrennung des Gegenstands führt.
Leviticus 13,58
Hebräisch: וְהַבֶּ֡גֶד אֽוֹ־הַשְּׁתִ֨י אוֹ־הָעֵ֜רֶב אֽוֹ־כָל־כְּלִ֤י הָעוֹר֙ אֲשֶׁ֣ר תְּכַבֵּ֔ס וְסָ֥ר מֵהֶ֖ם הַנָּ֑גַע וְכֻבַּ֥ס שֵׁנִ֖ית וְטָהֵֽר׃
Deutsch: Und das Kleid oder Kette oder Einschlag oder jedes Gerät aus Fell, das du wäschst und von dem das Mal weicht, der soll zum zweiten Mal gewaschen werden, und er wird rein sein.

Kommentar: והבגד או־השתי או־הערב או־כל־כלי העור אשר תכבס וסר מהם הנגע וכבס שנית וטהר zeigt das positive Ende des Waschverfahrens. והבגד או־השתי או־הערב או־כל־כלי העור (und das Kleid oder Kette oder Einschlag oder jedes Gerät aus Fell) mit vollständiger Materialaufzählung. אשר תכבס וסר מהם הנגע (das du wäschst und von dem das Mal weicht) - תכבס (du wäschst) im Piel-Imperfekt, וסר מהם הנגע (und das Mal weicht von ihnen) - סר (weichen) im Qal-Perfekt.
וכבס שנית וטהר zeigt das abschließende Reinigungsritual. וכבס שנית (und es soll zum zweiten Mal gewaschen werden) - כבס im Nifal-Perfekt mit שנית (zum zweiten Mal). וטהר (und es wird rein sein) im Qal-Perfekt.
וסר מהם הנגע zeigt erfolgreiche Entfernung der צרעת durch Waschen. וכבס שנית als abschließende Reinigung entsprechend ritueller Praxis. וטהר zeigt endgültige Reinheit.
Die LXX übersetzt וסר מהם mit ἀποστῇ ἀπ᾽ αὐτῶν (weicht von ihnen), שנית mit δεύτερον (zum zweiten Mal) und וטהר mit καθαρὸν ἔσται (rein wird es sein).
Die Satzstruktur: zeigt positive Lösung: vollständige Materialaufzählung + erfolgreiche Behandlung + abschließende Reinigung + Reinheitsbestätigung. Die Struktur zeigt den vollständigen Reinigungsprozess.
Dieser Vers zeigt das positive Ende: erfolgreich gewaschene Textilien werden nach zweiter Wäsche als rein erklärt.
Leviticus 13,59
Hebräisch: זֹ֠את תּוֹרַ֨ת נֶֽגַע־צָרַ֜עַת בֶּ֥גֶד הַצֶּ֣מֶר׀ א֣וֹ הַפִּשְׁתִּ֗ים א֤וֹ הַשְּׁתִי֙ א֣וֹ הָעֵ֔רֶב א֖וֹ כָּל־כְּלִי־ע֑וֹר לְטַהֲרֹ֖ו א֥וֹ לְטַמְּאֹֽו׃
Deutsch: Dies ist die Torah des Aussatzmals an einem Kleid aus Wolle oder aus Leinen oder an Kette oder an Einschlag oder an jedem Gerät aus Fell, es für rein oder für unrein zu erklären.

Kommentar: זאת תורת נגע־צרעת בגד הצמר או הפשתים או השתי או הערב או כל־כלי־עור לטהרו או לטמאו ist die abschließende תורת-Formel für Textil-צרעת. זאת תורת נגע־צרעת (dies ist die Torah des Aussatzmals) entspricht den anderen תורת-Formeln. בגד הצמר או הפשתים (Kleid aus Wolle oder aus Leinen) mit הצמר und הפשתים als definite Formen. או השתי או הערב או כל־כלי־עור erweitert auf alle behandelten Materialien.
לטהרו או לטמאו zeigt den Zweck der תורת. לטהרו או לטמאו (es für rein oder für unrein zu erklären) - טהר und טמא im Piel-Infinitiv mit ל zur Zweckangabe zeigen die beiden möglichen priesterlichen Entscheidungen.
תורת נגע־צרעת fasst alle Textil-צרעת-Bestimmungen zusammen. לטהרו או לטמאו zeigt den binären Entscheidungscharakter der priesterlichen Diagnose.
Die LXX übersetzt תורת mit νόμος (Gesetz), נגע־צרעת mit ἁφῆς λέπρας (Mal der Lepra) und לטהרו או לטמאו mit καθαρίσαι αὐτὸ ἢ μιᾶναι αὐτό (es zu reinigen oder zu verunreinigen).
Die Satzstruktur: zeigt abschließende Zusammenfassung: תורת-Formel + vollständige Materialaufzählung + binärer Entscheidungszweck. Die Struktur schließt die Textil-צרעת-Bestimmungen ab.
Dieser abschließende Vers fasst alle Textil-צרעת-Bestimmungen als תורת zusammen und definiert deren Zweck als binäre Reinheits-/Unreinheitsentscheidung.
Kapitel 13 etabliert ein umfassendes medizinisch-kultisches Diagnosesystem für צרעת, das Menschen, Kleidung und Gegenstände umfasst. Die Struktur zeigt: 
1) Grundlegende Hautdiagnose (V. 1-8): Drei Grundformen von Hautveränderungen, zwei Hauptkriterien (weißes Haar, vertiefte Erscheinung), systematisches Quarantäneverfahren, Verlaufskontrolle mit möglicher Diagnoserevision. 

2) Spezielle Hautformen (V. 9-17): Chronische צרעת mit sofortiger Diagnose, paradoxe Reinheit bei totaler Weißfärbung, בשר חי als kritisches Unreinheitskriterium, Heilungsreversibilität. 

3) Sekundäre צרעת (V. 18-28): צרעת in geheilten Geschwüren und Brandwunden mit identischen Diagnosekriterien. 


4) Kopf-/Bart-צרעת (V. 29-37): נתק mit angepassten Kriterien (gelbes dünnes Haar), Rasur Verfahren, Heilungszeichen durch schwarzen Haarwuchs. 

5) Differentialdiagnosen (V. 38-44): בהק als harmlose weiße Flecken, natürliche Kahlheit, צרעת in Kahlheitsstellen. 

6) Soziale Konsequenzen (V. 45-46): Totale Isolation durch äußere Kennzeichnung, Warnrufe, Lagerausschluss. 

7) Textil-צרעת (V. 47-59): צרעת an Textilien und Leder mit grünlich-rötlichen Verfärbungen, Quarantäne-, Wasch- und Verbrennungsverfahren, צרעת מאמרת als aggressive Form.
Das Kapitel verbindet medizinische Beobachtung mit kultischer Praxis und sozialer Kontrolle. Das System zeigt bemerkenswerte Differenziertheit in Diagnosekriterien, Verlaufsbeobachtung und abgestuften Behandlungsverfahren. Die Übertragung des צרעת-Konzepts auf Textilien zeigt die Ausdehnung ritueller Reinheitsvorstellungen auf materielle Kultur.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 13 zeigt in der LXX eine bemerkenswerte medizinische und technische Präzisierung. Die griechischen Übersetzer verwendeten spezifische medizinische Terminologie für Hautkrankheiten und Textilschäden, was darauf hindeutet, dass sie mit ähnlichen Krankheitsbildern und handwerklichen Prozessen in der hellenistischen Welt vertraut waren. Die Konsistenz der Übersetzungen deutet auf eine systematische Anpassung an griechische medizinische und handwerkliche Fachsprache hin.
Leviticus 14,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר ist die Standardeinleitungsformel für göttliche Rede. וידבר יהוה (und der Ewige redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt direkte göttliche Kommunikation. אל־משה (zu Mose) spezifiziert den Empfänger. לאמר (sagend) als Infinitiv von אמר leitet die folgende Rede ein.
Diese Formel leitet Kap. 14 als neue Offenbarungseinheit ein, die sich von den Diagnosebestimmungen in Kap. 13 zu den Reinigungsritualen wendet.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (sprach) und לאמר mit λέγων (sagend).
Die Satzstruktur: zeigt Offenbarungseinleitung: göttlicher Sprecher + Empfänger + Redeankündigung. Die Struktur markiert den Übergang zu neuen Bestimmungen.
Dieser Vers leitet die תורת המצרע (Torah des Aussätzigen) für Reinigungsrituale ein.
Leviticus 14,2
Hebräisch: זֹ֤את תִּֽהְיֶה֙ תּוֹרַ֣ת הַמְּצֹרָ֔ע בְּי֖וֹם טָהֳרָתוֹ֑ וְהוּבָ֖א אֶל־הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Dies soll die Torah des Aussätzigen sein am Tag seiner Reinigung, und er soll zum Priester gebracht werden.

Kommentar: זאת תהיה תורת המצרע ביום טהרתו והובא אל־הכהן etabliert das Reinigungsritual. זאת תהיה תורת המצרע (dies soll die Torah des Aussätzigen sein) - תורת המצרע als Genitivkonstruktion für die Reinigungsvorschriften. ביום טהרתו (am Tag seiner Reinigung) - יום טהרתו mit טהרה (Reinigung) als abstrakter Begriff für den Reinigungsprozess.
והובא אל־הכהן (und er soll zum Priester gebracht werden) - הובא (er soll gebracht werden) im Hofal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt passive Zuführung zum Priester.
תורת המצרע unterscheidet sich von תורת נגע צרעת aus 13,59 durch Fokus auf Reinigung statt Diagnose. ביום טהרתו zeigt den spezifischen Anlass. והובא אל־הכהן zeigt priesterliche Kontrolle über den Reinigungsprozess.
Die LXX übersetzt תורת המצרע mit νόμος τοῦ λεπροῦ (Gesetz des Leprösen), ביום טהרתו mit ἐν ἡμέρᾳ καθαρισμοῦ αὐτοῦ (am Tag seiner Reinigung) und והובא mit ἀχθήσεται (er wird gebracht werden).
Die Satzstruktur: zeigt Ritualeinleitung: תורת-Formel + zeitliche Spezifikation + Verfahrensanweisung. Die Struktur etabliert den Übergang von Isolation zu Reinigung.
Dieser Vers etabliert das Reinigungsritual als תורת המצרע und ordnet die Zuführung zum Priester an.
Leviticus 14,3
Hebräisch: וְיָצָא֙ הַכֹּהֵ֔ן אֶל־מִח֖וּץ לַֽמַּחֲנֶ֑ה וְרָאָה֙ הַכֹּהֵ֔ן וְהִנֵּ֛ה נִרְפָּ֥א נֶֽגַע־הַצָּרַ֖עַת מִן־הַצָּרֽוּעַ׃
Deutsch: Und der Priester soll hinausgehen außerhalb des Lagers, und der Priester soll sehen, und siehe, das Aussatzmal ist vom Aussätzigen geheilt.

Kommentar: ויצא הכהן אל־מחוץ למחנה וראה הכהן והנה נרפא נגע־הצרעת מן־הצרוע zeigt die priesterliche Heilungsbestätigung. ויצא הכהן אל־מחוץ למחנה (und der Priester soll hinausgehen außerhalb des Lagers) - יצא (hinausgehen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, אל־מחוץ למחנה entspricht dem Isolationsort aus 13,46.
וראה הכהן והנה נרפא נגע־הצרעת מן־הצרוע zeigt die Heilungsdiagnose. וראה הכהן (und der Priester soll sehen) entspricht der diagnostischen Autorität. והנה נרפא נגע־הצרעת (und siehe, das Aussatzmal ist geheilt) - נרפא (ist geheilt) im Nifal-Perfekt von רפא. מן־הצרוע (vom Aussätzigen) zeigt die vollständige Heilung.
ויצא הכהן zeigt, dass der Priester zum Kranken kommt, nicht umgekehrt. נרפא נגע־הצרעת zeigt vollständige Heilung als Voraussetzung für Reinigung. מן־הצרוע betont die Trennung der צרעת von der Person.
Die LXX übersetzt ויצא mit ἐξελεύσεται (er wird hinausgehen), מחוץ למחנה mit ἔξω τῆς παρεμβολῆς (außerhalb des Lagers) und נרפא mit ἰάθη (ist geheilt worden).
Die Satzstruktur: zeigt Heilungsverifikation: priesterlicher Gang zum Isolationsort + diagnostische Untersuchung + bestätigte Heilung. Die Struktur zeigt den ersten Schritt des Reinigungsverfahrens.
Dieser Vers etabliert die priesterliche Heilungsbestätigung außerhalb des Lagers als Voraussetzung für die Reinigungsrituale.
Leviticus 14,4
Hebräisch: וְצִוָּה֙ הַכֹּהֵ֔ן וְלָקַ֧ח לַמִּטַּהֵ֛ר שְׁתֵּֽי־צִפֳּרִ֥ים חַיּ֖וֹת טְהֹר֑וֹת וְעֵ֣ץ אֶ֔רֶז וּשְׁנִ֥י תוֹלַ֖עַת וְאֵזֹֽב׃
Deutsch: So soll der Priester gebieten, und man soll für den sich Reinigenden nehmen zwei lebendige, reine Vögel und Zedernholz und Karmesinwolle und Ysop.

Kommentar: וצוה הכהן ולקח למטהר שתי־צפרים חיות טהרות ועץ ארז ושני תולעת ואזב listet die Reinigungsutensilien auf. וצוה הכהן (und der Priester soll gebieten) - צוה (gebieten) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt priesterliche Anweisung. ולקח למטהר (und man soll für den sich Reinigenden nehmen) - למטהר als Partizip mit ל zeigt den Begünstigten.
שתי־צפרים חיות טהרות (zwei lebendige, reine Vögel) - שתי־צפרים (zwei Vögel) mit חיות (lebendige) und טהרות (reine) als Qualitätsangaben. ועץ ארז ושני תולעת ואזב (und Zedernholz und Karmesinwolle und Ysop) - עץ ארז (Zedernholz), שני תולעת (Karmesinwolle), אזב (Ysop) als pflanzliche und textile Materialien.
שתי־צפרים für das doppelte Vogelritual. חיות טהרות betont Vitalität und kultische Reinheit. עץ ארז ושני תולעת ואזב als symbolische Materialien mit unterschiedlicher Herkunft (Baum, Tier, Pflanze).
Die LXX übersetzt שני תולעת (scheni tola'at - "Karmesinwolle") als κεκλωσμένον κόκκινον (gesponnener Purpur), was eine technischere Beschreibung des Textilmaterials darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt Materialbeschaffung: priesterliche Anweisung + Materialaufzählung mit Qualitätsangaben. Die Struktur zeigt die Vorbereitung des komplexen Reinigungsrituals.
Dieser Vers listet die fünf Materialien für das erste Reinigungsritual auf: zwei lebendige reine Vögel, Zedernholz, Karmesinwolle und Ysop.
Leviticus 14,5
Hebräisch: וְצִוָּה֙ הַכֹּהֵ֔ן וְשָׁחַ֖ט אֶת־הַצִּפּ֣וֹר הָאֶחָ֑ת אֶל־כְּלִי־חֶ֖רֶשׂ עַל־מַ֥יִם חַיִּֽים׃
Deutsch: Und der Priester soll gebieten, und man soll den einen Vogel schlachten in einem irdenen Gefäß über lebendigem Wasser.

Kommentar: וצוה הכהן ושחט את־הצפור האחת אל־כלי־חרש על־מים חיים zeigt das erste Vogelritual. וצוה הכהן (und der Priester soll gebieten) entspricht V. 4. ושחט את־הצפור האחת (und man soll den einen Vogel schlachten) - שחט (schlachten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, הצפור האחת (den einen Vogel) zeigt die Auswahl eines der beiden Vögel.
אל־כלי־חרש על־מים חיים spezifiziert Gefäß und Medium. אל־כלי־חרש (in einem irdenen Gefäß) - כלי־חרש (irdenes Gefäß) als unglasiertes Tongeschirr. על־מים חיים (über lebendigem Wasser) - מים חיים (lebendiges Wasser) als fließendes oder Quellwasser.
שחט את־הצפור האחת zeigt Opferung ohne Altarbezug. כלי־חרש als neutrales, ungeweihtes Gefäß. על־מים חיים zeigt, dass das Blut mit lebendigem Wasser vermischt wird.
Die LXX übersetzt ושחט mit σφάξει (er wird schlachten), כלי־חרש mit σκεῦος ὀστράκινον (irdenes Gefäß) und מים חיים mit ὕδωρ ζῶν (lebendiges Wasser).
Die Satzstruktur: zeigt rituellen Akt: priesterliche Anweisung + Schlachtung + Gefäßspezifikation + Wassermedium. Die Struktur zeigt präzise Ritualanweisung.
Dieser Vers ordnet die Schlachtung des ersten Vogels in einem irdenen Gefäß über lebendigem Wasser an.
Leviticus 14,6
Hebräisch: אֶת־הַצִּפֹּ֤ר הַֽחַיָּה֙ יִקַּ֣ח אֹתָ֔הּ וְאֶת־עֵ֥ץ הָאֶ֛רֶז וְאֶת־שְׁנִ֥י הַתּוֹלַ֖עַת וְאֶת־הָאֵזֹ֑ב וְטָבַ֨ל אוֹתָ֜ם וְאֵ֣ת׀ הַצִּפֹּ֣ר הַֽחַיָּ֗ה בְּדַם֙ הַצִּפֹּ֣ר הַשְּׁחֻטָ֔ה עַ֖ל הַמַּ֥יִם הַֽחַיִּֽים׃
Deutsch: Den lebendigen Vogel soll er nehmen, und das Zedernholz und die Karmesinwolle und den Ysop, und soll sie und den lebendigen Vogel eintauchen in das Blut des geschlachteten Vogels über dem lebendigen Wasser.

Kommentar: את־הצפר החיה יקח אתה ואת־עץ הארז ואת־שני התולעת ואת־האזב וטבל אותם ואת הצפר החיה בדם הצפר השחטה על המים החיים zeigt das Eintauchungsritual. את־הצפר החיה יקח אתה (den lebendigen Vogel soll er nehmen) - הצפר החיה (den lebendigen Vogel) im Gegensatz zum geschlachteten. Die weiteren Materialien entsprechen V. 4.
וטבל אותם ואת הצפר החיה בדם הצפר השחטה על המים החיים zeigt das Eintauchen. וטבל אותם (und er soll sie eintauchen) - טבל (eintauchen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. בדם הצפר השחטה (in das Blut des geschlachteten Vogels) mit השחטה als feminin Partizip passiv. על המים החיים (über dem lebendigen Wasser) aus V. 5.
הצפר החיה wird sowohl als Objekt des Nehmens als auch des Eintauchens genannt. טבל אותם ואת הצפר החיה zeigt, dass alle Materialien einschließlich des lebendigen Vogels eingetaucht werden. בדם הצפר השחטה על המים החיים zeigt die Blut-Wasser-Mischung.
Die LXX übersetzt הצפר החיה mit τὸ στρουθίον τὸ ζῶν (den lebendigen Vogel), וטבל mit βάψει (er wird eintauchen) und השחטה mit ἐσφαγμένου (des geschlachteten).
Die Satzstruktur: zeigt Eintauchungsritual: Materialaufnahme + Eintauchung aller Elemente + Spezifikation des Blut-Wasser-Mediums. Die Struktur zeigt komplexe Materialvereinigung.
Dieser Vers ordnet das Eintauchen aller Materialien einschließlich des lebendigen Vogels in das Blut-Wasser-Gemisch an.
Leviticus 14,7
Hebräisch: וְהִזָּ֗ה עַ֧ל הַמִּטַּהֵ֛ר מִן־הַצָּרַ֖עַת שֶׁ֣בַע פְּעָמִ֑ים וְטִ֣הֲרֹ֔ו וְשִׁלַּ֛ח אֶת־הַצִּפֹּ֥ר הַֽחַיָּ֖ה עַל־פְּנֵ֥י הַשָּׂדֶֽה׃
Deutsch: Und er soll sprengen auf den sich von der צרעת Reinigenden siebenmal, und ihn für rein erklären, und den lebendigen Vogel freilassen über das Angesicht des Feldes.

Kommentar: והזה על המטהר מן־הצרעת שבע פעמים וטהרו ושלח את־הצפר החיה על־פני השדה zeigt Besprengung, Reinheitserklärung und Vogelfreilassung. והזה על המטהר מן־הצרעת (und er soll sprengen auf den sich von der צרעת Reinigenden) - הזה (sprengen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, המטהר מן־הצרעת (den sich von der צרעת Reinigenden) zeigt den Empfänger der Besprengung.
שבע פעמים וטהרו zeigt Häufigkeit und Konsequenz. שבע פעמים (siebenmal) als rituell vollständige Zahl. וטהרו (und er soll ihn für rein erklären) - טהר (rein erklären) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv.
ושלח את־הצפר החיה על־פני השדה zeigt die Vogelfreilassung. ושלח (und er soll freilassen) - שלח (senden/freilassen) im Piel-Perfekt. על־פני השדה (über das Angesicht des Feldes) zeigt die Richtung ins Freie.
שבע פעמים als rituelle Vollzahl entsprechend anderen Besprengungsritualen. וטהרו zeigt die erste Reinheitserklärung. על־פני השדה zeigt Rückkehr des lebendigen Vogels zur Natur.
Die LXX übersetzt והזה mit ῥανεῖ (er wird sprengen), שבע פעמים mit ἑπτάκις (siebenmal), וטהרו mit καθαριεῖ αὐτόν (er wird ihn reinigen) und על־פני השדה mit εἰς τὸ πεδίον (ins Feld).
Die Satzstruktur: zeigt Ritualabschluss: Besprengung mit Häufigkeitsangabe + erste Reinheitserklärung + symbolische Freilassung. Die Struktur zeigt den Abschluss des ersten Reinigungsrituals.
Dieser Vers zeigt die siebenmalige Besprengung, erste Reinheitserklärung und symbolische Freilassung des lebendigen Vogels.
Leviticus 14,8
Hebräisch: וְכִבֶּס֩ הַמִּטַּהֵ֨ר אֶת־בְּגָדָ֜יו וְגִלַּ֣ח אֶת־כָּל־שְׂעָרֹ֗ו וְרָחַ֤ץ בַּמַּ֨יִם֙ וְטָהֵ֔ר וְאַחַ֖ר יָב֣וֹא אֶל־הַֽמַּחֲנֶ֑ה וְיָשַׁ֛ב מִח֥וּץ לְאָהֳלֹ֖ו שִׁבְעַ֥ת יָמִֽים׃
Deutsch: Und der sich Reinigende soll seine Kleider waschen und all sein Haar scheren und in Wasser baden, und er ist rein. Und danach soll er ins Lager kommen, aber er soll sieben Tage außerhalb seines Zeltes bleiben.

Kommentar: וכבס המטהר את־בגדיו וגלח את־כל־שערו ורחץ במים וטהר ואחר יבוא אל־המחנה וישב מחוץ לאהלו שבעת ימים zeigt die körperliche Reinigung und schrittweise Reintegration. וכבס המטהר את־בגדיו (und der sich Reinigende soll seine Kleider waschen) - כבס (waschen) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. וגלח את־כל־שערו (und all sein Haar scheren) - גלח (scheren) im Piel-Perfekt, כל־שערו (all sein Haar) zeigt totale Haarentfernung.
ורחץ במים וטהר (und in Wasser baden, und er ist rein) - רחץ (baden) im Qal-Perfekt. וטהר (und er ist rein) zeigt zweite Reinheitserklärung nach V. 7.
ואחר יבוא אל־המחנה וישב מחוץ לאהלו שבעת ימים zeigt begrenzte Reintegration. ואחר יבוא אל־המחנה (und danach soll er ins Lager kommen) zeigt Ende der totalen Isolation. וישב מחוץ לאהלו שבעת ימים (aber er soll sieben Tage außerhalb seines Zeltes bleiben) zeigt Zwischenstatus.
כבס את־בגדיו וגלח את־כל־שערו ורחץ במים als dreifache körperliche Reinigung. וטהר als zweite Reinheitsbestätigung. יבוא אל־המחנה aber מחוץ לאהלו zeigt graduellen Reintegrationsprozess.
Die LXX übersetzt וכבס mit πλυνεῖ (er wird waschen), וגלח mit ξυρήσει (er wird scheren), ורחץ mit λούσεται (er wird baden) und מחוץ לאהלו mit ἔξω τῆς οἰκίας αὐτοῦ (außerhalb seines Hauses).
Die Satzstruktur: zeigt Übergangsphase: dreifache körperliche Reinigung + zweite Reinheitsbestätigung + eingeschränkte Rückkehr + Zwischenquarantäne. Die Struktur zeigt gestuften Reintegrationsprozess.
Dieser Vers etabliert die Übergangsphase: körperliche Reinigung, Rückkehr ins Lager, aber siebentägige Zeltisolation.
Leviticus 14,9
Hebräisch: וְהָיָה֩ בַיּ֨וֹם הַשְּׁבִיעִ֜י יְגַלַּ֣ח אֶת־כָּל־שְׂעָרֹ֗ו אֶת־רֹאשֹׁ֤ו וְאֶת־זְקָנוֹ֙ וְאֵת֙ גַּבֹּ֣ת עֵינָ֔יו וְאֶת־כָּל־שְׂעָרֹ֖ו יְגַלֵּ֑חַ וְכִבֶּ֣ס אֶת־בְּגָדָ֗יו וְרָחַ֧ץ אֶת־בְּשָׂרֹ֛ו בַּמַּ֖יִם וְטָהֵֽר׃
Deutsch: Und es soll sein am siebten Tag: er soll all sein Haar scheren, seinen Kopf und seinen Bart und seine Augenbrauen; all sein Haar soll er scheren. Und er soll seine Kleider waschen und seinen Körper in Wasser baden, und er ist rein.

Kommentar: והיה ביום השביעי יגלח את־כל־שערו את־ראשו ואת־זקנו ואת גבת עיניו ואת־כל־שערו יגלח וכבס את־בגדיו ורחץ את־בשרו במים וטהר zeigt die zweite umfassende Reinigung. והיה ביום השביעי (und es soll sein am siebten Tag) nach der Zeltisolation. יגלח את־כל־שערו (er soll all sein Haar scheren) wiederholt V. 8.
את־ראשו ואת־זקנו ואת גבת עיניו spezifiziert detailliert. את־ראשו (seinen Kopf), ואת־זקנו (und seinen Bart), ואת גבת עיניו (und seine Augenbrauen) - גבת עיניו (Augenbrauen) als spezielle Körperbehaarung. ואת־כל־שערו יגלח (und all sein Haar soll er scheren) bekräftigt die Totalität.
וכבס את־בגדיו ורחץ את־בשרו במים וטהר wiederholt die Reinigungsakte aus V. 8. ורחץ את־בשרו (und seinen Körper baden) mit expliziter Nennung von בשרו (sein Körper/Fleisch).
יגלח את־כל־שערו mit detaillierter Aufzählung zeigt totale Haarentfernung. גבת עיניו als spezifische Nennung der Augenbrauen. וטהר als dritte Reinheitsbestätigung nach umfassender Reinigung.
Die LXX spezifiziert גבת עיניו (gabbot einav - "Augenbrauen") als τὰς ὀφρύας, was eine präzise anatomische Identifikation zeigt.
Die Satzstruktur: zeigt abschließende Reinigung: zeitliche Spezifikation + detaillierte Haarentfernung + bekräftigende Wiederholung + körperliche Reinigung + dritte Reinheitsbestätigung. Die Struktur zeigt die Gründlichkeit der finalen Reinigung.
Dieser Vers zeigt die umfassende zweite Reinigung am siebten Tag mit detaillierter Haarentfernung und dritter Reinheitsbestätigung.
Leviticus 14,10
Hebräisch: וּבַיּ֣וֹם הַשְּׁמִינִ֗י יִקַּ֤ח שְׁנֵֽי־כְבָשִׂים֙ תְּמִימִ֔ים וְכַבְשָׂ֥ה אַחַ֛ת בַּת־שְׁנָתָ֖הּ תְּמִימָ֑ה וּשְׁלֹשָׁ֣ה עֶשְׂרֹנִ֗ים סֹ֤לֶת מִנְחָה֙ בְּלוּלָ֣ה בַשֶּׁ֔מֶן וְלֹ֥ג אֶחָ֖ד שָֽׁמֶן׃
Deutsch: Und am achten Tag soll er nehmen zwei fehlerlose Lämmer und ein fehlerloses einjähriges weibliches Lamm und drei Zehntel Feinmehl als Speisopfer, mit Öl vermengt, und ein Log Öl.

Kommentar: וביום השמיני יקח שני־כבשים תמימים וכבשה אחת בת־שנתה תמימה ושלשה עשרנים סלת מנחה בלולה בשמן ולג אחד שמן zeigt die Opfermaterialien für das finale Reinigungsritual. וביום השמיני (und am achten Tag) zeigt den Tag nach der siebentägigen Zwischenisolation.
יקח שני־כבשים תמימים וכבשה אחת בת־שנתה תמימה spezifiziert die Opfertiere. שני־כבשים תמימים (zwei fehlerlose Lämmer) - תמימים (fehlerlos) als Qualitätsanforderung. וכבשה אחת בת־שנתה תמימה (und ein fehlerloses einjähriges weibliches Lamm) - בת־שנתה (einjährig) zeigt Altersangabe, תמימה wiederholt die Fehlerlosigkeit.
ושלשה עשרנים סלת מנחה בלולה בשמן ולג אחד שמן zeigt die Beigaben. שלשה עשרנים (drei Zehntel) als Mengenangabe, סלת מנחה בלולה בשמן (Feinmehl als Speisopfer, mit Öl vermengt). ולג אחד שמן (und ein Log Öl) - לג als Hohlmaß.
שני־כבשים und כבשה אחת zeigen drei Tiere für verschiedene Opferarten. תמימים und תמימה betonen kultische Perfektion. שלשה עשרנים als große Menge Mehl. לג אחד שמן als zusätzliches Öl für spezielle Riten.
Die LXX übersetzt לג (log - hebräisches Hohlmaß) als κοτύλην (kotyle - griechisches Hohlmaß), was etwa einem halben Liter entspricht.
Die Satzstruktur: zeigt Opfervorbereitung: zeitliche Spezifikation + drei Opfertiere mit Qualitätsangaben + Speisopfer-Beigaben + zusätzliches Öl. Die Struktur zeigt umfassende Opfervorbereitung.
Dieser Vers zeigt die umfangreichen Opfermaterialien für das finale Reinigungsritual am achten Tag: drei Lämmer, Speisopfer und zusätzliches Öl.
Leviticus 14,11
Hebräisch: וְהֶעֱמִ֞יד הַכֹּהֵ֣ן הַֽמְטַהֵ֗ר אֵ֛ת הָאִ֥ישׁ הַמִּטַּהֵ֖ר וְאֹתָ֑ם לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und der reinigende Priester soll den Mann, der sich reinigt, und diese (Dinge) vor den Ewigen stellen am Eingang des Zeltes der Begegnung.

Kommentar: והעמיד הכהן המטהר את האיש המטהר ואתם לפני יהוה פתח אהל מועד zeigt die Präsentation vor JHWH. והעמיד הכהן המטהר (und der reinigende Priester soll stellen) - העמיד (stellen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, הכהן המטהר (der reinigende Priester) als Partizip.
את האיש המטהר ואתם zeigt Person und Materialien. את האיש המטהר (den Mann, der sich reinigt) - המטהר (der sich reinigt) als Partizip entsprechend הכהן המטהר. ואתם (und diese) bezieht sich auf die Opfermaterialien aus V. 10.
לפני יהוה פתח אהל מועד spezifiziert den heiligen Ort. לפני יהוה (vor den Ewigen) zeigt göttliche Präsenz. פתח אהל מועד (am Eingang des Zeltes der Begegnung) als Übergangsbereich zwischen profanem und heiligem Raum.
הכהן המטהר und האיש המטהר als parallele Partizipien betonen beide Rollen im Reinigungsprozess. ואתם umfasst alle Opfermaterialien. פתח אהל מועד als ritueller Ort für Übergangsriten.
Die LXX übersetzt הכהן המטהר mit ὁ ἱερεὺς ὁ καθαρίζων (der reinigende Priester), המטהר mit τὸν καθαριζόμενον (den sich Reinigenden) und פתח אהל מועד mit παρὰ τὴν θύραν τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου (bei der Tür des Zeltes des Zeugnisses).
Die Satzstruktur: zeigt Ritualpräsentation: Priesterrolle + Personenpräsentation + Materialpräsentation + göttliche Präsenz + heiliger Ort. Die Struktur zeigt formelle Präsentation vor JHWH.
Dieser Vers zeigt die formelle Präsentation des Gereinigten und aller Opfermaterialien vor JHWH am Heiligtum.
Leviticus 14,12
Hebräisch: וְלָקַ֨ח הַכֹּהֵ֜ן אֶת־הַכֶּ֣בֶשׂ הָאֶחָ֗ד וְהִקְרִ֥יב אֹתוֹ֛ לְאָשָׁ֖ם וְאֶת־לֹ֣ג הַשָּׁ֑מֶן וְהֵנִ֥יף אֹתָ֛ם תְּנוּפָ֖ה לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll nehmen das eine Lamm und es als Schuldopfer darbringen und das Log Öl, und soll sie schwingen als Schwingopfer vor dem Ewigen.

Kommentar: ולקח הכהן את־הכבש האחד והקריב אתו לאשם ואת־לג השמן והניף אתם תנופה לפני יהוה zeigt das erste Opferritual. ולקח הכהן את־הכבש האחד (und der Priester soll nehmen das eine Lamm) aus den drei Lämmern aus V. 10. והקריב אתו לאשם (und es als Schuldopfer darbringen) - אשם (Schuldopfer) als spezifische Opferart.
ואת־לג השמן (und das Log Öl) aus V. 10. והניף אתם תנופה לפני יהוה (und soll sie schwingen als Schwingopfer vor dem Ewigen) - הניף (schwingen) im Hifil-Perfekt, תנופה (Schwingopfer) als ritueller Akt, אתם bezieht sich auf Lamm und Öl.
הכבש האחד zeigt Auswahl eines der beiden männlichen Lämmer. לאשם klassifiziert das Opfer als Schuldopfer. תנופה לפני יהוה zeigt das Schwingungsritual als Präsentationsakt vor JHWH.
Die LXX übersetzt לאשם mit περὶ πλημμελείας (bezüglich der Verfehlung), תנופה mit ἀφαίρεμα (Abhebung) und והניף mit ἀνοίσει (er wird darbringen).
Die Satzstruktur: zeigt Opferbeginn: Materialauswahl + Opferklassifikation + zusätzliches Element + Schwingungsritual. Die Struktur zeigt den Beginn der komplexen Opfersequenz.
Dieser Vers zeigt die Auswahl und Präsentation des ersten Lamms als Schuldopfer zusammen mit dem Öl als Schwingopfer.
Leviticus 14,13
Hebräisch: וְשָׁחַ֣ט אֶת־הַכֶּ֗בֶשׂ בִּ֠מְקוֹם אֲשֶׁ֨ר יִשְׁחַ֧ט אֶת־הַֽחַטָּ֛את וְאֶת־הָעֹלָ֖ה בִּמְק֣וֹם הַקֹּ֑דֶשׁ כִּ֡י כַּ֠חַטָּאת הָאָשָׁ֥ם הוּא֙ לַכֹּהֵ֔ן קֹ֥דֶשׁ קָֽדָשִׁ֖ים הֽוּא׃
Deutsch: Und er soll das Lamm schlachten an dem Ort, wo man das Sündopfer und das Aufsteigeopfer schlachtet, an heiliger Stätte; denn wie das Sündopfer gehört das Schuldopfer dem Priester: es ist hochheilig.

Kommentar: ושחט את־הכבש במקום אשר ישחט את־החטאת ואת־העלה במקום הקדש כי כחטאת האשם הוא לכהן קדש קדשים הוא spezifiziert Schlachtungsort und priesterliche Berechtigung. ושחט את־הכבש במקום אשר ישחט את־החטאת ואת־העלה (und er soll das Lamm schlachten an dem Ort, wo man das Sündopfer und das Aufsteigeopfer schlachtet) zeigt den Standardort für Opferschlachtungen. במקום הקדש (an heiliger Stätte) bekräftigt die Heiligkeit.
כי כחטאת האשם הוא לכהן קדש קדשים הוא erklärt den Status. כי כחטאת האשם הוא לכהן (denn wie das Sündopfer gehört das Schuldopfer dem Priester) - כחטאת (wie das Sündopfer) zeigt Parallele, לכהן (dem Priester) zeigt priesterlichen Anteil. קדש קדשים הוא (hochheilig ist es) mit emphatischem הוא.
במקום אשר ישחט את־החטאת ואת־העלה zeigt Standardverfahren für alle Hauptopfer. כחטאת האשם stellt אשם und חטאת als gleichwertige priesterliche Opfer dar. קדש קדשים als höchste Heiligkeitsstufe.
Die LXX übersetzt במקום הקדש mit ἐν τόπῳ ἁγίῳ (an heiligem Ort), כחטאת mit ὡς τὸ περὶ ἁμαρτίας (wie das wegen der Sünde) und קדש קדשים mit ἅγια ἁγίων (Allerheiligstes).
Die Satzstruktur: zeigt Opferverfahren: Schlachtungsanweisung + Ortsangabe + Vergleich mit anderen Opfern + priesterliche Berechtigung + Heiligkeitsstatus. Die Struktur zeigt die Integration des אשם in das Opfersystem.
Dieser Vers zeigt die Schlachtung des Schuldopfers am heiligen Ort und etabliert dessen Status als hochheiliges priesterliches Opfer.
Leviticus 14,14
Hebräisch: וְלָקַ֣ח הַכֹּהֵן֮ מִדַּ֣ם הָאָשָׁם֒ וְנָתַן֙ הַכֹּהֵ֔ן עַל־תְּנ֛וּךְ אֹ֥זֶן הַמִּטַּהֵ֖ר הַיְמָנִ֑ית וְעַל־בֹּ֤הֶן יָדוֹ֙ הַיְמָנִ֔ית וְעַל־בֹּ֥הֶן רַגְלֹ֖ו הַיְמָנִֽית׃
Deutsch: Und der Priester soll nehmen von dem Blut des Schuldopfers, und der Priester soll es geben auf das Ohrläppchen des sich Reinigenden, das rechte, und auf den Daumen seiner rechten Hand und auf die große Zehe seines rechten Fußes.

Kommentar: ולקח הכהן מדם האשם ונתן הכהן על־תנוך אזן המטהר הימנית ועל־בהן ידו הימנית ועל־בהן רגלו הימנית zeigt das spezielle Blutapplikationsritual. ולקח הכהן מדם האשם (und der Priester soll nehmen von dem Blut des Schuldopfers) zeigt partielle Blutverwendung. ונתן הכהן (und der Priester soll geben) mit expliziter Priesternennung.
על־תנוך אזן המטהר הימנית (auf das Ohrläppchen des sich Reinigenden, das rechte) - תנוך אזן (Ohrläppchen) als spezifischer Körperteil, הימנית (das rechte) zeigt Seitenpräferenz. ועל־בהן ידו הימנית ועל־בהן רגלו הימנית (und auf den Daumen seiner rechten Hand und auf die große Zehe seines rechten Fußes) - בהן (Daumen/große Zehe) an den Extremitäten.
מדם האשם zeigt spezielle Verwendung des Schuldopferbluts. תנוך אזן הימנית und בהן ידו הימנית und בהן רגלו הימנית als drei Punkte am rechten Körperrand. Die Applikation erfolgt an Kopf, Hand und Fuß als Repräsentation des ganzen Menschen.
Die LXX übersetzt תנוך אזן (tenuch ozen - "Ohrläppchen") als λοβὸς τοῦ ὠτός (Ohrlappen), was medizinisch präziser ist.
Die Satzstruktur: zeigt rituelles Markieren: Blutentnahme + drei spezifische Applikationspunkte am rechten Körperrand. Die Struktur zeigt systematische Körperweihung.
Dieser Vers zeigt die rituelle Blutapplikation an drei Punkten der rechten Körperseite: Ohr, Hand und Fuß.
Leviticus 14,15
Hebräisch: וְלָקַ֥ח הַכֹּהֵ֖ן מִלֹּ֣ג הַשָּׁ֑מֶן וְיָצַ֛ק עַל־כַּ֥ף הַכֹּהֵ֖ן הַשְּׂמָאלִֽית׃
Deutsch: Und der Priester soll nehmen von dem Log Öl und es gießen auf die linke Handfläche des Priesters.

Kommentar: ולקח הכהן מלג השמן ויצק על־כף הכהן השמאלית zeigt die Ölvorbereitung. ולקח הכהן מלג השמן (und der Priester soll nehmen von dem Log Öl) - מלג השמן (von dem Log Öl) aus V. 10 und 12. ויצק על־כף הכהן השמאלית (und es gießen auf die linke Handfläche des Priesters) - יצק (gießen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, כף הכהן השמאלית (die linke Handfläche des Priesters) im Gegensatz zur rechten Hand für die Applikation.
מלג השמן zeigt partielle Verwendung des Öls. כף הכהן השמאלית zeigt, dass der Priester seine eigene Hand als Ölbehälter verwendet. השמאלית (die linke) bereitet die rechte Hand für die Applikation vor.
Die LXX übersetzt מלג השמן mit ἀπὸ τῆς κοτύλης τοῦ ἐλαίου (von der Kotyle des Öls) und כף השמאלית mit ἐπὶ τὴν χεῖρα τὴν ἀριστεράν (auf die linke Hand).
Die Satzstruktur: zeigt Ölvorbereitung: Entnahme aus dem Log + Gießen auf priesterliche Handfläche mit Seitenspezifikation. Die knappe Struktur zeigt einfache Vorbereitung für komplexes Ritual.
Dieser Vers zeigt die Vorbereitung des Öls durch Gießen auf die linke Priesterhand.
Leviticus 14,16
Hebräisch: וְטָבַ֤ל הַכֹּהֵן֙ אֶת־אֶצְבָּעֹ֣ו הַיְמָנִ֔ית מִן־הַשֶּׁ֕מֶן אֲשֶׁ֥ר עַל־כַּפֹּ֖ו הַשְּׂמָאלִ֑ית וְהִזָּ֨ה מִן־הַשֶּׁ֧מֶן בְּאֶצְבָּעֹ֛ו שֶׁ֥בַע פְּעָמִ֖ים לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll seinen rechten Finger eintauchen in das Öl, das auf seiner linken Handfläche ist, und soll sprengen von dem Öl mit seinem Finger siebenmal vor dem Ewigen.

Kommentar: וטבל הכהן את־אצבעו הימנית מן־השמן אשר על־כפו השמאלית והזה מן־השמן באצבעו שבע פעמים לפני יהוה zeigt das Ölsprengungsritual. וטבל הכהן את־אצבעו הימנית (und der Priester soll seinen rechten Finger eintauchen) - טבל (eintauchen) entspricht V. 6, אצבעו הימנית (seinen rechten Finger) komplementär zur linken Hand.
מן־השמן אשר על־כפו השמאלית (in das Öl, das auf seiner linken Handfläche ist) bezieht sich auf V. 15. והזה מן־השמן באצבעו שבע פעמים לפני יהוה (und soll sprengen von dem Öl mit seinem Finger siebenmal vor dem Ewigen) - הזה (sprengen) entspricht V. 7, שבע פעמים (siebenmal) als rituelle Vollzahl.
אצבעו הימנית und כפו השמאלית zeigen koordinierte Handbewegung. שבע פעמים לפני יהוה entspricht der Blutbesprengung aus V. 7 und anderen Reinigungsritualen.
Die LXX übersetzt וטבל mit βάψει (er wird eintauchen), אצבעו הימנית mit τὸν δάκτυλον τὸν δεξιόν (den rechten Finger) und והזה mit ῥανεῖ (er wird sprengen).
Die Satzstruktur: zeigt Ölsprengung: Fingereintauchung mit Seitenkoordination + Quellenspezifikation + Sprengung mit Häufigkeitsangabe vor JHWH. Die Struktur zeigt präzise rituelle Koordination.
Dieser Vers zeigt die siebenmalige Ölsprengung vor JHWH durch Eintauchen des rechten Fingers in das Öl der linken Hand.
Leviticus 14,17
Hebräisch: וּמִיֶּ֨תֶר הַשֶּׁ֜מֶן אֲשֶׁ֣ר עַל־כַּפֹּ֗ו יִתֵּ֤ן הַכֹּהֵן֙ עַל־תְּנ֞וּךְ אֹ֤זֶן הַמִּטַּהֵר֙ הַיְמָנִ֔ית וְעַל־בֹּ֤הֶן יָדוֹ֙ הַיְמָנִ֔ית וְעַל־בֹּ֥הֶן רַגְלֹ֖ו הַיְמָנִ֑ית עַ֖ל דַּ֥ם הָאָשָֽׁם׃
Deutsch: Und von dem übrigen Öl, das auf seiner Handfläche ist, soll der Priester geben auf das rechte Ohrläppchen des sich Reinigenden und auf den Daumen seiner rechten Hand und auf die große Zehe seines rechten Fußes, auf das Blut des Schuldopfers.

Kommentar: ומיתר השמן אשר על־כפו יתן הכהן על־תנוך אזן המטהר הימנית ועל־בהן ידו הימנית ועל־בהן רגלו הימנית על דם האשם zeigt die Ölapplikation über dem Blut. ומיתר השמן אשר על־כפו (und von dem übrigen Öl, das auf seiner Handfläche ist) - יתר (Übrige/Rest) nach der Sprengung aus V. 16.
יתן הכהן על־תנוך אזן המטהר הימנית ועל־בהן ידו הימנית ועל־בהן רגלו הימנית (soll der Priester geben auf das rechte Ohrläppchen des sich Reinigenden und auf den Daumen seiner rechten Hand und auf die große Zehe seines rechten Fußes) entspricht exakt den Blutstellen aus V. 14.
על דם האשם (auf das Blut des Schuldopfers) zeigt, dass das Öl über das bereits applizierte Blut gegeben wird. Dies schafft eine doppelte Markierung derselben Körperstellen.
יתר השמן zeigt ökonomische Verwendung des Öls. Die identischen Körperstellen wie in V. 14 zeigen systematische Überlagerung von Blut und Öl. על דם האשם betont die Kombination beider Substanzen.
Die LXX übersetzt יתר השמן mit τὸ καταλειφθὲν ἔλαιον (das übriggebliebene Öl) und על דם האשם mit ἐπὶ τὸ αἷμα τῆς πλημμελείας (auf das Blut der Verfehlung).
Die Satzstruktur: zeigt Ölüberlagerung: Restölverwendung + identische Applikationsstellen + Überlagerungsangabe. Die Struktur zeigt systematische Doppelmarkierung.
Dieser Vers zeigt die Applikation des restlichen Öls auf dieselben drei Körperstellen, über das bereits applizierte Schuldopferblut.
Leviticus 14,18
Hebräisch: וְהַנּוֹתָ֗ר בַּשֶּׁ֨מֶן֙ אֲשֶׁר֙ עַל־כַּ֣ף הַכֹּהֵ֔ן יִתֵּ֖ן עַל־רֹ֣אשׁ הַמִּטַּהֵ֑ר וְכִפֶּ֥ר עָלָ֛יו הַכֹּהֵ֖ן לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und das Übrige von dem Öl, das auf der Handfläche des Priesters ist, soll er geben auf den Kopf des sich Reinigenden; und der Priester soll Sühne für ihn erwirken vor dem Ewigen.

Kommentar: והנותר בשמן אשר על־כף הכהן יתן על־ראש המטהר וכפר עליו הכהן לפני יהוה zeigt die finale Ölverwendung und Sühnewirkung. והנותר בשמן אשר על־כף הכהן (und das Übrige von dem Öl, das auf der Handfläche des Priesters ist) - הנותר (das Übrige) zeigt das nach V. 17 verbleibende Öl.
יתן על־ראש המטהר (soll er geben auf den Kopf des sich Reinigenden) zeigt eine neue Applikationsstelle am Kopf als Zentrum der Person. וכפר עליו הכהן לפני יהוה (und der Priester soll Sühne für ihn erwirken vor dem Ewigen) - כפר (Sühne erwirken) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt den Zweck des gesamten Ölrituals.
הנותר בשמן zeigt vollständige Ölverwendung. על־ראש המטהר als finale und zentrale Salbung. וכפר עליו zeigt, dass das Öl Ritual Sühnewirkung hat, לפני יהוה betont die göttliche Akzeptanz.
Die LXX übersetzt הנותר mit τὸ περισσεῦον (das Überschüssige), על־ראש mit ἐπὶ τὴν κεφαλήν (auf den Kopf) und וכפר mit ἐξιλάσεται (er wird entsühnen).
Die Satzstruktur: zeigt Ritualabschluss: finale Ölverwendung + zentrale Kopfsalbung + Sühneerklärung vor JHWH. Die Struktur zeigt den Höhepunkt des Ölrituals.
Dieser Vers zeigt die abschließende Kopfsalbung mit dem restlichen Öl und die daraus resultierende Sühnewirkung.
Leviticus 14,19
Hebräisch: וְעָשָׂ֤ה הַכֹּהֵן֙ אֶת־הַ֣חַטָּ֔את וְכִפֶּ֕ר עַל־הַמִּטַּהֵ֖ר מִטֻּמְאָתוֹ֑ וְאַחַ֖ר יִשְׁחַ֥ט אֶת־הָעֹלָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll das Sündopfer bereiten und Sühne erwirken für den sich von seiner Unreinheit Reinigenden; und danach soll er das Aufsteigeopfer schlachten.

Kommentar: ועשה הכהן את־החטאת וכפר על־המטהר מטמאתו ואחר ישחט את־העלה zeigt die Fortsetzung der Opfersequenz. ועשה הכהן את־החטאת (und der Priester soll das Sündopfer bereiten) - עשה (bereiten/machen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, החטאת aus dem weiblichen Lamm aus V. 10.
וכפר על־המטהר מטמאתו (und Sühne erwirken für den sich von seiner Unreinheit Reinigenden) - כפר (Sühne erwirken) entspricht V. 18, מטמאתו (von seiner Unreinheit) zeigt den spezifischen Anlass. ואחר ישחט את־העלה (und danach soll er das Aufsteigeopfer schlachten) zeigt die Reihenfolge: erst Sündopfer, dann Aufsteigeopfer.
את־החטאת zeigt das zweite der drei Opfer. מטמאתו spezifiziert die צרעת-Unreinheit. ואחר zeigt klare zeitliche Abfolge der Opfer.
Die LXX übersetzt ועשה mit ποιήσει (er wird machen), החטאת mit τὸ περὶ ἁμαρτίας (das wegen der Sünde) und מטמאתו mit ἀπὸ τῆς ἀκαθαρσίας αὐτοῦ (von seiner Unreinheit).
Die Satzstruktur: zeigt Opfersequenz: Sündopferbereitung + Sühnezweck + zeitliche Abfolge zum Aufsteigeopfer. Die Struktur zeigt die systematische Opferreihenfolge.
Dieser Vers zeigt das Sündopfer mit Sühnewirkung gegen die צרעת-Unreinheit und leitet zum Aufsteigeopfer über.
Leviticus 14,20
Hebräisch: וְהֶעֱלָ֧ה הַכֹּהֵ֛ן אֶת־הָעֹלָ֥ה וְאֶת־הַמִּנְחָ֖ה הַמִּזְבֵּ֑חָה וְכִפֶּ֥ר עָלָ֛יו הַכֹּהֵ֖ן וְטָהֵֽר׃
Deutsch: Und der Priester soll das Aufsteigeopfer und das Speisopfer auf dem Altar darbringen; und der Priester soll Sühne für ihn erwirken, und er ist rein.

Kommentar: והעלה הכהן את־העלה ואת־המנחה המזבחה וכפר עליו הכהן וטהר zeigt den Abschluss der Opfersequenz. והעלה הכהן את־העלה ואת־המנחה המזבחה (und der Priester soll das Aufsteigeopfer und das Speisopfer auf dem Altar darbringen) - העלה (darbringen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, המנחה (das Speisopfer) aus V. 10 wird mit dem Aufsteigeopfer kombiniert.
וכפר עליו הכהן וטהר (und der Priester soll Sühne für ihn erwirken, und er ist rein) zeigt das finale Ergebnis. כפר (Sühne erwirken) als dritte Sühneerklärung nach V. 18 und 19. וטהר (und er ist rein) als abschließende und endgültige Reinheitserklärung.
את־העלה ואת־המנחה zeigt die Kombination der beiden letzten Opfer. המזבחה betont die Altardarbringung im Gegensatz zu den vorherigen besonderen Riten. וטהר als vierte und finale Reinheitserklärung nach V. 7, 8, 9.
Die LXX übersetzt והעלה mit ἀνοίσει (er wird darbringen), המזבחה mit ἐπὶ τὸ θυσιαστήριον (auf den Altar) und וטהר mit καθαρὸς ἔσται (rein wird er sein).
Die Satzstruktur: zeigt Ritualabschluss: kombinierte Altardarbringung + finale Sühneerklärung + endgültige Reinheit. Die Struktur zeigt den Höhepunkt und Abschluss des gesamten Reinigungsverfahrens.
Dieser Vers zeigt die finale Altardarbringung von Aufsteigeopfer und Speisopfer mit abschließender Sühneerklärung und endgültiger Reinheitserklärung.
Leviticus 14,21
Hebräisch: וְאִם־דַּ֣ל ה֗וּא וְאֵ֣ין יָדוֹ֮ מַשֶּׂגֶת֒ וְ֠לָקַח כֶּ֣בֶשׂ אֶחָ֥ד אָשָׁ֛ם לִתְנוּפָ֖ה לְכַפֵּ֣ר עָלָ֑יו וְעִשָּׂר֨וֹן סֹ֜לֶת אֶחָ֨ד בָּל֥וּל בַּשֶּׁ֛מֶן לְמִנְחָ֖ה וְלֹ֥ג שָֽׁמֶן׃
Deutsch: Und wenn er arm ist und seine Hand es nicht aufbringt, so soll er nehmen ein Lamm als Schuldopfer zur Schwingung, um Sühne für ihn zu erwirken, und ein Zehntel Feinmehl, mit Öl vermengt, als Speisopfer, und ein Log Öl,

Kommentar: ואם־דל הוא ואין ידו משגת ולקח כבש אחד אשם לתנופה לכפר עליו ועשרון סלת אחד בלול בשמן למנחה ולג שמן leitet die Armenbestimmungen ein. ואם־דל הוא ואין ידו משגת (und wenn er arm ist und seine Hand es nicht aufbringt) - דל (arm), ואין ידו משגת (und seine Hand bringt es nicht auf) als idiomatischer Ausdruck für mangelnde finanzielle Mittel.
ולקח כבש אחד אשם לתנופה לכפר עליו (so soll er nehmen ein Lamm als Schuldopfer zur Schwingung, um Sühne für ihn zu erwirken) zeigt die Reduktion von drei auf ein Lamm. לתנופה (zur Schwingung) entspricht V. 12. ועשרון סלת אחד בלול בשמן למנחה ולג שמן (und ein Zehntel Feinmehl, mit Öl vermengt, als Speisopfer, und ein Log Öl) reduziert das Speisopfer von drei Zehnteln auf eines.
דל und אין ידו משגת zeigen soziale Rücksichtnahme. כבש אחד אשם statt drei Lämmer zeigt drastische Reduktion bei Beibehaltung des essentiellen Schuldopfers. עשרון אחד statt שלשה עשרנים aus V. 10.
Die LXX übersetzt אם־דל הוא (im-dal hu - "wenn er arm ist") als ἐὰν δὲ πένηται (wenn er aber arm ist), aber fügt zur Klarstellung hinzu: καὶ ἡ χεὶρ αὐτοῦ μὴ εὑρίσκῃ (und seine Hand nicht findet), was die idiomatische Wendung für wirtschaftliche Unfähigkeit erklärt.
Die Satzstruktur: zeigt Sozialbestimmung: Armutsbedingung + reduzierte Opferausstattung + Zweckangabe. Die Struktur zeigt Anpassung an wirtschaftliche Verhältnisse.
Dieser Vers leitet die Armenbestimmungen mit reduzierten Opfergaben ein: ein statt drei Lämmer, ein statt drei Zehntel Mehl.
Leviticus 14,22
Hebräisch: וּשְׁתֵּ֣י תֹרִ֗ים א֤וֹ שְׁנֵי֙ בְּנֵ֣י יוֹנָ֔ה אֲשֶׁ֥ר תַּשִּׂ֖יג יָדֹ֑ו וְהָיָ֤ה אֶחָד֙ חַטָּ֔את וְהָאֶחָ֖ד עֹלָֽה׃
Deutsch: und zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben, was seine Hand aufbringt; und es soll sein die eine als Sündopfer und die andere als Aufsteigeopfer.

Kommentar: ושתי תרים או שני בני יונה אשר תשיג ידו והיה אחד חטאת והאחד עלה zeigt den Ersatz der beiden anderen Lämmer durch Tauben. ושתי תרים או שני בני יונה (und zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben) als alternative Vogelarten entsprechend Lev 1,14; 5,7. אשר תשיג ידו (was seine Hand aufbringt) entspricht der Armutsklausel aus V. 21.
והיה אחד חטאת והאחד עלה (und es soll sein die eine als Sündopfer und die andere als Aufsteigeopfer) zeigt die Aufteilung der beiden Tauben für die zwei Opferarten, die in V. 10 durch Lämmer repräsentiert waren.
תרים או בני יונה als Standardersatz für teure Opfertiere in Armenbestimmungen. אשר תשיג ידו als Flexibilitätsklausel entsprechend finanzieller Möglichkeiten. אחד חטאת והאחד עלה zeigt, dass die Opferarten beibehalten werden.
Die LXX übersetzt תרים mit τρυγόνας (Turteltauben), בני יונה mit νεοσσοὺς περιστερῶν (junge Tauben) und אשר תשיג ידו mit ἃ εὗρεν ἡ χεὶρ αὐτοῦ (was seine Hand gefunden hat).
Die Satzstruktur: zeigt Ersatzbestimmung: alternative Vogelarten + Flexibilitätsklausel + Opferaufteilung. Die Struktur zeigt soziale Anpassung bei funktionaler Beibehaltung.
Dieser Vers zeigt den Ersatz von zwei Lämmern durch zwei Tauben als Sündopfer und Aufsteigeopfer.
Leviticus 14,23
Hebräisch: וְהֵבִ֨יא אֹתָ֜ם בַּיּ֧וֹם הַשְּׁמִינִ֛י לְטָהֳרָתוֹ֖ אֶל־הַכֹּהֵ֑ן אֶל־פֶּ֥תַח אֹֽהֶל־מוֹעֵ֖ד לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und er soll sie bringen am achten Tag zu seiner Reinigung zum Priester, zum Eingang des Zeltes der Begegnung vor den Ewigen.

Kommentar: והביא אתם ביום השמיני לטהרתו אל־הכהן אל־פתח אהל מועד לפני יהוה entspricht exakt V. 11 für das Standardverfahren. והביא אתם (und er soll sie bringen) bezieht sich auf die reduzierten Opfergaben aus V. 21-22. ביום השמיני לטהרתו (am achten Tag zu seiner Reinigung) entspricht V. 10.
אל־הכהן אל־פתח אהל מועד לפני יהוה (zum Priester, zum Eingang des Zeltes der Begegnung vor den Ewigen) entspricht vollständig V. 11.
Die identische Formulierung zu V. 11 zeigt, dass trotz reduzierter Opfergaben der zeitliche Rahmen, der Ort und die göttliche Präsenz unverändert bleiben. לטהרתו betont den individuellen Reinigungszweck.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 11 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 11: Bringungsanweisung + zeitliche Spezifikation + Zweckangabe + Empfänger + Ortsangabe + göttliche Präsenz. Die identische Struktur zeigt Gleichbehandlung trotz sozialer Unterschiede.
Dieser Vers zeigt, dass arme מצרע denselben zeitlichen Rahmen und heiligen Ort wie reiche für ihre Reinigung erhalten.
Leviticus 14,24
Hebräisch: וְלָקַ֧ח הַכֹּהֵ֛ן אֶת־כֶּ֥בֶשׂ הָאָשָׁ֖ם וְאֶת־לֹ֣ג הַשָּׁ֑מֶן וְהֵנִ֨יף אֹתָ֧ם הַכֹּהֵ֛ן תְּנוּפָ֖ה לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll nehmen das Lamm des Schuldopfers und das Log Öl, und der Priester soll sie schwingen als Schwingopfer vor dem Ewigen.

Kommentar: ולקח הכהן את־כבש האשם ואת־לג השמן והניף אתם הכהן תנופה לפני יהוה entspricht exakt V. 12 für das Standardverfahren. את־כבש האשם (das Lamm des Schuldopfers) aus V. 21, ואת־לג השמן (und das Log Öl) entspricht V. 12.
והניף אתם הכהן תנופה לפני יהוה (und der Priester soll sie schwingen als Schwingopfer vor dem Ewigen) entspricht vollständig V. 12.
Die identische Formulierung zu V. 12 zeigt, dass das Schuldopfer-Ritual unverändert bleibt, auch bei reduzierten sonstigen Opfergaben. Das אשם behält seine zentrale Rolle im Reinigungsverfahren.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 12 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 12: Materialentnahme + Schwingungsritual vor JHWH. Die identische Struktur zeigt die Unveränderlichkeit des Kernrituals.
Dieser Vers zeigt, dass das Schuldopfer-Schwingungsritual auch bei Armenbestimmungen unverändert durchgeführt wird.
Leviticus 14,25
Hebräisch: וְשָׁחַט֮ אֶת־כֶּ֣בֶשׂ הָֽאָשָׁם֒ וְלָקַ֤ח הַכֹּהֵן֙ מִדַּ֣ם הָֽאָשָׁ֔ם וְנָתַ֛ן עַל־תְּנ֥וּךְ אֹֽזֶן־הַמִּטַּהֵ֖ר הַיְמָנִ֑ית וְעַל־בֹּ֤הֶן יָדוֹ֙ הַיְמָנִ֔ית וְעַל־בֹּ֥הֶן רַגְלֹ֖ו הַיְמָנִֽית׃
Deutsch: Und er soll das Lamm des Schuldopfers schlachten; und der Priester soll nehmen von dem Blut des Schuldopfers und es geben auf das rechte Ohrläppchen des sich Reinigenden und auf den Daumen seiner rechten Hand und auf die große Zehe seines rechten Fußes.

Kommentar: ושחט את־כבש האשם ולקח הכהן מדם האשם ונתן על־תנוך אזן־המטהר הימנית ועל־בהן ידו הימנית ועל־בהן רגלו הימנית entspricht exakt V. 13-14. ושחט את־כבש האשם (und er soll das Lamm des Schuldopfers schlachten) entspricht V. 13.
ולקח הכהן מדם האשם ונתן על־תנוך אזן־המטהר הימנית ועל־בהן ידו הימנית ועל־בהן רגלו הימנית (und der Priester soll nehmen von dem Blut des Schuldopfers und es geben auf das rechte Ohrläppchen des sich Reinigenden und auf den Daumen seiner rechten Hand und auf die große Zehe seines rechten Fußes) entspricht vollständig V. 14.
Die exakte Wiederholung von V. 14 zeigt, dass die Blutapplikation an den drei Körperstellen unabhängig vom sozialen Status identisch durchgeführt wird. Das zentrale Reinigungsritual bleibt unverändert.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 13-14 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 13-14: Schlachtung + Blutentnahme + dreifache Körperapplikation. Die identische Struktur unterstreicht die Gleichbehandlung im Kernritual.
Dieser Vers zeigt, dass die Blutapplikation des Schuldopfers auch bei Armenbestimmungen identisch zu V. 14 durchgeführt wird.
Leviticus 14,26
Hebräisch: וּמִן־הַשֶּׁ֖מֶן יִצֹ֣ק הַכֹּהֵ֑ן עַל־כַּ֥ף הַכֹּהֵ֖ן הַשְּׂמָאלִֽית׃
Deutsch: Und von dem Öl soll der Priester gießen auf die linke Handfläche des Priesters.

Kommentar: ומן־השמן יצק הכהן על־כף הכהן השמאלית entspricht exakt V. 15. ומן־השמן (und von dem Öl) aus V. 21, יצק הכהן על־כף הכהן השמאלית (soll der Priester gießen auf die linke Handfläche des Priesters) entspricht vollständig V. 15.
Die identische Formulierung zu V. 15 zeigt, dass auch die Ölvorbereitung bei Armenbestimmungen unverändert bleibt. Das לג שמן aus V. 21 wird genauso behandelt wie in V. 15.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 15 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 15: Ölquelle + Gießungsakt + Handflächen-spezifikation. Die identische Struktur zeigt einheitliches Ritualverfahren.
Dieser Vers zeigt, dass die Ölvorbereitung auch bei reduzierten Opfergaben identisch zu V. 15 erfolgt.
Leviticus 14,27
Hebräisch: וְהִזָּ֤ה הַכֹּהֵן֙ בְּאֶצְבָּעֹ֣ו הַיְמָנִ֔ית מִן־הַשֶּׁ֕מֶן אֲשֶׁ֥ר עַל־כַּפֹּ֖ו הַשְּׂמָאלִ֑ית שֶׁ֥בַע פְּעָמִ֖ים לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll sprengen mit seinem rechten Finger von dem Öl, das auf seiner linken Handfläche ist, siebenmal vor dem Ewigen.

Kommentar: והזה הכהן באצבעו הימנית מן־השמן אשר על־כפו השמאלית שבע פעמים לפני יהוה entspricht exakt V. 16. והזה הכהן באצבעו הימנית (und der Priester soll sprengen mit seinem rechten Finger), מן־השמן אשר על־כפו השמאלית (von dem Öl, das auf seiner linken Handfläche ist) und שבע פעמים לפני יהוה (siebenmal vor dem Ewigen) entsprechen vollständig V. 16.
Die exakte Wiederholung von V. 16 zeigt, dass auch die siebenmalige Ölsprengung vor JHWH unabhängig vom sozialen Status identisch durchgeführt wird.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 16 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 16: Sprengungsakt + Fingerkoordination + Ölquelle + rituelle Häufigkeit vor JHWH. Die identische Struktur zeigt einheitliche Ritualpraxis.
Dieser Vers zeigt die identische siebenmalige Ölsprengung vor JHWH auch bei Armenbestimmungen.
Leviticus 14,28
Hebräisch: וְנָתַ֨ן הַכֹּהֵ֜ן מִן־הַשֶּׁ֣מֶן׀ אֲשֶׁ֣ר עַל־כַּפֹּ֗ו עַל־תְּנ֞וּךְ אֹ֤זֶן הַמִּטַּהֵר֙ הַיְמָנִ֔ית וְעַל־בֹּ֤הֶן יָדוֹ֙ הַיְמָנִ֔ית וְעַל־בֹּ֥הֶן רַגְלֹ֖ו הַיְמָנִ֑ית עַל־מְק֖וֹם דַּ֥ם הָאָשָֽׁם׃
Deutsch: Und der Priester soll geben von dem Öl, das auf seiner Handfläche ist, auf das rechte Ohrläppchen des sich Reinigenden und auf den Daumen seiner rechten Hand und auf die große Zehe seines rechten Fußes, auf die Stelle des Blutes des Schuldopfers.

Kommentar: ונתן הכהן מן־השמן אשר על־כפו על־תנוך אזן המטהר הימנית ועל־בהן ידו הימנית ועל־בהן רגלו הימנית על־מקום דם האשם entspricht exakt V. 17. ונתן הכהן מן־השמן אשר על־כפו (und der Priester soll geben von dem Öl, das auf seiner Handfläche ist), die drei Körperstellen und על־מקום דם האשם (auf die Stelle des Blutes des Schuldopfers) entsprechen vollständig V. 17.
Die exakte Wiederholung von V. 17 zeigt, dass die Ölüberlagerung über dem Schuldopferblut auch bei Armenbestimmungen identisch erfolgt. על־מקום דם האשם betont die präzise Überlagerung.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 17 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 17: Ölapplikation + drei Körperstellen + Überlagerungsangabe. Die identische Struktur zeigt einheitliche Doppelmarkierung.
Dieser Vers zeigt die identische Ölapplikation über dem Schuldopferblut auch bei reduzierten Opfergaben.
Leviticus 14,29
Hebräisch: וְהַנּוֹתָ֗ר מִן־הַשֶּׁ֨מֶן֙ אֲשֶׁר֙ עַל־כַּ֣ף הַכֹּהֵ֔ן יִתֵּ֖ן עַל־רֹ֣אשׁ הַמִּטַּהֵ֑ר לְכַפֵּ֥ר עָלָ֖יו לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und das Übrige von dem Öl, das auf der Handfläche des Priesters ist, soll er geben auf den Kopf des sich Reinigenden, um Sühne für ihn zu erwirken vor dem Ewigen.

Kommentar: והנותר מן־השמן אשר על־כף הכהן יתן על־ראש המטהר לכפר עליו לפני יהוה entspricht exakt V. 18. והנותר מן־השמן אשר על־כף הכהן (und das Übrige von dem Öl, das auf der Handfläche des Priesters ist), יתן על־ראש המטהר (soll er geben auf den Kopf des sich Reinigenden) und לכפר עליו לפני יהוה (um Sühne für ihn zu erwirken vor dem Ewigen) entsprechen vollständig V. 18.
Die exakte Wiederholung von V. 18 zeigt, dass auch die abschließende Kopfsalbung mit Sühnewirkung bei Armenbestimmungen identisch erfolgt. לכפר עליו לפני יהוה betont die gleiche Sühnewirkung.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 18 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 18: finale Ölverwendung + Kopfsalbung + Sühnezweck vor JHWH. Die identische Struktur zeigt gleiche Sühnewirkung unabhängig vom sozialen Status.
Dieser Vers zeigt die identische abschließende Kopfsalbung mit Sühnewirkung auch bei reduzierten Opfergaben.
Leviticus 14,30
Hebräisch: וְעָשָׂ֤ה אֶת־הָֽאֶחָד֙ מִן־הַתֹּרִ֔ים א֖וֹ מִן־בְּנֵ֣י הַיּוֹנָ֑ה מֵאֲשֶׁ֥ר תַּשִּׂ֖יג יָדֹֽו׃
Deutsch: Und er soll machen die eine von den Turteltauben oder von den jungen Tauben, von dem, was seine Hand aufbringt,

Kommentar: ועשה את־האחד מן־התרים או מן־בני היונה מאשר תשיג ידו leitet die Taubenopfer ein. ועשה את־האחד (und er soll machen die eine) bezieht sich auf eine der beiden Tauben aus V. 22. מן־התרים או מן־בני היונה (von den Turteltauben oder von den jungen Tauben) entspricht V. 22. מאשר תשיג ידו (von dem, was seine Hand aufbringt) wiederholt die Flexibilitätsklausel.
את־האחד zeigt die Auswahl einer der beiden Tauben für das erste Opfer. מאשר תשיג ידו betont erneut die Anpassung an finanzielle Möglichkeiten.
Die LXX übersetzt ועשה mit ποιήσει (er wird machen), התרים mit τρυγόνων (Turteltauben) und מאשר תשיג ידו mit ἀπὸ ὧν εὗρεν ἡ χεὶρ αὐτοῦ (von dem, was seine Hand gefunden hat).
Die Satzstruktur: zeigt Opferbeginn: Auswahl + alternative Vogelarten + Flexibilitätsklausel. Die unvollständige Struktur führt zu V. 31.
Dieser Vers leitet die Darbringung der Taubenopfer als Ersatz für die beiden anderen Lämmer ein.
Leviticus 14,31
Hebräisch: אֵ֣ת אֲשֶׁר־תַּשִּׂ֞יג יָדֹ֗ו אֶת־הָאֶחָ֥ד חַטָּ֛את וְאֶת־הָאֶחָ֥ד עֹלָ֖ה עַל־הַמִּנְחָ֑ה וְכִפֶּ֧ר הַכֹּהֵ֛ן עַ֥ל הַמִּטַּהֵ֖ר לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: was seine Hand aufbringt, die eine als Sündopfer und die andere als Aufsteigeopfer, samt dem Speisopfer. Und der Priester soll Sühne erwirken für den sich Reinigenden vor dem Ewigen.

Kommentar: את אשר־תשיג ידו את־האחד חטאת ואת־האחד עלה על־המנחה וכפר הכהן על המטהר לפני יהוה vervollständigt die Armenbestimmungen. את אשר־תשיג ידו (was seine Hand aufbringt) wiederholt die Flexibilitätsklausel. את־האחד חטאת ואת־האחד עלה (die eine als Sündopfer und die andere als Aufsteigeopfer) entspricht V. 22.
על־המנחה (samt dem Speisopfer) bezieht sich auf das reduzierte Speisopfer aus V. 21. וכפר הכהן על המטהר לפני יהוה (und der Priester soll Sühne erwirken für den sich Reinigenden vor dem Ewigen) entspricht V. 18-20.
את־האחד חטאת ואת־האחד עלה zeigt die Funktionsaufteilung der beiden Tauben. על־המנחה zeigt Kombination mit dem Speisopfer wie in V. 20. וכפר הכהן zeigt dieselbe Sühnewirkung trotz reduzierter Opfergaben.
Die LXX übersetzt חטאת mit περὶ ἁμαρτίας (wegen der Sünde), עלה mit ὁλοκαύτωμα (Aufsteigeopfer) und וכפר mit ἐξιλάσεται (er wird entsühnen).
Die Satzstruktur: zeigt Opferabschluss: Flexibilitätswiederholung + Opferaufteilung + Speisopferkombination + Sühneerklärung vor JHWH. Die Struktur zeigt funktionale Gleichwertigkeit trotz materieller Reduktion.
Dieser Vers schließt die Armenbestimmungen mit derselben Sühnewirkung wie das Standardverfahren ab.
Leviticus 14,32
Hebräisch: זֹ֣את תּוֹרַ֔ת אֲשֶׁר־בּוֹ֖ נֶ֣גַע צָרָ֑עַת אֲשֶׁ֛ר לֹֽא־תַשִּׂ֥יג יָדֹ֖ו בְּטָהֳרָתוֹ׃
Deutsch: Das ist die Torah dessen, an dem das Aussatzmal ist, dessen Hand nichts aufbringt bei seiner Reinigung.

Kommentar: זאת תורת אשר־בו נגע צרעת אשר לא־תשיג ידו בטהרתו ist die abschließende תורת-Formel für die Armenbestimmungen. זאת תורת (das ist die Torah) entspricht den anderen תורת-Formeln. אשר־בו נגע צרעת (dessen, an dem das Aussatzmal ist) entspricht המצרע aber in relativischer Konstruktion.
אשר לא־תשיג ידו בטהרתו (dessen Hand nichts aufbringt bei seiner Reinigung) - לא־תשיג ידו (seine Hand bringt nicht auf) entspricht der Armutsklausel, בטהרתו (bei seiner Reinigung) spezifiziert den Kontext.
זאת תורת zeigt separate תורת für Armenbestimmungen. אשר לא־תשיג ידו definiert die Zielgruppe durch finanzielle Unfähigkeit. בטהרתו betont, dass trotz Armut dieselbe Reinigungswirkung erreicht wird.
Die LXX übersetzt תורת mit νόμος (Gesetz), נגע צרעת mit ἁφὴ λέπρας (Mal der Lepra) und לא־תשיג ידו mit οὐχ εὑρίσκει ἡ χεὶρ αὐτοῦ (seine Hand findet nicht).
Die Satzstruktur: zeigt Armenrecht-Zusammenfassung: תורת-Formel + Personenspezifikation + Armutsdefinition + Reinigungskontext. Die Struktur etabliert separate aber gleichwertige Rechtsordnung.
Dieser Vers schließt die Armenbestimmungen als eigenständige תורת ab und betont die gleichwertige Reinigungswirkung trotz reduzierter Mittel.
Leviticus 14,33
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָ֔ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mose und zu Aaron, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה ואל־אהרן לאמר leitet einen neuen Abschnitt über Häuser-צרעת ein. וידבר יהוה (und der Ewige redete) entspricht V. 1. אל־משה ואל־אהרן (zu Mose und zu Aaron) erweitert die Empfänger um Aaron im Unterschied zu V. 1, wo nur Mose genannt war.
לאמר (sagend) entspricht V. 1. Die Einbeziehung Aarons zeigt möglicherweise die besondere Relevanz der folgenden Bestimmungen für die priesterliche Praxis.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 1 mit καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν καὶ Ἀαρὼν λέγων (und der Herr sprach zu Mose und Aaron, sagend).
Die Satzstruktur: entspricht V. 1 mit Erweiterung um Aaron: göttlicher Sprecher + zwei Empfänger + Redeankündigung. Die Struktur zeigt neue Offenbarungseinheit mit erweitertem Empfängerkreis.
Dieser Vers leitet die Häuser-צרעת-Bestimmungen als neue Offenbarung an Mose und Aaron ein.
Leviticus 14,34
Hebräisch: כִּ֤י תָבֹ֨אוּ֙ אֶל־אֶ֣רֶץ כְּנַ֔עַן אֲשֶׁ֥ר אֲנִ֛י נֹתֵ֥ן לָכֶ֖ם לַאֲחֻזָּ֑ה וְנָתַתִּי֙ נֶ֣גַע צָרַ֔עַת בְּבֵ֖ית אֶ֥רֶץ אֲחֻזַּתְכֶֽם׃
Deutsch: Wenn ihr kommt in das Land Kanaan, das ich euch zum Besitztum gebe, und ich gebe einen Aussatzfleck an ein Haus im Land eures Besitztums,

Kommentar: כי תבאו אל־ארץ כנען אשר אני נתן לכם לאחזה ונתתי נגע צרעת בבית ארץ אחזתכם zeigt die Zukunftsorientierung und göttliche Verursachung. כי תבאו אל־ארץ כנען (wenn ihr kommt in das Land Kanaan) zeigt die Voraussetzung der Landnahme. אשר אני נתן לכם לאחזה (das ich euch zum Besitztum gebe) betont göttliche Landschenkung.
ונתתי נגע צרעת בבית ארץ אחזתכם (und ich gebe einen Aussatzfleck an ein Haus im Land eures Besitztums) zeigt bemerkenswert, dass JHWH selbst als Verursacher der Häuser-צרעת genannt wird. בבית (an ein Haus) als neue צרעת-Kategorie, ארץ אחזתכם (im Land eures Besitztums) bekräftigt den Landbesitz.
תבאו אל־ארץ כנען zeigt, dass diese Bestimmungen erst nach der Landnahme relevant werden. ונתתי נגע צרעת mit JHWH als Subjekt ist ungewöhnlich - meist wird צרעת als Gegebenheit beschrieben. אחזה und אחזתכם betonen den Besitzcharakter.
Die LXX interpretiert ונתתי נגע צרעת (wenatati nega tzara'at - "und ich gebe eine Lepra-Plage") als καὶ δώσω ἁφὴν λέπρας (und ich werde eine Lepra-Berührung geben), wobei sie die göttliche Verursachung beibehält.
Die Satzstruktur: zeigt zukunftsbezogene Bestimmung: temporale Bedingung + Landidentifikation + göttliche Schenkung + göttliche Verursachung + neue צרעת-Kategorie + Besitzkontext. Die Struktur zeigt eschatologische Ausrichtung mit göttlicher Aktivität.
Dieser Vers zeigt die Zukunftsorientierung der Häuser-צרעת nach der Landnahme und nennt JHWH als Verursacher.
Leviticus 14,35
Hebräisch: וּבָא֙ אֲשֶׁר־לוֹ֣ הַבַּ֔יִת וְהִגִּ֥יד לַכֹּהֵ֖ן לֵאמֹ֑ר כְּנֶ֕גַע נִרְאָ֥ה לִ֖י בַּבָּֽיִת׃
Deutsch: so soll kommen der, dem das Haus gehört, und dem Priester melden, sagend: Wie ein Mal erscheint mir im Haus.

Kommentar: ובא אשר־לו הבית והגיד לכהן לאמר כנגע נראה לי בבית zeigt das Meldeverfahren. ובא אשר־לו הבית (so soll kommen der, dem das Haus gehört) definiert den Meldepflichtigen als Hausbesitzer. והגיד לכהן לאמר (und dem Priester melden, sagend) zeigt priesterliche Meldestelle.
כנגע נראה לי בבית (wie ein Mal erscheint mir im Haus) zeigt vorsichtige Formulierung. כנגע (wie ein Mal) mit כ der Ähnlichkeit zeigt Unsicherheit des Laien. נראה לי (erscheint mir) betont subjektive Wahrnehmung. בבית (im Haus) lokalisiert das Problem.
אשר־לו הבית etabliert Hausbesitzer-Verantwortung. כנגע zeigt vorsichtige Laiendiagnose ohne definitive Aussage. נראה לי betont, dass es nur um Verdacht geht.
Die LXX übersetzt אשר־לו הבית mit ᾧ ἐστιν ἡ οἰκία (dem das Haus gehört), והגיד mit ἀναγγειλάτω (er soll melden) und כנגע mit ὡσεὶ ἁφή (wie ein Mal).
Die Satzstruktur: zeigt Meldeverfahren: Meldepflichtiger + Meldestelle + vorsichtige Verdachtsäußerung. Die Struktur zeigt zurückhaltende Laiendiagnose.
Dieser Vers etabliert die Meldepflicht des Hausbesitzers mit vorsichtiger Verdachtsformulierung.
Leviticus 14,36
Hebräisch: וְצִוָּ֨ה הַכֹּהֵ֜ן וּפִנּ֣וּ אֶת־הַבַּ֗יִת בְּטֶ֨רֶם יָבֹ֤א הַכֹּהֵן֙ לִרְא֣וֹת אֶת־הַנֶּ֔גַע וְלֹ֥א יִטְמָ֖א כָּל־אֲשֶׁ֣ר בַּבָּ֑יִת וְאַ֥חַר כֵּ֛ן יָבֹ֥א הַכֹּהֵ֖ן לִרְא֥וֹת אֶת־הַבָּֽיִת׃
Deutsch: Und der Priester soll gebieten, und sie sollen das Haus ausräumen, bevor der Priester kommt, um das Mal zu sehen, damit nicht unrein wird alles, was im Haus ist; und danach soll der Priester kommen, um das Haus zu sehen.

Kommentar: וצוה הכהן ופנו את־הבית בטרם יבא הכהן לראות את־הנגע ולא יטמא כל־אשר בבית ואחר כן יבא הכהן לראות את־הבית zeigt Schutzmaßnahmen vor der Diagnose. וצוה הכהן ופנו את־הבית (und der Priester soll gebieten, und sie sollen das Haus ausräumen) - פנו (ausräumen) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv.
בטרם יבא הכהן לראות את־הנגע (bevor der Priester kommt, um das Mal zu sehen) zeigt präventive Maßnahme. ולא יטמא כל־אשר בבית (damit nicht unrein wird alles, was im Haus ist) erklärt den Zweck - Schutz des Hausrats vor Unreinheit.
ואחר כן יבא הכהן לראות את־הבית (und danach soll der Priester kommen, um das Haus zu sehen) zeigt die eigentliche Untersuchung nach der Ausräumung.
ופנו את־הבית zeigt wirtschaftlichen Schutz der Bewohner. ולא יטמא כל־אשר בבית zeigt, dass Unreinheitsdiagnose automatisch alle Gegenstände erfasst. ואחר כן zeigt klare zeitliche Abfolge.
Die LXX übersetzt ופנו mit καὶ ἐκκαθαριοῦσιν (und sie werden ausräumen), בטרם mit πρὶν ἢ (bevor) und יטמא mit ἀκάθαρτα γένηται (unrein werden).
Die Satzstruktur: zeigt Schutzverfahren: priesterliche Anweisung + Ausräumung + zeitliche Bedingung + Schutzzweck + nachgelagerte Untersuchung. Die Struktur zeigt Rücksicht auf wirtschaftliche Interessen.
Dieser Vers zeigt das präventive Ausräumen des Hauses zum Schutz des Hausrats vor automatischer Unreinheit.
Leviticus 14,37
Hebräisch: וְרָאָ֣ה אֶת־הַנֶּ֗גַע וְהִנֵּ֤ה הַנֶּ֨גַע֙ בְּקִירֹ֣ת הַבַּ֔יִת שְׁקַֽעֲרוּרֹת֙ יְרַקְרַקֹּ֔ת א֖וֹ אֲדַמְדַּמֹּ֑ת וּמַרְאֵיהֶ֥ן שָׁפָ֖ל מִן־הַקִּֽיר׃
Deutsch: Und er soll das Mal sehen, und siehe, das Mal ist an den Wänden des Hauses: grünliche oder rötliche Vertiefungen, und ihr Aussehen ist tiefer als die Wand,

Kommentar: וראה את־הנגע והנה הנגע בקירת הבית שקערורת ירקרקת או אדמדמת ומראיהן שפל מן־הקיר zeigt die Diagnosekriterien für Häuser-צרעת. וראה את־הנגע (und er soll das Mal sehen) entspricht der priesterlichen Untersuchung. והנה הנגע בקירת הבית (und siehe, das Mal ist an den Wänden des Hauses) lokalisiert die צרעת an den Hauswänden.
שקערורת ירקרקת או אדמדמת (grünliche oder rötliche Vertiefungen) zeigt die charakteristischen Merkmale. שקערורת (Vertiefungen) als feminin Plural von שקערורה (Vertiefung/Mulde). ירקרקת או אדמדמת (grünliche oder rötliche) entspricht den Textil-צרעת-Farben aus 13,49.
ומראיהן שפל מן־הקיר (und ihr Aussehen ist tiefer als die Wand) - מראיהן (ihr Aussehen) mit feminin Plural-Suffix entsprechend שקערורת, שפל מן־הקיר (tiefer als die Wand) entspricht עמק מן־העור bei Haut-צרעת.
בקירת הבית zeigt צרעת an Bausubstanz. שקערורת als muldenförmige Vertiefungen unterschiedlich von Hautvertiefungen. ירקרקת או אדמדמת entspricht Textil-צרעת-Farben, nicht den weißlichen Hauttönen.
Die LXX übersetzt שקעררות (sheqa'rurот - "Vertiefungen") als κοιλάδας (Hohlräume), ירקרקת (yeraqqot - "grünlich") als χλωριζούσας (grünend), und אדמדמת (adamdamot - "rötlich") als πυρριζούσας (rötend).
Die Satzstruktur: zeigt Diagnosebefund: priesterliche Untersuchung + Lokalisierung + charakteristische Vertiefungen mit Farbangaben + Tiefenkriterium. Die Struktur überträgt צרעת-Kriterien auf Architektur.
Dieser Vers etabliert grünlich-rötliche Wandvertiefungen als Diagnosekriterien für Häuser-צרעת.
Leviticus 14,38
Hebräisch: וְיָצָ֧א הַכֹּהֵ֛ן מִן־הַבַּ֖יִת אֶל־פֶּ֣תַח הַבָּ֑יִת וְהִסְגִּ֥יר אֶת־הַבַּ֖יִת שִׁבְעַ֥ת יָמִֽים׃
Deutsch: So soll der Priester aus dem Haus hinausgehen zum Eingang des Hauses und das Haus sieben Tage verschließen.

Kommentar: ויצא הכהן מן־הבית אל־פתח הבית והסגיר את־הבית שבעת ימים zeigt das Quarantäneverfahren für Häuser. ויצא הכהן מן־הבית אל־פתח הבית (so soll der Priester aus dem Haus hinausgehen zum Eingang des Hauses) zeigt den Gang vom Inneren zum Eingang. והסגיר את־הבית שבעת ימים (und das Haus sieben Tage verschließen) - הסגיר (verschließen) entspricht der Quarantäne bei Menschen und Textilien.
מן־הבית אל־פתח הבית zeigt Bewegung vom Inneren zum Eingang als Übergangsbereich. והסגיר את־הבית zeigt, dass das ganze Haus unter Quarantäne gestellt wird. שבעת ימים als Standardquarantänezeit.
Die LXX übersetzt ויצא mit ἐξελεύσεται (er wird hinausgehen), פתח הבית mit θύραν τῆς οἰκίας (Tür des Hauses) und והסגיר mit ἀφοριεῖ (er wird absondern).
Die Satzstruktur: zeigt Quarantäneeinleitung: priesterlicher Rückzug + Positionierung am Eingang + Hausverschließung + Standardquarantänezeit. Die Struktur zeigt Übertragung des Quarantäneverfahrens auf Immobilien.
Dieser Vers etabliert die siebentägige Hausquarantäne nach verdächtigen Befunden.
Leviticus 14,39
Hebräisch: וְשָׁ֥ב הַכֹּהֵ֖ן בַּיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִ֑י וְרָאָ֕ה וְהִנֵּ֛ה פָּשָׂ֥ה הַנֶּ֖גַע בְּקִירֹ֥ת הַבָּֽיִת׃
Deutsch: Und der Priester soll zurückkehren am siebten Tag und sehen, und siehe, das Mal hat sich ausgebreitet an den Wänden des Hauses,

Kommentar: ושב הכהן ביום השביעי וראה והנה פשה הנגע בקירת הבית zeigt die Nachuntersuchung mit negativem Befund. ושב הכהן ביום השביעי (und der Priester soll zurückkehren am siebten Tag) entspricht dem Standardverfahren bei Menschen und Textilien. וראה והנה פשה הנגע בקירת הבית (und sehen, und siehe, das Mal hat sich ausgebreitet an den Wänden des Hauses) - פשה הנגע (das Mal hat sich ausgebreitet) als entscheidendes negatives Kriterium.
ושב הכהן zeigt Rückkehr zur Untersuchung nach der Quarantänezeit. פשה הנגע בקירת הבית zeigt Ausbreitung an der Bausubstanz als Verschlechterung.
Die LXX übersetzt ושב mit ἐπιστρέψει (er wird zurückkehren), פשה mit διεχύθη (breitete sich aus) und בקירת הבית mit ἐν τοῖς τοίχοις τῆς οἰκίας (an den Wänden des Hauses).
Die Satzstruktur: zeigt negative Entwicklung: terminierte Rückkehr + Untersuchung + Ausbreitungsnachweis. Die unvollständige Struktur führt zu den Konsequenzen in V. 40.
Dieser Vers zeigt die Nachuntersuchung mit dem negativen Befund der צרעת-Ausbreitung an den Hauswänden.
Leviticus 14,40
Hebräisch: וְצִוָּה֙ הַכֹּהֵ֔ן וְחִלְּצוּ֙ אֶת־הָ֣אֲבָנִ֔ים אֲשֶׁ֥ר בָּהֵ֖ן הַנָּ֑גַע וְהִשְׁלִ֤יכוּ אֶתְהֶן֙ אֶל־מִח֣וּץ לָעִ֔יר אֶל־מָק֖וֹם טָמֵֽא׃
Deutsch: So soll der Priester gebieten, und sie sollen die Steine herausreißen, an denen das Mal ist, und sie hinauswerfen außerhalb der Stadt an einen unreinen Ort.

Kommentar: וצוה הכהן וחלצו את־האבנים אשר בהן הנגע והשליכו אתהן אל־מחוץ לעיר אל־מקום טמא zeigt die erste Sanierungsmaßnahme. וצוה הכהן וחלצו את־האבנים (so soll der Priester gebieten, und sie sollen die Steine herausreißen) - חלץ (herausreißen/entfernen) im Qal-Perfekt. אשר בהן הנגע (an denen das Mal ist) spezifiziert nur die befallenen Steine.
והשליכו אתהן אל־מחוץ לעיר אל־מקום טמא (und sie hinauswerfen außerhalb der Stadt an einen unreinen Ort) - השליכו (hinauswerfen) im Hifil-Perfekt, מחוץ לעיר (außerhalb der Stadt) wie bei menschlicher צרעת-Isolation, מקום טמא (unreiner Ort) als Endlagerung.
חלצו את־האבנים zeigt selektive Entfernung nur befallener Teile. אל־מחוץ לעיר zeigt räumliche Trennung von der Gemeinschaft. מקום טמא als spezielle Deponie für kontaminiertes Material.
Die LXX übersetzt וחלצו mit ἐξελοῦσιν (sie werden herausnehmen), והשליכו mit ἐκβαλοῦσιν (sie werden hinauswerfen) und מקום טמא mit τόπον ἀκάθαρτον (unreinen Ort).
Die Satzstruktur: zeigt Teilsanierung: priesterliche Anweisung + selektive Steinentfernung + Entsorgung außerhalb der Stadt + kontaminierte Endlagerung. Die Struktur zeigt kontrollierte Sanierung.
Dieser Vers zeigt die selektive Entfernung befallener Steine und deren Entsorgung an unreinem Ort außerhalb der Stadt.
Leviticus 14,41
Hebräisch: וְאֶת־הַבַּ֛יִת יַקְצִ֥עַ מִבַּ֖יִת סָבִ֑יב וְשָׁפְכ֗וּ אֶת־הֶֽעָפָר֙ אֲשֶׁ֣ר הִקְצ֔וּ אֶל־מִח֣וּץ לָעִ֔יר אֶל־מָק֖וֹם טָמֵֽא׃
Deutsch: Und das Haus soll er innen ringsum abkratzen lassen, und sie sollen den Staub, den sie abgekratzt haben, hinausschütten außerhalb der Stadt an einen unreinen Ort.

Kommentar: ואת־הבית יקצע מבית סביב ושפכו את־העפר אשר הקצו אל־מחוץ לעיר אל־מקום טמא zeigt umfassende Innenreinigung. ואת־הבית יקצע מבית סביב (und das Haus soll er innen ringsum abkratzen lassen) - יקצע (abkratzen lassen) im Hifil-Imperfekt, מבית (von innen/inwendig), סביב (ringsum) zeigt totale Innenbearbeitung.
ושפכו את־העפר אשר הקצו (und sie sollen den Staub, den sie abgekratzt haben, hinausschütten) - שפכו (hinausschütten) im Qal-Perfekt, העפר (der Staub) als Abkratzungsmaterial. אל־מחוץ לעיר אל־מקום טמא entspricht V. 40.
יקצע מבית סביב zeigt umfassende Innenbehandlung über die Steinentfernung hinaus. העפר אשר הקצו zeigt Sammlung aller Abkratzungsreste. Die identische Entsorgung wie in V. 40 zeigt einheitliche Kontaminationsbehandlung.
Die LXX übersetzt יקצע (yaqtzi'a - "abschaben/abkratzen") als ἀποξύσουσιν (sie werden abschaben), was eine präzise handwerkliche Terminologie verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt Gesamtsanierung: umfassende Innenabkratzung + Abfallsammlung + identische Entsorgung. Die Struktur zeigt radikale Dekontamination.
Dieser Vers zeigt die umfassende Innenabkratzung des ganzen Hauses und Entsorgung aller Materialreste.
Leviticus 14,42
Hebräisch: וְלָקְחוּ֙ אֲבָנִ֣ים אֲחֵר֔וֹת וְהֵבִ֖יאוּ אֶל־תַּ֣חַת הָאֲבָנִ֑ים וְעָפָ֥ר אַחֵ֛ר יִקַּ֖ח וְטָ֥ח אֶת־הַבָּֽיִת׃
Deutsch: Und sie sollen andere Steine nehmen und sie bringen an die Stelle der Steine, und anderen Staub soll man nehmen und das Haus verputzen.

Kommentar: ולקחו אבנים אחרות והביאו אל־תחת האבנים ועפר אחר יקח וטח את־הבית zeigt die Wiederherstellungsarbeiten. ולקחו אבנים אחרות והביאו אל־תחת האבנים (und sie sollen andere Steine nehmen und sie bringen an die Stelle der Steine) - אבנים אחרות (andere Steine) als Ersatz, אל־תחת האבנים (an die Stelle der Steine) zeigt präzisen Ersatz der entfernten Steine.
ועפר אחר יקח וטח את־הבית (und anderen Staub soll man nehmen und das Haus verputzen) - עפר אחר (anderen Staub) als neues Verputzmaterial, וטח את־הבית (und das Haus verputzen) - טח (verputzen) im Qal-Perfekt zeigt Wiederherstellung der Wandoberflächen.
אבנים אחרות und עפר אחר betonen neue, uncontaminierte Materialien. תחת האבנים zeigt strukturelle Wiederherstellung. וטח את־הבית zeigt vollständige Oberflächenerneuerung.
Die LXX übersetzt אבנים אחרות mit λίθους ἑτέρους (andere Steine), תחת האבנים mit ἀντὶ τῶν λίθων (anstelle der Steine), עפר אחר mit κονίαμα ἕτερον (anderen Mörtel) und וטח mit κονιάσει (er wird verputzen).
Die Satzstruktur: zeigt Rekonstruktion: Steinersatz + präzise Positionierung + neue Verputzmaterialien + Gesamtverputzung. Die Struktur zeigt vollständige Sanierung mit neuen Materialien.
Dieser Vers zeigt die komplette Rekonstruktion mit neuen Steinen und frischem Verputz.
Leviticus 14,43
Hebräisch: וְאִם־יָשׁ֤וּב הַנֶּ֨גַע֙ וּפָרַ֣ח בַּבַּ֔יִת אַחַ֖ר חִלֵּ֣ץ אֶת־הָאֲבָנִ֑ים וְאַחֲרֵ֛י הִקְצ֥וֹת אֶת־הַבַּ֖יִת וְאַחֲרֵ֥י הִטּֽוֹחַ׃
Deutsch: Und wenn das Mal zurückkehrt und im Haus ausbricht nach dem Herausreißen der Steine und nach dem Abkratzen des Hauses und nach dem Verputzen,

Kommentar: ואם־ישוב הנגע ופרח בבית אחר חלץ את־האבנים ואחרי הקצות את־הבית ואחרי הטוח zeigt das Wiederauftreten nach Sanierung. ואם־ישוב הנגע ופרח בבית (und wenn das Mal zurückkehrt und im Haus ausbricht) - ישוב (zurückkehrt) im Qal-Imperfekt, ופרח (und ausbricht) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt erneute Aktivität.
אחר חלץ את־האבנים ואחרי הקצות את־הבית ואחרי הטוח (nach dem Herausreißen der Steine und nach dem Abkratzen des Hauses und nach dem Verputzen) listet alle drei Sanierungsschritte aus V. 40-42 auf. אחר und אחרי (nach) betonen, dass alle Maßnahmen erfolglos waren.
ישוב הנגע ופרח zeigt Resistenz gegen Sanierungsmaßnahmen. Die vollständige Aufzählung aller Sanierungsschritte betont deren Vergeblichkeit. Dies führt zur drastischsten Maßnahme.
Die LXX übersetzt ישוב mit ἐπιστρέψῃ (zurückkehrt), ופרח mit ἐξανθήσῃ (aufblüht), חלץ mit ἐξελεῖν (herausnehmen), הקצות mit ἀποξῦσαι (abkratzen) und הטוח mit κονιάσαι (verputzen).
Die Satzstruktur: zeigt Sanierungsversagen: Konditionalsatz + Wiederauftreten + dreifache Maßnahmenaufzählung. Die unvollständige Struktur führt zu V. 44.
Dieser Vers zeigt das dramatische Wiederauftreten der צרעת trotz aller Sanierungsmaßnahmen.
Leviticus 14,44
Hebräisch: וּבָא֙ הַכֹּהֵ֔ן וְרָאָ֕ה וְהִנֵּ֛ה פָּשָׂ֥ה הַנֶּ֖גַע בַּבָּ֑יִת צָרַ֨עַת מַמְאֶ֥רֶת הִ֛וא בַּבַּ֖יִת טָמֵ֥א הֽוּא׃
Deutsch: und der Priester kommt und sieht, und siehe, das Mal hat sich im Haus ausgebreitet, so ist es ein fressender Aussatz im Haus: es ist unrein.

Kommentar: ובא הכהן וראה והנה פשה הנגע בבית צרעת מאמרת הוא בבית טמא הוא zeigt die definitive negative Diagnose. ובא הכהן וראה (und der Priester kommt und sieht) entspricht der Nachuntersuchung. והנה פשה הנגע בבית (und siehe, das Mal hat sich im Haus ausgebreitet) bestätigt das Wiederauftreten aus V. 43.
צרעת מאמרת הוא בבית טמא הוא zeigt die Diagnose. צרעת מאמרת (fressender Aussatz) entspricht der Textil-צרעת aus 13,51. הוא בבית (es ist im Haus) lokalisiert die Diagnose. טמא הוא (unrein ist es) mit emphatischem הוא erklärt das ganze Haus für unrein.
פשה הנגע בבית nach allen Sanierungsmaßnahmen zeigt unheilbare צרעת. צרעת מאמרת als aggressivste צרעת-Form entsprechend Textilien. טמא הוא klassifiziert das ganze Haus als unrein.
Die LXX übersetzt צרעת ממארת (tzara'at mam'eret - "fressende Lepra") als λέπρα ἔμμονός (hartnäckige Lepra), wie bereits in Kapitel 13.
Die Satzstruktur: zeigt finale Diagnose: priesterliche Untersuchung + bestätigte Ausbreitung + צרעת מאמרת-Diagnose + Lokalisierung + Unreinheitsklassifikation. Die Struktur zeigt endgültige Verurteilung.
Dieser Vers diagnostiziert das sanierungsresistente Haus als צרעת מאמרת mit totaler Unreinheit.
Leviticus 14,45
Hebräisch: וְנָתַ֣ץ אֶת־הַבַּ֗יִת אֶת־אֲבָנָיו֙ וְאֶת־עֵצָ֔יו וְאֵ֖ת כָּל־עֲפַ֣ר הַבָּ֑יִת וְהוֹצִיא֙ אֶל־מִח֣וּץ לָעִ֔יר אֶל־מָק֖וֹם טָמֵֽא׃
Deutsch: Und man soll das Haus niederreißen, seine Steine und sein Holz und allen Staub des Hauses, und man soll es hinausbringen außerhalb der Stadt an einen unreinen Ort.

Kommentar: ונתץ את־הבית את־אבניו ואת־עציו ואת כל־עפר הבית והוציא אל־מחוץ לעיר אל־מקום טמא zeigt die drastischste Maßnahme: totalen Abriss. ונתץ את־הבית (und man soll das Haus niederreißen) - נתץ (niederreißen/zerstören) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt komplette Zerstörung.
את־אבניו ואת־עציו ואת כל־עפר הבית (seine Steine und sein Holz und allen Staub des Hauses) zeigt vollständige Materialaufzählung. אבניו (seine Steine), עציו (sein Holz) als Baumaterialien, כל־עפר הבית (allen Staub des Hauses) als Verputz und Mörtel.
והוציא אל־מחוץ לעיר אל־מקום טמא (und man soll es hinausbringen außerhalb der Stadt an einen unreinen Ort) entspricht V. 40-41 für die Entsorgung aller Materialien.
ונתץ את־הבית zeigt totale Vernichtung als letzte Lösung. את־אבניו ואת־עציו ואת כל־עפר umfasst alle Baumaterialien ohne Ausnahme. אל־מקום טמא zeigt endgültige Kontamination aller Hausmaterialien.
Die LXX übersetzt ונתץ (wenatatz - "er soll niederreißen") als καὶ καθελοῦσιν (sie werden niederreißen), wobei sie vom Singular zum Plural wechselt.
Die Satzstruktur: zeigt Totalvernichtung: kompletter Abriss + vollständige Materialaufzählung + Entsorgung außerhalb der Stadt + kontaminierte Endlagerung. Die Struktur zeigt die radikalste צרעת-Maßnahme.
Dieser Vers zeigt die totale Hausvernichtung mit Entsorgung aller Materialien als ultima ratio bei צרעת מאמרת.
Leviticus 14,46
Hebräisch: וְהַבָּא֙ אֶל־הַבַּ֔יִת כָּל־יְמֵ֖י הִסְגִּ֣יר אֹתוֹ֑ יִטְמָ֖א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und wer in das Haus kommt, alle Tage, die man es verschlossen hat, wird unrein sein bis zum Abend.

Kommentar: והבא אל־הבית כל־ימי הסגיר אתו יטמא עד־הערב regelt die Unreinheit durch Hausbetreten während der Quarantäne. והבא אל־הבית (und wer in das Haus kommt) als Partizip zeigt jeden Eintretenden. כל־ימי הסגיר אתו (alle Tage, die man es verschlossen hat) bezieht sich auf die Quarantänezeit aus V. 38.
יטמא עד־הערב (wird unrein sein bis zum Abend) zeigt temporäre Unreinheit entsprechend anderen צרעת-Kontakten. עד־הערב als Standard für leichtere Unreinheit.
והבא אל־הבית zeigt, dass jeder Zutritt Unreinheit verursacht. כל־ימי הסגיר אתו zeigt Dauer der Gefahr während der Quarantäne. יטמא עד־הערב als leichteste Unreinheitsform - nur bis zum Abend.
Die LXX übersetzt והבא mit ὁ εἰσπορευόμενος (der Eintretende), הסגיר אתו mit ἀφωρισμένη ἐστίν (abgesondert ist), יטמא mit ἀκάθαρτος ἔσται (unrein wird er sein) und עד־הערב mit ἕως ἑσπέρας (bis zum Abend).
Die Satzstruktur: zeigt Kontaktunreinheit: Eintretender + Quarantänezeitraum + temporäre Unreinheit. Die Struktur zeigt mildere Konsequenzen als direkte צרעת-Berührung.
Dieser Vers regelt die temporäre Unreinheit durch Betreten des quarantänisierten Hauses.
Leviticus 14,47
Hebräisch: וְהַשֹּׁכֵ֣ב בַּבַּ֔יִת יְכַבֵּ֖ס אֶת־בְּגָדָ֑יו וְהָאֹכֵ֣ל בַּבַּ֔יִת יְכַבֵּ֖ס אֶת־בְּגָדָֽיו׃
Deutsch: Und wer in dem Haus schläft, soll seine Kleider waschen; und wer in dem Haus isst, soll seine Kleider waschen.

Kommentar: והשכב בבית יכבס את־בגדיו והאכל בבית יכבס את־בגדיו zeigt verschärfte Unreinheit bei längerem Aufenthalt. והשכב בבית (und wer in dem Haus schläft) - שכב (schlafen/liegen) als Partizip zeigt längeren Aufenthalt. יכבס את־בגדיו (soll seine Kleider waschen) zeigt zusätzliche Reinigungsmaßnahme über V. 46 hinaus.
והאכל בבית יכבס את־בגדיו (und wer in dem Haus isst, soll seine Kleider waschen) zeigt eine zweite Aktivität mit derselben Konsequenz. אכל (essen) als weitere längere Tätigkeit.
השכב und האכל zeigen längere Aufenthalte als bloßes Betreten. יכבס את־בגדיו als zusätzliche Reinigungsmaßnahme über die temporäre Unreinheit aus V. 46 hinaus.
Die LXX übersetzt השכב mit ὁ κοιμώμενος (der Schlafende), האכל mit ὁ ἐσθίων (der Essende) und יכבס mit πλυνεῖ (er wird waschen).
Die Satzstruktur: zeigt verstärkte Unreinheit: zwei längere Aktivitäten + jeweils Kleiderwaschung. Die Struktur zeigt Abstufung nach Kontaktintensität.
Dieser Vers zeigt verstärkte Reinigungsmaßnahmen bei längerem Aufenthalt (Schlafen, Essen) im quarantänisierten Haus.
Leviticus 14,48
Hebräisch: וְאִם־בֹּ֨א יָבֹ֜א הַכֹּהֵ֗ן וְרָאָה֙ וְ֠הִנֵּה לֹא־פָשָׂ֤ה הַנֶּ֨גַע֙ בַּבַּ֔יִת אַחֲרֵ֖י הִטֹּ֣חַ אֶת־הַבָּ֑יִת וְטִהַ֤ר הַכֹּהֵן֙ אֶת־הַבַּ֔יִת כִּ֥י נִרְפָּ֖א הַנָּֽגַע׃
Deutsch: Wenn aber der Priester kommt und sieht, und siehe, das Mal hat sich nicht ausgebreitet im Haus nach dem Verputzen des Hauses, so soll der Priester das Haus für rein erklären, denn das Mal ist geheilt.

Kommentar: ואם־בא יבא הכהן וראה והנה לא־פשה הנגע בבית אחרי הטח את־הבית וטהר הכהן את־הבית כי נרפא הנגע zeigt das positive Sanierungsergebnis. ואם־בא יבא הכהן (wenn aber der Priester kommt) mit verstärkender Wiederholung בא יבא. וראה והנה לא־פשה הנגע בבית (und sieht, und siehe, das Mal hat sich nicht ausgebreitet im Haus) zeigt positiven Befund.
אחרי הטח את־הבית (nach dem Verputzen des Hauses) bezieht sich auf die Sanierung aus V. 42. וטהר הכהן את־הבית (so soll der Priester das Haus für rein erklären) - טהר (rein erklären) im Piel-Perfekt. כי נרפא הנגע (denn das Mal ist geheilt) - נרפא (ist geheilt) im Nifal-Perfekt begründet die Reinheitserklärung.
בא יבא mit Verstärkung betont die wichtige Nachuntersuchung. לא־פשה הנגע zeigt erfolgreiche Sanierung. נרפא הנגע zeigt medizinische Heilung als Grundlage für kultische Reinheit.
Die LXX übersetzt בא יבא mit εἰσελθὼν εἰσέλθῃ (eintretend trete ein), לא־פשה mit οὐ διεχύθη (breitete sich nicht aus), וטהר mit καθαριεῖ (er wird reinigen) und נרפא mit ἰάθη (ist geheilt worden).
Die Satzstruktur: zeigt positive Wende: verstärkte priesterliche Untersuchung + Nicht-Ausbreitung nach Sanierung + Reinheitserklärung + Heilungsbegründung. Die Struktur zeigt erfolgreiche Sanierung.
Dieser Vers zeigt das positive Ende: Nicht-Ausbreitung nach Sanierung führt zur Reinheitserklärung wegen Heilung.
Leviticus 14,49
Hebräisch: וְלָקַ֛ח לְחַטֵּ֥א אֶת־הַבַּ֖יִת שְׁתֵּ֣י צִפֳּרִ֑ים וְעֵ֣ץ אֶ֔רֶז וּשְׁנִ֥י תוֹלַ֖עַת וְאֵזֹֽב׃
Deutsch: Und er soll nehmen zur Entsündigung des Hauses zwei Vögel und Zedernholz und Karmesinwolle und Ysop,

Kommentar: ולקח לחטא את־הבית שתי צפרים ועץ ארז ושני תולעת ואזב zeigt das Reinigungsritual für geheilte Häuser. ולקח לחטא את־הבית (und er soll nehmen zur Entsündigung des Hauses) - לחטא (zur Entsündigung) als Piel-Infinitiv von חטא zeigt rituellen Zweck. שתי צפרים ועץ ארז ושני תולעת ואזב entspricht exakt den Materialien aus V. 4 für Menschen-צרעת.
לחטא את־הבית zeigt, dass auch Häuser Entsündigung benötigen. Die identischen Materialien zu V. 4 zeigen einheitliches Reinigungsritual für Menschen und Häuser.
Die LXX übersetzt לחטא את־הבית (lechatte et-habayit - "um das Haus zu entsündigen") als ἀφαγνίσαι τὴν οἰκίαν (das Haus zu reinigen), was eine funktionalere Beschreibung des Rituals darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt Ritualvorbereitung: Zweckangabe + identische Materialien wie bei Menschen-צרעת. Die Struktur zeigt einheitliche Reinigungspraxis.
Dieser Vers zeigt dieselben Reinigungsmaterialien für Häuser wie für Menschen in V. 4.
Leviticus 14,50
Hebräisch: וְשָׁחַ֖ט אֶת־הַצִּפֹּ֣ר הָאֶחָ֑ת אֶל־כְּלִי־חֶ֖רֶשׂ עַל־מַ֥יִם חַיִּֽים׃
Deutsch: und er soll den einen Vogel schlachten in einem irdenen Gefäß über lebendigem Wasser.

Kommentar: ושחט את־הצפור האחת אל־כלי־חרש על־מים חיים entspricht exakt V. 5 für Menschen-צרעת. ושחט את־הצפור האחת (und er soll den einen Vogel schlachten), אל־כלי־חרש על־מים חיים (in einem irdenen Gefäß über lebendigem Wasser) sind identisch mit V. 5.
Die vollständige Parallelität zu V. 5 zeigt, dass Häuser-צרעת dasselbe Reinigungsritual erhält wie Menschen-צרעת.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 5 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 5: Vogelschlachtung + Gefäßspezifikation + Wassermedium. Die identische Struktur zeigt einheitliches Ritualverfahren.
Dieser Vers zeigt die identische erste Vogelschlachtung wie bei Menschen-צרעת in V. 5.
Leviticus 14,51
Hebräisch: וְלָקַ֣ח אֶת־עֵֽץ־הָ֠אֶרֶז וְאֶת־הָ֨אֵזֹ֜ב וְאֵ֣ת׀ שְׁנִ֣י הַתּוֹלַ֗עַת וְאֵת֮ הַצִּפֹּ֣ר הַֽחַיָּה֒ וְטָבַ֣ל אֹתָ֗ם בְּדַם֙ הַצִּפֹּ֣ר הַשְּׁחוּטָ֔ה וּבַמַּ֖יִם הַֽחַיִּ֑ים וְהִזָּ֥ה אֶל־הַבַּ֖יִת שֶׁ֥בַע פְּעָמִֽים׃
Deutsch: Und er soll nehmen das Zedernholz und den Ysop und die Karmesinwolle und den lebendigen Vogel und sie eintauchen in das Blut des geschlachteten Vogels und in das lebendige Wasser und das Haus siebenmal besprengen.

Kommentar: ולקח את־עץ־הארז ואת־האזב ואת שני התולעת ואת הצפר החיה וטבל אתם בדם הצפר השחוטה ובמים החיים והזה אל־הבית שבע פעמים kombiniert V. 6-7 für Häuser. ולקח את־עץ־הארז ואת־האזב ואת שני התולעת ואת הצפר החיה entspricht V. 6. וטבל אתם בדם הצפר השחוטה ובמים החיים entspricht V. 6.
והזה אל־הבית שבע פעמים (und das Haus siebenmal besprengen) ersetzt על המטהר מן־הצרעת aus V. 7 durch אל־הבית (das Haus). שבע פעמים bleibt identisch.
Die Materialien und das Eintauchungsverfahren entsprechen vollständig V. 6. אל־הבית statt על המטהר zeigt Anpassung an das Objekt. שבע פעמים als rituelle Vollzahl bleibt unverändert.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 6-7 mit καὶ ῥανεῖ ἐπὶ τὴν οἰκίαν ἑπτάκις (und er wird das Haus siebenmal besprengen).
Die Satzstruktur: kombiniert V. 6-7: Materialentnahme + Eintauchung + Hausbesprengung mit ritueller Häufigkeit. Die Struktur zeigt angepasstes aber paralleles Ritual.
Dieser Vers kombiniert die Eintauchung aus V. 6 mit der siebenmaligen Besprengung aus V. 7, angepasst für Häuser.
Leviticus 14,52
Hebräisch: וְחִטֵּ֣א אֶת־הַבַּ֔יִת בְּדַם֙ הַצִּפּ֔וֹר וּבַמַּ֖יִם הַֽחַיִּ֑ים וּבַצִּפֹּ֣ר הַחַיָּ֗ה וּבְעֵ֥ץ הָאֶ֛רֶז וּבָאֵזֹ֖ב וּבִשְׁנִ֥י הַתּוֹלָֽעַת׃
Deutsch: Und er soll das Haus entsündigen mit dem Blut des Vogels und mit dem lebendigen Wasser und mit dem lebendigen Vogel und mit dem Zedernholz und mit dem Ysop und mit der Karmesinwolle;

Kommentar: וחטא את־הבית בדם הצפור ובמים החיים ובצפר החיה ובעץ הארז ובאזב ובשני התולעת fasst alle Reinigungsmaterialien zusammen. וחטא את־הבית (und er soll das Haus entsündigen) - חטא (entsündigen) im Piel-Perfekt entspricht לחטא aus V. 49.
בדם הצפור ובמים החיים ובצפר החיה ובעץ הארז ובאזב ובשני התולעת listet alle sechs Reinigungsmaterialien mit der Präposition ב (mit) auf: Vogelblut, lebendiges Wasser, lebendiger Vogel, Zedernholz, Ysop, Karmesinwolle.
חטא את־הבית betont den Entsündigungszweck. Die sechsfache ב-Konstruktion zeigt, dass alle Materialien zur Entsündigung beitragen.
Die LXX übersetzt וחטא mit ἀφαγνιεῖ (er wird reinigen) und listet alle Materialien mit entsprechenden griechischen Präpositionen auf.
Die Satzstruktur: zeigt Ritualsummierung: Entsündigungsakt + sechsfache Materialaufzählung. Die Struktur betont die Totalität der verwendeten Reinigungsmittel.
Dieser Vers fasst die Hausentsündigung mit allen sechs Reinigungsmaterialien zusammen.
Leviticus 14,53
Hebräisch: וְשִׁלַּ֞ח אֶת־הַצִּפֹּ֧ר הַֽחַיָּ֛ה אֶל־מִח֥וּץ לָעִ֖יר אֶל־פְּנֵ֣י הַשָּׂדֶ֑ה וְכִפֶּ֥ר עַל־הַבַּ֖יִת וְטָהֵֽר׃
Deutsch: und den lebendigen Vogel soll er freilassen außerhalb der Stadt über das Angesicht des Feldes und Sühne erwirken für das Haus; und es wird rein sein.

Kommentar: ושלח את־הצפר החיה אל־מחוץ לעיר אל־פני השדה וכפר על־הבית וטהר schließt das Häuser-Reinigungsritual ab. ושלח את־הצפר החיה אל־מחוץ לעיר אל־פני השדה (und den lebendigen Vogel soll er freilassen außerhalb der Stadt über das Angesicht des Feldes) entspricht V. 7, aber mit אל־מחוץ לעיר (außerhalb der Stadt) statt על־פני השדה allein.
וכפר על־הבית וטהר (und Sühne erwirken für das Haus; und es wird rein sein) zeigt die Konsequenzen. כפר על־הבית (Sühne erwirken für das Haus) entspricht כפר עליו aus V. 18 für Menschen. וטהר (und es wird rein sein) als finale Reinheitserklärung.
אל־מחוץ לעיר zeigt, dass die Vogelfreilassung außerhalb der Stadt erfolgt, passend zur städtischen Häuser-צרעת. כפר על־הבית zeigt, dass auch Häuser Sühne benötigen. וטהר als endgültige Reinheit.
Die LXX übersetzt ושלח mit ἀποστελεῖ (er wird aussenden), מחוץ לעיר mit ἔξω τῆς πόλεως (außerhalb der Stadt), וכפר mit ἐξιλάσεται (er wird entsühnen) und וטהר mit καθαρὸν ἔσται (rein wird es sein).
Die Satzstruktur: zeigt Ritualabschluss: Vogelfreilassung außerhalb der Stadt + Sühneerklärung für das Haus + finale Reinheit. Die Struktur entspricht V. 7 mit Anpassung an städtischen Kontext.
Dieser Vers schließt das Häuser-Reinigungsritual mit Vogelfreilassung, Sühne und endgültiger Reinheit ab.
Leviticus 14,54
Hebräisch: זֹ֖את הַתּוֹרָ֑ה לְכָל־נֶ֥גַע הַצָּרַ֖עַת וְלַנָּֽתֶק׃
Deutsch: Das ist die Torah für allen Aussatzfleck und für den Schorf,

Kommentar: זאת התורה לכל־נגע הצרעת ולנתק leitet die abschließende תורת-Zusammenfassung ein. זאת התורה (das ist die Torah) entspricht den anderen תורת-Formeln. לכל־נגע הצרעת (für allen Aussatzfleck) umfasst alle צרעת-Formen aus Kap. 13-14. ולנתק (und für den Schorf) spezifiziert נתק aus 13,29-37 als besondere צרעת-Form.
לכל־נגע הצרעת zeigt umfassenden Geltungsbereich. ולנתק hebt נתק als spezifische Kopf-/Bart-צרעת hervor.
Die LXX fasst die Zusammenfassung systematisch zusammen und verwendet ihre etablierte Terminologie: שאת als οὐλῆς (Narben), ספחת als σημασίας (Zeichen), בהרת als τοῦ αὐγάζοντος (des Glänzenden), und נתק als θραύσματος (Geschwür).
Die Satzstruktur: zeigt Zusammenfassungsbeginn: תורת-Formel + umfassender צרעת-Bereich + spezifische נתק-Erwähnung. Die unvollständige Struktur führt zu V. 55.
Dieser Vers leitet die Gesamtzusammenfassung aller צרעת-Bestimmungen ein.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 14 zeigt in der LXX eine konsequente Anpassung an griechische handwerkliche, medizinische und rituelle Terminologie. Besonders bemerkenswert ist die Systematisierung der Reinigungsrituale und die präzise Wiedergabe der komplexen Bauvorschriften bei Hauslep​ra. Die griechischen Übersetzer zeigten offensichtlich Vertrautheit mit ähnlichen Reinigungs- und Baupraktiken in der hellenistischen Welt.
Leviticus 14,55
Hebräisch: וּלְצָרַ֥עַת הַבֶּ֖גֶד וְלַבָּֽיִת׃
Deutsch: und für den Aussatz der Kleider und der Häuser,

Kommentar: ולצרעת הבגד ולבית erweitert die תורת-Zusammenfassung auf unbelebte Objekte. ולצרעת הבגד (und für den Aussatz der Kleider) umfasst die Textil-צרעת aus 13,47-59. ולבית (und der Häuser) umfasst die Häuser-צרעת aus 14,33-53.
צרעת הבגד als Genitivkonstruktion zeigt צרעת an Textilien. ולבית als verkürzte Form für צרעת הבית zeigt צרעת an Gebäuden.
Die LXX übersetzt צרעת הבגד mit λέπρας ἱματίου (Lepra der Kleider) und ולבית mit καὶ οἰκίας (und des Hauses).
Die Satzstruktur: zeigt Objekterweiterung: Textil-צרעת + Häuser-צרעת. Die Struktur erweitert von Menschen auf Gegenstände.
Dieser Vers erweitert die Zusammenfassung auf Textil- und Häuser-צרעת.
Leviticus 14,56
Hebräisch: וְלַשְׂאֵ֥ת וְלַסַּפַּ֖חַת וְלַבֶּהָֽרֶת׃
Deutsch: und für die Schwellung und für den Schorf und für den Fleck;

Kommentar: ולשאת ולספחת ולבהרת listet die drei Grundformen der Haut-צרעת aus 13,2 auf. ולשאת (und für die Schwellung) - שאת (Erhebung/Schwellung). ולספחת (und für den Schorf) - ספחת (Ausschlag/Schorf). ולבהרת (und für den Fleck) - בהרת (heller Fleck).
Diese drei Begriffe entsprechen exakt der Einleitung in 13,2 und umfassen alle Grundformen der Haut-צרעת.
Die LXX übersetzt שאת mit οὐλῆς (Narbe), ספחת mit σημασίας (Zeichen) und בהרת mit τοῦ αὐγάζοντος (des Leuchtenden).
Die Satzstruktur: zeigt Grundformaufzählung: drei Haut-צרעת-Formen aus 13,2. Die Struktur kehrt zu den Grundkategorien zurück.
Dieser Vers listet die drei Grundformen der Haut-צרעת auf.
Leviticus 14,57
Hebräisch: לְהוֹרֹ֕ת בְּי֥וֹם הַטָּמֵ֖א וּבְי֣וֹם הַטָּהֹ֑ר זֹ֥את תּוֹרַ֖ת הַצָּרָֽעַת׃
Deutsch: um zu lehren, an welchem Tag es unrein und an welchem Tag es rein ist. Dies ist die Torah des Aussatzes.

Kommentar: להורת ביום הטמא וביום הטהר זאת תורת הצרעת schließt die Gesamtzusammenfassung ab. להורת (um zu lehren) - הורה (lehren/unterweisen) im Hifil-Infinitiv zeigt den Zweck der תורת. ביום הטמא וביום הטהר (an welchem Tag es unrein und an welchem Tag es rein ist) zeigt den binären Entscheidungscharakter der צרעת-Diagnose.
זאת תורת הצרעת (dies ist die Torah des Aussatzes) als finale תורת-Formel für alle צרעת-Bestimmungen in Kap. 13-14.
להורת zeigt den pädagogischen Zweck der תורת. ביום הטמא וביום הטהר betont die zeitliche Dimension der Reinheits-/Unreinheitsentscheidungen. תורת הצרעת als umfassende Bezeichnung für alle צרעת-Gesetze.
Die LXX übersetzt להורת mit δηλῶσαι (zu zeigen), ביום הטמא mit ἐν ἡμέρᾳ ἀκαθάρτου (am Tag des Unreinen), ביום הטהר mit ἐν ἡμέρᾳ καθαροῦ (am Tag des Reinen) und תורת הצרעת mit νόμος τῆς λέπρας (Gesetz der Lepra).
Die Satzstruktur: zeigt Abschlusszweck: Lehrfunktion + binärer Zeitrahmen + finale תורת-Formel. Die Struktur betont den praktischen Anwendungszweck.
Dieser Vers schließt die gesamten צרעת-Bestimmungen als תורת הצרעת mit dem Zweck der zeitlichen Reinheits-/Unreinheitsbestimmung ab.
Kapitel 14 etabliert umfassende Reinigungsrituale für מצרע (Aussätzige) und erweitert צרעת auf Häuser. Die Struktur zeigt: 
1) Menschen-Reinigungsrituale (V. 1-20): Zweistufiges Verfahren mit Vogelritual (V. 3-7), körperlicher Reinigung und schrittweiser Reintegration (V. 8-9), sowie komplexem Opferritual am achten Tag mit Schuldopfer, spezieller Blut- und Ölapplikation und abschließenden Sühneakten. 
2) Armenbestimmungen (V. 21-32): Reduzierte Opfergaben (ein statt drei Lämmer, Tauben statt Lämmer), aber identische Kernrituale (Schuldopfer, Blut-/Ölapplikation) zeigen soziale Gerechtigkeit bei funktionaler Gleichwertigkeit. 
3) Häuser-צרעת (V. 33-53): Zukunftsorientierte Bestimmungen für die Landnahme mit göttlicher Verursachung, gestuftem Sanierungsverfahren (Steinentfernung, Abkratzung, Neuverputz), und bei Versagen totaler Abriss. Erfolgreiche Sanierung führt zu identischem Reinigungsritual wie bei Menschen.
Das Kapitel zeigt bemerkenswerte Systematik: Identische Reinigungsrituale für Menschen und Häuser unterstreichen die Übertragung kultischer Reinheitsvorstellungen auf Architektur. Die Armenbestimmungen demonstrieren soziale Sensibilität bei Beibehaltung ritueller Wirksamkeit. Die abschließende תורת-Formel (V. 54-57) fasst alle צרעת-Formen zusammen und betont den praktischen Zweck der zeitlichen Reinheits-/Unreinheitsbestimmung. Die Verbindung von medizinischer Heilung, kultischer Reinigung und sozialer Reintegration zeigt die Ganzheitlichkeit des biblischen Reinheitssystems.
Leviticus 15,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָ֔ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Der Ewige redete zu Mosche und zu 'Aharon, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה ואל־אהרן לאמר ist die Standardeinleitungsformel für göttliche Rede. וידבר יהוה (und der Ewige redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. אל־משה ואל־אהרן (zu Mose und zu Aaron) entspricht 14,33 und zeigt die gemeinsame Adressierung beider Führungspersonen. לאמר (sagend) leitet die folgende Rede ein.
Die Einbeziehung Aarons neben Mose zeigt die besondere Relevanz der kommenden Bestimmungen für die priesterliche Praxis, da es um Unreinheitsdiagnose und Reinigungsverfahren geht.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (sprach) und לאמר mit λέγων (sagend).
Die Satzstruktur: zeigt Offenbarungseinleitung: göttlicher Sprecher + doppelte Empfänger + Redeankündigung. Die Struktur markiert eine neue Themeneinheit.
Dieser Vers leitet Kap. 15 über Körperausflüsse als neue Offenbarungseinheit an Mose und Aaron ein.
Leviticus 15,2
Hebräisch: דַּבְּרוּ֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וַאֲמַרְתֶּ֖ם אֲלֵהֶ֑ם אִ֣ישׁ אִ֗ישׁ כִּ֤י יִהְיֶה֙ זָ֣ב מִבְּשָׂרֹ֔ו זוֹבֹ֖ו טָמֵ֥א הֽוּא׃
Deutsch: Redet zu den Söhnen Israels und sagt zu ihnen: Jeder Mann, wenn er fließend ist aus seinem Fleisch, sein Fluss, er ist unrein.

Kommentar: דברו אל־בני ישראל ואמרתם אלהם איש איש כי יהיה זב מבשרו זובו טמא הוא etabliert männliche Genitalausflüsse. דברו אל־בני ישראל ואמרתם אלהם (redet zu den Söhnen Israels und sagt zu ihnen) zeigt die Weitergabe der göttlichen Anweisungen an das Volk. איש איש (jeder Mann) als distributive Verstärkung zeigt universelle Anwendung auf alle Männer.
כי יהיה זב מבשרו זובו טמא הוא definiert die Grundkategorie. כי יהיה זב מבשרו (wenn er fließend ist aus seinem Fleisch) - זב (fließend) als Partizip von זוב (fließen), מבשרו (aus seinem Fleisch) lokalisiert die Ausflüsse am Körper. זובו טמא הוא (sein Fluss ist unrein) - זובו (sein Fluss) als Abstraktum, טמא הוא (unrein ist er) mit emphatischem הוא.
איש איש betont die individuelle Verantwortung jedes Mannes. זב מבשרו zeigt pathologische Körperausflüsse im Unterschied zu normalen Funktionen. זובו טמא klassifiziert die Ausflüsse selbst als unrein.
Die LXX übersetzt זב (zav - "Fluss") als ῥύσις (Ausfluss) und verwendet den medizinischen Terminus γονορρυής (gonorrhoea - "Samenfluss") für den Mann mit Ausfluss, was eine spezifische griechische medizinische Diagnose darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt Grunddefinition: Weitergabe Auftrag + universelle Anwendung + Konditionalsatz + Klassifikation der Unreinheit. Die Struktur etabliert die Grundkategorie männlicher Ausfluss-Unreinheit.
Dieser Vers definiert זב (männlicher Ausfluss) als Grundkategorie kultischer Unreinheit.
Leviticus 15,3
Hebräisch: וְזֹ֛את תִּהְיֶ֥ה טֻמְאָתוֹ֖ בְּזוֹבֹ֑ו רָ֣ר בְּשָׂרֹ֞ו אֶת־זוֹבֹ֗ו אֽוֹ־הֶחְתִּ֤ים בְּשָׂרוֹ֙ מִזּוֹבֹ֔ו טֻמְאָתוֹ֖ הִֽוא׃
Deutsch: Und dies wird seine Unreinheit sein bei seinem Ausfluss: Ob sein Fleisch seinen Ausfluss fließen lässt oder ob sein Fleisch seinen Ausfluss zurückhält, es ist seine Unreinheit.

Kommentar: וזאת תהיה טמאתו בזובו רר בשרו את־זובו או־החתים בשרו מזובו טמאתו הוא spezifiziert die Unreinheitskriterien. וזאת תהיה טמאתו בזובו (und dies wird seine Unreinheit sein bei seinem Ausfluss) leitet die Präzisierung ein. רר בשרו את־זובו (sein Fleisch lässt seinen Ausfluss fließen) - רר (fließen lassen) im Qal-Perfekt zeigt aktives Fließen.
או־החתים בשרו מזובו טמאתו הוא (oder sein Fleisch ist von seinem Ausfluss verstopft - es ist seine Unreinheit) - החתים (verstopft/blockiert) im Hifil-Perfekt von חתם zeigt das Gegenteil: Verstopfung statt Fließen. טמאתו הוא (seine Unreinheit ist es) bekräftigt beide Zustände als unrein.
רר בשרו את־זובו zeigt aktive Sekretion. או־החתים בשרו מזובו zeigt Sekretstau oder Verstopfung. Beide Zustände - aktives Fließen und Verstopfung - gelten als unrein.
Die LXX interpretiert den schwierigen hebräischen Text רר בשרו את־זובו או־החתים בשרו מזובו komplexer: Sie fügt eine Erklärung hinzu "πᾶσαι αἱ ἡμέραι ῥύσεως σώματος αὐτοῦ" (alle Tage des Ausflusses seines Körpers) und verdoppelt die Bedingungen für Unreinheit.
Die Satzstruktur: zeigt Zustandsspezifikation: Unreinheitsdefinition + zwei alternative Zustände + bekräftigende Unreinheitsklassifikation. Die Struktur zeigt, dass sowohl Fließen als auch Verstopfung Unreinheit bedeuten.
Dieser Vers zeigt, dass sowohl aktiver Ausfluss als auch dessen Verstopfung als טמאה gelten.
Leviticus 15,4
Hebräisch: כָּל־הַמִּשְׁכָּ֗ב אֲשֶׁ֨ר יִשְׁכַּ֥ב עָלָ֛יו הַזָּ֖ב יִטְמָ֑א וְכָֽל־הַכְּלִ֛י אֲשֶׁר־יֵשֵׁ֥ב עָלָ֖יו יִטְמָֽא׃
Deutsch: Jedes Lager, auf dem der Fließende liegt, wird unrein sein; und jedes Gerät, auf dem er sitzt, wird unrein sein.

Kommentar: כל־המשכב אשר ישכב עליו הזב יטמא וכל־הכלי אשר־ישב עליו יטמא etabliert die Kontaktunreinheit bei Gegenständen. כל־המשכב אשר ישכב עליו הזב יטמא (jedes Lager, auf dem der Fließende liegt, wird unrein) - המשכב (das Lager) als Liegefläche, ישכב עליו (liegt darauf), הזב (der Fließende) als Partizip von זוב.
וכל־הכלי אשר־ישב עליו יטמא (und jedes Gerät, auf dem er sitzt, wird unrein) - הכלי (das Gerät) als Sitzgelegenheit, ישב עליו (sitzt darauf). Beide Sätze enden mit יטמא (wird unrein) als automatische Konsequenz.
כל־המשכב und כל־הכלי mit כל zeigen universelle Anwendung auf alle Gegenstände. ישכב עליו und ישב עליו zeigen direkten Körperkontakt durch Liegen und Sitzen.
Die LXX übersetzt המשכב mit κοίτη (Lager), הכלי mit σκεῦος (Gerät), הזב mit ὁ γονορρυής (der Fließende) und יטמא mit ἀκάθαρτον ἔσται (unrein wird es sein).
Die Satzstruktur: zeigt Kontaktunreinheit: zwei universelle Gegenstandskategorien + direkter Körperkontakt + automatische Unreinheit. Die Struktur etabliert die Übertragung der Unreinheit auf Gegenstände.
Dieser Vers etabliert automatische Unreinheit von Liegeflächen und Sitzgelegenheiten durch direkten Kontakt mit זב.
Leviticus 15,5
Hebräisch: וְאִ֕ישׁ אֲשֶׁ֥ר יִגַּ֖ע בְּמִשְׁכָּבֹ֑ו יְכַבֵּ֧ס בְּגָדָ֛יו וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֖יִם וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und ein Mann, der sein Lager berührt, soll seine Kleider waschen und soll sich im Wasser baden und soll bis zum Abend unrein sein.

Kommentar: ואיש אשר יגע במשכבו יכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב zeigt die Unreinheitsübertragung auf Personen durch Gegenstandskontakt. ואיש אשר יגע במשכבו (und ein Mann, der sein Lager berührt) - יגע (berührt) im Qal-Imperfekt, במשכבו (sein Lager) bezieht sich auf das kontaminierte Lager aus V. 4.
יכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב zeigt die Reinigungsmaßnahmen und Unreinheitsdauer. יכבס בגדיו (soll seine Kleider waschen), ורחץ במים (und in Wasser baden) als doppelte Reinigung. וטמא עד־הערב (und unrein sein bis zum Abend) zeigt temporäre Unreinheit bis zum Tagesende.
יגע במשכבו zeigt indirekte Kontamination über kontaminierte Gegenstände. יכבס בגדיו ורחץ במים als Standardreinigungsverfahren bei leichterer Unreinheit. עד־הערב zeigt kürzere Unreinheitsdauer als bei direktem Kontakt.
Die LXX übersetzt יגע mit ἅψηται (berührt), יכבס mit πλυνεῖ (wird waschen), ורחץ mit λούσεται (wird baden) und עד־הערב mit ἕως ἑσπέρας (bis zum Abend).
Die Satzstruktur: zeigt Sekundärkontamination: indirekter Kontakt + doppelte Reinigungsmaßnahme + temporäre Unreinheit. Die Struktur zeigt abgestufte Unreinheitsübertragung.
Dieser Vers zeigt die Unreinheitsübertragung durch Berührung kontaminierter Gegenstände mit Reinigungsverfahren und temporärer Unreinheit.
Leviticus 15,6
Hebräisch: וְהַיֹּשֵׁב֙ עַֽל־הַכְּלִ֔י אֲשֶׁר־יֵשֵׁ֥ב עָלָ֖יו הַזָּ֑ב יְכַבֵּ֧ס בְּגָדָ֛יו וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֖יִם וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und der, der sich auf das Gerät setzt, auf dem der Fließende gesessen hat, soll seine Kleider waschen und soll sich im Wasser baden und soll unrein sein bis zum Abend.

Kommentar: והיושב על־הכלי אשר־ישב עליו הזב יכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב entspricht V. 5 für Sitzgelegenheiten. והיושב על־הכלי אשר־ישב עליו הזב (und wer sich auf das Gerät setzt, auf dem der Fließende gesessen hat) - היושב (der sich Setzende) als Partizip, על־הכלי (auf das Gerät) aus V. 4.
יכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב entspricht exakt V. 5: Kleiderwaschung, Wasserbad und Unreinheit bis zum Abend.
Die identischen Konsequenzen zu V. 5 zeigen, dass Berührung von Liegeflächen und Benutzung von Sitzgelegenheiten dieselbe Unreinheitsübertragung bewirken.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 5 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 5: indirekter Kontakt + identische Reinigungsmaßnahmen + temporäre Unreinheit. Die parallele Struktur zeigt systematische Anwendung.
Dieser Vers zeigt identische Unreinheitsübertragung und Reinigungsverfahren bei Benutzung kontaminierter Sitzgelegenheiten.
Leviticus 15,7
Hebräisch: וְהַנֹּגֵ֖עַ בִּבְשַׂ֣ר הַזָּ֑ב יְכַבֵּ֧ס בְּגָדָ֛יו וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֖יִם וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und der, der das Fleisch des Fließenden berührt, soll seine Kleider waschen und soll sich im Wasser baden und soll unrein sein bis zum Abend.

Kommentar: והנגע בבשר הזב יכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב zeigt direkten Körperkontakt. והנגע בבשר הזב (und wer das Fleisch des Fließenden berührt) - הנגע (der Berührende) als Partizip, בבשר הזב (das Fleisch des Fließenden) zeigt direkten Hautkontakt im Unterschied zum indirekten Gegenstandskontakt aus V. 5-6.
יכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב entspricht exakt V. 5-6, zeigt aber, dass auch direkter Körperkontakt nur dieselbe temporäre Unreinheit bewirkt.
בבשר הזב zeigt direkten Körperkontakt als intensivste Kontaminationsform. Die identischen Konsequenzen zu V. 5-6 zeigen, dass direkter und indirekter Kontakt dieselbe Unreinheitsdauer haben.
Die LXX übersetzt הנגע mit ὁ ἁπτόμενος (der Berührende), בבשר mit τοῦ χρωτὸς (der Haut) und die Konsequenzen entsprechend V. 5.
Die Satzstruktur: entspricht V. 5-6: direkter Körperkontakt + identische Reinigungsmaßnahmen + temporäre Unreinheit. Die parallele Struktur zeigt einheitliche Behandlung verschiedener Kontaktarten.
Dieser Vers zeigt, dass direkter Körperkontakt mit זב dieselben Reinigungsmaßnahmen und Unreinheitsdauer bewirkt wie indirekter Kontakt.
Leviticus 15,8
Hebräisch: וְכִֽי־יָרֹ֛ק הַזָּ֖ב בַּטָּה֑וֹר וְכִבֶּ֧ס בְּגָדָ֛יו וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֖יִם וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und wenn der Fließende auf einen Reinen spuckt, so soll er seine Kleider waschen und soll sich im Wasser baden und soll unrein sein bis zum Abend.

Kommentar: וכי־ירק הזב בטהור וכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב zeigt Kontamination durch Körpersekrete. וכי־ירק הזב בטהור (und wenn der Fließende auf einen Reinen spuckt) - ירק (spuckt) im Qal-Imperfekt von ירק (spucken), בטהור (auf einen Reinen) zeigt den Empfänger der Kontamination.
וכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב entspricht exakt V. 5-7 für die Reinigungsmaßnahmen und Unreinheitsdauer.
ירק בטהור zeigt Übertragung durch Speichel als zusätzliche Kontaminationsart. בטהור betont den Zustandswechsel von rein zu unrein. Die identischen Konsequenzen zeigen einheitliche Behandlung aller Kontaminationsarten.
Die LXX übersetzt ירק (yaraq - "spucken") als προσσιελίσῃ (speicheln/sabbern), was eine spezifischere Beschreibung der Körperflüssigkeitsübertragung darstellt.
Die Satzstruktur: entspricht V. 5-7: spezielle Kontaminationsart + identische Reinigungsmaßnahmen + temporäre Unreinheit. Die parallele Struktur zeigt systematische Erfassung aller Kontaktformen.
Dieser Vers zeigt Speichelkontamination als weitere Übertragungsart mit denselben Reinigungskonsequenzen.
Leviticus 15,9
Hebräisch: וְכָל־הַמֶּרְכָּ֗ב אֲשֶׁ֨ר יִרְכַּ֥ב עָלָ֛יו הַזָּ֖ב יִטְמָֽא׃
Deutsch: Und jeder Sitz, auf dem der Fließende reitet, wird unrein sein.

Kommentar: וכל־המרכב אשר ירכב עליו הזב יטמא erweitert die kontaminierten Gegenstände um Reitsättel. וכל־המרכב (und jeder Reitsattel) - מרכב (Reitsattel/Fahrzeug) von רכב (reiten/fahren). אשר ירכב עליו הזב (auf dem der Fließende reitet) - ירכב (reitet) im Qal-Imperfekt. יטמא (wird unrein) entspricht V. 4.
המרכב als spezielle Kategorie für Transportmittel erweitert die Liste der kontaminierbaren Gegenstände über Lager und Sitzgelegenheiten hinaus. Die kurze Formulierung ohne Folgebestimmungen lässt V. 10 die Konsequenzen regeln.
Die LXX interpretiert מרכב (merkav - "Reittier/Sattel") als ἐπίσαγμα ὄνου (Eselsattel), was eine spezifische Identifikation des Transportmittels zeigt.
Die Satzstruktur: zeigt Gegenstandserweiterung: universelle Reitsättel + Kontaktspezifikation + automatische Unreinheit. Die knappe Struktur erweitert systematisch die kontaminierbaren Objekte.
Dieser Vers erweitert die automatische Kontamination auf alle Reitsättel und Transportmittel.
Leviticus 15,10
Hebräisch: וְכָל־הַנֹּגֵ֗עַ בְּכֹל֙ אֲשֶׁ֣ר יִהְיֶ֣ה תַחְתָּ֔יו יִטְמָ֖א עַד־הָעָ֑רֶב וְהַנּוֹשֵׂ֣א אוֹתָ֔ם יְכַבֵּ֧ס בְּגָדָ֛יו וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֖יִם וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und jeder, der irgendetwas berührt, was unter ihm gewesen ist, wird unrein sein bis zum Abend; und der, der es trägt, soll seine Kleider waschen und soll sich im Wasser baden und soll bis zum Abend unrein sein.

Kommentar: וכל־הנגע בכל אשר יהיה תחתיו יטמא עד־הערב והנושא אותם יכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב regelt zwei Kontaktarten mit kontaminierten Gegenständen. וכל־הנגע בכל אשר יהיה תחתיו יטמא עד־הערב (und jeder, der irgendetwas berührt, was unter ihm gewesen ist, wird unrein sein bis zum Abend) - הנגע (der Berührende), בכל אשר יהיה תחתיו (irgendetwas, was unter ihm gewesen ist) umfasst alle Gegenstände, die der זב berührt hat.
והנושא אותם יכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב (und wer es trägt, soll seine Kleider waschen und in Wasser baden und unrein sein bis zum Abend) - הנושא (der Tragende) zeigt intensiveren Kontakt als bloße Berührung. אותם (sie) bezieht sich auf die kontaminierten Gegenstände.
בכל אשר יהיה תחתיו zeigt umfassende Kontamination aller Gegenstände. הנושא zeigt intensiveren Kontakt als הנגע, erhält aber nur zusätzliche Reinigungsmaßnahmen, nicht längere Unreinheit.
Die LXX übersetzt הנגע mit ὁ ἁπτόμενος (der Berührende), תחתיו mit ὑποκάτω αὐτοῦ (unter ihm) und הנושא mit ὁ αἴρων (der Aufhebende).
Die Satzstruktur: zeigt abgestufte Kontamination: umfassende Berührung mit einfacher Unreinheit + intensiver Kontakt mit zusätzlichen Reinigungsmaßnahmen. Die Struktur zeigt differenzierte Behandlung nach Kontaktintensität.
Dieser Vers differenziert zwischen Berührung (nur temporäre Unreinheit) und Tragen (zusätzliche Reinigungsmaßnahmen) kontaminierter Gegenstände.
Leviticus 15,11
Hebräisch: וְכֹ֨ל אֲשֶׁ֤ר יִגַּע־בּוֹ֙ הַזָּ֔ב וְיָדָ֖יו לֹא־שָׁטַ֣ף בַּמָּ֑יִם וְכִבֶּ֧ס בְּגָדָ֛יו וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֖יִם וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und jeder, den der Fließende berührt, und er hat seine Hände nicht mit Wasser abgespült, so soll er seine Kleider waschen und soll sich im Wasser baden und soll unrein sein bis zum Abend.

Kommentar: וכל אשר יגע־בו הזב וידיו לא־שטף במים וכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב zeigt Handhygiene als Schutzmaßnahme. וכל אשר יגע־בו הזב (und jeder, den der Fließende berührt) zeigt den זב als aktiv Berührenden. וידיו לא־שטף במים (ohne dass er seine Hände mit Wasser gespült hat) - שטף (spülen) im Qal-Perfekt, zeigt die Bedingung ungewaschener Hände.
וכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב entspricht den Standardreinigungsmaßnahmen aus V. 5-8.
יגע־בו הזב zeigt den זב als Subjekt der Berührung im Unterschied zu V. 7. וידיו לא־שטף במים impliziert, dass Händewaschen die Kontamination verhindern kann. Dies zeigt präventive Hygienemaßnahmen.
Die LXX übersetzt שטף במים (shataf bamayim - "abspülen mit Wasser") als νένιπται (gewaschen), verwendet aber das Perfekt, was einen abgeschlossenen Zustand betont.
Die Satzstruktur: zeigt Hygienebedingung: aktive Berührung durch זב + Hygienemangel + Standardreinigungskonsequenzen. Die Struktur zeigt präventive Hygienemaßnahmen.
Dieser Vers zeigt, dass Händewaschen durch den זב Kontamination verhindern kann - ohne Händewaschen erfolgt Unreinheitsübertragung.
Leviticus 15,12
Hebräisch: וּכְלִי־חֶ֛רֶשׂ אֲשֶׁר־יִגַּע־בּוֹ֥ הַזָּ֖ב יִשָּׁבֵ֑ר וְכָל־כְּלִי־עֵ֔ץ יִשָּׁטֵ֖ף בַּמָּֽיִם׃
Deutsch: Und das irdene Gefäß, das der Fließende berührt, soll zerbrochen werden; und jedes hölzerne Gefäß soll mit Wasser abgespült werden.

Kommentar: וכלי־חרש אשר־יגע־בו הזב ישבר וכל־כלי־עץ ישטף במים zeigt materialspezifische Reinigungsverfahren. וכלי־חרש אשר־יגע־בו הזב ישבר (und das irdene Gefäß, das der Fließende berührt, soll zerbrochen werden) - כלי־חרש (irdenes Gefäß) als poröses Material, ישבר (soll zerbrochen werden) im Nifal-Imperfekt zeigt totale Vernichtung.
וכל־כלי־עץ ישטף במים (und jedes hölzerne Gefäß soll mit Wasser gespült werden) - כלי־עץ (hölzernes Gefäß), ישטף במים (soll mit Wasser gespült werden) zeigt Reinigung statt Vernichtung.
כלי־חרש als poröses, unglasiertes Tongeschirr wird als unrettbar kontaminiert betrachtet. כלי־עץ als weniger poröses Material kann durch Spülung gereinigt werden. Dies zeigt materialwissenschaftliche Differenzierung.
Die LXX übersetzt כלי־חרש mit σκεῦος ὀστράκινον (irdenes Gefäß), ישבר mit συντριβήσεται (wird zerbrochen werden) und ישטף mit κλυθήσεται (wird gespült werden).
Die Satzstruktur: zeigt Materialdifferenzierung: poröses Material mit Vernichtung + weniger poröses Material mit Reinigung. Die Struktur zeigt praktisches Reinigungsverständnis.
Dieser Vers differenziert Reinigungsverfahren nach Materialeigenschaften: Tongeschirr wird zerbrochen, Holzgeschirr gespült.
Leviticus 15,13
Hebräisch: וְכִֽי־יִטְהַ֤ר הַזָּב֙ מִזּוֹבֹ֔ו וְסָ֨פַר לוֹ֜ שִׁבְעַ֥ת יָמִ֛ים לְטָהֳרָתוֹ֖ וְכִבֶּ֣ס בְּגָדָ֑יו וְרָחַ֧ץ בְּשָׂרֹ֛ו בְּמַ֥יִם חַיִּ֖ים וְטָהֵֽר׃
Deutsch: Und wenn der Fließende rein wird von seinem Fluss, so soll er sich sieben Tage zählen für seine Reinigung und soll seine Kleider waschen und soll sein Fleisch in lebendigem Wasser baden, und er wird rein sein.

Kommentar: וכי־יטהר הזב מזובו וספר לו שבעת ימים לטהרתו וכבס בגדיו ורחץ בשרו במים חיים וטהר zeigt das Reinigungsverfahren für geheilte זב. וכי־יטהר הזב מזובו (und wenn der Fließende rein wird von seinem Fluss) - יטהר (rein wird) im Qal-Imperfekt zeigt medizinische Heilung als Voraussetzung.
וספר לו שבעת ימים לטהרתו (so soll er sich sieben Tage zählen für seine Reinigung) - ספר לו (er soll sich zählen) zeigt persönliche Verantwortung für die Tageszählung, לטהרתו (für seine Reinigung) zeigt den Zweck.
וכבס בגדיו ורחץ בשרו במים חיים וטהר (und seine Kleider waschen und sein Fleisch in lebendigem Wasser baden, und er wird rein sein) - במים חיים (in lebendigem Wasser) als besondere Qualitätsanforderung für die finale Reinigung, וטהר (und er wird rein sein) als Abschluss.
יטהר מזובו zeigt, dass erst medizinische Heilung die Reinigung ermöglicht. ספר לו שבעת ימים entspricht der צרעת-Heilung. במים חיים zeigt erhöhte Reinheitsanforderungen gegenüber normalem Wasser.
Die LXX übersetzt יטהר mit καθαρισθῇ (gereinigt wird), וספר לו mit ἀριθμήσει ἑαυτῷ (er wird sich zählen) und במים חיים mit ὕδατι ζῶντι (mit lebendigem Wasser).
Die Satzstruktur: zeigt Heilungsverfahren: medizinische Heilung + persönliche Tageszählung + verstärkte Reinigung + Reinheitsbestätigung. Die Struktur entspricht צרעת-Heilungsverfahren.
Dieser Vers zeigt das siebentägige Reinigungsverfahren nach Heilung des זוב mit verstärkten Reinigungsanforderungen.
Leviticus 15,14
Hebräisch: וּבַיּ֣וֹם הַשְּׁמִינִ֗י יִֽקַּֽח־לוֹ֙ שְׁתֵּ֣י תֹרִ֔ים א֥וֹ שְׁנֵ֖י בְּנֵ֣י יוֹנָ֑ה וּבָ֣א׀ לִפְנֵ֣י יְהוָ֗ה אֶל־פֶּ֙תַח֙ אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד וּנְתָנָ֖ם אֶל־הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Und am achten Tag soll er sich zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben nehmen und soll vor das Angesicht des Ewigen kommen an den Eingang des Zeltes der Begegnung und soll sie dem Priester geben.

Kommentar: וביום השמיני יקח־לו שתי תרים או שני בני יונה ובא לפני יהוה אל־פתח אהל מועד ונתנם אל־הכהן zeigt das Opferritual nach der Reinigungszeit. וביום השמיני (und am achten Tag) nach den sieben Reinigungstagen aus V. 13. יקח־לו שתי תרים או שני בני יונה (soll er sich zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben nehmen) entspricht den Armenbestimmungen aus 14,22.
ובא לפני יהוה אל־פתח אהל מועד ונתנם אל־הכהן (und vor den Ewigen kommen zum Eingang des Zeltes der Begegnung und sie dem Priester geben) entspricht dem Standardverfahren bei Reinigungsopfern.
שתי תרים או שני בני יונה als einfachste Opfergaben zeigen, dass זוב-Reinigung nicht die kostspieligen Opfer der צרעת-Reinigung erfordert. Die Struktur entspricht anderen Reinigungsritualen.
Die LXX übersetzt תרים mit τρυγόνας (Turteltauben), בני יונה mit νεοσσοὺς περιστερῶν (junge Tauben) und פתח אהל מועד mit τὴν θύραν τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου (die Tür des Zeltes des Zeugnisses).
Die Satzstruktur: zeigt Opferritual: zeitliche Spezifikation + einfache Opferbeschaffung + Heiligtumspräsentation + priesterliche Übergabe. Die Struktur entspricht anderen Reinigungsverfahren.
Dieser Vers zeigt das einfache Taubenopfer am achten Tag nach זוב-Heilung.
Leviticus 15,15
Hebräisch: וְעָשָׂ֤ה אֹתָם֙ הַכֹּהֵ֔ן אֶחָ֣ד חַטָּ֔את וְהָאֶחָ֖ד עֹלָ֑ה וְכִפֶּ֨ר עָלָ֧יו הַכֹּהֵ֛ן לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה מִזּוֹבֹֽו׃
Deutsch: Und der Priester soll sie machen, die eine als Sündopfer und die eine als Aufsteigeopfer; und der Priester soll Sühne für ihn erwirken vor dem Angesicht des Ewigen wegen seines Flusses.

Kommentar: ועשה אתם הכהן אחד חטאת והאחד עלה וכפר עליו הכהן לפני יהוה מזובו schließt das זוב-Reinigungsritual ab. ועשה אתם הכהן אחד חטאת והאחד עלה (und der Priester soll sie bereiten, die eine als Sündopfer und die andere als Aufsteigeopfer) entspricht der Standardaufteilung von zwei Tauben bei Reinigungsopfern.
וכפר עליו הכהן לפני יהוה מזובו (und der Priester soll Sühne für ihn erwirken vor dem Ewigen wegen seines Flusses) - כפר עליו (Sühne für ihn erwirken) als Zweck der Opfer, מזובו (wegen seines Flusses) spezifiziert den Sühneanlass.
אחד חטאת והאחד עלה als Standardkombination bei Reinigungsopfern. וכפר עליו לפני יהוה zeigt, dass auch זוב Sühneopfer erfordert. מזובו betont die spezifische Unreinheitsart.
Die LXX übersetzt ועשה mit ποιήσει (er wird machen), חטאת mit περὶ ἁμαρτίας (wegen der Sünde), עלה mit ὁλοκαύτωμα (Aufsteigeopfer) und וכפר mit ἐξιλάσεται (er wird entsühnen).
Die Satzstruktur: zeigt Opferabschluss: priesterliche Opferausführung + Standardaufteilung + Sühneerklärung vor JHWH + spezifischer Anlass. Die Struktur entspricht anderen Reinigungsopfern.
Dieser Vers schließt die זוב-Reinigung mit Sündopfer, Aufsteigeopfer und Sühneerklärung ab.
Leviticus 15,16
Hebräisch: וְאִ֕ישׁ כִּֽי־תֵצֵ֥א מִמֶּ֖נּוּ שִׁכְבַת־זָ֑רַע וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֛יִם אֶת־כָּל־בְּשָׂרֹ֖ו וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und ein Mann, wenn von ihm Samenerguss ausgeht, so soll er sein ganzes Fleisch im Wasser baden und soll bis zum Abend unrein sein.

Kommentar: ואיש כי־תצא ממנו שכבת־זרע ורחץ במים את־כל־בשרו וטמא עד־הערב leitet einen neuen Abschnitt über normale Samenergüsse ein. ואיש כי־תצא ממנו שכבת־זרע (und ein Mann, wenn von ihm Samenerguss ausgeht) - תצא (ausgeht) im Qal-Imperfekt von יצא, שכבת־זרע (Samenerguss) als Genitivkonstruktion bezeichnet normale männliche Ejakulation im Unterschied zum pathologischen זוב.
ורחץ במים את־כל־בשרו וטמא עד־הערב (so soll er sein ganzes Fleisch in Wasser baden und unrein sein bis zum Abend) - רחץ את־כל־בשרו (sein ganzes Fleisch baden) zeigt Ganzkörperwaschung, וטמא עד־הערב (und unrein bis zum Abend) zeigt kurze Unreinheitsdauer.
שכבת־זרע als normale physiologische Funktion wird anders behandelt als pathologischer זוב. את־כל־בשרו zeigt umfassende aber einfache Reinigung. עד־הערב zeigt kürzeste Unreinheitsdauer ohne Wartezeiten oder Opfer.
Die LXX übersetzt שכבת־זרע (shichvat-zera - "Samenerguss") als κοίτη σπέρματος (Samenlager), was eine euphemistische aber klare Beschreibung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt normale Unreinheit: physiologische Funktion + einfache Ganzkörperreinigung + kurze Unreinheitsdauer. Die Struktur unterscheidet normale von pathologischen Zuständen.
Dieser Vers regelt normale männliche Ejakulation mit einfacher Ganzkörperwaschung und Unreinheit bis zum Abend.
Leviticus 15,17
Hebräisch: וְכָל־בֶּ֣גֶד וְכָל־ע֔וֹר אֲשֶׁר־יִהְיֶ֥ה עָלָ֖יו שִׁכְבַת־זָ֑רַע וְכֻבַּ֥ס בַּמַּ֖יִם וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und jedes Kleid und jedes Fell, auf das Samenerguss kommt, soll mit Wasser gewaschen werden und soll bis zum Abend unrein sein.

Kommentar: וכל־בגד וכל־עור אשר־יהיה עליו שכבת־זרע וכבס במים וטמא עד־הערב regelt kontaminierte Textilien. וכל־בגד וכל־עור (und jedes Kleid und jedes Leder) zeigt die beiden Haupttextilkategorien. אשר־יהיה עליו שכבת־זרע (auf das Samenerguss kommt) zeigt direkte Kontamination.
וכבס במים וטמא עד־הערב (soll in Wasser gewaschen werden und unrein sein bis zum Abend) - כבס במים (in Wasser waschen) als einfache Reinigung ohne Zerbrechen wie bei זוב, וטמא עד־הערב entspricht V. 16.
בגד und עור als Haupt-Textilmaterialien zeigen umfassende Anwendung. כבס במים zeigt einfache Reinigung im Unterschied zur Materialvernichtung bei pathologischen Ausflüssen. עד־הערב zeigt dieselbe kurze Unreinheitsdauer wie beim Menschen.
Die LXX übersetzt בגד mit ἱμάτιον (Kleid), עור mit δέρμα (Leder), וכבס mit πλυθήσεται (wird gewaschen werden) und עד־הערב mit ἕως ἑσπέρας (bis zum Abend).
Die Satzstruktur: zeigt Textilkontamination: zwei Materialkategorien + Kontaminationsbedingung + einfache Reinigung + kurze Unreinheit. Die Struktur zeigt mildere Behandlung normaler Kontamination.
Dieser Vers zeigt einfache Waschung kontaminierter Textilien ohne Materialvernichtung bei normalem Samenerguss.
Leviticus 15,18
Hebräisch: וְאִשָּׁ֕ה אֲשֶׁ֨ר יִשְׁכַּ֥ב אִ֛ישׁ אֹתָ֖הּ שִׁכְבַת־זָ֑רַע וְרָחֲצ֣וּ בַמַּ֔יִם וְטָמְא֖וּ עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und eine Frau, mit der ein Mann liegt mit Samenerguss – sie sollen sich im Wasser baden und sollen unrein sein bis zum Abend.

Kommentar: ואשה אשר ישכב איש אתה שכבת־זרע ורחצו במים וטמאו עד־הערב regelt geschlechtliche Vereinigung. ואשה אשר ישכב איש אתה שכבת־זרע (und eine Frau, mit der ein Mann liegt mit Samenerguss) - ישכב איש אתה (ein Mann liegt mit ihr) als euphemistische Formulierung für Geschlechtsverkehr, שכבת־זרע spezifiziert, dass Ejakulation stattfindet.
ורחצו במים וטמאו עד־הערב (sie sollen sich in Wasser baden und unrein sein bis zum Abend) - רחצו (sie sollen baden) im Qal-Perfekt Plural zeigt, dass beide Partner sich waschen müssen, וטמאו (und unrein sein) Plural entspricht beiden Partnern.
ישכב איש אתה שכבת־זרע zeigt normalen ehelichen Verkehr mit Ejakulation. רחצו und טמאו im Plural zeigen gleiche Unreinheit und Reinigungsverantwortung beider Partner. עד־הערב zeigt kurze, gemeinsame Unreinheitsdauer.
Die LXX übersetzt ישכב mit κοιμηθῇ (schläft), שכבת־זרע mit κοίτην σπέρματος (Samenschlaf), ורחצו mit λούσονται (sie werden baden) und וטמאו mit ἀκάθαρτοι ἔσονται (unrein werden sie sein).
Die Satzstruktur: zeigt gemeinsame Unreinheit: euphemistische Beschreibung des Geschlechtsverkehrs + gemeinsame Reinigungsverantwortung + gemeinsame temporäre Unreinheit. Die Struktur zeigt Gleichbehandlung beider Partner.
Dieser Vers regelt die gemeinsame temporäre Unreinheit und Waschungspflicht beider Partner nach normalem Geschlechtsverkehr.
Leviticus 15,19
Hebräisch: וְאִשָּׁה֙ כִּֽי־תִהְיֶ֣ה זָבָ֔ה דָּ֛ם יִהְיֶ֥ה זֹבָ֖הּ בִּבְשָׂרָ֑הּ שִׁבְעַ֤ת יָמִים֙ תִּהְיֶ֣ה בְנִדָּתָ֔הּ וְכָל־הַנֹּגֵ֥עַ בָּ֖הּ יִטְמָ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und eine Frau, wenn sie fließend ist – Blut ist ihr Fluss an ihrem Fleisch – soll sie sieben Tage in ihrer Unreinheit sein, und jeder, der sie berührt, wird unrein sein bis zum Abend.

Kommentar: ואשה כי־תהיה זבה דם יהיה זבה בבשרה שבעת ימים תהיה בנדתה וכל־הנגע בה יטמא עד־הערב leitet die weibliche Menstruation ein. ואשה כי־תהיה זבה (und eine Frau, wenn sie fließend ist) - זבה (fließend) als feminin Partizip entsprechend זב für Männer. דם יהיה זבה בבשרה (Blut ist ihr Fluss an ihrem Fleisch) spezifiziert Blut als Ausflussart.
שבעת ימים תהיה בנדתה (sieben Tage soll sie in ihrer Unreinheit sein) - נדה (Unreinheit/Menstruation) als spezifischer Begriff für weibliche Monatsblutung, שבעת ימים als feste Dauer unabhängig von der tatsächlichen Blutungsdauer.
וכל־הנגע בה יטמא עד־הערב (und jeder, der sie berührt, wird unrein sein bis zum Abend) zeigt Kontaktunreinheit entsprechend männlichem זוב.
זבה und זב als parallele Begriffe für weibliche und männliche Ausflüsse. דם spezifiziert die Ausflussart bei Frauen. נדה als etablierter Begriff für normale Menstruation. שבעת ימים als feste kultische Dauer.
Die LXX übersetzt נדה (nidda - "Menstruation") als ἄφεδρος (Absonderung/Zurückgezogenheit), was den sozialen Aspekt der Menstruationsunreinheit betont.
Die Satzstruktur: zeigt weibliche Entsprechung: Zustandsdefinition + Ausflussart + feste Unreinheitsdauer + Kontaktunreinheit. Die Struktur parallelisiert männliche und weibliche Ausfluss-Unreinheit.
Dieser Vers definiert normale Menstruation (נדה) als siebentägige Unreinheit mit Kontaktübertragung.
Leviticus 15,20
Hebräisch: וְכֹל֩ אֲשֶׁ֨ר תִּשְׁכַּ֥ב עָלָ֛יו בְּנִדָּתָ֖הּ יִטְמָ֑א וְכֹ֛ל אֲשֶׁר־תֵּשֵׁ֥ב עָלָ֖יו יִטְמָֽא׃
Deutsch: Und alles, worauf sie in ihrer Unreinheit liegt, wird unrein sein; und alles, worauf sie sitzt, wird unrein sein.

Kommentar: וכל אשר תשכב עליו בנדתה יטמא וכל אשר־תשב עליו יטמא entspricht V. 4 für männlichen זוב. וכל אשר תשכב עליו בנדתה יטמא (und alles, worauf sie in ihrer Unreinheit liegt, wird unrein) - תשכב עליו (liegt darauf), בנדתה (in ihrer Unreinheit) spezifiziert den Zeitraum.
וכל אשר־תשב עליו יטמא (und alles, worauf sie sitzt, wird unrein) entspricht der zweiten Hälfte von V. 4 für Sitzgelegenheiten.
Die exakte Parallelität zu V. 4 zeigt, dass נדה dieselben Kontaminationsregeln wie männlicher זוב hat. בנדתה spezifiziert die siebentägige Periode aus V. 19.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 4 mit den entsprechenden griechischen Begriffen (κοιμηθῇ, καθίσῃ, ἀκάθαρτον).
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 4: zwei universelle Kontaktformen + automatische Unreinheit. Die parallele Struktur zeigt Gleichbehandlung männlicher und weiblicher Ausflüsse.
Dieser Vers zeigt identische Gegenstandskontamination bei נדה wie bei männlichem זוב.
Leviticus 15,21
Hebräisch: וְכָל־הַנֹּגֵ֖עַ בְּמִשְׁכָּבָ֑הּ יְכַבֵּ֧ס בְּגָדָ֛יו וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֖יִם וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und jeder, der ihr Lager berührt, soll seine Kleider waschen und soll sich im Wasser baden und soll unrein sein bis zum Abend.

Kommentar: וכל־הנגע במשכבה יכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב entspricht exakt V. 5 für männlichen זוב. וכל־הנגע במשכבה (und jeder, der ihr Lager berührt) - במשכבה (ihr Lager) mit feminin Suffix entspricht במשכבו aus V. 5.
יכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב entspricht vollständig V. 5: Kleiderwaschung, Wasserbad und Unreinheit bis zum Abend.
Die exakte Entsprechung zu V. 5 zeigt systematische Parallelisierung der Unreinheitsregeln für männliche und weibliche Ausflüsse.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 5 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 5: indirekter Kontakt + Standardreinigungsmaßnahmen + temporäre Unreinheit. Die identische Struktur zeigt Gleichbehandlung.
Dieser Vers zeigt identische Unreinheitsübertragung durch Berührung kontaminierter Liegeflächen bei נדה.
Leviticus 15,22
Hebräisch: וְכָל־הַנֹּגֵ֔עַ בְּכָל־כְּלִ֖י אֲשֶׁר־תֵּשֵׁ֣ב עָלָ֑יו יְכַבֵּ֧ס בְּגָדָ֛יו וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֖יִם וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und jeder, der irgendeinen Gegenstand berührt, auf dem sie gesessen hat, soll seine Kleider waschen und soll sich im Wasser baden und soll unrein sein bis zum Abend.

Kommentar: וכל־הנגע בכל־כלי אשר־תשב עליו יכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב entspricht V. 6 für weibliche נדה. וכל־הנגע בכל־כלי אשר־תשב עליו (und jeder, der irgendeinen Gegenstand berührt, auf dem sie gesessen hat) - תשב עליו (sie hat darauf gesessen) mit feminin Bezug.
יכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב entspricht vollständig V. 6 und V. 21.
Die systematische Parallelität zu V. 6 vervollständigt die Entsprechung zwischen männlichem זוב und weiblicher נדה bei indirekter Kontamination über Sitzgelegenheiten.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 6 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 6: indirekter Kontakt über Sitzgelegenheiten + Standardreinigungsmaßnahmen + temporäre Unreinheit. Die parallele Struktur komplettiert die Systematik.
Dieser Vers vervollständigt die parallele Behandlung von נדה und männlichem זוב bei Sitzgelegenheiten Kontamination.
Leviticus 15,23
Hebräisch: וְאִ֨ם עַֽל־הַמִּשְׁכָּ֜ב ה֗וּא א֧וֹ עַֽל־הַכְּלִ֛י אֲשֶׁר־הִ֥וא יֹשֶֽׁבֶת־עָלָ֖יו בְּנָגְעֹו־בוֹ֑ יִטְמָ֖א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und wenn es auf dem Lager ist oder auf dem Gegenstand, auf dem sie sitzt, bei seinem Berühren es, wird er bis zum Abend unrein sein.

Kommentar: ואם על־המשכב הוא או על־הכלי אשר־הוא יושבת־עליו בנגעו־בו יטמא עד־הערב präzisiert die indirekte Kontamination. ואם על־המשכב הוא או על־הכלי אשר־הוא יושבת־עליו (und wenn es auf dem Lager ist oder auf dem Gegenstand, auf dem sie sitzt) - הוא bezieht sich auf einen Gegenstand, der sich auf den kontaminierten Flächen befindet.
בנגעו־בו יטמא עד־הערב (beim Berühren desselben, wird er unrein sein bis zum Abend) - בנגעו־בו (beim Berühren desselben) mit doppeltem Objektbezug, יטמא עד־הערב entspricht V. 21-22, aber ohne die zusätzlichen Reinigungsmaßnahmen.
הוא zeigt einen dritten Gegenstand, der auf den bereits kontaminierten Flächen liegt. בנגעו־בו zeigt indirekte Kontamination dritten Grades. Das Fehlen von יכבס בגדיו ורחץ במים zeigt mildere Behandlung bei entfernterer Kontamination.
Die LXX übersetzt המשכב mit κοίτης (Lager), הכלי mit σκεύους (Gerät), יושבת mit κάθηται (sitzt) und בנגעו־בו mit ἐν τῷ ἅπτεσθαι αὐτὸν αὐτοῦ (beim Berühren desselben).
Die Satzstruktur: zeigt abgestufte Kontamination: indirekte Kontamination dritten Grades + nur temporäre Unreinheit ohne zusätzliche Reinigungsmaßnahmen. Die Struktur zeigt Abstufung nach Kontaminationsgrad.
Dieser Vers zeigt mildere Unreinheit bei indirekter Kontamination dritten Grades ohne zusätzliche Reinigungsmaßnahmen.
Leviticus 15,24
Hebräisch: וְאִ֡ם שָׁכֹב֩ יִשְׁכַּ֨ב אִ֜ישׁ אֹתָ֗הּ וּתְהִ֤י נִדָּתָהּ֙ עָלָ֔יו וְטָמֵ֖א שִׁבְעַ֣ת יָמִ֑ים וְכָל־הַמִּשְׁכָּ֛ב אֲשֶׁר־יִשְׁכַּ֥ב עָלָ֖יו יִטְמָֽא׃
Deutsch: Und wenn ein Mann gewiss bei ihr liegt und ihre Unreinheit auf ihn kommt, so wird er sieben Tage unrein sein; und jedes Lager, auf dem er liegt, wird unrein sein.

Kommentar: ואם שכב ישכב איש אתה ותהי נדתה עליו וטמא שבעת ימים וכל־המשכב אשר־ישכב עליו יטמא zeigt Geschlechtsverkehr während der נדה. ואם שכב ישכב איש אתה (und wenn ein Mann gewiss mit ihr liegt) - שכב ישכב mit verstärkender Wiederholung betont die Gewissheit des Geschlechtsverkehrs. ותהי נדתה עליו (und ihre Unreinheit kommt auf ihn) zeigt Unreinheitsübertragung.
וטמא שבעת ימים (so wird er sieben Tage unrein sein) zeigt, dass der Mann die volle נדה-Unreinheitsdauer erhält, nicht nur bis zum Abend. וכל־המשכב אשר־ישכב עליו יטמא (und jedes Lager, auf dem er liegt, wird unrein) zeigt, dass er nun selbst kontaminierend wirkt.
שכב ישכב betont vorsätzlichen Geschlechtsverkehr während נדה. ותהי נדתה עליו zeigt direkte Unreinheitsübertragung. שבעת ימים zeigt maximale Unreinheitsdauer. Der Mann wird temporär zu einem זב-ähnlichen Zustand.
Die LXX übersetzt ותהי נדתה עליו (wetehi niddatah alav - "und ihre Menstruation sei auf ihm") als καὶ γένηται ἡ ἀκαθαρσία αὐτῆς ἐπʼ αὐτῷ (und ihre Unreinheit kommt auf ihn), was eine abstraktere Formulierung der Übertragung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt schwere Kontamination: verstärkter Geschlechtsverkehr + Unreinheitsübertragung + maximale Unreinheitsdauer + sekundäre Kontaminationsfähigkeit. Die Struktur zeigt die schwerste Form der נדה-Kontamination.
Dieser Vers zeigt, dass Geschlechtsverkehr während נדה dem Mann die volle siebentägige Unreinheit überträgt und ihn selbst kontaminierend macht.
Leviticus 15,25
Hebräisch: וְאִשָּׁ֡ה כִּֽי־יָזוּב֩ ז֨וֹב דָּמָ֜הּ יָמִ֣ים רַבִּ֗ים בְּלֹא֙ עֶת־נִדָּתָ֔הּ א֥וֹ כִֽי־תָז֖וּב עַל־נִדָּתָ֑הּ כָּל־יְמֵ֞י ז֣וֹב טֻמְאָתָ֗הּ כִּימֵ֧י נִדָּתָ֛הּ תִּהְיֶ֖ה טְמֵאָ֥ה הִֽוא׃
Deutsch: Und eine Frau, wenn der Fluss ihres Blutes fließt viele Tage außer der Zeit ihrer Unreinheit, oder wenn sie fließt über ihre Unreinheit hinaus, alle Tage des Flusses ihrer Unreinheit soll wie die Tage ihrer Unreinheit sein: Sie ist unrein.

Kommentar: ואשה כי־יזוב זוב דמה ימים רבים בלא עת־נדתה או כי־תזוב על־נדתה כל־ימי זוב טמאתה כימי נדתה תהיה טמאה הוא definiert pathologische weibliche Blutungen. וכי־יזוב זוב דמה ימים רבים בלא עת־נדתה (wenn der Fluss ihres Blutes fließt viele Tage außer der Zeit ihrer Unreinheit) - זוב דמה (Fluss ihres Blutes) als pathologische Blutung, ימים רבים (viele Tage), בלא עת־נדתה (außer der Zeit ihrer Unreinheit) zeigt Blutung außerhalb der normalen Menstruation.
או כי־תזוב על־נדתה (oder wenn sie fließt über ihre Unreinheit hinaus) zeigt verlängerte Menstruation. כל־ימי זוב טמאתה כימי נדתה תהיה טמאה הוא (alle Tage des Flusses ihrer Unreinheit soll wie die Tage ihrer Unreinheit sein: sie ist unrein) zeigt, dass pathologische Blutung dieselben Regeln wie normale נדה hat.
זוב דמה zeigt pathologische Blutung entsprechend männlichem זוב. ימים רבים und על־נדתה zeigen zwei Arten abnormaler Blutung. כימי נדתה zeigt Gleichbehandlung mit normaler Menstruation.
Die LXX übersetzt בלא עת־נדתה (belo et-niddatah - "nicht zur Zeit ihrer Menstruation") als οὐκ ἐν καιρῷ τῆς ἀφέδρου αὐτῆς (nicht zur Zeit ihrer Absonderung), was die zeitliche Abnormalität betont.
Die Satzstruktur: zeigt pathologische Zustände: zwei abnormale Blutungsarten + Gleichbehandlung mit normaler נדה + bekräftigende Unreinheitsaussage. Die Struktur erweitert נדה-Regeln auf pathologische Fälle.
Dieser Vers definiert pathologische Frauenblutungen als זבה mit denselben Unreinheitsregeln wie normale נדה.
Leviticus 15,26
Hebräisch: כָּל־הַמִּשְׁכָּ֞ב אֲשֶׁר־תִּשְׁכַּ֤ב עָלָיו֙ כָּל־יְמֵ֣י זוֹבָ֔הּ כְּמִשְׁכַּ֥ב נִדָּתָ֖הּ יִֽהְיֶה־לָּ֑הּ וְכָֽל־הַכְּלִי֙ אֲשֶׁ֣ר תֵּשֵׁ֣ב עָלָ֔יו טָמֵ֣א יִהְיֶ֔ה כְּטֻמְאַ֖ת נִדָּתָֽהּ׃
Deutsch: Jedes Lager, auf dem sie liegt alle Tage ihres Flusses, soll ihr sein wie das Lager ihrer Unreinheit, und jeder Gegenstand, auf dem sie sitzt, wird unrein sein wie die Unreinheit ihrer Unreinheit.

Kommentar: כל־המשכב אשר־תשכב עליו כל־ימי זובה כמשכב נדתה יהיה־לה וכל־הכלי אשר תשב עליו טמא יהיה כטמאת נדתה wendet נדה-Regeln auf זבה an. כל־המשכב אשר־תשכב עליו כל־ימי זובה (jedes Lager, auf dem sie liegt alle Tage ihres Flusses) entspricht V. 20. כמשכב נדתה יהיה־לה (soll ihr sein wie das Lager ihrer Unreinheit) zeigt explizite Gleichstellung.
וכל־הכלי אשר תשב עליו טמא יהיה כטמאת נדתה (und jeder Gegenstand, auf dem sie sitzt, wird unrein sein wie die Unreinheit ihrer Unreinheit) erweitert die Gleichstellung auf Sitzgelegenheiten.
כל־ימי זובה zeigt unbestimmte Dauer der pathologischen Blutung. כמשכב נדתה und כטמאת נדתה zeigen vollständige Regelübernahme. Die Wiederholung von נדה betont die Gleichbehandlung.
Die LXX übersetzt כל־ימי זובה mit πάσας τὰς ἡμέρας ῥύσεως αὐτῆς (alle Tage ihres Flusses), כמשכב נדתה mit ὡς στρωμνὴ ἀφέδρου αὐτῆς (wie Lager ihrer Absonderung) und כטמאת נדתה mit κατὰ τὴν ἀκαθαρσίαν τῆς ἀφέδρου αὐτῆς (gemäß der Unreinheit ihrer Absonderung).
Die Satzstruktur: zeigt Regelübertragung: pathologische Dauer + Gleichstellung mit normaler נדה bei Liegeflächen und Sitzgelegenheiten. Die Struktur überträgt systematisch alle נדה-Regeln.
Dieser Vers überträgt alle Gegenstandskontaminationsregeln der נדה auf pathologische Frauenblutungen (זבה).
Leviticus 15,27
Hebräisch: וְכָל־הַנּוֹגֵ֥עַ בָּ֖ם יִטְמָ֑א וְכִבֶּ֧ס בְּגָדָ֛יו וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֖יִם וְטָמֵ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und jeder, der sie berührt, wird unrein sein; und er soll seine Kleider waschen und soll sich im Wasser baden und soll bis zum Abend unrein sein.

Kommentar: וכל־הנוגע בם יטמא וכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב vervollständigt die זבה-Kontaminationsregeln. וכל־הנוגע בם יטמא (und jeder, der sie berührt, wird unrein) - בם (sie) bezieht sich auf die kontaminierten Gegenstände aus V. 26. וכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב entspricht exakt V. 21-22.
Die vollständige Entsprechung zu V. 21-22 zeigt systematische Anwendung aller נדה-Kontaminationsregeln auf pathologische זבה.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 21-22 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 21-22: indirekter Kontakt + Standardreinigungsmaßnahmen + temporäre Unreinheit. Die identische Struktur vervollständigt die systematische Regelübertragung.
Dieser Vers vervollständigt die Übertragung aller נדה-Kontaminationsregeln auf pathologische Frauenblutungen.
Leviticus 15,28
Hebräisch: וְאִֽם־טָהֲרָ֖ה מִזּוֹבָ֑הּ וְסָ֥פְרָה לָּ֛הּ שִׁבְעַ֥ת יָמִ֖ים וְאַחַ֥ר תִּטְהָֽר׃
Deutsch: Und wenn sie rein geworden ist von ihrem Fluss, so soll sie sich sieben Tage zählen, und danach wird sie rein sein.

Kommentar: ואם־טהרה מזובה וספרה לה שבעת ימים ואחר תטהר zeigt das Reinigungsverfahren für geheilte זבה. ואם־טהרה מזובה (und wenn sie rein geworden ist von ihrem Fluss) - טהרה (rein geworden) im Qal-Perfekt zeigt medizinische Heilung als Voraussetzung, entsprechend V. 13 für männlichen זוב.
וספרה לה שבעת ימים ואחר תטהר (so soll sie sich sieben Tage zählen, und danach wird sie rein sein) - ספרה לה (sie soll sich zählen) entspricht ספר לו aus V. 13, שבעת ימים als Wartezeit, ואחר תטהר (und danach wird sie rein sein) als Abschluss.
טהרה מזובה entspricht יטהר הזב מזובו aus V. 13. ספרה לה zeigt persönliche Verantwortung für die Tageszählung. Die parallele Struktur zu V. 13 zeigt Gleichbehandlung männlicher und weiblicher pathologischer Ausflüsse.
Die LXX übersetzt טהרה mit καθαρισθῇ (gereinigt wird), ספרה לה mit ἀριθμήσει ἑαυτῇ (sie wird sich zählen) und שבעת ימים mit ἑπτὰ ἡμέρας (sieben Tage).
Die Satzstruktur: entspricht V. 13: medizinische Heilung + persönliche Tageszählung + Reinheitsbestätigung. Die parallele Struktur zeigt systematische Gleichbehandlung.
Dieser Vers zeigt das identische siebentägige Reinigungsverfahren für geheilte זבה wie für geheilten männlichen זוב.
Leviticus 15,29
Hebräisch: וּבַיּ֣וֹם הַשְּׁמִינִ֗י תִּֽקַּֽח־לָהּ֙ שְׁתֵּ֣י תֹרִ֔ים א֥וֹ שְׁנֵ֖י בְּנֵ֣י יוֹנָ֑ה וְהֵבִיאָ֤ה אוֹתָם֙ אֶל־הַכֹּהֵ֔ן אֶל־פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und am achten Tag soll sie sich zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben nehmen und soll sie zum Priester bringen an den Eingang des Zeltes der Begegnung.

Kommentar: וביום השמיני תקח־לה שתי תרים או שני בני יונה והביאה אותם אל־הכהן אל־פתח אהל מועד entspricht fast exakt V. 14 für männlichen זוב. וביום השמיני (und am achten Tag) nach den sieben Reinigungstagen aus V. 28. תקח־לה שתי תרים או שני בני יונה (soll sie sich zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben nehmen) entspricht V. 14.
והביאה אותם אל־הכהן אל־פתח אהל מועד (und sie zum Priester bringen zum Eingang des Zeltes der Begegnung) zeigt den einzigen Unterschied zu V. 14: והביאה (und sie soll bringen) statt ובא (und er soll kommen) und ונתנם (und sie geben). Die Frau bringt die Opfer selbst, während V. 14 den Mann kommen und die Opfer übergeben lässt.
Die weitgehende Parallelität zu V. 14 zeigt systematische Gleichbehandlung der Geschlechter bei Reinigungsopfern. תקח־לה mit Reflexivpronomen betont persönliche Verantwortung.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 14 mit καὶ λήμψεται ἑαυτῇ (und sie wird sich nehmen) und εἰσοίσει αὐτὰ (sie wird sie hineinbringen).
Die Satzstruktur: entspricht V. 14: zeitliche Spezifikation + Opferbeschaffung + Heiligtumspräsentation. Die parallele Struktur zeigt systematische Gleichbehandlung mit geringfügiger geschlechtsspezifischer Anpassung.
Dieser Vers zeigt das identische Taubenopfer am achten Tag für geheilte זבה wie für geheilten männlichen זוב.
Leviticus 15,30
Hebräisch: וְעָשָׂ֤ה הַכֹּהֵן֙ אֶת־הָאֶחָ֣ד חַטָּ֔את וְאֶת־הָאֶחָ֖ד עֹלָ֑ה וְכִפֶּ֨ר עָלֶ֤יהָ הַכֹּהֵן֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה מִזּ֖וֹב טֻמְאָתָֽהּ׃
Deutsch: Und der Priester soll machen die eine als Sündopfer und die andere als Aufsteigeopfer; und der Priester soll Sühne für sie erwirken vor dem Angesicht des Ewigen wegen des Flusses ihrer Unreinheit.

Kommentar: ועשה הכהן את־האחד חטאת ואת־האחד עלה וכפר עליה הכהן לפני יהוה מזוב טמאתה entspricht exakt V. 15 für männlichen זוב. ועשה הכהן את־האחד חטאת ואת־האחד עלה (und der Priester soll bereiten die eine als Sündopfer und die andere als Aufsteigeopfer) entspricht der Standardaufteilung.
וכפר עליה הכהן לפני יהוה מזוב טמאתה (und der Priester soll Sühne für sie erwirken vor dem Ewigen wegen des Flusses ihrer Unreinheit) - עליה (für sie) mit feminin Suffix statt עליו aus V. 15, מזוב טמאתה (wegen des Flusses ihrer Unreinheit) statt מזובו.
Die exakte Parallelität zu V. 15 mit nur geschlechtsspezifischen Anpassungen zeigt vollständige Gleichbehandlung männlicher und weiblicher pathologischer Ausflüsse bei der Sühneopferung.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 15 mit ἐξιλάσεται περὶ αὐτῆς (er wird für sie entsühnen) und ἀπὸ ῥύσεως ἀκαθαρσίας αὐτῆς (wegen des Flusses ihrer Unreinheit).
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 15: priesterliche Opferausführung + Standardaufteilung + Sühneerklärung vor JHWH + spezifischer Anlass. Die identische Struktur zeigt systematische Gleichbehandlung.
Dieser Vers schließt die זבה-Reinigung mit identischen Sühneopfern wie bei männlichem זוב ab.
Leviticus 15,31
Hebräisch: וְהִזַּרְתֶּ֥ם אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֖ל מִטֻּמְאָתָ֑ם וְלֹ֤א יָמֻ֙תוּ֙ בְּטֻמְאָתָ֔ם בְּטַמְּאָ֥ם אֶת־מִשְׁכָּנִ֖י אֲשֶׁ֥ר בְּתוֹכָֽם׃
Deutsch: Und ihr sollt absondern die Söhne Jisra'els von ihrer Unreinheit, damit sie nicht sterben in ihrer Unreinheit, indem sie verunreinigen meine Wohnung, die in ihrer Mitte ist.

Kommentar: והזרתם את־בני־ישראל מטמאתם ולא ימתו בטמאתם בטמאם את־משכני אשר בתוכם zeigt die theologische Begründung der Unreinheitsgesetze. והזרתם את־בני־ישראל מטמאתם (und ihr sollt die Söhne Israels absondern von ihrer Unreinheit) - הזר (absondern/warnen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt präventive Maßnahme.
ולא ימתו בטמאתם בטמאם את־משכני אשר בתוכם (damit sie nicht sterben in ihrer Unreinheit, indem sie meine Wohnung verunreinigen, die in ihrer Mitte ist) zeigt die Konsequenz. לא ימתו בטמאתם (sie sollen nicht sterben in ihrer Unreinheit) zeigt tödliche Gefahr. בטמאם את־משכני (indem sie meine Wohnung verunreinigen) zeigt das eigentliche Problem: Heiligtumskontamination. אשר בתוכם (die in ihrer Mitte ist) betont die Nähe des Heiligtums.
והזרתם zeigt priesterliche Verantwortung für Volksbelehrung. ימתו בטמאתם zeigt göttliche Strafandrohung. משכני אשר בתוכם zeigt das zentrale Thema: Schutz der göttlichen Wohnung vor Unreinheit.
Die LXX übersetzt והזרתם (wehizartem - "und ihr sollt warnen") als εὐλαβεῖς ποιήσετε (ihr sollt vorsichtig machen), was eine pädagogische statt einer warnenden Funktion betont. Das hebräische משכני (mishkani - "meine Wohnung") wird als τὴν σκηνήν μου (mein Zelt) wiedergegeben.
Die Satzstruktur: zeigt theologische Begründung: Absonderungsauftrag + Todesvermeidung + Heiligtumskontamination + göttliche Präsenz. Die Struktur zeigt den eigentlichen Zweck aller Unreinheitsgesetze.
Dieser Vers offenbart den theologischen Kern: Unreinheitsgesetze dienen dem Schutz der göttlichen Wohnung vor Kontamination und damit dem Schutz des Volkes vor göttlichem Zorn.
Leviticus 15,32
Hebräisch: זֹ֥את תּוֹרַ֖ת הַזָּ֑ב וַאֲשֶׁ֨ר תֵּצֵ֥א מִמֶּ֛נּוּ שִׁכְבַת־זֶ֖רַע לְטָמְאָה־בָֽהּ׃
Deutsch: Dies ist die Torah für den Fließenden und für den, von dem Samenerguss ausgeht, dass er dadurch unrein wird,

Kommentar: זאת תורת הזב ואשר תצא ממנו שכבת־זרע לטמאה־בה leitet die abschließende תורת-Zusammenfassung ein. זאת תורת הזב (das ist die Torah des Fließenden) entspricht den anderen תורת-Formeln und umfasst V. 2-15. ואשר תצא ממנו שכבת־זרע לטמאה־בה (und dessen, von dem Samenerguss ausgeht, dass er dadurch unrein wird) - לטמאה־בה (dass er dadurch unrein wird) zeigt den Zweck der Bestimmungen aus V. 16-18.
הזב als pathologischer Zustand wird von שכבת־זרע als normalem physiologischem Vorgang unterschieden. לטמאה־בה zeigt, dass auch normale Funktionen Unreinheit bewirken können.
Die LXX übersetzt תורת הזב mit νόμος γονορρυοῦς (Gesetz des Samenflüssigen), שכבת־זרע mit κοίτη σπέρματος (Samenschlaf) und לטמאה־בה mit τοῦ μιανθῆναι ἐν αὐτῇ (um dadurch verunreinigt zu werden).
Die Satzstruktur: zeigt Zusammenfassungsbeginn: תורת-Formel für pathologische Zustände + normale physiologische Funktionen + Unreinheitszweck. Die unvollständige Struktur führt zu V. 33.
Dieser Vers leitet die Gesamtzusammenfassung der männlichen Ausfluss- und Samenerguss-Bestimmungen ein.
Leviticus 15,33
Hebräisch: וְהַדָּוָה֙ בְּנִדָּתָ֔הּ וְהַזָּב֙ אֶת־זוֹבֹ֔ו לַזָּכָ֖ר וְלַנְּקֵבָ֑ה וּלְאִ֕ישׁ אֲשֶׁ֥ר יִשְׁכַּ֖ב עִם־טְמֵאָֽה׃
Deutsch: und für die Kranke in ihrer Unreinheit und für den, der fließt mit seinem Fluss, für den Mann und für die Frau, und für den Mann, der bei einer Unreinen liegt.

Kommentar: והדוה בנדתה והזב את־זובו לזכר ולנקבה ולאיש אשר ישכב עם־טמאה vervollständigt die תורת-Zusammenfassung. והדוה בנדתה (und für die Kranke in ihrer Unreinheit) - דוה (Kranke/Leidende) als Partizip feminin bezeichnet menstruierende Frauen, בנדתה (in ihrer Unreinheit) aus V. 19-24.
והזב את־זובו לזכר ולנקבה (und für den Fließenden mit seinem Fluss, für Mann und für Frau) - הזב את־זובו umfasst sowohl männlichen זוב (V. 2-15) als auch weibliche זבה (V. 25-30), לזכר ולנקבה (für Mann und für Frau) betont die geschlechtsübergreifende Anwendung.
ולאיש אשר ישכב עם־טמאה (und für den Mann, der bei einer Unreinen liegt) bezieht sich auf V. 24 und V. 18, zeigt also sowohl נדה-Kontakt als auch normalen Geschlechtsverkehr.
דוה als emotionaler Begriff für menstruales Leiden. לזכר ולנקבה zeigt systematische Erfassung beider Geschlechter. עם־טמאה fasst verschiedene Arten weiblicher Unreinheit zusammen.
Die LXX fügt αἱμορροούσῃ (blutflüssig) hinzu und übersetzt die abschließende Wendung עם־טמאה (im-temea - "mit einer unreinen") als μετὰ ἀποκαθημένης (mit einer abgesonderten).
Die Satzstruktur: zeigt umfassende Zusammenfassung: weibliche normale Unreinheit + pathologische Ausflüsse beider Geschlechter + männliche Kontamination durch Geschlechtsverkehr. Die Struktur erfasst alle behandelten Unreinheitsarten.
Dieser abschließende Vers fasst alle Körperausfluss-Unreinheiten zusammen: normale und pathologische Zustände beider Geschlechter sowie Kontamination durch Geschlechtsverkehr.
Kapitel 15 etabliert ein umfassendes System kultischer Unreinheit durch Körperausflüsse. Die Struktur zeigt: 
1) Männliche pathologische Ausflüsse (V. 1-15): זב als Grundkategorie mit automatischer Gegenstandskontamination, abgestufter Personenkontamination, Hygienemaßnahmen als Prävention, materialspezifischen Reinigungsverfahren und komplexem Heilungsritual. 

2) Normale männliche Ejakulation (V. 16-18): Einfache Ganzkörperwaschung, Textilreinigung und kurze Unreinheit bis zum Abend für beide Partner. 

3) Weibliche Unreinheiten (V. 19-30): Systematische Parallelisierung von normaler נדה (siebentägige Unreinheit) und pathologischer זבה mit identischen Kontaminationsregeln wie männlicher זוב, besonders schwere Kontamination des Mannes durch Geschlechtsverkehr während נדה, und parallele Heilungsrituale.
Das Kapitel zeigt bemerkenswerte Systematik: Weitgehende Gleichbehandlung männlicher und weiblicher Ausflüsse unterstreicht geschlechtsneutrale Reinheitsprinzipien. Die Differenzierung zwischen normalen (kurze Unreinheit, einfache Reinigung) und pathologischen Zuständen (komplexe Rituale, Sühneopfer) zeigt medizinisches Verständnis. Die abschließende theologische Begründung (V. 31) offenbart den eigentlichen Zweck: Schutz der göttlichen Wohnung vor Kontamination. Die תורת-Zusammenfassung (V. 32-33) zeigt die systematische Erfassung aller Körperausfluss-Unreinheiten als einheitliches Rechtssystem.
Die Verbindung von physiologischem Verständnis, kultischer Praxis und theologischer Begründung demonstriert die Ganzheitlichkeit des biblischen Reinheitssystems, das normale Körperfunktionen in einen umfassenden sakralen Rahmen einordnet.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 15 zeigt in der LXX eine bemerkenswerte medizinische Präzisierung und euphemistische Anpassung. Die griechischen Übersetzer verwendeten etablierte medizinische Terminologie (besonders γονορρυής) und milderten die direkten hebräischen Ausdrücke durch abstraktere oder euphemistische griechische Begriffe. Dies deutet auf eine bewusste Anpassung an griechische Medizin- und Sozialvorstellungen hin, während die rituellen Strukturen beibehalten wurden.
Leviticus 16,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֤ר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה אַחֲרֵ֣י מ֔וֹת שְׁנֵ֖י בְּנֵ֣י אַהֲרֹ֑ן בְּקָרְבָתָ֥ם לִפְנֵי־יְהוָ֖ה וַיָּמֻֽתוּ׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche nach dem Tod der zwei Söhne 'Aharons, als sie nahten vor das Angesicht des Ewigen und starben.

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה אחרי מות שני בני אהרן בקרבתם לפני־יהוה וימתו verbindet Kap. 16 explizit mit dem Tod von Nadab und Abihu aus Lev 10,1-2. וידבר יהוה אל־משה (und der Ewige redete zu Mose) als Standardeinleitung. אחרי מות שני בני אהרן (nach dem Tod der zwei Söhne Aarons) zeigt den zeitlichen und thematischen Bezug zu Lev 10.
בקרבתם לפני־יהוה וימתו (als sie vor den Ewigen nahten und starben) - בקרבתם (als sie nahten) im Qal-Infinitiv-Constructus von קרב, לפני־יהוה (vor den Ewigen) zeigt den heiligen Bereich, וימתו (und sie starben) erinnert an die tödliche Konsequenz unbefugten Heiligtumszutritts.
אחרי מות etabliert den Jom Kippur als Antwort auf die Heiligtumskrise von Lev 10. בקרבתם לפני־יהוה zeigt das Problem: unkontrollierte Annäherung an JHWH. וימתו unterstreicht die tödliche Gefahr unbefugten Heiligtumszutritts.
Die LXX fügt eine erklärende Expansion hinzu: ἐν τῷ προσάγειν αὐτοὺς πῦρ ἀλλότριον ἔναντι κυρίου (indem sie fremdes Feuer vor dem Herrn darbrachten), was den Bezug zu Levitikus 10:1-2 explizit macht, während das hebräische בקרבתם לפני־יהוה ויםמתו eher allgemein bleibt.
Die Satzstruktur: zeigt thematische Einleitung: Offenbarungsformel + zeitlicher Bezug + Todesursache. Die Struktur verbindet das Jom Kippur-Ritual mit der Heiligtumskrise.
Dieser Vers etabliert den Jom Kippur als göttliche Antwort auf die Heiligtumskrise durch den Tod von Nadab und Abihu.
Leviticus 16,2
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה דַּבֵּר֮ אֶל־אַהֲרֹ֣ן אָחִיךָ֒ וְאַל־יָבֹ֤א בְכָל־עֵת֙ אֶל־הַקֹּ֔דֶשׁ מִבֵּ֖ית לַפָּרֹ֑כֶת אֶל־פְּנֵ֨י הַכַּפֹּ֜רֶת אֲשֶׁ֤ר עַל־הָאָרֹן֙ וְלֹ֣א יָמ֔וּת כִּ֚י בֶּֽעָנָ֔ן אֵרָאֶ֖ה עַל־הַכַּפֹּֽרֶת׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Rede zu 'Aharon, deinem Bruder, dass er nicht zu jeder Zeit in das Heiligtum komme hinter den Vorhang vor den Sühnedeckel, der auf der Lade ist, damit er nicht sterbe; denn in der Wolke erscheine ich über dem Sühnedeckel.

Kommentar: ויאמר יהוה אל־משה דבר אל־אהרן אחיך ואל־יבא בכל־עת אל־הקדש מבית לפרכת אל־פני הכפרת אשר על־הארן ולא ימות כי בענן אראה על־הכפרת etabliert die Zutrittsbeschränkung zum Allerheiligsten. דבר אל־אהרן אחיך (rede zu Aaron, deinem Bruder) zeigt die Dringlichkeit der Warnung. ואל־יבא בכל־עת אל־הקדש (dass er nicht zu jeder Zeit in das Heiligtum komme) - אל־יבא (er soll nicht kommen) mit Verbot, בכל־עת (zu jeder Zeit) zeigt uneingeschränktes Verbot.
מבית לפרכת אל־פני הכפרת אשר על־הארן (hinter den Vorhang vor den Sühnedeckel, der auf der Lade ist) spezifiziert das Allerheiligste. מבית לפרכת (von der Innenseite des Vorhangs), אל־פני הכפרת (vor den Sühnedeckel), אשר על־הארן (der auf der Lade ist) als genaueste Lokalisierung der göttlichen Präsenz.
ולא ימות כי בענן אראה על־הכפרת (damit er nicht sterbe; denn in der Wolke erscheine ich über dem Sühnedeckel) zeigt Begründung und göttliche Präsenz. לא ימות (damit er nicht sterbe) als Zweck der Beschränkung, כי בענן אראה על־הכפרת (denn in der Wolke erscheine ich über dem Sühnedeckel) begründet die Todesgefahr durch unmittelbare göttliche Präsenz.
בכל־עת zeigt totales Zutrittsverbot ohne geregelte Ausnahme. הכפרת אשר על־הארן als Ort direktester göttlicher Präsenz. בענן אראה zeigt sichtbare göttliche Manifestation.
Die LXX übersetzt כפרת (kapporet - "Sühndeckel") konsequent als ἱλαστήριον (Sühneort), was zum zentralen theologischen Begriff der griechischen Bibel wird. Das hebräische בענן אראה (be'anan era'eh - "in der Wolke erscheine ich") wird als ἐν γὰρ νεφέλῃ ὀφθήσομαι (denn in der Wolke werde ich erscheinen) wiedergegeben.
Die Satzstruktur: zeigt Schutzanweisung: Weitergabeauftrag + Zutrittsverbot + Ortsangabe + Todesverhinderung + göttliche Präsenzbegründung. Die Struktur etabliert kontrollierte Heiligtumszugänglichkeit.
Dieser Vers etabliert das grundsätzliche Verbot des willkürlichen Zutritts zum Allerheiligsten wegen der direkten göttlichen Präsenz.
Leviticus 16,3
Hebräisch: בְּזֹ֛את יָבֹ֥א אַהֲרֹ֖ן אֶל־הַקֹּ֑דֶשׁ בְּפַ֧ר בֶּן־בָּקָ֛ר לְחַטָּ֖את וְאַ֥יִל לְעֹלָֽה׃
Deutsch: Mit diesem soll 'Aharon in das Heiligtum kommen: mit einem Stier, Sohn des Rindes zum Sündopfer und einem Widder zum Aufsteigeopfer.

Kommentar: בזאת יבא אהרן אל־הקדש בפר בן־בקר לחטאת ואיל לעלה zeigt die einzige erlaubte Art des Heiligtumszutritts. בזאת יבא אהרן אל־הקדש (mit diesem soll Aaron in das Heiligtum kommen) - בזאת (mit diesem) zeigt die Bedingungen für legitimen Zutritt im Gegensatz zum Verbot aus V. 2.
בפר בן־בקר לחטאת ואיל לעלה (mit einem jungen Stier als Sündopfer und einem Widder als Aufsteigeopfer) spezifiziert die erforderlichen Opfertiere. פר בן־בקר (junger Stier) als wertvollstes Opfertier, לחטאת (als Sündopfer) zeigt Sühnezweck, איל לעלה (Widder als Aufsteigeopfer) ergänzt das Sühneopfer.
בזאת im Gegensatz zu בכל־עת aus V. 2 zeigt kontrollierte Zugänglichkeit. פר בן־בקר לחטאת zeigt die Notwendigkeit maximaler Sühne für Heiligtumszutritt. ואיל לעלה vervollständigt das Opferprogramm.
Die LXX übersetzt בזאת mit οὕτως (so), פר בן־בקר mit μόσχος ἐκ βοῶν (Kalb von Rindern), לחטאת mit περὶ ἁμαρτίας (wegen der Sünde) und איל לעלה mit κριὸς εἰς ὁλοκαύτωμα (Widder zum Aufsteigeopfer).
Die Satzstruktur: zeigt Zutrittsbedingungen: kontrollierte Zugänglichkeit + maximale Sühneopfer. Die Struktur zeigt geregelte Alternative zum totalen Verbot.
Dieser Vers etabliert die einzige legitime Art des Heiligtumszutritts: mit maximalen Sühneopfern.
Leviticus 16,4
Hebräisch: כְּתֹֽנֶת־בַּ֨ד קֹ֜דֶשׁ יִלְבָּ֗שׁ וּמִֽכְנְסֵי־בַד֮ יִהְי֣וּ עַל־בְּשָׂרוֹ֒ וּבְאַבְנֵ֥ט בַּד֙ יַחְגֹּ֔ר וּבְמִצְנֶ֥פֶת בַּ֖ד יִצְנֹ֑ף בִּגְדֵי־קֹ֣דֶשׁ הֵ֔ם וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֛יִם אֶת־בְּשָׂרֹ֖ו וּלְבֵשָֽׁם׃
Deutsch: Einen heiligen Leibrock aus Leinen soll er anziehen und leinene Beinkleider sollen auf seinem Fleisch sein, und mit einem leinenen Gürtel soll er sich gürten und einen leinenen Kopfbund umbinden: Heilige Kleider sind sie; und er soll sein Fleisch im Wasser baden und sie anziehen.

Kommentar: כתנת־בד קדש ילבש ומכנסי־בד יהיו על־בשרו ובאבנט בד יחגר ובמצנפת בד יצנף בגדי־קדש הם ורחץ במים את־בשרו ולבשם spezifiziert die besondere Kleidung für den Heiligtumszutritt. כתנת־בד קדש ילבש (ein heiliges Leinengewand soll er anziehen) - כתנת־בד (Leinengewand) statt der üblichen goldenen Hohepriestergewänder, קדש (heilig) als Qualifikation.
ומכנסי־בד יהיו על־בשרו ובאבנט בד יחגר ובמצנפת בד יצנף listet alle vier Leinenkleidungsstücke auf: מכנסי־בד (leinene Beinkleider), אבנט בד (leinener Gürtel), מצנפת בד (leinener Kopfbund). בד (Leinen) wird viermal wiederholt.
בגדי־קדש הם ורחץ במים את־בשרו ולבשם (heilige Kleider sind sie; und er soll sein Fleisch in Wasser baden und sie anziehen) zeigt den Heiligkeitsstatus und das Anziehverfahren.
בד viermal wiederholt betont die einfache, goldlose Kleidung im Gegensatz zu den üblichen Hohepriestergewändern. על־בשרו zeigt direkten Hautkontakt. ורחץ במים את־בשרו zeigt erforderliche Reinigung vor dem Anziehen.
Die LXX übersetzt מכנסי־בד (michnesei-bad - "leinene Beinkleider") als περισκελὲς λινοῦν (leinene Beinbekleidung) und מצנפת (mitznefet - "Turban") als κίδαριν (Kopfbund), was spezifische griechische Kleidungsterminologie verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt Kleidungsvorschriften: vier Leinenkleidungsstücke + Heiligkeitsklassifikation + Reinigungsverfahren + Anziehvorgang. Die Struktur betont die besondere, einfache Heiligkeitskleidung.
Dieser Vers etabliert die besonderen weißen Leinengewänder für den Jom Kippur im Gegensatz zu den üblichen goldenen Hohepriestergewändern.
Leviticus 16,5
Hebräisch: וּמֵאֵ֗ת עֲדַת֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל יִקַּ֛ח שְׁנֵֽי־שְׂעִירֵ֥י עִזִּ֖ים לְחַטָּ֑את וְאַ֥יִל אֶחָ֖ד לְעֹלָֽה׃
Deutsch: Und von der Gemeinde der Söhne Jisra'els soll er zwei Ziegenböcke zum Sündenopfer und einen Widder zum Aufsteigeopfer nehmen.

Kommentar: ומאת עדת בני ישראל יקח שני־שעירי עזים לחטאת ואיל אחד לעלה zeigt die Opfertiere für das Volk. ומאת עדת בני ישראל (und von der Gemeinde der Söhne Israels) - מאת עדת (von der Gemeinde) zeigt, dass das Volk die Opfertiere bereitstellt. יקח שני־שעירי עזים לחטאת (soll er zwei Ziegenböcke als Sündopfer nehmen) - שני־שעירי עזים (zwei Ziegenböcke) als spezifische Tierart für das besondere Sündopfer.
ואיל אחד לעלה (und einen Widder als Aufsteigeopfer) entspricht dem Aufsteigeopfer aus V. 3 für Aaron.
עדת בני ישראל zeigt Volksverantwortung für die Opferkosten. שני־שעירי עזים zeigt das einzigartige doppelte Sündopfer des Jom Kippur. לחטאת (als Sündopfer) im Singular zeigt, dass beide Böcke zusammen ein Sündopfer bilden.
Die LXX übersetzt עדת בני ישראל mit συναγωγῆς υἱῶν Ισραηλ (Versammlung der Söhne Israels), שעירי עזים mit χιμάρους ἐξ αἰγῶν (Böcke von Ziegen) und לחטאת mit περὶ ἁμαρτίας (wegen der Sünde).
Die Satzstruktur: zeigt Volksopfer: Gemeindeverantwortung + doppeltes Sündopfer + ergänzendes Aufsteigeopfer. Die Struktur zeigt das besondere Opferprogramm des Jom Kippur.
Dieser Vers etabliert die besonderen Volksopfer: zwei Ziegenböcke für das einzigartige Doppel-Sündopfer und einen Widder als Aufsteigeopfer.
Leviticus 16,6
Hebräisch: וְהִקְרִ֧יב אַהֲרֹ֛ן אֶת־פַּ֥ר הַחַטָּ֖את אֲשֶׁר־לוֹ֑ וְכִפֶּ֥ר בַּעֲדֹ֖ו וּבְעַ֥ד בֵּיתֹֽו׃
Deutsch: Und 'Aharon soll darbringen den Stier des Sündopfers, der für ihn ist, und soll Sühne erwirken für sich und für sein Haus.

Kommentar: והקריב אהרן את־פר החטאת אשר־לו וכפר בעדו ובעד ביתו zeigt den ersten Sühneschritt. והקריב אהרן את־פר החטאת אשר־לו (und Aaron soll den Stier des Sündopfers, der für ihn ist, darbringen) - אשר־לו (der für ihn ist) zeigt persönliche Sühne im Gegensatz zu den Volksopfern.
וכפר בעדו ובעד ביתו (und Sühne erwirken für sich und für sein Haus) - בעדו (für sich) zeigt persönliche Sühne, בעד ביתו (für sein Haus) erweitert auf die Priesterfamilie.
אשר־לו im Gegensatz zu den Volksopfern aus V. 5 zeigt die Notwendigkeit priesterlicher Selbstsühne vor Volkssühne. ביתו umfasst die gesamte Priesterfamilie. Dies ist noch nicht die Schlachtung, sondern die Darbringung.
Die LXX übersetzt את־פר החטאת אשר־לו mit τὸν μόσχον τὸν περὶ ἁμαρτίας τὸν ἑαυτοῦ (den Stier des Sündopfers, den eigenen), בעדו mit περὶ αὐτοῦ (für ihn) und בעד ביתו mit περὶ τοῦ οἴκου αὐτοῦ (für sein Haus).
Die Satzstruktur: zeigt priesterliche Selbstsühne: persönliche Opferdarbringung + Sühneerklärung für Priester und Familie. Die Struktur zeigt die Priorität der priesterlichen Reinigung.
Dieser Vers zeigt die erste Stufe: Aaron muss sich und seine Familie durch das persönliche Sündopfer sühnen, bevor er für das Volk handeln kann.
Leviticus 16,7
Hebräisch: וְלָקַ֖ח אֶת־שְׁנֵ֣י הַשְּׂעִירִ֑ם וְהֶעֱמִ֤יד אֹתָם֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und er soll die zwei Böcke nehmen und sie stellen vor das Angesicht des Ewigen an den Eingang des Zeltes der Begegnung.

Kommentar: ולקח את־שני השעירם והעמיד אתם לפני יהוה פתח אהל מועד zeigt die Präsentation der beiden Ziegenböcke. ולקח את־שני השעירם (und er soll die zwei Böcke nehmen) bezieht sich auf die Böcke aus V. 5. והעמיד אתם לפני יהוה פתח אהל מועד (und sie vor den Ewigen stellen am Eingang des Zeltes der Begegnung) - העמיד (stellen) im Hifil-Perfekt zeigt formelle Präsentation.
לפני יהוה (vor den Ewigen) zeigt die göttliche Präsenz bei der Losentscheidung. פתח אהל מועד (am Eingang des Zeltes der Begegnung) lokalisiert die Zeremonie im Übergangsbereich zwischen Vorhof und Heiligtum.
שני השעירם zeigt die beiden identischen Böcke vor ihrer Unterscheidung durch das Los. לפני יהוה betont, dass JHWH bei der Losentscheidung anwesend ist. פתח אהל מועד als Ort der Gottesbegegnung.
Die LXX übersetzt שני השעירם mit τοὺς δύο χιμάρους (die zwei Böcke), והעמיד mit στήσει (er wird stellen) und פתח אהל מועד mit παρὰ τὰς θύρας τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου (bei den Türen des Zeltes des Zeugnisses).
Die Satzstruktur: zeigt Ritualpräsentation: Entnahme der beiden Böcke + formelle Aufstellung vor JHWH + Ortsangabe. Die Struktur bereitet die Losentscheidung vor.
Dieser Vers zeigt die formelle Präsentation der beiden identischen Ziegenböcke vor JHWH am Heiligtum für die folgende Losentscheidung.
Leviticus 16,8
Hebräisch: וְנָתַ֧ן אַהֲרֹ֛ן עַל־שְׁנֵ֥י הַשְּׂעִירִ֖ם גּוֹרָל֑וֹת גּוֹרָ֤ל אֶחָד֙ לַיהוָ֔ה וְגוֹרָ֥ל אֶחָ֖ד לַעֲזָאזֵֽל׃
Deutsch: Und 'Aharon soll über die zwei Böcke Lose geben: ein Los für den Ewigen und ein Los für Asasel.

Kommentar: ונתן אהרן על־שני השעירם גורלות גורל אחד ליהוה וגורל אחד לעזאזל etabliert das Losverfahren zur Bestimmung der beiden Böcke. ונתן אהרן על־שני השעירם גורלות (und Aaron soll über die zwei Böcke Lose geben) - גורלות (Lose) als Plural zeigt zwei Lose für die beiden Böcke.
גורל אחד ליהוה וגורל אחד לעזאזל (ein Los für den Ewigen und ein Los für Asasel) zeigt die beiden Bestimmungen. ליהוה (für den Ewigen) zeigt den einen Bock für das reguläre Opfer. לעזאזל (für Asasel) führt einen neuen, rätselhaften Begriff ein, der nur im Jom Kippur-Ritual erscheint.
גורלות zeigt, dass die Entscheidung dem Zufall (= göttlicher Bestimmung) überlassen wird. ליהוה vs. לעזאזל zeigt den fundamentalen Gegensatz zwischen den beiden Bestimmungen. עזאזל ist eines der rätselhaftesten Wörter der hebräischen Bibel.
Die LXX übersetzt das rätselhafte עזאזל (Azazel) als τῷ ἀποπομπαίῳ (für den Wegschicker/Fortschicker), was eine funktionale Deutung statt einer Namensübertragung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt Losverfahren: Durchführender + beide Böcke + zwei Lose für zwei verschiedene Bestimmungen. Die Struktur etabliert das zentrale Ritual des Jom Kippur.
Dieser Vers etabliert das berühmte Losverfahren zwischen dem "Los für JHWH" und dem "Los für Asasel" als Kern des Jom Kippur-Rituals.
Leviticus 16,9
Hebräisch: וְהִקְרִ֤יב אַהֲרֹן֙ אֶת־הַשָּׂעִ֔יר אֲשֶׁ֨ר עָלָ֥ה עָלָ֛יו הַגּוֹרָ֖ל לַיהוָ֑ה וְעָשָׂ֖הוּ חַטָּֽאת׃
Deutsch: Und 'Aharon soll darbringen den Bock, auf den das Los für den Ewigen heraufgekommen ist, und soll ihn machen zum Sündopfer.

Kommentar: והקריב אהרן את־השעיר אשר עלה עליו הגורל ליהוה ועשהו חטאת zeigt die Behandlung des ersten Bockes. והקריב אהרן את־השעיר אשר עלה עליו הגורל ליהוה (und Aaron soll den Bock darbringen, auf den das Los für den Ewigen gefallen ist) - עלה עליו הגורל (das Los ist auf ihn gefallen) als Redensart für Losausgang.
ועשהו חטאת (und ihn als Sündopfer bereiten) - עשהו (ihn bereiten) mit Objektsuffix, חטאת zeigt die Klassifikation als reguläres Sündopfer.
עלה עליו הגורל ליהוה zeigt göttliche Bestimmung durch das Los. ועשהו חטאת zeigt, dass dieser Bock den normalen Sündopferweg geht im Gegensatz zum Asasel-Bock.
Die LXX übersetzt עלה עליו הגורל mit ἀνέβη ἐπ᾽ αὐτὸν ὁ κλῆρος (das Los kam auf ihn herauf), ליהוה mit τῷ κυρίῳ (dem Herrn) und ועשהו חטאת mit ποιήσει αὐτὸν ἁμαρτίας (er wird ihn zum Sündopfer machen).
Die Satzstruktur: zeigt erste Bestimmung: Auswahl durch Los + Darbringung + Klassifikation als Sündopfer. Die Struktur zeigt den regulären Opferweg für den JHWH-Bock.
Dieser Vers zeigt, dass der für JHWH bestimmte Bock als normales Sündopfer geschlachtet und dargebracht wird.
Leviticus 16,10
Hebräisch: וְהַשָּׂעִ֗יר אֲשֶׁר֩ עָלָ֨ה עָלָ֤יו הַגּוֹרָל֙ לַעֲזָאזֵ֔ל יָֽעֳמַד־חַ֛י לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה לְכַפֵּ֣ר עָלָ֑יו לְשַׁלַּ֥ח אֹתוֹ֛ לַעֲזָאזֵ֖ל הַמִּדְבָּֽרָה׃
Deutsch: Und der Bock, auf den das Los für Asasel heraufgekommen ist, soll lebendig gestellt werden vor das Angesicht des Ewigen, um auf ihm Sühne zu erwirken, um ihn zu senden für Asasel in die Wüste.

Kommentar: והשעיר אשר עלה עליו הגורל לעזאזל יעמד־חי לפני יהוה לכפר עליו לשלח אתו לעזאזל המדברה zeigt die völlig andere Behandlung des zweiten Bockes. והשעיר אשר עלה עליו הגורל לעזאזל (und der Bock, auf den das Los für Asasel gefallen ist) entspricht V. 9. יעמד־חי לפני יהוה (soll lebendig vor den Ewigen gestellt werden) - חי (lebendig) im Gegensatz zur Schlachtung des ersten Bockes.
לכפר עליו לשלח אתו לעזאזל המדברה (um auf ihm Sühne zu erwirken, um ihn zu Asasel in die Wüste zu senden) zeigt den Zweck. לכפר עליו (um auf ihm Sühne zu erwirken) zeigt, dass auch der lebendige Bock Sühne bewirkt. לשלח אתו לעזאזל המדברה (um ihn zu Asasel in die Wüste zu senden) zeigt das einzigartige Ritual.
חי betont das Leben des Bockes im Gegensatz zum geschlachteten ersten Bock. לכפר עליו zeigt, dass beide Böcke zusammen das eine Sündopfer bilden. עזאזל המדברה verbindet עזאזל mit der Wüste.
Die LXX erweitert die Erklärung zu Azazel: εἰς τὴν ἀποπομπήν· ἀφήσει αὐτὸν εἰς τὴν ἔρημον (zur Wegschickung; er soll ihn in die Wüste entlassen), was das Konzept durch Dopplung verdeutlicht.
Die Satzstruktur: zeigt alternative Bestimmung: Asasel-Los + lebendige Aufstellung + Sühnezweck + Wüstensendung zu Asasel. Die Struktur zeigt das einzigartige Asasel-Ritual.
Dieser Vers etabliert das rätselhafte Asasel-Ritual: der zweite Bock bleibt lebendig und wird nach einer Sühnezeremonie zu Asasel in die Wüste gesandt.
Leviticus 16,11
Hebräisch: וְהִקְרִ֨יב אַהֲרֹ֜ן אֶת־פַּ֤ר הַֽחַטָּאת֙ אֲשֶׁר־לוֹ֔ וְכִפֶּ֥ר בַּֽעֲדֹ֖ו וּבְעַ֣ד בֵּיתֹ֑ו וְשָׁחַ֛ט אֶת־פַּ֥ר הַֽחַטָּ֖את אֲשֶׁר־לוֹֽ׃
Deutsch: Und 'Aharon soll darbringen den Stier des Sündopfers, der für ihn ist, und soll Sühne erwirken für sich und für sein Haus; und er soll schlachten den Stier des Sündopfers, der für ihn ist.

Kommentar: והקריב אהרן את־פר החטאת אשר־לו וכפר בעדו ובעד ביתו ושחט את־פר החטאת אשר־לו wiederholt und erweitert V. 6 mit der tatsächlichen Schlachtung. והקריב אהרן את־פר החטאת אשר־לו וכפר בעדו ובעד ביתו entspricht exakt V. 6. ושחט את־פר החטאת אשר־לו (und er soll den Stier des Sündopfers, der für ihn ist, schlachten) fügt die tatsächliche Schlachtung hinzu.
Die Wiederholung zeigt die Wichtigkeit der priesterlichen Selbstsühne vor allen anderen Ritualen. אשר־לו wird dreimal wiederholt und betont die persönliche Verantwortung Aarons.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 6 mit καὶ σφάξει τὸν μόσχον τὸν περὶ ἁμαρτίας τὸν ἑαυτοῦ (und er wird den Stier des Sündopfers, den eigenen, schlachten).
Die Satzstruktur: zeigt Wiederholung und Vollendung: V. 6-Wiederholung + tatsächliche Schlachtung. Die Struktur betont die Priorität der priesterlichen Sühne.
Dieser Vers vervollständigt die priesterliche Selbstsühne durch die tatsächliche Schlachtung des Sündopferstieres.
Leviticus 16,12
Hebräisch: וְלָקַ֣ח מְלֹֽא־הַ֠מַּחְתָּה גַּֽחֲלֵי־אֵ֞שׁ מֵעַ֤ל הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ מִלִּפְנֵ֣י יְהוָ֔ה וּמְלֹ֣א חָפְנָ֔יו קְטֹ֥רֶת סַמִּ֖ים דַּקָּ֑ה וְהֵבִ֖יא מִבֵּ֥ית לַפָּרֹֽכֶת׃
Deutsch: Und er soll nehmen die Füllung der Pfanne Feuerkohlen von dem Altar von dem Angesicht des Ewigen und die Füllung seiner Hände fein zerstoßenes wohlriechendes Räucherwerk und soll es bringen hinter den Vorhang.

Kommentar: ולקח מלא־המחתה גחלי־אש מעל המזבח מלפני יהוה ומלא חפניו קטרת סמים דקה והביא מבית לפרכת zeigt die Vorbereitung für den Allerheiligsten-Eintritt. ולקח מלא־המחתה גחלי־אש מעל המזבח מלפני יהוה (und er soll nehmen die Füllung der Pfanne Feuerkohlen vom Altar vor dem Ewigen) - מלא־המחתה (die Füllung der Pfanne), גחלי־אש (Feuerkohlen), מעל המזבח מלפני יהוה zeigt den heiligen Aufsteigeopferaltar als Quelle.
ומלא חפניו קטרת סמים דקה (und die Füllung seiner Hände fein zerstoßenes Räucherwerk) - מלא חפניו (die Füllung seiner Hände) als Mengenangabe, קטרת סמים דקה (fein zerstoßenes Räucherwerk) zeigt das kostbare Räucherwerk. והביא מבית לפרכת (und es hineinbringen hinter den Vorhang) zeigt den Eintritt ins Allerheiligste.
מלא־המחתה und מלא חפניו zeigen präzise Mengenangaben. מעל המזבח מלפני יהוה betont die heilige Herkunft der Kohlen. קטרת סמים דקה zeigt das wertvollste Räucherwerk. מבית לפרכת zeigt den Weg ins Allerheiligste.
Die LXX übersetzt מחתה mit πυρεῖον (Feuerpfanne), גחלי־אש mit ἄνθρακας πυρός (Feuerkohlen), קטרת סמים mit θυμίαμα συνθέσεως (zusammengesetztes Räucherwerk) und מבית לפרכת mit ἐσώτερον τοῦ καταπετάσματος (ins Innere des Vorhangs).
Die Satzstruktur: zeigt Vorbereitung des Allerheiligsten-Eintritts: heilige Kohlen vom Altar + kostbares Räucherwerk + Eintritt ins Allerheiligste. Die Struktur zeigt die sorgfältige Vorbereitung für die gefährlichste rituelle Handlung.
Dieser Vers zeigt die sorgfältige Vorbereitung mit heiligen Kohlen und kostbarem Räucherwerk für den lebensgefährlichen Eintritt ins Allerheiligste.
Leviticus 16,13
Hebräisch: וְנָתַ֧ן אֶֽת־הַקְּטֹ֛רֶת עַל־הָאֵ֖שׁ לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה וְכִסָּ֣ה׀ עֲנַ֣ן הַקְּטֹ֗רֶת אֶת־הַכַּפֹּ֛רֶת אֲשֶׁ֥ר עַל־הָעֵד֖וּת וְלֹ֥א יָמֽוּת׃
Deutsch: Und er soll geben das Räucherwerk auf das Feuer vor dem Angesicht des Ewigen, damit die Wolke des Räucherwerks den Sühnedeckel verhüllt, der auf dem Zeugnis ist, und er nicht sterbe.

Kommentar: ונתן את־הקטרת על־האש לפני יהוה וכסה ענן הקטרת את־הכפרת אשר על־העדות ולא ימות zeigt den lebensrettenden Zweck des Räucherwerks. ונתן את־הקטרת על־האש לפני יהוה (und er soll das Räucherwerk auf das Feuer geben vor dem Ewigen) zeigt die rituelle Handlung im Allerheiligsten.
וכסה ענן הקטרת את־הכפרת אשר על־העדות ולא ימות (damit die Wolke des Räucherwerks den Sühnedeckel verhüllt, der auf dem Zeugnis ist, und er nicht sterbe) zeigt den Schutzweck. ענן הקטרת (die Wolke des Räucherwerks) als schützende Verhüllung, את־הכפרת אשר על־העדות (den Sühnedeckel, der auf dem Zeugnis ist) als Ort direktester göttlicher Präsenz, ולא ימות (und er nicht sterbe) als Zweck der Verhüllung.
לפני יהוה zeigt die unmittelbare göttliche Präsenz im Allerheiligsten. ענן הקטרת schafft eine schützende Barriere zwischen Aaron und der tödlichen göttlichen Herrlichkeit. הכפרת אשר על־העדות als präziseste Lokalisierung der göttlichen Präsenz.
Die LXX übersetzt ענן הקטרת mit ἀτμὶς τοῦ θυμιάματος (Dampf des Räucherwerks), את־הכפרת mit τὸ ἱλαστήριον (den Sühneort) und ולא ימות mit καὶ οὐκ ἀποθανεῖται (und er wird nicht sterben).
Die Satzstruktur: zeigt Lebensschutz: Räucherwerk auf heilige Kohlen + schützende Wolkenbildung + Verhüllung der göttlichen Präsenz + Todesverhinderung. Die Struktur zeigt das lebenswichtige Schutzritual.
Dieser Vers zeigt, dass das Räucherwerk eine schützende Wolke bilden muss, um Aaron vor dem tödlichen direkten Anblick der göttlichen Herrlichkeit zu schützen.
Leviticus 16,14
Hebräisch: וְלָקַח֙ מִדַּ֣ם הַפָּ֔ר וְהִזָּ֧ה בְאֶצְבָּעֹ֛ו עַל־פְּנֵ֥י הַכַּפֹּ֖רֶת קֵ֑דְמָה וְלִפְנֵ֣י הַכַּפֹּ֗רֶת יַזֶּ֧ה שֶֽׁבַע־פְּעָמִ֛ים מִן־הַדָּ֖ם בְּאֶצְבָּעֹֽו׃
Deutsch: Und er soll nehmen von dem Blut des Stieres und soll sprengen mit seinem Finger auf das Angesicht des Sühnedeckels ostwärts; und vor den Sühnedeckel soll er siebenmal sprengen von dem Blut mit seinem Finger.

Kommentar: ולקח מדם הפר והזה באצבעו על־פני הכפרת קדמה ולפני הכפרת יזה שבע־פעמים מן־הדם באצבעו zeigt das erste Blutsprengungsritual im Allerheiligsten. ולקח מדם הפר והזה באצבעו על־פני הכפרת קדמה (und er soll nehmen von dem Blut des Stieres und mit seinem Finger sprengen auf die Vorderseite des Sühnedeckels nach Osten) - מדם הפר (von dem Blut des Stieres) aus V. 11, באצבעו (mit seinem Finger) als Sprengungsmethode, על־פני הכפרת קדמה (auf die Vorderseite des Sühnedeckels nach Osten) zeigt eine einmalige Sprengung auf die Oberseite.
ולפני הכפרת יזה שבע־פעמים מן־הדם באצבעו (und vor den Sühnedeckel soll er siebenmal sprengen von dem Blut mit seinem Finger) zeigt eine zweite Serie von sieben Sprengungen vor dem Sühnedeckel.
על־פני הכפרת קדמה zeigt eine einmalige Sprengung auf die Oberseite des Sühnedeckels. לפני הכפרת zeigt sieben Sprengungen vor dem Sühnedeckel. שבע־פעמים als rituelle Vollzahl für vollständige Sühne.
Die LXX übersetzt על־פני הכפרת mit κατὰ πρόσωπον τοῦ ἱλαστηρίου (gegen das Angesicht des Sühneorts), קדמה mit κατ᾽ ἀνατολάς (nach Osten) und שבע־פעמים mit ἑπτάκις (siebenmal).
Die Satzstruktur: zeigt doppelte Blutsprengung: eine Sprengung auf den Sühnedeckel + sieben Sprengungen vor den Sühnedeckel. Die Struktur zeigt präzise rituelle Anweisungen für das heiligste Ritual.
Dieser Vers zeigt das zentrale Blutsprengungsritual: einmal auf den Sühnedeckel und siebenmal davor mit dem Blut des priesterlichen Sündopferstieres.
Leviticus 16,15
Hebräisch: וְשָׁחַ֞ט אֶת־שְׂעִ֤יר הַֽחַטָּאת֙ אֲשֶׁ֣ר לָעָ֔ם וְהֵבִיא֙ אֶת־דָּמֹ֔ו אֶל־מִבֵּ֖ית לַפָּרֹ֑כֶת וְעָשָׂ֣ה אֶת־דָּמֹ֗ו כַּאֲשֶׁ֤ר עָשָׂה֙ לְדַ֣ם הַפָּ֔ר וְהִזָּ֥ה אֹתוֹ֛ עַל־הַכַּפֹּ֖רֶת וְלִפְנֵ֥י הַכַּפֹּֽרֶת׃
Deutsch: Und er soll schlachten den Bock des Sündopfers, der für das Volk ist, und soll bringen sein Blut hinein hinter den Vorhang; und er soll tun mit seinem Blut, wie er getan hat mit dem Blut des Stieres, und soll es sprengen auf den Sühnedeckel und vor den Sühnedeckel.

Kommentar: ושחט את־שעיר החטאת אשר לעם והביא את־דמו אל־מבית לפרכת ועשה את־דמו כאשר עשה לדם הפר והזה אתו על־הכפרת ולפני הכפרת wiederholt das Blutsprengungsritual mit dem Volksopfer. ושחט את־שעיר החטאת אשר לעם (und er soll den Bock des Sündopfers, der für das Volk ist, schlachten) zeigt den für JHWH bestimmten Bock aus V. 9. והביא את־דמו אל־מבית לפרכת (und sein Blut hineinbringen hinter den Vorhang) entspricht dem Verfahren aus V. 12-14.
ועשה את־דמו כאשר עשה לדם הפר והזה אתו על־הכפרת ולפני הכפרת (und er soll mit seinem Blut tun, wie er mit dem Blut des Stieres getan hat, und es sprengen auf den Sühnedeckel und vor den Sühnedeckel) zeigt die exakte Wiederholung des Verfahrens aus V. 14.
אשר לעם im Gegensatz zu אשר־לו aus V. 11 zeigt den Übergang von priesterlicher zu Volkssühne. כאשר עשה לדם הפר zeigt die identische Behandlung beider Blutarten. Die vollständige Parallelität betont die Gleichwertigkeit von priesterlicher und Volkssühne.
Die LXX übersetzt אשר לעם mit τὸν περὶ τοῦ λαοῦ (den für das Volk), והביא את־דמו mit εἰσοίσει τὸ αἷμα αὐτοῦ (er wird sein Blut hineinbringen) und כאשר עשה לדם הפר mit ὃν τρόπον ἐποίησεν τῷ αἵματι τοῦ μόσχου (wie er mit dem Blut des Stieres getan hat).
Die Satzstruktur: zeigt Volksopfer-Parallelität: Bockschlachtung + Bluttransport ins Allerheiligste + identisches Sprengungsverfahren. Die Struktur zeigt systematische Wiederholung für Volkssühne.
Dieser Vers zeigt die exakte Wiederholung des Blutsprengungsrituals mit dem Blut des Volkssündopfer-Bockes.
Leviticus 16,16
Hebräisch: וְכִפֶּ֣ר עַל־הַקֹּ֗דֶשׁ מִטֻּמְאֹת֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וּמִפִּשְׁעֵיהֶ֖ם לְכָל־חַטֹּאתָ֑ם וְכֵ֤ן יַעֲשֶׂה֙ לְאֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד הַשֹּׁכֵ֣ן אִתָּ֔ם בְּת֖וֹךְ טֻמְאֹתָֽם׃
Deutsch: Und er soll Sühne erwirken für das Heiligtum von den Unreinheiten der Söhne Jisra'els und von ihren Übertretungen, nach allen ihren Sünden. Und so soll er tun für das Zelt der Begegnung, das bei ihnen wohnt inmitten ihrer Unreinheiten.

Kommentar: וכפר על־הקדש מטמאת בני ישראל ומפשעיהם לכל־חטאתם וכן יעשה לאהל מועד השכן אתם בתוך טמאתם zeigt den Zweck der Blutsprengung: Heiligtumssühne. וכפר על־הקדש מטמאת בני ישראל ומפשעיהם לכל־חטאתם (und er soll Sühne erwirken für das Heiligtum wegen der Unreinheiten der Söhne Israels und wegen ihrer Übertretungen nach allen ihren Sünden) zeigt drei Kategorien von Volkssünden: טמאת (Unreinheiten), פשעיהם (ihre Übertretungen), חטאתם (ihre Sünden).
וכן יעשה לאהל מועד השכן אתם בתוך טמאתם (und so soll er tun für das Zelt der Begegnung, das bei ihnen wohnt inmitten ihrer Unreinheiten) erweitert auf das gesamte Zeltheiligtum. השכן אתם בתוך טמאתם (das bei ihnen wohnt inmitten ihrer Unreinheiten) zeigt das Problem: göttliche Wohnung inmitten sündiger Menschen.
על־הקדש zeigt, dass das Heiligtum selbst der Sühne bedarf wegen Volkssünden. טמאת ופשעיהם וחטאתם als umfassende Sündenkategorien. השכן אתם בתוך טמאתם zeigt das theologische Grundproblem der göttlichen Präsenz.
Die LXX übersetzt השכן אתם בתוך טמאתם (hashokhen ittam betoch tum'otam - "der bei ihnen wohnt inmitten ihrer Unreinheiten") als τῇ ἐκτισμένῃ ἐν αὐτοῖς ἐν μέσῳ τῆς ἀκαθαρσίας αὐτῶν (die unter ihnen errichtet ist inmitten ihrer Unreinheit), was den Aspekt der göttlichen Konstruktion betont.
Die Satzstruktur: zeigt Heiligtumssühne: Sühne für das Allerheiligste + umfassende Sündenkategorien + Erweiterung auf das gesamte Heiligtum + theologische Begründung. Die Struktur zeigt, dass göttliche Wohnung inmitten sündiger Menschen Reinigung erfordert.
Dieser Vers offenbart den Kern des Jom Kippur: das Heiligtum selbst bedarf der Sühne, weil JHWH inmitten sündiger Menschen wohnt.
Leviticus 16,17
Hebräisch: וְכָל־אָדָ֞ם לֹא־יִהְיֶ֣ה׀ בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֗ד בְּבֹאֹ֛ו לְכַפֵּ֥ר בַּקֹּ֖דֶשׁ עַד־צֵאתוֹ֑ וְכִפֶּ֤ר בַּעֲדוֹ֙ וּבְעַ֣ד בֵּיתֹ֔ו וּבְעַ֖ד כָּל־קְהַ֥ל יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und kein Mensch soll im Zelt der Begegnung sein, wenn er kommt, um Sühne zu erwirken im Heiligtum, bis er herausgeht. Und er soll Sühne erwirken für sich und für sein Haus und für die ganze Versammlung Jisra'els.

Kommentar: וכל־אדם לא־יהיה באהל מועד בבאו לכפר בקדש עד־צאתו וכפר בעדו ובעד ביתו ובעד כל־קהל ישראל zeigt die totale Isolation während des Allerheiligsten-Rituals. וכל־אדם לא־יהיה באהל מועד (und kein Mensch soll im Zelt der Begegnung sein) - כל־אדם (jeder Mensch) zeigt universelles Verbot, באהל מועד (im Zelt der Begegnung) zeigt nicht nur das Allerheiligste, sondern das gesamte Heiligtum.
בבאו לכפר בקדש עד־צאתו (wenn er kommt, um Sühne zu erwirken im Heiligtum, bis er herausgeht) zeigt die Zeitspanne der Isolation. וכפר בעדו ובעד ביתו ובעד כל־קהל ישראל (und er soll Sühne erwirken für sich und für sein Haus und für die ganze Versammlung Israels) zeigt die drei Sühnebereiche in aufsteigender Reihenfolge.
כל־אדם לא־יהיה zeigt absolute Isolation - Aaron steht völlig allein vor JHWH. עד־צאתו zeigt die Dauer bis zum vollständigen Abschluss. בעדו ובעד ביתו ובעד כל־קהל ישראל zeigt konzentrische Kreise der Sühne.
Die LXX übersetzt כל־אדם mit πᾶς ἄνθρωπος (jeder Mensch), באהל מועד mit ἐν τῇ σκηνῇ τοῦ μαρτυρίου (im Zelt des Zeugnisses) und קהל ישראל mit συναγωγῆς Ισραηλ (Versammlung Israels).
Die Satzstruktur: zeigt totale Isolation: universelles Verbot + zeitliche Begrenzung + dreifache Sühneverantwortung. Die Struktur zeigt Aaron als einzigen Mittler zwischen JHWH und dem Volk.
Dieser Vers zeigt die dramatische Einsamkeit Aarons: völlig allein steht er als Mittler zwischen JHWH und dem gesamten Volk Israel.
Leviticus 16,18
Hebräisch: וְיָצָ֗א אֶל־הַמִּזְבֵּ֛חַ אֲשֶׁ֥ר לִפְנֵֽי־יְהוָ֖ה וְכִפֶּ֣ר עָלָ֑יו וְלָקַ֞ח מִדַּ֤ם הַפָּר֙ וּמִדַּ֣ם הַשָּׂעִ֔יר וְנָתַ֛ן עַל־קַרְנ֥וֹת הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und er soll hinausgehen zu dem Altar, der vor dem Angesicht des Ewigen ist, und soll Sühne für ihn erwirken; und er soll nehmen von dem Blut des Stieres und von dem Blut des Bockes und soll geben auf die Hörner des Altars ringsum.

Kommentar: ויצא אל־המזבח אשר לפני־יהוה וכפר עליו ולקח מדם הפר ומדם השעיר ונתן על־קרנות המזבח סביב zeigt die Sühne für den Aufsteigeopferaltar. ויצא אל־המזבח אשר לפני־יהוה (und er soll hinausgehen zu dem Altar, der vor dem Ewigen ist) zeigt Aarons Ausgang aus dem Allerheiligsten zum Aufsteigeopferaltar im Vorhof. וכפר עליו (und Sühne für ihn erwirken) zeigt, dass auch der Altar der Sühne bedarf.
ולקח מדם הפר ומדם השעיר ונתן על־קרנות המזבח סביב (und er soll nehmen von dem Blut des Stieres und von dem Blut des Bockes und es geben auf die Hörner des Altars ringsum) zeigt die Blutapplikation. מדם הפר ומדם השעיר (von dem Blut des Stieres und von dem Blut des Bockes) kombiniert beide Blutarten aus V. 11 und 15. על־קרנות המזבח סביב (auf die Hörner des Altars ringsum) zeigt vollständige Sühne aller vier Altarhörner.
ויצא zeigt Bewegung vom Allerheiligsten zum Vorhof. אשר לפני־יהוה identifiziert den Aufsteigeopferaltar. וכפר עליו zeigt, dass der Altar durch Volkssünden kontaminiert wurde. סביב zeigt vollständige Behandlung aller Altarhörner.
Die LXX übersetzt ויצא mit ἐξελεύσεται (er wird hinausgehen), אשר לפני־יהוה mit ὁ ἔναντι κυρίου (der vor dem Herrn), וכפר עליו mit ἐξιλάσεται περὶ αὐτοῦ (er wird für ihn entsühnen) und קרנות המזבח mit κέρατα τοῦ θυσιαστηρίου (Hörner des Altars).
Die Satzstruktur: zeigt Altarsühne: Ausgang zum Vorhof + Altar-Identifikation + Sühnezweck + kombinierte Blutverwendung + vollständige Hornbehandlung. Die Struktur zeigt systematische Heiligtumssühne vom Allerheiligsten zum Vorhof.
Dieser Vers zeigt die Sühne des Aufsteigeopferaltars durch Blutapplikation auf alle vier Hörner mit dem kombinierten Blut beider Sündopfer.
Leviticus 16,19
Hebräisch: וְהִזָּ֨ה עָלָ֧יו מִן־הַדָּ֛ם בְּאֶצְבָּעֹ֖ו שֶׁ֣בַע פְּעָמִ֑ים וְטִהֲרֹ֣ו וְקִדְּשֹׁ֔ו מִטֻּמְאֹ֖ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und er soll sprengen von dem Blut mit seinem Finger siebenmal darauf und soll ihn reinigen und soll ihn heiligen von den Unreinheiten der Söhne Jisra'els.

Kommentar: והזה עליו מן־הדם באצבעו שבע פעמים וטהרו וקדשו מטמאת בני ישראל vervollständigt die Altarsühne. והזה עליו מן־הדם באצבעו שבע פעמים (und er soll auf ihn sprengen von dem Blut mit seinem Finger siebenmal) - עליו (auf ihn) bezieht sich auf den Altar, באצבעו (mit seinem Finger) entspricht V. 14, שבע פעמים (siebenmal) als rituelle Vollzahl für vollständige Reinigung.
וטהרו וקדשו מטמאת בני ישראל (und ihn reinigen und ihn heiligen von den Unreinheiten der Söhne Israels) zeigt den doppelten Zweck. טהרו (ihn reinigen) entfernt die Verunreinigung, קדשו (ihn heiligen) stellt die ursprüngliche Heiligkeit wieder her. מטמאת בני ישראל (von den Unreinheiten der Söhne Israels) zeigt die Ursache der Altarkontamination.
שבע פעמים zeigt vollständige Reinigung entsprechend den anderen siebenmaligen Sprengungen. טהרו וקדשו als doppelter Prozess: erst Reinigung, dann Heiligung. מטמאת בני ישראל zeigt, dass Volkssünden auch den Altar kontaminieren.
Die LXX übersetzt והזה עליו mit ῥανεῖ ἐπ᾽ αὐτό (er wird auf ihn sprengen), שבע פעמים mit ἑπτάκις (siebenmal), וטהרו mit καθαριεῖ αὐτό (er wird ihn reinigen) und וקדשו mit ἁγιάσει αὐτό (er wird ihn heiligen).
Die Satzstruktur: zeigt Altar-Wiederherstellung: siebenmalige Blutsprengung + Reinigung + Heiligung + Kontaminationsursache. Die Struktur zeigt vollständige Altar-Rekonsekration.
Dieser Vers zeigt die vollständige Wiederherstellung des Altars durch siebenmalige Blutsprengung, die ihn von Volkssünden reinigt und wieder heiligt.
Leviticus 16,20
Hebräisch: וְכִלָּה֙ מִכַּפֵּ֣ר אֶת־הַקֹּ֔דֶשׁ וְאֶת־אֹ֥הֶל מוֹעֵ֖ד וְאֶת־הַמִּזְבֵּ֑חַ וְהִקְרִ֖יב אֶת־הַשָּׂעִ֥יר הֶחָֽי׃
Deutsch: Und wenn er vollendet hat die Sühnung des Heiligtums und des Zeltes der Begegnung und des Altars, so soll er den lebenden Bock darbringen.

Kommentar: וכלה מכפר את־הקדש ואת־אהל מועד ואת־המזבח והקריב את־השעיר החי markiert den Übergang vom ersten zum zweiten Teil des Rituals. וכלה מכפר את־הקדש ואת־אהל מועד ואת־המזבח (und wenn er vollendet hat, Sühne zu erwirken für das Heiligtum und für das Zelt der Begegnung und für den Altar) - כלה (vollendet hat) im Piel-Perfekt zeigt Abschluss der ersten Ritualhälfte. Die drei Bereiche הקדש (das Heiligtum = Allerheiligste), אהל מועד (das Zelt der Begegnung = Heiliges), המזבח (der Altar = Vorhof) umfassen das gesamte Heiligtum.
והקריב את־השעיר החי (so soll er den lebendigen Bock darbringen) zeigt den Übergang zum Asasel-Ritual. השעיר החי (der lebendige Bock) aus V. 10 wartet seit der Losverteilung.
כלה מכפר zeigt den vollständigen Abschluss der Heiligtumssühne durch Blutsprengung. Die dreifache Aufzählung הקדש ואהל מועד והמזבח umfasst systematisch alle Heiligtumsbereiche. השעיר החי leitet das völlig andere Asasel-Ritual ein.
Die LXX übersetzt וכלה מכפר mit συντελέσει ἐξιλασκόμενος (er wird vollenden das Entsühnen), את־הקדש mit τὸ ἅγιον (das Heiligtum) und השעיר החי mit τὸν χίμαρον τὸν ζῶντα (den lebendigen Bock).
Die Satzstruktur: zeigt Ritualübergang: Vollendung der Heiligtumssühne + systematische Bereichsaufzählung + Übergang zum lebendigen Bock. Die Struktur markiert den Wendepunkt des Jom Kippur-Rituals.
Dieser Vers markiert den entscheidenden Übergang: nach vollständiger Heiligtumssühne durch Blutsprengung beginnt das rätselhafte Asasel-Ritual mit dem lebendigen Bock.
Leviticus 16,21
Hebräisch: וְסָמַ֨ךְ אַהֲרֹ֜ן אֶת־שְׁתֵּ֣י יָדוֹ עַ֨ל רֹ֣אשׁ הַשָּׂעִיר֮ הַחַי֒ וְהִתְוַדָּ֣ה עָלָ֗יו אֶת־כָּל־עֲוֹנֹת֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאֶת־כָּל־פִּשְׁעֵיהֶ֖ם לְכָל־חַטֹּאתָ֑ם וְנָתַ֤ן אֹתָם֙ עַל־רֹ֣אשׁ הַשָּׂעִ֔יר וְשִׁלַּ֛ח בְּיַד־אִ֥ישׁ עִתִּ֖י הַמִּדְבָּֽרָה׃
Deutsch: Und 'Aharon soll stützen seine beiden Hände auf den Kopf des lebenden Bockes und soll bekennen auf ihn alle Verschuldungen der Söhne Jisra'els und alle ihre Übertretungen nach allen ihren Sünden; und er soll sie geben auf den Kopf des Bockes und soll ihn senden durch die Hand eines bereitstehenden Mannes in die Wüste.

Kommentar: וסמך אהרן את־שתי ידו על ראש השעיר החי והתודה עליו את־כל־עונת בני ישראל ואת־כל־פשעיהם לכל־חטאתם ונתן אתם על־ראש השעיר ושלח ביד־איש עתי המדברה zeigt das zentrale Sündenübertragungsritual. וסמך אהרן את־שתי ידו על ראש השעיר החי (und Aaron soll seine beiden Hände auf den Kopf des lebendigen Bockes stützen) - סמך (stützen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, שתי ידו (seine beiden Hände) zeigt intensiven Kontakt.
והתודה עליו את־כל־עונת בני ישראל ואת־כל־פשעיהם לכל־חטאתם (und über ihn bekennen alle Schuld der Söhne Israels und alle ihre Übertretungen nach allen ihren Sünden) zeigt das Sündenbekenntnis. התודה (bekennen) im Hitpael-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, עונת (Schuld), פשעיהם (ihre Übertretungen), חטאתם (ihre Sünden) als drei umfassende Sündenkategorien.
ונתן אתם על־ראש השעיר ושלח ביד־איש עתי המדברה (und er soll sie geben auf den Kopf des Bockes und ihn senden durch einen bereitstehenden Mann in die Wüste) zeigt die symbolische Übertragung und Entfernung. נתן אתם (er soll sie geben) zeigt die Sündenübertragung, איש עתי (ein bereitstehender Mann) als speziell bestimmte Person.
שתי ידו zeigt maximalen Kontakt für die Sündenübertragung. עונת ופשעיהם וחטאתם als vollständige Erfassung aller Sündenarten. ונתן אתם על־ראש השעיר zeigt symbolische Übertragung vom Menschen auf das Tier. איש עתי als speziell für diese Aufgabe bereite Person.
Die LXX übersetzt איש עתי (ish itti - "bereiter Mann") als ἀνθρώπου ἑτοίμου (bereiten Menschen), was eine direktere Übersetzung darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt Sündenübertragung: Handauflegung + umfassendes Sündenbekenntnis + symbolische Übertragung + Wegführung durch Stellvertreter. Die Struktur zeigt das zentrale Substitutionsritual.
Dieser Vers zeigt das Herzstück des Asasel-Rituals: die symbolische Übertragung aller Volkssünden auf den lebendigen Bock durch Handauflegung und Bekenntnis.
Leviticus 16,22
Hebräisch: וְנָשָׂ֨א הַשָּׂעִ֥יר עָלָ֛יו אֶת־כָּל־עֲוֹנֹתָ֖ם אֶל־אֶ֣רֶץ גְּזֵרָ֑ה וְשִׁלַּ֥ח אֶת־הַשָּׂעִ֖יר בַּמִּדְבָּֽר׃
Deutsch: Und der Bock soll auf sich tragen alle ihre Verschuldungen in ein abgeschnittenes Land; und er soll den Bock in der Wüste freilassen.

Kommentar: ונשא השעיר עליו את־כל־עונתם אל־ארץ גזרה ושלח את־השעיר במדבר zeigt die endgültige Sündenentfernung. ונשא השעיר עליו את־כל־עונתם (und der Bock soll auf sich tragen alle ihre Schuld) - נשא (tragen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, עליו (auf sich), כל־עונתם (alle ihre Schuld) aus V. 21.
אל־ארץ גזרה (in ein abgeschnittenes Land) - ארץ גזרה als נفש von גזר (abschneiden/abtrennen) zeigt ein völlig isoliertes, von der Zivilisation abgeschnittenes Gebiet. ושלח את־השעיר במדבר (und er soll den Bock in der Wüste freilassen) vervollständigt die Entfernung.
ונשא עליו zeigt, dass der Bock die Sünden physisch trägt. ארץ גזרה als Ort völliger Isolation, wo die Sünden nicht zurückkehren können. במדבר als unwirtliche Wildnis, Gegenpol zur bewohnten Welt.
Die LXX übersetzt ארץ גזרה (eretz gezera - "abgeschnittenes Land") als γῆν ἄβατον (unzugängliches Land), was eine landschaftliche statt einer juridischen Beschreibung verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt Sündenentsorgung: Sündentragen durch den Bock + Transport in völlig isoliertes Gebiet + endgültige Freilassung. Die Struktur zeigt irreversible Sündenentfernung.
Dieser Vers zeigt die endgültige Entfernung aller Volkssünden: der Bock trägt sie in ein völlig abgeschnittenes Wüstengebiet, wo sie Israel nicht mehr belasten können.
Leviticus 16,23
Hebräisch: וּבָ֤א אַהֲרֹן֙ אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד וּפָשַׁט֙ אֶת־בִּגְדֵ֣י הַבָּ֔ד אֲשֶׁ֥ר לָבַ֖שׁ בְּבֹאֹ֣ו אֶל־הַקֹּ֑דֶשׁ וְהִנִּיחָ֖ם שָֽׁם׃
Deutsch: Und 'Aharon soll kommen in das Zelt der Begegnung und soll ausziehen die Kleider aus Leinen, die er angezogen hatte, als er kam in das Heiligtum, und soll sie dort niederlegen.

Kommentar: ובא אהרן אל־אהל מועד ופשט את־בגדי הבד אשר לבש בבאו אל־הקדש והניחם שם zeigt den Kleiderwechsel nach dem Allerheiligsten-Ritual. ובא אהרן אל־אהל מועד (und Aaron soll kommen in das Zelt der Begegnung) zeigt seine Rückkehr zum Heiligtum. ופשט את־בגדי הבד אשר לבש בבאו אל־הקדש (und ausziehen die leinenen Kleider, die er angezogen hatte, als er in das Heiligtum kam) - פשט (ausziehen) im Qal-Perfekt, בגדי הבד (die leinenen Kleider) aus V. 4.
והניחם שם (und sie dort niederlegen) - הניח (niederlegen) im Hifil-Perfekt zeigt permanente Deponierung der Kleider im Heiligtum.
אל־אהל מועד zeigt Rückkehr zum Heiligen (nicht Allerheiligsten). בגדי הבד אשר לבש בבאו אל־הקדש erinnert an die besonderen Kleider für das Allerheiligsten-Ritual. והניחם שם zeigt, dass diese Kleider nur einmal verwendet werden.
Die LXX übersetzt ופשט mit ἐκδύσεται (er wird ausziehen), בגדי הבד mit τὰ ἱμάτια τὰ λινᾶ (die leinenen Kleider) und והניחם שם mit καταθήσει αὐτὰ ἐκεῖ (er wird sie dort niederlegen).
Die Satzstruktur: zeigt Ritualübergang: Rückkehr zum Heiligtum + Ausziehen der besonderen Kleider + permanente Niederlegung. Die Struktur zeigt den Übergang von der besonderen zur normalen priesterlichen Funktion.
Dieser Vers zeigt den Übergang vom außergewöhnlichen Jom Kippur-Ritual zur normalen priesterlichen Tätigkeit durch Kleiderwechsel.
Leviticus 16,24
Hebräisch: וְרָחַ֨ץ אֶת־בְּשָׂרֹ֤ו בַמַּ֨יִם֙ בְּמָק֣וֹם קָד֔וֹשׁ וְלָבַ֖שׁ אֶת־בְּגָדָ֑יו וְיָצָ֗א וְעָשָׂ֤ה אֶת־עֹֽלָתוֹ֙ וְאֶת־עֹלַ֣ת הָעָ֔ם וְכִפֶּ֥ר בַּעֲדֹ֖ו וּבְעַ֥ד הָעָֽם׃
Deutsch: Und er soll baden sein Fleisch im Wasser an heiliger Stätte und soll anziehen seine Kleider; und er soll hinausgehen und soll machen sein Aufsteigeopfer und das Aufsteigeopfer des Volkes und soll Sühne erwirken für sich und für das Volk.

Kommentar: ורחץ את־בשרו במים במקום קדוש ולבש את־בגדיו ויצא ועשה את־עלתו ואת־עלת העם וכפר בעדו ובעד העם zeigt die Rückkehr zur normalen priesterlichen Tätigkeit. ורחץ את־בשרו במים במקום קדוש (und er soll sein Fleisch in Wasser baden an heiliger Stätte) zeigt erforderliche Reinigung nach dem Allerheiligsten-Kontakt. ולבש את־בגדיו (und seine Kleider anziehen) zeigt die Rückkehr zu den normalen goldenen Hohepriestergewändern.
ויצא ועשה את־עלתו ואת־עלת העם (und er soll hinausgehen und sein Aufsteigeopfer und das Aufsteigeopfer des Volkes bereiten) zeigt die Darbringung der Aufsteigeopfer aus V. 3 und 5. וכפר בעדו ובעד העם (und Sühne erwirken für sich und für das Volk) vervollständigt die Sühne durch die Aufsteigeopfer.
במקום קדוש zeigt rituell geeigneten Waschplatz im Heiligtum. את־בגדיו (seine Kleider) sind die normalen Hohepriestergewänder im Gegensatz zu בגדי הבד. את־עלתו ואת־עלת העם zeigen die noch ausstehenden Aufsteigeopfer aus V. 3 und 5.
Die LXX übersetzt במקום קדוש mit ἐν τόπῳ ἁγίῳ (an heiligem Ort), ולבש את־בגדיו mit ἐνδύσεται τὰ ἱμάτια αὐτοῦ (er wird seine Kleider anziehen) und עלתו mit ὁλοκαύτωμα αὐτοῦ (sein Aufsteigeopfer).
Die Satzstruktur: zeigt Ritualabschluss: Reinigung + normale Kleidung + Ausgang + Aufsteigeopferdarbringung + abschließende Sühne. Die Struktur zeigt die Rückkehr zur normalen priesterlichen Routine.
Dieser Vers zeigt Aarons Rückkehr zur normalen Hohepriesterrolle nach dem außergewöhnlichen Jom Kippur-Ritual durch Waschung, Kleiderwechsel und Aufsteigeopferdarbringung.
Leviticus 16,25
Hebräisch: וְאֵ֛ת חֵ֥לֶב הַֽחַטָּ֖את יַקְטִ֥יר הַמִּזְבֵּֽחָה׃
Deutsch: Und das Fett des Sündopfers soll er in Rauch aufgehen lassen auf dem Altar.

Kommentar: ואת חלב החטאת יקטיר המזבחה vervollständigt die Sündopferbehandlung. ואת חלב החטאת יקטיר המזבחה (und das Fett des Sündopfers soll er auf dem Altar in Rauch aufgehen lassen) - חלב החטאת (das Fett des Sündopfers) bezieht sich auf die Sündopfer aus V. 11 und 15, יקטיר המזבחה (soll er auf dem Altar in Rauch aufgehen lassen) zeigt die normale Fettverbrennung.
החטאת im Singular fasst beide Sündopfer (Stier und Bock) zusammen. יקטיר המזבחה entspricht dem normalen Sündopferverfahren, bei dem das Fett verbrannt wird, während Fleisch und Haut außerhalb des Lagers verbrannt werden.
Die LXX übersetzt חלב החטאת mit τὸ στέαρ τῆς ἁμαρτίας (das Fett der Sünde) und יקטיר mit ἀνοίσει (er wird darbringen).
Die Satzstruktur: zeigt Normalverfahren: Fettverbrennung der Sündopfer auf dem Altar. Die knappe Struktur zeigt die routinemäßige Behandlung dieses Ritualteils.
Dieser Vers vervollständigt die normale Sündopferbehandlung durch Verbrennung des Fetts auf dem Altar.
Leviticus 16,26
Hebräisch: וְהַֽמְשַׁלֵּ֤חַ אֶת־הַשָּׂעִיר֙ לַֽעֲזָאזֵ֔ל יְכַבֵּ֣ס בְּגָדָ֔יו וְרָחַ֥ץ אֶת־בְּשָׂרֹ֖ו בַּמָּ֑יִם וְאַחֲרֵי־כֵ֖ן יָב֥וֹא אֶל־הַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Und der, der den Bock zu Asasel führt, soll waschen seine Kleider und soll baden sein Fleisch im Wasser, und danach soll er kommen in das Lager.

Kommentar: והמשלח את־השעיר לעזאזל יכבס בגדיו ורחץ את־בשרו במים ואחרי־כן יבוא אל־המחנה zeigt die Reinigung des Asasel-Boten. והמשלח את־השעיר לעזאזל (und der, der den Bock zu Asasel führt) - המשלח (der Führende) als Partizip bezeichnet den איש עתי aus V. 21. יכבס בגדיו ורחץ את־בשרו במים entspricht den Standardreinigungsmaßnahmen bei Unreinheitskontakt.
ואחרי־כן יבוא אל־המחנה (und danach soll er ins Lager kommen) zeigt temporäre Isolation bis zur Reinigung.
המשלח את־השעיר לעזאזל zeigt, dass der Kontakt mit dem sündentragenden Bock Unreinheit verursacht. יכבס בגדיו ורחץ את־בשרו zeigt notwendige Reinigung nach dem Asasel-Ritual. ואחרי־כן יבוא אל־המחנה zeigt, dass die Reinigung Voraussetzung für die Rückkehr ist.
Die LXX übersetzt המשלח את־השעיר לעזאזל (hameshalleach et-hasair la'azazel) als ὁ ἐξαποστέλλων τὸν χίμαρον τὸν διεσταλμένον εἰς ἄφεσιν (der den ausgesonderten Bock zur Vergebung wegschickt), was Azazel durch eine beschreibende Phrase ersetzt.
Die Satzstruktur: zeigt Kontaminationsfolgen: Asasel-Botenrolle + Standardreinigungsverfahren + bedingte Rückkehr. Die Struktur zeigt, dass das Asasel-Ritual kontaminierend wirkt.
Dieser Vers zeigt, dass der Asasel-Bote durch den Kontakt mit dem sündentragenden Bock unrein wird und sich reinigen muss, bevor er ins Lager zurückkehren kann.
Leviticus 16,27
Hebräisch: וְאֵת֩ פַּ֨ר הַֽחַטָּ֜את וְאֵ֣ת׀ שְׂעִ֣יר הַֽחַטָּ֗את אֲשֶׁ֨ר הוּבָ֤א אֶת־דָּמָם֙ לְכַפֵּ֣ר בַּקֹּ֔דֶשׁ יוֹצִ֖יא אֶל־מִח֣וּץ לַֽמַּחֲנֶ֑ה וְשָׂרְפ֣וּ בָאֵ֔שׁ אֶת־עֹרֹתָ֥ם וְאֶת־בְּשָׂרָ֖ם וְאֶת־פִּרְשָֽׁם׃
Deutsch: Und den Stier des Sündopfers und den Bock des Sündopfers, deren Blut gebracht wurde, um Sühne zu erwirken im Heiligtum, soll man hinausbringen außerhalb des Lagers, und man soll verbrennen im Feuer ihre Häute und ihr Fleisch und ihren Mist.

Kommentar: ואת פר החטאת ואת שעיר החטאת אשר הובא את־דמם לכפר בקדש יוציא אל־מחוץ למחנה ושרפו באש את־ערתם ואת־בשרם ואת־פרשם zeigt die Beseitigung der Sündopferkadaver. ואת פר החטאת ואת שעיר החטאת אשר הובא את־דמם לכפר בקדש (und den Stier des Sündopfers und den Bock des Sündopfers, deren Blut hineingebracht wurde, um Sühne zu erwirken im Heiligtum) identifiziert die beiden Sündopfer aus V. 11 und 15, deren Blut ins Allerheiligste gebracht wurde.
יוציא אל־מחוץ למחנה ושרפו באש את־ערתם ואת־בשרם ואת־פרשם (soll man hinausbringen außerhalb des Lagers, und man soll verbrennen im Feuer ihre Häute und ihr Fleisch und ihren Mist) zeigt die vollständige Vernichtung außerhalb des Lagers. אל־מחוץ למחנה (außerhalb des Lagers) als unreiner Bereich, ערתם ובשרם ופרשם (ihre Häute und ihr Fleisch und ihren Mist) umfasst alle Körperteile.
אשר הובא את־דמם לכפר בקדש spezifiziert die beiden Sündopfer, deren Blut für Heiligtumssühne verwendet wurde. מחוץ למחנה zeigt, dass die Kadaver als unrein gelten. ערתם ובשרם ופרשם zeigt vollständige Vernichtung aller Reste.
Die LXX übersetzt אשר הובא את־דמם mit ὧν εἰσηνέχθη τὸ αἷμα αὐτῶν (deren Blut hineingebracht wurde), לכפר בקדש mit ἐξιλάσασθαι ἐν τῷ ἁγίῳ (um zu entsühnen im Heiligtum), מחוץ למחנה mit ἔξω τῆς παρεμβολῆς (außerhalb des Lagers) und ערתם mit δέρματα αὐτῶν (ihre Häute).
Die Satzstruktur: zeigt Kadaverbeseitigung: Identifikation der beiden Allerheiligsten-Sündopfer + Transport außerhalb des Lagers + vollständige Verbrennung aller Reste. Die Struktur zeigt die Unreinheit der für Heiligtumssühne verwendeten Opfertiere.
Dieser Vers zeigt, dass die beiden Sündopfer, deren Blut für die Heiligtumssühne verwendet wurde, als unrein gelten und vollständig außerhalb des Lagers verbrannt werden müssen.
Leviticus 16,28
Hebräisch: וְהַשֹּׂרֵ֣ף אֹתָ֔ם יְכַבֵּ֣ס בְּגָדָ֔יו וְרָחַ֥ץ אֶת־בְּשָׂרֹ֖ו בַּמָּ֑יִם וְאַחֲרֵי־כֵ֖ן יָב֥וֹא אֶל־הַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Und der, der sie verbrennt, soll waschen seine Kleider und soll baden sein Fleisch im Wasser, und danach soll er kommen in das Lager.

Kommentar: והשרף אתם יכבס בגדיו ורחץ את־בשרו במים ואחרי־כן יבוא אל־המחנה entspricht exakt V. 26 und zeigt die Unreinheit durch Kontakt mit den Sündopferkadavern. והשרף אתם (und der, der sie verbrennt) - השרף (der Verbrennende) als Partizip bezeichnet die Person, die die Kadaververbrennung durchführt. יכבס בגדיו ורחץ את־בשרו במים ואחרי־כן יבוא אל־המחנה entspricht vollständig V. 26.
Die exakte Parallelität zu V. 26 zeigt, dass sowohl der Asasel-Bote als auch der Kadaververbrenner durch ihre Aufgaben unrein werden und dieselbe Reinigung benötigen.
Die LXX übersetzt entsprechend V. 26 mit identischen griechischen Begriffen.
Die Satzstruktur: entspricht exakt V. 26: kontaminierende Tätigkeit + Standardreinigungsverfahren + bedingte Rückkehr. Die identische Struktur zeigt systematische Behandlung aller kontaminierenden Jom Kippur-Tätigkeiten.
Dieser Vers zeigt, dass auch die Kadaververbrennung kontaminierend wirkt und dieselbe Reinigung wie der Asasel-Bote erfordert.
Leviticus 16,29
Hebräisch: וְהָיְתָ֥ה לָכֶ֖ם לְחֻקַּ֣ת עוֹלָ֑ם בַּחֹ֣דֶשׁ הַ֠שְּׁבִיעִי בֶּֽעָשׂ֨וֹר לַחֹ֜דֶשׁ תְּעַנּ֣וּ אֶת־נַפְשֹֽׁתֵיכֶ֗ם וְכָל־מְלָאכָה֙ לֹ֣א תַעֲשׂ֔וּ הָֽאֶזְרָ֔ח וְהַגֵּ֖ר הַגָּ֥ר בְּתוֹכְכֶֽם׃
Deutsch: Und es soll sein euch zur ewigen Satzung: Im siebten Monat, am Zehnten des Monats, sollt ihr kasteien eure Seelen und sollt keinerlei Arbeit tun, der Einheimische und der Fremde, der in eurer Mitte weilt.

Kommentar: והיתה לכם לחקת עולם בחדש השביעי בעשור לחדש תענו את־נפשתיכם וכל־מלאכה לא תעשו האזרח והגר הגר בתוככם etabliert den Jom Kippur als jährlichen Feiertag. והיתה לכם לחקת עולם (und es soll euch sein zur ewigen Satzung) - חקת עולם (ewige Satzung) zeigt dauerhafte Gültigkeit für alle Generationen.
בחדש השביעי בעשור לחדש (im siebten Monat, am zehnten des Monats) etabliert den 10. Tischri als festes Datum. תענו את־נפשתיכם (sollt ihr eure Seelen kasteien) - ענה נפש als technischer Begriff für Fasten und Selbstkasteiung. וכל־מלאכה לא תעשו (und keinerlei Arbeit tun) zeigt sabbatähnliche Arbeitsruhe.
האזרח והגר הגר בתוככם (der Einheimische und der Fremde, der in eurer Mitte weilt) zeigt universelle Gültigkeit für alle Bewohner des Landes ohne ethnische Unterscheidung.
חקת עולם betont die dauerhafte Verpflichtung. בחדש השביעי בעשור לחדש etabliert das feste jährliche Datum. ענו את־נפשתיכם als zentrale Volkspflicht. האזרח והגר zeigt Inklusion aller Bewohner.
Die LXX übersetzt תענו את־נפשתיכם (te'annu et-nafshotechem - "ihr sollt eure Seelen demütigen") als ταπεινώσετε τὰς ψυχὰς ὑμῶν (ihr sollt eure Seelen erniedrigen), verwendet aber das gleiche Verb wie für Fasten.
Die Satzstruktur: zeigt Institutionalisierung: ewige Gültigkeit + festes Datum + Volkspflichten + universelle Anwendung. Die Struktur etabliert den Jom Kippur als zentrale jährliche Institution.
Dieser Vers institutionalisiert den Jom Kippur als ewigen jährlichen Feiertag am 10. Tischri mit Fasten und Arbeitsruhe für alle Bewohner.
Leviticus 16,30
Hebräisch: כִּֽי־בַיּ֥וֹם הַזֶּ֛ה יְכַפֵּ֥ר עֲלֵיכֶ֖ם לְטַהֵ֣ר אֶתְכֶ֑ם מִכֹּל֙ חַטֹּ֣אתֵיכֶ֔ם לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה תִּטְהָֽרוּ׃
Deutsch: Denn an diesem Tag wird er Sühne erwirken für euch, um euch zu reinigen: von allen euren Sünden sollt ihr rein sein vor dem Angesicht des Ewigen.

Kommentar: כי־ביום הזה יכפר עליכם לטהר אתכם מכל חטאתיכם לפני יהוה תטהרו zeigt den theologischen Zweck des Jom Kippur. כי־ביום הזה יכפר עליכם לטהר אתכם (denn an diesem Tag wird er Sühne für euch erwirken, um euch zu reinigen) - ביום הזה (an diesem Tag) bezieht sich auf den 10. Tischri aus V. 29, יכפר עליכם (er wird Sühne für euch erwirken) zeigt Aaron als Sühnewirkenden, לטהר אתכם (um euch zu reinigen) zeigt den Zweck der Sühne.
מכל חטאתיכם לפני יהוה תטהרו (von allen euren Sünden sollt ihr rein sein vor dem Ewigen) zeigt das Ergebnis. מכל חטאתיכם (von allen euren Sünden) zeigt umfassende Sündenvergebung, לפני יהוה תטהרו (vor dem Ewigen sollt ihr rein sein) zeigt vollständige kultische Reinheit vor JHWH.
ביום הזה zeigt die einzigartige Kraft dieses einen Tages. יכפר עליכם לטהר אתכם zeigt Sühne als Mittel zur Reinigung. מכל חטאתיכם betont die vollständige Sündenvergebung. לפני יהוה תטהרו zeigt das Ziel: reine Beziehung zu JHWH.
Die LXX übersetzt ביום הזה mit ἐν τῇ ἡμέρᾳ ταύτῃ (an diesem Tag), יכפר עליכם mit ἐξιλάσεται περὶ ὑμῶν (er wird für euch entsühnen), לטהר אתכם mit καθαρίσαι ὑμᾶς (euch zu reinigen) und תטהרו mit καθαρισθήσεσθε (ihr werdet gereinigt werden).
Die Satzstruktur: zeigt Sühneverheißung: zeitliche Spezifikation + priesterliche Sühnewirkung + Reinigungszweck + umfassende Sündenvergebung + vollständige kultische Reinheit vor JHWH. Die Struktur zeigt die einzigartige Vergebungskraft des Jom Kippur.
Dieser Vers zeigt die zentrale Verheißung des Jom Kippur: vollständige Reinigung von allen Sünden und reine Beziehung zu JHWH.
Leviticus 16,31
Hebräisch: שַׁבַּ֨ת שַׁבָּת֥וֹן הִיא֙ לָכֶ֔ם וְעִנִּיתֶ֖ם אֶת־נַפְשֹׁתֵיכֶ֑ם חֻקַּ֖ת עוֹלָֽם׃
Deutsch: Ein Schabbat der Schabbate ist er euch, und ihr sollt kasteien eure Seelen, eine ewige Satzung..

Kommentar: שבת שבתון היא לכם ועניתם את־נפשתיכם חקת עולם verstärkt die Sabbatqualität des Jom Kippur. שבת שבתון היא לכם (ein Sabbat der Sabbate ist er euch) - שבת שבתון als Superlativ zeigt höchste Sabbatheiligkeit, intensiver als der wöchentliche Sabbat. ועניתם את־נפשתיכם (und ihr sollt eure Seelen kasteien) wiederholt V. 29 und betont die Fastenpflicht. חקת עולם (eine ewige Satzung) wiederholt V. 29.
שבת שבתון als stärkste Form der Sabbatbezeichnung zeigt, dass der Jom Kippur der heiligste Tag des Jahres ist. ועניתם את־נפשתיכם unterscheidet den Jom Kippur vom wöchentlichen Sabbat durch die Fastenpflicht.
Die LXX übersetzt שבת שבתון (shabbat shabbaton - "Sabbat der Sabbate") als σάββατα σαββάτων ἀνάπαυσις (Sabbate der Sabbate als Ruhe), was die Intensivierung durch Pluralisierung verstärkt.
Die Satzstruktur: zeigt Intensivierung: superlativische Sabbatbezeichnung + spezifische Fastenpflicht + ewige Gültigkeit. Die knappe Struktur betont die einzigartige Heiligkeit des Jom Kippur.
Dieser Vers betont die einzigartige Heiligkeit des Jom Kippur als "Sabbat der Sabbate" mit der besonderen Fastenpflicht als ewige Satzung.
Leviticus 16,32
Hebräisch: וְכִפֶּ֨ר הַכֹּהֵ֜ן אֲשֶׁר־יִמְשַׁ֣ח אֹתוֹ֗ וַאֲשֶׁ֤ר יְמַלֵּא֙ אֶת־יָדֹ֔ו לְכַהֵ֖ן תַּ֣חַת אָבִ֑יו וְלָבַ֛שׁ אֶת־בִּגְדֵ֥י הַבָּ֖ד בִּגְדֵ֥י הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Und es soll Sühne erwirken der Priester, den man salben wird und dessen Hand man füllen wird, um als Priester zu dienen anstelle seines Vaters; und er soll anziehen die Kleider aus Leinen, die heiligen Kleider.

Kommentar: וכפר הכהן אשר־ימשח אתו ואשר ימלא את־ידו לכהן תחת אביו ולבש את־בגדי הבד בגדי הקדש regelt die Nachfolge im Jom Kippur-Ritual. וכפר הכהן אשר־ימשח אתו ואשר ימלא את־ידו לכהן תחת אביו (und es soll Sühne erwirken der Priester, den man salben wird und dessen Hand man füllen wird, um als Priester zu dienen anstelle seines Vaters) - ימשח אתו (man wird ihn salben) und ימלא את־ידו (man wird seine Hand füllen) als die beiden Weiheakte für den Hohepriester, תחת אביו (anstelle seines Vaters) zeigt dynastische Nachfolge.
ולבש את־בגדי הבד בגדי הקדש (und er soll anziehen die leinenen Kleider, die heiligen Kleider) zeigt, dass die besonderen Jom Kippur-Gewänder für alle künftigen Hohepriester gelten.
ימשח und ימלא את־ידו als doppelte Hohepriesterweihe. תחת אביו zeigt erbliche Nachfolge im Hohepriesteramt. בגדי הבד בגדי הקדש mit doppelter Bezeichnung betont die Besonderheit der Jom Kippur-Gewänder.
Die LXX übersetzt ימשח אתו mit χρίσουσιν αὐτόν (sie werden ihn salben), ימלא את־ידו mit τελειώσουσιν τὰς χεῖρας αὐτοῦ (sie werden seine Hände vollenden), תחת אביו mit ἀντὶ τοῦ πατρὸς αὐτοῦ (anstelle seines Vaters) und בגדי הבד mit τὰ ἱμάτια τὰ λινᾶ (die leinenen Kleider).
Die Satzstruktur: zeigt Nachfolgeregelung: künftiger Hohepriester + doppelte Weihezeremonie + dynastische Nachfolge + besondere Amtskleidung. Die Struktur sichert die Kontinuität des Jom Kippur-Rituals.
Dieser Vers sichert die Kontinuität des Jom Kippur-Rituals durch Regelung der Hohepriester-Nachfolge und der besonderen Amtskleidung.
Leviticus 16,33
Hebräisch: וְכִפֶּר֙ אֶת־מִקְדַּ֣שׁ הַקֹּ֔דֶשׁ וְאֶת־אֹ֧הֶל מוֹעֵ֛ד וְאֶת־הַמִּזְבֵּ֖חַ יְכַפֵּ֑ר וְעַ֧ל הַכֹּהֲנִ֛ים וְעַל־כָּל־עַ֥ם הַקָּהָ֖ל יְכַפֵּֽר׃
Deutsch: Und er soll Sühne erwirken für das Heiligtum der Heiligkeit; und für das Zelt der Begegnung und für den Altar soll er Sühne erwirken; und für die Priester und für das ganze Volk der Versammlung soll er Sühne erwirken.

Kommentar: וכפר את־מקדש הקדש ואת־אהל מועד ואת־המזבח יכפר ועל הכהנים ועל־כל־עם הקהל יכפר fasst systematisch alle Sühnebereiche des Jom Kippur zusammen. וכפר את־מקדש הקדש ואת־אהל מועד ואת־המזבח יכפר (und er soll Sühne erwirken für das Heiligtum der Heiligkeit; und für das Zelt der Begegnung und für den Altar soll er Sühne erwirken) zeigt die drei Heiligtumsbereiche: מקדש הקדש (das Heiligtum der Heiligkeit = Allerheiligste), אהל מועד (das Zelt der Begegnung = Heiliges), המזבח (der Altar = Vorhof).
ועל הכהנים ועל־כל־עם הקהל יכפר (und für die Priester und für das ganze Volk der Versammlung soll er Sühne erwirken) zeigt die Personensühne: הכהנים (die Priester) als besondere Gruppe, כל־עם הקהל (das ganze Volk der Versammlung) als Gesamtheit.
מקדש הקדש als intensivste Bezeichnung für das Allerheiligste. Die systematische Aufzählung מקדש הקדש ואהל מועד והמזבח entspricht der räumlichen Ordnung vom Innersten zum Äußersten. הכהנים und כל־עם הקהל umfassen alle Menschen.
Die LXX übersetzt מקדש הקדש (miqdash haqodesh - "Heiligtum des Heiligen") als τὸ ἅγιον τοῦ ἁγίου (das Heilige des Heiligen), was zur technischen Bezeichnung für das Allerheiligste wird.
Die Satzstruktur: zeigt umfassende Sühne: drei Heiligtumsbereiche + zwei Personengruppen + fünfmalige כפר-Wiederholung. Die Struktur zeigt die Totalität der Jom Kippur-Sühne.
Dieser Vers fasst die umfassende Sühne des Jom Kippur zusammen: alle Heiligtumsbereiche und alle Menschen werden vollständig gesühnt.
Leviticus 16,34
Hebräisch: וְהָֽיְתָה־זֹּ֨את לָכֶ֜ם לְחֻקַּ֣ת עוֹלָ֗ם לְכַפֵּ֞ר עַל־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ מִכָּל־חַטֹּאתָ֔ם אַחַ֖ת בַּשָּׁנָ֑ה וַיַּ֕עַשׂ כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃ פ
Deutsch: Und dies soll sein euch zur ewigen Satzung, um Sühne zu erwirken für die Söhne Jisra'els von allen ihren Sünden einmal im Jahr. Und er tat, wie der Ewige Mosche geboten hatte.

Kommentar: והיתה־זאת לכם לחקת עולם לכפר על־בני ישראל מכל־חטאתם אחת בשנה ויעש כאשר צוה יהוה את־משה schließt das Kapitel mit Institutionalisierung und Ausführungsbestätigung ab. והיתה־זאת לכם לחקת עולם (und dies soll euch sein zur ewigen Satzung) - זאת (dies) fasst das gesamte Jom Kippur-Ritual zusammen, חקת עולם (ewige Satzung) entspricht V. 29 und 31.
לכפר על־בני ישראל מכל־חטאתם אחת בשנה (um Sühne zu erwirken für die Söhne Israels von allen ihren Sünden einmal im Jahr) zeigt Zweck und Frequenz. מכל־חטאתם (von allen ihren Sünden) entspricht V. 30, אחת בשנה (einmal im Jahr) etabliert die jährliche Frequenz.
ויעש כאשר צוה יהוה את־משה (und er tat, wie der Ewige dem Mose geboten hatte) zeigt die erste Ausführung des Rituals. ויעש (und er tat) bezieht sich auf Aaron, כאשר צוה יהוה את־משה (wie der Ewige dem Mose geboten hatte) bestätigt die exakte Befolgung der göttlichen Anweisungen.
זאת als Gesamtverweis auf das komplexe Ritual. אחת בשנה etabliert die einmalige jährliche Wiederholung. ויעש כאשר צוה als Bestätigung der ersten ordnungsgemäßen Ausführung.
Die LXX übersetzt זאת mit ταῦτα (diese Dinge), אחת בשנה mit ἅπαξ τοῦ ἐνιαυτοῦ (einmal des Jahres) und ויעש mit ἐποίησεν (er tat).
Die Satzstruktur: zeigt Abschluss: Gesamtinstitutionalisierung + Zweck und Frequenz + erste Ausführungsbestätigung + göttliche Autorität. Die Struktur schließt mit der Bestätigung der ordnungsgemäßen Umsetzung.
Der abschließende Vers etabliert das gesamte Jom Kippur-Ritual als ewige jährliche Institution und bestätigt seine erste ordnungsgemäße Ausführung durch Aaron.
Kapitel 16 etabliert den Jom Kippur (Versöhnungstag) als höchsten Feiertag des israelitischen Kultjahres. Die Struktur zeigt: 

1) Anlass und Zutrittsregelung (V. 1-4): Der Tod von Nadab und Abihu führt zur Regelung des kontrollierten Allerheiligsten-Zutritts nur am Jom Kippur mit besonderen Leinengewändern. 

2) Opferprogramm und Losverfahren (V. 5-10): Zwei Ziegenböcke werden durch Los aufgeteilt - einer für JHWH als Sündopfer, einer für das rätselhafte Asasel zur lebendigen Wegführung in die Wüste.

3) Heiligtumssühne durch Blutsprengung (V. 11-19): Aaron führt mit dem Blut des priesterlichen Sündopferstieres und des Volkssündopfer-Bockes komplexe Blutsprengungsrituale im Allerheiligsten und am Aufsteigeopferaltar durch, um das Heiligtum von den Verunreinigungen durch Volkssünden zu reinigen. 

4) Asasel-Ritual (V. 20-22): Der lebendige Bock empfängt durch Handauflegung und Bekenntnis alle Volkssünden und wird in die Wüste zu Asasel gesandt - ein einzigartiges Substitutions- und Eliminationsritual.

5) Ritualabschluss und Reinigungen (V. 23-28): Kleiderwechsel, Aufsteigeopferdarbringung und Reinigungsvorschriften für alle Beteiligten. 

6) Institutionalisierung (V. 29-34): Der 10. Tischri wird als jährlicher "Sabbat der Sabbate" mit Fasten und Arbeitsruhe für alle Bewohner etabliert, einschließlich Nachfolgeregelungen.
Das Kapitel zeigt bemerkenswerte theologische Tiefe: Die Kombination aus Blutsprengung (kultische Reinigung) und Asasel-Ritual (symbolische Elimination) bietet zwei komplementäre Ansätze zur Sündenbehandlung. Das Asasel-Ritual bleibt rätselhaft - ob עזאזל ein Sündenbock, ein Ort oder ein Konzept der Entfernung ist, wird diskutiert. Die Heiligtumssühne zeigt, dass göttliche Wohnung inmitten sündiger Menschen regelmäßige Reinigung erfordert.
Der Jom Kippur wird als Tag der vollständigen Sündenvergebung und kultischen Erneuerung etabliert, der die Beziehung zwischen JHWH und Israel jährlich auf null zurücksetzt. Die Betonung der ewigen Gültigkeit und der exakten Ausführung unterstreicht die zentrale Bedeutung dieses Rituals für die Aufrechterhaltung der Bundesbeziehung zwischen JHWH und Israel.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 16 zeigt in der LXX eine systematische theologische Interpretation des Versöhnungstag-Rituals. Besonders bemerkenswert ist die Behandlung von Azazel als funktionales Konzept statt als Eigenname, und die Präzisierung der Heiligtumsterminologie. Die LXX macht implizite Verbindungen explizit (wie zu Nadab und Abihu) und verwendet etablierte griechische religiöse Terminologie, wodurch das komplexe hebräische Ritual für griechischsprachige Leser zugänglicher wird.
Leviticus 17,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als Standardeinleitungsformel für neue Gesetzesabschnitte. וידבר (und er redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv - das Piel zeigt intensives oder wiederholtes Sprechen, hier als autoritatives göttliches Reden zu verstehen. לאמר (sagend) als Infinitiv-Constructus von אמר leitet die folgende Rede ein.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (er sprach) und לאמר mit λέγων (sagend).
Die Satzstruktur: zeigt neue Offenbarungseinleitung: göttliches autoritatives Sprechen + Empfängeridentifikation + Redeeinleitung.
JHWH redet zu Mose mit der Standardoffenbarungsformel.
Leviticus 17,2
Hebräisch: דַּבֵּ֨ר אֶֽל־אַהֲרֹ֜ן וְאֶל־בָּנָ֗יו וְאֶל֙ כָּל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאָמַרְתָּ֖ אֲלֵיהֶ֑ם זֶ֣ה הַדָּבָ֔ר אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Rede zu 'Aharon und zu seinen Söhnen und zu allen Söhnen Jisra'els und sage zu ihnen: Dies ist die Sache, die der Ewige geboten hat, sagend:

Kommentar: דבר אל־אהרן ואל־בניו ואל כל־בני ישראל ואמרת אליהם זה הדבר אשר־צוה יהוה לאמר zeigt umfassende Adressierung und göttliche Autorität. דבר (rede) im Piel-Imperativ - das Piel zeigt intensive Verkündigung. Die dreifache Adressierung אל־אהרן ואל־בניו ואל כל־בני ישראל (zu Aaron und zu seinen Söhnen und zu allen Söhnen Israels) umfasst Hohepriester, Priesterschaft und gesamtes Volk.
ואמרת אליהם (und sage zu ihnen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv als Weitergabeauftrag. זה הדבר אשר־צוה יהוה (dies ist die Sache, die der Ewige geboten hat) - צוה (geboten hat) im Piel-Perfekt betont göttliche Autorität.
Die LXX übersetzt דבר mit λάλησον (sprich), ואמרת mit ἐρεῖς (du wirst sagen) und צוה mit ἐνετείλατο (er befahl).
Die Satzstruktur: zeigt autoritative Verkündigung: Piel-Redeauftrag + umfassende Adressierung + Weitergabeauftrag + göttliche Autoritätsbetonung.
Mose soll Aaron, seine Söhne und ganz Israel ansprechen und ihnen JHWHs Gebot verkünden.
Leviticus 17,3
Hebräisch: אִ֥ישׁ אִישׁ֙ מִבֵּ֣ית יִשְׂרָאֵ֔ל אֲשֶׁ֨ר יִשְׁחַ֜ט שׁ֥וֹר אוֹ־כֶ֛שֶׂב אוֹ־עֵ֖ז בַּֽמַּחֲנֶ֑ה א֚וֹ אֲשֶׁ֣ר יִשְׁחַ֔ט מִח֖וּץ לַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Mann für Mann vom Haus Jisra'el, der ein Rind oder ein Schaf oder eine Ziege im Lager schlachtet, oder der außerhalb des Lagers schlachtet,

Kommentar: איש איש מבית ישראל אשר ישחט שור או־כשב או־עז במחנה או אשר ישחט מחוץ למחנה definiert die regulierten Personen und Handlungen. איש איש (jeder Mann) als distributive Verdopplung zeigt universelle Anwendung auf alle israelitischen Männer. מבית ישראל (vom Haus Israel) schränkt auf Israeliten ein im Unterschied zu den Fremden, die später erwähnt werden.
אשר ישחט שור או־כשב או־עז (der schlachtet ein Rind oder ein Schaf oder eine Ziege) - ישחט (schlachtet) im Qal-Imperfekt zeigt gewohnheitsmäßige oder künftige Handlung. Die drei Tierarten שור (Rind), כשב (Schaf), עז (Ziege) umfassen die wichtigsten Opfertiere.
במחנה או אשר ישחט מחוץ למחנה (im Lager oder der außerhalb des Lagers schlachtet) zeigt umfassende örtliche Regelung - sowohl innerhalb als auch außerhalb des Lagers.
Die LXX übersetzt איש איש mit ἄνθρωπος ἄνθρωπος (Mensch Mensch), ישחט mit σφάξῃ (schlachtet) und מחוץ למחנה mit ἔξω τῆς παρεμβολῆς (außerhalb des Lagers).
Die Satzstruktur: zeigt Regelungsumfang: universelle Personenerfassung + spezifische Tierarten + umfassende Ortsangaben. Die Struktur zeigt den totalitären Anspruch der Schlachtungsregulierung.
Jeder Israelit, der Rind, Schaf oder Ziege im oder außerhalb des Lagers schlachtet.
Leviticus 17,4
Hebräisch: וְאֶל־פֶּ֜תַח אֹ֣הֶל מוֹעֵד֮ לֹ֣א הֱבִיאוֹ֒ לְהַקְרִ֤יב קָרְבָּן֙ לַֽיהוָ֔ה לִפְנֵ֖י מִשְׁכַּ֣ן יְהוָ֑ה דָּ֣ם יֵחָשֵׁ֞ב לָאִ֤ישׁ הַהוּא֙ דָּ֣ם שָׁפָ֔ךְ וְנִכְרַ֛ת הָאִ֥ישׁ הַה֖וּא מִקֶּ֥רֶב עַמֹּֽו׃
Deutsch: und es nicht an den Eingang des Zeltes der Begegnung bringt, um es darzubringen als Opfergabe dem Ewigen vor der Wohnung des Ewigen, diesem Mann soll es zugerechnet werden als Blut: Blut hat er vergossen, und ausgerottet werden soll dieser Mann aus der Mitte seines Volkes;

Kommentar: ואל־פתח אהל מועד לא הביאו להקריב קרבן ליהוה לפני משכן יהוה דם יחשב לאיש ההוא דם שפך ונכרת האיש ההוא מקרב עמו zeigt das Vergehen und seine Strafe. ואל־פתח אהל מועד לא הביאו (und es nicht an den Eingang des Zeltes der Begegnung bringt) - הביא (bringen) im Hifil-Perfekt, das Hifil zeigt kausatives Bringen.
להקריב קרבן ליהוה לפני משכן יהוה (um eine Opfergabe dem Ewigen darzubringen vor der Wohnung des Ewigen) - להקריב (um darzubringen) im Hifil-Infinitiv-Constructus zeigt den beabsichtigten Zweck. קרבן (Opfergabe) als allgemeiner Begriff für alle Opferarten.
דם יחשב לאיש ההוא דם שפך (diesem Mann soll es als Blut zugerechnet werden: Blut hat er vergossen) - יחשב (soll zugerechnet werden) im Nifal-Imperfekt, das Nifal zeigt passive Zurechnung. שפך (hat vergossen) im Qal-Perfekt zeigt vollendete Tat.
ונכרת האיש ההוא מקרב עמו (und ausgerottet werden soll dieser Mann aus der Mitte seines Volkes) - ונכרת (und ausgerottet werden soll) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv als göttliche Strafvollstreckung.
Die LXX erweitert den hebräischen Text erheblich und verdoppelt die Bestimmungen. Sie fügt hinzu: εἰς ὁλοκαύτωμα ἢ σωτήριον κυρίῳ δεκτὸν εἰς ὀσμὴν εὐωδίας (als Aufsteigeopfer oder Heilsopfer, dem Herrn annehmbar zu lieblichem Geruch), was im Hebräischen nicht steht. Die Phrase ונכרת האיש ההוא (weničrat ha'ish hahu - "und ausgerottet wird jener Mann") wird als ἐξολεθρευθήσεται ἡ ψυχὴ ἐκείνη (jene Seele wird völlig vernichtet) wiedergegeben.
Die Satzstruktur: zeigt Vergehen und Strafe: unterlassene Heiligtumsdarbringung + Mordgleichstellung + Ausrottungsstrafe. Die Struktur zeigt die extreme Schwere unbefugter Schlachtung.
Wer das Tier nicht zum Heiligtum als Opfer bringt, wird des Blutvergiessens schuldig und ausgerottet.
Leviticus 17,5
Hebräisch: לְמַעַן֩ אֲשֶׁ֨ר יָבִ֜יאוּ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל אֶֽת־זִבְחֵיהֶם֮ אֲשֶׁ֣ר הֵ֣ם זֹבְחִים֮ עַל־פְּנֵ֣י הַשָּׂדֶה֒ וֶֽהֱבִיאֻ֣ם לַֽיהוָ֗ה אֶל־פֶּ֛תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵ֖ד אֶל־הַכֹּהֵ֑ן וְזָ֨בְח֜וּ זִבְחֵ֧י שְׁלָמִ֛ים לַֽיהוָ֖ה אוֹתָֽם׃
Deutsch: damit die Söhne Jisra'els bringen ihre Schlachtopfer, die sie schlachten auf dem Angesicht des Feldes, und sie bringen sie dem Ewigen an den Eingang des Zeltes der Begegnung zum Priester und schlachten sie als Friedensopfer dem Ewigen.

Kommentar: למען אשר יביאו בני ישראל את־זבחיהם אשר הם זבחים על־פני השדה והביאם ליהוה אל־פתח אהל מועד אל־הכהן וזבחו זבחי שלמים ליהוה אותם zeigt den Zweck der Regulierung. למען אשר יביאו (damit sie bringen) - יביאו (sie bringen) im Hifil-Imperfekt, das Hifil zeigt kausatives Bringen zum Heiligtum.
את־זבחיהם אשר הם זבחים על־פני השדה (ihre Schlachtopfer, die sie schlachten auf dem Angesicht des Feldes) - זבחים (schlachten) im Qal-Partizip zeigt gewohnheitsmäßige Praxis. על־פני השדה (auf dem Angesicht des Feldes) zeigt dezentrale Schlachtung außerhalb des Heiligtums.
והביאם ליהוה אל־פתח אהל מועד אל־הכהן (und sie dem Ewigen bringen an den Eingang des Zeltes der Begegnung zum Priester) - והביאם (und sie bringen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt die gewünschte Zentralisierung.
וזבחו זבחי שלמים ליהוה אותם (und sie als Friedensopfer dem Ewigen schlachten) - וזבחו (und sie schlachten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. זבחי שלמים (Friedensopfer) als spezifische Opferkategorie.
Die LXX übersetzt על־פני השדה (al-penei hasadeh - "auf dem freien Feld") als ἐν τοῖς πεδίοις (auf den Feldern), was eine allgemeinere Ortsangabe darstellt.
Die Satzstruktur: zeigt Zentralisierungszweck: bisherige dezentrale Praxis + gewünschte Heiligtumszentralisierung + priesterliche Vermittlung + Opfertypspezifikation. Die Struktur zeigt den Übergang von dezentraler zu zentraler Opferpraxis.
Zweck: Israeliten sollen ihre Feldschlachtungen zum Heiligtum bringen und als Friedensopfer darbringen.
Leviticus 17,6
Hebräisch: וְזָרַ֨ק הַכֹּהֵ֤ן אֶת־הַדָּם֙ עַל־מִזְבַּ֣ח יְהוָ֔ה פֶּ֖תַח אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְהִקְטִ֣יר הַחֵ֔לֶב לְרֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll sprengen das Blut auf den Altar des Ewigen am Eingang des Zeltes der Begegnung und soll in Rauch aufgehen lassen das Fett zum wohlgefälligen Geruch für den Ewigen.

Kommentar: וזרק הכהן את־הדם על־מזבח יהוה פתח אהל מועד והקטיר החלב לריח ניחח ליהוה zeigt das ordnungsgemäße Opferverfahren. וזרק הכהן את־הדם (und der Priester soll das Blut sprengen) - וזרק (und er soll sprengen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt die priesterliche Blutsprengung als zentrales Ritualelement.
על־מזבח יהוה פתח אהל מועד (auf den Altar des Ewigen am Eingang des Zeltes der Begegnung) lokalisiert das Ritual am Aufsteigeopferaltar im Vorhof.
והקטיר החלב לריח ניחח ליהוה (und das Fett in Rauch aufgehen lassen zum wohlgefälligen Geruch für den Ewigen) - והקטיר (und in Rauch aufgehen lassen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Hifil zeigt kausatives Verbrennen. לריח ניחח (zum wohlgefälligen Geruch) als Standardformel für göttliches Wohlgefallen.
Die LXX übersetzt וזרק (wezaraq - "und er soll sprengen") als προσχεεῖ (er soll hingießen) und fügt κύκλῳ (ringsum) hinzu, was im hebräischen Text nicht explizit steht.
Die Satzstruktur: zeigt ordnungsgemäßes Ritual: priesterliche Blutsprengung + Ortsbestimmung + Fettverbrennung + göttliches Wohlgefallen. Die Struktur zeigt die beiden zentralen Opferelemente.
Der Priester sprengt das Blut auf den Altar und verbrennt das Fett zum wohlgefälligen Geruch.
Leviticus 17,7
Hebräisch: וְלֹא־יִזְבְּח֥וּ עוֹד֙ אֶת־זִבְחֵיהֶ֔ם לַשְּׂעִירִ֕ם אֲשֶׁ֛ר הֵ֥ם זֹנִ֖ים אַחֲרֵיהֶ֑ם חֻקַּ֥ת עוֹלָ֛ם תִּֽהְיֶה־זֹּ֥את לָהֶ֖ם לְדֹרֹתָֽם׃
Deutsch: Und sie sollen nicht mehr ihre Schlachtopfer den Se'irim (wtl.: den Haarigen, wohl Dämonen) opfern, denen sie nachhuren. Eine ewige Satzung soll dies für sie sein bei ihren Generationen.

Kommentar: ולא־יזבחו עוד את־זבחיהם לשעירם אשר הם זנים אחריהם חקת עולם תהיה־זאת להם לדרתם offenbart den eigentlichen Zweck der Schlachtungszentralisierung. ולא־יזבחו עוד את־זבחיהם לשעירם (und sie sollen nicht mehr ihre Schlachtopfer den Feldgeistern opfern) - יזבחו (sie sollen opfern) im Qal-Imperfekt mit Negation zeigt dauerhaftes Verbot. עוד (mehr/noch) betont die Beendigung bisheriger Praxis. לשעירם (den Feldgeistern) - שעיר (Feldgeist/Dämon) im Plural zeigt dämonische Wesen, die als ziegenartig vorgestellt wurden.
אשר הם זנים אחריהם (denen sie nachhuren) - זנים (huren) im Qal-Partizip, eine metaphorische Verwendung für religiöse Untreue. Die Hurerei-Metapher zeigt den Bundesbruch mit JHWH durch Dämonenverehrung.
חקת עולם תהיה־זאת להם לדרתם (eine ewige Satzung soll dies für sie sein bei ihren Generationen) - חקת עולם (ewige Satzung) zeigt dauerhafte Gültigkeit. לדרתם (bei ihren Generationen) betont generationenübergreifende Verpflichtung.
שעירם zeigt, dass dezentrale Schlachtung mit Dämonenverehrung verbunden war. זנים אחריהם verwendet die Ehe-Metapher für die Beziehung zwischen JHWH und Israel. Die Schlachtungszentralisierung dient der Bekämpfung des Synkretismus.
Die LXX interpretiert השעירים (hase'irim - "die Dämonen/Böcke") als τοῖς ματαίοις (den nichtigen/eitlen Göttern), was eine theologische Deutung statt einer wörtlichen Übersetzung darstellt. Das hebräische זנים (zonim - "huren") wird als ἐκπορνεύουσιν (sie huren) beibehalten.
Die Satzstruktur: zeigt Anti-Synkretismus-Zweck: Verbot der Dämonenopfer + Hurerei-Metapher für Untreue + ewige Gültigkeitsbetonung. Die Struktur offenbart die Schlachtungszentralisierung als Maßnahme gegen Dämonenverehrung.
Sie sollen nicht mehr den Dämonen (שעירים) opfern, denen sie "nachhuren" - ewige Satzung.
Leviticus 17,8
Hebräisch: וַאֲלֵהֶ֣ם תֹּאמַ֔ר אִ֥ישׁ אִישׁ֙ מִבֵּ֣ית יִשְׂרָאֵ֔ל וּמִן־הַגֵּ֖ר אֲשֶׁר־יָג֣וּר בְּתוֹכָ֑ם אֲשֶׁר־יַעֲלֶ֥ה עֹלָ֖ה אוֹ־זָֽבַח׃
Deutsch: Und zu ihnen sollst du sagen: Mann für Mann vom Haus Jisra'el und von den Fremden, die in ihrer Mitte weilen, der aufsteigen lässt ein Aufsteigeopfer oder Schlachtopfer,

Kommentar: ואליהם תאמר איש איש מבית ישראל ומן־הגר אשר־יגור בתוכם אשר־יעלה עלה או־זבח erweitert die Regelung auf alle Opferarten und alle Bewohner. ואליהם תאמר (und zu ihnen sollst du sagen) - תאמר (du sollst sagen) im Qal-Imperfekt als fortgesetzter Verkündigungsauftrag. איש איש מבית ישראל ומן־הגר אשר־יגור בתוכם (jeder Mann vom Haus Israel und von den Fremden, die in ihrer Mitte weilen) erweitert den Regelungskreis auf גר (Fremde/Proselyten).
אשר־יעלה עלה או־זבח (der ein Aufsteigeopfer oder Schlachtopfer aufsteigen lässt) - יעלה (aufsteigen lässt) im Hifil-Imperfekt, das Hifil zeigt kausatives Darbringen. עלה (Aufsteigeopfer) und זבח (Schlachtopfer) als die beiden Hauptopferkategorien.
איש איש wiederholt die distributive Formulierung aus V. 3. ומן־הגר אשר־יגור בתוכם erweitert auf ansässige Fremde, die am israelitischen Kult teilnehmen. יעלה im Hifil betont die aktive Opferdarbringung.
Die LXX übersetzt הגר אשר־יגור בתוכם (hager asher-yagur betocham - "der Fremdling, der unter ihnen weilt") als τῶν προσηλύτων τῶν προσκειμένων ἐν ὑμῖν (der Proselyten, die sich euch angeschlossen haben), was eine religiöse Konversion impliziert.
Die Satzstruktur: zeigt erweiterte Regelung: fortgesetzte Verkündigung + universelle Personenerfassung einschließlich Fremder + erweiterte Opferkategorien. Die Struktur zeigt die Universalität der Heiligtumszentralisierung.
Jeder Israelit und Fremde, der Brand- oder Schlachtopfer darbringt.
Leviticus 17,9
Hebräisch: וְאֶל־פֶּ֜תַח אֹ֤הֶל מוֹעֵד֙ לֹ֣א יְבִיאֶ֔נּוּ לַעֲשׂ֥וֹת אֹתוֹ֖ לַיהוָ֑ה וְנִכְרַ֛ת הָאִ֥ישׁ הַה֖וּא מֵעַמָּֽיו׃
Deutsch: und es nicht an den Eingang des Zeltes der Begegnung bringt, um es dem Ewigen zu bereiten - dieser Mann soll ausgerottet werden aus seinen Völkern.

Kommentar: ואל־פתח אהל מועד לא יביאנו לעשות אתו ליהוה ונכרת האיש ההוא מעמיו entspricht V. 4 mit kleinen Variationen. ואל־פתח אהל מועד לא יביאנו (und es nicht an den Eingang des Zeltes der Begegnung bringt) - יביאנו (er bringt es) im Hifil-Imperfekt mit Objektsuffix, das Hifil zeigt kausatives Bringen.
לעשות אתו ליהוה (um es dem Ewigen zu bereiten) - לעשות (um zu bereiten) im Qal-Infinitiv-Constructus anstelle von להקריב aus V. 4. עשה (bereiten/machen) zeigt die rituelle Herstellung des Opfers.
ונכרת האיש ההוא מעמיו (dieser Mann soll ausgerottet werden aus seinen Völkern) - ונכרת (und ausgerottet werden) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv entspricht V. 4. מעמיו (aus seinen Völkern) im Plural statt מקרב עמו aus V. 4.
יביאנו mit Objektsuffix zeigt direkte Objektbeziehung. לעשות statt להקריב zeigt synonyme Verwendung. מעמיו im Plural kann auf die Völkervielfalt im Lager hinweisen.
Die LXX übersetzt יביאנו mit προσενέγκῃ αὐτό (er bringt es dar), לעשות mit ποιῆσαι (zu machen) und מעמיו mit ἐκ τοῦ λαοῦ αὐτοῦ (aus seinem Volk).
Die Satzstruktur: entspricht V. 4: unterlassene Heiligtumsdarbringung + Zweckangabe + Ausrottungsstrafe. Die parallele Struktur verstärkt die Zentralisierungsanforderung.
Wer es nicht zum Heiligtum bringt, wird aus seinem Volk ausgerottet.
Leviticus 17,10
Hebräisch: וְאִ֨ישׁ אִ֜ישׁ מִבֵּ֣ית יִשְׂרָאֵ֗ל וּמִן־הַגֵּר֙ הַגָּ֣ר בְּתוֹכָ֔ם אֲשֶׁ֥ר יֹאכַ֖ל כָּל־דָּ֑ם וְנָתַתִּ֣י פָנַ֗י בַּנֶּ֨פֶשׁ֙ הָאֹכֶ֣לֶת אֶת־הַדָּ֔ם וְהִכְרַתִּ֥י אֹתָ֖הּ מִקֶּ֥רֶב עַמָּֽהּ׃
Deutsch: Und Mann für Mann vom Haus Jisra'el und von den Fremden, die in ihrer Mitte weilen, der jegliches Blut isst - ich werde mein Angesicht geben gegen die Seele, die das Blut isst, und werde sie ausrotten aus der Mitte ihres Volkes.

Kommentar: ואיש איש מבית ישראל ומן־הגר הגר בתוכם אשר יאכל כל־דם ונתתי פני בנפש האכלת את־הדם והכרתי אתה מקרב עמה leitet das Blutverbot ein. ואיש איש מבית ישראל ומן־הגר הגר בתוכם entspricht V. 8 mit universeller Erfassung. אשר יאכל כל־דם (der jegliches Blut isst) - יאכל (isst) im Qal-Imperfekt zeigt gewohnheitsmäßige Handlung. כל־דם (jegliches Blut) zeigt umfassendes Blutverbot.
ונתתי פני בנפש האכלת את־הדם (ich werde mein Angesicht richten gegen die Seele, die das Blut isst) - ונתתי פני (ich werde mein Angesicht richten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt direkte göttliche Intervention. נתן פנים ב- als Idiom für feindliche Aufmerksamkeit. בנפש האכלת (gegen die Seele, die isst) - האכלת (die Essende) als Partizip feminin bezieht sich auf נפש (Seele) feminin.
והכרתי אתה מקרב עמה (und werde sie ausrotten aus der Mitte ihres Volkes) - והכרתי (und ich werde ausrotten) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Hifil zeigt kausative Ausrottung durch JHWH persönlich.
נתתי פני zeigt persönliche göttliche Verfolgung im Gegensatz zur passiven כרת-Strafe. האכלת als Partizip zeigt andauernde Handlung. והכרתי im Hifil betont aktive göttliche Strafvollstreckung.
Die LXX übersetzt ונתתי פני (wenatati fanai - "und ich wende mein Angesicht") als καὶ ἐπιστήσω τὸ πρόσωπόν μου (und ich werde mein Angesicht darauf richten), was eine intensivere göttliche Aufmerksamkeit ausdrückt.
Die Satzstruktur: zeigt verschärfte Strafandrohung: universelle Personenerfassung + Blutverzehrverbot + persönliche göttliche Verfolgung + aktive göttliche Ausrottung. Die Struktur zeigt die extreme Schwere des Blutverbots.
Jeder Israelit und Fremde, der Blut isst, wird von JHWH persönlich verfolgt und ausgerottet.
Leviticus 17,11
Hebräisch: כִּ֣י נֶ֣פֶשׁ הַבָּשָׂר֮ בַּדָּ֣ם הִוא֒ וַאֲנִ֞י נְתַתִּ֤יו לָכֶם֙ עַל־הַמִּזְבֵּ֔חַ לְכַפֵּ֖ר עַל־נַפְשֹׁתֵיכֶ֑ם כִּֽי־הַדָּ֥ם ה֖וּא בַּנֶּ֥פֶשׁ יְכַפֵּֽר׃
Deutsch: Denn die Seele des Fleisches ist im Blut, und ich habe es euch gegeben auf den Altar, um Sühne zu erwirken für eure Seelen; denn das Blut, es erwirkt Sühne durch die Seele.

Kommentar: כי נפש הבשר בדם הוא ואני נתתיו לכם על־המזבח לכפר על־נפשתיכם כי־הדם הוא בנפש יכפר gibt die theologische Begründung des Blutverbots. כי נפש הבשר בדם הוא (denn die Seele des Fleisches ist im Blut) etabliert die fundamentale Identifikation von נפש (Seele/Leben) und דם (Blut). נפש הבשר (die Seele des Fleisches) zeigt das Lebensprinzip aller Lebewesen.
ואני נתתיו לכם על־המזבח לכפר על־נפשתיכם (und ich habe es euch gegeben auf den Altar, um Sühne zu erwirken für eure Seelen) - ואני נתתיו (und ich habe es gegeben) im Qal-Perfekt zeigt göttliche Zweckbestimmung des Blutes. לכפר על־נפשתיכם (um Sühne zu erwirken für eure Seelen) - לכפר (um Sühne zu erwirken) im Piel-Infinitiv-Constructus, das Piel zeigt intensive Sühnewirkung.
כי־הדם הוא בנפש יכפר (denn das Blut - es erwirkt Sühne durch die Seele) - יכפר (erwirkt Sühne) im Piel-Imperfekt, das Piel betont die intensive Sühnekraft. בנפש (durch die Seele) zeigt das Wirkungsprinzip der Blutsühne.
נפש הבשר בדם zeigt die anthropologische Grundlage: Blut als Träger des Lebens. נתתיו לכם על־המזבח zeigt göttliche Zweckbestimmung für den Altar. הדם הוא בנפש יכפר erklärt das Sühneprinzip: Leben sühnt Leben.
Die LXX übersetzt נפש הבשר בדם הוא (nefesh habasar badam hi - "die Seele des Fleisches ist im Blut") als ἡ γὰρ ψυχὴ πάσης σαρκὸς αἷμα αὐτοῦ ἐστιν (denn die Seele allen Fleisches ist sein Blut). Die entscheidende Phrase כי־הדם הוא בנפש יכפר (ki-hadam hu banefesh yechapper - "denn das Blut, es sühnt durch die Seele") wird als τὸ γὰρ αἷμα αὐτοῦ ἀντὶ τῆς ψυχῆς ἐξιλάσεται (denn sein Blut wird anstelle der Seele sühnen) wiedergegeben, was eine substitutionelle Sühnungstheologie ausdrückt.
Die Satzstruktur: zeigt theologische Begründung: Seele-Blut-Identifikation + göttliche Zweckbestimmung + Sühnezweck + Sühneprinzip. Die Struktur offenbart die tiefe Theologie der Blutsühne.
Begründung: Die Seele ist im Blut; Gott gab es für die Altarsühne; das Blut sühnt durch die Seele.
Leviticus 17,12
Hebräisch: עַל־כֵּ֤ן אָמַ֨רְתִּי֙ לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל כָּל־נֶ֥פֶשׁ מִכֶּ֖ם לֹא־תֹ֣אכַל דָּ֑ם וְהַגֵּ֛ר הַגָּ֥ר בְּתוֹכְכֶ֖ם לֹא־יֹ֥אכַל דָּֽם׃
Deutsch: Darum habe ich gesagt zu den Söhnen Jisra'els: Jede Seele von euch soll nicht Blut essen; und der Fremde, der in eurer Mitte weilt, soll nicht Blut essen.

Kommentar: על־כן אמרתי לבני ישראל כל־נפש מכם לא־תאכל דם והגר הגר בתוככם לא־יאכל דם zieht die praktische Folgerung aus der theologischen Begründung. על־כן אמרתי (darum habe ich gesagt) - על־כן (darum) als logische Schlussfolgerung aus V. 11. אמרתי (ich habe gesagt) im Qal-Perfekt zeigt bereits ergangene göttliche Anordnung.
כל־נפש מכם לא־תאכל דם (jede Seele von euch soll nicht Blut essen) - כל־נפש (jede Seele) als universelle Bezeichnung für alle Personen. לא־תאכל (soll nicht essen) im Qal-Imperfekt mit Negation als Dauerverbot.
והגר הגר בתוככם לא־יאכל דם (und der Fremde, der in eurer Mitte weilt, soll nicht Blut essen) erweitert das Verbot explizit auf ansässige Fremde. הגר הגר mit Wiederholung betont die Ansässigkeit der Fremden.
על־כן zeigt kausale Verbindung zur theologischen Begründung. כל־נפש מכם erfasst alle Israeliten universell. והגר הגר בתוככם betont die Inklusion der Fremden ins Blutverbot.
Die LXX übersetzt על־כן mit διὰ τοῦτο (deswegen), כל־נפש mit πᾶσα ψυχή (jede Seele) und הגר הגר mit προσήλυτος ὁ προσκείμενος (der sich anschließende Proselyt).
Die Satzstruktur: zeigt logische Folgerung: kausale Einleitung + vergangene göttliche Anordnung + universelles Blutverbot für Israeliten + Erweiterung auf Fremde. Die Struktur leitet vom theologischen Prinzip zum praktischen Verbot über.
Darum hat JHWH den Israeliten und Fremden jeglichen Blutverzehr verboten.
Leviticus 17,13
Hebräisch: וְאִ֨ישׁ אִ֜ישׁ מִבְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל וּמִן־הַגֵּר֙ הַגָּ֣ר בְּתוֹכָ֔ם אֲשֶׁ֨ר יָצ֜וּד צֵ֥יד חַיָּ֛ה אוֹ־ע֖וֹף אֲשֶׁ֣ר יֵאָכֵ֑ל וְשָׁפַךְ֙ אֶת־דָּמֹ֔ו וְכִסָּ֖הוּ בֶּעָפָֽר׃
Deutsch: Und Mann für Mann von den Söhnen Jisra'els und von den Fremden, die in ihrer Mitte weilen, der ein Wildbret eines Wildes oder eines Vogels erjagt, das gegessen wird, der soll ausgießen sein Blut und es bedecken mit Erde.

Kommentar: ואיש איש מבני ישראל ומן־הגר הגר בתוכם אשר יצוד צייד חיה או־עוף אשר יאכל ושפך את־דמו וכסהו בעפר erweitert das Blutverbot auf Jagdtiere. ואיש איש מבני ישראל ומן־הגר הגר בתוכם wiederholt die universelle Erfassung. אשר יצוד צייד חיה או־עוף אשר יאכל (der ein Wild eines Tieres oder eines Vogels erjagt, das gegessen wird) - יצוד (erjagt) im Qal-Imperfekt zeigt Jagdtätigkeit. צייד (Wild) als Jagdbeute, חיה (Tier) und עוף (Vogel) als Jagdkategorien. אשר יאכל (das gegessen wird) - יאכל (gegessen wird) im Nifal-Imperfekt zeigt essbare Arten.
ושפך את־דמו וכסהו בעפר (der soll sein Blut ausgießen und es mit Erde bedecken) - ושפך (und er soll ausgießen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt die Pflicht zur Blutbeseitigung. וכסהו בעפר (und es mit Erde bedecken) - וכסה (und bedecken) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Piel zeigt intensive Bedeckung.
יצוד צייד als figura etymologica betont die Jagdtätigkeit. אשר יאכל unterscheidet essbare von nicht-essbaren Arten. שפך zeigt, dass auch Jagdblut nicht verzehrt werden darf. כסהו בעפר im Piel zeigt sorgfältige Erdbedeckung zur Verhinderung des Blutverzehrs.
Die LXX übersetzt וכסהו בעפר (wekissahu be'afar - "und bedecke es mit Erde") als καὶ καλύψει αὐτὸ τῇ γῇ (und er soll es mit Erde bedecken).
Die Satzstruktur: zeigt Jagdregelung: universelle Personenerfassung + Jagdspezifikation + Blutbeseitigungspflicht + Erdbedeckung. Die Struktur erweitert das Blutverbot auf alle Fleischquellen.
Jeder Israelit und Fremde, der essbare Wildtiere oder Vögel erjagt, muss das Blut ausgiessen und mit Erde bedecken.
Leviticus 17,14
Hebräisch: כִּֽי־נֶ֣פֶשׁ כָּל־בָּשָׂ֗ר דָּמֹ֣ו בְנַפְשׁוֹ֮ הוּא֒ וָֽאֹמַר֙ לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל דַּ֥ם כָּל־בָּשָׂ֖ר לֹ֣א תֹאכֵ֑לוּ כִּ֣י נֶ֤פֶשׁ כָּל־בָּשָׂר֙ דָּמֹ֣ו הִ֔וא כָּל־אֹכְלָ֖יו יִכָּרֵֽת׃
Deutsch: Denn die Seele alles Fleisches, sein Blut ist in seiner Seele, und ich sage zu den Söhnen Jisra'els: Das Blut alles Fleisches sollt ihr nicht essen, denn die Seele alles Fleisches ist sein Blut; jeder, der es isst, soll ausgerottet werden.

Kommentar: כי־נפש כל־בשר דמו בנפשו הוא ואמר לבני ישראל דם כל־בשר לא תאכלו כי נפש כל־בשר דמו הוא כל־אכליו יכרת wiederholt und verstärkt die theologische Begründung. כי־נפש כל־בשר דמו בנפשו הוא (denn die Seele allen Fleisches - sein Blut ist seine Seele) variiert V. 11 mit chiasmatischer Struktur: נפש...דמו בנפשו.
ואמר לבני ישראל דם כל־בשר לא תאכלו (und ich sage zu den Söhnen Israels: Das Blut allen Fleisches sollt ihr nicht essen) - ואמר (und ich sage) im Qal-Partizip zeigt andauernde göttliche Verkündigung. דם כל־בשר (das Blut allen Fleisches) erweitert auf alle Fleischarten.
כי נפש כל־בשר דמו הוא כל־אכליו יכרת (denn die Seele allen Fleisches ist sein Blut; jeder, der es isst, soll ausgerottet werden) - יכרת (soll ausgerottet werden) im Nifal-Imperfekt zeigt die Strafkonsequenz. כל־אכליו (jeder, der es isst) - אכליו (seine Esser) als Partizip Plural mit Suffix.
דמו בנפשו zeigt die Identität von Blut und Seele in chiasmatischer Umkehrung zu V. 11. ואמר im Partizip zeigt fortdauernde Verkündigung. כל־בשר betont die Universalität des Verbots für alle Fleischarten.
Die LXX wiederholt die Blut-Seele-Verbindung: דמו בנפשו הוא (damo benafysho hu - "sein Blut ist seine Seele") als αἷμα αὐτοῦ ἐστιν (sein Blut ist es).
Die Satzstruktur: zeigt verstärkte Begründung: chiasmatische Seele-Blut-Formel + andauernde göttliche Verkündigung + universelles Blutverbot + Strafandrohung. Die Struktur betont durch Wiederholung die fundamentale Bedeutung des Blutverbots.
Begründung: Die Seele allen Fleisches ist sein Blut; daher Blutverbot für alles Fleisch; wer es isst, wird ausgerottet.
Leviticus 17,15
Hebräisch: וְכָל־נֶ֗פֶשׁ אֲשֶׁ֨ר תֹּאכַ֤ל נְבֵלָה֙ וּטְרֵפָ֔ה בָּאֶזְרָ֖ח וּבַגֵּ֑ר וְכִבֶּ֨ס בְּגָדָ֜יו וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֛יִם וְטָמֵ֥א עַד־הָעֶ֖רֶב וְטָהֵֽר׃
Deutsch: Und jede Seele, die isst Aas oder Zerrissenes, unter dem Einheimischen oder unter dem Fremden, der soll seine Kleider waschen und soll sich baden im Wasser, und soll unrein sein bis zum Abend; dann wird er rein sein.

Kommentar: וכל־נפש אשר תאכל נבלה וטרפה באזרח ובגר וכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב וטהר behandelt Ausnahmefälle beim Fleischverzehr. וכל־נפש אשר תאכל נבלה וטרפה (und jede Seele, die Aas oder Zerrissenes isst) - תאכל (isst) im Qal-Imperfekt zeigt hypothetischen Fall. נבלה (Aas) als natürlich gestorbenes Tier, טרפה (Zerrissenes) als von Raubtieren getötetes Tier.
באזרח ובגר (unter dem Einheimischen oder unter dem Fremden) - אזרח (Einheimischer) im Gegensatz zu גר (Fremder) zeigt universelle Anwendung. וכבס בגדיו ורחץ במים וטמא עד־הערב וטהר entspricht den Standardreinigungsverfahren - כבס (waschen) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Piel zeigt intensive Reinigung. ורחץ (und baden) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. וטהר (dann wird er rein sein) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt vollständige Reinigung.
נבלה וטרפה als Kategorien unerlaubten Fleisches, die trotzdem nur Unreinheit (nicht Ausrottung) bewirken. באזרח ובגר zeigt, dass auch Fremde denselben Reinigungsgesetzen unterliegen. Die Reinigungssequenz entspricht anderen Unreinheitsfällen.
Die LXX übersetzt נבלה (nevela - "Aas") als θνησιμαῖον (natürlich Gestorbenes) und טרפה (terefa - "Zerrissenes") als θηριάλωτον (von wilden Tieren Gefangenes/Getötetes), was spezifischere griechische Kategorien verwendet.
Die Satzstruktur: zeigt Unreinheitsfall: universelle Personenerfassung + unerlaubte Fleischarten + Standardreinigungsverfahren + Reinheitswiederherstellung. Die Struktur zeigt mildere Behandlung unabsichtlicher Verstöße.
Wer Aas oder Zerrissenes isst (Einheimischer oder Fremder), wird unrein bis zum Abend und muss sich waschen.
Leviticus 17,16
Hebräisch: וְאִם֙ לֹ֣א יְכַבֵּ֔ס וּבְשָׂרֹ֖ו לֹ֣א יִרְחָ֑ץ וְנָשָׂ֖א עֲוֹנֹֽו׃ פ
Deutsch: Und wenn er sie nicht wäscht und sein Fleisch nicht badet, so soll er seine Schuld tragen.

Kommentar: ואם לא יכבס ובשרו לא ירחץ ונשא עונו zeigt die Konsequenz unterlassener Reinigung. ואם לא יכבס ובשרו לא ירחץ (und wenn er nicht wäscht und sein Fleisch nicht badet) negiert die Reinigungsmaßnahmen aus V. 15. יכבס (er wäscht) im Piel-Imperfekt, ירחץ (er badet) im Qal-Imperfekt.
ונשא עונו (so soll er seine Schuld tragen) - ונשא (und er soll tragen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. עונו (seine Schuld) zeigt die Konsequenz der Unterlassung. נשא עון als Idiom für "Schuld/Strafe tragen".
לא יכבס ובשרו לא ירחץ zeigt bewusste Unterlassung der Reinigungspflicht. ונשא עונו als mildere Strafe (Schuldtragen statt Ausrottung) zeigt den Unterschied zwischen Unterlassung und aktiver Übertretung.
Die LXX übersetzt יכבס mit πλύνῃ (er wäscht), ירחץ mit λούσηται (er badet) und ונשא עונו mit λήμψεται τὴν ἁμαρτίαν αὐτοῦ (er wird seine Sünde tragen).
Die Satzstruktur: zeigt Unterlassungskonsequenz: unterlassene Reinigungsmaßnahmen + Schuldtragung. Die knappe Struktur betont die einfache Kausalität zwischen Unterlassung und Schuld.
Wer sich nicht reinigt, trägt seine Schuld selbst.
Kapitel 17 etabliert fundamentale Regelungen für Schlachtung und Blutverzehr, die das israelitische Opfer- und Speisesystem revolutionieren. Die Struktur zeigt: 

1) Schlachtungszentralisierung (V. 1-7): Alle Schlachtungen von Rindern, Schafen und Ziegen müssen am Heiligtum erfolgen und als Friedensopfer dargebracht werden. Dezentrale Schlachtung wird als Mord klassifiziert und mit Ausrottung bestraft. Der eigentliche Zweck: Bekämpfung der Dämonenverehrung (שעירם), der die Israeliten durch dezentrale Opfer "nachhuren".

2) Universelle Opferzentralisierung (V. 8-9): Alle Opferarten (Brand- und Schlachtopfer) von Israeliten und ansässigen Fremden müssen am Heiligtum dargebracht werden - Zuwiderhandlung führt zur Ausrottung. 

3) Absolutes Blutverbot (V. 10-14): Vollständiges Verbot des Blutverzehrs für alle Bewohner mit persönlicher göttlicher Verfolgung und Ausrottung als Strafe. Die theologische Begründung: "Die Seele des Fleisches ist im Blut" - Blut als Träger des Lebens ist für die Sühne am Altar bestimmt, nicht für menschlichen Verzehr.

4) Jagdtierregelung (V. 13-14): Auch Jagdblut muss ausgegossen und mit Erde bedeckt werden. 

5) Aas- und Zerrissenes-Regelung (V. 15-16): Verzehr von נבלה (Aas) und טרפה (Zerrissenes) bewirkt Unreinheit mit Reinigungsmöglichkeit, aber keine Ausrottung.

Das Kapitel zeigt revolutionäre Neuerungen: Die Schlachtungszentralisierung beendet jahrhundertealte dezentrale Praktiken und bekämpft synkretistische Tendenzen. Das absolute Blutverbot basiert auf einer tiefen Theologie des Lebens: Blut als Sitz der נפש (Seele/Leben) ist heilig und für Sühnezwecke reserviert. Die Unterscheidung zwischen intentionalen Verstößen (Ausrottung) und unabsichtlichen Fällen (Unreinheit) zeigt differenzierte Rechtspraxis.
Die theologische Bedeutung liegt in der Heiligung des Lebens: Alles Leben gehört JHWH, menschlicher Zugriff auf Lebenskraft (Blut) ist verboten. Die Sühnefunktion des Blutes ("Leben sühnt Leben") wird als exklusiver göttlicher Bestimmungszweck etabliert. Das Kapitel markiert den Übergang von lokaler zu zentralisierter Religionspraxis und etabliert fundamentale bioethische Prinzipien des Lebensschutzes.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 17 zeigt in der LXX bedeutende theologische Interpretationen, besonders bei der Sühnungstheologie in Vers 11. Die substitutionelle Interpretation ("anstelle der Seele") ist theologisch bedeutsamer als das hebräische "durch die Seele". Die Übersetzung der Dämonen als "nichtige Götter" zeigt eine monotheistische Polemik. Die LXX macht das Schlachtverbot expliziter und systematischer als der hebräische Text, was auf eine gezielte Anpassung an diaspora-jüdische Verhältnisse hindeuten könnte.
Leviticus 18,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als Standardeinleitungsformel für einen neuen Gesetzesabschnitt. וידבר (und er redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv - das Piel zeigt intensives, autoritatives göttliches Sprechen. לאמר (sagend) als Infinitiv-Constructus von אמר leitet die folgende umfassende Offenbarung über Sexualethik ein.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (er sprach) und לאמר mit λέγων (sagend).
Die Satzstruktur zeigt neue Offenbarungseinleitung: göttliches autoritatives Sprechen + Empfängeridentifikation + Redeeinleitung.
Dieser Vers leitet das zentrale Kapitel über Sexualethik und Verwandtschaftsverbote ein.
Leviticus 18,2
Hebräisch: דַּבֵּ֞ר אֶל־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ וְאָמַרְתָּ֣ אֲלֵיהֶ֔ם אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Rede zu den Kindern Jisra'els und sage ihnen: Ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: דבר אל־בני ישראל ואמרת אליהם אני יהוה אלהיכם etabliert die göttliche Autorität für die folgenden Gesetze. דבר (rede) im Piel-Imperativ - das Piel zeigt intensive, nachdrückliche Verkündigung. אל־בני ישראל (zu den Kindern Israels) als direkte Adressierung des Volkes. ואמרת אליהם (und sage ihnen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv als Weitergabeauftrag.
אני יהוה אלהיכם (ich bin der Ewige, euer Gott) als fundamentale Selbstvorstellungsformel, die die Autorität für alle folgenden Gesetze etabliert. אני יהוה betont die persönliche Identität JHWHs, אלהיכם (euer Gott) betont die Bundesbeziehung.
Die LXX übersetzt דבר mit λάλησον (sprich), ואמרת mit ἐρεῖς (du wirst sagen) und אני יהוה אלהיכם mit ἐγώ εἰμι κύριος ὁ θεὸς ὑμῶν (ich bin der Herr, euer Gott).
Die Satzstruktur zeigt autoritative Verkündigung: Piel-Redeauftrag + Volksadressierung + Weitergabeauftrag + göttliche Autoritätsformel.
Dieser Vers etabliert JHWH als alleinige Autorität für die folgenden Sexualgesetze durch die fundamentale Selbstvorstellungsformel.
Leviticus 18,3
Hebräisch: כְּמַעֲשֵׂ֧ה אֶֽרֶץ־מִצְרַ֛יִם אֲשֶׁ֥ר יְשַׁבְתֶּם־בָּ֖הּ לֹ֣א תַעֲשׂ֑וּ וּכְמַעֲשֵׂ֣ה אֶֽרֶץ־כְּנַ֗עַן אֲשֶׁ֨ר אֲנִ֜י מֵבִ֤יא אֶתְכֶם֙ שָׁ֔מָּה לֹ֣א תַעֲשׂ֔וּ וּבְחֻקֹּתֵיהֶ֖ם לֹ֥א תֵלֵֽכוּ׃
Deutsch: Nach dem Tun des Landes Mizrajim, in dem ihr gewohnt habt, sollt ihr nicht tun; und nach dem Tun des Landes Kena'an, wohin ich euch bringe, sollt ihr nicht tun; und in ihren Satzungen sollt ihr nicht wandeln.

Kommentar: כמעשה ארץ־מצרים אשר ישבתם־בה לא תעשו וכמעשה ארץ־כנען אשר אני מביא אתכם שמה לא תעשו ובחקתיהם לא תלכו etabliert das Abgrenzungsgebot von heidnischen Praktiken. כמעשה ארץ־מצרים אשר ישבתם־בה לא תעשו (nach dem Tun des Landes Ägypten, in dem ihr gewohnt habt, sollt ihr nicht tun) - כמעשה (nach dem Tun) zeigt Verhaltensweisen und Praktiken. ישבתם־בה (ihr habt gewohnt in ihm) im Qal-Perfekt zeigt die vergangene ägyptische Erfahrung.
וכמעשה ארץ־כנען אשר אני מביא אתכם שמה לא תעשו (und nach dem Tun des Landes Kanaan, wohin ich euch bringe, sollt ihr nicht tun) - מביא אתכם (ich bringe euch) im Hifil-Partizip, das Hifil zeigt kausatives Führen. Die parallele Struktur zeigt Abgrenzung sowohl von der Vergangenheit (Ägypten) als auch von der Zukunft (Kanaan).
ובחקתיהם לא תלכו (und in ihren Satzungen sollt ihr nicht wandeln) - חקתיהם (ihre Satzungen) als religiös-rechtliche Ordnungen der Heiden. לא תלכו (sollt ihr nicht wandeln) im Qal-Imperfekt zeigt Dauerverbot des Befolgens heidnischer Gesetze.
Die LXX übersetzt כמעשה (kema'aseh - "nach den Taten") als κατὰ τὰ ἐπιτηδεύματα (nach den Praktiken/Gewohnheiten), was eine systematischere Beschreibung kultureller Verhaltensweisen darstellt.
Die Satzstruktur zeigt umfassendes Abgrenzungsgebot: Verbot ägyptischer Praktiken + Verbot kanaanäischer Praktiken + Verbot heidnischer Rechtsordnungen.
Dieser Vers etabliert die radikale Abgrenzung Israels von allen heidnischen Praktiken in Vergangenheit und Zukunft.
Leviticus 18,4
Hebräisch: אֶת־מִשְׁפָּטַ֧י תַּעֲשׂ֛וּ וְאֶת־חֻקֹּתַ֥י תִּשְׁמְר֖וּ לָלֶ֣כֶת בָּהֶ֑ם אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Meine Gesetze sollt ihr tun und meine Satzungen sollt ihr beachten, um in ihnen zu wandeln. Ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: את־משפטי תעשו ואת־חקתי תשמרו ללכת בהם אני יהוה אלהיכם zeigt das positive Gegengebot zu V. 3. את־משפטי תעשו (meine Gesetze sollt ihr tun) - משפטי (meine Gesetze) als göttliche Rechtsordnung im Gegensatz zu heidnischen חקות. תעשו (sollt ihr tun) im Qal-Imperfekt zeigt aktive Ausführungspflicht.
ואת־חקתי תשמרו ללכת בהם (und meine Satzungen sollt ihr beachten, um in ihnen zu wandeln) - חקתי (meine Satzungen) als göttliche Ordnungen. תשמרו (sollt ihr beachten) im Qal-Imperfekt zeigt sorgfältige Befolgung. ללכת בהם (um in ihnen zu wandeln) - ללכת (um zu wandeln) im Qal-Infinitiv-Constructus zeigt den Zweck: Lebenspraxis nach göttlichen Ordnungen.
אני יהוה אלהיכם (ich bin der Ewige, euer Gott) wiederholt V. 2 als Autoritätsbekräftigung.
משפטי vs. heidnische חקות zeigt den qualitativen Unterschied göttlicher Gesetze. תעשו und תשמרו als komplementäre Verben für Ausführung und Beachtung. ללכת בהם zeigt הלכה (Wandel) als Lebenspraxis.
Die LXX übersetzt משפטי mit κρίματά μου (meine Urteile), תשמרו mit φυλάξεσθε (ihr werdet bewahren) und ללכת mit πορεύεσθαι (zu wandeln).
Die Satzstruktur zeigt positives Gegengebot: aktive Gesetzesausführung + sorgfältige Satzungsbeachtung + Zweckangabe für Lebenswandel + göttliche Autoritätsbekräftigung.
Dieser Vers etabliert die göttlichen Gesetze als positive Alternative zu heidnischen Praktiken für die israelitische Lebenspraxis.
Leviticus 18,5
Hebräisch: וּשְׁמַרְתֶּ֤ם אֶת־חֻקֹּתַי֙ וְאֶת־מִשְׁפָּטַ֔י אֲשֶׁ֨ר יַעֲשֶׂ֧ה אֹתָ֛ם הָאָדָ֖ם וָחַ֣י בָּהֶ֑ם אֲנִ֖י יְהוָֽה׃
Deutsch: Ihr sollt meine Satzungen und meine Rechtsvorschriften beachten, durch die der Mensch, wenn er sie tut, leben wird. Ich bin der Ewige.

Kommentar: ושמרתם את־חקתי ואת־משפטי אשר יעשה אתם האדם וחי בהם אני יהוה zeigt die Lebensverheißung des Gesetzesgehorsams. ושמרתם את־חקתי ואת־משפטי (ihr sollt meine Satzungen und meine Rechtsvorschriften beachten) - ושמרתם (und ihr sollt beachten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv wiederholt die Befolgungspflicht.
אשר יעשה אתם האדם וחי בהם (durch die der Mensch, wenn er sie tut, leben wird) - יעשה (er tut) im Qal-Imperfekt zeigt hypothetische Handlung. האדם (der Mensch) als universelle Bezeichnung zeigt, dass diese Verheißung für alle Menschen gilt. וחי בהם (und leben wird durch sie) - חי (leben wird) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, בהם (durch sie) zeigt die Gesetze als Lebensquelle.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als verkürzte Autoritätsformel ohne אלהיכם.
יעשה אתם האדם zeigt die universelle Gültigkeit der Lebensverheißung. וחי בהם etabliert die Gesetze nicht als Todesprinzip, sondern als Lebensprinzip. Die Verheißung steht im Kontrast zu den Todesstrafen der folgenden Verbote.
Die LXX übersetzt ושמרתם mit φυλάξεσθε (ihr werdet bewahren), יעשה mit ποιήσας (getan habend) und וחי בהם mit ζήσεται ἐν αὐτοῖς (wird leben in ihnen).
Die Satzstruktur zeigt Lebensverheißung: Befolgungspflicht + Relativsatz mit universeller Lebensverheißung + göttliche Autoritätsformel.
Dieser berühmte Vers etabliert die göttlichen Gesetze als Lebensprinzip und universelle Lebensverheißung für alle Menschen.
Leviticus 18,6
Hebräisch: אִ֥ישׁ אִ֛ישׁ אֶל־כָּל־שְׁאֵ֥ר בְּשָׂרֹ֖ו לֹ֣א תִקְרְב֑וּ לְגַלּ֥וֹת עֶרְוָ֖ה אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Niemand soll sich irgendeinem Blutsverwandten nähern, um ihre Blöße zu entblößen. Ich bin der Ewige.

Kommentar: איש איש אל־כל־שאר בשרו לא תקרבו לגלות ערוה אני יהוה etabliert das fundamentale Inzestverbot. איש איש (jeder Mann) als distributive Verdopplung zeigt universelle Anwendung auf alle israelitischen Männer. אל־כל־שאר בשרו (zu irgendeinem Blutsverwandten) - שאר בשר (Blutsverwandter) wörtlich "Fleischesrest", zeigt nahe Verwandtschaft durch gemeinsames "Fleisch".
לא תקרבו לגלות ערוה (sollt ihr nicht nahen, um Blöße zu entblößen) - תקרבו (ihr sollt nahen) im Qal-Imperfekt mit Negation zeigt Annäherungsverbot. לגלות ערוה (um Blöße zu entblößen) - לגלות (um zu entblößen) im Piel-Infinitiv-Constructus, das Piel zeigt intensive Entblößung. ערוה (Blöße/Scham) als euphemistische Bezeichnung für Geschlechtsverkehr.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als Autoritätsformel ohne אלהיכם.
איש איש zeigt, dass sich die Verbote primär an Männer richten. שאר בשרו etabliert Verwandtschaft als biologische Realität. קרב + גלה ערוה als doppelte euphemistische Umschreibung für Geschlechtsverkehr.
Die LXX übersetzt שאר בשרו (she'er besaro - "sein Fleischverwandter") als οἰκεῖα σαρκὸς αὐτοῦ (Hausgenossen seines Fleisches), was den sozialen Aspekt der Verwandtschaft betont. עֶרְוָה (ervah - "Blöße/Scham") wird durchgehend als ἀσχημοσύνη (Unschicklichkeit/Schande) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt universelles Inzestverbot: distributive Erfassung aller Männer + umfassende Verwandtschaftsbezeichnung + euphemistisches Verkehrsverbot + göttliche Autorität.
Dieser Vers etabliert das grundsätzliche Inzestverbot als Fundament aller folgenden spezifischen Verwandtschaftsverbote.
Leviticus 18,7
Hebräisch: עֶרְוַ֥ת אָבִ֛יךָ וְעֶרְוַ֥ת אִמְּךָ֖ לֹ֣א תְגַלֵּ֑ה אִמְּךָ֣ הִ֔וא לֹ֥א תְגַלֶּ֖ה עֶרְוָתָֽהּ׃
Deutsch: Die Blöße deines Vaters und die Blöße deiner Mutter sollst du nicht entblößen; sie ist deine Mutter, du sollst ihre Blöße nicht entblößen.

Kommentar: ערות אביך וערות אמך לא תגלה אמך הוא לא תגלה ערותה verbietet Inzest mit beiden Elternteilen. ערות אביך וערות אמך לא תגלה (die Blöße deines Vaters und die Blöße deiner Mutter sollst du nicht entblößen) - ערות אביך (die Blöße deines Vaters) kann entweder direkten homosexuellen Verkehr mit dem Vater oder Verkehr mit der Stiefmutter als Verletzung väterlicher Ehre bedeuten. תגלה (du sollst entblößen) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt intensive Entblößung.
אמך הוא לא תגלה ערותה (sie ist deine Mutter, du sollst ihre Blöße nicht entblößen) begründet das Verbot durch die Mutterbeziehung und wiederholt es emphatisch. אמך הוא (sie ist deine Mutter) als Begründung durch Verwandtschaftsgrad.
ערות אביך zeigt entweder direkte oder indirekte (durch die Ehefrau) Verletzung väterlicher Ehre. אמך הוא betont die fundamentale Mutter-Sohn-Beziehung als Verbotsgrund. Die Wiederholung לא תגלה ערותה verstärkt das absolute Mutterinzest-Verbot.
Die LXX übersetzt ערות אביך mit ἀσχημοσύνην πατρός σου (Schande deines Vaters), אמך הוא mit μήτηρ σού ἐστιν (deine Mutter ist sie) und ערותה mit ἀσχημοσύνην αὐτῆς (ihre Schande).
Die Satzstruktur zeigt elterliches Inzestverbot: Verbot beiden Elternteilen gegenüber + Begründung durch Mutterbeziehung + emphatische Wiederholung des Mutterverbots.
Dieser Vers etabliert das absolute Verbot des Inzests mit beiden Elternteilen als Grundlage der Familienordnung.
Leviticus 18,8
Hebräisch: עֶרְוַ֥ת אֵֽשֶׁת־אָבִ֖יךָ לֹ֣א תְגַלֵּ֑ה עֶרְוַ֥ת אָבִ֖יךָ הִֽוא׃
Deutsch: Die Blöße der Frau deines Vaters sollst du nicht entblößen; es ist die Blöße deines Vaters.

Kommentar: ערות אשת־אביך לא תגלה ערות אביך הוא verbietet Verkehr mit der Stiefmutter. ערות אשת־אביך לא תגלה (die Blöße der Frau deines Vaters sollst du nicht entblößen) - אשת־אביך (die Frau deines Vaters) als Stiefmutter, nicht notwendig die leibliche Mutter.
ערות אביך הוא (es ist die Blöße deines Vaters) zeigt die Begründung: der Verkehr mit der Ehefrau verletzt die Ehre und Rechte des Vaters. הוא (es ist) bezieht sich auf ערות אשת־אביך und identifiziert sie mit ערות אביך.
אשת־אביך unterscheidet die Stiefmutter von אמך (deiner Mutter) aus V. 7. ערות אביך הוא etabliert das Prinzip, dass die Ehefrau die Ehre des Mannes repräsentiert. Die Begründung zeigt, dass der Verstoß primär gegen den Vater gerichtet ist.
Die LXX übersetzt אשת־אביך mit γυναικὸς πατρός σου (Frau deines Vaters) und ערות אביך הוא mit ἀσχημοσύνη πατρός σού ἐστιν (Schande deines Vaters ist sie).
Die Satzstruktur zeigt Stiefmutterverbot: Verkehrsverbot mit väterlicher Ehefrau + Begründung durch väterliche Ehrverletzung.
Dieser Vers verbietet den Verkehr mit der Stiefmutter als Verletzung väterlicher Ehre und Autorität.
Leviticus 18,9
Hebräisch: עֶרְוַ֨ת אֲחוֹתְךָ֤ בַת־אָבִ֨יךָ֙ א֣וֹ בַת־אִמֶּ֔ךָ מוֹלֶ֣דֶת בַּ֔יִת א֖וֹ מוֹלֶ֣דֶת ח֑וּץ לֹ֥א תְגַלֶּ֖ה עֶרְוָתָֽן׃
Deutsch: Die Blöße deiner Schwester, der Tochter deines Vaters oder der Tochter deiner Mutter, geboren im Haus oder draußen - ihre Blöße sollst du nicht entblößen.

Kommentar: ערות אחותך בת־אביך או בת־אמך מולדת בית או מולדת חוץ לא תגלה ערותן verbietet umfassend den Geschwisterinzest. ערות אחותך בת־אביך או בת־אמך (die Blöße deiner Schwester, der Tochter deines Vaters oder der Tochter deiner Mutter) erfasst sowohl Vollgeschwister als auch Halbgeschwister väterlicherseits oder mütterlicherseits.
מולדת בית או מולדת חוץ (geboren im Haus oder draußen) - מולדת (geboren) als Partizip feminin von ילד. בית (im Haus) zeigt eheliche Geburt, חוץ (draußen) zeigt außereheliche Geburt. Die Unterscheidung zeigt, dass der Geburtsort/Umstand irrelevant für das Verbot ist.
לא תגלה ערותן (ihre Blöße sollst du nicht entblößen) - ערותן (ihre Blöße) mit feminin Plural-Suffix bezieht sich auf alle genannten Schwesterkategorien.
בת־אביך או בת־אמך zeigt systematische Erfassung aller Halbgeschwister-Varianten. מולדת בית או מולדת חוץ betont, dass Legitimität irrelevant für das Inzestverbot ist. ערותן im Plural zeigt kollektives Verbot aller Schwesterkategorien.
Die LXX übersetzt אחותך mit ἀδελφῆς σου (deiner Schwester), מולדת בית mit γεννηθείσης ἐν οἴκῳ (im Haus geborenen) und מולדת חוץ mit γεννηθείσης ἔξω (draußen geborenen).
Die Satzstruktur zeigt umfassendes Geschwisterverbot: Grundbezeichnung + väterliche/mütterliche Spezifikation + Geburtsumstände + kollektives Verbot.
Dieser Vers etabliert das umfassende Geschwisterinzest-Verbot unabhängig von Legitimität oder Geburtsumständen.
Leviticus 18,10
Hebräisch: עֶרְוַ֤ת בַּת־בִּנְךָ֙ א֣וֹ בַֽת־בִּתְּךָ֔ לֹ֥א תְגַלֶּ֖ה עֶרְוָתָ֑ן כִּ֥י עֶרְוָתְךָ֖ הֵֽנָּה׃
Deutsch: Die Blöße der Tochter deines Sohnes oder der Tochter deiner Tochter - ihre Blöße sollst du nicht entblößen, denn es ist deine Blöße.

Kommentar: ערות בת־בנך או בת־בתך לא תגלה ערותן כי ערותך הנה verbietet Verkehr mit Enkelinnen. ערות בת־בנך או בת־בתך (die Blöße der Tochter deines Sohnes oder der Tochter deiner Tochter) erfasst beide Enkelinnen-Linien. לא תגלה ערותן (ihre Blöße sollst du nicht entblößen) mit Plural-Suffix.
כי ערותך הנה (denn es ist deine Blöße) - הנה (sie sind) als feminin Plural zeigt, dass die Enkelinnen als Verlängerung der eigenen Person betrachtet werden. Die Begründung zeigt eine Art genealogischen Narzissmus: Verkehr mit Nachkommen ist Verkehr mit sich selbst.
בת־בנך או בת־בתך zeigt systematische Erfassung beider Enkelinnen-Linien. ערותך הנה etabliert das Prinzip genealogischer Identität: Nachkommen als Fortsetzung der eigenen Person. Die Begründung unterscheidet sich von den vorherigen Verwandtschaftsargumenten.
Die LXX übersetzt בת־בנך mit θυγατρὸς υἱοῦ σου (Tochter deines Sohnes), בת־בתך mit θυγατρὸς θυγατρός σου (Tochter deiner Tochter) und ערותך הנה mit ἀσχημοσύνη σή ἐστιν (deine Schande ist es).
Die Satzstruktur zeigt Enkelinnen-Verbot: beide Enkelinnen-Linien + kollektives Verbot + Begründung durch genealogische Selbstidentifikation.
Dieser Vers verbietet Verkehr mit Enkelinnen durch das Prinzip genealogischer Identität: sie sind Fortsetzungen der eigenen Person.
Leviticus 18,11
Hebräisch: עֶרְוַ֨ת בַּת־אֵ֤שֶׁת אָבִ֨יךָ֙ מוֹלֶ֣דֶת אָבִ֔יךָ אֲחוֹתְךָ֖ הִ֑וא לֹ֥א תְגַלֶּ֖ה עֶרְוָתָֽהּ׃
Deutsch: Die Blöße der Tochter der Frau deines Vaters, die deinem Vater gezeugt ist - sie ist deine Schwester, ihre Blöße sollst du nicht entblößen.

Kommentar: ערות בת־אשת אביך מולדת אביך אחותך הוא לא תגלה ערותה präzisiert das Halbschwester-Verbot. ערות בת־אשת אביך מולדת אביך (die Blöße der Tochter der Frau deines Vaters, die deinem Vater gezeugt ist) - בת־אשת אביך (Tochter der Frau deines Vaters) könnte theoretisch auch eine Stieftochter ohne Blutsverwandtschaft meinen, deshalb die Präzisierung מולדת אביך (die deinem Vater gezeugt ist). מולדת (gezeugt) als Partizip feminin von ילד im Hifil - das Hifil zeigt, dass der Vater als Erzeuger fungiert.
אחותך הוא לא תגלה ערותה (sie ist deine Schwester, ihre Blöße sollst du nicht entblößen) identifiziert sie explizit als אחות (Schwester) trotz unterschiedlicher Mütter.
בת־אשת אביך vs. מולדת אביך unterscheidet zwischen rechtlicher und biologischer Beziehung. אחותך הוא bekräftigt die Schwesteridentität trotz verschiedener Mütter. Die Präzisierung schließt reine Stieftöchter ohne Blutsverwandtschaft aus.
Die LXX fügt zur Klarstellung hinzu: ὁμοπατρία ἀδελφή σού ἐστιν (sie ist deine Halbschwester väterlicherseits), was die komplexe Verwandtschaftsbeziehung präzisiert.
Die Satzstruktur zeigt präzisiertes Halbschwester-Verbot: rechtliche Beziehung + biologische Präzisierung + Schwesteridentifikation + Verbot.
Dieser Vers präzisiert das Halbschwester-Verbot durch Unterscheidung zwischen Stieftöchtern und biologischen Halbschwestern.
Leviticus 18,12
Hebräisch: עֶרְוַ֥ת אֲחוֹת־אָבִ֖יךָ לֹ֣א תְגַלֵּ֑ה שְׁאֵ֥ר אָבִ֖יךָ הִֽוא׃
Deutsch: Die Blöße der Schwester deines Vaters sollst du nicht entblößen; sie ist die Blutsverwandte deines Vaters.

Kommentar: ערות אחות־אביך לא תגלה שאר אביך הוא verbietet Verkehr mit der Tante väterlicherseits. ערות אחות־אביך לא תגלה (die Blöße der Schwester deines Vaters sollst du nicht entblößen) - אחות־אביך (Schwester deines Vaters) als väterliche Tante.
שאר אביך הוא (sie ist die Blutsverwandte deines Vaters) - שאר (Blutsverwandter) aus V. 6, hier als Begründung für das Verbot. הוא bezieht sich auf אחות־אביך und erklärt sie als שאר אביך.
אחות־אביך zeigt die erste Generation aufwärts in der Seitenlinie. שאר אביך etabliert das Prinzip, dass die Blutsverwandten der Eltern ebenfalls tabu sind. Die Begründung zeigt indirekte Verwandtschaft durch den Vater.
Die LXX übersetzt אחות־אביך mit ἀδελφῆς πατρός σου (Schwester deines Vaters) und שאר אביך הוא mit συγγενὴς πατρός σού ἐστιν (Verwandte deines Vaters ist sie).
Die Satzstruktur zeigt väterliches Tantenverbot: väterliche Tante + Verbot + Begründung durch väterliche Blutsverwandtschaft.
Dieser Vers verbietet Verkehr mit der väterlichen Tante als Blutsverwandter des Vaters.
Leviticus 18,13
Hebräisch: עֶרְוַ֥ת אֲחוֹת־אִמְּךָ֖ לֹ֣א תְגַלֵּ֑ה כִּֽי־שְׁאֵ֥ר אִמְּךָ֖ הִֽוא׃
Deutsch: Die Blöße der Schwester deiner Mutter sollst du nicht entblößen, denn sie ist die Blutsverwandte deiner Mutter.

Kommentar: ערות אחות־אמך לא תגלה כי־שאר אמך הוא entspricht V. 12 für die mütterliche Seite. ערות אחות־אמך לא תגלה (die Blöße der Schwester deiner Mutter sollst du nicht entblößen) - אחות־אמך (Schwester deiner Mutter) als mütterliche Tante.
כי־שאר אמך הוא (denn sie ist die Blutsverwandte deiner Mutter) - כי (denn) macht die Begründung expliziter als das einfache הוא in V. 12. שאר אמך (Blutsverwandte deiner Mutter) entspricht שאר אביך aus V. 12.
אחות־אמך zeigt die parallele Behandlung mütterlicher und väterlicher Verwandtschaft. כי־שאר אמך mit כי betont die kausale Begründung stärker als V. 12. Die Parallelität zeigt Gleichbehandlung beider Elternlinien.
Die LXX übersetzt אחות־אמך mit ἀδελφῆς μητρός σου (Schwester deiner Mutter) und שאר אמך הוא mit συγγενὴς μητρός σού ἐστιν (Verwandte deiner Mutter ist sie).
Die Satzstruktur zeigt mütterliches Tantenverbot: mütterliche Tante + Verbot + verstärkte Begründung durch mütterliche Blutsverwandtschaft.
Dieser Vers vervollständigt das Tantenverbot durch Einschluss der mütterlichen Tante als Blutsverwandter der Mutter.
Leviticus 18,14
Hebräisch: עֶרְוַ֥ת אֲחִֽי־אָבִ֖יךָ לֹ֣א תְגַלֵּ֑ה אֶל־אִשְׁתּוֹ֙ לֹ֣א תִקְרַ֔ב דֹּדָתְךָ֖ הִֽוא׃
Deutsch: Die Blöße des Bruders deines Vaters sollst du nicht entblößen: seiner Frau sollst du nicht nahen, sie ist deine Tante.

Kommentar: ערות אחי־אביך לא תגלה אל־אשתו לא תקרב דדתך הוא verbietet sowohl homosexuellen Verkehr mit dem Onkel als auch heterosexuellen Verkehr mit dessen Frau. ערות אחי־אביך לא תגלה (die Blöße des Bruders deines Vaters sollst du nicht entblößen) verbietet direkten Verkehr mit dem väterlichen Onkel. אחי־אביך (Bruder deines Vaters) als väterlicher Onkel.
אל־אשתו לא תקרב דדתך הוא (seiner Frau sollst du nicht nahen, sie ist deine Tante) - אל־אשתו לא תקרב wechselt von גלה ערוה zu קרב אל als Variante der Verkehrsumschreibung. דדתך (deine Tante) - דודה als spezifische Bezeichnung für Onkels Frau.
ערות אחי־אביך zeigt das erste explizite homosexuelle Verbot in der Liste. אל־אשתו לא תקרב behandelt die Onkels Frau getrennt vom Onkel selbst. דדתך הוא etabliert דודה als technischen Begriff für Tante durch Heirat.
Die LXX übersetzt אחי־אביך mit ἀδελφοῦ πατρός σου (Bruder deines Vaters), אל־אשתו mit πρὸς γυναῖκα αὐτοῦ (zu seiner Frau) und דדתך mit τήθη σού (deine Tante).
Die Satzstruktur zeigt doppeltes Onkelverbot: direktes Verbot des Onkels + indirektes Verbot durch Ehefrau + Tanten Identifikation.
Dieser Vers verbietet sowohl direkten Verkehr mit dem väterlichen Onkel als auch indirekten durch dessen Ehefrau.
Leviticus 18,15
Hebräisch: עֶרְוַ֥ת כַּלָּתְךָ֖ לֹ֣א תְגַלֵּ֑ה אֵ֤שֶׁת בִּנְךָ֙ הִ֔וא לֹ֥א תְגַלֶּ֖ה עֶרְוָתָֽהּ׃
Deutsch: Die Blöße deiner Schwiegertochter sollst du nicht entblößen; sie ist die Frau deines Sohnes, du sollst ihre Blöße nicht entblößen.

Kommentar: ערות כלתך לא תגלה אשת בנך הוא לא תגלה ערותה verbietet Verkehr mit der Schwiegertochter. ערות כלתך לא תגלה (die Blöße deiner Schwiegertochter sollst du nicht entblößen) - כלה (Schwiegertochter) als Ehefrau des Sohnes.
אשת בנך הוא לא תגלה ערותה (sie ist die Frau deines Sohnes, du sollst ihre Blöße nicht entblößen) - אשת בנך (Frau deines Sohnes) erläutert כלתך und zeigt die Beziehung zum Sohn als Verbotsgrund. Die Wiederholung לא תגלה ערותה verstärkt das Verbot.
כלתך als juridischer Begriff für die Schwiegertochter. אשת בנך הוא zeigt die Begründung durch die Sohn-Ehefrau-Beziehung. Die emphatische Wiederholung zeigt die Schwere dieses Verstoßes.
Die LXX übersetzt כלתך mit νύμφης σου (deiner Schwiegertochter), אשת בנך mit γυνὴ υἱοῦ σου (Frau deines Sohnes) und wiederholt οὐκ ἀποκαλύψεις (du sollst nicht enthüllen).
Die Satzstruktur zeigt Schwiegertochter Verbot: Schwiegertochter-Verbot + Begründung durch Sohn Beziehung + emphatische Wiederholung.
Dieser Vers verbietet Verkehr mit der Schwiegertochter als Verletzung der Sohn-Ehefrau-Beziehung.
Leviticus 18,16
Hebräisch: עֶרְוַ֥ת אֵֽשֶׁת־אָחִ֖יךָ לֹ֣א תְגַלֵּ֑ה עֶרְוַ֥ת אָחִ֖יךָ הִֽוא׃
Deutsch: Die Blöße der Frau deines Bruders sollst du nicht entblößen; es ist die Blöße deines Bruders.

Kommentar: ערות אשת־אחיך לא תגלה ערות אחיך הוא verbietet Verkehr mit der Schwägerin. ערות אשת־אחיך לא תגלה (die Blöße der Frau deines Bruders sollst du nicht entblößen) - אשת־אחיך (Frau deines Bruders) als Schwägerin.
ערות אחיך הוא (es ist die Blöße deines Bruders) entspricht der Begründung aus V. 8 für die Stiefmutter: die Ehefrau repräsentiert die Ehre und die sexuellen Rechte des Ehemannes. Der Verkehr mit der Schwägerin verletzt die Bruderehre.
אשת־אחיך zeigt die horizontale Verwandtschaftslinie im Gegensatz zu den vertikalen Linien. ערות אחיך הוא etabliert das Prinzip der ehelichen Stellvertretung: die Ehefrau als Verlängerung der männlichen Ehre. Die Parallelität zu V. 8 zeigt systematische Anwendung dieses Prinzips.
Die LXX übersetzt אשת־אחיך mit γυναικὸς ἀδελφοῦ σου (Frau deines Bruders) und ערות אחיך הוא mit ἀσχημοσύνη ἀδελφοῦ σού ἐστιν (Schande deines Bruders ist es).
Die Satzstruktur zeigt Schwägerinverbot: Bruderfrau-Verbot + Begründung durch Bruderehrverletzung.
Dieser Vers verbietet Verkehr mit der Schwägerin als Verletzung der brüderlichen Ehre und sexuellen Rechte.
Leviticus 18,17
Hebräisch: עֶרְוַ֥ת אִשָּׁ֛ה וּבִתָּ֖הּ לֹ֣א תְגַלֵּ֑ה אֶת־בַּת־בְּנָהּ֩ וְאֶת־בַּת־בִּתָּ֨הּ לֹ֤א תִקַּח֙ לְגַלּ֣וֹת עֶרְוָתָ֔הּ שַׁאֲרָ֥ה הֵ֖נָּה זִמָּ֥ה הִֽוא׃
Deutsch: Die Blöße einer Frau und ihrer Tochter sollst du nicht entblößen; die Tochter ihres Sohnes und die Tochter ihrer Tochter sollst du nicht nehmen, um ihre Blöße zu entblößen; sie sind Blutsverwandte: Es ist eine Schandtat.

Kommentar: ערות אשה ובתה לא תגלה את־בת־בנה ואת־בת־בתה לא תקח לגלות ערותה שארה הנה זמה הוא verbietet Verkehr mit einer Frau und ihren weiblichen Nachkommen. ערות אשה ובתה לא תגלה (die Blöße einer Frau und ihrer Tochter sollst du nicht entblößen) zeigt das grundsätzliche Verbot der Mutter-Tochter-Kombination.
את־בת־בנה ואת־בת־בתה לא תקח לגלות ערותה (die Tochter ihres Sohnes und die Tochter ihrer Tochter sollst du nicht nehmen, um ihre Blöße zu entblößen) erweitert auf die Enkelinnen. לא תקח (du sollst nicht nehmen) im Qal-Imperfekt wechselt von גלה zu לקח (nehmen) - zeigt Heirat oder dauernde Beziehung, nicht nur einmaligen Verkehr.
שארה הנה זמה הוא (sie sind Blutsverwandte: Es ist eine Schandtat) - שארה (Blutsverwandte) als feminin Plural von שאר. זמה (Schandtat) als besonders schwere moralische Verfehlung, stärker als einfache Übertretung.
אשה ובתה zeigt das erste Kombinationsverbot. לא תקח לגלות zeigt dauerhafte Beziehung vs. einmaligen Verkehr. שארה הנה etabliert alle als שאר trotz indirekter Verwandtschaft. זמה als Qualifikation der besonderen Schwere.
Die LXX übersetzt שארה הנה זמה הוא (sha'arah henna zimma hi - "sie sind Blutsverwandte, es ist Unzucht") als οἰκεῖαι γάρ σού εἰσιν, ἀσέβημά ἐστιν (denn sie sind deine Verwandten, es ist Gottlosigkeit), was eine religiöse statt einer sexuellen Kategorisierung verwendet.
Die Satzstruktur zeigt generationenübergreifendes Verbot: Mutter-Tochter-Verbot + Erweiterung auf Enkelinnen + Dauerhaftigkeitsbetonung + Verwandtschaftsbegründung + Schwerequalifikation.
Dieser Vers verbietet alle Kombinationen einer Frau mit ihren weiblichen Nachkommen als besonders schwere Schandtat.
Leviticus 18,18
Hebräisch: וְאִשָּׁ֥ה אֶל־אֲחֹתָ֖הּ לֹ֣א תִקָּ֑ח לִצְרֹ֗ר לְגַלּ֧וֹת עֶרְוָתָ֛הּ עָלֶ֖יהָ בְּחַיֶּֽיהָ׃
Deutsch: Und du sollst nicht eine Frau zu ihrer Schwester nehmen, um sie eifersüchtig zu machen, indem du ihre Blöße neben ihr entblößt bei ihrem Leben.

Kommentar: ואשה אל־אחתה לא תקח לצרר לגלות ערותה עליה בחייה verbietet Schwesterpolygamie. ואשה אל־אחתה לא תקח (und eine Frau zu ihrer Schwester sollst du nicht nehmen) - לא תקח (du sollst nicht nehmen) zeigt Heiratsverbot. אל־אחתה (zu ihrer Schwester) zeigt die Hinzufügung einer zweiten Schwester.
לצרר לגלות ערותה עליה בחייה (um sie eifersüchtig zu machen, indem du ihre Blöße neben ihr entblößt bei ihrem Leben) - לצרר (um eifersüchtig zu machen) im Hifil-Infinitiv-Constructus von צרר, das Hifil zeigt kausatives Verursachen von Eifersucht. עליה (neben ihr) zeigt die Anwesenheit der ersten Frau. בחייה (bei ihrem Leben) zeigt, dass das Verbot nur zu Lebzeiten gilt.
לצרר zeigt den psychologischen Zweck des Verbots: Verhinderung von Eifersucht. עליה betont die demütigende Anwesenheit der Rivalin. בחייה impliziert, dass nach dem Tod der ersten Schwester die Heirat der zweiten erlaubt ist.
Die LXX übersetzt לצרר (litzror - "um zu bedrängen/zur Rivalin zu machen") als ἀντίζηλον (als Nebenbuhlerin), was den psychologischen Aspekt der Polygamie verdeutlicht.
Die Satzstruktur zeigt Schwesterpolygamie-Verbot: Heiratsverbot + Eifersuchtsbegründung + zeitliche Begrenzung auf Lebzeiten.
Dieser Vers verbietet die gleichzeitige Ehe mit zwei Schwestern zur Verhinderung familiärer Eifersucht.
Leviticus 18,19
Hebräisch: וְאֶל־אִשָּׁ֖ה בְּנִדַּ֣ת טֻמְאָתָ֑הּ לֹ֣א תִקְרַ֔ב לְגַלּ֖וֹת עֶרְוָתָֽהּ׃
Deutsch: Und einer Frau in der Unreinheit ihrer Absonderung sollst du nicht nahen, um ihre Blöße zu entblößen.

Kommentar: ואל־אשה בנדת טמאתה לא תקרב לגלות ערותה verbietet Verkehr während der Menstruation. ואל־אשה בנדת טמאתה לא תקרב (und einer Frau in der Unreinheit ihrer Absonderung sollst du nicht nahen) - בנדת טמאתה (in der Unreinheit ihrer Absonderung) als Genitivkonstruktion zeigt die menstruale Unreinheit. נדה (Absonderung/Menstruation) aus Lev 15,19ff.
לגלות ערותה (um ihre Blöße zu entblößen) zeigt den Zweck der verbotenen Annäherung. לא תקרב (du sollst nicht nahen) verwendet קרב statt גלה als Variante der Verkehrsumschreibung.
נדת טמאתה als doppelte Bezeichnung für menstruale Unreinheit. Das Verbot bezieht sich auf die Zeit der aktiven Menstruation, nicht auf die gesamte נדה-Periode. לא תקרב לגלות zeigt doppelte euphemistische Umschreibung.
Die LXX übersetzt בנדת טמאתה mit ἐν ἀφέδρῳ ἀκαθαρσίας αὐτῆς (in der Absonderung ihrer Unreinheit), לא תקרב mit οὐ προσελεύσῃ (du wirst nicht nahen) und לגלות ערותה mit ἀποκαλύψαι ἀσχημοσύνην αὐτῆς (ihre Schande zu enthüllen).
Die Satzstruktur zeigt Menstruationsverbot: zeitliche Einschränkung der Geschlechtsbeziehung + euphemistische Verkehrsumschreibung.
Dieser Vers verbietet Geschlechtsverkehr während der aktiven Menstruation der Frau.
Leviticus 18,20
Hebräisch: וְאֶל־אֵ֙שֶׁת֙ עֲמִֽיתְךָ֔ לֹא־תִתֵּ֥ן שְׁכָבְתְךָ֖ לְזָ֑רַע לְטָמְאָה־בָֽהּ׃
Deutsch: Und zur Frau deines Nächsten sollst du nicht geben deinen Erguss zur Besamung, um durch sie unrein zu werden.

Kommentar: ואל־אשת עמיתך לא־תתן שכבתך לזרע לטמאה־בה verbietet Ehebruch. ואל־אשת עמיתך (und zur Frau deines Nächsten) - עמית (Nächster/Volksgenosse) zeigt den israelitischen Nachbarn. לא־תתן שכבתך לזרע (sollst du nicht geben deinen Erguss zur Besamung) - תתן (du sollst geben) im Qal-Imperfekt, שכבתך (deinen Erguss) als euphemistische Bezeichnung für Samen, לזרע (zur Besamung) zeigt den Zweck.
לטמאה־בה (um durch sie unrein zu werden) - לטמאה (um unrein zu werden) im Qal-Infinitiv-Constructus zeigt die Folge des Ehebruchs: rituelle Unreinheit. בה (durch sie) zeigt die Frau als Quelle der Unreinheit.
עמיתך betont, dass Ehebruch Verletzung der Gemeinschaftssolidarität ist. שכבתך לזרע als besonders explizite Formulierung betont die Zeugungsabsicht. לטמאה־בה zeigt, dass Ehebruch rituelle Unreinheit bewirkt.
Die LXX übersetzt עמיתך mit πλησίον σου (deines Nächsten), שכבתך לזרע mit κοίτην σπέρματός σου (Lager deines Samens) und לטמאה־בה mit μιανθῆναι πρὸς αὐτήν (durch sie befleckt zu werden).
Die Satzstruktur zeigt Ehebruchverbot: Nachbarsfrau + explizite Zeugungsformulierung + Unreinheitsfolge.
Dieser Vers verbietet Ehebruch als Verletzung der Gemeinschaftssolidarität mit ritueller Unreinheitsfolge.
Leviticus 18,21
Hebräisch: וּמִזַּרְעֲךָ֥ לֹא־תִתֵּ֖ן לְהַעֲבִ֣יר לַמֹּ֑לֶךְ וְלֹ֧א תְחַלֵּ֛ל אֶת־שֵׁ֥ם אֱלֹהֶ֖יךָ אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und von deinen Nachkommen sollst du nicht hingeben, um sie für den Molech durchs Feuer gehen zu lassen. Du sollst den Namen deines Gottes nicht entweihen. Ich bin der Ewige.

Kommentar: ומזרעך לא־תתן להעביר למלך ולא תחלל את־שם אלהיך אני יהוה verbietet Kinderopfer für den Molech. ומזרעך לא־תתן להעביר למלך (und von deinen Nachkommen sollst du nicht hingeben, um sie für den Molech durchs Feuer gehen zu lassen) - מזרעך (von deinen Nachkommen) zeigt die eigenen Kinder. לא־תתן (du sollst nicht geben) im Qal-Imperfekt zeigt Überlassungsverbot. להעביר למלך (um sie für den Molech durchs Feuer gehen zu lassen) - להעביר (um durchgehen zu lassen) im Hifil-Infinitiv-Constructus, das Hifil zeigt kausatives Durchführen. למלך (für den Molech) als kanaanäische Gottheit, die Kinderopfer verlangte.
ולא תחלל את־שם אלהיך אני יהוה (du sollst den Namen deines Gottes nicht entweihen. Ich bin der Ewige) - ולא תחלל (und du sollst nicht entweihen) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt intensive Entweihung. את־שם אלהיך (den Namen deines Gottes) zeigt die Ehre JHWHs. Die abschließende Formel אני יהוה betont die Autorität.
מזרעך zeigt, dass es um die eigenen Kinder geht, nicht fremde. להעביר למלך als euphemistische Umschreibung für Kinderopfer durch Feuer. לא תחלל את־שם אלהיך zeigt, dass Molech-Verehrung JHWHs Ehre verletzt.
Die LXX interpretiert המלך (hamolech - "dem Molech") als ἄρχοντι (dem Herrscher/Fürsten), was die Gottheit entmythologisiert und als politische Autorität darstellt. Das hebräische להעביר (leha'avir - "vorübergehen lassen") wird als λατρεύειν (dienen/anbeten) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt Kinderopferverbot: eigene Nachkommen + Überlassungsverbot + Molech-Spezifikation + Gottesnamenschutz + göttliche Autorität.
Dieser Vers verbietet Molech-Kinderopfer als Entweihung von JHWHs Namen und Ehre.
Leviticus 18,22
Hebräisch: וְאֶת־זָכָר֙ לֹ֣א תִשְׁכַּ֔ב מִשְׁכְּבֵ֖י אִשָּׁ֑ה תּוֹעֵבָ֖ה הִֽוא׃
Deutsch: Und bei einem Mann sollst du nicht liegen, wie man bei einer Frau liegt: Es ist ein Gräuel.

Kommentar: ואת־זכר לא תשכב משכבי אשה תועבה הוא verbietet männliche Homosexualität. ואת־זכר לא תשכב (und bei einem Mann sollst du nicht liegen) - זכר (Mann/Männchen) betont die Geschlechtszugehörigkeit. לא תשכב (du sollst nicht liegen) im Qal-Imperfekt mit שכב als euphemistische Umschreibung für Geschlechtsverkehr.
משכבי אשה (wie man bei einer Frau liegt) - משכבי (Lager von) als Plural-Constructus von משכב (Lager/Beischlaf). Die Formulierung zeigt den Vergleich: was bei Frauen normal ist, ist bei Männern verboten.
תועבה הוא (es ist ein Gräuel) - תועבה (Gräuel) als stärkste Verurteilung ritueller oder moralischer Abscheu. הוא bezieht sich auf die Handlung.
זכר betont biologisches Geschlecht vs. איש (Mann) als sozialer Begriff. משכבי אשה zeigt hetero-normative Vergleichsgrundlage. תועבה als schärfste Qualifikation zeigt besondere Schwere dieses Verbots.
Die LXX übersetzt משכבי אשה (mishkevei isha - "Beischlaf einer Frau") als κοίτην γυναικός (Lager einer Frau), was eine euphemistischere Ausdrucksweise verwendet.
Die Satzstruktur zeigt homosexuelles Verbot: männliches Objekt + Verkehrsverbot + heteronormative Vergleichsgrundlage + Gräuelqualifikation.
Dieser Vers verbietet männliche Homosexualität als תועבה (Gräuel) durch Vergleich mit normativem heterosexuellem Verkehr.
Leviticus 18,23
Hebräisch: וּבְכָל־בְּהֵמָה֙ לֹא־תִתֵּ֣ן שְׁכָבְתְּךָ֔ לְטָמְאָה־בָ֖הּ וְאִשָּׁ֗ה לֹֽא־תַעֲמֹ֞ד לִפְנֵ֤י בְהֵמָה֙ לְרִבְעָ֔הּ תֶּ֖בֶל הִֽוא׃
Deutsch: Und bei keinem Tier sollst du liegen, um dich dadurch zu verunreinigen; und eine Frau soll sich nicht vor ein Tier hinstellen, um sich von ihm begatten zu lassen: Es ist eine schändliche Befleckung.

Kommentar: ובכל־בהמה לא־תתן שכבתך לטמאה־בה ואשה לא־תעמד לפני בהמה לרבעה תבל הוא verbietet Zoophilie für beide Geschlechter. ובכל־בהמה לא־תתן שכבתך לטמאה־בה (und bei keinem Tier sollst du liegen, um dich dadurch zu verunreinigen) - בכל־בהמה (bei keinem Tier) zeigt universelles Tierverbot. לא־תתן שכבתך entspricht V. 20 mit euphemistischer Samenformel. לטמאה־בה (um dich dadurch zu verunreinigen) zeigt die Unreinheitsfolge.
ואשה לא־תעמד לפני בהמה לרבעה תבל הוא (und eine Frau soll sich nicht vor ein Tier hinstellen, um sich von ihm begatten zu lassen: Es ist eine schändliche Befleckung) - לא־תעמד לפני בהמה (soll sich nicht vor ein Tier hinstellen) zeigt die weibliche Variante. לרבעה (um sich begatten zu lassen) - לרבע (begatten) als technischer Begriff für tierische Paarung. תבל הוא (es ist eine schändliche Befleckung) - תבל (schändliche Befleckung) als spezifische Bezeichnung für widernatürliche Vermischung.
בכל־בהמה zeigt universelle Anwendung auf alle Tierarten. תעמד לפני zeigt die empfangende Position der Frau. תבל als Begriff für kosmische Ordnungsverwirrung, stärker als תועבה.
Die LXX übersetzt בהמה (behema - "Vieh") als τετράπουν (Vierfüßler) und תבל (tevel - "Verworfenheit") als μυσερόν (Abscheulichkeit), was griechische moralische Terminologie verwendet.
Die Satzstruktur zeigt doppeltes Zoophilie-Verbot: männliche Variante mit Unreinheitsfolge + weibliche Variante mit Ordnungsverwirrung + schärfste Verurteilung.
Dieser Vers verbietet Zoophilie für beide Geschlechter als Unreinheit und kosmische Ordnungsverwirrung.
Leviticus 18,24
Hebräisch: אַל־תִּֽטַּמְּא֖וּ בְּכָל־אֵ֑לֶּה כִּ֤י בְכָל־אֵ֨לֶּה֙ נִטְמְא֣וּ הַגּוֹיִ֔ם אֲשֶׁר־אֲנִ֥י מְשַׁלֵּ֖חַ מִפְּנֵיכֶֽם׃
Deutsch: Verunreinigt euch nicht durch all dieses, denn durch all dieses haben sich die Nationen verunreinigt, die ich vor euch vertreibe.

Kommentar: אל־תטמאו בכל־אלה כי בכל־אלה נטמאו הגוים אשר־אני משלח מפניכם zeigt die Begründung der Verbote durch heidnische Praktiken. אל־תטמאו בכל־אלה (verunreinigt euch nicht durch all dieses) - אל־תטמאו (verunreinigt euch nicht) im Nifal-Imperfekt mit Negation, das Nifal zeigt reflexive Verunreinigung. בכל־אלה (durch all dieses) fasst alle vorherigen Verbote zusammen.
כי בכל־אלה נטמאו הגוים אשר־אני משלח מפניכם (denn durch all dieses haben sich die Nationen verunreinigt, die ich vor euch vertreibe) - נטמאו (haben sich verunreinigt) im Nifal-Perfekt zeigt vollendete Verunreinigung der Heiden. הגוים (die Nationen) als Kollektivbezeichnung für die Kanaanäer. אשר־אני משלח מפניכם (die ich vor euch vertreibe) - משלח (vertreibe) im Piel-Partizip, das Piel zeigt intensive Vertreibung.
תטמאו vs. נטמאו zeigt Imperativ vs. Perfekt: Israel soll sich nicht so verunreinigen wie die Heiden es getan haben. הגוים zeigt, dass diese Praktiken heidnischen Ursprungs sind. משלח מפניכם zeigt göttliche Vertreibung als Strafe für diese Sünden.
Die LXX übersetzt תטמאו mit μιανθῆτε (werdet befleckt), נטמאו mit ἐμιάνθησαν (wurden befleckt), הגוים mit τὰ ἔθνη (die Völker) und משלח mit ἐξαποστέλλω (ich sende weg).
Die Satzstruktur zeigt Verunreinigungswarnung: Verbot der Selbstverunreinigung + kausale Begründung durch heidnische Verunreinigung + göttliche Vertreibung als Folge.
Dieser Vers warnt vor Verunreinigung durch die verbotenen Praktiken, die zur Vertreibung der Kanaanäer führten.
Leviticus 18,25
Hebräisch: וַתִּטְמָ֣א הָאָ֔רֶץ וָאֶפְקֹ֥ד עֲוֹנָ֖הּ עָלֶ֑יהָ וַתָּקִ֥א הָאָ֖רֶץ אֶת־יֹשְׁבֶֽיהָ׃
Deutsch: Das Land wurde unrein, und ich suchte seine Schuld an ihm heim, und das Land spie seine Bewohner aus.

Kommentar: ותטמא הארץ ואפקד עונה עליה ותקא הארץ את־ישביה zeigt die kosmischen Folgen der Sünde. ותטמא הארץ (das Land wurde unrein) - ותטמא (und es wurde unrein) im Nifal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt, dass das Land selbst durch die Sünden unrein wurde. הארץ (das Land) als personifizierte Größe.
ואפקד עונה עליה (und ich suchte seine Schuld an ihm heim) - ואפקד (und ich suchte heim) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von פקד (heimsuchen/strafen). עונה (seine Schuld) mit maskulin Suffix bezieht sich auf das Land. עליה (an ihm) zeigt das Land als Objekt der Heimsuchung.
ותקא הארץ את־ישביה (und das Land spie seine Bewohner aus) - ותקא (und es spie aus) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von קיא (ausspeien/erbrechen). ישביה (seine Bewohner) zeigt die Kanaanäer als Ausgespiene.
ותטמא הארץ zeigt, dass Sünde das Land selbst kontaminiert. ואפקד עונה zeigt göttliche Vergeltung am Land. ותקא הארץ als drastische Metapher für Landverlust durch göttliches Gericht.
Die übersetzt ואפקד עונה עליה (wa'efqod avonahh aleha - "und ich suchte ihre Schuld an ihr heim") als καὶ ἀνταπέδωκα ἀδικίαν αὐτοῖς διʼ αὐτήν (und ich vergalt ihnen Ungerechtigkeit ihretwegen), was eine Vergeltungstheologie betont. Das hebräische ותקא (wataqia - "und sie spie aus") wird als προσώχθισεν (sie wurde angewidert/empört) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt Landvergeltung: Landverunreinigung + göttliche Schuldvergeltung + Land als ausspeiende Macht.
Dieser Vers zeigt das Land als moralisch reagierende Größe, die Sünder ausspeit.
Leviticus 18,26
Hebräisch: וּשְׁמַרְתֶּ֣ם אַתֶּ֗ם אֶת־חֻקֹּתַי֙ וְאֶת־מִשְׁפָּטַ֔י וְלֹ֣א תַעֲשׂ֔וּ מִכֹּ֖ל הַתּוֹעֵבֹ֣ת הָאֵ֑לֶּה הָֽאֶזְרָ֔ח וְהַגֵּ֖ר הַגָּ֥ר בְּתוֹכְכֶֽם׃
Deutsch: Ihr aber sollt meine Satzungen und meine Rechtsvorschriften beachten, und ihr sollt nichts tun von all diesen Gräueln, der Einheimische und der Fremde, der in eurer Mitte weilt –

Kommentar: ושמרתם אתם את־חקתי ואת־משפטי ולא תעשו מכל התועבת האלה האזרח והגר הגר בתוככם wiederholt die positive Alternative zu heidnischen Praktiken. ושמרתם אתם את־חקתי ואת־משפטי (ihr aber sollt meine Satzungen und meine Rechtsvorschriften beachten) - ושמרתם (und ihr sollt beachten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, אתם (ihr) als emphatisches Pronomen zeigt den Kontrast zu den Heiden. Die Formulierung entspricht V. 4-5.
ולא תעשו מכל התועבת האלה (und ihr sollt nichts tun von all diesen Gräueln) - ולא תעשו (und ihr sollt nicht tun) im Qal-Imperfekt mit Negation. מכל התועבת האלה (von all diesen Gräueln) - התועבת (die Gräuel) als Kollektivbezeichnung für alle verbotenen Praktiken.
האזרח והגר הגר בתוככם (der Einheimische und der Fremde, der in eurer Mitte weilt) zeigt universelle Anwendung auf alle Bewohner. אזרח (Einheimischer) vs. גר (Fremder) erfasst alle Bevölkerungsgruppen. הגר בתוככם (der in eurer Mitte weilt) betont die Ansässigkeit der Fremden.
אתם als emphatisches Pronomen betont den Kontrast zu הגוים. התועבת im Singular zeigt kollektive Charakterisierung aller Verbote. האזרח והגר zeigt, dass die Gesetze für alle Bewohner gelten, nicht nur für Israeliten.
Die LXX übersetzt הגר הגר בתוככם (hager hagar betochochem - "der Fremdling, der unter euch weilt") als ὁ προσγενόμενος προσήλυτος ἐν ὑμῖν (der hinzugekommene Proselyt unter euch), was religiöse Konversion impliziert.
Die Satzstruktur zeigt alternative Verpflichtung: emphatische Selbstverpflichtung + göttliche Gesetzesbeachtung + negative Abgrenzung von Gräueln + universelle Personenerfassung.
Dieser Vers etabliert die positive Verpflichtung aller Bewohner zur Beachtung göttlicher Gesetze als Alternative zu heidnischen Gräueln.
Leviticus 18,27
Hebräisch: כִּ֚י אֶת־כָּל־הַתּוֹעֵבֹ֣ת הָאֵ֔ל עָשׂ֥וּ אַנְשֵֽׁי־הָאָ֖רֶץ אֲשֶׁ֣ר לִפְנֵיכֶ֑ם וַתִּטְמָ֖א הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: denn alle diese Gräuel haben die Männer des Landes getan, die vor euch waren, und das Land ist unrein geworden –,

Kommentar: כי את־כל־התועבת האל עשו אנשי־הארץ אשר לפניכם ותטמא הארץ begründet das Verbot durch historische Erfahrung. כי את־כל־התועבת האל עשו אנשי־הארץ אשר לפניכם (denn alle diese Gräuel haben die Männer des Landes getan, die vor euch waren) - כי (denn) zeigt kausale Begründung. את־כל־התועבת האל (alle diese Gräuel) entspricht V. 26. עשו (haben getan) im Qal-Perfekt zeigt vollendete Handlungen.
אנשי־הארץ אשר לפניכם (die Männer des Landes, die vor euch waren) - אנשי־הארץ (Männer des Landes) als Bezeichnung für die Kanaanäer. אשר לפניכם (die vor euch waren) zeigt zeitliche Priorität und räumliche Verdrängung.
ותטמא הארץ (und das Land ist unrein geworden) entspricht V. 25 und zeigt die Folge der Gräuel.
את־כל־התועבת האל betont die Vollständigkeit der kanaanäischen Verfehlungen. אנשי־הארץ als spezifische Bezeichnung für die Urbevölkerung. אשר לפניכם zeigt ihre Vergangenheit vs. Israels Zukunft.
Die LXX übersetzt התועבת האל mit τὰ βδελύγματα ταῦτα (diese Gräuel), אנשי־הארץ mit οἱ ἄνθρωποι τῆς γῆς (die Menschen des Landes) und אשר לפניכם mit οἱ ὄντες πρότεροι ὑμῶν (die vor euch waren).
Die Satzstruktur zeigt historische Begründung: kausale Einleitung + vollständige Gräuelpraxis + Landbewohner-Identifikation + temporale Einordnung + Landverunreinigung als Folge.
Dieser Vers begründet die Verbote durch die vollständige Gräuelpraxis der vormaligen Landbewohner.
Leviticus 18,28
Hebräisch: וְלֹֽא־תָקִ֤יא הָאָ֨רֶץ֙ אֶתְכֶ֔ם בְּטַמַּאֲכֶ֖ם אֹתָ֑הּ כַּאֲשֶׁ֥ר קָאָ֛ה אֶת־הַגּ֖וֹי אֲשֶׁ֥ר לִפְנֵיכֶֽם׃
Deutsch: damit das Land euch nicht ausspeie, wenn ihr es verunreinigt, so wie es die Nation ausgespien hat, die vor euch war.

Kommentar: ולא־תקיא הארץ אתכם בטמאכם אתה כאשר קאה את־הגוי אשר לפניכם warnt vor derselben Landvertreibung. ולא־תקיא הארץ אתכם בטמאכם אתה (damit das Land euch nicht ausspeie, wenn ihr es verunreinigt) - ולא־תקיא (und nicht ausspeie) im Hifil-Imperfekt mit Negation als Warnung. הארץ אתכם zeigt das Land als Subjekt und Israel als potentielles Objekt der Ausspeiung. בטמאכם אתה (wenn ihr es verunreinigt) - בטמאכם (wenn ihr verunreinigt) im Piel-Infinitiv-Constructus mit Suffix, das Piel zeigt intensive Verunreinigung.
כאשר קאה את־הגוי אשר לפניכם (so wie es die Nation ausgespien hat, die vor euch war) - כאשר קאה (so wie es ausgespien hat) zeigt den Präzedenzfall. את־הגוי (die Nation) im Singular für das kollektive Volk. אשר לפניכם entspricht V. 27.
לא־תקיא im Hifil zeigt das Land als aktiv handelnde Macht. בטמאכם אתה zeigt bedingte Warnung: falls Israel das Land verunreinigt. כאשר קאה etabliert historischen Präzedenzfall als Warnung.
Die LXX erweitert die Metapher: ἵνα μὴ προσοχθίσῃ ὑμῖν ἡ γῆ (damit das Land nicht über euch empört wird), was die Erde als moralisch reagierendes Subjekt darstellt.
Die Satzstruktur zeigt bedingte Warnung: Landausspeiungsverhinderung + bedingte Verunreinigung + historischer Präzedenzfall als Warnung.
Dieser Vers warnt Israel vor derselben Landvertreibung durch Verunreinigung wie bei den Kanaanäern.
Leviticus 18,29
Hebräisch: כִּ֚י כָּל־אֲשֶׁ֣ר יַעֲשֶׂ֔ה מִכֹּ֖ל הַתּוֹעֵבֹ֣ת הָאֵ֑לֶּה וְנִכְרְת֛וּ הַנְּפָשׁ֥וֹת הָעֹשׂ֖וֹת מִקֶּ֥רֶב עַמָּֽם׃
Deutsch: Denn jeder, der irgendeinen von all diesen Gräueln tut, - die Seelen, die ihn tun, sollen aus der Mitte ihres Volkes ausgerottet werden.

Kommentar: כי כל־אשר יעשה מכל התועבת האלה ונכרתו הנפשות העשת מקרב עמם zeigt die Strafandrohung für Übertretungen. כי כל־אשר יעשה מכל התועבת האלה (denn jeder, der irgendeinen von all diesen Gräueln tut) - כי (denn) zeigt kausale Begründung für die Warnung. כל־אשר יעשה (jeder, der tut) zeigt universelle Anwendung. מכל התועבת האלה (von all diesen Gräueln) zeigt, dass bereits einer der Gräuel zur Strafe führt.
ונכרתו הנפשות העשת מקרב עמם (die Seelen, die ihn tun, sollen aus der Mitte ihres Volkes ausgerottet werden) - ונכרתו (und ausgerottet werden sollen) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt göttliche Strafvollstreckung. הנפשות העשת (die Seelen, die tun) - העשת (die Tuenden) als Partizip feminin Plural bezieht sich auf נפשות (Seelen). מקרב עמם (aus der Mitte ihres Volkes) zeigt Ausschluss aus der Gemeinschaft.
כל־אשר יעשה מכל zeigt: bereits eine Übertretung genügt für die Strafe. הנפשות העשת im Plural zeigt kollektive Anwendung auf alle Übertreter. ונכרתו als göttliche כרת-Strafe zeigt die schwerste Sanktion.
Die LXX übersetzt יעשה mit ποιήσῃ (tut), הנפשות העשת mit αἱ ψυχαὶ αἱ ποιοῦσαι (die Seelen, die tun) und ונכרתו mit ἐξολεθρευθήσονται (werden ausgerottet werden).
Die Satzstruktur zeigt Strafandrohung: kausale Begründung + universeller Täterkreis + Einzelübertretung als genügend + kollektive Ausrottungsstrafe.
Dieser Vers droht die כרת-Strafe (Ausrottung) für jeden an, der auch nur einen der genannten Gräuel begeht.
Leviticus 18,30
Hebräisch: וּשְׁמַרְתֶּ֣ם אֶת־מִשְׁמַרְתִּ֗י לְבִלְתִּ֨י עֲשׂ֜וֹת מֵחֻקּ֤וֹת הַתּוֹעֵבֹת֙ אֲשֶׁ֣ר נַֽעֲשׂ֣וּ לִפְנֵיכֶ֔ם וְלֹ֥א תִֽטַּמְּא֖וּ בָּהֶ֑ם אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und ihr sollt meine Anordnung beachten, nichts zu tun von den gräulichen Satzungen, die vor euch getan wurden, und euch nicht durch sie zu verunreinigen. Ich bin der Ewige, Euer Gott.

Kommentar: ושמרתם את־משמרתי לבלתי עשות מחקות התועבת אשר נעשו לפניכם ולא תטמאו בהם אני יהוה אלהיכם schließt das Kapitel mit umfassender Verpflichtung ab. ושמרתם את־משמרתי (und ihr sollt meine Anordnung beachten) - ושמרתם (und ihr sollt beachten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. משמרתי (meine Anordnung) als intensivere Form von משמרת zeigt besondere Sorgfaltspflicht.
לבלתי עשות מחקות התועבת אשר נעשו לפניכם (nichts zu tun von den gräulichen Satzungen, die vor euch getan wurden) - לבלתי עשות (um nicht zu tun) zeigt negativen Zweck. מחקות התועבת (von den gräulichen Satzungen) - חקות (Satzungen) als systematische Praktiken. אשר נעשו לפניכם (die vor euch getan wurden) entspricht V. 27.
ולא תטמאו בהם אני יהוה אלהיכם (und euch nicht durch sie zu verunreinigen. Ich bin der Ewige, Euer Gott) - ולא תטמאו (und nicht verunreinigen) im Nifal-Imperfekt wiederholt V. 24. Die abschließende Formel אני יהוה אלהיכם entspricht V. 2 und rahmt das Kapitel.
משמרתי als verstärkte Beachtungspflicht. חקות התועבת charakterisiert heidnische Praktiken als systematische Gräuel-Satzungen. Die Rahmung אני יהוה אלהיכם (V. 2, 30) betont göttliche Autorität.
Die LXX übersetzt משמרתי (mishmarti - "meine Ordnung") als τὰ προστάγματά μου (meine Gebote) und חקות התועבת (chuqqot hato'evot - "Satzungen der Gräuel") als τῶν νομίμων τῶν ἐβδελυγμένων (der abscheulichen Gesetze)..
Die Satzstruktur zeigt abschließende Verpflichtung: verstärkte Beachtungspflicht + negativer Zweck + historische Kontrastierung + Verunreinigungsverbot + göttliche Autoritätsbekräftigung.
Dieser Vers schließt das Kapitel mit der umfassenden Verpflichtung ab, sich von allen heidnischen Gräuel-Praktiken fernzuhalten.
Kapitel 18 etabliert ein umfassendes System sexualethischer und kultischer Verbote als Alternative zu heidnischen Praktiken. Die Struktur zeigt: 
1) Göttliche Autorität und Abgrenzungsgebot (V. 1-5): JHWH als alleinige Autorität etabliert radikale Abgrenzung von ägyptischen und kanaanäischen Praktiken mit der Lebensverheißung für Gesetzesgehorsam.
2) Umfassende Inzestverbote (V. 6-18): Das fundamentale Prinzip "niemand soll sich Blutsverwandten nähern" wird systematisch entfaltet: Eltern (V. 7-8), Geschwister aller Art (V. 9, 11), Enkelinnen (V. 10), Tanten beider Seiten (V. 12-13), Onkel und deren Frauen (V. 14), Schwiegertochter (V. 15), Schwägerin (V. 16), Frauen mit ihren Nachkommen (V. 17) und Schwesterpolygamie (V. 18). Die Begründungen variieren: Verwandtschaft (שאר בשר), Ehrenverletzung, genealogische Identität oder זמה (Schandtat).
3) Weitere Sexualverbote (V. 19-23): Verkehr während der Menstruation (V. 19), Ehebruch als Gemeinschaftsverletzung (V. 20), Molech-Kinderopfer als Gottesnamenschändung (V. 21), männliche Homosexualität als תועבה (Gräuel) (V. 22) und Zoophilie für beide Geschlechter als תבל (schändliche Befleckung) (V. 23).
4) Theologische Begründung und Warnungen (V. 24-30): Die Verbote werden durch die Vertreibung der Kanaanäer begründet, die sich durch diese Praktiken verunreinigten. Das Land selbst wird als moralisch reagierende Größe dargestellt, die Sünder "ausspeit". Die כרת-Strafe (Ausrottung) droht allen Übertretern.
Theologische Bedeutung: Das Kapitel zeigt Sexualität als sakrale Ordnung: alle sexuellen Beziehungen unterliegen göttlicher Regulierung. Die Verwandtschafts-Systematik schützt Familienstrukturen und verhindert Machtmissbrauch. Die Abgrenzung von heidnischen Praktiken dient der Erhaltung israelitischer Identität. Das Land als moralischer Akteur zeigt kosmische Dimensionen ethischen Verhaltens.
Besonderheiten: Die graduellen Begründungen (Verwandtschaft, Ehre, Identität) zeigen differenzierte Ethik. Die Einbeziehung der Fremden (גר) in alle Verbote zeigt universelle Gültigkeit im Land Israel. Die Rahmenstruktur (אני יהוה אלהיכם in V. 2 und 30) betont göttliche Autorität als einzige Grundlage der Sexualethik.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 18 zeigt in der LXX eine systematische Entmythologisierung und Moralisierung. Molech wird zum "Herrscher", die Erde wird zu einem moralisch reagierenden Subjekt, und Fremdlinge werden zu religiösen Konvertiten. Die sexualethischen Bestimmungen werden durch euphemistische griechische Terminologie gemildert, während die religiöse Dimension verstärkt wird. Dies deutet auf eine Anpassung an hellenistische Moralvorstellungen und diaspora-jüdische Verhältnisse hin.
Leviticus 19,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als Standardeinleitungsformel. וידבר (und er redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv - das Piel zeigt intensives, autoritatives göttliches Sprechen. לאמר (sagend) als Infinitiv-Constructus von אמר leitet das berühmte "Heiligkeitsgesetz" ein.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (er sprach) und לאמר mit λέγων (sagend).
Die Satzstruktur zeigt neue Offenbarungseinleitung: göttliches autoritatives Sprechen + Empfängeridentifikation + Redeeinleitung.
Dieser Vers leitet das zentrale Kapitel der praktischen Heiligung ein.
Leviticus 19,2
Hebräisch: דַּבֵּ֞ר אֶל־כָּל־עֲדַ֧ת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֛ל וְאָמַרְתָּ֥ אֲלֵהֶ֖ם קְדֹשִׁ֣ים תִּהְי֑וּ כִּ֣י קָד֔וֹשׁ אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Rede zu der ganzen Gemeinde der Kinder Jisra'els und sage ihnen: Heilig sollt ihr sein; denn heilig bin ich, der Ewige, euer Gott.

Kommentar: דבר אל־כל־עדת בני־ישראל ואמרת אלהם קדשים תהיו כי קדוש אני יהוה אלהיכם etabliert das Heiligkeitsprinzip. דבר אל־כל־עדת בני־ישראל (rede zu der ganzen Gemeinde der Kinder Israels) - דבר (rede) im Piel-Imperativ zeigt intensive Verkündigung. אל־כל־עדת (zu der ganzen Gemeinde) betont die universelle Adressierung aller Israeliten, nicht nur der Priester.
ואמרת אלהם קדשים תהיו (und sage ihnen: Heilig sollt ihr sein) - קדשים תהיו (heilig sollt ihr sein) im Qal-Imperfekt als Imperativ. קדושים (heilige) als Adjektiv Plural zeigt den geforderten Zustand.
כי קדוש אני יהוה אלהיכם (denn heilig bin ich, der Ewige, euer Gott) begründet die Forderung durch göttliche Heiligkeit. קדוש אני (heilig bin ich) etabliert die Begründung durch imitatio Dei.
כל־עדת בני־ישראל zeigt, dass Heiligkeit nicht nur priesterliches Privileg ist. קדשים תהיו als Imperativ zeigt Heiligung als Auftrag. כי קדוש אני etabliert das Prinzip der Gottesähnlichkeit als Heiligkeitsgrund.
Die LXX übersetzt עדת (edat - "Gemeinde") als συναγωγῇ (Synagoge/Versammlung), was zum technischen Begriff für jüdische Gemeindeversammlungen wird.
Die Satzstruktur zeigt Heiligkeitsauftrag: universelle Verkündigung + Heiligkeitsimperativ + Begründung durch göttliche Heiligkeit.
Dieser berühmte Vers etabliert die universelle Heiligungsforderung für ganz Israel nach dem Prinzip der imitatio Dei.
Leviticus 19,3
Hebräisch: אִ֣ישׁ אִמֹּ֤ו וְאָבִיו֙ תִּירָ֔אוּ וְאֶת־שַׁבְּתֹתַ֖י תִּשְׁמֹ֑רוּ אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Ihr sollt ein jeder seine Mutter und seinen Vater fürchten; und meine Schabbate sollt ihr beachten. Ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: איש אמו ואביו תיראו ואת־שבתתי תשמרו אני יהוה אלהיכם verbindet Elternehrung mit Sabbatheiligung. איש אמו ואביו תיראו (ihr sollt ein jeder seine Mutter und seinen Vater fürchten) - איש (jeder) zeigt individuelle Verpflichtung. אמו ואביו (seine Mutter und seinen Vater) zeigt die umgekehrte Reihenfolge zu Ex 20,12 (כבד את־אביך ואת־אמך), möglicherweise um beide Eltern gleichzusetzen. תיראו (ihr sollt fürchten) im Qal-Imperfekt - ירא (fürchten) ist stärker als כבד (ehren) im Dekalog.
ואת־שבתתי תשמרו (und meine Sabbate sollt ihr beachten) - שבתתי (meine Sabbate) im Plural kann alle Sabbate oder verschiedene Sabbattypen meinen. תשמרו (ihr sollt beachten) im Qal-Imperfekt zeigt kontinuierliche Beachtungspflicht.
אני יהוה אלהיכם (ich bin der Ewige, euer Gott) als Autoritätsformel.
איש zeigt individuelle Verantwortung trotz kollektiver Anrede. אמו ואביו mit umgekehrter Reihenfolge betont mütterliche Gleichberechtigung. תיראו vs. כבד zeigt verstärkte Elternautorität. Die Verbindung von Elternehrung und Sabbat zeigt beide als Autoritätsstrukturen.
Die LXX übersetzt איש mit ἕκαστος (jeder), תיראו mit φοβείσθω (soll fürchten), שבתתי mit τὰ σάββατά μου (meine Sabbate) und תשמרו mit φυλάσσεσθε (bewahrt).
Die Satzstruktur zeigt doppelte Autoritätsverpflichtung: individuelle Elternfurcht + kollektive Sabbatbeachtung + göttliche Autoritätsbekräftigung.
Dieser Vers verbindet Elternehrung und Sabbatheiligung als fundamentale Autoritätsstrukturen der Heiligung.
Leviticus 19,4
Hebräisch: אַל־תִּפְנוּ֙ אֶל־הָ֣אֱלִילִ֔ים וֵֽאלֹהֵי֙ מַסֵּכָ֔ה לֹ֥א תַעֲשׂ֖וּ לָכֶ֑ם אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Wendet euch nicht den Götzen zu, und gegossene Götter sollt ihr euch nicht machen. Ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: אל־תפנו אל־האלילים ואלהי מסכה לא תעשו לכם אני יהוה אלהיכם verbietet Götzendienst als Gegensatz zur Heiligung. אל־תפנו אל־האלילים (wendet euch nicht den Götzen zu) - אל־תפנו (wendet euch nicht) im Qal-Imperfekt mit Negation von פנה (sich wenden). האלילים (die Götzen) von אליל (Nichtigkeit/Götze), betont die Nichtigkeit der Götzen.
ואלהי מסכה לא תעשו לכם (und gegossene Götter sollt ihr euch nicht machen) - אלהי מסכה (gegossene Götter) zeigt die Herstellungsart. לא תעשו לכם (sollt ihr euch nicht machen) verbietet aktive Götzenherstellung.
אני יהוה אלהיכם (ich bin der Ewige, euer Gott) kontrastiert den wahren Gott mit den Götzen.
תפנו אל zeigt geistige Hinwendung/Aufmerksamkeit. אלילים als "Nichtigkeiten" betont die Wertlosigkeit der Götzen. אלהי מסכה zeigt konkrete Götzenherstellung. Der Kontrast אלילים/אלהי מסכה vs. יהוה אלהיכם betont die Exklusivität JHWHs.
Die LXX übersetzt אל־האלילים אל־תפנו (al-ha'elilim al-tifnu - "wendet euch nicht zu den Götzen") als οὐκ ἐπακολουθήσετε εἰδώλοις (ihr sollt den Götzen nicht nachfolgen), was eine aktivere Ablehnung ausdrückt.
Die Satzstruktur zeigt Götzenverbot: geistige Abwendung von Götzen + Herstellungsverbot + göttliche Exklusivitätsbetonung.
Dieser Vers etabliert die Exklusivität JHWHs durch Verbot sowohl der Götzenverehrung als auch der Götzenherstellung.
Leviticus 19,5
Hebräisch: וְכִ֧י תִזְבְּח֛וּ זֶ֥בַח שְׁלָמִ֖ים לַיהוָ֑ה לִֽרְצֹנְכֶ֖ם תִּזְבָּחֻֽהוּ׃
Deutsch: Und wenn ihr dem Ewigen ein Friedensopfer schlachtet, sollt ihr es zu eurer Wohlgefälligkeit schlachten.

Kommentar: וכי תזבחו זבח שלמים ליהוה לרצנכם תזבחהו regelt die ordnungsgemäße Opferpraxis. וכי תזבחו זבח שלמים ליהוה (und wenn ihr dem Ewigen ein Friedensopfer schlachtet) - וכי (und wenn) zeigt hypothetische Handlung. תזבחו (ihr schlachtet) im Qal-Imperfekt zeigt gewohnheitsmäßige Opferpraxis. זבח שלמים (Friedensopfer) als freiwilliges Gemeinschaftsopfer.
לרצנכם תזבחהו (zu eurer Wohlgefälligkeit sollt ihr es schlachten) - לרצנכם (zu eurer Wohlgefälligkeit) zeigt den Zweck: das Opfer soll göttliches Wohlgefallen erlangen. תזבחהו (sollt ihr es schlachten) im Qal-Imperfekt mit Objektsuffix zeigt die ordnungsgemäße Ausführung.
זבח שלמים als Gemeinschaftsopfer mit geteiltem Verzehr. לרצנכם zeigt die Absicht göttlichen Wohlgefallens. Die Betonung liegt auf der richtigen Gesinnung und Ausführung.
Die LXX übersetzt זבח שלמים mit θυσίαν σωτηρίου (Heilsopfer), לרצנכם mit δεκτὸν ὑμῖν (annehmbar für euch) und תזבחהו mit θύσετε αὐτήν (ihr werdet es opfern).
Die Satzstruktur zeigt Opferregelung: hypothetische Opferhandlung + Wohlgefälligkeitszweck + ordnungsgemäße Ausführung.
Dieser Vers betont die rechte Gesinnung und ordnungsgemäße Ausführung bei Friedensopfern.
Leviticus 19,6
Hebräisch: בְּי֧וֹם זִבְחֲכֶ֛ם יֵאָכֵ֖ל וּמִֽמָּחֳרָ֑ת וְהַנּוֹתָר֙ עַד־י֣וֹם הַשְּׁלִישִׁ֔י בָּאֵ֖שׁ יִשָּׂרֵֽף׃
Deutsch: An dem Tag, da ihr es schlachtet, soll es gegessen werden und am folgenden Tag; und was bis zum dritten Tag übrigbleibt, soll im Feuer verbrannt werden.

Kommentar: ביום זבחכם יאכל וממחרת והנותר עד־יום השלישי באש ישרף regelt die zeitlichen Verzehrgrenzen. ביום זבחכם יאכל וממחרת (an dem Tag, da ihr es schlachtet, soll es gegessen werden und am folgenden Tag) - ביום זבחכם (an dem Tag eures Schlachtens) zeigt den ersten erlaubten Tag. יאכל (soll gegessen werden) im Nifal-Imperfekt zeigt passive Verzehrerlaubnis. וממחרת (und am folgenden Tag) erweitert auf den zweiten Tag.
והנותר עד־יום השלישי באש ישרף (und was bis zum dritten Tag übrigbleibt, soll im Feuer verbrannt werden) - והנותר (und das Übrigbleibende) im Nifal-Partizip von יתר. עד־יום השלישי (bis zum dritten Tag) zeigt die Zeitgrenze. באש ישרף (soll im Feuer verbrannt werden) im Nifal-Imperfekt zeigt Vernichtungspflicht.
ביום זבחכם zeigt sofortigen Verzehrbeginn. וממחרת erlaubt zweitägigen Verzehr. הנותר zeigt alles nach dem zweiten Tag Übriggebliebene. באש ישרף zeigt vollständige Vernichtung zur Verhinderung von פגול.
Die LXX übersetzt ביום זבחכם mit ᾗ ἡμέρᾳ θύσητε (an dem Tag, an dem ihr opfert), ממחרת mit τῇ αὔριον (am nächsten Tag), הנותר mit τὸ καταλειφθέν (das Übriggelassene) und ישרף mit κατακαυθήσεται (wird verbrannt werden).
Die Satzstruktur zeigt zeitliche Verzehrregelung: zweittägige Verzehrerlaubnis + Übrigbleibsel-Vernichtung am dritten Tag.
Dieser Vers regelt die zeitlichen Grenzen für den Verzehr von Friedensopfern zur Vermeidung kultischer Verunreinigung.
Leviticus 19,7
Hebräisch: וְאִ֛ם הֵאָכֹ֥ל יֵאָכֵ֖ל בַּיּ֣וֹם הַשְּׁלִישִׁ֑י פִּגּ֥וּל ה֖וּא לֹ֥א יֵרָצֶֽה׃
Deutsch: Und wenn irgendetwas am dritten Tag gegessen wird, ist es ein Gräuel; es wird nicht wohlgefällig angenommen werden.

Kommentar: ואם האכל יאכל ביום השלישי פגול הוא לא ירצה zeigt die Folgen der Zeitüberschreitung. ואם האכל יאכל ביום השלישי (und wenn irgendetwas am dritten Tag gegessen wird) - האכל יאכל als infinitivus absolutus + finite Verbform zeigt emphatische Gewissheit: "wenn wirklich gegessen wird". ביום השלישי (am dritten Tag) zeigt die verbotene Zeit.
פגול הוא לא ירצה (ist es ein Gräuel; es wird nicht wohlgefällig angenommen werden) - פגול (Gräuel) als technischer Begriff für zeitlich verfallenes Opferfleisch. הוא bezieht sich auf das gegessene Fleisch. לא ירצה (wird nicht angenommen werden) im Nifal-Imperfekt zeigt göttliche Ablehnung.
האכל יאכל betont durch doppelte Formulierung die Gewissheit des Verstoßes. פגול als spezifischer Terminus für verfallenes Opferfleisch. לא ירצה zeigt, dass das ganze Opfer dadurch seine Wirksamkeit verliert.
Die LXX übersetzt פגול (piggul - "Verworfenes/Verdorbenes") als ἄθυτον (Ungeopfertes), was eine funktionale statt einer qualitativen Beschreibung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Verfallsfolgen: emphatische Zeitüberschreitung + Gräuel-Qualifikation + göttliche Verwerfung.
Dieser Vers etabliert פגול als technischen Begriff für zeitlich verfallenes Opferfleisch mit göttlicher Verwerfung.
Leviticus 19,8
Hebräisch: וְאֹֽכְלָיו֙ עֲוֹנֹ֣ו יִשָּׂ֔א כִּֽי־אֶת־קֹ֥דֶשׁ יְהוָ֖ה חִלֵּ֑ל וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מֵעַמֶּֽיהָ׃
Deutsch: Und wer es auch ist, er wird seine Schuld tragen, denn das Heilige des Ewigen hat er entweiht; und diese Seele soll aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden.

Kommentar: ואכליו עונו ישא כי־את־קדש יהוה חלל ונכרתה הנפש ההוא מעמיה zeigt die schwere Strafe für פגול-Verzehr. ואכליו עונו ישא (und wer es isst, wird seine Schuld tragen) - אכליו (sein Esser) mit Suffix bezieht sich auf das פגול. עונו ישא (wird seine Schuld tragen) im Qal-Imperfekt zeigt persönliche Verantwortung.
כי־את־קדש יהוה חלל (denn das Heilige des Ewigen hat er entweiht) - את־קדש יהוה (das Heilige des Ewigen) zeigt den geheiligten Status des Opferfleisches. חלל (hat entweiht) im Piel-Perfekt, das Piel zeigt intensive Entweihung.
ונכרתה הנפש ההוא מעמיה (und diese Seele soll aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden) - ונכרתה (und ausgerottet werden soll) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt die כרת-Strafe. הנפש ההוא (diese Seele) zeigt die individuelle Person.
אכליו zeigt persönliche Verantwortung des Verzehrers. את־קדש יהוה חלל zeigt, dass פגול-Verzehr Heiligkeitsentweihung ist. ונכרתה als כרת-Strafe zeigt die extreme Schwere der Verfehlung.
Die LXX übersetzt אכליו mit ὁ ἔσθων αὐτό (der es isst), עונו ישא mit ἁμαρτίαν λήμψεται (wird Sünde nehmen), חלל mit ἐβεβήλωσεν (hat entweiht) und ונכרתה mit ἐξολεθρευθήσεται (wird ausgerottet werden).
Die Satzstruktur zeigt schwere Bestrafung: persönliche Schuldverantwortung + Heiligkeitsentweihung + Ausrottungsstrafe.
Dieser Vers zeigt, dass פגול-Verzehr als Heiligkeitsentweihung die schwerste Strafe (כרת) nach sich zieht.
Leviticus 19,9
Hebräisch: וּֽבְקֻצְרְכֶם֙ אֶת־קְצִ֣יר אַרְצְכֶ֔ם לֹ֧א תְכַלֶּ֛ה פְּאַ֥ת שָׂדְךָ֖ לִקְצֹ֑ר וְלֶ֥קֶט קְצִֽירְךָ֖ לֹ֥א תְלַקֵּֽט׃
Deutsch: Und wenn ihr die Ernte eures Landes erntet, sollst du den Rand deines Feldes nicht vollständig abernten und keine Nachlese deiner Ernte halten.

Kommentar: ובקצרכם את־קציר ארצכם לא תכלה פאת שדך לקצר ולקט קצירך לא תלקט etabliert die Armenregelung bei der Ernte. ובקצרכם את־קציר ארצכם (und wenn ihr die Ernte eures Landes erntet) - בקצרכם (wenn ihr erntet) im Qal-Infinitiv-Constructus mit Suffix zeigt zeitliche Situation. קציר ארצכם (Ernte eures Landes) betont den Landbesitz.
לא תכלה פאת שדך לקצר (sollst du den Rand deines Feldes nicht vollständig abernten) - לא תכלה (du sollst nicht vollenden) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt vollständige Beendigung. פאת שדך (Rand deines Feldes) - פאה (Ecke/Rand) als technischer Begriff für Feldränder. לקצר (zu ernten) im Qal-Infinitiv-Constructus zeigt den Zweck.
ולקט קצירך לא תלקט (und keine Nachlese deiner Ernte halten) - לקט (Nachlese) als das Aufsammeln übriggebliebener Ähren. לא תלקט (du sollst nicht nachlesen) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt systematisches Aufsammeln.
פאת שדך als Feldränder für Arme. לא תכלה zeigt bewusste Unvollständigkeit. לקט als natürlich liegen gebliebene Ähren. Die Armenversorgung wird in die normale Erntepraxis integriert.
Die LXX übersetzt בקצרכם mit ἐν τῷ θερίζειν ὑμᾶς (beim Ernten durch euch), פאת mit τὰ ἄκρα (die Ränder), תכלה mit συντελέσητε (ihr werdet vollenden) und לקט mit καλάμην (Halme).
Die Satzstruktur zeigt Armenversorgung: Erntesituation + Verbot vollständiger Randaberntung + Verbot der Nachlese.
Dieser Vers etabliert die פאה (Feldrand) und לקט (Nachlese) als Armenversorgung durch bewusste Ernte-Unvollständigkeit.
Leviticus 19,10
Hebräisch: וְכַרְמְךָ֙ לֹ֣א תְעוֹלֵ֔ל וּפֶ֥רֶט כַּרְמְךָ֖ לֹ֣א תְלַקֵּ֑ט לֶֽעָנִ֤י וְלַגֵּר֙ תַּעֲזֹ֣ב אֹתָ֔ם אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und in deinem Weinberg sollst du nicht nachlesen, und die abgefallenen Beeren deines Weinbergs sollst du nicht auflesen: Für den Armen und für den Fremden sollst du sie zurücklassen. Ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: וכרמך לא תעולל ופרט כרמך לא תלקט לעני ולגר תעזב אתם אני יהוה אלהיכם erweitert die Armenversorgung auf Weinberge. וכרמך לא תעולל (und in deinem Weinberg sollst du nicht nachlesen) - כרמך (dein Weinberg) als zweite Kulturart nach Getreide. לא תעולל (du sollst nicht nachlesen) im Poel-Imperfekt von עלל - das Poel zeigt intensive Nachlese.
ופרט כרמך לא תלקט (und die abgefallenen Beeren deines Weinbergs sollst du nicht auflesen) - פרט (abgefallene Beeren) als natürlich herabgefallene Einzelbeeren. לא תלקט (du sollst nicht auflesen) im Piel-Imperfekt entspricht V. 9.
לעני ולגר תעזב אתם אני יהוה אלהיכם (für den Armen und für den Fremden sollst du sie zurücklassen. Ich bin der Ewige, euer Gott) - לעני ולגר (für den Armen und für den Fremden) spezifiziert die Begünstigten. תעזב אתם (sollst du sie zurücklassen) im Qal-Imperfekt zeigt bewusstes Zurücklassen.
תעולל als spezifischer weinbergbezogener Begriff. פרט als natürlich abgefallene Beeren vs. systematische Nachlese. לעני ולגר zeigt die beiden Hauptgruppen der Bedürftigen. תעזב zeigt aktives Zurücklassen für andere.
Die LXX übersetzt עולל (olel - "Nachlese halten") als ἐπανατρυγήσεις (du sollst nachernten) und פרט (peret - "abgefallene Beeren") als ῥῶγας (einzelne Trauben).
Die Satzstruktur zeigt erweiterte Armenversorgung: Weinberg-Nachlese-Verbot + Auflese-Verbot von Abgefallenem + Begünstigten-Spezifikation + göttliche Autorität.
Dieser Vers erweitert die Armenversorgung auf Weinberge und spezifiziert Arme und Fremde als Begünstigte.
Leviticus 19,11
Hebräisch: לֹ֖א תִּגְנֹ֑בוּ וְלֹא־תְכַחֲשׁ֥וּ וְלֹֽא־תְשַׁקְּר֖וּ אִ֥ישׁ בַּעֲמִיתֹֽו׃
Deutsch: Ihr sollt nicht stehlen; und ihr sollt nicht lügen und nicht trügerisch handeln einer gegen den anderen.

Kommentar: לא תגנבו ולא־תכחשו ולא־תשקרו איש בעמיתו verbietet drei Formen der Unehrlichkeit. לא תגנבו (ihr sollt nicht stehlen) im Qal-Imperfekt zeigt das grundsätzliche Eigentumsverbot. ולא־תכחשו (und ihr sollt nicht lügen) im Piel-Imperfekt von כחש - das Piel zeigt intensive Verleugnung oder Lüge, besonders in rechtlichen Kontexten.
ולא־תשקרו איש בעמיתו (und nicht trügerisch handeln einer gegen den anderen) - ולא־תשקרו (und ihr sollt nicht trügerisch handeln) im Piel-Imperfekt von שקר, das Piel zeigt betrügerisches Verhalten. איש בעמיתו (einer gegen seinen Volksgenossen) zeigt die Gemeinschaftsbeziehung als Kontext.
תגנבו als Eigentumsdelikt. תכחשו als Verleugnung von Tatsachen. תשקרו als aktive Täuschung. איש בעמיתו betont die Verletzung der Gemeinschaftssolidarität.
Die LXX unterteilt die Verbote präziser: לא תגנבו (lo tignovu) als οὐ κλέψετε, לא־תכחשו (lo-techacheshu) als οὐ ψεύσεσθε, und לא־תשקרו (lo-teshaqru) als οὐ συκοφαντήσει (ihr sollt nicht verleumden).
Die Satzstruktur zeigt Ehrlichkeitsgebot: drei Verbote von Diebstahl, Lüge und Betrug in Gemeinschaftsbeziehungen.
Dieser Vers etabliert drei fundamentale Ehrlichkeitsgebote für den Umgang innerhalb der Gemeinschaft.
Leviticus 19,12
Hebräisch: וְלֹֽא־תִשָּׁבְע֥וּ בִשְׁמִ֖י לַשָּׁ֑קֶר וְחִלַּלְתָּ֛ אֶת־שֵׁ֥ם אֱלֹהֶ֖יךָ אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und ihr sollt nicht falsch schwören bei meinem Namen, dass du den Namen deines Gottes entweihst. Ich bin der Ewige.

Kommentar: ולא־תשבעו בשמי לשקר וחללת את־שם אלהיך אני יהוה verbietet Meineid als Gottesnamenschändung. ולא־תשבעו בשמי לשקר (und ihr sollt nicht falsch schwören bei meinem Namen) - לא־תשבעו (ihr sollt nicht schwören) im Nifal-Imperfekt von שבע. בשמי (bei meinem Namen) zeigt JHWH als Eidgarant. לשקר (zur Lüge) zeigt den betrügerischen Zweck.
וחללת את־שם אלהיך אני יהוה (dass du den Namen deines Gottes entweihst. Ich bin der Ewige) - וחללת (und du entweihst) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Piel zeigt intensive Entweihung. את־שם אלהיך (den Namen deines Gottes) zeigt die Konsequenz des Meineids. אני יהוה als Selbstbezeichnung des Namensträgers.
תשבעו בשמי zeigt JHWH als Eidgarant. לשקר zeigt betrügerische Absicht. וחללת את־שם אלהיך zeigt, dass Meineid Gotteslästerung ist. אני יהוה betont die persönliche Betroffenheit JHWHs.
Die LXX übersetzt תשבעו mit ὀμεῖσθε (ihr werdet schwören), בשמי mit τῷ ὀνόματί μου (bei meinem Namen), לשקר mit ἐπὶ ψεύδει (auf Lüge) und וחללת mit βεβηλώσετε (ihr werdet entweihen).
Die Satzstruktur zeigt Meineidverbot: falscher Schwur bei göttlichem Namen + Gottesnamenschändung als Folge + göttliche Selbstbezeichnung.
Dieser Vers zeigt Meineid als direkte Gottesnamenschändung mit persönlicher Betroffenheit JHWHs.
Leviticus 19,13
Hebräisch: לֹֽא־תַעֲשֹׁ֥ק אֶת־רֵֽעֲךָ֖ וְלֹ֣א תִגְזֹ֑ל לֹֽא־תָלִ֞ין פְּעֻלַּ֥ת שָׂכִ֛יר אִתְּךָ֖ עַד־בֹּֽקֶר׃
Deutsch: Du sollst deinen Nächsten nicht bedrücken und ihn nicht berauben; der Lohn des Tagelöhners soll nicht bei dir über Nacht bleiben bis zum Morgen.

Kommentar: לא־תעשק את־רעך ולא תגזל לא־תלין פעלת שכיר אתך עד־בקר verbietet wirtschaftliche Ausbeutung. לא־תעשק את־רעך ולא תגזל (du sollst deinen Nächsten nicht bedrücken und nicht berauben) - לא־תעשק (du sollst nicht bedrücken) im Qal-Imperfekt von עשק zeigt systematische Ausbeutung. ולא תגזל (und nicht berauben) im Qal-Imperfekt von גזל zeigt gewaltsamen Raub.
לא־תלין פעלת שכיר אתך עד־בקר (der Lohn des Tagelöhners soll nicht bei dir über Nacht bleiben bis zum Morgen) - לא־תלין (soll nicht über Nacht bleiben) im Hifil-Imperfekt von לון, das Hifil zeigt kausatives Übernachten lassen. פעלת שכיר (Lohn des Tagelöhners) zeigt Tageslohn. אתך עד־בקר (bei dir bis zum Morgen) zeigt die Zeitgrenze.
עשק vs. גזל zeigt systematische vs. gewaltsame Beraubung. פעלת שכיר zeigt den besonders schutzbedürftigen Tagelöhner. לא־תלין zeigt die Pflicht zur sofortigen Lohnzahlung.
Die LXX übersetzt תעשק mit ἀδικήσῃς (du wirst unrecht tun), תגזל mit ἁρπάσῃς (du wirst rauben), תלין mit κοιμηθήσεται (wird schlafen) und פעלת שכיר mit μισθὸς μισθωτοῦ (Lohn des Lohnarbeiters).
Die Satzstruktur zeigt Wirtschaftsethik: Verbot systematischer und gewaltsamer Beraubung + spezifischer Schutz der Tagelöhner.
Dieser Vers schützt besonders die wirtschaftlich Schwachen durch Verbot der Ausbeutung und sofortige Lohnzahlung.
Leviticus 19,14
Hebräisch: לֹא־תְקַלֵּ֣ל חֵרֵ֔שׁ וְלִפְנֵ֣י עִוֵּ֔ר לֹ֥א תִתֵּ֖ן מִכְשֹׁ֑ל וְיָרֵ֥אתָ מֵּאֱלֹהֶ֖יךָ אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Du sollst einem Tauben nicht fluchen und vor einen Blinden sollst du keinen Anstoß legen, und du sollst dich fürchten vor deinem Gott. Ich bin der Ewige.

Kommentar: לא־תקלל חרש ולפני עור לא תתן מכשל ויראת מאלהיך אני יהוה schützt Behinderte vor Missbrauch. לא־תקלל חרש (du sollst einem Tauben nicht fluchen) - לא־תקלל (du sollst nicht fluchen) im Piel-Imperfekt von קלל, das Piel zeigt intensive Verfluchung. חרש (Tauber) kann den Fluch nicht hören und sich nicht verteidigen.
ולפני עור לא תתן מכשל (und vor einen Blinden sollst du keinen Anstoß legen) - לפני עור (vor einen Blinden) zeigt die Position der Gefahr. לא תתן מכשל (sollst du keinen Anstoß legen) im Qal-Imperfekt - מכשל (Stolperstein) kann wörtlich oder übertragen gemeint sein.
ויראת מאלהיך אני יהוה (und du sollst dich fürchten vor deinem Gott. Ich bin der Ewige) - ויראת (und du sollst fürchten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt die Begründung. מאלהיך (vor deinem Gott) als allsehender Zeuge.
חרש und עור als paradigmatische Beispiele für Hilflose. מכשל kann physische oder beratende Irreführung meinen. ויראת מאלהיך zeigt Gott als Anwalt der Hilflosen.
Die LXX übersetzt תקלל mit καταράσῃ (du wirst verfluchen), חרש mit κωφῷ (einem Tauben), עור mit τυφλοῦ (Blinden), מכשל mit σκάνδαλον (Anstoß) und ויראת mit φοβηθήσῃ (du wirst fürchten).
Die Satzstruktur zeigt Behindertenschutz: Verbot des Missbrauchs Hilfloser + Gottesfurcht als Kontrolle + göttliche Autorität.
Dieser Vers schützt Behinderte vor Missbrauch ihrer Hilflosigkeit mit Gottesfurcht als innerem Kontrollorgan.
Leviticus 19,15
Hebräisch: לֹא־תַעֲשׂ֥וּ עָ֨וֶל֙ בַּמִּשְׁפָּ֔ט לֹא־תִשָּׂ֣א פְנֵי־דָ֔ל וְלֹ֥א תֶהְדַּ֖ר פְּנֵ֣י גָד֑וֹל בְּצֶ֖דֶק תִּשְׁפֹּ֥ט עֲמִיתֶֽךָ׃
Deutsch: Ihr sollt nicht unrecht tun im Gericht: Du sollst nicht die Person des Geringen bevorzugen und nicht die Person des Großen ehren; in Gerechtigkeit sollst du deinen nächsten richten.

Kommentar: לא־תעשו עול במשפט לא־תשא פני־דל ולא תהדר פני גדול בצדק תשפט עמיתך fordert unparteiische Rechtsprechung. לא־תעשו עול במשפט (ihr sollt nicht unrecht tun im Gericht) - לא־תעשו עול (ihr sollt nicht unrecht tun) im Qal-Imperfekt zeigt Unrechtsverbot. במשפט (im Gericht) zeigt den Kontext.
לא־תשא פני־דל ולא תהדר פני גדול (du sollst nicht die Person des Geringen bevorzugen und nicht die Person des Großen ehren) - לא־תשא פני (du sollst nicht das Angesicht erheben) zeigt Parteilichkeit für Arme. ולא תהדר פני גדול (und nicht das Angesicht des Großen ehren) im Hifil-Imperfekt von הדר, das Hifil zeigt ehrende Bevorzugung der Reichen.
בצדק תשפט עמיתך (in Gerechtigkeit sollst du deinen Nächsten richten) - בצדק (in Gerechtigkeit) als positive Alternative. תשפט (du sollst richten) im Qal-Imperfekt zeigt die Richtertätigkeit. עמיתך (deinen Nächsten) zeigt den Gerichtsgegenstand.
עול במשפט als Perversion der Rechtsprechung. תשא פני vs. תהדר פני zeigt doppelte Parteilichkeit nach beiden Seiten. בצדק als einziger akzeptabler Maßstab.
Die LXX übersetzt עול mit ἄδικον (Unrecht), תשא פני mit λήμψῃ πρόσωπον (du wirst Person annehmen), תהדר mit θαυμάσῃς (du wirst bewundern) und בצדק mit ἐν δικαιοσύνῃ (in Gerechtigkeit).
Die Satzstruktur zeigt Rechtsprechungsethik: allgemeines Unrechtsverbot + Verbot doppelter Parteilichkeit + positive Gerechtigkeitsforderung.
Dieser Vers fordert absolute Unparteilichkeit in der Rechtsprechung gegen beide Formen sozialer Bevorzugung.
Leviticus 19,16
Hebräisch: לֹא־תֵלֵ֤ךְ רָכִיל֙ בְּעַמֶּ֔יךָ לֹ֥א תַעֲמֹ֖ד עַל־דַּ֣ם רֵעֶ֑ךָ אֲנִ֖י יְהוָֽה׃
Deutsch: Du sollst nicht als Verleumder umhergehen unter deinen Volksgenossen. Du sollst nicht gegen das Blut deines Nächsten auftreten. Ich bin der Ewige.

Kommentar: לא־תלך רכיל בעמיך לא תעמד על־דם רעך אני יהוה verbietet Verleumdung und unterlassene Hilfeleistung. לא־תלך רכיל בעמיך (du sollst nicht als Verleumder umhergehen unter deinen Volksgenossen) - לא־תלך רכיל (du sollst nicht als Verleumder umhergehen) im Qal-Imperfekt. רכיל (Verleumder/Klatschträger) zeigt umhergehende Verleumdung. בעמיך (unter deinen Volksgenossen) zeigt den Schaden für die Gemeinschaft.
לא תעמד על־דם רעך (du sollst nicht gegen das Blut deines Nächsten auftreten) - לא תעמד על (du sollst nicht auftreten gegen) im Qal-Imperfekt kann "nichts tun gegen" oder "sich verschwören gegen" bedeuten. דם רעך (Blut deines Nächsten) zeigt lebensbedrohliche Situation.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als Autoritätsformel.
רכיל als umhergehender Klatschträger, der Gemeinschaften zerstört. לא תעמד על־דם zeigt Pflicht zur Lebensrettung oder Verbot der Lebensbedrohung. Die Verbindung zeigt Wort und Tat als gemeinschaftsschädigend.
Die LXX übersetzt רכיל (rachil - "Verleumder/Ohrenbläser") als δόλῳ (mit Trug) und לא תעמד על־דם רעך (lo ta'amod al-dam re'echa - "steh nicht auf das Blut deines Nächsten") als οὐκ ἐπισυστήσῃ ἐφʼ αἷμα (du sollst dich nicht gegen das Blut verschwören).
Die Satzstruktur zeigt Gemeinschaftsschutz: Verleumdungsverbot + Lebensschutzgebot + göttliche Autorität.
Dieser Vers verbietet sowohl die Zerstörung durch Verleumdung als auch unterlassene Hilfeleistung bei Lebensgefahr.
Leviticus 19,17
Hebräisch: לֹֽא־תִשְׂנָ֥א אֶת־אָחִ֖יךָ בִּלְבָבֶ֑ךָ הוֹכֵ֤חַ תּוֹכִ֨יחַ֙ אֶת־עֲמִיתֶ֔ךָ וְלֹא־תִשָּׂ֥א עָלָ֖יו חֵֽטְא׃
Deutsch: Du sollst deinen Bruder nicht in deinem Herzen hassen. Du sollst deinen nächsten gewiss zurechtweisen, damit du nicht seinetwegen Schuld trägst.

Kommentar: לא־תשנא את־אחיך בלבבך הוכח תוכיח את־עמיתך ולא־תשא עליו חטא regelt den Umgang mit Konflikten. לא־תשנא את־אחיך בלבבך (du sollst deinen Bruder nicht in deinem Herzen hassen) - לא־תשנא (du sollst nicht hassen) im Qal-Imperfekt von שנא. את־אחיך (deinen Bruder) zeigt die Gemeinschaftsbeziehung. בלבבך (in deinem Herzen) zeigt inneren, verborgenen Hass.
הוכח תוכיח את־עמיתך (du sollst deinen Nächsten gewiss zurechtweisen) - הוכח תוכיח als infinitivus absolutus + finite Verbform im Hifil zeigt emphatische Gewissheit, das Hifil zeigt kausatives Überzeugen/Zurechtweisen. את־עמיתך (deinen Nächsten) variiert אחיך.
ולא־תשא עליו חטא (damit du nicht seinetwegen Schuld trägst) - ולא־תשא (und du sollst nicht tragen) im Qal-Imperfekt mit Negation. עליו חטא (seinetwegen Schuld) zeigt, dass unterlassene Zurechtweisung zur eigenen Schuld wird.
בלבבך zeigt inneren Hass als besonders gefährlich. הוכח תוכיח als positive Alternative zu verborgenem Hass. לא־תשא עליו חטא zeigt, dass Schweigen zur Mittäterschaft wird.
Die LXX übersetzt תשנא mit μισήσῃς (du wirst hassen), בלבבך mit ἐν τῇ καρδίᾳ σου (in deinem Herzen), הוכח תוכיח mit ἐλεγμῷ ἐλέγξεις (mit Tadel wirst du tadeln) und תשא חטא mit λήμψῃ ἁμαρτίαν (du wirst Sünde nehmen).
Die Satzstruktur zeigt Konfliktregelung: Verbot inneren Hasses + emphatisches Zurechtweisungsgebot + Vermeidung eigener Mitschuld.
Dieser Vers fordert offene Zurechtweisung als Alternative zu verborgenem Hass und zeigt Schweigen als Mitschuld.
Leviticus 19,18
Hebräisch: לֹֽא־תִקֹּ֤ם וְלֹֽא־תִטֹּר֙ אֶת־בְּנֵ֣י עַמֶּ֔ךָ וְאָֽהַבְתָּ֥ לְרֵעֲךָ֖ כָּמ֑וֹךָ אֲנִ֖י יְהוָֽה׃
Deutsch: Du sollst dich nicht rächen und den Kindern deines Volkes nichts nachtragen, und du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst. Ich bin der Ewige.

Kommentar: לא־תקם ולא־תטר את־בני עמך ואהבת לרעך כמוך אני יהוה enthält das berühmte Liebesgebot. לא־תקם ולא־תטר את־בני עמך (du sollst dich nicht rächen und den Kindern deines Volkes nichts nachtragen) - לא־תקם (du sollst nicht rächen) im Qal-Imperfekt von נקם. ולא־תטר (und nicht nachtragen) im Qal-Imperfekt von נטר zeigt dauerhaften Groll. את־בני עמך (den Kindern deines Volkes) zeigt den Geltungsbereich.
ואהבת לרעך כמוך (und du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst) - ואהבת (und du sollst lieben) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv als positive Alternative. לרעך (deinen Nächsten) entspricht בני עמך. כמוך (wie dich selbst) zeigt das Maß der Nächstenliebe.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als Autoritätsformel.
תקם vs. תטר zeigt aktive Rache vs. passives Nachtragen. ואהבת לרעך כמוך als positive Alternative zu Rache und Groll. כמוך zeigt Selbstliebe als Maßstab der Nächstenliebe.
Die LXX betont die Kernaussage: καὶ ἀγαπήσεις τὸν πλησίον σου ὡς σεαυτόν (und du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst), was zur zentralen neutestamentlichen Formulierung wird.
Die Satzstruktur zeigt Liebesgebot: Verbot von Rache und Nachtragen + positive Nächstenliebe + Selbstliebe als Maßstab + göttliche Autorität.
Dieser berühmte Vers etabliert die Nächstenliebe als Alternative zu Rache mit Selbstliebe als Maßstab.
Leviticus 19,19
Hebräisch: אֶֽת־חֻקֹּתַי֮ תִּשְׁמֹרוּ֒ בְּהֶמְתְּךָ֙ לֹא־תַרְבִּ֣יעַ כִּלְאַ֔יִם שָׂדְךָ֖ לֹא־תִזְרַ֣ע כִּלְאָ֑יִם וּבֶ֤גֶד כִּלְאַ֨יִם֙ שַֽׁעַטְנֵ֔ז לֹ֥א יַעֲלֶ֖ה עָלֶֽיךָ׃
Deutsch: Meine Satzungen sollt ihr beachten. Dein Vieh sollst du nicht von zweierlei Art sich zeugen lassen; dein Feld sollst du nicht mit zweierlei Samen besäen, und ein Kleid, aus zweierlei Stoff gewebt, soll nicht auf dich kommen.

Kommentar: את־חקתי תשמרו בהמתך לא־תרביע כלאים שדך לא־תזרע כלאים ובגד כלאים שעטנז לא יעלה עליך verbietet כלאים (Mischungen) in drei Bereichen. את־חקתי תשמרו (meine Satzungen sollt ihr beachten) - חקתי (meine Satzungen) als Einleitung zeigt göttliche Autorität. תשמרו (sollt ihr beachten) im Qal-Imperfekt.
בהמתך לא־תרביע כלאים (dein Vieh sollst du nicht von zweierlei Art sich zeugen lassen) - לא־תרביע (du sollst nicht sich paaren lassen) im Hifil-Imperfekt von רבע, das Hifil zeigt kausatives Paaren lassen. כלאים (zweierlei Art) zeigt verschiedene Tierarten.
שדך לא־תזרע כלאים ובגד כלאים שעטנז לא יעלה עליך (dein Feld sollst du nicht mit zweierlei Samen besäen, und ein Kleid, aus zweierlei Stoff gewebt, soll nicht auf dich kommen) - שעטנז als technischer Begriff für Leinen-Wolle-Mischung. לא יעלה עליך (soll nicht auf dich kommen) zeigt Trageverbot.
כלאים in drei Bereichen: Tiere, Pflanzen, Kleidung zeigt umfassendes Mischungsverbot. שעטנז als spezifische Bezeichnung für Leinen-Wolle-Mischung.
Die LXX übersetzt כלאים (kilayim - "Mischungen") als ἑτεροζύγῳ (Verschiedenjochiges), דυάφορον (Verschiedenes), und κίβδηλον (Verfälschtes). שעטנז (sha'atnez - spezifischer Textilbegriff) wird als ἐκ δύο ὑφασμένον (aus zwei Stoffen gewebt) erklärt.
Die Satzstruktur zeigt כלאים-Verbote: göttliche Satzungsautorität + drei Bereiche der Mischungsverbote.
Dieser Vers verbietet כלאים (Mischungen) in Tierpaarung, Landwirtschaft und Kleidung als göttliche Ordnungswahrung.
Leviticus 19,20
Hebräisch: וְ֠אִישׁ כִּֽי־יִשְׁכַּ֨ב אֶת־אִשָּׁ֜ה שִׁכְבַת־זֶ֗רַע וְהִ֤וא שִׁפְחָה֙ נֶחֱרֶ֣פֶת לְאִ֔ישׁ וְהָפְדֵּה֙ לֹ֣א נִפְדָּ֔תָה א֥וֹ חֻפְשָׁ֖ה לֹ֣א נִתַּן־לָ֑הּ בִּקֹּ֧רֶת תִּהְיֶ֛ה לֹ֥א יוּמְת֖וּ כִּי־לֹ֥א חֻפָּֽשָׁה׃
Deutsch: Und wenn ein Mann bei einer Frau mit Samenerguss liegt, und sie ist eine Magd, einem Mann verlobt, und sie ist keineswegs losgekauft, noch ist ihr die Freiheit geschenkt worden – so soll Züchtigung stattfinden; sie sollen nicht getötet werden, denn sie ist nicht frei gewesen.

Kommentar: ואיש כי־ישכב את־אשה שכבת־זרע והוא שפחה נחרפת לאיש והפדה לא נפדתה או חפשה לא נתן־לה בקרת תהיה לא יומתו כי־לא חפשה behandelt den Sonderfall der verlobten Sklavin. ואיש כי־ישכב את־אשה שכבת־זרע (und wenn ein Mann bei einer Frau mit Samenerguss liegt) entspricht der Standardformel für Geschlechtsverkehr. והוא שפחה נחרפת לאיש (und sie ist eine Magd, einem Mann verlobt) - שפחה (Magd/Sklavin), נחרפת (verlobt) im Nifal-Partizip von חרף zeigt Verlobungsstatus.
והפדה לא נפדתה או חפשה לא נתן־לה (und sie ist keineswegs losgekauft, noch ist ihr die Freiheit geschenkt worden) - והפדה לא נפדתה (und losgekauft ist sie nicht losgekauft) mit infinitivus absolutus + Nifal-Perfekt zeigt emphatische Verneinung. או חפשה לא נתן־לה (oder Freiheit ist ihr nicht gegeben) zeigt alternative Befreiungsform.
בקרת תהיה לא יומתו כי־לא חפשה (so soll Züchtigung stattfinden; sie sollen nicht getötet werden, denn sie ist nicht frei gewesen) - בקרת (Züchtigung) als mildere Strafe. לא יומתו (sie sollen nicht getötet werden) im Hofal-Imperfekt zeigt Verschonung von der Todesstrafe. כי־לא חפשה (denn sie ist nicht frei) begründet die Strafmilderung.
שפחה נחרפת zeigt den juristischen Zwischenstatus. פדה vs. חפשה zeigt zwei Befreiungsformen. בקרת als Zwischenstrafe zwischen Freispruch und Tod.
Die LXX übersetzt שפחה נחרפת (shifcha necherefet - "verlobte Sklavin") als οἰκέτις διαπεφυλαγμένη (bewachte Dienerin) und בקרת (biqqoret - "Untersuchung") als ἐπισκοπή (Aufsicht/Strafe).
Die Satzstruktur zeigt Sonderfall: Geschlechtsverkehr mit verlobter unbefreiter Sklavin + mildere Strafe wegen unfreiem Status.
Dieser Vers zeigt die rechtliche Sonderbehandlung verlobter Sklavinnen mit milderen Strafen wegen ihres unfreien Status.
Leviticus 19,21
Hebräisch: וְהֵבִ֤יא אֶת־אֲשָׁמוֹ֙ לַֽיהוָ֔ה אֶל־פֶּ֖תַח אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד אֵ֖יל אָשָֽׁם׃
Deutsch: Und er soll dem Ewigen sein Schuldopfer bringen an den Eingang des Zeltes der Begegnung, einen Widder als Schuldopfer.

Kommentar: והביא את־אשמו ליהוה אל־פתח אהל מועד איל אשם zeigt die Sühne für den Mann. והביא את־אשמו ליהוה (und er soll sein Schuldopfer dem Ewigen bringen) - והביא (und er soll bringen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Hifil zeigt kausatives Darbringen. את־אשמו (sein Schuldopfer) zeigt, dass nur der Mann (nicht die Sklavin) das Opfer bringt. אל־פתח אהל מועד (an den Eingang des Zeltes der Begegnung) zeigt den Opferort.
איל אשם (einen Widder als Schuldopfer) spezifiziert das Opfertier. איל (Widder) als Standardtier für אשם-Opfer.
את־אשמו zeigt, dass nur der freie Mann opferpflichtig ist. איל אשם entspricht anderen אשם-Opfern. Die Frau ist wegen ihres Sklavenstatus nicht opferpflichtig.
Die LXX übersetzt והביא mit προσάξει (er wird darbringen), אשמו mit πλημμέλειαν αὐτοῦ (seine Verfehlung) und איל אשם mit κριὸν πλημμελείας (Widder der Verfehlung).
Die Satzstruktur zeigt männliche Opferpflicht: Schuldopferdarbringung + Ortsangabe + Tierspezifikation.
Dieser Vers zeigt, dass nur der freie Mann (nicht die Sklavin) ein Schuldopfer bringen muss.
Leviticus 19,22
Hebräisch: וְכִפֶּר֩ עָלָ֨יו הַכֹּהֵ֜ן בְּאֵ֤יל הָֽאָשָׁם֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה עַל־חַטָּאתוֹ֖ אֲשֶׁ֣ר חָטָ֑א וְנִסְלַ֣ח לוֹ֔ מֵחַטָּאתוֹ֖ אֲשֶׁ֥ר חָטָֽא׃
Deutsch: Und der Priester soll ihm Sühne erwirken mit dem Widder des Schuldopfers vor dem Ewigen wegen seiner Sünde, die er begangen hat; und seine Sünde, die er begangen hat, wird ihm vergeben werden.

Kommentar: וכפר עליו הכהן באיל האשם לפני יהוה על־חטאתו אשר חטא ונסלח לו מחטאתו אשר חטא zeigt die Sühnewirkung des Opfers. וכפר עליו הכהן באיל האשם לפני יהוה (und der Priester soll ihm Sühne erwirken mit dem Widder des Schuldopfers vor dem Ewigen) - וכפר עליו (und Sühne erwirken für ihn) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Piel zeigt intensive Sühne. באיל האשם (mit dem Widder des Schuldopfers) zeigt das Sühnmittel.
על־חטאתו אשר חטא ונסלח לו מחטאתו אשר חטא (wegen seiner Sünde, die er begangen hat; und seine Sünde, die er begangen hat, wird ihm vergeben werden) - die Wiederholung חטאתו אשר חטא (seine Sünde, die er begangen hat) betont die spezifische Verfehlung. ונסלח לו (und es wird ihm vergeben) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt göttliche Vergebung.
וכפר עליו הכהן zeigt priesterliche Vermittlung. באיל האשם לפני יהוה zeigt das Ritual vor JHWH. Die doppelte Formulierung חטאתו אשר חטא betont die vollständige Sühne der spezifischen Verfehlung.
Die LXX übersetzt וכפר mit ἐξιλάσεται (er wird entsühnen), ונסלח mit ἀφεθήσεται (wird vergeben werden) und die Wiederholung mit entsprechenden griechischen Wendungen.
Die Satzstruktur zeigt Sühneverfahren: priesterliche Sühne + Opfermittel + spezifische Sündenbezogenheit + göttliche Vergebung.
Dieser Vers schließt das Sühneverfahren mit priesterlicher Vermittlung und göttlicher Vergebung ab.
Leviticus 19,23
Hebräisch: וְכִי־תָבֹ֣אוּ אֶל־הָאָ֗רֶץ וּנְטַעְתֶּם֙ כָּל־עֵ֣ץ מַאֲכָ֔ל וַעֲרַלְתֶּ֥ם עָרְלָתוֹ֖ אֶת־פִּרְיֹ֑ו שָׁלֹ֣שׁ שָׁנִ֗ים יִהְיֶ֥ה לָכֶ֛ם עֲרֵלִ֖ים לֹ֥א יֵאָכֵֽל׃
Deutsch: Und wenn ihr in das Land kommt und allerlei Bäume zur Speise pflanzt, so sollt ihr ihre Frucht betrachten als ihre Vorhaut; drei Jahre sollen sie euch als unbeschnitten gelten, sie soll nicht gegessen werden.

Kommentar: וכי־תבאו אל־הארץ ונטעתם כל־עץ מאכל וערלתם ערלתו את־פריו שלש שנים יהיה לכם ערלים לא יאכל etabliert das ערלה-Gesetz für Obstbäume. וכי־תבאו אל־הארץ ונטעתם כל־עץ מאכל (und wenn ihr in das Land kommt und allerlei Bäume zur Speise pflanzt) - וכי־תבאו אל־הארץ zeigt die Landnahme als Kontext. ונטעתם (und ihr pflanzt) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. כל־עץ מאכל (allerlei Bäume zur Speise) zeigt alle Obstbäume.
וערלתם ערלתו את־פריו (so sollt ihr ihre Frucht betrachten als ihre Vorhaut) - וערלתם ערלתו als Figura etymologica von ערל (als unbeschnitten betrachten). את־פריו (ihre Frucht) als Objekt der ערלה-Klassifikation.
שלש שנים יהיה לכם ערלים לא יאכל (drei Jahre sollen sie euch als unbeschnitten gelten, sie soll nicht gegessen werden) - שלש שנים (drei Jahre) als Zeitspanne. יהיה לכם ערלים (sollen euch als unbeschnitten gelten) - ערלים (unbeschnitten) im Plural. לא יאכל (soll nicht gegessen werden) im Nifal-Imperfekt zeigt Verzehrverbot.
ערלתם ערלתו überträgt die Beschneidungsterminologie auf Obstbäume. שלש שנים als Wartezeit entspricht menschlichen Reifungszeiten. ערלים zeigt die unreife Frucht als "unbeschnitten".
Die LXX interpretiert וערלתם ערלתו את־פריו (wa'araltem orlato et-piryo - "und ihr sollt seine Vorhaut, seine Frucht, beschneiden") als καὶ περικαθαριεῖτε τὴν ἀκαθαρσίαν αὐτοῦ (und ihr sollt seine Unreinheit wegreinigen), was eine rituelle statt einer landwirtschaftlichen Metapher verwendet.
Die Satzstruktur zeigt ערלה-Gesetz: Landnahme + Obstbaumpflanzung + ערלה-Klassifikation + dreijährige Wartezeit + Verzehrverbot.
Dieser Vers etabliert das ערלה-Gesetz: dreijähriges Verzehrverbot für Früchte neu gepflanzter Obstbäume.
Leviticus 19,24
Hebräisch: וּבַשָּׁנָה֙ הָרְבִיעִ֔ת יִהְיֶ֖ה כָּל־פִּרְיֹ֑ו קֹ֥דֶשׁ הִלּוּלִ֖ים לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und im vierten Jahr soll alle ihre Frucht heilig sein, dem Ewigen zum Preis.

Kommentar: ובשנה הרביעת יהיה כל־פריו קדש הלולים ליהוה zeigt das vierte Jahr als Übergang. ובשנה הרביעת יהיה כל־פריו קדש (und im vierten Jahr soll alle ihre Frucht heilig sein) - בשנה הרביעת (im vierten Jahr) nach der dreijährigen ערלה-Zeit. יהיה כל־פריו קדש (soll alle ihre Frucht heilig sein) - קדש (heilig) zeigt Weihe an JHWH.
הלולים ליהוה (dem Ewigen zum Preis) - הלולים (Preisungen) von הלל (preisen) im Plural zeigt Lobpreis als Zweck der Weihung.
השנה הרביעת als Übergangszeit zwischen ערלה und freiem Verzehr. קדש הלולים zeigt, dass die vierte Ernte JHWH geweiht wird. ליהוה betont die göttliche Bestimmung.
Die LXX übersetzt קדש הלולים (qodesh hillulim - "heilige Lobpreisungen") als ἅγιος αἰνετὸς (heilig und lobenswert).
Die Satzstruktur zeigt vierte Jahr-Regel: Zeitangabe + Frucht-Heiligung + Lobpreis-Zweck für JHWH.
Dieser Vers zeigt das vierte Jahr als Übergangszeit mit Weihe der gesamten Ernte an JHWH.
Leviticus 19,25
Hebräisch: וּבַשָּׁנָ֣ה הַחֲמִישִׁ֗ת תֹּֽאכְלוּ֙ אֶת־פִּרְיֹ֔ו לְהוֹסִ֥יף לָכֶ֖ם תְּבוּאָתוֹ֑ אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und im fünften Jahr sollt ihr ihre Frucht essen, um euch ihren Ertrag zu mehren. Ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: ובשנה החמישת תאכלו את־פריו להוסיף לכם תבואתו אני יהוה אלהיכם erlaubt endlich freien Verzehr. ובשנה החמישת תאכלו את־פריו (und im fünften Jahr sollt ihr ihre Frucht essen) - בשנה החמישת (im fünften Jahr) als Ende der Wartezeit. תאכלו את־פריו (sollt ihr ihre Frucht essen) im Qal-Imperfekt zeigt endlich erlaubten Verzehr.
להוסיף לכם תבואתו (um euch ihren Ertrag zu mehren) - להוסיף (um zu mehren) im Hifil-Infinitiv-Constructus, das Hifil zeigt kausative Mehrung. תבואתו (ihren Ertrag) zeigt den Segen der Wartezeit.
אני יהוה אלהיכם (ich bin der Ewige, euer Gott) als Autoritätsformel und Segensgarantie.
השנה החמישת als Ende der vierjährigen Wartezeit. להוסיף לכם תבואתו zeigt die verheißene Segensmehrung für Gehorsam. אני יהוה אלהיכם als Garant des Segens.
Die LXX übersetzt החמישת mit πέμπτῳ (fünften), תאכלו mit φάγεσθε (ihr werdet essen), להוסיף mit προσθεῖναι (hinzuzufügen) und תבואתו mit γένημα αὐτοῦ (seinen Ertrag).
Die Satzstruktur zeigt Verzehrerlaubnis: fünftes Jahr + Esserlaubnis + Segensmehrung als Lohn + göttliche Autoritäts- und Segensgarantie.
Dieser Vers schließt das ערלה-Gesetz mit der Verheißung vermehrten Segens für Gehorsam ab.
Leviticus 19,26
Hebräisch: לֹ֥א תֹאכְל֖וּ עַל־הַדָּ֑ם לֹ֥א תְנַחֲשׁ֖וּ וְלֹ֥א תְעוֹנֵֽנוּ׃
Deutsch: Ihr sollt nichts mit Blut essen. Ihr sollt weder Wahrsagerei noch Zauberei treiben.

Kommentar: לא תאכלו על־הדם לא תנחשו ולא תעוננו verbietet drei okkulte Praktiken. לא תאכלו על־הדם (ihr sollt nichts mit Blut essen) - לא תאכלו על־הדם kann "nicht über Blut essen" (während Blut noch fließt) oder "nicht mit Blut essen" bedeuten. על־הדם zeigt die Verbindung von Essen und Blut als heidnische Praxis.
לא תנחשו ולא תעוננו (ihr sollt weder Wahrsagerei noch Zauberei treiben) - לא תנחשו (ihr sollt keine Wahrsagerei treiben) im Piel-Imperfekt von נחש, das Piel zeigt intensive Wahrsagepraxis. ולא תעוננו (und keine Zauberei treiben) im Poel-Imperfekt von ענן, das Poel zeigt intensive Zauberpraxis.
על־הדם als heidnische Kultspeise. תנחשו als Wahrsagerei durch Zeichen. תעוננו als Wolkendeutung oder andere Zauberei. Alle drei Praktiken sind heidnischen Ursprungs.
Die LXX interpretiert על־הדם (al-hadam - "auf dem Blut") als ἐπὶ τῶν ὀρέων (auf den Bergen), was eine andere Lesart oder Interpretation darstellt. תנחשו (tenacheshu - "wahrsagen") wird als οἰωνιεῖσθε (Vogelzeichen deuten) und תעוננו (te'onenu - "zaubern") als ὀρνιθοσκοπήσεσθε (Vogelflug beobachten) spezifiziert.
Die Satzstruktur zeigt okkulte Verbote: Blutspeisung + Wahrsagerei + Zauberei als heidnische Praktiken.
Dieser Vers verbietet drei heidnische okkulte Praktiken: Blutrituale, Wahrsagerei und Zauberei.
Leviticus 19,27
Hebräisch: לֹ֣א תַקִּ֔פוּ פְּאַ֖ת רֹאשְׁכֶ֑ם וְלֹ֣א תַשְׁחִ֔ית אֵ֖ת פְּאַ֥ת זְקָנֶֽךָ׃
Deutsch: Ihr sollt nicht den Rand eures Haupthaares rund scheren, und den Rand deines Bartes sollt ihr nicht zerstören.

Kommentar: לא תקפו פאת ראשכם ולא תשחית את פאת זקנך verbietet bestimmte Haarschnitte und Rasuren. לא תקפו פאת ראשכם (ihr sollt nicht den Rand eures Haupthaares rund scheren) - לא תקפו (ihr sollt nicht rund scheren) im Hifil-Imperfekt von נקף, das Hifil zeigt kausatives Rundscheren. פאת ראשכם (Rand eures Haupthaares) - פאה (Ecke/Rand) wie in V. 9.
ולא תשחית את פאת זקנך (und den Rand deines Bartes sollt ihr nicht zerstören) - ולא תשחית (und ihr sollt nicht zerstören) im Hifil-Imperfekt von שחת, das Hifil zeigt kausative Zerstörung. פאת זקנך (Rand deines Bartes) zeigt Bartränder.
תקפו zeigt kreisrundes Scheren der Schläfen. תשחית zeigt vollständige Bartzerstörung. Beide Praktiken sind offenbar heidnische Rituale oder Mode.
Die LXX übersetzt תקפו (taqqifu - "rundet ab") als σισόην (eine Frisur) und ולא תשחית (welo tashchit - "zerstöre nicht") als οὐδὲ φθερεῖτε (verderbt nicht).
Die Satzstruktur zeigt Haarverbote: Verbot des Rundscherens der Haupthaarränder + Verbot der Bartzerstörung.
Dieser Vers verbietet bestimmte Haarschnitt- und Rasurmoden, vermutlich heidnischen Ursprungs.
Leviticus 19,28
Hebräisch: וְשֶׂ֣רֶט לָנֶ֗פֶשׁ לֹ֤א תִתְּנוּ֙ בִּבְשַׂרְכֶ֔ם וּכְתֹ֣בֶת קַֽעֲקַ֔ע לֹ֥א תִתְּנ֖וּ בָּכֶ֑ם אֲנִ֖י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und Einschnitte wegen eines Toten sollt ihr an eurem Fleisch nicht machen; und Ätzschrift sollt ihr an euch nicht machen. Ich bin der Ewige.

Kommentar: ושרט לנפש לא תתנו בבשרכם וכתבת קעקע לא תתנו בכם אני יהוה verbietet Körpermodifikationen. ושרט לנפש לא תתנו בבשרכם (und Einschnitte wegen eines Toten sollt ihr an eurem Fleisch nicht machen) - שרט (Einschnitt) als rituelle Selbstverletzung. לנפש (wegen eines Toten) - נפש (Seele/Person) zeigt den Anlass: Trauerrituale. לא תתנו בבשרכם (sollt ihr nicht machen an eurem Fleisch) im Qal-Imperfekt.
וכתבת קעקע לא תתנו בכם (und Ätzschrift sollt ihr an euch nicht machen) - כתבת קעקע (Ätzschrift) als permanente Hautmarkierung, möglicherweise Tätowierung. לא תתנו בכם (sollt ihr nicht machen an euch) zeigt Selbstmodifikationsverbot.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als Autoritätsformel.
שרט לנפש als heidnische Trauerpraxis. כתבת קעקע als permanente Körpermarkierung, möglicherweise religiösen Charakters. Beide Praktiken markieren den Körper als Tempel-Verletzung.
Die LXX übersetzt שרט (seret - "Einschnitt") als ἐντομίδας (Einschnitte) und כתבת קעקע (ketovet qa'aqa' - "Tätowierung") als γράμματα στικτά (gestochene Schriftzeichen).
Die Satzstruktur zeigt Körpermodifikationsverbote: Trauereinschnitte + permanente Hautmarkierungen + göttliche Autorität.
Dieser Vers verbietet rituelle Selbstverletzung und permanente Hautmarkierungen als heidnische Praktiken.
Leviticus 19,29
Hebräisch: אַל־תְּחַלֵּ֥ל אֶֽת־בִּתְּךָ֖ לְהַזְנוֹתָ֑הּ וְלֹא־תִזְנֶ֣ה הָאָ֔רֶץ וּמָלְאָ֥ה הָאָ֖רֶץ זִמָּֽה׃
Deutsch: Du sollst deine Tochter nicht entweihen, sie der Hurerei hingeben, dass das Land nicht Hurerei treibe und das Land voll Schandtaten werde.

Kommentar: אל־תחלל את־בתך להזנותה ולא־תזנה הארץ ומלאה הארץ זמה verbietet Prostitution der Tochter. אל־תחלל את־בתך להזנותה (du sollst deine Tochter nicht entweihen, sie der Hurerei hingeben) - אל־תחלל (du sollst nicht entweihen) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt intensive Entweihung. את־בתך (deine Tochter) zeigt väterliche Verantwortung. להזנותה (sie der Hurerei hingeben) im Hifil-Infinitiv-Constructus, das Hifil zeigt kausatives Zur-Prostitution-Bringen.
ולא־תזנה הארץ ומלאה הארץ זמה (dass das Land nicht Hurerei treibe und das Land voll Schandtaten werde) - ולא־תזנה הארץ (und das Land soll nicht huren) im Qal-Imperfekt zeigt das Land als personifizierte Größe. ומלאה הארץ זמה (und das Land wird voll Schandtaten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv - זמה (Schandtat) aus 18,17.
תחלל את־בתך zeigt väterliche Missachtung der Tochterehre. להזנותה kann kultische oder kommerzielle Prostitution meinen. תזנה הארץ zeigt kosmische Auswirkungen individueller Sünde.
Die LXX übersetzt תחלל mit βεβηλώσῃς (du wirst entweihen), להזנותה mit ἐκπορνεῦσαι αὐτήν (sie zu prostituieren), תזנה הארץ mit πορνεύσῃ ἡ γῆ (das Land wird huren) und זמה mit ἀνομία (Gesetzlosigkeit).
Die Satzstruktur zeigt Prostitutionsverbot: väterliche Verantwortung + Tochterentweiung + kosmische Konsequenzen für das Land.
Dieser Vers verbietet die Prostitution der Tochter wegen kosmischer Auswirkungen auf das Land.
Leviticus 19,30
Hebräisch: אֶת־שַׁבְּתֹתַ֣י תִּשְׁמֹ֔רוּ וּמִקְדָּשִׁ֖י תִּירָ֑אוּ אֲנִ֖י יְהוָֽה׃
Deutsch: Meine Schabbate sollt ihr beachten, und mein Heiligtum sollt ihr fürchten. Ich bin der Ewige.

Kommentar: את־שבתתי תשמרו ומקדשי תיראו אני יהוה wiederholt und erweitert V. 3. את־שבתתי תשמרו (meine Sabbate sollt ihr beachten) entspricht V. 3. ומקדשי תיראו (und mein Heiligtum sollt ihr fürchten) - מקדשי (mein Heiligtum) erweitert V. 3. תיראו (sollt ihr fürchten) im Qal-Imperfekt entspricht der Elternfurcht aus V. 3.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als Autoritätsformel.
שבתתי und מקדשי als zwei zentrale Institutionen der Heiligung. תשמרו vs. תיראו zeigt unterschiedliche Verhaltensweisen: Beachtung vs. Furcht. Die Parallelität zu V. 3 rahmt die mittleren Gesetze.
Die LXX übersetzt שבתתי mit τὰ σάββατά μου (meine Sabbate), מקדשי mit τῶν ἁγίων μου (meiner Heiligtümer) und תיראו mit φοβηθήσεσθε (ihr werdet fürchten).
Die Satzstruktur zeigt Heiligungsinstitutionen: Sabbatbeachtung + Heiligtumsfurcht + göttliche Autorität.
Dieser Vers wiederholt und erweitert V. 3 durch Hinzufügung der Heiligtumsfurcht zur Sabbatbeachtung.
Leviticus 19,31
Hebräisch: אַל־תִּפְנ֤וּ אֶל־הָאֹבֹת֙ וְאֶל־הַיִּדְּעֹנִ֔ים אַל־תְּבַקְשׁ֖וּ לְטָמְאָ֣ה בָהֶ֑ם אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Wendet euch nicht zu den Totenbeschwörern und zu den Wahrsagern; sucht sie nicht auf, euch durch sie zu verunreinigen. Ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: אל־תפנו אל־האבת ואל־הידענים אל־תבקשו לטמאה בהם אני יהוה אלהיכם verbietet Totenbeschwörung und Wahrsagerei. אל־תפנו אל־האבת ואל־הידענים (wendet euch nicht zu den Totenbeschwörern und zu den Wahrsagern) - אל־תפנו (wendet euch nicht) im Qal-Imperfekt von פנה. האבת (die Totenbeschwörer) von אוב (Totengeist), הידענים (die Wahrsager) von ידע (wissen) zeigt okkulte Wissensbeschaffung.
אל־תבקשו לטמאה בהם (sucht sie nicht auf, euch durch sie zu verunreinigen) - אל־תבקשו (sucht nicht auf) im Piel-Imperfekt von בקש, das Piel zeigt intensive Suche. לטמאה בהם (um durch sie unrein zu werden) - לטמאה (um unrein zu werden) im Qal-Infinitiv-Constructus zeigt den Zweck der Konsultation.
אני יהוה אלהיכם (ich bin der Ewige, euer Gott) als erweiterte Autoritätsformel.
אבת und ידענים als zwei Arten okkulter Praktiker. תפנו vs. תבקשו zeigt passive und aktive Hinwendung. לטמאה בהם zeigt, dass okkulte Konsultation kultische Unreinheit bewirkt.
Die LXX übersetzt אבות (ovot - "Totengeister") als ἐγγαστριμύθοις (Bauchredner) und ידעני (yidd'oni - "Wahrsagegeister") als ἐπαοιδοῖς (Beschwörer).
Die Satzstruktur zeigt okkulte Verbote: Verbot der Hinwendung zu zwei Arten okkulter Praktiker + aktives Aufsuchungsverbot + Unreinheitsfolge + göttliche Autoritätsbetonung.
Dieser Vers verbietet sowohl passive Hinwendung als auch aktive Konsultation okkulter Praktiker wegen der kultischen Unreinheit.
Leviticus 19,32
Hebräisch: מִפְּנֵ֤י שֵׂיבָה֙ תָּק֔וּם וְהָדַרְתָּ֖ פְּנֵ֣י זָקֵ֑ן וְיָרֵ֥אתָ מֵּאֱלֹהֶ֖יךָ אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Vor grauem Haar sollst du aufstehen und die Person eines Greises ehren, und du sollst dich fürchten vor deinem Gott. Ich bin der Ewige.

Kommentar: מפני שיבה תקום והדרת פני זקן ויראת מאלהיך אני יהוה fordert Alterrespekt. מפני שיבה תקום (vor grauem Haar sollst du aufstehen) - מפני שיבה (vor grauem Haar) - שיבה (graues Haar) steht metonymisch für Alter. תקום (sollst du aufstehen) im Qal-Imperfekt zeigt respektvolle Körperhaltung.
והדרת פני זקן (und die Person eines Greises ehren) - והדרת (und du sollst ehren) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Hifil zeigt kausatives Ehren. פני זקן (Person eines Greises) - זקן (Greis) als parallel zu שיבה.
ויראת מאלהיך אני יהוה (und du sollst dich fürchten vor deinem Gott. Ich bin der Ewige) entspricht V. 14 - ויראת מאלהיך als innere Kontrollinstanz.
שיבה und זקן als synonyme Altersbezeichnungen. תקום und והדרת zeigen äußere und innere Ehrerbietung. ויראת מאלהיך zeigt Gott als Anwalt der Alten.
Die LXX übersetzt שיבה mit πολιᾶς (graues Haar), תקום mit ἀναστήσῃ (du wirst aufstehen), והדרת mit τιμήσεις (du wirst ehren) und פני זקן mit πρόσωπον πρεσβυτέρου (Angesicht eines Älteren).
Die Satzstruktur zeigt Altersrespekt: körperliche Ehrerbietung + persönliche Ehrung + Gottesfurcht als Kontrolle + göttliche Autorität.
Dieser Vers fordert umfassenden Respekt vor dem Alter mit Gottesfurcht als innerer Motivation.
Leviticus 19,33
Hebräisch: וְכִֽי־יָג֧וּר אִתְּךָ֛ גֵּ֖ר בְּאַרְצְכֶ֑ם לֹ֥א תוֹנ֖וּ אֹתוֹ׃
Deutsch: Und wenn ein Fremder bei dir weilt in eurem Land, sollt ihr ihn nicht bedrücken.

Kommentar: וכי־יגור אתך גר בארצכם לא תונו אתו leitet den Fremdenschutz ein. וכי־יגור אתך גר בארצכם (und wenn ein Fremder bei dir weilt in eurem Land) - וכי־יגור (und wenn er weilt) im Qal-Imperfekt von גור (als Fremder wohnen). אתך (bei dir) zeigt persönliche Nähe. גר (Fremder) als technischer Begriff für ansässigen Fremden. בארצכם (in eurem Land) zeigt den israelitischen Hoheitsbereich.
לא תונו אתו (sollt ihr ihn nicht bedrücken) - לא תונו (ihr sollt nicht bedrücken) im Hifil-Imperfekt von ינה, das Hifil zeigt kausative Bedrückung oder Benachteiligung.
גר als Rechtskategorie für Nichtisraeliten mit Aufenthaltsrecht. יגור אתך zeigt Nähe und Vertrauen. לא תונו verbietet jede Form der Benachteiligung.
Die LXX übersetzt יגור אתך mit παροικῇ παρὰ σοί (als Fremder bei dir wohnt), גר mit προσήλυτος (Proselyt) und תונו mit θλίψετε (ihr werdet bedrängen).
Die Satzstruktur zeigt Fremdenschutz: hypothetische Fremdenwohnung + Bedrückungsverbot.
Dieser Vers verbietet jede Bedrückung ansässiger Fremder im israelitischen Territorium.
Leviticus 19,34
Hebräisch: כְּאֶזְרָ֣ח מִכֶּם֩ יִהְיֶ֨ה לָכֶ֜ם הַגֵּ֣ר׀ הַגָּ֣ר אִתְּכֶ֗ם וְאָהַבְתָּ֥ לוֹ֙ כָּמ֔וֹךָ כִּֽי־גֵרִ֥ים הֱיִיתֶ֖ם בְּאֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Wie ein Einheimischer unter euch soll euch der Fremde sein, der bei euch weilt, und du sollst ihn lieben wie dich selbst; denn Fremde seid ihr gewesen im Land Mizrajim. Ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: כאזרח מכם יהיה לכם הגר הגר אתכם ואהבת לו כמוך כי־גרים הייתם בארץ מצרים אני יהוה אלהיכם erweitert den Fremdenschutz zur Fremdenliebe. כאזרח מכם יהיה לכם הגר הגר אתכם (wie ein Einheimischer unter euch soll euch der Fremde sein, der bei euch weilt) - כאזרח מכם (wie ein Einheimischer unter euch) - אזרח (Einheimischer) im Gegensatz zu גר. הגר הגר אתכם (der Fremde, der bei euch weilt) mit Wiederholung betont die Ansässigkeit.
ואהבת לו כמוך (und du sollst ihn lieben wie dich selbst) - ואהבת לו (und du sollst ihn lieben) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv entspricht V. 18. כמוך (wie dich selbst) zeigt dasselbe Maß wie bei der Nächstenliebe.
כי־גרים הייתם בארץ מצרים אני יהוה אלהיכם (denn Fremde seid ihr gewesen im Land Ägypten. Ich bin der Ewige, euer Gott) - כי־גרים הייתם (denn Fremde seid ihr gewesen) als historische Begründung durch eigene Fremderfahrung.
כאזרח מכם zeigt Gleichberechtigung. ואהבת לו כמוך erweitert die Nächstenliebe aus V. 18 auf Fremde. גרים הייתם בארץ מצרים als empathische Begründung durch eigene Erfahrung.
Die LXX betont die universelle Anwendung der Nächstenliebe auf Proselyten: καὶ ἀγαπήσεις αὐτὸν ὡς σεαυτόν.
Die Satzstruktur zeigt Fremdenliebe: Gleichberechtigungsforderung + Liebesgebot nach Selbstliebe-Maßstab + historische Begründung durch eigene Fremderfahrung + göttliche Autorität.
Dieser Vers erweitert die Nächstenliebe auf Fremde und begründet sie durch Israels eigene Fremderfahrung in Ägypten.
Leviticus 19,35
Hebräisch: לֹא־תַעֲשׂ֥וּ עָ֖וֶל בַּמִּשְׁפָּ֑ט בַּמִּדָּ֕ה בַּמִּשְׁקָ֖ל וּבַמְּשׂוּרָֽה׃
Deutsch: Ihr sollt nicht Unrecht tun im Gericht, im Längenmaß, im Gewicht und im Hohlmaß.

Kommentar: לא־תעשו עול במשפט במדה במשקל ובמשורה verbietet Unehrlichkeit in Rechtsprechung und Handel. לא־תעשו עול במשפט (ihr sollt nicht Unrecht tun im Gericht) entspricht V. 15. במדה במשקל ובמשורה (im Längenmaß, im Gewicht und im Hohlmaß) - במדה (im Längenmaß) für Längen, במשקל (im Gewicht) für Gewichte, ובמשורה (und im Hohlmaß) für Volumina.
Die vier Bereiche משפט (Gericht), מדה (Längenmaß), משקל (Gewicht), משורה (Hohlmaß) umfassen Rechtsprechung und alle Handelsmaße.
Die LXX übersetzt עול mit ἄδικον (Unrecht), במדה mit ἐν μέτρῳ (im Maß), במשקל mit ἐν σταθμῷ (im Gewicht) und במשורה mit ἐν χοῖνιξ (im Hohlmaß).
Die Satzstruktur zeigt umfassendes Ehrlichkeitsgebot: Unrechtsverbot in Rechtsprechung und allen Handelsmaßen.
Dieser Vers fordert absolute Ehrlichkeit in Rechtsprechung und allen Formen des Handels.
Leviticus 19,36
Hebräisch: מֹ֧אזְנֵי צֶ֣דֶק אַבְנֵי־צֶ֗דֶק אֵ֥יפַת צֶ֛דֶק וְהִ֥ין צֶ֖דֶק יִהְיֶ֣ה לָכֶ֑ם אֲנִי֙ יְהוָ֣ה אֱלֹֽהֵיכֶ֔ם אֲשֶׁר־הוֹצֵ֥אתִי אֶתְכֶ֖ם מֵאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Gerechte Waage, gerechte Gewichtsteine, gerechtes Epha und gerechtes Hin sollt ihr haben. Ich bin der Ewige, euer Gott, der ich euch aus dem Land Mizrajim herausgeführt habe.

Kommentar: מאזני צדק אבני־צדק איפת צדק והין צדק יהיה לכם אני יהוה אלהיכם אשר־הוצאתי אתכם מארץ מצרים konkretisiert die Ehrlichkeitsforderung. מאזני צדק אבני־צדק איפת צדק והין צדק יהיה לכם (gerechte Waage, gerechte Gewichtsteine, gerechtes Epha und gerechtes Hin sollt ihr haben) - צדק (Gerechtigkeit) wird fünfmal wiederholt. מאזני (Waagen), אבני (Gewichtsteine), איפת (Epha) als Trockenmaß, הין (Hin) als Flüssigkeitsmaß.
אני יהוה אלהיכם אשר־הוצאתי אתכם מארץ מצרים (ich bin der Ewige, euer Gott, der ich euch aus dem Land Ägypten herausgeführt habe) - אשר־הוצאתי (der ich herausgeführt habe) im Hifil-Perfekt, das Hifil zeigt kausatives Herausführen. Die Exodus-Erinnerung begründet die Verpflichtung.
צדק fünfmal wiederholt betont absolute Gerechtigkeit. מאזני, אבני, איפת, הין umfassen alle Messgeräte. אשר־הוצאתי אתכם מארץ מצרים zeigt den Exodus als Verpflichtungsgrund.
Die LXX spezifiziert die Maße: איפה (Epha) als χοῦς (Scheffel) und הין (hin) wird nicht übersetzt, sondern durch στάθμια (Gewichte) und ζυγά (Waagen) ergänzt.
Die Satzstruktur zeigt Gerechtigkeitskonkretisierung: fünfmalige צדק-Wiederholung bei allen Messgeräten + göttliche Autorität + Exodus-Verpflichtung.
Dieser Vers konkretisiert die Handelsgerechtigkeit durch fünfmalige צדק-Betonung und begründet sie durch den Exodus.
Leviticus 19,37
Hebräisch: וּשְׁמַרְתֶּ֤ם אֶת־כָּל־חֻקֹּתַי֙ וְאֶת־כָּל־מִשְׁפָּטַ֔י וַעֲשִׂיתֶ֖ם אֹתָ֑ם אֲנִ֖י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und so beachtet alle meine Satzungen und alle meine Rechtsvorschriften und tut sie. Ich bin der Ewige.

Kommentar: ושמרתם את־כל־חקתי ואת־כל־משפטי ועשיתם אתם אני יהוה schließt das Kapitel ab. ושמרתם את־כל־חקתי ואת־כל־משפטי (und so beachtet alle meine Satzungen und alle meine Rechtsvorschriften) - ושמרתם (und ihr sollt beachten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. את־כל־חקתי ואת־כל־משפטי (alle meine Satzungen und alle meine Rechtsvorschriften) mit doppeltem כל betont Vollständigkeit.
ועשיתם אתם (und tut sie) - ועשיתם (und ihr sollt tun) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt aktive Ausführung. אתם (sie) mit Objektsuffix bezieht sich auf חקתי ומשפטי.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als abschließende Autoritätsformel.
כל־חקתי וכל־משפטי mit doppeltem כל zeigt umfassende Verpflichtung. שמרתם und עשיתם zeigen Beachtung und Ausführung als komplementäre Verpflichtungen.
Die LXX übersetzt ושמרתם mit φυλάξεσθε (ihr werdet bewahren), חקתי mit νόμιμά μου (meine Gesetze), משפטי mit κρίματά μου (meine Urteile) und ועשיתם mit ποιήσετε (ihr werdet tun).
Die Satzstruktur zeigt Kapitelabschluss: umfassende Beachtungspflicht + aktive Ausführungspflicht + göttliche Schlussautorität.
Dieser Vers schließt das Heiligkeitskapitel mit der umfassenden Verpflichtung zur Beachtung und Ausführung aller göttlichen Gesetze ab.
Kapitel 19 entfaltet das berühmte "Heiligkeitsgesetz" als praktische Anwendung des Heiligkeitsgebots "Ihr sollt heilig sein, denn heilig bin ich, JHWH euer Gott" (V. 2). Die Struktur zeigt: 1) Fundamentale Heiligkeitsprinzipien (V. 1-4): Universelle Heiligungsforderung für ganz Israel nach dem Prinzip der imitatio Dei, Elternehrung, Sabbatheiligung und Abgrenzung vom Götzendienst als Grundlagen.
2) Opfer- und Armengesetze (V. 5-10): Ordnungsgemäße Friedensopferpraxis mit zeitlichen Verzehrgrenzen, פגול-Verbot und כרת-Strafe sowie systematische Armenversorgung durch פאה (Feldränder) und לקט (Nachlese) in Landwirtschaft und Weinbau.
3) Ethische Grundgesetze (V. 11-18): Ehrlichkeitsgebote (Diebstahl-, Lügen-, Meineidverbot), Wirtschaftsethik (Schutz der Tagelöhner), Behindertenschutz mit Gottesfurcht als Kontrolle, unparteiische Rechtsprechung, Verbot von Verleumdung und unterlassener Hilfeleistung, offene Zurechtweisung als Alternative zu verborgenem Hass und das berühmte Liebesgebot "Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst" (V. 18).
4) Ordnungsgesetze (V. 19-31): כלאים-Verbote (Mischungen in Tieren, Pflanzen, Kleidung), Sonderfall der verlobten Sklavin, ערלה-Gesetz (dreijähriges Verzehrverbot für neue Obstbäume), Verbote heidnischer Praktiken (Blutrituale, Wahrsagerei, bestimmte Haarschnitte, Körpermodifikationen, Prostitution, Totenbeschwörung).
5) Sozialgesetze und Handelsethik (V. 32-37): Altersrespekt, umfassender Fremdenschutz mit Fremdenliebe nach dem Maßstab der Selbstliebe (begründet durch Israels Ägypten-Erfahrung), absolute Handelsgerechtigkeit und abschließende Gesamtverpflichtung.
Theologische Bedeutung: Das Kapitel zeigt Heiligkeit als ganzheitlichen Lebensstil: von kultischen Vorschriften über Sozialethik bis zu Handelsehrlichkeit. Die imitatio Dei als Grundprinzip macht göttliche Heiligkeit zum Maßstab menschlichen Verhaltens. Die Nächstenliebe (V. 18) und Fremdenliebe (V. 34) als Höhepunkte zeigen Liebe als Kern der Heiligung. Die Gottesfurcht als wiederkehrendes Motiv (V. 14, 32) zeigt innere Kontrolle als Basis ethischen Verhaltens.
Besonderheiten: Die Verbindung von Kultus und Ethik zeigt ganzheitliches Heiligkeitsverständnis. Die Einbeziehung der Fremden in Schutz und Liebe zeigt universelle Menschenwürde. Die konkreten Vorschriften von Handelsmaßen bis Haarschnitten zeigen Heiligkeit als Detailgehorsam. Das Kapitel etabliert fundamentale ethische Prinzipien (Nächsten- und Fremdenliebe, Gerechtigkeit, Ehrlichkeit), die bis heute gelten.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 19, das "Heiligkeitsgesetz", zeigt in der LXX eine systematische Ethnisierung und Universalisierung. Besonders bedeutsam ist die Betonung der Nächstenliebe (Vers 18, 34), die zur zentralen christlich-jüdischen Ethik wird. Die griechischen Übersetzer erklären spezifisch hebräische Begriffe (wie שעטנז) und interpretieren magische Praktiken durch konkrete griechische Divinationstechniken. Dies deutet auf eine bewusste Anpassung an hellenistische Leser hin, während die ethischen Kernaussagen verstärkt werden.
Leviticus 20,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als Standardeinleitungsformel. וידבר (und er redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv - das Piel zeigt intensives, autoritatives göttliches Sprechen. לאמר (sagend) als Infinitiv-Constructus von אמר leitet die Strafbestimmungen für die Vergehen aus Kapitel 18-19 ein.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (er sprach) und לאמר mit λέγων (sagend).
Die Satzstruktur zeigt neue Offenbarungseinleitung: göttliches autoritatives Sprechen + Empfängeridentifikation + Redeeinleitung.
Dieser Vers leitet das Kapitel der Strafbestimmungen für sexuelle und kultische Vergehen ein.
Leviticus 20,2
Hebräisch: וְאֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֮ תֹּאמַר֒ אִ֣ישׁ אִישׁ֩ מִבְּנֵ֨י יִשְׂרָאֵ֜ל וּמִן־הַגֵּ֣ר׀ הַגָּ֣ר בְּיִשְׂרָאֵ֗ל אֲשֶׁ֨ר יִתֵּ֧ן מִזַּרְעֹ֛ו לַמֹּ֖לֶךְ מ֣וֹת יוּמָ֑ת עַ֥ם הָאָ֖רֶץ יִרְגְּמֻ֥הוּ בָאָֽבֶן׃
Deutsch: Und zu den Söhnen Jisra'els sollst du sagen: Jedermann von den Söhnen Jisra'els und von den Fremden, die in Jisra'el weilen, der von seinen Nachkommen dem Molech gibt, soll gewiss getötet werden; das Volk des Landes soll ihn steinigen.

Kommentar: ואל־בני ישראל תאמר איש איש מבני ישראל ומן־הגר הגר בישראל אשר יתן מזרעו למלך מות יומת עם הארץ ירגמהו באבן etabliert die Todesstrafe für Molech-Opfer. ואל־בני ישראל תאמר (und zu den Söhnen Israels sollst du sagen) zeigt die Adressierung. איש איש (jedermann) als distributive Verdopplung zeigt universelle Anwendung.
מבני ישראל ומן־הגר הגר בישראל (von den Söhnen Israels und von den Fremden, die in Israel weilen) erfasst alle Bewohner. אשר יתן מזרעו למלך (der von seinen Nachkommen dem Molech gibt) - יתן (gibt) im Qal-Imperfekt, מזרעו (von seinen Nachkommen) entspricht 18,21.
מות יומת (soll gewiss getötet werden) als emphatische Todesformel mit infinitivus absolutus. עם הארץ ירגמהו באבן (das Volk des Landes soll ihn steinigen) - עם הארץ (Volk des Landes) als vollberechtigte Bürger, ירגמהו (soll ihn steinigen) im Qal-Imperfekt von רגם, באבן (mit Steinen) zeigt die Hinrichtungsart.
איש איש zeigt universelle Gültigkeit. הגר הגר בישראל betont die Ansässigkeit der Fremden. מות יומת als schärfste Strafformel. עם הארץ zeigt Volksjustiz als Vollstreckung.
Die LXX übersetzt המלך (hamolech - "dem Molech") als ἄρχοντι (dem Herrscher), was die Gottheit entmythologisiert. עם הארץ (am ha'aretz - "Volk des Landes") wird als τὸ ἔθνος τὸ ἐπὶ τῆς γῆς (das Volk auf der Erde) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt Molech-Strafbestimmung: universelle Adressierung + Molech-Opfer + emphatische Todesstrafe + Steinigung durch das Volk.
Dieser Vers etabliert die Todesstrafe durch Steinigung für Molech-Kinderopfer durch alle Bewohner.
Leviticus 20,3
Hebräisch: וַאֲנִ֞י אֶתֵּ֤ן אֶת־פָּנַי֙ בָּאִ֣ישׁ הַה֔וּא וְהִכְרַתִּ֥י אֹתוֹ֖ מִקֶּ֣רֶב עַמֹּ֑ו כִּ֤י מִזַּרְעוֹ֙ נָתַ֣ן לַמֹּ֔לֶךְ לְמַ֗עַן טַמֵּא֙ אֶת־מִקְדָּשִׁ֔י וּלְחַלֵּ֖ל אֶת־שֵׁ֥ם קָדְשִֽׁי׃
Deutsch: Und ich werde mein Angesicht gegen diesen Mann richten und ihn ausrotten aus der Mitte seines Volkes, weil er von seinen Nachkommen dem Molech gegeben hat, um mein Heiligtum zu verunreinigen und meinen heiligen Namen zu entweihen.

Kommentar: ואני אתן את־פני באיש ההוא והכרתי אתו מקרב עמו כי מזרעו נתן למלך למען טמא את־מקדשי ולחלל את־שם קדשי zeigt göttliche Reaktion zusätzlich zur menschlichen Strafe. ואני אתן את־פני באיש ההוא (und ich werde mein Angesicht gegen diesen Mann richten) - ואני (und ich) als emphatisches Pronomen zeigt persönliche göttliche Intervention. אתן את־פני (werde mein Angesicht richten) als Idiom für feindliche Aufmerksamkeit.
והכרתי אתו מקרב עמו (und ihn ausrotten aus der Mitte seines Volkes) - והכרתי (und ich werde ausrotten) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Hifil zeigt kausative göttliche Ausrottung zusätzlich zur menschlichen Todesstrafe.
כי מזרעו נתן למלך למען טמא את־מקדשי ולחלל את־שם קדשי (weil er von seinen Nachkommen dem Molech gegeben hat, um mein Heiligtum zu verunreinigen und meinen heiligen Namen zu entweihen) - למען טמא (um zu verunreinigen) im Piel-Infinitiv-Constructus zeigt den Zweck, das Piel zeigt intensive Verunreinigung. ולחלל את־שם קדשי (und meinen heiligen Namen zu entweihen) im Piel-Infinitiv-Constructus, das Piel zeigt intensive Entweihung.
ואני betont persönliche göttliche Betroffenheit. אתן את־פני zeigt göttliche Feindschaft. למען טמא את־מקדשי ולחלל את־שם קדשי zeigt die doppelte Verletzung: Heiligtums- und Namensschändung.
Die LXX erweitert שם קדשי (shem qodshi - "mein heiliger Name") zu τὸ ὄνομα τῶν ἡγιασμένων μοι (der Name der mir Geheiligten), was eine theologische Interpretation hinzufügt.
Die Satzstruktur zeigt göttliche Zusatzstrafe: persönliche göttliche Intervention + כרת-Strafe + doppelte Begründung durch Heiligtums- und Namensschändung.
Dieser Vers zeigt göttliche כרת-Strafe zusätzlich zur menschlichen Todesstrafe wegen Heiligtums- und Namensschändung.
Leviticus 20,4
Hebräisch: וְאִ֡ם הַעְלֵ֣ם יַעְלִימֽוּ֩ עַ֨ם הָאָ֜רֶץ אֶת־עֵֽינֵיהֶם֙ מִן־הָאִ֣ישׁ הַה֔וּא בְּתִתּוֹ֥ מִזַּרְעֹ֖ו לַמֹּ֑לֶךְ לְבִלְתִּ֖י הָמִ֥ית אֹתוֹֽ׃
Deutsch: Und wenn das Volk des Landes seine Augen irgend vor diesem Mann verhüllt, wenn er von seinen Nachkommen dem Molech gibt, sodass es ihn nicht tötet,

Kommentar: ואם העלם יעלימו עם הארץ את־עיניהם מן־האיש ההוא בתתו מזרעו למלך לבלתי המית אתו zeigt den Fall unterlassener Strafverfolgung. ואם העלם יעלימו עם הארץ את־עיניהם (und wenn das Volk des Landes seine Augen irgend verhüllt) - העלם יעלימו als infinitivus absolutus + finite Verbform im Hifil zeigt emphatische Gewissheit, das Hifil zeigt kausatives Verbergen/Übersehen. את־עיניהם (ihre Augen) als Objekt der Verhüllung.
מן־האיש ההוא בתתו מזרעו למלך (vor diesem Mann, wenn er von seinen Nachkommen dem Molech gibt) - בתתו (wenn er gibt) im Qal-Infinitiv-Constructus mit Suffix. לבלתי המית אתו (sodass es ihn nicht tötet) - לבלתי (um nicht) zeigt negativen Zweck, המית (töten) im Hifil-Infinitiv-Constructus, das Hifil zeigt kausatives Töten.
העלם יעלימו betont bewusstes Wegsehen. עם הארץ als die zur Strafverfolgung Verpflichteten. לבלתי המית אתו zeigt unterlassene Vollstreckung der Todesstrafe.
Die LXX übersetzt העלם יעלימו mit ὑπεριδόντες ὄψονται (übersehend werden sie sehen), את־עיניהם mit τοὺς ὀφθαλμοὺς αὐτῶν (ihre Augen) und לבלתי המית mit τοῦ μὴ ἀποκτεῖναι (um nicht zu töten).
Die Satzstruktur zeigt Strafverfolgungsversagen: emphatisches bewusstes Wegsehen + Molech-Vergehen + unterlassene Todesstrafe.
Dieser Vers behandelt den Fall, dass das Volk seine Strafverfolgungspflicht bei Molech-Opfern bewusst vernachlässigt.
Leviticus 20,5
Hebräisch: וְשַׂמְתִּ֨י אֲנִ֧י אֶת־פָּנַ֛י בָּאִ֥ישׁ הַה֖וּא וּבְמִשְׁפַּחְתּוֹ֑ וְהִכְרַתִּ֨י אֹתוֹ֜ וְאֵ֣ת׀ כָּל־הַזֹּנִ֣ים אַחֲרָ֗יו לִזְנ֛וֹת אַחֲרֵ֥י הַמֹּ֖לֶךְ מִקֶּ֥רֶב עַמָּֽם׃
Deutsch: so werde ich mein Angesicht gegen diesen Mann richten und gegen seine Familie, und ich werde ihn und alle, die ihm nachhuren, um dem Molech nachzuhuren, ausrotten aus der Mitte ihres Volkes.

Kommentar: ושמתי אני את־פני באיש ההוא ובמשפחתו והכרתי אתו ואת כל־הזנים אחריו לזנות אחרי המלך מקרב עמם zeigt verschärfte göttliche Strafe bei unterlassener Menschenjustiz. ושמתי אני את־פני באיש ההוא ובמשפחתו (so werde ich mein Angesicht gegen diesen Mann richten und gegen seine Familie) - אני als emphatisches Pronomen betont persönliche göttliche Intervention. ובמשפחתו (und gegen seine Familie) erweitert die Strafe auf die Familie.
והכרתי אתו ואת כל־הזנים אחריו לזנות אחרי המלך מקרב עמם (und ich werde ihn und alle, die ihm nachhuren, um dem Molech nachzuhuren, ausrotten aus der Mitte ihres Volkes) - הזנים אחריו (die ihm nachhuren) zeigt Anhänger der Molech-Verehrung. לזנות אחרי המלך (um dem Molech nachzuhuren) verwendet die Hurerei-Metapher für Abfall von JHWH.
ושמתי אני zeigt persönliche göttliche Reaktion auf menschliches Versagen. ובמשפחתו zeigt Sippenhaftung. הזנים אחריו zeigt, dass Molech-Verehrung Anhänger findet. לזנות אחרי המלך zeigt religiösen Abfall als Hurerei.
Die LXX übersetzt במשפחתו (bemishpachto - "seiner Familie") als τὴν συγγένειαν αὐτοῦ (seine Verwandtschaft) und הזנים (hazonim - "die huren") als τοὺς ὁμονοοῦντας (die Gleichgesinnten), was den sexuellen Aspekt mildert.
Die Satzstruktur zeigt verschärfte göttliche Strafe: persönliche göttliche Intervention + Familienerweiterung + Ausrottung aller Molech-Anhänger + Hurerei-Metapher.
Dieser Vers zeigt, dass göttliche Strafe bei menschlichem Strafverfolgungsversagen verschärft wird und auf Familie und Anhänger ausgedehnt wird.
Leviticus 20,6
Hebräisch: וְהַנֶּ֗פֶשׁ אֲשֶׁ֨ר תִּפְנֶ֤ה אֶל־הָֽאֹבֹת֙ וְאֶל־הַיִּדְּעֹנִ֔ים לִזְנ֖וֹת אַחֲרֵיהֶ֑ם וְנָתַתִּ֤י אֶת־פָּנַי֙ בַּנֶּ֣פֶשׁ הַהִ֔וא וְהִכְרַתִּ֥י אֹתוֹ֖ מִקֶּ֥רֶב עַמֹּֽו׃
Deutsch: Und die Seele, die sich zu den Totenbeschwörern und zu den Wahrsagern wendet, um ihnen nachzuhuren, gegen diese Seele werde ich mein Angesicht richten und sie ausrotten aus der Mitte ihres Volkes.

Kommentar: והנפש אשר תפנה אל־האבת ואל־הידענים לזנות אחריהם ונתתי את־פני בנפש ההוא והכרתי אתו מקרב עמו bestraft okkulte Praktiken. והנפש אשר תפנה אל־האבת ואל־הידענים (und die Seele, die sich zu den Totenbeschwörern und zu den Wahrsagern wendet) entspricht 19,31. תפנה (wendet sich) im Qal-Imperfekt von פנה.
לזנות אחריהם (um ihnen nachzuhuren) verwendet die Hurerei-Metapher auch für okkulte Praktiken. ונתתי את־פני בנפש ההוא והכרתי אתו מקרב עמו (gegen diese Seele werde ich mein Angesicht richten und sie ausrotten aus der Mitte ihres Volkes) entspricht V. 3 und 5.
תפנה אל־האבת ואל־הידענים zeigt aktive Hinwendung zu okkulten Praktikern. לזנות אחריהם zeigt okkulte Konsultation als religiöse Untreue. ונתתי את־פני zeigt persönliche göttliche Verfolgung.
Die LXX übersetzt אבות (ovot - "Totengeister") als ἐγγαστριμύθοις (Bauchredner) und ידעני (yidd'oni - "Wahrsagegeister") als ἐπαοιδοῖς (Beschwörer), wie bereits in Kapitel 19.
Die Satzstruktur zeigt okkulte Bestrafung: Hinwendung zu okkulten Praktikern + Hurerei-Metapher + persönliche göttliche Verfolgung + כרת-Strafe.
Dieser Vers bestraft okkulte Konsultation als religiöse Hurerei mit כרת-Strafe.
Leviticus 20,7
Hebräisch: וְהִ֨תְקַדִּשְׁתֶּ֔ם וִהְיִיתֶ֖ם קְדֹשִׁ֑ים כִּ֛י אֲנִ֥י יְהוָ֖ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: So heiligt euch und seid heilig, denn ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: והתקדשתם והייתם קדשים כי אני יהוה אלהיכם zeigt die positive Alternative zu den verbotenen Praktiken. והתקדשתם (so heiligt euch) im Hitpael-Perfekt mit Waw-Konsekutiv - das Hitpael zeigt reflexive Selbstheiligung. והייתם קדשים (und seid heilig) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt den erstrebten Zustand.
כי אני יהוה אלהיכם (denn ich bin der Ewige, euer Gott) entspricht 19,2 und begründet die Heiligungsforderung durch göttliche Heiligkeit.
התקדשתם zeigt aktive Selbstheiligung als Gegensatz zu den Entweihungen. והייתם קדשים zeigt den Zielzustand. כי אני יהוה אלהיכם etabliert die imitatio Dei als Heiligkeitsgrund.
Die LXX übersetzt והתקדשתם mit ἁγιάσθητε (heiligt euch), והייתם קדשים mit ἅγιοι ἔσεσθε (heilig werdet ihr sein) und אני יהוה אלהיכם mit ἐγώ εἰμι κύριος ὁ θεὸς ὑμῶν (ich bin der Herr, euer Gott).
Die Satzstruktur zeigt positive Heiligungsalternative: reflexive Selbstheiligung + Heiligkeitszustand + göttliche Begründung.
Dieser Vers stellt der Entweihung durch verbotene Praktiken die positive Selbstheiligung nach göttlichem Vorbild gegenüber.
Leviticus 20,8
Hebräisch: וּשְׁמַרְתֶּם֙ אֶת־חֻקֹּתַ֔י וַעֲשִׂיתֶ֖ם אֹתָ֑ם אֲנִ֥י יְהוָ֖ה מְקַדִּשְׁכֶֽם׃
Deutsch: Und beachtet meine Satzungen und tut sie. Ich bin der Ewige, der euch heiligt.

Kommentar: ושמרתם את־חקתי ועשיתם אתם אני יהוה מקדשכם zeigt den Weg zur Heiligung. ושמרתם את־חקתי ועשיתם אתם (und beachtet meine Satzungen und tut sie) - ושמרתם (und beachtet) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, ועשיתם (und tut) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigen die beiden Aspekte: Beachtung und Ausführung.
אני יהוה מקדשכם (ich bin der Ewige, der euch heiligt) - מקדשכם (der euch heiligt) im Piel-Partizip mit Suffix, das Piel zeigt intensive Heiligung. Dies zeigt JHWH als aktiven Heiliger im Gegensatz zur menschlichen Selbstheiligung aus V. 7.
שמרתם und עשיתם zeigen komplementäre Verpflichtungen. מקדשכם zeigt JHWH als Heiligungsagens - Menschen heiligen sich selbst durch Gehorsam, aber JHWH ist der eigentliche Heiliger.
Die LXX übersetzt ושמרתם mit φυλάξασθε (bewahrt), ועשיתם mit ποιήσατε (tut) und מקדשכם mit ὁ ἁγιάζων ὑμᾶς (der euch heiligt).
Die Satzstruktur zeigt Heiligungsweg: Satzungsbeachtung + Ausführungsgebot + JHWH als Heiligungsagens.
Dieser Vers zeigt den Heiligungsweg durch Gesetzesgehorsam mit JHWH als eigentlichem Heiligungsagens.
Leviticus 20,9
Hebräisch: כִּֽי־אִ֣ישׁ אִ֗ישׁ אֲשֶׁ֨ר יְקַלֵּ֧ל אֶת־אָבִ֛יו וְאֶת־אִמֹּ֖ו מ֣וֹת יוּמָ֑ת אָבִ֧יו וְאִמֹּ֛ו קִלֵּ֖ל דָּמָ֥יו בּוֹ׃
Deutsch: Denn jedermann, der seinem Vater oder seiner Mutter flucht, soll gewiss getötet werden; seinem Vater oder seiner Mutter hat er geflucht, sein Blut ist auf ihm.

Kommentar: כי־איש איש אשר יקלל את־אביו ואת־אמו מות יומת אביו ואמו קלל דמיו בו zeigt die Todesstrafe für Elternfluch. כי־איש איש (denn jedermann) - כי zeigt kausale Begründung, איש איש als distributive Verdopplung betont universelle Anwendung. אשר יקלל את־אביו ואת־אמו (der seinem Vater oder seiner Mutter flucht) - יקלל (flucht) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt intensive Verfluchung.
מות יומת (soll gewiss getötet werden) als emphatische Todesformel. אביו ואמו קלל דמיו בו (seinem Vater oder seiner Mutter hat er geflucht, sein Blut ist auf ihm) - קלל (hat geflucht) im Piel-Perfekt wiederholt die Tat. דמיו בו (sein Blut ist auf ihm) als Formel für gerechte Selbstverschuldung der Todesstrafe.
איש איש zeigt universelle Gültigkeit ohne Ausnahme. יקלל im Piel zeigt schwere Verfluchung über einfaches Schelten hinaus. דמיו בו etabliert moralische Eigenverantwortung für die Todesstrafe.
Die LXX übersetzt יקלל (yeqallel - "flucht/verachtet") als κακῶς εἴπῃ (böse spricht) und דמיו בו (damav bo - "sein Blut sei auf ihm") als ἔνοχος ἔσται (er sei schuldig).
Die Satzstruktur zeigt Elternfluch-Bestrafung: universelle Anwendung + Elternverfluchung + emphatische Todesstrafe + Wiederholung der Tat + Selbstverschuldungsformel.
Dieser Vers zeigt die Todesstrafe für schwere Elternverfluchung als Verletzung der fundamentalen Familienordnung.
Leviticus 20,10
Hebräisch: וְאִ֗ישׁ אֲשֶׁ֤ר יִנְאַף֙ אֶת־אֵ֣שֶׁת אִ֔ישׁ אֲשֶׁ֥ר יִנְאַ֖ף אֶת־אֵ֣שֶׁת רֵעֵ֑הוּ מֽוֹת־יוּמַ֥ת הַנֹּאֵ֖ף וְהַנֹּאָֽפֶת׃
Deutsch: Und wenn ein Mann Ehebruch treibt mit der Frau eines Mannes, wenn er Ehebruch treibt mit der Frau seines Nächsten, so sollen der Ehebrecher und die Ehebrecherin gewiss getötet werden.

Kommentar: ואיש אשר ינאף את־אשת איש אשר ינאף את־אשת רעהו מות־יומת הנאף והנאפת bestraft Ehebruch mit dem Tod. ואיש אשר ינאף את־אשת איש (und wenn ein Mann Ehebruch treibt mit der Frau eines Mannes) - ינאף (treibt Ehebruch) im Qal-Imperfekt von נאף. את־אשת איש (mit der Frau eines Mannes) zeigt die verheiratete Frau.
אשר ינאף את־אשת רעהו (wenn er Ehebruch treibt mit der Frau seines Nächsten) wiederholt und präzisiert mit רעהו (seines Nächsten) die Gemeinschaftsverletzung. מות־יומת הנאף והנאפת (so sollen der Ehebrecher und die Ehebrecherin gewiss getötet werden) - הנאף והנאפת (der Ehebrecher und die Ehebrecherin) als Partizipien zeigen beide Beteiligten.
ינאף wiederholt betont die Schwere der Tat. אשת רעהו zeigt Ehebruch als Verletzung der Nachbarschaft. הנאף והנאפת zeigt gleiche Bestrafung beider Partner.
Die LXX übersetzt ינאף mit μοιχεύσηται (Ehebruch treibt), אשת איש mit γυναῖκα ἀνδρός (Frau eines Mannes), רעהו mit πλησίον αὐτοῦ (seines Nächsten) und הנאף והנאפת mit ὁ μοιχὸς καὶ ἡ μοιχαλίς (der Ehebrecher und die Ehebrecherin).
Die Satzstruktur zeigt Ehebruchbestrafung: doppelte Ehebruchbeschreibung + Gemeinschaftsverletzung + Todesstrafe für beide Partner.
Dieser Vers bestraft Ehebruch als Verletzung der Ehe und der Gemeinschaftsordnung mit dem Tod für beide Beteiligten.
Leviticus 20,11
Hebräisch: וְאִ֗ישׁ אֲשֶׁ֤ר יִשְׁכַּב֙ אֶת־אֵ֣שֶׁת אָבִ֔יו עֶרְוַ֥ת אָבִ֖יו גִּלָּ֑ה מֽוֹת־יוּמְת֥וּ שְׁנֵיהֶ֖ם דְּמֵיהֶ֥ם בָּֽם׃
Deutsch: Und wenn ein Mann bei der Frau seines Vaters liegt: er hat die Blöße seines Vaters aufgedeckt; beide sollen gewiss getötet werden, ihr Blut ist auf ihnen.

Kommentar: ואיש אשר ישכב את־אשת אביו ערות אביו גלה מות־יומתו שניהם דמיהם בם bestraft Verkehr mit der Stiefmutter. ואיש אשר ישכב את־אשת אביו (und wenn ein Mann bei der Frau seines Vaters liegt) entspricht 18,8. ישכב (liegt) im Qal-Imperfekt als euphemistische Umschreibung.
ערות אביו גלה (er hat die Blöße seines Vaters aufgedeckt) - גלה (hat aufgedeckt) im Piel-Perfekt, das Piel zeigt intensive Entblößung. Dies erklärt den Verstoß als Verletzung väterlicher Ehre.
מות־יומתו שניהם דמיהם בם (beide sollen gewiss getötet werden, ihr Blut ist auf ihnen) - יומתו (sollen getötet werden) im Hofal-Imperfekt zeigt passive Hinrichtung. שניהם (beide) zeigt gleiche Bestrafung. דמיהם בם (ihr Blut ist auf ihnen) als Dual der Selbstverschuldungsformel.
ערות אביו גלה zeigt die Verletzung väterlicher Ehre als Begründung. שניהם zeigt gleiche Schuld und Strafe beider Partner. דמיהם בם im Plural zeigt doppelte Selbstverschuldung.
Die LXX übersetzt ישכב mit κοιμηθῇ (schläft), ערות אביו mit ἀσχημοσύνην πατρὸς αὐτοῦ (Schande seines Vaters), יומתו mit θανατωθήτωσαν (sollen getötet werden) und דמיהם בם mit αἷμα αὐτῶν ἐπ᾽ αὐτούς (ihr Blut auf sie).
Die Satzstruktur zeigt Stiefmutter-Inzest-Bestrafung: Verkehr mit Stiefmutter + väterliche Ehrverletzung + Todesstrafe für beide + doppelte Selbstverschuldung.
Dieser Vers bestraft Inzest mit der Stiefmutter als Verletzung väterlicher Ehre mit dem Tod für beide Beteiligten.
Leviticus 20,12
Hebräisch: וְאִ֗ישׁ אֲשֶׁ֤ר יִשְׁכַּב֙ אֶת־כַּלָּתוֹ֔ מ֥וֹת יוּמְת֖וּ שְׁנֵיהֶ֑ם תֶּ֥בֶל עָשׂ֖וּ דְּמֵיהֶ֥ם בָּֽם׃
Deutsch: Und wenn ein Mann bei seiner Schwiegertochter liegt, so sollen beide gewiss getötet werden; sie haben eine schändliche Befleckung verübt, ihr Blut ist auf ihnen.

Kommentar: ואיש אשר ישכב את־כלתו מות יומתו שניהם תבל עשו דמיהם בם bestraft Schwiegertochter-Inzest. ואיש אשר ישכב את־כלתו (und wenn ein Mann bei seiner Schwiegertochter liegt) entspricht 18,15. כלתו (seiner Schwiegertochter) als Ehefrau des Sohnes.
מות יומתו שניהם (so sollen beide gewiss getötet werden) entspricht V. 11. תבל עשו (sie haben eine schändliche Befleckung verübt) - תבל (schändliche Befleckung) aus 18,23, zeigt kosmische Ordnungsverwirrung. עשו (haben verübt) im Qal-Perfekt.
דמיהם בם (ihr Blut ist auf ihnen) entspricht V. 11.
תבל עשו zeigt die Qualifikation als kosmische Ordnungsverwirrung, schwerer als einfacher Inzest. עשו im Plural zeigt gemeinsame Verantwortung beider Partner.
Die LXX übersetzt תבל (tevel - "Verworfenheit") als ἠσεβήκασιν (sie haben gefrevelt), was eine religiöse statt einer sexuellen Kategorisierung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Schwiegertochter-Inzest-Bestrafung: Schwiegertochter-Verkehr + Todesstrafe für beide + kosmische Ordnungsverwirrung + doppelte Selbstverschuldung.
Dieser Vers bestraft Schwiegertochter-Inzest als תבל (kosmische Ordnungsverwirrung) mit dem Tod für beide Beteiligten.
Leviticus 20,13
Hebräisch: וְאִ֗ישׁ אֲשֶׁ֨ר יִשְׁכַּ֤ב אֶת־זָכָר֙ מִשְׁכְּבֵ֣י אִשָּׁ֔ה תּוֹעֵבָ֥ה עָשׂ֖וּ שְׁנֵיהֶ֑ם מ֥וֹת יוּמָ֖תוּ דְּמֵיהֶ֥ם בָּֽם׃
Deutsch: Und wenn ein Mann bei einem Mann liegt, wie man bei einer Frau liegt, so haben beide einen Gräuel verübt; sie sollen gewiss getötet werden, ihr Blut ist auf ihnen.

Kommentar: ואיש אשר ישכב את־זכר משכבי אשה תועבה עשו שניהם מות יומתו דמיהם בם bestraft männliche Homosexualität. ואיש אשר ישכב את־זכר משכבי אשה (und wenn ein Mann bei einem Mann liegt, wie man bei einer Frau liegt) entspricht 18,22. זכר (Mann/Männchen) betont das biologische Geschlecht. משכבי אשה (wie man bei einer Frau liegt) zeigt den normativen Vergleich.
תועבה עשו שניהם (so haben beide einen Gräuel verübt) - תועבה (Gräuel) aus 18,22 als schärfste moralische Verurteilung. עשו שניהם (haben beide verübt) zeigt gleiche Schuld beider Partner.
מות יומתו דמיהם בם (sie sollen gewiss getötet werden, ihr Blut ist auf ihnen) entspricht V. 11-12.
תועבה עשו שניהם zeigt homosexuelle Handlungen als תועבה mit gleicher Schuld beider Partner. Die Struktur entspricht den anderen Sexualdelikten.
Die LXX übersetzt זכר mit ἄρσενος (Männchen), משכבי אשה mit κοίτην γυναικός (Lager einer Frau), תועבה mit βδέλυγμα (Gräuel) und יומתו mit θανατωθήτωσαν (sollen getötet werden).
Die Satzstruktur zeigt Homosexualitätsbestrafung: männlicher Homosexualverkehr + תועבה-Qualifikation + gleiche Schuld beider + Todesstrafe + Selbstverschuldung.
Dieser Vers bestraft männliche Homosexualität als תועבה (Gräuel) mit dem Tod für beide Beteiligten.
Leviticus 20,14
Hebräisch: וְאִ֗ישׁ אֲשֶׁ֨ר יִקַּ֧ח אֶת־אִשָּׁ֛ה וְאֶת־אִמָּ֖הּ זִמָּ֣ה הִ֑וא בָּאֵ֞שׁ יִשְׂרְפ֤וּ אֹתוֹ֙ וְאֶתְהֶ֔ן וְלֹא־תִהְיֶ֥ה זִמָּ֖ה בְּתוֹכְכֶֽם׃
Deutsch: Und wenn ein Mann eine Frau nimmt und ihre Mutter, das ist eine Schandtat; man soll ihn und sie mit Feuer verbrennen, damit keine Schandtat in eurer Mitte sei.

Kommentar: ואיש אשר יקח את־אשה ואת־אמה זמה הוא באש ישרפו אתו ואתהן ולא־תהיה זמה בתוככם zeigt die schwerste Strafe für den schlimmsten Inzest. ואיש אשר יקח את־אשה ואת־אמה (und wenn ein Mann eine Frau nimmt und ihre Mutter) entspricht 18,17. יקח (nimmt) im Qal-Imperfekt zeigt Heirat oder dauerhafte Beziehung.
זמה הוא (das ist eine Schandtat) - זמה (Schandtat) aus 18,17 als schwerste moralische Verurteilung. באש ישרפו אתו ואתהן (man soll ihn und sie mit Feuer verbrennen) - ישרפו (soll man verbrennen) im Qal-Imperfekt zeigt Verbrennung als schärfste Hinrichtungsart. אתו ואתהן (ihn und sie) zeigt alle drei Beteiligten.
ולא־תהיה זמה בתוככם (damit keine Schandtat in eurer Mitte sei) - לא־תהיה (soll nicht sein) im Qal-Imperfekt zeigt präventiven Zweck. בתוככם (in eurer Mitte) zeigt die Gemeinschaft als Reinigungsziel.
זמה als schwerste Verurteilung erklärt die Feuerstrafe. באש ישרפו als einzigartige Hinrichtungsart zeigt extreme Schwere. ולא־תהיה זמה בתוככם zeigt Gemeinschaftsreinigung als Zweck.
Die LXX übersetzt זמה (zimma - "Unzucht/Schandtat") als ἀνόμημα (Gesetzlosigkeit), was eine juristische Terminologie verwendet.
Die Satzstruktur zeigt schwerste Inzestbestrafung: Mutter-Tochter-Kombination + זמה-Qualifikation + Feuerstrafe für alle + Gemeinschaftsreinigungszweck.
Dieser Vers zeigt die Feuerstrafe als einzigartige Hinrichtung für den schwersten Inzest (Mutter-Tochter-Kombination) zur Gemeinschaftsreinigung.
Leviticus 20,15
Hebräisch: וְאִ֗ישׁ אֲשֶׁ֨ר יִתֵּ֧ן שְׁכָבְתּוֹ֛ בִּבְהֵמָ֖ה מ֣וֹת יוּמָ֑ת וְאֶת־הַבְּהֵמָ֖ה תַּהֲרֹֽגוּ׃
Deutsch: Und wenn ein Mann seinen Beischlaf einem Tier gibt, so soll er gewiss getötet werden, und das Tier sollt ihr umbringen.

Kommentar: ואיש אשר יתן שכבתו בבהמה מות יומת ואת־הבהמה תהרגו bestraft männliche Zoophilie. ואיש אשר יתן שכבתו בבהמה (und wenn ein Mann seinen Beischlaf einem Tier gibt) entspricht 18,23. יתן שכבתו (gibt seinen Beischlaf) als euphemistische Formulierung für Geschlechtsverkehr. בבהמה (einem Tier) zeigt universelle Anwendung auf alle Tierarten.
מות יומת (so soll er gewiss getötet werden) als emphatische Todesformel. ואת־הבהמה תהרגו (und das Tier sollt ihr umbringen) - תהרגו (sollt ihr umbringen) im Qal-Imperfekt zeigt, dass auch das unschuldige Tier getötet werden muss.
יתן שכבתו als euphemistische aber explizite Formulierung. מות יומת ohne דמיו בו zeigt einseitige Schuld nur beim Menschen. ואת־הבהמה תהרגו zeigt Tiertötung trotz Unschuld zur Spurenbeseitigung.
Die LXX übersetzt יתן שכבתו mit δώσει κοίτην αὐτοῦ (gibt sein Lager), בבהמה mit ἐν κτήνει (in einem Tier), מות יומת mit θανάτῳ θανατούσθω (mit Tod soll er getötet werden) und תהרגו mit ἀποκτενεῖτε (ihr werdet töten).
Die Satzstruktur zeigt männliche Zoophilie-Bestrafung: euphemistische Verkehrsbeschreibung + Todesstrafe für den Mann + Tiertötung.
Dieser Vers bestraft männliche Zoophilie mit dem Tod und fordert auch die Tötung des Tieres.
Leviticus 20,16
Hebräisch: וְאִשָּׁ֗ה אֲשֶׁ֨ר תִּקְרַ֤ב אֶל־כָּל־בְּהֵמָה֙ לְרִבְעָ֣ה אֹתָ֔הּ וְהָרַגְתָּ֥ אֶת־הָאִשָּׁ֖ה וְאֶת־הַבְּהֵמָ֑ה מ֥וֹת יוּמָ֖תוּ דְּמֵיהֶ֥ם בָּֽם׃
Deutsch: Und wenn eine Frau sich irgendeinem Tier naht, um sich von ihm begatten zu lassen, so sollst du die Frau und das Tier umbringen; sie sollen gewiss getötet werden, ihr Blut ist auf ihnen.

Kommentar: ואשה אשר תקרב אל־כל־בהמה לרבעה אתה והרגת את־האשה ואת־הבהמה מות יומתו דמיהם בם bestraft weibliche Zoophilie. ואשה אשר תקרב אל־כל־בהמה לרבעה אתה (und wenn eine Frau sich irgendeinem Tier naht, um sich von ihm begatten zu lassen) entspricht 18,23. תקרב אל (naht sich) im Qal-Imperfekt zeigt Annäherung. לרבעה אתה (um sich begatten zu lassen) - לרבע als technischer Begriff für tierische Paarung, אתה (sie) mit feminin Suffix.
והרגת את־האשה ואת־הבהמה (so sollst du die Frau und das Tier umbringen) - והרגת (und du sollst umbringen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt direkte Anrede. מות יומתו דמיהם בם (sie sollen gewiss getötet werden, ihr Blut ist auf ihnen) behandelt beide als schuldig.
תקרב אל־כל־בהמה zeigt universelle Anwendung auf alle Tierarten. לרבעה אתה zeigt die empfangende Position der Frau. דמיהם בם im Plural behandelt Frau und Tier als gleich schuldig.
Die LXX übersetzt תקרב mit προσέλθῃ (naht sich), לרבעה mit ὀχευθῆναι (begattet zu werden), והרגת mit ἀποκτενεῖς (du wirst töten) und דמיהם בם mit αἷμα αὐτῶν ἐπ᾽ αὐτά (ihr Blut auf sie).
Die Satzstruktur zeigt weibliche Zoophilie-Bestrafung: Annäherung an Tiere + Begattungszweck + Tötung beider + Todesformel + doppelte Schuldzuschreibung.
Dieser Vers bestraft weibliche Zoophilie und behandelt sowohl Frau als auch Tier als schuldig mit der Todesstrafe.
Leviticus 20,17
Hebräisch: וְאִ֣ישׁ אֲשֶׁר־יִקַּ֣ח אֶת־אֲחֹתוֹ֡ בַּת־אָבִ֣יו א֣וֹ בַת־אִ֠מּוֹ וְרָאָ֨ה אֶת־עֶרְוָתָ֜הּ וְהִֽיא־תִרְאֶ֤ה אֶת־עֶרְוָתוֹ֙ חֶ֣סֶד ה֔וּא וְנִ֨כְרְת֔וּ לְעֵינֵ֖י בְּנֵ֣י עַמָּ֑ם עֶרְוַ֧ת אֲחֹתוֹ֛ גִּלָּ֖ה עֲוֹנֹ֥ו יִשָּֽׂא׃
Deutsch: Und wenn ein Mann seine Schwester nimmt, die Tochter seines Vaters oder die Tochter seiner Mutter, und er sieht ihre Blöße, und sie sieht seine Blöße: das ist eine Schande, und sie sollen ausgerottet werden vor den Augen der Kinder ihres Volkes; er hat die Blöße seiner Schwester aufgedeckt, er soll seine Schuld tragen.

Kommentar: ואיש אשר־יקח את־אחתו בת־אביו או בת־אמו וראה את־ערותה והיא־תראה את־ערותו חסד הוא ונכרתו לעיני בני עמם ערות אחתו גלה עונו ישא bestraft Geschwisterinzest. ואיש אשר־יקח את־אחתו בת־אביו או בת־אמו (und wenn ein Mann seine Schwester nimmt, die Tochter seines Vaters oder die Tochter seiner Mutter) entspricht 18,9. יקח (nimmt) zeigt Heirat oder dauerhafte Beziehung.
וראה את־ערותה והיא־תראה את־ערותו (und er sieht ihre Blöße, und sie sieht seine Blöße) zeigt gegenseitiges Sehen als Umschreibung für Geschlechtsverkehr. חסד הוא (das ist eine Schande) - חסד (Schande) als moralische Qualifikation, milder als תועבה oder זמה.
ונכרתו לעיני בני עמם (und sie sollen ausgerottet werden vor den Augen der Kinder ihres Volkes) - ונכרתו (und sie sollen ausgerottet werden) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt כרת-Strafe statt Todesstrafe. לעיני בני עמם (vor den Augen der Kinder ihres Volkes) zeigt öffentliche Ausrottung.
ערות אחתו גלה עונו ישא (er hat die Blöße seiner Schwester aufgedeckt, er soll seine Schuld tragen) wiederholt das Vergehen und zeigt zusätzliche Schuldtragung.
חסד als mildere Qualifikation erklärt die כרת-Strafe statt Todesstrafe. לעיני בני עמם zeigt öffentliche Vollstreckung. עונו ישא zeigt zusätzliche persönliche Schuldverantwortung.
Die LXX übersetzt חסד (chesed - hier im negativen Sinn: "Schande") als ὄνειδος (Schmach/Vorwurf). Die Phrase לעיני בני עמם (le'einei benei amam - "vor den Augen der Kinder ihres Volkes") wird als ἐνώπιον υἱῶν γένους αὐτῶν (vor den Söhnen ihres Geschlechts) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt Geschwisterinzest-Bestrafung: Schwesternahme + gegenseitiges Sehen + חסד-Qualifikation + öffentliche כרת-Strafe + Schuldtragung.
Dieser Vers bestraft Geschwisterinzest als חסד (Schande) mit כרת-Strafe statt Todesstrafe.
Leviticus 20,18
Hebräisch: וְ֠אִישׁ אֲשֶׁר־יִשְׁכַּ֨ב אֶת־אִשָּׁ֜ה דָּוָ֗ה וְגִלָּ֤ה אֶת־עֶרְוָתָהּ֙ אֶת־מְקֹרָ֣הּ הֶֽעֱרָ֔ה וְהִ֕יא גִּלְּתָ֖ה אֶת־מְק֣וֹר דָּמֶ֑יהָ וְנִכְרְת֥וּ שְׁנֵיהֶ֖ם מִקֶּ֥רֶב עַמָּֽם׃
Deutsch: Und wenn ein Mann bei einer Frau in ihrer Krankheit liegt und ihre Blöße aufdeckt, er hat ihre Quelle entblößt, und sie hat die Quelle ihres Blutes aufgedeckt: so sollen beide ausgerottet werden aus der Mitte ihres Volkes.

Kommentar: ואיש אשר־ישכב את־אשה דוה וגלה את־ערותה את־מקרה העריה והיא גלתה את־מקור דמיה ונכרתו שניהם מקרב עמם bestraft Verkehr während der Menstruation. ואיש אשר־ישכב את־אשה דוה (und wenn ein Mann bei einer Frau in ihrer Krankheit liegt) entspricht 18,19. דוה (Kranke) als euphemistische Bezeichnung für die menstruierende Frau.
וגלה את־ערותה את־מקרה העריה (und ihre Blöße aufdeckt, er hat ihre Quelle entblößt) - וגלה (und aufdeckt) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. את־מקרה העריה (ihre Quelle hat er entblößt) - מקור (Quelle) als euphemistische Bezeichnung für die weiblichen Genitalien. העריה (hat entblößt) im Hifil-Perfekt, das Hifil zeigt kausative Entblößung.
והיא גלתה את־מקור דמיה (und sie hat die Quelle ihres Blutes aufgedeckt) zeigt die Frau als Mitverantwortliche. ונכרתו שניהם מקרב עמם (so sollen beide ausgerottet werden aus der Mitte ihres Volkes) zeigt כרת-Strafe für beide Partner.
דוה als euphemistische Menstruationsbezeichnung. מקור als euphemistische Genitalienbezeichnung. גלתה zeigt auch die Frau als aktiv Beteiligte. ונכרתו שניהם zeigt כרת-Strafe statt Todesstrafe.
Die LXX übersetzt דוה (davah - "menstruierende Frau") als ἀποκαθημένης (sich absondernde) und מקור (maqor - "Quelle") als πηγή bzw. ῥύσις (Quelle/Fluss).
Die Satzstruktur zeigt Menstruationsverkehr-Bestrafung: Verkehr mit menstruierender Frau + männliche Entblößung + weibliche Mitverantwortung + כרת-Strafe für beide.
Dieser Vers bestraft Geschlechtsverkehr während der Menstruation mit כרת-Strafe für beide Partner.
Leviticus 20,19
Hebräisch: וְעֶרְוַ֨ת אֲח֧וֹת אִמְּךָ֛ וַאֲח֥וֹת אָבִ֖יךָ לֹ֣א תְגַלֵּ֑ה כִּ֧י אֶת־שְׁאֵרֹ֛ו הֶעֱרָ֖ה עֲוֹנָ֥ם יִשָּֽׂאוּ׃
Deutsch: Und die Blöße der Schwester deiner Mutter und der Schwester deines Vaters sollst du nicht aufdecken; denn wer das tut, hat seine Blutsverwandten entblößt: sie sollen ihre Schuld tragen.

Kommentar: וערות אחות אמך ואחות אביך לא תגלה כי את־שארו העריה עונם ישאו verbietet Tanten-Inzest. וערות אחות אמך ואחות אביך לא תגלה (und die Blöße der Schwester deiner Mutter und der Schwester deines Vaters sollst du nicht aufdecken) entspricht 18,12-13. אחות אמך ואחות אביך (Schwester deiner Mutter und Schwester deines Vaters) erfasst beide Seiten der Familie.
כי את־שארו העריה (denn seine Blutsverwandten hat er entblößt) - את־שארו (seine Blutsverwandten) - שאר (Fleisch/Blutsverwandtschaft) zeigt die enge Familienbeziehung. העריה (hat entblößt) im Hifil-Perfekt.
עונם ישאו (sie sollen ihre Schuld tragen) - עונם (ihre Schuld) im Plural, ישאו (sollen tragen) im Qal-Imperfekt Plural zeigt Schuldtragung statt spezifischer Strafe.
שארו zeigt Tanten als שאר-Verwandtschaft. העריה zeigt die Verletzung der Blutsverwandtschaft. עונם ישאו als mildeste Strafform zeigt Schuldtragung ohne spezifische Vollstreckung.
Die LXX übersetzt אחות אמך mit ἀδελφὴν μητρός σου (Schwester deiner Mutter), שארו mit οἰκεῖον αὐτοῦ (seinen Verwandten), העריה mit ἀπεκάλυψεν (hat aufgedeckt) und עונם ישאו mit ἁμαρτίαν λήμψονται (werden Sünde nehmen).
Die Satzstruktur zeigt Tanten-Inzest-Verbot: beidseitige Tantenaufzählung + Entblößungsverbot + Blutsverwandtschaftsverletzung + Schuldtragung.
Dieser Vers verbietet Tanten-Inzest als שאר-Verwandtschaftsverletzung mit unspezifischer Schuldtragung.
Leviticus 20,20
Hebräisch: וְאִ֗ישׁ אֲשֶׁ֤ר יִשְׁכַּב֙ אֶת־דֹּ֣דָתוֹ֔ עֶרְוַ֥ת דֹּדֹ֖ו גִּלָּ֑ה חֶטְאָ֥ם יִשָּׂ֖אוּ עֲרִירִ֥ים יָמֻֽתוּ׃
Deutsch: Und wenn ein Mann bei der Frau seines Onkels liegt, hat er die Blöße seines Onkels aufgedeckt; sie sollen ihre Sünde tragen, kinderlos sollen sie sterben.

Kommentar: ואיש אשר ישכב את־דדתו ערות דדו גלה חטאם ישאו ערירים ימתו bestraft Tanten-Inzest. ואיש אשר ישכב את־דדתו (und wenn ein Mann bei der Frau seines Onkels liegt) entspricht 18,14. דדתו (Frau seines Onkels) als Ehefrau des väterlichen Onkels.
ערות דדו גלה (hat die Blöße seines Onkels aufgedeckt) zeigt die Verletzung der Onkelsehre parallel zu V. 11. חטאם ישאו (sie sollen ihre Sünde tragen) - חטאם (ihre Sünde) zeigt gemeinsame Schuld, ישאו (sollen tragen) im Qal-Imperfekt Plural.
ערירים ימתו (kinderlos sollen sie sterben) - ערירים (kinderlos) als spezifische Strafe: natürlicher Tod ohne Nachkommen. ימתו (sollen sterben) im Qal-Imperfekt zeigt natürlichen Tod.
ערות דדו גלה zeigt Verletzung der Onkelsehre. חטאם als חטא (Sünde) vs. עון aus V. 19. ערירים ימתו als spezifische göttliche Strafe: Kinderlosigkeit und natürlicher Tod.
Die LXX übersetzt Vers 20-21 עריר (ariri - "kinderlos") als ἄτεκνοι (kinderlos), aber fügt ἀποθανοῦνται (sie werden sterben) hinzu, was im Hebräischen nicht explizit steht.
Die Satzstruktur zeigt Onkelstanten-Inzest-Bestrafung: Verkehr mit Onkels Frau + Onkelsehrverletzung + Sündentragung + Kinderlosigkeit als Strafe.
Dieser Vers bestraft Inzest mit der Onkels Frau als Ehrverletzung mit Kinderlosigkeit und natürlichem Tod.
Leviticus 20,21
Hebräisch: וְאִ֗ישׁ אֲשֶׁ֥ר יִקַּ֛ח אֶת־אֵ֥שֶׁת אָחִ֖יו נִדָּ֣ה הִ֑וא עֶרְוַ֥ת אָחִ֛יו גִּלָּ֖ה עֲרִירִ֥ים יִהְיֽוּ׃
Deutsch: Und wenn ein Mann die Frau seines Bruders nimmt: das ist eine Unreinheit; er hat die Blöße seines Bruders aufgedeckt, sie sollen kinderlos sein.

Kommentar: ואיש אשר יקח את־אשת אחיו נדה הוא ערות אחיו גלה ערירים יהיו bestraft Schwägerin-Inzest. ואיש אשר יקח את־אשת אחיו (und wenn ein Mann die Frau seines Bruders nimmt) entspricht 18,16. יקח (nimmt) zeigt Heirat, אשת אחיו (Frau seines Bruders) als Schwägerin.
נדה הוא (das ist eine Unreinheit) - נדה (Unreinheit) als moralische Qualifikation, verwendet normalerweise für rituelle Menstruationsunreinheit. ערות אחיו גלה (er hat die Blöße seines Bruders aufgedeckt) entspricht der Begründung in V. 11 und 20.
ערירים יהיו (sie sollen kinderlos sein) entspricht V. 20, aber יהיו (sollen sein) im Qal-Imperfekt zeigt dauerhaften Zustand vs. ימתו (sollen sterben).
נדה als ungewöhnliche Verwendung für moralische statt rituelle Unreinheit. ערות אחיו גלה zeigt Bruderehrverletzung. ערירים יהיו zeigt Kinderlosigkeit als Dauerzustand.
Die LXX übersetzt נדה (nidda - hier: "Unreinheit") als ἀκαθαρσία, was den menstrualen Bezug abstrahiert.
Die Satzstruktur zeigt Schwägerin-Inzest-Bestrafung: Bruderfrau-Heirat + נדה-Qualifikation + Bruderehrverletzung + Kinderlosigkeit.
Dieser Vers bestraft Schwägerin-Heirat als נדה (Unreinheit) mit dauerhafter Kinderlosigkeit.
Leviticus 20,22
Hebräisch: וּשְׁמַרְתֶּ֤ם אֶת־כָּל־חֻקֹּתַי֙ וְאֶת־כָּל־מִשְׁפָּטַ֔י וַעֲשִׂיתֶ֖ם אֹתָ֑ם וְלֹא־תָקִ֤יא אֶתְכֶם֙ הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֨ר אֲנִ֜י מֵבִ֥יא אֶתְכֶ֛ם שָׁ֖מָּה לָשֶׁ֥בֶת בָּֽהּ׃
Deutsch: Und ihr sollt alle meine Satzungen und alle meine Rechtsvorschriften beachten und sie tun, damit euch das Land nicht ausspeie, wohin ich euch bringe, um darin zu wohnen.

Kommentar: ושמרתם את־כל־חקתי ואת־כל־משפטי ועשיתם אתם ולא־תקיא אתכם הארץ אשר אני מביא אתכם שמה לשבת בה zeigt die Landkonsequenzen des Gehorsams. ושמרתם את־כל־חקתי ואת־כל־משפטי ועשיתם אתם (und ihr sollt alle meine Satzungen und alle meine Rechtsvorschriften beachten und sie tun) entspricht 19,37 mit doppeltem כל für Vollständigkeit.
ולא־תקיא אתכם הארץ (damit euch das Land nicht ausspeie) - ולא־תקיא (und nicht ausspeien wird) im Hifil-Imperfekt von קוא, das Hifil zeigt kausatives Erbrechen/Ausspeien. הארץ (das Land) als personifizierte Größe, die auf moralische Verunreinigung mit Ausspeiung reagiert.
אשר אני מביא אתכם שמה לשבת בה (wohin ich euch bringe, um darin zu wohnen) zeigt den Verheißungslandkontext.
כל־חקתי וכל־משפטי mit doppeltem כל betont umfassende Gehorsamspflicht. תקיא als drastische Metapher für Landverlust. לשבת בה zeigt dauerhaften Landbesitz als Ziel.
Die LXX übersetzt ושמרתם mit φυλάξασθε (bewahrt), תקיא mit προσοχθίσῃ (wird sich ärgern), מביא mit εἰσάγω (bringe hinein) und לשבת mit κατοικεῖν (zu wohnen).
Die Satzstruktur zeigt Landverheißung: umfassende Gehorsamspflicht + Bewahrung vor der Ausstoßung aus dem Land + Verheißungslandkontext.
Dieser Vers zeigt Gesetzesgehorsam als Bedingung für dauerhaften Landbesitz und warnt vor Landverlust bei Ungehorsam.
Leviticus 20,23
Hebräisch: וְלֹ֤א תֵֽלְכוּ֙ בְּחֻקֹּ֣ת הַגּ֔וֹי אֲשֶׁר־אֲנִ֥י מְשַׁלֵּ֖חַ מִפְּנֵיכֶ֑ם כִּ֤י אֶת־כָּל־אֵ֨לֶּה֙ עָשׂ֔וּ וָאָקֻ֖ץ בָּֽם׃
Deutsch: Und ihr sollt nicht wandeln in den Satzungen der Nation, die ich vor euch vertreibe; denn alle diese Dinge haben sie getan, und sie sind mir zum Ekel geworden.

Kommentar: ולא תלכו בחקת הגוי אשר־אני משלח מפניכם כי את־כל־אלה עשו ואקץ בם begründet die Gebote durch das Negativbeispiel der Kanaaniter. ולא תלכו בחקת הגוי (und ihr sollt nicht wandeln in den Satzungen der Nation) - לא תלכו (ihr sollt nicht wandeln) im Qal-Imperfekt zeigt Lebensweise. בחקת הגוי (in den Satzungen der Nation) - חקת (Satzungen) ironisch für heidnische Praktiken, הגוי (die Nation) im Singular als Kollektiv für alle Kanaaniter.
אשר־אני משלח מפניכם (die ich vor euch vertreibe) - משלח (vertreibe) im Piel-Partizip, das Piel zeigt intensive Vertreibung. מפניכם (vor euch) zeigt Israel als Vertreibungsgrund.
כי את־כל־אלה עשו ואקץ בם (denn alle diese Dinge haben sie getan, und sie sind mir zum Ekel geworden) - את־כל־אלה עשו (alle diese Dinge haben sie getan) bezieht sich auf die in Kap. 18-20 aufgelisteten Vergehen. ואקץ בם (und ich habe Ekel an ihnen) - אקץ (habe Ekel) im Qal-Imperfekt zeigt göttliche Abscheu.
חקת הגוי ironisiert heidnische Praktiken als "Satzungen". משלח מפניכם zeigt Israel als Gottes Werkzeug der Vertreibung. את־כל־אלה עשו zeigt kanaanäische Praxis der verbotenen Vergehen. ואקץ בם zeigt göttliche Abscheu als Vertreibungsgrund.
Die LXX übersetzt ואקץ בם (wa'aqotz bam - "und ich empfand Ekel vor ihnen") als καὶ ἐβδελυξάμην αὐτούς (und ich verabscheute sie).
Die Satzstruktur zeigt heidnische Abgrenzung: Verbot heidnischen Wandels + göttliche Vertreibung der Kanaaniter + kanaanäische Sündpraxis + göttliche Abscheu als Grund.
Dieser Vers begründet die Verbote durch das abschreckende Beispiel der zu vertreibenden Kanaaniter.
Leviticus 20,24
Hebräisch: וָאֹמַ֣ר לָכֶ֗ם אַתֶּם֮ תִּֽירְשׁ֣וּ אֶת־אַדְמָתָם֒ וַאֲנִ֞י אֶתְּנֶ֤נָּה לָכֶם֙ לָרֶ֣שֶׁת אֹתָ֔הּ אֶ֛רֶץ זָבַ֥ת חָלָ֖ב וּדְבָ֑שׁ אֲנִי֙ יְהוָ֣ה אֱלֹֽהֵיכֶ֔ם אֲשֶׁר־הִבְדַּ֥לְתִּי אֶתְכֶ֖ם מִן־הָֽעַמִּֽים׃
Deutsch: Und ich habe zu euch gesagt: Ihr sollt ihr Land besitzen, und ich werde es euch zum Besitz geben, ein Land, fließend von Milch und Honig. Ich bin der Ewige, euer Gott, der ich euch von den Völkern abgesondert habe.

Kommentar: ואמר לכם אתם תירשו את־אדמתם ואני אתננה לכם לרשת אתה ארץ זבת חלב ודבש אני יהוה אלהיכם אשר־הבדלתי אתכם מן־העמים zeigt die positive Verheißung als Gegensatz. ואמר לכם אתם תירשו את־אדמתם (und ich habe zu euch gesagt: Ihr sollt ihr Land besitzen) - ואמר לכם (und ich habe zu euch gesagt) zeigt göttliche Verheißung. אתם תירשו (ihr sollt besitzen) mit emphatischem אתם (ihr). את־אדמתם (ihr Land) zeigt das kanaanäische Land.
ואני אתננה לכם לרשת אתה (und ich werde es euch zum Besitz geben) - ואני אתננה (und ich werde es geben) mit emphatischem אני (ich) als göttliche Zusage. לרשת אתה (zum Besitz) als Infinitiv-Constructus von ירש.
ארץ זבת חלב ודבש (ein Land, fließend von Milch und Honig) als klassische Verheißungslandbezeichnung. אני יהוה אלהיכם אשר־הבדלתי אתכם מן־העמים (ich bin der Ewige, euer Gott, der ich euch von den Völkern abgesondert habe) - הבדלתי (habe abgesondert) im Hifil-Perfekt, das Hifil zeigt kausative Absonderung.
אתם und ואני als emphatische Gegenüberstellung zeigen die Bundespartnerschaft. ארץ זבת חלב ודבש zeigt die Landverheißung. הבדלתי אתכם מן־העמים zeigt Erwählung als Absonderung.
Die LXX übersetzt הבדלתי (hivdalti - "ich habe unterschieden") als διώρισα (ich habe abgegrenzt), was eine stärkere Separation impliziert.
Die Satzstruktur zeigt Landverheißung: göttliche Landbesitzverheißung + göttliche Landgabe + klassische Landbezeichnung + Erwählungsgrund durch Völkerabsonderung.
Dieser Vers kontrastiert die Landverheißung für Israel mit der Landentziehung bei den Kanaanitern.
Leviticus 20,25
Hebräisch: וְהִבְדַּלְתֶּ֞ם בֵּֽין־הַבְּהֵמָ֤ה הַטְּהֹרָה֙ לַטְּמֵאָ֔ה וּבֵין־הָע֥וֹף הַטָּמֵ֖א לַטָּהֹ֑ר וְלֹֽא־תְשַׁקְּצ֨וּ אֶת־נַפְשֹֽׁתֵיכֶ֜ם בַּבְּהֵמָ֣ה וּבָע֗וֹף וּבְכֹל֙ אֲשֶׁ֣ר תִּרְמֹ֣שׂ הָֽאֲדָמָ֔ה אֲשֶׁר־הִבְדַּ֥לְתִּי לָכֶ֖ם לְטַמֵּֽא׃
Deutsch: Und ihr sollt unterscheiden zwischen dem reinen Vieh und dem unreinen, und zwischen dem unreinen Geflügel und dem reinen, und ihr sollt euch selbst nicht abscheulich machen durch das Vieh und durch das Geflügel und durch alles, was sich auf dem Erdboden regt, was ich für euch ausgesondert habe, damit ihr es für unrein haltet.

Kommentar: והבדלתם בין־הבהמה הטהרה לטמאה ובין־העוף הטמא לטהר ולא־תשקצו את־נפשתיכם בבהמה ובעוף ובכל אשר תרמש האדמה אשר־הבדלתי לכם לטמא zeigt praktische Heiligung durch Speisegesetze. והבדלתם בין־הבהמה הטהרה לטמאה ובין־העוף הטמא לטהר (und ihr sollt unterscheiden zwischen dem reinen Vieh und dem unreinen, und zwischen dem unreinen Geflügel und dem reinen) - והבדלתם (und ihr sollt unterscheiden) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv entspricht der göttlichen Absonderung aus V. 24. בין...ל (zwischen...und) zeigt die nötige Unterscheidung.
ולא־תשקצו את־נפשתיכם בבהמה ובעוף ובכל אשר תרמש האדמה (und ihr sollt euch selbst nicht abscheulich machen durch das Vieh und durch das Geflügel und durch alles, was sich auf dem Erdboden regt) - לא־תשקצו (ihr sollt nicht abscheulich machen) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt intensive Verabscheuung. את־נפשתיכם (euch selbst) zeigt Selbstverunreinigung.
אשר־הבדלתי לכם לטמא (was ich für euch ausgesondert habe, damit ihr es für unrein haltet) - הבדלתי (habe ausgesondert) entspricht der Völkerabsonderung. לטמא (für unrein) als Zweck der göttlichen Absonderung.
והבדלתם als menschliche Entsprechung zur göttlichen הבדלתי. לא־תשקצו את־נפשתיכם zeigt Selbstverantwortung für Reinheit. הבדלתי לכם לטמא zeigt göttliche Vorgabe der Unreinheitskategorien.
Die LXX erweitert die Tierkategorien um ἑρπετοῖς τῆς γῆς (Kriechtiere der Erde) und verwendet ἀφώρισα (ich habe abgesondert) statt des hebräischen הבדלתי.
Die Satzstruktur zeigt praktische Heiligung: menschliche Unterscheidungspflicht + Selbstverunreinigungsverbot + göttliche Vorgabe der Unreinheitskategorien.
Dieser Vers zeigt die Speisegesetze als praktische Entsprechung zur göttlichen Völkerabsonderung.
Leviticus 20,26
Hebräisch: וִהְיִ֤יתֶם לִי֙ קְדֹשִׁ֔ים כִּ֥י קָד֖וֹשׁ אֲנִ֣י יְהוָ֑ה וָאַבְדִּ֥ל אֶתְכֶ֛ם מִן־הָֽעַמִּ֖ים לִהְי֥וֹת לִֽי׃
Deutsch: Und ihr sollt mir heilig sein, denn ich, der Ewige, bin heilig, und ich habe euch von den Völkern abgesondert, damit ihr mein seid.

Kommentar: והייתם לי קדשים כי קדוש אני יהוה ואבדל אתכם מן־העמים להיות לי fasst das Heiligkeitskapitel zusammen. והייתם לי קדשים (und ihr sollt mir heilig sein) - והייתם (und ihr sollt sein) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, לי קדשים (mir heilig) zeigt JHWH als Heiligkeitsziel entsprechend 19,2.
כי קדוש אני יהוה (denn ich, der Ewige, bin heilig) entspricht 19,2 und zeigt die imitatio Dei als Heiligkeitsgrund. ואבדל אתכם מן־העמים להיות לי (und ich habe euch von den Völkern abgesondert, damit ihr mein seid) - ואבדל (und ich habe abgesondert) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv entspricht V. 24. להיות לי (damit ihr mein seid) zeigt Besitzverhältnis als Absonderungszweck.
לי קדשים zeigt JHWH als Heiligkeitsziel. כי קדוש אני יהוה zeigt imitatio Dei als Heiligkeitsgrund. ואבדל אתכם zeigt Erwählung als Absonderung. להיות לי zeigt Bundesbesitz als Ziel.
Die LXX übersetzt ואבדל (wa'avdil - "und ich sondere ab") als ὁ ἀφορίσας (der abgesondert hat), was die göttliche Erwählung betont.
Die Satzstruktur zeigt Heiligkeitszusammenfassung: Heiligkeitsziel für JHWH + imitatio Dei als Grund + Erwählung durch Völkerabsonderung + Bundesbesitz als Zweck.
Dieser Vers fasst das gesamte Heiligkeitsgesetz zusammen: Heiligkeit für JHWH nach seinem Vorbild durch Erwählung zum Bundesbesitz.
Leviticus 20,27
Hebräisch: וְאִ֣ישׁ אֽוֹ־אִשָּׁ֗ה כִּי־יִהְיֶ֨ה בָהֶ֥ם א֛וֹב א֥וֹ יִדְּעֹנִ֖י מ֣וֹת יוּמָ֑תוּ בָּאֶ֛בֶן יִרְגְּמ֥וּ אֹתָ֖ם דְּמֵיהֶ֥ם בָּֽם׃
Deutsch: Und wenn in einem Mann oder einer Frau ein Totenbeschwörergeist oder ein Wahrsagergeist ist, so sollen sie gewiss getötet werden; man soll sie steinigen, ihr Blut ist auf ihnen.

Kommentar: ואיש או־אשה כי־יהיה בהם אוב או ידעני מות יומתו באבן ירגמו אתם דמיהם בם schließt mit der Bestrafung okkulter Praktiker. ואיש או־אשה כי־יהיה בהם אוב או ידעני (und wenn in einem Mann oder einer Frau ein Totenbeschwörergeist oder ein Wahrsagergeist ist) zeigt beide Geschlechter. כי־יהיה בהם (wenn in ihnen ist) zeigt Geistbesitz. אוב או ידעני (Totenbeschwörer- oder Wahrsagergeist) entspricht 19,31 und 20,6.
מות יומתו (so sollen sie gewiss getötet werden) als emphatische Todesformel. באבן ירגמו אתם (man soll sie steinigen) entspricht V. 2. דמיהם בם (ihr Blut ist auf ihnen) als doppelte Selbstverschuldungsformel.
ואיש או־אשה zeigt universelle Anwendung auf beide Geschlechter. יהיה בהם zeigt okkulte Geister als in den Personen befindlich. מות יומתו באבן ירגמו kombiniert emphatische Todesformel mit Steinigungsart.
Die LXX behält die Terminologie ἐγγαστρίμυθος (Bauchredner) und ἐπαοιδός (Beschwörer) bei und fügt ἀμφότεροι (beide) zur Klarstellung hinzu.
Die Satzstruktur zeigt okkulte Praktiker-Bestrafung: universelle Geschlechteranwendung + Geistbesitz + emphatische Todesstrafe + Steinigung + doppelte Selbstverschuldung.
Dieser Schlussvers bestraft okkulte Praktiker mit Steinigung und schließt damit das Strafkapitel ab.
Kapitel 20 zeigt die Strafbestimmungen für die Vergehen aus Kapitel 18-19 mit klarer Struktur: 
1) Molech-Kult und Okkultismus (V. 1-6): Todesstrafe durch Steinigung für Molech-Kinderopfer mit zusätzlicher göttlicher כרת-Strafe bei unterlassener Menschenjustiz. Okkulte Praktiken werden mit כרת-Strafe bestraft.
2) Heiligungsaufruf (V. 7-8): Positive Alternative durch Selbstheiligung nach göttlichem Vorbild mit JHWH als Heiligungsagens durch Gesetzesgehorsam.
3) Sexuelle Vergehen mit abgestuften Strafen (V. 9-21): Todesstrafe für Elternfluch, Ehebruch, Inzest mit Stiefmutter/Schwiegertochter, Homosexualität und einfache Zoophilie. Feuerstrafe für den schwersten Inzest (Mutter-Tochter-Kombination). כרת-Strafe für Geschwisterinzest und Menstruationsverkehr. Kinderlosigkeit für Inzest mit Frau des Onkels/Schwägerin. Schuldtragung für Tanten-Inzest.
4) Landverheißung und Völkerabsonderung (V. 22-26): Gesetzesgehorsam als Bedingung für Landbesitz mit Warnung vor Landausstoßung. Kanaanäische Sünden als Vertreibungsgrund. Israels Erwählung durch Völkerabsonderung zum Bundesbesitz. Speisegesetze als praktische Entsprechung zur Völkerabsonderung.
5) Okkulte Praktiker (V. 27): Steinigung für beide Geschlechter bei Geistbesitz.
Theologische Bedeutung: Das Kapitel zeigt Gerechtigkeit als Kehrseite der Heiligkeit: Vergehen gegen die Heiligkeitsordnung ziehen entsprechende Strafen nach sich. Die abgestuften Strafen zeigen unterschiedliche Schweregrade: von Schuldtragung über כרת-Strafe bis zur Todesstrafe und Feuerstrafe.
Besonderheiten: Die doppelte Bestrafung (menschlich und göttlich) bei schweren Vergehen zeigt göttliche Beteiligung an der Rechtsprechung. Die Landtheologie zeigt das Land als Bundespartner, der auf moralische Verunreinigung reagiert. Die Völkerabsonderung begründet sowohl die Gebote als auch die Landverheißung. Das Kapitel schließt den Heiligkeitskodex (Lev 17-20) ab und zeigt Heiligkeit als ganzheitliches System von Geboten, Begründungen und Strafbestimmungen.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 20 zeigt in der LXX eine systematische Legalisierung und Entmythologisierung der Strafbestimmungen. Molech wird zum "Herrscher", sexuelle Begriffe werden durch juristische ersetzt, und die Todesstrafen werden durch präzise griechische Rechtssprache formuliert. Die LXX mildert die direkten hebräischen Ausdrücke und verwendet eine abstraktere, weniger körperliche Terminologie. Dies deutet auf eine Anpassung an hellenistische Rechts- und Moralvorstellungen hin, während die Schwere der Vergehen beibehalten wird.
Leviticus 21,1
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה אֱמֹ֥ר אֶל־הַכֹּהֲנִ֖ים בְּנֵ֣י אַהֲרֹ֑ן וְאָמַרְתָּ֣ אֲלֵהֶ֔ם לְנֶ֥פֶשׁ לֹֽא־יִטַּמָּ֖א בְּעַמָּֽיו׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Rede zu den Priestern, den Söhnen Aharons, und sage ihnen: Keiner von ihnen soll sich an einer Leiche verunreinigen unter seinen Volksgenossen,

Kommentar: ויאמר יהוה אל־משה אמר אל־הכהנים בני אהרן ואמרת אלהם לנפש לא־יטמא בעמיו leitet die Priestervorschriften ein. ויאמר יהוה אל־משה (und der Ewige sprach zu Mosche) als Standardeinleitungsformel. אמר אל־הכהנים בני אהרן (rede zu den Priestern, den Söhnen Aharons) zeigt die spezifische Adressierung an die Priesterschaft. ואמרת אלהם (und sage ihnen) zeigt die Weiterleitungspflicht.
לנפש לא־יטמא בעמיו (keiner soll sich an einer Leiche verunreinigen unter seinen Volksgenossen) - לנפש (an einer Leiche) - נפש (Seele/Person) steht hier für den toten Körper. לא־יטמא (soll sich nicht verunreinigen) im Nifal-Imperfekt von טמא, das Nifal zeigt passives Verunreinigt-Werden. בעמיו (unter seinen Volksgenossen) zeigt den allgemeinen Geltungsbereich.
הכהנים בני אהרן als offizielle Priesterschaftsbezeichnung. לנפש als euphemistische Leichenbezeichnung. לא־יטמא als grundsätzliches Leichenverunreinigungsverbot für Priester. בעמיו zeigt die Anwendung auf alle Volksgenossen.
Die LXX übersetzt לנפש לא־יטמא (lenefesh lo-yittamma - "an einem Toten soll er sich nicht verunreinigen") als ἐν ταῖς ψυχαῖς οὐ μιανθήσονται (an den Seelen sollen sie sich nicht verunreinigen), was den Plural verwendet statt des hebräischen Singulars.
Die Satzstruktur zeigt Priester-Leichenverbot: göttliche Anweisung + Priesteradressierung + Weiterleitungsauftrag + grundsätzliches Leichenverunreinigungsverbot.
Dieser Vers etabliert das grundsätzliche Verbot der Leichenverunreinigung für alle aaronitischen Priester.
Leviticus 21,2
Hebräisch: כִּ֚י אִם־לִשְׁאֵרֹ֔ו הַקָּרֹ֖ב אֵלָ֑יו לְאִמֹּ֣ו וּלְאָבִ֔יו וְלִבְנֹ֥ו וּלְבִתּוֹ֖ וּלְאָחִֽיו׃
Deutsch: Außer für seinen Verwandten, der ihm nahe ist: für seine Mutter und für seinen Vater und für seinen Sohn und für seine Tochter und für seinen Bruder;

Kommentar: כי אם־לשארו הקרב אליו לאמו ולאביו ולבנו ולבתו ולאחיו zeigt die Ausnahmen vom Leichenverbot. כי אם־לשארו הקרב אליו (außer für seinen Verwandten, der ihm nahe ist) - כי אם (außer/es sei denn) zeigt Ausnahme. לשארו (für seinen Verwandten) - שאר (Fleisch/Blutsverwandtschaft) entspricht 18,6. הקרב אליו (der ihm nahe ist) betont die enge Verwandtschaft.
לאמו ולאביו ולבנו ולבתו ולאחיו (für seine Mutter und für seinen Vater und für seinen Sohn und für seine Tochter und für seinen Bruder) zählt fünf erlaubte Verwandte auf: Eltern (aufwärts), Kinder (abwärts), Bruder (seitlich).
שארו als שאר-Verwandtschaft entspricht den Inzestbestimmungen. הקרב אליו betont emotionale und rechtliche Nähe. Die Aufzählung folgt den natürlichen Verwandtschaftslinien: Eltern, Kinder, Geschwister.
Die LXX übersetzt כי אם mit ἀλλ᾽ ἢ (außer), שארו mit οἰκεῖον αὐτοῦ (seinem Verwandten), הקרב mit τὸν ἐγγίζοντα (den Nahestehenden) und die Verwandtenliste entsprechend.
Die Satzstruktur zeigt Leichenverbot-Ausnahmen: Ausnahmeformel + שאר-Verwandtschaftsdefinition + Nähebetonung + fünfgliedrige Verwandtenliste.
Dieser Vers zeigt die ersten fünf erlaubten שאר-Verwandten für priesterliche Leichenverunreinigung.
Leviticus 21,3
Hebräisch: וְלַאֲחֹתוֹ֤ הַבְּתוּלָה֙ הַקְּרוֹבָ֣ה אֵלָ֔יו אֲשֶׁ֥ר לֹֽא־הָיְתָ֖ה לְאִ֑ישׁ לָ֖הּ יִטַּמָּֽא׃
Deutsch: und für seine Schwester, die Jungfrau, die ihm nahe ist, die keinem Mann geworden ist: an ihr darf er sich verunreinigen.

Kommentar: ולאחתו הבתולה הקרובה אליו אשר לא־היתה לאיש לה יטמא zeigt die sechste Ausnahme mit besonderen Bedingungen. ולאחתו הבתולה (und für seine Schwester, die Jungfrau) - ולאחתו (und für seine Schwester) ergänzt V. 2. הבתולה (die Jungfrau) als erste Bedingung.
הקרובה אליו (die ihm nahe ist) entspricht V. 2 und betont die enge Beziehung. אשר לא־היתה לאיש (die keinem Mann geworden ist) - לא־היתה לאיש (ist nicht einem Mann geworden) als zweite Bedingung: Unverheiratet-Sein.
לה יטמא (an ihr darf er sich verunreinigen) - לה (an ihr) mit Betonung, יטמא (darf er sich verunreinigen) im Nifal-Imperfekt zeigt ausdrückliche Erlaubnis.
הבתולה zeigt Jungfräulichkeit als Bedingung. הקרובה אליו betont emotionale Nähe. לא־היתה לאיש zeigt Unverheiratet-Sein als entscheidend. לה יטמא als emphatische Erlaubnis zeigt die Ausnahme von der Regel.
Die LXX fügt zur Klarstellung hinzu: ἐπὶ τούτοις μιανθήσεται (an diesen darf er sich verunreinigen), was die Ausnahmen explizit macht.
Die Satzstruktur zeigt Schwester-Ausnahme: Schwesterbezeichnung + Jungfräulichkeitsbedingung + Nähebetonung + Unverheiratet-Bedingung + emphatische Verunreinigungserlaubnis.
Dieser Vers zeigt die unverheiratete Schwester als sechste erlaubte Verwandte mit besonderen Bedingungen.
Leviticus 21,4
Hebräisch: לֹ֥א יִטַּמָּ֖א בַּ֣עַל בְּעַמָּ֑יו לְהֵ֖חַלֹּֽו׃
Deutsch: Er soll sich nicht verunreinigen als Herr unter seinen Volksgenossen, sich zu entweihen.

Kommentar: לא יטמא בעל בעמיו להחלו zeigt das Verbot der Verunreinigung durch angeheiratete Verwandte. לא יטמא בעל בעמיו (er soll sich nicht verunreinigen als Herr unter seinen Volksgenossen) - לא יטמא (soll sich nicht verunreinigen) wiederholt V. 1. בעל בעמיו (als Herr unter seinen Volksgenossen) - בעל (Herr/Ehemann) zeigt die Rolle als Familienoberhaupt.
להחלו (sich zu entweihen) - להחל (um zu entweihen) im Hifil-Infinitiv-Constructus mit Suffix, das Hifil zeigt kausative Entweihung. Dies zeigt den Zweck: Vermeidung der Entweihung.
בעל בעמיו zeigt den Priester als בעל (Ehemann/Familienoberhaupt) in der Gemeinschaft. להחלו zeigt, dass Verunreinigung durch angeheiratete Verwandte (wie die Ehefrau) zur Entweihung führt.
Die LXX übersetzt לא יטמא בעל בעמיו להחלו (lo yittamma ba'al be'amav lehachallo - "er soll sich nicht verunreinigen als Ehemann unter seinem Volk, sich zu entweihen") als οὐ μιανθήσεται ἐξάπινα ἐν τῷ λαῷ αὐτοῦ εἰς βεβήλωσιν αὐτοῦ (er soll sich nicht plötzlich unter seinem Volk verunreinigen zu seiner Entweihung), wobei ἐξάπινα (plötzlich) eine interpretative Ergänzung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Angeheirateten-Verbot: Verunreinigungsverbot + בעל-Status + Gemeinschaftskontext + Entweihungsvermeidung.
Dieser Vers verbietet die Verunreinigung durch angeheiratete Verwandte zur Vermeidung priesterlicher Entweihung.
Leviticus 21,5
Hebräisch: לֹֽא־יִקְרְחָה קָרְחָה֙ בְּרֹאשָׁ֔ם וּפְאַ֥ת זְקָנָ֖ם לֹ֣א יְגַלֵּ֑חוּ וּבִ֨בְשָׂרָ֔ם לֹ֥א יִשְׂרְט֖וּ שָׂרָֽטֶת׃
Deutsch: Sie sollen keine Glatze machen auf ihrem Haupt und den Rand ihres Bartes sollen sie nicht abscheren und an ihrem Fleisch sollen sie keine Einschnitte machen.

Kommentar: לא־יקרחה קרחה בראשם ופאת זקנם לא יגלחו ובבשרם לא ישרטו שרטת verbietet heidnische Trauerpraktiken für Priester. לא־יקרחה קרחה בראשם (sie sollen keine Glatze machen auf ihrem Haupt) - לא־יקרחה קרחה als Figura etymologica von קרח (kahl scheren) zeigt emphatisches Verbot. בראשם (auf ihrem Haupt) zeigt Kopfhaar.
ופאת זקנם לא יגלחו (und den Rand ihres Bartes sollen sie nicht abscheren) entspricht 19,27. פאת זקנם (Rand ihres Bartes) zeigt Bartränder. לא יגלחו (sollen sie nicht abscheren) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt intensive Abscherung.
ובבשרם לא ישרטו שרטת (und an ihrem Fleisch sollen sie keine Einschnitte machen) entspricht 19,28. בבשרם (an ihrem Fleisch) zeigt Körper. לא ישרטו שרטת als Figura etymologica von שרט (einschneiden) betont das Verbot ritueller Selbstverletzung.
קרחה בראשם als heidnische Trauerpraxis. פאת זקנם entspricht allgemeinen Verboten aus Kapitel 19. שרטת בבשרם als rituelle Körperverletzung. Alle drei sind heidnische Trauerpraktiken.
Die LXX spezifiziert ἐπὶ νεκρῷ (über einem Toten), was im Hebräischen nicht explizit steht, und übersetzt שרטת (saretat - "Einritzungen") als ἐντομίδας (Einschnitte).
Die Satzstruktur zeigt heidnische Trauerpraktiken-Verbote: Kopfkahl-Scheren + Bartrand-Abscheren + rituelle Körpereinschnitte.
Dieser Vers verbietet Priestern drei heidnische Trauerpraktiken: Glatze, Bartscherung und Körpereinschnitte.
Leviticus 21,6
Hebräisch: קְדֹשִׁ֤ים יִהְיוּ֙ לֵאלֹ֣הֵיהֶ֔ם וְלֹ֣א יְחַלְּל֔וּ שֵׁ֖ם אֱלֹהֵיהֶ֑ם כִּי֩ אֶת־אִשֵּׁ֨י יְהוָ֜ה לֶ֧חֶם אֱלֹהֵיהֶ֛ם הֵ֥ם מַקְרִיבִ֖ם וְהָ֥יוּ קֹֽדֶשׁ׃
Deutsch: Heilig sollen sie sein ihrem Gott und sollen nicht entweihen den Namen ihres Gottes, denn die Feueropfer des Ewigen, das Brot ihres Gottes, bringen sie dar; und sie sollen heilig sein.

Kommentar: קדשים יהיו לאלהיהם ולא יחללו שם אלהיהם כי את־אשי יהוה לחם אלהיהם הם מקריבים והיו קדש begründet die Priestervorschriften durch ihre heilige Funktion. קדשים יהיו לאלהיהם (heilig sollen sie sein ihrem Gott) zeigt die geforderte priesterliche Heiligkeit entsprechend der allgemeinen Heiligungsforderung aus 19,2.
ולא יחללו שם אלהיהם (und sollen nicht entweihen den Namen ihres Gottes) - לא יחללו (sollen nicht entweihen) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt intensive Entweihung. שם אלהיהם (Namen ihres Gottes) zeigt Gottesnamenschändung als Folge unheiligen Verhaltens.
כי את־אשי יהוה לחם אלהיהם הם מקריבים (denn die Feueropfer des Ewigen, das Brot ihres Gottes, bringen sie dar) - את־אשי יהוה (die Feueropfer des Ewigen), לחם אלהיהם (das Brot ihres Gottes) als Parallelismus für Opfer. הם מקריבים (sie bringen dar) betont die priesterliche Opferfunktion.
והיו קדש (und sie sollen heilig sein) wiederholt die Heiligungsforderung.
קדשים יהיו zeigt priesterliche Heiligungsverpflichtung. לא יחללו שם אלהיהם zeigt Gottesnamenschändung als Folge unheiligen Verhaltens. אשי יהוה und לחם אלהיהם als synonyme Opferbezeichnungen begründen die Heiligkeitsforderung.
Die LXX übersetzt אשי יהוה (ishei YHWH - "Feueropfer des Herrn") als τὰς θυσίας κυρίου (die Opfer des Herrn) und לחם אלהיהם (lechem eloheihem - "Brot ihrer Götter") als δῶρα τοῦ θεοῦ αὐτῶν (Gaben ihres Gottes).
Die Satzstruktur zeigt priesterliche Heiligungsbegründung: Heiligkeitsforderung + Gottesnamenschändungsverbot + Opferfunktion als Begründung + Heiligkeitswiederholung.
Dieser Vers begründet die priesterlichen Heiligkeitsvorschriften durch ihre Opferfunktion als Vermittler zwischen Gott und Volk.
Leviticus 21,7
Hebräisch: אִשָּׁ֨ה זֹנָ֤ה וַחֲלָלָה֙ לֹ֣א יִקָּ֔חוּ וְאִשָּׁ֛ה גְּרוּשָׁ֥ה מֵאִישָׁ֖הּ לֹ֣א יִקָּ֑חוּ כִּֽי־קָדֹ֥שׁ ה֖וּא לֵאלֹהָֽיו׃
Deutsch: Eine Hure und eine Entehrte sollen sie nicht nehmen, und eine von ihrem Mann verstoßene Frau sollen sie nicht nehmen; denn heilig ist er seinem Gott.

Kommentar: אשה זנה וחללה לא יקחו ואשה גרושה מאישה לא יקחו כי־קדוש הוא לאלהיו regelt priesterliche Eheschließungen. אשה זנה וחללה לא יקחו (eine Hure und eine Entehrte sollen sie nicht nehmen) - אשה זנה (eine Hure) zeigt Prostituierte. חללה (Entehrte) von חלל (entweihen) zeigt eine durch sexuelle Verfehlung entweihte Frau. לא יקחו (sollen sie nicht nehmen) im Qal-Imperfekt zeigt Heiratsverbot.
ואשה גרושה מאישה לא יקחו (und eine von ihrem Mann verstoßene Frau sollen sie nicht nehmen) - גרושה (Verstoßene) zeigt geschiedene Frau. מאישה (von ihrem Mann) zeigt die Scheidungsursache.
כי־קדוש הוא לאלהיו (denn heilig ist er seinem Gott) begründet die Einschränkungen durch priesterliche Heiligkeit.
זנה zeigt offene Prostitution. חללה zeigt durch sexuelle Verfehlung entweihte Frau. גרושה zeigt geschiedene Frau. קדוש הוא לאלהיו zeigt priesterliche Heiligkeit als Grund für erhöhte Eheanforderungen.
Die LXX übersetzt חללה (chalala - "Entweihte") als βεβηλωμένην (Entweihte) und גרושה (gerusha - "Verstoßene") als ἐκβεβλημένην (Hinausgeworfene).
Die Satzstruktur zeigt priesterliche Eheverbote: drei Kategorien ungeeigneter Frauen + Heiratsverbot + Heiligkeitsbegründung.
Dieser Vers verbietet Priestern die Heirat mit drei Kategorien "entweihter" Frauen wegen ihrer heiligen Stellung.
Leviticus 21,8
Hebräisch: וְקִדַּשְׁתּוֹ֔ כִּֽי־אֶת־לֶ֥חֶם אֱלֹהֶ֖יךָ ה֣וּא מַקְרִ֑יב קָדֹשׁ֙ יִֽהְיֶה־לָּ֔ךְ כִּ֣י קָד֔וֹשׁ אֲנִ֥י יְהוָ֖ה מְקַדִּשְׁכֶֽם׃
Deutsch: Und du sollst ihn heiligen, denn das Brot deines Gottes bringt er dar; heilig soll er dir sein, denn heilig bin ich, der Ewige, der euch heiligt.

Kommentar: וקדשתו כי־את־לחם אלהיך הוא מקריב קדוש יהיה־לך כי קדוש אני יהוה מקדשכם zeigt die Verpflichtung des Volkes zur Priesterheiligung. וקדשתו (und du sollst ihn heiligen) - וקדשתו (und du sollst ihn heiligen) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Piel zeigt intensive Heiligung. Dies richtet sich an das Volk.
כי־את־לחם אלהיך הוא מקריב (denn das Brot deines Gottes bringt er dar) entspricht V. 6 und begründet die Heiligungspflicht durch die Opferfunktion. קדוש יהיה־לך (heilig soll er dir sein) zeigt die geforderte Haltung des Volkes gegenüber Priestern.
כי קדוש אני יהוה מקדשכם (denn heilig bin ich, der Ewige, der euch heiligt) entspricht 20,8 und zeigt die imitatio Dei als Grund. מקדשכם (der euch heiligt) im Piel-Partizip zeigt JHWH als Heiligungsagens.
וקדשתו zeigt Volkspflicht zur Priesterheiligung. את־לחם אלהיך הוא מקריב begründet durch Opferfunktion. קדוש יהיה־לך zeigt geforderte Volkshaltung. קדוש אני יהוה מקדשכם zeigt imitatio Dei als ultimativen Grund.
Die LXX übersetzt וקדשתו mit ἁγιάσεις αὐτόν (du wirst ihn heiligen), לחם אלהיך mit ἄρτους θεοῦ σου (Brote deines Gottes), יהיה־לך mit ἔσται σοι (wird dir sein) und מקדשכם mit ὁ ἁγιάζων ὑμᾶς (der euch heiligt).
Die Satzstruktur zeigt Volkspflicht zur Priesterheiligung: Heiligungsauftrag + Opferfunktionsbegründung + geforderte Volkshaltung + imitatio Dei als Grund.
Dieser Vers verpflichtet das Volk zur Heiligung der Priester wegen deren Opferfunktion und göttlicher Heiligkeit.
Leviticus 21,9
Hebräisch: וּבַת֙ אִ֣ישׁ כֹּהֵ֔ן כִּ֥י תֵחֵ֖ל לִזְנ֑וֹת אֶת־אָבִ֨יהָ֙ הִ֣יא מְחַלֶּ֔לֶת בָּאֵ֖שׁ תִּשָּׂרֵֽף׃
Deutsch: Und die Tochter eines Mannes, eines Priesters, wenn sie sich zu entweihen beginnt durch Hurerei, ihren Vater entweiht sie: Im Feuer soll sie verbrannt werden.

Kommentar: ובת איש כהן כי תחל לזנות את־אביה היא מחללת באש תשרף zeigt verschärfte Strafe für Priestertöchter. ובת איש כהן (und die Tochter eines Mannes, eines Priesters) zeigt Priestertochter. כי תחל לזנות (wenn sie sich zu entweihen beginnt durch Hurerei) - תחל (beginnt) im Hifil-Imperfekt von חלל, das Hifil zeigt kausative Entweihung. לזנות (durch Hurerei) im Qal-Infinitiv-Constructus.
את־אביה היא מחללת (ihren Vater entweiht sie) - את־אביה (ihren Vater) als Objekt der Entweihung. היא מחללת (sie entweiht) im Piel-Partizip mit Betonung, das Piel zeigt intensive Entweihung. Dies zeigt, dass ihre Entweihung auf den Vater übergreift.
באש תשרף (im Feuer soll sie verbrannt werden) - באש (mit Feuer) zeigt die Hinrichtungsart. תשרף (soll verbrannt werden) im Nifal-Imperfekt zeigt Feuerstrafe statt Steinigung.
תחל לזנות zeigt beginnende Hurerei als Entweihung. את־אביה היא מחללת zeigt Übertragung der Entweihung auf den Priestervater. באש תשרף als schärfste Hinrichtungsart entspricht 20,14.
Die LXX übersetzt בת איש כהן mit θυγάτηρ ἀνθρώπου ἱερέως (Tochter eines Priester-Mannes), תחל mit ἄρξηται (beginnt), לזנות mit ἐκπορνεύειν (zu huren), מחללת mit βεβηλοῖ (entweiht) und תשרף mit κατακαυθήσεται (wird verbrannt werden).
Die Satzstruktur zeigt Priestertochter-Bestrafung: Priestertochter-Identifikation + Hurerei-Beginn + väterliche Entweihung + Feuerstrafe.
Dieser Vers zeigt die Feuerstrafe für hurende Priestertöchter wegen der Entweihung ihres Priestervaters.
Leviticus 21,10
Hebräisch: וְהַכֹּהֵן֩ הַגָּד֨וֹל מֵאֶחָ֜יו אֲֽשֶׁר־יוּצַ֥ק עַל־רֹאשֹׁ֣ו׀ שֶׁ֤מֶן הַמִּשְׁחָה֙ וּמִלֵּ֣א אֶת־יָדֹ֔ו לִלְבֹּ֖שׁ אֶת־הַבְּגָדִ֑ים אֶת־רֹאשׁוֹ֙ לֹ֣א יִפְרָ֔ע וּבְגָדָ֖יו לֹ֥א יִפְרֹֽם׃
Deutsch: Und der Priester, der groß ist unter seinen Brüdern, auf dessen Haupt das Salböl gegossen worden ist und dessen Hand man gefüllt hat, um die Kleider anzulegen, soll sein Haupthaar nicht wachsen lassen und soll seine Kleider nicht zerreißen.

Kommentar: והכהן הגדול מאחיו אשר־יוצק על־ראשו שמן המשחה ומלא את־ידו ללבש את־הבגדים את־ראשו לא יפרע ובגדיו לא יפרם zeigt besondere Vorschriften für den Hohepriester. והכהן הגדול מאחיו (und der Priester, der groß ist unter seinen Brüdern) - הכהן הגדול (der große Priester) als offizielle Hohepriesterbezeichnung. מאחיו (unter seinen Brüdern) zeigt seine Stellung unter den anderen Priestern.
אשר־יוצק על־ראשו שמן המשחה (auf dessen Haupt das Salböl gegossen worden ist) - יוצק (gegossen worden ist) im Hofal-Perfekt zeigt die Salbung. שמן המשחה (Salböl) als heiliges Salbungsöl.
ומלא את־ידו ללבש את־הבגדים (und dessen Hand man gefüllt hat, um die Kleider anzulegen) - מלא את־ידו (seine Hand gefüllt) als technischer Ausdruck für Priesterweihe entsprechend Ex 29,9. ללבש את־הבגדים (um die Kleider anzulegen) zeigt das Anlegen der Hohepriestergewänder.
את־ראשו לא יפרע ובגדיו לא יפרם (soll sein Haupthaar nicht wachsen lassen und soll seine Kleider nicht zerreißen) - לא יפרע (soll nicht wachsen lassen) im Qal-Imperfekt von פרע zeigt ungepflegte Haartracht als Trauerzeichen. לא יפרם (soll nicht zerreißen) im Qal-Imperfekt von פרם zeigt Kleiderzerreißen als Trauerpraxis.
הכהן הגדול als offizielle Hohepriesterbezeichnung. יוצק שמן המשחה und מלא את־ידו als zwei Weiheakte. לא יפרע und לא יפרם verbieten normale Trauerpraktiken.
Die LXX übersetzt ומלא את־ידו ללבש את־הבגדים (umille et-yado lilbosh et-habegadim - "und dessen Hand gefüllt wurde, die Gewänder anzuziehen") als καὶ τετελειωμένου ἐνδύσασθαι τὰ ἱμάτια (und der vollendet wurde, die Gewänder anzuziehen). Das hebräische לא יפרע (lo yifra' - "soll nicht entblößen") wird als οὐκ ἀποκιδαρώσει (er soll nicht die Kopfbedeckung abnehmen) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt Hohepriester-Sonderregeln: Hohepriester-Identifikation + doppelte Weihe + Trauerpraxis-Verbote.
Dieser Vers zeigt besondere Vorschriften für den durch Salbung und Weihe eingesetzten Hohepriester.
Leviticus 21,11
Hebräisch: וְעַ֛ל כָּל־נַפְשֹׁ֥ת מֵ֖ת לֹ֣א יָבֹ֑א לְאָבִ֥יו וּלְאִמֹּ֖ו לֹ֥א יִטַּמָּֽא׃
Deutsch: Und zu allen Leichen soll er nicht kommen; an seinem Vater und an seiner Mutter soll er sich nicht verunreinigen.

Kommentar: ועל כל־נפשת מת לא יבא לאביו ולאמו לא יטמא zeigt absolute Leichenverbote für den Hohepriester. ועל כל־נפשת מת לא יבא (und zu allen Leichen soll er nicht kommen) - על כל־נפשת מת (zu allen Leichen) mit כל (allen) zeigt universelles Verbot ohne Ausnahmen. לא יבא (soll er nicht kommen) im Qal-Imperfekt zeigt räumliche Annäherung.
לאביו ולאמו לא יטמא (an seinem Vater und an seiner Mutter soll er sich nicht verunreinigen) zeigt explizit, dass auch die in V. 2-3 für gewöhnliche Priester erlaubten Verwandten für den Hohepriester verboten sind. לאביו ולאמו (an seinem Vater und seiner Mutter) als die nächsten Verwandten.
כל־נפשת מת zeigt absolutes Leichenverbot ohne jede Ausnahme. לא יבא zeigt sogar räumliche Annäherung als verboten. לאביו ולאמו לא יטמא hebt explizit die Ausnahmen für gewöhnliche Priester auf.
Die LXX übersetzt על כל־נפשת מת mit ἐπὶ πάσῃ ψυχῇ τετελευτηκυίᾳ (zu jeder verstorbenen Seele), לא יבא mit οὐκ εἰσελεύσεται (wird nicht eintreten) und לא יטמא mit οὐ μιανθήσεται (wird sich nicht verunreinigen).
Die Satzstruktur zeigt Hohepriester-Leichenverbot: universelles Leichenverbot + explizite Eltern-Einbeziehung.
Dieser Vers zeigt das absolute Leichenverbot für den Hohepriester ohne jede Ausnahme, auch nicht für die nächsten Verwandten.
Leviticus 21,12
Hebräisch: וּמִן־הַמִּקְדָּשׁ֙ לֹ֣א יֵצֵ֔א וְלֹ֣א יְחַלֵּ֔ל אֵ֖ת מִקְדַּ֣שׁ אֱלֹהָ֑יו כִּ֡י נֵ֠זֶר שֶׁ֣מֶן מִשְׁחַ֧ת אֱלֹהָ֛יו עָלָ֖יו אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und aus dem Heiligtum soll er nicht hinausgehen und soll nicht entweihen das Heiligtum seines Gottes; denn die Weihe des Salböls seines Gottes ist auf ihm. Ich bin der Ewige.

Kommentar: ומן־המקדש לא יצא ולא יחלל את מקדש אלהיו כי נזר שמן משחת אלהיו עליו אני יהוה zeigt die Heiligtumsbindung des Hohepriesters. ומן־המקדש לא יצא (und aus dem Heiligtum soll er nicht hinausgehen) - מן־המקדש (aus dem Heiligtum) zeigt den heiligen Bereich. לא יצא (soll er nicht hinausgehen) im Qal-Imperfekt kann dauerhaftes Verlassen oder Verlassen für Leichenverunreinigung meinen.
ולא יחלל את מקדש אלהיו (und soll nicht entweihen das Heiligtum seines Gottes) - לא יחלל (soll nicht entweihen) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt intensive Entweihung. את מקדש אלהיו (das Heiligtum seines Gottes) zeigt, dass sein Hinausgehen zur Heiligtumsentweihung führt.
כי נזר שמן משחת אלהיו עליו (denn die Weihe des Salböls seines Gottes ist auf ihm) - נזר (Weihe) entspricht der Nasiräer-Weihe und zeigt besondere Heiligung. שמן משחת אלהיו (Salböl seines Gottes) aus V. 10. עליו (auf ihm) zeigt dauerhafte Salbungswirkung.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als Autoritätsformel.
מן־המקדש לא יצא zeigt Heiligtumsbindung. לא יחלל את מקדש אלהיו zeigt, dass hohepriesterliches Verlassen zur Heiligtumsentweihung führt. נזר שמן משחת zeigt die Salbung als נזר-Weihe.
Die LXX übersetzt נזר שמן משחת אלהיו (nezer shemen mishchat elohav - "Diadem des Salböls seines Gottes") als τὸ ἅγιον ἔλαιον τὸ χριστὸν τοῦ θεοῦ (das heilige Öl, das Gesalbte Gottes).
Die Satzstruktur zeigt Hohepriester-Heiligtumsbindung: Heiligtumsverlassensverbot + Entweihungsverhinderung + נזר-Salbungsbegründung + göttliche Autorität.
Dieser Vers zeigt die dauerhafte Heiligtumsbindung des Hohepriesters durch seine נזר-Salbung.
Leviticus 21,13
Hebräisch: וְה֕וּא אִשָּׁ֥ה בִבְתוּלֶ֖יהָ יִקָּֽח׃
Deutsch: Und er soll eine Frau in ihrer Jungfräulichkeit nehmen.

Kommentar: והוא אשה בבתוליה יקח zeigt die Ehevorschrift für den Hohepriester. והוא (und er) mit Betonung zeigt den Hohepriester im Gegensatz zu gewöhnlichen Priestern. אשה בבתוליה יקח (eine Frau in ihrer Jungfräulichkeit soll er nehmen) - בבתוליה (in ihrer Jungfräulichkeit) zeigt den geforderten Zustand der Braut. יקח (soll er nehmen) im Qal-Imperfekt zeigt Heiratsgebot.
והוא betont die spezielle Regelung für den Hohepriester. בבתוליה zeigt Jungfräulichkeit als Voraussetzung. יקח zeigt positive Vorschrift im Gegensatz zu den Verboten in V. 7.
Die LXX übersetzt והוא mit καὶ οὗτος (und dieser), בבתוליה mit ἐν παρθενίᾳ αὐτῆς (in ihrer Jungfräulichkeit) und יקח mit λήμψεται (wird nehmen).
Die Satzstruktur zeigt Hohepriester-Ehegebot: emphatische Bezeichnung + Jungfräulichkeitsvoraussetzung + Heiratsgebot.
Dieser kurze Vers etabliert die positive Ehevorschrift für den Hohepriester: nur jungfräuliche Frauen.
Leviticus 21,14
Hebräisch: אַלְמָנָ֤ה וּגְרוּשָׁה֙ וַחֲלָלָ֣ה זֹנָ֔ה אֶת־אֵ֖לֶּה לֹ֣א יִקָּ֑ח כִּ֛י אִם־בְּתוּלָ֥ה מֵעַמָּ֖יו יִקַּ֥ח אִשָּֽׁה׃
Deutsch: Eine Witwe und eine Verstoßene und eine Entehrte, eine Hure, diese soll er nicht nehmen; sondern eine Jungfrau aus seinen Volksgenossen soll er zur Frau nehmen,

Kommentar: אלמנה וגרושה וחללה זנה את־אלה לא יקח כי אם־בתולה מעמיו יקח אשה erweitert die Eheverbote für den Hohepriester. אלמנה וגרושה וחללה זנה (eine Witwe und eine Verstoßene und eine Entehrte, eine Hure) erweitert V. 7 um אלמנה (Witwe). Dies zeigt, dass der Hohepriester strenger ist als gewöhnliche Priester. את־אלה לא יקח (diese soll er nicht nehmen) fasst alle vier Kategorien zusammen.
כי אם־בתולה מעמיו יקח אשה (sondern eine Jungfrau aus seinen Volksgenossen soll er zur Frau nehmen) - כי אם (sondern) zeigt die positive Alternative. בתולה מעמיו (eine Jungfrau aus seinen Volksgenossen) zeigt die doppelte Voraussetzung: Jungfräulichkeit und israelitische Herkunft.
אלמנה als zusätzliches Verbot für den Hohepriester zeigt dessen höhere Anforderungen. את־אלה fasst alle vier verbotenen Kategorien zusammen. בתולה מעמיו zeigt doppelte Voraussetzung für hohepriesterliche Ehe.
Die LXX übersetzt אלמנה mit χήραν (Witwe), גרושה mit ἐκβεβλημένην (verstoßene), חללה mit βεβηλωμένην (entweihte), זנה mit πόρνην (Hure) und מעמיו mit ἐκ τοῦ λαοῦ αὐτοῦ (aus seinem Volk).
Die Satzstruktur zeigt erweiterte Hohepriester-Eheverbote: vier verbotene Frauenkategorien + zusammenfassende Ablehnung + positive Alternative mit doppelter Voraussetzung.
Dieser Vers zeigt die verschärften Ehevorschriften für den Hohepriester mit vier verbotenen Kategorien und doppelter Voraussetzung für erlaubte Ehen.
Leviticus 21,15
Hebräisch: וְלֹֽא־יְחַלֵּ֥ל זַרְעֹ֖ו בְּעַמָּ֑יו כִּ֛י אֲנִ֥י יְהוָ֖ה מְקַדְּשֹֽׁו׃
Deutsch: und soll nicht entweihen seinen Samen unter seinen Volksgenossen; denn ich bin der Ewige, der ihn heiligt.

Kommentar: ולא־יחלל זרעו בעמיו כי אני יהוה מקדשו zeigt die Begründung der Ehevorschriften. ולא־יחלל זרעו בעמיו (und soll nicht entweihen seinen Samen unter seinen Volksgenossen) - לא־יחלל (soll nicht entweihen) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt intensive Entweihung. זרעו (seinen Samen) zeigt die Nachkommenschaft. בעמיו (unter seinen Volksgenossen) zeigt den Gemeinschaftskontext.
כי אני יהוה מקדשו (denn ich bin der Ewige, der ihn heiligt) - מקדשו (der ihn heiligt) im Piel-Partizip mit Suffix zeigt JHWH als Heiligungsagens des Hohepriesters entsprechend 20,8.
לא־יחלל זרעו zeigt, dass ungeeignete Ehen zur Nachkommenschaftsentweihung führen. בעמיו zeigt den Gemeinschaftsschaden. אני יהוה מקדשו zeigt göttliche Heiligung als Grund für die Ehevorschriften.
Die LXX übersetzt יחלל mit βεβηλώσει (wird entweihen), זרעו mit σπέρμα αὐτοῦ (seinen Samen), בעמיו mit ἐν τῷ λαῷ αὐτοῦ (in seinem Volk) und מקדשו mit ὁ ἁγιάζων αὐτόν (der ihn heiligt).
Die Satzstruktur zeigt Ehevorschriften-Begründung: Nachkommenschafts-Entweihungsverbot + Gemeinschaftskontext + göttliche Heiligung als Grund.
Dieser Vers begründet die hohepriesterlichen Ehevorschriften durch die Vermeidung der Nachkommenschaftsentweihung und göttliche Heiligung.
Leviticus 21,16
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als neue Offenbarungseinleitung. וידבר (und er redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv - das Piel zeigt intensives, autoritatives göttliches Sprechen. לאמר (sagend) als Infinitiv-Constructus von אמר leitet die Vorschriften über körperliche Makel bei Priestern ein.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (er sprach) und לאמר mit λέγων (sagend).
Die Satzstruktur zeigt neue Offenbarungseinleitung: göttliches autoritatives Sprechen + Empfängeridentifikation + Redeeinleitung.
Dieser Vers leitet den neuen Abschnitt über körperliche Makel bei Priestern ein.
Leviticus 21,17
Hebräisch: דַּבֵּ֥ר אֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹ֑ר אִ֣ישׁ מִֽזַּרְעֲךָ֞ לְדֹרֹתָ֗ם אֲשֶׁ֨ר יִהְיֶ֥ה בוֹ֙ מ֔וּם לֹ֣א יִקְרַ֔ב לְהַקְרִ֖יב לֶ֥חֶם אֱלֹהָֽיו׃
Deutsch: Rede zu Aharon, sagend: Ein Mann von deinem Samen bei ihren Generationen, an dem ein Makel ist, soll nicht nahen, um das Brot seines Gottes darzubringen;

Kommentar: דבר אל־אהרן לאמר איש מזרעך לדרתם אשר יהיה בו מום לא יקרב להקריב לחם אלהיו etabliert das Grundprinzip körperlicher Vollkommenheit für Priester. דבר אל־אהרן לאמר (rede zu Aharon, sagend) zeigt direkte Anrede an Aharon als Priesterstammvater.
איש מזרעך לדרתם (ein Mann von deinem Samen bei ihren Generationen) - מזרעך (von deinem Samen) zeigt aaronitische Abstammung. לדרתם (bei ihren Generationen) zeigt zeitlich unbegrenzte Gültigkeit.
אשר יהיה בו מום (an dem ein Makel ist) - מום (Makel) als körperlicher Defekt. יהיה בו (ist an ihm) zeigt den Besitz des Makels.
לא יקרב להקריב לחם אלהיו (soll nicht nahen, um das Brot seines Gottes darzubringen) - לא יקרב (soll nicht nahen) im Qal-Imperfekt von קרב zeigt Annäherungsverbot. להקריב (um darzubringen) im Hifil-Infinitiv-Constructus zeigt den Zweck. לחם אלהיו (das Brot seines Gottes) entspricht den vorherigen Opferbezeichnungen.
מזרעך לדרתם zeigt dauerhafte Gültigkeit für alle aaronitischen Nachkommen. מום als körperlicher Makel. לא יקרב verbietet liturgische Annäherung. לחם אלהיו zeigt Opferfunktion als betroffen.
Die LXX übersetzt מזרעך mit ἐκ τοῦ σπέρματός σου (aus deinem Samen), לדרתם mit εἰς τὰς γενεὰς αὐτῶν (in ihre Generationen), מום mit μῶμος (Makel), יקרב mit προσελεύσεται (wird nahen) und לחם אלהיו mit ἄρτους θεοῦ αὐτοῦ (Brote seines Gottes).
Die Satzstruktur zeigt Makel-Grundprinzip: Aharon-Anrede + aaronitische Nachkommenschaft + Generationen-Gültigkeit + Makel-Bedingung + Opfer-Annäherungsverbot.
Dieser Vers etabliert das Grundprinzip: Aaronitische Priester mit körperlichen Makeln dürfen nicht opfern.
Leviticus 21,18
Hebräisch: כִּ֥י כָל־אִ֛ישׁ אֲשֶׁר־בּוֹ֥ מ֖וּם לֹ֣א יִקְרָ֑ב אִ֤ישׁ עִוֵּר֙ א֣וֹ פִסֵּ֔חַ א֥וֹ חָרֻ֖ם א֥וֹ שָׂרֽוּעַ׃
Deutsch: denn jeder Mann, an dem ein Makel ist, soll nicht nahen: ein blinder Mann oder ein Lahmer oder einer mit eingedrückter Nase oder mit zu langem Glied,

Kommentar: כי כל־איש אשר־בו מום לא יקרב איש עור או פסח או חרם או שרוע beginnt die konkrete Auflistung der Makel. כי כל־איש אשר־בו מום לא יקרב (denn jeder Mann, an dem ein Makel ist, soll nicht nahen) wiederholt und verstärkt V. 17 mit כל (jeder) für Vollständigkeit.
איש עור או פסח או חרם או שרוע (ein blinder Mann oder ein Lahmer oder einer mit eingedrückter Nase oder mit zu langem Glied) zählt vier spezifische Makel auf:
· עור (blind) zeigt Blindheit
· פסח (lahm) zeigt Lahmheit
· חרם (mit eingedrückter Nase) zeigt Nasendeformation
· שרוע (mit zu langem Glied) zeigt überlange Körperglieder
כל־איש betont universelle Anwendung ohne Ausnahme. Die vier Makel zeigen verschiedene Kategorien: Sinnesbehinderung, Bewegungsbehinderung, Gesichtsdeformation, Körperproportionsstörung.
Die LXX identifiziert spezifische Behinderungen: עור (ivver - "blind") als τυφλός, פסח (pisse'ach - "lahm") als χωλός, חרם (charum - "geschlitzte Nase") als κολοβόριν (stumpfnasig), und שרוע (sarua' - "zu lang/verkrüppelt") als ὠτότμητος (ohrverstümmelt).
Die Satzstruktur zeigt Makel-Auflistung: universelle Bekräftigung + vier spezifische Makel-Kategorien.
Dieser Vers beginnt die systematische Auflistung körperlicher Makel mit vier grundlegenden Kategorien.
Leviticus 21,19
Hebräisch: א֣וֹ אִ֔ישׁ אֲשֶׁר־יִהְיֶ֥ה בוֹ֖ שֶׁ֣בֶר רָ֑גֶל א֖וֹ שֶׁ֥בֶר יָֽד׃
Deutsch: oder ein Mann, an dem ein Bruch des Fußes oder ein Bruch der Hand ist,

Kommentar: או איש אשר־יהיה בו שבר רגל או שבר יד setzt die Makel-Auflistung fort. או איש אשר־יהיה בו (oder ein Mann, an dem ist) als Fortsetzungsformel. שבר רגל או שבר יד (ein Bruch des Fußes oder ein Bruch der Hand) zeigt zwei weitere Makel:
· שבר רגל (Bruch des Fußes) zeigt Fußverletzungen oder -deformationen
· שבר יד (Bruch der Hand) zeigt Handverletzungen oder -deformationen
שבר (Bruch) kann geheilte Knochenbrüche oder angeborene Deformationen bezeichnen. רגל und יד als die wichtigsten Bewegungsorgane zeigen funktionale Beeinträchtigungen.
Die LXX übersetzt שבר רגל mit σύντριμμα ποδός (Zerbrechen des Fußes) und שבר יד mit σύντριμμα χειρός (Zerbrechen der Hand).
Die Satzstruktur zeigt Makel-Fortsetzung: Fortsetzungsformel + zwei Gliedmaßen-Deformationen.
Dieser Vers setzt die Auflistung mit Deformationen der wichtigsten Bewegungsorgane fort.
Leviticus 21,20
Hebräisch: אֽוֹ־גִבֵּ֣ן אוֹ־דַ֔ק א֖וֹ תְּבַלֻּ֣ל בְּעֵינֹ֑ו א֤וֹ גָרָב֙ א֣וֹ יַלֶּ֔פֶת א֖וֹ מְר֥וֹחַ אָֽשֶׁךְ׃
Deutsch: oder ein Buckliger oder ein Zwerg oder einer mit einem Fleck in seinem Auge oder einer mit Krätze oder Flechte oder mit zerdrückten Hoden.

Kommentar: או־גבן או־דק או תבלל בעינו או גרב או ילפת או מרוח אשך schließt die Makel-Auflistung mit sechs weiteren Kategorien ab:
או־גבן או־דק (oder ein Buckliger oder ein Zwerg) zeigt Körperproportionsstörungen:
· גבן (Buckliger) zeigt Rückendeformation
· דק (Zwerg) zeigt Kleinwüchsigkeit
או תבלל בעינו (oder einer mit einem Fleck in seinem Auge) - תבלל (Fleck) zeigt Augentrübung oder andere Augendefekte.
או גרב או ילפת (oder einer mit Krätze oder Flechte) zeigt Hautkrankheiten:
· גרב (Krätze) zeigt juckende Hautkrankheit
· ילפת (Flechte) zeigt schuppige Hautkrankheit
או מרוח אשך (oder mit zerdrückten Hoden) - מרוח אשך zeigt Hodenverletzung oder -deformation.
Die sechs Makel umfassen Körperdeformationen, Augendefekte, Hautkrankheiten und Genitalschäden. מרוח אשך als letzter Makel betrifft die Fortpflanzungsfähigkeit.
Die LXX interpretiert גבן (giben - "buckelig") als κυρτός (krumm), דק (daq - "dünn/schwächlich") als ἔφηλος (warzig), תבלל בעינו (teballul be'eino - "Fleck in seinem Auge") als πτίλος τοὺς ὀφθαλμούς (schielend), גרב (garav - "Krätze") als ψώρα ἀγρία (wilde Krätze), ילפת (yallefet - "Flechte") als λειχήν (Flechte), und מרוח אשך (meroach ashech - "zerquetschte Hoden") als μόνορχις (einhödig).
Die Satzstruktur zeigt Makel-Abschluss: sechs abschließende Makel-Kategorien verschiedener Körperbereiche.
Dieser Vers schließt die systematische Auflistung mit sechs weiteren Makel-Kategorien ab.
Leviticus 21,21
Hebräisch: כָּל־אִ֞ישׁ אֲשֶׁר־בּוֹ֣ מ֗וּם מִזֶּ֨רַע֙ אַהֲרֹ֣ן הַכֹּהֵ֔ן לֹ֣א יִגַּ֔שׁ לְהַקְרִ֖יב אֶת־אִשֵּׁ֣י יְהוָ֑ה מ֣וּם בּוֹ֔ אֵ֚ת לֶ֣חֶם אֱלֹהָ֔יו לֹ֥א יִגַּ֖שׁ לְהַקְרִֽיב׃
Deutsch: Jeder Mann von den Nachkommen Aharons, des Priesters, an dem ein Makel ist, soll nicht nahen, um die Feueropfer des Ewigen darzubringen; ein Makel ist an ihm, er soll nicht nahen, um das Brot seines Gottes darzubringen.

Kommentar: כל־איש אשר־בו מום מזרע אהרן הכהן לא יגש להקריב את־אשי יהוה מום בו את לחם אלהיו לא יגש להקריב fasst das Makel-Verbot zusammen. כל־איש אשר־בו מום מזרע אהרן הכהן (jeder Mann von den Nachkommen Aharons, des Priesters, an dem ein Makel ist) wiederholt die Grundkategorie aus V. 17 mit כל־איש (jeder Mann) für Vollständigkeit.
לא יגש להקריב את־אשי יהוה (soll nicht nahen, um die Feueropfer des Ewigen darzubringen) - לא יגש (soll nicht nahen) entspricht לא יקרב aus V. 17. את־אשי יהוה (die Feueropfer des Ewigen) als spezifische Opferbezeichnung.
מום בו את לחם אלהיו לא יגש להקריב (ein Makel ist an ihm, er soll nicht nahen, um das Brot seines Gottes darzubringen) wiederholt das Verbot mit לחם אלהיו (das Brot seines Gottes) als parallele Opferbezeichnung. מום בו (ein Makel ist an ihm) betont den Makel als Hinderungsgrund.
כל־איש betont universelle Anwendung. אשי יהוה und לחם אלהיו als synonyme Opferbezeichnungen. לא יגש (zweimal) betont das Annäherungsverbot.
Die LXX übersetzt כל־איש mit πᾶς ἄνθρωπος (jeder Mensch), יגש mit προσελεύσεται (wird nahen), אשי יהוה mit καρπώματα κυρίου (Opfergaben des Herrn) und לחם אלהיו mit ἄρτους θεοῦ αὐτοῦ (Brote seines Gottes).
Die Satzstruktur zeigt Makel-Verbot-Zusammenfassung: universelle Makel-Kategorie + erstes Opfer-Annäherungsverbot + Makel-Betonung + zweites Opfer-Annäherungsverbot.
Dieser Vers fasst das gesamte Makel-Verbot zusammen und betont das doppelte Annäherungsverbot für Opferfunktionen.
Leviticus 21,22
Hebräisch: לֶ֣חֶם אֱלֹהָ֔יו מִקָּדְשֵׁ֖י הַקֳּדָשִׁ֑ים וּמִן־הַקֳּדָשִׁ֖ים יֹאכֵֽל׃
Deutsch: Das Brot seines Gottes vom Hochheiligen und vom Heiligen darf er essen;

Kommentar: לחם אלהיו מקדשי הקדשים ומן־הקדשים יאכל zeigt die Ausnahme vom Annäherungsverbot. לחם אלהיו (das Brot seines Gottes) entspricht den vorherigen Opferbezeichnungen und zeigt, dass der Priester mit Makel weiterhin Priester bleibt.
מקדשי הקדשים ומן־הקדשים יאכל (vom Hochheiligen und vom Heiligen darf er essen) - מקדשי הקדשים (vom Hochheiligen) zeigt die allerheiligsten Opfer, die nur Priester essen dürfen. ומן־הקדשים (und vom Heiligen) zeigt die weniger heiligen Opfer. יאכל (darf er essen) im Qal-Imperfekt zeigt ausdrückliche Erlaubnis.
לחם אלהיו zeigt, dass die Priesterschaft nicht verloren geht. מקדשי הקדשים als höchste Heiligkeitsstufe und הקדשים als normale Heiligkeitsstufe zeigen beide Opferkategorien als erlaubt. יאכל zeigt, dass das Essrecht bestehen bleibt.
Die LXX übersetzt לחם אלהיו mit ἄρτους θεοῦ αὐτοῦ (Brote seines Gottes), מקדשי הקדשים mit ἀπὸ τῶν ἁγίων τῶν ἁγίων (von den Heiligen der Heiligen), הקדשים mit τῶν ἁγίων (der Heiligen) und יאכל mit φάγεται (wird essen).
Die Satzstruktur zeigt Esserlaubnis: Opferbezeichnung + beide Heiligkeitsstufen + Esserlaubnis.
Dieser Vers zeigt, dass Priester mit Makeln weiterhin ihre Priesterrechte beim Opferverzehr behalten.
Leviticus 21,23
Hebräisch: אַ֣ךְ אֶל־הַפָּרֹ֜כֶת לֹ֣א יָבֹ֗א וְאֶל־הַמִּזְבֵּ֛חַ לֹ֥א יִגַּ֖שׁ כִּֽי־מ֣וּם בּוֹ֑ וְלֹ֤א יְחַלֵּל֙ אֶת־מִקְדָּשַׁ֔י כִּ֛י אֲנִ֥י יְהוָ֖ה מְקַדְּשָֽׁם׃
Deutsch: Aber zum Vorhang soll er nicht kommen, und zum Altar soll er nicht nahen, denn ein Makel ist an ihm, dass er nicht entweihe meine Heiligtümer; denn ich bin der Ewige, der sie heiligt.

Kommentar: אך אל־הפרכת לא יבא ואל־המזבח לא יגש כי־מום בו ולא יחלל את־מקדשי כי אני יהוה מקדשם zeigt die räumlichen Beschränkungen trotz der Esserlaubnis. אך (aber) zeigt den Gegensatz zu V. 22. אל־הפרכת לא יבא (zum Vorhang soll er nicht kommen) - הפרכת (der Vorhang) vor dem Allerheiligsten zeigt die höchste Heiligkeitsstufe. לא יבא (soll er nicht kommen) im Qal-Imperfekt zeigt räumliches Annäherungsverbot.
ואל־המזבח לא יגש (und zum Altar soll er nicht nahen) - המזבח (der Altar) als Opferstätte. לא יגש (soll er nicht nahen) entspricht V. 21.
כי־מום בו (denn ein Makel ist an ihm) wiederholt die Begründung. ולא יחלל את־מקדשי (dass er nicht entweihe meine Heiligtümer) - לא יחלל (soll nicht entweihen) im Piel-Imperfekt zeigt den Zweck der Beschränkungen. את־מקדשי (meine Heiligtümer) zeigt göttlichen Besitz.
כי אני יהוה מקדשם (denn ich bin der Ewige, der sie heiligt) - מקדשם (der sie heiligt) im Piel-Partizip zeigt JHWH als Heiligungsagens der Heiligtümer.
הפרכת und המזבח als die beiden heiligsten Bereiche. מום בו als wiederholte Begründung. לא יחלל את־מקדשי zeigt Entweihungsverhinderung als Zweck. מקדשם zeigt JHWH als Heiligtumsheiliger.
Die LXX übersetzt פרכת (parochet - "Vorhang") als καταπέτασμα und präzisiert die Einschränkungen der priesterlichen Funktionen.
Die Satzstruktur zeigt räumliche Beschränkungen: Gegensatz-Partikel + Vorhang-Verbot + Altar-Verbot + Makel-Begründung + Entweihungsverhinderung + göttliche Heiligungsautorität.
Dieser Vers zeigt, dass Priester mit Makeln zwar essen, aber nicht die heiligsten Bereiche betreten dürfen.
Leviticus 21,24
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר מֹשֶׁ֔ה אֶֽל־אַהֲרֹ֖ן וְאֶל־בָּנָ֑יו וְאֶֽל־כָּל־בְּנֵ֖י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und Mosche redete zu Aharon und zu seinen Söhnen und zu allen Söhnen Israels.

Kommentar: וידבר משה אל־אהרן ואל־בניו ואל־כל־בני ישראל zeigt die Ausführung des göttlichen Auftrags. וידבר משה (und Mosche redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt die Weitergabe der göttlichen Anweisungen. אל־אהרן ואל־בניו (zu Aharon und zu seinen Söhnen) zeigt die direkt betroffene Priesterschaft.
ואל־כל־בני ישראל (und zu allen Söhnen Israels) zeigt, dass auch das ganze Volk über die Priestervorschriften informiert werden muss, damit sie die Unterscheidungen zwischen dienstfähigen und nicht-dienstfähigen Priestern verstehen und respektieren.
וידבר משה zeigt Moses als Vermittler der göttlichen Anweisungen. Die dreifache Adressierung אל־אהרן ואל־בניו ואל־כל־בני ישראל zeigt verschiedene Betroffenheitsgrade: direkte Betroffenheit für Aharon und seine Söhne, allgemeine Information für ganz Israel.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (sprach), אהרן mit Ααρων (Aharon), בניו mit τοὺς υἱοὺς αὐτοῦ (seine Söhne) und כל־בני ישראל mit πάντας υἱοὺς Ισραηλ (alle Söhne Israels).
Die Satzstruktur zeigt Ausführungsnotiz: mosaische Weitergabe + dreifache Adressierung (Aharon + seine Söhne + ganz Israel).
Dieser Schlussvers zeigt die ordnungsgemäße Weitergabe der Priestervorschriften an alle Beteiligten.
Kapitel 21 regelt die besonderen Heiligkeitsvorschriften für die Priesterschaft mit klarer Stufung zwischen gewöhnlichen Priestern und dem Hohepriester:
1) Leichenverunreinigung (V. 1-4): Grundsätzliches Leichenverbot für alle Priester mit Ausnahmen für die nächsten שאר-Verwandten: Eltern, Kinder, Bruder und unverheiratete Schwester. Verbot der Verunreinigung durch angeheiratete Verwandte zur Vermeidung priesterlicher Entweihung.
2) Trauerpraxis-Verbote (V. 5-6): Verbot heidnischer Trauerpraktiken (Glatze, Bartscherung, Körpereinschnitte) begründet durch die heilige Opferfunktion der Priester als Vermittler zwischen Gott und Volk.
3) Ehevorschriften (V. 7-9): Verbot der Heirat mit drei Kategorien "entweihter" Frauen (Huren, Entehrte, Geschiedene) wegen priesterlicher Heiligkeit. Volkspflicht zur Priesterheiligung. Feuerstrafe für hurende Priestertöchter wegen väterlicher Entweihung.
4) Hohepriester-Sondervorschriften (V. 10-15): Verschärfte Bestimmungen für den durch Salbung und Weihe eingesetzten Hohepriester: absolutes Leichenverbot ohne jede Ausnahme, Verbot normaler Trauerpraktiken, dauerhafte Heiligtumsbindung durch נזר-Salbung, nur jungfräuliche Israelitinnen als Ehefrauen (zusätzliches Witwen-Verbot), Vermeidung der Nachkommenschaftsentweihung.
5) Körperliche Makel-Vorschriften (V. 16-24): Systematische Auflistung von elf körperlichen Makeln (Blindheit, Lahmheit, Nasendeformation, überlange Glieder, Fuß-/Handbrüche, Buckel, Zwergwuchs, Augenflecken, Hautkrankheiten, Hodenschäden), die vom Opferdienst ausschließen. Priester mit Makeln behalten ihre Essrechte bei heiligen Opfern, dürfen aber nicht die heiligsten Bereiche (Vorhang, Altar) betreten.
Theologische Bedeutung: Das Kapitel zeigt priesterliche Heiligkeit als gesteigerte Heiligkeit: Priester haben höhere Anforderungen als das Volk, der Hohepriester höhere als gewöhnliche Priester. Die körperliche Vollkommenheit spiegelt die göttliche Vollkommenheit wider und verhindert Heiligtumsentweihung.
Besonderheiten: Die Abstufung der Heiligkeitsanforderungen (Volk < Priester < Hohepriester) zeigt hierarchische Heiligkeitsordnung. Die שאר-Verwandtschaftsausnahmen verbinden mit den Inzestbestimmungen. Die Makel-Vorschriften zeigen antike Vorstellungen von Vollkommenheit als Gottesebenbildlichkeit. Die Verbindung von Funktion und Lebensführung zeigt ganzheitliches Heiligkeitsverständnis. Das Kapitel etabliert Priestertum als Stand mit besonderen Rechten und Pflichten.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 21 zeigt in der LXX eine systematische medizinische Präzisierung der priesterlichen Reinheitsvorschriften. Die griechischen Übersetzer verwendeten spezifische medizinische Terminologie für körperliche Gebrechen und klarstellten ambige hebräische Begriffe. Besonders bemerkenswert ist die Interpretation des Hohepriesteramts durch griechische Weihe-Terminologie (τετελειωμένου). Die LXX macht implizite Bestimmungen explizit und verwendet etablierte griechische religiöse und medizinische Fachsprache, was auf eine systematische Anpassung an hellenistische Leser hindeutet.
Leviticus 22,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als erneute Offenbarungseinleitung. וידבר (und er redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv - das Piel zeigt intensives, autoritatives göttliches Sprechen. לאמר (sagend) als Infinitiv-Constructus von אמר leitet die Vorschriften über den Umgang mit heiligen Gaben ein.
Dieser Vers leitet einen neuen Abschnitt über priesterliche Reinheit beim Umgang mit heiligen Opfergaben ein.
Leviticus 22,2
Hebräisch: דַּבֵּ֨ר אֶֽל־אַהֲרֹ֜ן וְאֶל־בָּנָ֗יו וְיִנָּֽזְרוּ֙ מִקָּדְשֵׁ֣י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֔ל וְלֹ֥א יְחַלְּל֖וּ אֶת־שֵׁ֣ם קָדְשִׁ֑י אֲשֶׁ֨ר הֵ֧ם מַקְדִּשִׁ֛ים לִ֖י אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Rede zu Aharon und zu seinen Söhnen, dass sie sich absondern von den heiligen Gaben der Söhne Israels, die sie mir heiligen, und nicht entweihen meinen heiligen Namen. Ich bin der Ewige.

Kommentar: דבר אל־אהרן ואל־בניו וינזרו מקדשי בני־ישראל ולא יחללו את־שם קדשי אשר הם מקדישים לי אני יהוה etabliert das Grundprinzip priesterlicher Absonderung. דבר אל־אהרן ואל־בניו (rede zu Aharon und zu seinen Söhnen) zeigt die direkte Adressierung der Priesterschaft.
וינזרו מקדשי בני־ישראל (dass sie sich absondern von den heiligen Gaben der Söhne Israels) - וינזרו (und sie sollen sich absondern) im Nifal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von נזר, das Nifal zeigt reflexive Absonderung. מקדשי בני־ישראל (von den heiligen Gaben der Söhne Israels) zeigt die Opfergaben.
ולא יחללו את־שם קדשי (und nicht entweihen meinen heiligen Namen) - לא יחללו (sollen nicht entweihen) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt intensive Entweihung. את־שם קדשי (meinen heiligen Namen) zeigt Gottesnamenschändung als Folge unsachgemäßen Umgangs.
אשר הם מקדישים לי (die sie mir heiligen) - מקדישים (heiligen) im Hifil-Partizip zeigt die Weihehandlung des Volkes. אני יהוה (ich bin der Ewige) als Autoritätsformel.
וינזרו zeigt נזר-Absonderung entsprechend der Nasiräer-Weihe. מקדשי בני־ישראל zeigt die vom Volk geweihten Gaben. לא יחללו את־שם קדשי zeigt Gottesnamenschändung als Konsequenz unsachgemäßen Umgangs.
Die LXX übersetzt וינזרו (weyinnazru - "und sie sollen sich enthalten") als καὶ προσεχέτωσαν (und sie sollen sich hüten), was eine weniger technische, aber klarere Ausdrucksweise darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Priester-Absonderungsgebot: Priesteradressierung + נזר-Absonderung von heiligen Gaben + Gottesnamenschändungsverbot + Weihehandlungsbezug + göttliche Autorität.
Dieser Vers fordert priesterliche נזר-Absonderung von heiligen Gaben zur Vermeidung der Gottesnamenschändung.
Leviticus 22,3
Hebräisch: אֱמֹ֣ר אֲלֵהֶ֗ם לְדֹרֹ֨תֵיכֶ֜ם כָּל־אִ֣ישׁ׀ אֲשֶׁר־יִקְרַ֣ב מִכָּל־זַרְעֲכֶ֗ם אֶל־הַקֳּדָשִׁים֙ אֲשֶׁ֨ר יַקְדִּ֤ישׁוּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ לַֽיהוָ֔ה וְטֻמְאָתוֹ֖ עָלָ֑יו וְנִכְרְתָ֞ה הַנֶּ֧פֶשׁ הַהִ֛וא מִלְּפָנַ֖י אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Sage ihnen: Für eure Generationen, jeder Mann von all euren Nachkommen, der sich den heiligen Gaben nähert, welche die Kinder Israels dem Ewigen heiligen, während seine Unreinheit an ihm ist, dann soll diese Seele vor meinem Angesicht ausgerottet werden. Ich bin der Ewige.

Kommentar: אמר אלהם לדרתיכם כל־איש אשר־יקרב מכל־זרעכם אל־הקדשים אשר יקדישו בני־ישראל ליהוה וטמאתו עליו ונכרתה הנפש ההוא מלפני אני יהוה zeigt die schwerste Strafe für Unreinheit beim Heiligendienst. אמר אלהם לדרתיכם (sage ihnen: für eure Generationen) zeigt zeitlich unbegrenzte Gültigkeit.
כל־איש אשר־יקרב מכל־זרעכם אל־הקדשים (jeder Mann von all euren Nachkommen, der sich den heiligen Gaben nähert) - כל־איש (jeder Mann) zeigt universelle Anwendung. מכל־זרעכם (von all euren Nachkommen) zeigt aaronitische Abstammung. יקרב אל־הקדשים (nähert sich den heiligen Gaben) zeigt liturgische Annäherung.
אשר יקדישו בני־ישראל ליהוה (welche die Kinder Israels dem Ewigen heiligen) entspricht V. 2. וטמאתו עליו (während seine Unreinheit an ihm ist) - טמאתו עליו (seine Unreinheit an ihm) zeigt den Unreinheitszustand als entscheidend.
ונכרתה הנפש ההוא מלפני (dann soll diese Seele vor meinem Angesicht ausgerottet werden) - ונכרתה (und ausgerottet werden soll) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt כרת-Strafe. מלפני (vor meinem Angesicht) zeigt direkte göttliche Vollstreckung.
לדרתיכם zeigt dauerhafte Gültigkeit. וטמאתו עליו als entscheidende Bedingung. ונכרתה מלפני als כרת-Strafe vor JHWH zeigt extreme Schwere.
Die LXX übersetzt לדרתיכם mit εἰς τὰς γενεὰς ὑμῶν (in eure Generationen), יקרב mit προσέλθῃ (naht sich), טמאתו עליו mit ἀκαθαρσία ἐπ᾽ αὐτῷ (Unreinheit auf ihm), ונכרתה mit ἐξολεθρευθήσεται (wird ausgerottet werden) und מלפני mit ἐναντίον μου (vor mir).
Die Satzstruktur zeigt כרת-Strafe für unreine Priester: Generationen-Gültigkeit + universelle Priester-Anwendung + Heiligen-Annäherung + Volk-Weihe + Unreinheits-Bedingung + כרת-Strafe vor JHWH + göttliche Autorität.
Dieser Vers zeigt die כרת-Strafe für Priester, die sich in unreinem Zustand heiligen Gaben nähern.
Leviticus 22,4
Hebräisch: אִ֣ישׁ אִ֞ישׁ מִזֶּ֣רַע אַהֲרֹ֗ן וְה֤וּא צָר֨וּעַ֙ א֣וֹ זָ֔ב בַּקֳּדָשִׁים֙ לֹ֣א יֹאכַ֔ל עַ֖ד אֲשֶׁ֣ר יִטְהָ֑ר וְהַנֹּגֵ֨עַ֙ בְּכָל־טְמֵא־נֶ֔פֶשׁ א֣וֹ אִ֔ישׁ אֲשֶׁר־תֵּצֵ֥א מִמֶּ֖נּוּ שִׁכְבַת־זָֽרַע׃
Deutsch: Jedermann von den Nachkommen Aharons, der aussätzig oder flüssig ist, soll von den heiligen Gaben nicht essen, bis er rein ist. Und wer irgendetwas durch einen Toten Verunreinigtes berührte, oder jemand, dem Samenerguss entgeht;

Kommentar: איש איש מזרע אהרן והוא צרוע או זב בקדשים לא יאכל עד אשר יטהר והנגע בכל־טמא־נפש או איש אשר־תצא ממנו שכבת־זרע beginnt die systematische Auflistung der Unreinheitsarten. איש איש מזרע אהרן (jedermann von den Nachkommen Aharons) - איש איש als distributive Verdopplung zeigt universelle Anwendung. מזרע אהרן (von den Nachkommen Aharons) zeigt aaronitische Priesterschaft.
והוא צרוע או זב (der aussätzig oder flüssig ist) zeigt zwei schwere Unreinheitsarten:
· צרוע (aussätzig) entspricht Lev 13-14
· זב (flüssig) entspricht Lev 15
בקדשים לא יאכל עד אשר יטהר (soll von den heiligen Gaben nicht essen, bis er rein ist) - בקדשים לא יאכל (von den heiligen Gaben soll er nicht essen) zeigt Essverbot. עד אשר יטהר (bis er rein ist) zeigt zeitliche Begrenzung.
והנגע בכל־טמא־נפש או איש אשר־תצא ממנו שכבת־זרע (und wer irgendetwas durch einen Toten Verunreinigtes berührte, oder jemand, dem Samenerguss entgeht) zeigt zwei weitere Unreinheitsarten:
· הנגע בכל־טמא־נפש (wer berührte alles durch einen Toten Verunreinigte) zeigt Leichenunreinheit
· איש אשר־תצא ממנו שכבת־זרע (jemand, dem Samenerguss entgeht) zeigt Samenfluss
איש איש betont universelle Anwendung ohne Ausnahme. צרוע או זב als schwere chronische Unreinheiten. עד אשר יטהר zeigt Heilung als Voraussetzung. טמא־נפש und שכבת־זרע als zusätzliche Unreinheitsquellen.
Die LXX übersetzt צרוע (tzarua' - "aussätzig") als λεπρᾷ (leprakrank) und זב (zav - "Fluss habend") als γονορρυής (gonorrhoisch), verwendet also etablierte griechische medizinische Terminologie.
Die Satzstruktur zeigt Priester-Unreinheits-Essverbote: universelle aaronitische Anwendung + zwei schwere Unreinheiten + Heiligen-Essverbot + Reinheitsbedingung + zwei weitere Unreinheitsarten.
Dieser Vers beginnt die systematische Auflistung der Unreinheitsarten, die Priester vom Verzehr heiliger Gaben ausschließen.
Leviticus 22,5
Hebräisch: אוֹ־אִישׁ֙ אֲשֶׁ֣ר יִגַּ֔ע בְּכָל־שֶׁ֖רֶץ אֲשֶׁ֣ר יִטְמָא־לוֹ֑ א֤וֹ בְאָדָם֙ אֲשֶׁ֣ר יִטְמָא־לוֹ֔ לְכֹ֖ל טֻמְאָתוֹ׃
Deutsch: oder wer irgendein kriechendes Tier berührt, durch das er unrein wird, oder einen Menschen, durch den er unrein wird, was auch seine Unreinheit sei;

Kommentar: או־איש אשר יגע בכל־שרץ אשר יטמא־לו או באדם אשר יטמא־לו לכל טמאתו setzt die Unreinheitsauflistung fort. או־איש אשר יגע (oder wer berührt) als Fortsetzungsformel.
בכל־שרץ אשר יטמא־לו (irgendein kriechendes Tier, durch das er unrein wird) - בכל־שרץ (irgendein kriechendes Tier) entspricht Lev 11. אשר יטמא־לו (durch das er unrein wird) zeigt die verunreinigende Wirkung.
או באדם אשר יטמא־לו לכל טמאתו (oder einen Menschen, durch den er unrein wird, was auch seine Unreinheit sei) - באדם (einen Menschen) zeigt menschliche Unreinheitsübertragung. לכל טמאתו (was auch seine Unreinheit sei) zeigt umfassende Anwendung auf alle menschlichen Unreinheitsarten.
כל־שרץ zeigt universelle Anwendung auf alle unreinen Tiere. יטמא־לו (zweimal) zeigt Übertragung der Unreinheit. לכל טמאתו als Zusammenfassung aller möglichen menschlichen Unreinheiten.
Die LXX übersetzt שרץ mit ἑρπετοῦ (kriechendes Tier), יטמא־לו mit μιανθήσεται δι᾽ αὐτοῦ (wird durch es verunreinigt werden), באדם mit ἀνθρώπου (Menschen) und לכל טמאתו mit κατὰ πᾶσαν ἀκαθαρσίαν αὐτοῦ (gemäß aller seiner Unreinheit).
Die Satzstruktur zeigt weitere Unreinheitsquellen: Berührung unreiner Tiere + Verunreinigungswirkung + Berührung unreiner Menschen + umfassende Unreinheitsarten.
Dieser Vers erweitert die Unreinheitsquellen auf Tierkontakt und alle Formen menschlicher Unreinheitsübertragung.
Leviticus 22,6
Hebräisch: נֶ֚פֶשׁ אֲשֶׁ֣ר תִּגַּע־בּוֹ֔ וְטָמְאָ֖ה עַד־הָעָ֑רֶב וְלֹ֤א יֹאכַל֙ מִן־הַקֳּדָשִׁ֔ים כִּ֛י אִם־רָחַ֥ץ בְּשָׂרֹ֖ו בַּמָּֽיִם׃
Deutsch: Die Person, die so berührt wird, wird bis zum Abend unrein sein und soll nicht von den heiligen Gaben essen, es sei denn, dass er seinen Körper im Wasser gebadet hat.

Kommentar: נפש אשר תגע־בו וטמאה עד־הערב ולא יאכל מן־הקדשים כי אם־רחץ בשרו במים zeigt die Unreinheitsfolgen und Reinigungsvorschriften. נפש אשר תגע־בו (die Person, die berührt) - נפש (Person/Seele) zeigt den betroffenen Priester. תגע־בו (berührt) im Qal-Imperfekt bezieht sich auf die in V. 4-5 genannten Unreinheitsquellen.
וטמאה עד־הערב (wird bis zum Abend unrein sein) zeigt die Unreinheitsdauer entsprechend Lev 11-15. ולא יאכל מן־הקדשים (und soll nicht von den heiligen Gaben essen) wiederholt das Essverbot.
כי אם־רחץ בשרו במים (es sei denn, dass er seinen Körper im Wasser gebadet hat) - כי אם (es sei denn) zeigt Ausnahme. רחץ בשרו במים (badet seinen Körper im Wasser) zeigt die erforderliche Reinigungshandlung.
נפש zeigt den ganzen Menschen als betroffen. עד־הערב als Standardunreinheitsdauer. כי אם־רחץ בשרו במים zeigt Wasserbad als Reinigungsvoraussetzung.
Die LXX übersetzt נפש mit ψυχή (Seele), תגע־בו mit ἅψηται αὐτοῦ (berührt es), עד־הערב mit ἕως ἑσπέρας (bis zum Abend) und רחץ בשרו mit λούσηται τὸ σῶμα αὐτοῦ (badet seinen Körper).
Die Satzstruktur zeigt Unreinheitsfolgen: betroffene Person + Unreinheitsdauer + Heiligen-Essverbot + Wasserbad-Ausnahme.
Dieser Vers zeigt die Unreinheitsfolgen mit Wasserbad als Reinigungsvoraussetzung vor dem Heiligenverzehr.
Leviticus 22,7
Hebräisch: וּבָ֥א הַשֶּׁ֖מֶשׁ וְטָהֵ֑ר וְאַחַר֙ יֹאכַ֣ל מִן־הַקֳּדָשִׁ֔ים כִּ֥י לַחְמֹ֖ו הֽוּא׃
Deutsch: Und wenn die Sonne untergegangen ist, wird er rein sein; und danach darf er von den heiligen Gaben essen, denn es ist seine Speise.

Kommentar: ובא השמש וטהר ואחר יאכל מן־הקדשים כי לחמו הוא zeigt den Abschluss der Reinigung. ובא השמש וטהר (und wenn die Sonne untergegangen ist, wird er rein sein) - ובא השמש (und die Sonne kommt/geht unter) zeigt Sonnenuntergang als Zeitmarke. וטהר (und er wird rein) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt automatische Reinheit nach Sonnenuntergang.
ואחר יאכל מן־הקדשים (und danach darf er von den heiligen Gaben essen) - ואחר (und danach) zeigt die zeitliche Folge. יאכל מן־הקדשים (darf er von den heiligen Gaben essen) zeigt die Wiedererlaubnis.
כי לחמו הוא (denn es ist seine Speise) - לחמו (seine Speise) zeigt die heiligen Gaben als priesterliche Lebensgrundlage. הוא betont die Identifikation.
ובא השמש als Standardreinigungszeitpunkt. וטהר zeigt automatische Reinheit ohne weitere Handlungen nach dem Wasserbad. כי לחמו הוא begründet die Esserlaubnis durch priesterlichen Lebensunterhalt.
Die LXX übersetzt לחמו הוא (lachmo hu - "es ist sein Brot") als ἄρτος ἐστὶν αὐτοῦ (es ist sein Brot), was eine direktere Übersetzung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Reinigungsabschluss: Sonnenuntergang + automatische Reinheit + Esserlaubnis + Lebensunterhaltsbegründung.
Dieser Vers zeigt Sonnenuntergang als abschließende Reinigungsmarke mit Wiedererlaubnis des Heiligenverzehrs.
Leviticus 22,8
Hebräisch: נְבֵלָ֧ה וּטְרֵפָ֛ה לֹ֥א יֹאכַ֖ל לְטָמְאָה־בָ֑הּ אֲנִ֖י יְהוָֽה׃
Deutsch: Aas und Zerrissenes soll er nicht essen, sich dadurch zu verunreinigen. Ich bin der Ewige.

Kommentar: נבלה וטרפה לא יאכל לטמאה־בה אני יהוה verbietet bestimmte Speisen für Priester. נבלה וטרפה (Aas und Zerrissenes) entspricht Lev 17,15:
· נבלה (Aas) zeigt natürlich verendete Tiere
· טרפה (Zerrissenes) zeigt von wilden Tieren zerrissene Tiere
לא יאכל לטמאה־בה (soll er nicht essen, sich dadurch zu verunreinigen) - לא יאכל (soll er nicht essen) im Qal-Imperfekt zeigt Essverbot. לטמאה־בה (um sich dadurch zu verunreinigen) im Nifal-Infinitiv-Constructus zeigt den Zweck der Vermeidung.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als Autoritätsformel.
נבלה וטרפה als unreine Speisen auch für Laien problematisch, für Priester absolut verboten. לטמאה־בה zeigt Verunreinigung als Grund des Verbots.
Die LXX übersetzt נבלה (nevela - "Aas") als θνησιμαῖον (natürlich Gestorbenes) und טרפה (terefa - "Zerrissenes") als θηριάλωτον (von wilden Tieren Getötetes), wie bereits in früheren Kapiteln.
Die Satzstruktur zeigt Speiseverbot: zwei unreine Speisearten + Essverbot + Verunreinigungsvermeidung + göttliche Autorität.
Dieser Vers verbietet Priestern den Verzehr von Aas und Zerrissenem zur Vermeidung kultischer Verunreinigung.
Leviticus 22,9
Hebräisch: וְשָׁמְר֣וּ אֶת־מִשְׁמַרְתִּ֗י וְלֹֽא־יִשְׂא֤וּ עָלָיו֙ חֵ֔טְא וּמֵ֥תוּ בוֹ֖ כִּ֣י יְחַלְּלֻ֑הוּ אֲנִ֥י יְהוָ֖ה מְקַדְּשָֽׁם׃
Deutsch: Und sie sollen meine Anordnung beachten, damit sie nicht deshalb Sünde auf sich laden und daran sterben, weil sie es entweihen. Ich bin der Ewige, der sie heiligt.

Kommentar: ושמרו את־משמרתי ולא־ישאו עליו חטא ומתו בו כי יחללהו אני יהוה מקדשם zeigt die Konsequenzen der Missachtung. ושמרו את־משמרתי (und sie sollen meine Anordnung beachten) - ושמרו (und sie sollen beachten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. את־משמרתי (meine Anordnung) zeigt göttliche Wache/Anordnung.
ולא־ישאו עליו חטא (damit sie nicht deshalb Sünde auf sich laden) - לא־ישאו (sollen sie nicht tragen) im Qal-Imperfekt. עליו חטא (deshalb Sünde) - עליו bezieht sich auf die Anordnung.
ומתו בו כי יחללהו (und daran sterben, weil sie es entweihen) - ומתו בו (und sterben daran) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt Todesfolge. כי יחללהו (weil sie es entweihen) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt intensive Entweihung.
אני יהוה מקדשם (ich bin der Ewige, der sie heiligt) - מקדשם (der sie heiligt) im Piel-Partizip zeigt JHWH als Heiligungsagens.
משמרתי zeigt göttliche Wache/Anordnung als zu Beachtendes. ישאו עליו חטא zeigt Sündenübernahme bei Missachtung. ומתו בו zeigt Todesstrafe bei Entweihung. מקדשם zeigt JHWH als Priester-Heiliger.
Die LXX übersetzt משמרתי mit φυλάγματά μου (meine Wachen), ישאו חטא mit λάβωσιν ἁμαρτίαν (nehmen Sünde), ומתו mit ἀποθάνωσιν (sterben), יחללהו mit βεβηλώσωσιν αὐτό (entweihen es) und מקדשם mit ὁ ἁγιάζων αὐτούς (der sie heiligt).
Die Satzstruktur zeigt Gehorsamskonsequenzen: Anordnungsbeachtung + Sündenvermeidung + Todesstrafe bei Entweihung + göttliche Heiligungsautorität.
Dieser Vers zeigt die Todesstrafe als Konsequenz priesterlicher Entweihung der göttlichen Anordnungen.
Leviticus 22,10
Hebräisch: וְכָל־זָ֖ר לֹא־יֹ֣אכַל קֹ֑דֶשׁ תּוֹשַׁ֥ב כֹּהֵ֛ן וְשָׂכִ֖יר לֹא־יֹ֥אכַל קֹֽדֶשׁ׃
Deutsch: Und kein Unbefugter soll Heiliges essen; der Beisasse eines Priesters und der Tagelöhner sollen nichts Heiliges essen.

Kommentar: וכל־זר לא־יאכל קדש תושב כהן ושכיר לא־יאכל קדש regelt den Zugang zu heiligen Speisen für Nichtpriester. וכל־זר לא־יאכל קדש (und kein Unbefugter soll Heiliges essen) - כל־זר (jeder Unbefugte) zeigt alle Nichtpriester. לא־יאכל קדש (soll nicht Heiliges essen) im Qal-Imperfekt zeigt grundsätzliches Verbot.
תושב כהן ושכיר לא־יאכל קדש (der Beisasse eines Priesters und der Tagelöhner sollen nichts Heiliges essen) spezifiziert zwei Kategorien:
· תושב כהן (Beisasse eines Priesters) zeigt Fremde, die zeitweise bei Priestern wohnen
· שכיר (Tagelöhner) zeigt Lohnarbeiter der Priester
זר als technischer Begriff für Nichtpriester. תושב כהן und שכיר als Personen in priesterlichem Umfeld, aber ohne Priesterrecht. Die Wiederholung לא־יאכל קדש betont das absolute Verbot.
Die LXX übersetzt זר (zar - "Fremder") als ἀλλογενής (Fremdstämmiger), was eine ethnische Kategorisierung betont.
Die Satzstruktur zeigt Nichtpriester-Essverbote: universelles Unbefugten-Verbot + zwei spezifische Kategorien + wiederholtes Heiligen-Essverbot.
Dieser Vers verbietet allen Nichtpriestern den Verzehr heiliger Speisen, auch denen im priesterlichen Umfeld.
Leviticus 22,11
Hebräisch: וְכֹהֵ֗ן כִּֽי־יִקְנֶ֥ה נֶ֨פֶשׁ֙ קִנְיַ֣ן כַּסְפֹּ֔ו ה֖וּא יֹ֣אכַל בּוֹ֑ וִילִ֣יד בֵּיתֹ֔ו הֵ֖ם יֹאכְל֥וּ בְלַחְמֹֽו׃
Deutsch: Wenn aber ein Priester eine Person für Geld erwirbt, so darf diese davon essen; und seine im Haus Geborenen, sie dürfen von seinem Brot essen.

Kommentar: וכהן כי־יקנה נפש קנין כספו הוא יאכל בו וילד ביתו הם יאכלו בלחמו zeigt Ausnahmen vom Verbot für priesterlichen Besitz. וכהן כי־יקנה נפש קנין כספו (wenn aber ein Priester eine Person für Geld erwirbt) - כי־יקנה (wenn er erwirbt) im Qal-Imperfekt. נפש (Person) zeigt Sklaven. קנין כספו (Erwerb seines Geldes) zeigt Kaufsklaven.
הוא יאכל בו (so darf diese davon essen) - הוא bezieht sich auf den erworbenen Sklaven. יאכל בו (darf davon essen) zeigt Esserlaubnis.
וילד ביתו הם יאכלו בלחמו (und seine im Haus Geborenen, sie dürfen von seinem Brot essen) - ילד ביתו (im Haus Geborene) zeigt Haussklaven. הם יאכלו בלחמו (sie dürfen von seinem Brot essen) - לחמו (seinem Brot) entspricht den heiligen Speisen.
נפש קנין כספו zeigt Kaufsklaven als priesterlichen Vollbesitz. ילד ביתו zeigt Geburtssklaven. Beide gehören zum priesterlichen Hausstand und dürfen teilhaben.
Die LXX übersetzt קנין כספו (qinyan kaspo - "Kauf seines Geldes") als ἔγκτητον ἀργυρίου (Besitz für Silber) und וילד ביתו (wiylid beito - "Hausgeborene") als οἱ οἰκογενεῖς αὐτοῦ (seine Hausgenossen).
Die Satzstruktur zeigt Sklavenausnahmen: Priester-Sklavenerwerb + Esserlaubnis für Kaufsklaven + Hausgeborene + Brot-Teilhabe.
Dieser Vers erlaubt Sklaven im priesterlichen Besitz den Verzehr heiliger Speisen als Teil des Hausstandes.
Leviticus 22,12
Hebräisch: וּבַת־כֹּהֵ֔ן כִּ֥י תִהְיֶ֖ה לְאִ֣ישׁ זָ֑ר הִ֕וא בִּתְרוּמַ֥ת הַקֳּדָשִׁ֖ים לֹ֥א תֹאכֵֽל׃
Deutsch: Und wenn die Tochter eines Priesters einen fremden Mann heiratet, so darf sie nicht von den Hebeopfern der heiligen Gaben essen.

Kommentar: ובת־כהן כי תהיה לאיש זר הוא בתרומת הקדשים לא תאכל zeigt den Verlust priesterlicher Rechte durch Heirat. ובת־כהן כי תהיה לאיש זר (und wenn die Tochter eines Priesters einen fremden Mann heiratet) - בת־כהן (Tochter eines Priesters) zeigt priesterliche Abstammung. כי תהיה לאיש זר (wenn sie einem fremden Mann gehört) - לאיש זר (einem fremden Mann) zeigt Nichtpriester.
הוא בתרומת הקדשים לא תאכל (so darf sie nicht von den Hebeopfern der heiligen Gaben essen) - הוא (sie) mit Betonung. בתרומת הקדשים (von den Hebeopfern der heiligen Gaben) zeigt spezifische Opferart. לא תאכל (soll sie nicht essen) im Qal-Imperfekt.
בת־כהן zeigt priesterliche Geburt als ursprünglich berechtigt. לאיש זר zeigt Heirat außerhalb der Priesterschaft. תרומת הקדשים als spezifische Opferkategorie zeigt, dass die Tochter ihre priesterlichen Essrechte verliert.
Die LXX übersetzt בת־כהן mit θυγάτηρ ἱερέως (Tochter eines Priesters), לאיש זר mit ἀνδρὶ ἀλλογενεῖ (einem fremdstämmigen Mann), תרומת הקדשים mit ἀπαρχῶν τῶν ἁγίων (Erstlingen der Heiligen) und לא תאכל mit οὐ φάγεται (wird nicht essen).
Die Satzstruktur zeigt Rechtsverlust durch Heirat: Priestertochter + Heirat mit Nichtpriester + Verlust der Hebeopfer-Essrechte.
Dieser Vers zeigt, dass Priestertöchter durch Heirat mit Nichtpriestern ihre priesterlichen Essrechte verlieren.
Leviticus 22,13
Hebräisch: וּבַת־כֹּהֵן֩ כִּ֨י תִהְיֶ֜ה אַלְמָנָ֣ה וּגְרוּשָׁ֗ה וְזֶרַע֮ אֵ֣ין לָהּ֒ וְשָׁבָ֞ה אֶל־בֵּ֤ית אָבִ֨יהָ֙ כִּנְעוּרֶ֔יהָ מִלֶּ֥חֶם אָבִ֖יהָ תֹּאכֵ֑ל וְכָל־זָ֖ר לֹא־יֹ֥אכַל בּוֹֽ׃
Deutsch: Wenn aber die Tochter eines Priesters Witwe oder geschieden wird und keine Kinder hat und in das Haus ihres Vaters zurückkehrt, wie in ihrer Jugend, so darf sie von der Speise ihres Vaters essen. Aber kein Unbefugter darf davon essen.

Kommentar: ובת־כהן כי תהיה אלמנה וגרושה וזרע אין לה ושבה אל־בית אביה כנעוריה מלחם אביה תאכל וכל־זר לא־יאכל בו zeigt die Wiederherstellung priesterlicher Rechte. ובת־כהן כי תהיה אלמנה וגרושה (wenn aber die Tochter eines Priesters Witwe oder geschieden wird) zeigt zwei Situationen der Eheauflösung:
· אלמנה (Witwe) durch Tod des Ehemanns
· גרושה (Geschiedene) durch Scheidung
וזרע אין לה (und keine Kinder hat) - זרע אין לה (Nachkommen sind nicht ihr) zeigt Kinderlosigkeit als Bedingung. ושבה אל־בית אביה כנעוריה (und in das Haus ihres Vaters zurückkehrt, wie in ihrer Jugend) - שבה (kehrt zurück) im Qal-Perfekt. כנעוריה (wie in ihrer Jugend) zeigt Rückkehr zum ursprünglichen Status.
מלחם אביה תאכל (so darf sie von der Speise ihres Vaters essen) zeigt Wiederherstellung der Essrechte. וכל־זר לא־יאכל בו (aber kein Unbefugter darf davon essen) wiederholt V. 10 und betont das allgemeine Verbot.
אלמנה וגרושה als zwei Wege der Eheauflösung. וזרע אין לה als entscheidende Bedingung - Kinder würden sie an den verstorbenen/geschiedenen Ehemann binden. כנעוריה zeigt vollständige Statusrückkehr.
Die LXX übersetzt אלמנה mit χήρα (Witwe), גרושה mit ἐκβεβλημένη (verstoßene), זרע אין לה mit σπέρμα μὴ ᾖ αὐτῇ (Nachkommen seien nicht ihr), ושבה mit ἐπιστρέψῃ (kehrt zurück) und כנעוריה mit κατὰ τὴν νεότητα αὐτῆς (gemäß ihrer Jugend).
Die Satzstruktur zeigt Rechtswiederherstellung: Priestertochter + zwei Eheauflösungsarten + Kinderlosigkeitsbedingung + Rückkehr ins Vaterhaus + Jugendstatusvergleich + Essrechtswiederherstellung + Unbefugten-Verbot.
Dieser Vers zeigt, dass kinderlose verwitwete oder geschiedene Priestertöchter ihre priesterlichen Essrechte durch Rückkehr ins Vaterhaus wiedererlangen.
Leviticus 22,14
Hebräisch: וְאִ֕ישׁ כִּֽי־יֹאכַ֥ל קֹ֖דֶשׁ בִּשְׁגָגָ֑ה וְיָסַ֤ף חֲמִֽשִׁיתוֹ֙ עָלָ֔יו וְנָתַ֥ן לַכֹּהֵ֖ן אֶת־הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Und wenn jemand aus Versehen Heiliges isst, so soll er den fünften Teil hinzufügen und dem Priester das Heilige erstatten.

Kommentar: ואיש כי־יאכל קדש בשגגה ויסף חמישיתו עליו ונתן לכהן את־הקדש regelt unabsichtliche Übertretungen. ואיש כי־יאכל קדש בשגגה (und wenn jemand aus Versehen Heiliges isst) - איש (jemand) zeigt jeden Nichtpriester. יאכל קדש (isst Heiliges) zeigt den Verstoß. בשגגה (aus Versehen) zeigt Unabsichtlichkeit entsprechend Lev 4.
ויסף חמישיתו עליו (so soll er den fünften Teil hinzufügen) - ויסף (und er soll hinzufügen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Hifil zeigt kausatives Hinzufügen. חמישיתו עליו (seinen fünften Teil darauf) zeigt 20% Zuschlag.
ונתן לכהן את־הקדש (und dem Priester das Heilige erstatten) - ונתן (und geben) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. לכהן את־הקדש (dem Priester das Heilige) zeigt Erstattung an den rechtmäßigen Empfänger.
בשגגה zeigt Unabsichtlichkeit als mildernden Umstand. חמישיתו עליו entspricht dem Schuldopfer-Zuschlag aus Lev 5,16. ונתן לכהן zeigt Wiedergutmachung an den Geschädigten.
Die LXX übersetzt בשגגה mit ἀγνοίᾳ (aus Unwissen), ויסף חמישיתו mit προσθήσει τὸ πέμπτον μέρος (wird den fünften Teil hinzufügen), עליו mit ἐπ᾽ αὐτό (darauf) und ונתן לכהן mit δώσει τῷ ἱερεῖ (wird dem Priester geben).
Die Satzstruktur zeigt Versehens-Wiedergutmachung: unabsichtlicher Heiligenverzehr + Fünftel-Zuschlag + Priester-Erstattung.
Dieser Vers regelt die Wiedergutmachung für unabsichtlichen Heiligenverzehr durch Nichtpriester mit 20% Zuschlag.
Leviticus 22,15
Hebräisch: וְלֹ֣א יְחַלְּל֔וּ אֶת־קָדְשֵׁ֖י בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל אֵ֥ת אֲשֶׁר־יָרִ֖ימוּ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und sie sollen die heiligen Gaben der Kinder Israels nicht entweihen, die sie dem Ewigen als Hebeopfer heben.

Kommentar: ולא יחללו את־קדשי בני ישראל את אשר־ירימו ליהוה zeigt das allgemeine Entweihungsverbot. ולא יחללו (und sie sollen nicht entweihen) im Piel-Imperfekt - das Piel zeigt intensive Entweihung. Das Subjekt sind die Priester.
את־קדשי בני ישראל (die heiligen Gaben der Kinder Israels) entspricht V. 2 und zeigt die vom Volk geweihten Gaben. את אשר־ירימו ליהוה (die sie dem Ewigen als Hebeopfer heben) - ירימו (heben) im Hifil-Imperfekt, das Hifil zeigt kausatives Erheben als תרומה.
יחללו zeigt Entweihung durch unsachgemäßen Umgang. קדשי בני ישראל zeigt die Gaben als volkseigen, aber JHWH geweiht. ירימו ליהוה zeigt die תרומה-Weihe an JHWH.
Die LXX übersetzt יחללו mit βεβηλώσουσιν (werden entweihen), קדשי בני ישראל mit τὰ ἅγια υἱῶν Ισραηλ (die Heiligen der Söhne Israels), ירימו mit ἀφοριοῦσιν (werden absondern) und ליהוה mit κυρίῳ (dem Herrn).
Die Satzstruktur zeigt Entweihungsverbot: Priester-Entweihungsverbot + Volk-Heiligengaben + תרומה-Weihe an JHWH.
Dieser Vers verbietet Priestern die Entweihung der vom Volk als תרומה an JHWH geweihten heiligen Gaben.
Leviticus 22,16
Hebräisch: וְהִשִּׂ֤יאוּ אוֹתָם֙ עֲוֹ֣ן אַשְׁמָ֔ה בְּאָכְלָ֖ם אֶת־קָדְשֵׁיהֶ֑ם כִּ֛י אֲנִ֥י יְהוָ֖ה מְקַדְּשָֽׁם׃
Deutsch: und ihnen nicht die Schuld einer Verfehlung aufladen, wenn sie ihre heiligen Gaben essen; denn ich bin der Ewige, der sie heiligt.

Kommentar: והשיאו אותם עון אשמה באכלם את־קדשיהם כי אני יהוה מקדשם zeigt die Verantwortung der Priester für das Volk. והשיאו אותם עון אשמה (und ihnen die Schuld einer Verfehlung aufladen) - והשיאו (und sie laden auf) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Hifil zeigt kausatives Aufladen. אותם (ihnen) bezieht sich auf das Volk. עון אשמה (Schuld einer Verfehlung) zeigt Schuldopfer-pflichtige Schuld.
באכלם את־קדשיהם (wenn sie ihre heiligen Gaben essen) - באכלם (wenn sie essen) im Qal-Infinitiv-Constructus mit Suffix. את־קדשיהם (ihre heiligen Gaben) zeigt, dass das Volk unwissentlich heilige Gaben isst.
כי אני יהוה מקדשם (denn ich bin der Ewige, der sie heiligt) - מקדשם (der sie heiligt) im Piel-Partizip zeigt JHWH als Heiligungsagens der Gaben.
והשיאו אותם עון אשמה zeigt priesterliche Verantwortung für Volksbelehrung. באכלם את־קדשיהם zeigt unwissentlichen Verzehr durch das Volk. מקדשם zeigt JHWH als Gaben-Heiliger.
Die LXX übersetzt והשיאו mit ἐπάξουσιν ἐφ᾽ ἑαυτούς (werden auf sich bringen), עון אשמה mit ἀνομίαν πλημμελείας (Gesetzlosigkeit der Verfehlung), באכלם mit ἐν τῷ ἐσθίειν αὐτούς (beim Essen durch sie) und מקדשם mit ὁ ἁγιάζων αὐτά (der sie heiligt).
Die Satzstruktur zeigt Priester-Verantwortung: Schuld Aufladung auf das Volk + unwissentlicher Heiligenverzehr + göttliche Heiligungsautorität.
Dieser Vers zeigt die priesterliche Verantwortung, das Volk vor unwissentlichem Heiligenverzehr und daraus resultierender Schuld zu bewahren.
Leviticus 22,17
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als neue Offenbarungseinleitung. וידבר (und er redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv - das Piel zeigt intensives, autoritatives göttliches Sprechen. לאמר (sagend) leitet die Vorschriften über Opfertierqualität ein.
Dieser Vers leitet einen neuen Abschnitt über die Qualitätsanforderungen an Opfertiere ein.
Leviticus 22,18
Hebräisch: דַּבֵּ֨ר אֶֽל־אַהֲרֹ֜ן וְאֶל־בָּנָ֗יו וְאֶל֙ כָּל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאָמַרְתָּ֖ אֲלֵהֶ֑ם אִ֣ישׁ אִישׁ֩ מִבֵּ֨ית יִשְׂרָאֵ֜ל וּמִן־הַגֵּ֣ר בְּיִשְׂרָאֵ֗ל אֲשֶׁ֨ר יַקְרִ֤יב קָרְבָּנוֹ֙ לְכָל־נִדְרֵיהֶם֙ וּלְכָל־נִדְבוֹתָ֔ם אֲשֶׁר־יַקְרִ֥יבוּ לַיהוָ֖ה לְעֹלָֽה׃
Deutsch: Rede zu Aharon und zu seinen Söhnen und zu allen Kindern Israels und sage ihnen: Jedermann vom Haus Israel und von den Fremden in Israel, der seine Opfergabe darbringt, nach all ihren Gelübden und nach all ihren freiwilligen Gaben, die sie dem Ewigen als Aufsteigeopfer darbringen -

Kommentar: דבר אל־אהרן ואל־בניו ואל כל־בני ישראל ואמרת אלהם איש איש מבית ישראל ומן־הגר בישראל אשר יקריב קרבנו לכל־נדריהם ולכל־נדבותם אשר־יקריבו ליהוה לעלה zeigt umfassende Adressierung für Opfervorschriften. דבר אל־אהרן ואל־בניו ואל כל־בני ישראל (rede zu Aharon und zu seinen Söhnen und zu allen Kindern Israels) zeigt dreifache Adressierung: Hohepriester, Priester und Volk.
איש איש מבית ישראל ומן־הגר בישראל (jedermann vom Haus Israel und von den Fremden in Israel) - איש איש als distributive Verdopplung zeigt universelle Anwendung. מבית ישראל (vom Haus Israel) zeigt Israeliten. ומן־הגר בישראל (und von den Fremden in Israel) zeigt ansässige Fremde.
אשר יקריב קרבנו לכל־נדריהם ולכל־נדבותם (der seine Opfergabe darbringt, nach all ihren Gelübden und nach all ihren freiwilligen Gaben) - יקריב קרבנו (bringt seine Opfergabe dar) im Hifil-Imperfekt. לכל־נדריהם (für alle ihre Gelübde) zeigt Gelübdeopfer. ולכל־נדבותם (und für alle ihre freiwilligen Gaben) zeigt Freiwilligenopfer.
אשר־יקריבו ליהוה לעלה (die sie dem Ewigen als Aufsteigeopfer darbringen) spezifiziert עלה (Aufsteigeopfer) als Opferart.
איש איש betont universelle Gültigkeit. מבית ישראל ומן־הגר schließt Fremde ein. נדריהם und נדבותם als zwei Arten freiwilliger Opfer. לעלה als spezifische Opferart.
Die LXX übersetzt נדר (neder - "Gelübde") als ὁμολογία (Bekenntnis/Versprechen) und נדבה (nedava - "Freiwilligengabe") als αἵρεσις (Wahl/freie Entscheidung).
Die Satzstruktur zeigt umfassende Opfervorschriften: dreifache Adressierung + universelle Anwendung auf Israeliten und Fremde + zwei freiwillige Opferarten + Aufsteigeopfer-Spezifikation.
Dieser Vers etabliert universelle Opfervorschriften für alle Bewohner Israels bei freiwilligen Aufsteigeopfern.
Leviticus 22,19
Hebräisch: לִֽרְצֹנְכֶ֑ם תָּמִ֣ים זָכָ֔ר בַּבָּקָ֕ר בַּכְּשָׂבִ֖ים וּבָֽעִזִּֽים׃
Deutsch: Zum Wohlgefallen für euch soll es ein fehlerfreies männliches Tier sein, von den Rindern, von den Schafen oder von den Ziegen.

Kommentar: לרצנכם תמים זכר בבקר בכשבים ובעזים etabliert die Grundanforderungen für Aufsteigeopfer. לרצנכם (zum Wohlgefallen für euch) - לרצון (zum Wohlgefallen) entspricht 1,3 und zeigt göttliche Annahme als Ziel. תמים זכר (fehlerfrei männlich) zeigt zwei Grundanforderungen:
· תמים (fehlerfrei) zeigt körperliche Vollkommenheit
· זכר (männlich) zeigt Geschlechtsanforderung
בבקר בכשבים ובעזים (von den Rindern, von den Schafen oder von den Ziegen) zeigt drei erlaubte Tierarten entsprechend Lev 1.
לרצנכם zeigt göttliches Wohlgefallen als Zweck des Opfers. תמים als Grundvoraussetzung entspricht der priesterlichen Vollkommenheit aus Kap 21. זכר als Geschlechtsanforderung für Aufsteigeopfer. Die drei Tierarten entsprechen den grundlegenden Opfertieren.
Die LXX übersetzt לרצנכם mit δεκτὸν ὑμῖν (annehmbar für euch), תמים mit ἄμωμον (fehlerfrei), זכר mit ἄρσεν (männlich), בבקר mit ἐκ τῶν βοῶν (von den Rindern), בכשבים mit ἐκ τῶν προβάτων (von den Schafen) und בעזים mit ἐκ τῶν αἰγῶν (von den Ziegen).
Die Satzstruktur zeigt Opfertier-Grundanforderungen: Wohlgefallen als Zweck + Fehlerfreiheit + männliches Geschlecht + drei Tierarten.
Dieser Vers etabliert fehlerfreie männliche Tiere aus drei Arten als Grundanforderung für akzeptable Aufsteigeopfer.
Leviticus 22,20
Hebräisch: כֹּ֛ל אֲשֶׁר־בּוֹ֥ מ֖וּם לֹ֣א תַקְרִ֑יבוּ כִּי־לֹ֥א לְרָצ֖וֹן יִהְיֶ֥ה לָכֶֽם׃
Deutsch: Alles, woran ein Makel ist, sollt ihr nicht darbringen, denn es wird euch nicht zum Wohlgefallen sein.

Kommentar: כל אשר־בו מום לא תקריבו כי־לא לרצון יהיה לכם zeigt das universelle Makel-Verbot. כל אשר־בו מום (alles, woran ein Makel ist) - כל (alles) zeigt universelle Anwendung. אשר־בו מום (woran ein Makel ist) entspricht 21,17 bei Priestern und zeigt körperliche Defekte.
לא תקריבו (sollt ihr nicht darbringen) im Hifil-Imperfekt zeigt absolutes Darbringungsverbot. כי־לא לרצון יהיה לכם (denn es wird euch nicht zum Wohlgefallen sein) - לא לרצון יהיה (wird nicht zum Wohlgefallen sein) im Qal-Imperfekt zeigt göttliche Verweigerung der Annahme.
כל אשר־בו מום betont ausnahmslose Anwendung. לא תקריבו als kategorisches Verbot. לא לרצון יהיה לכם zeigt, dass fehlerhafte Opfer ihr Ziel verfehlen.
Die LXX übersetzt כל אשר־בו מום mit πάντα ὅσα ἔχει μῶμον (alles was einen Makel hat), תקריבו mit προσάξετε (ihr werdet darbringen), לרצון mit δεκτόν (annehmbar) und יהיה לכם mit ἔσται ὑμῖν (wird für euch sein).
Die Satzstruktur zeigt universelles Makel-Verbot: alles mit Makeln + Darbringungsverbot + Wohlgefallens-Verweigerung.
Dieser Vers etabliert das absolute Verbot, Tiere mit körperlichen Makeln zu opfern, da sie nicht göttliches Wohlgefallen erlangen.
Leviticus 22,21
Hebräisch: וְאִ֗ישׁ כִּֽי־יַקְרִ֤יב זֶֽבַח־שְׁלָמִים֙ לַיהוָ֔ה לְפַלֵּא־נֶ֨דֶר֙ א֣וֹ לִנְדָבָ֔ה בַּבָּקָ֖ר א֣וֹ בַצֹּ֑אן תָּמִ֤ים יִֽהְיֶה֙ לְרָצ֔וֹן כָּל־מ֖וּם לֹ֥א יִהְיֶה־בּוֹֽ׃
Deutsch: Und wenn jemand dem Ewigen ein Friedensopfer darbringt, um ein Gelübde zu erfüllen, oder als freiwillige Gabe, vom Rind- oder Kleinvieh, so soll es ohne Fehler sein, damit es wohlgefällig sei; kein Makel soll an ihm sein.

Kommentar: ואיש כי־יקריב זבח־שלמים ליהוה לפלא־נדר או לנדבה בבקר או בצאן תמים יהיה לרצון כל־מום לא יהיה־בו erweitert auf Friedensopfer. ואיש כי־יקריב זבח־שלמים ליהוה (und wenn jemand dem Ewigen ein Friedensopfer darbringt) zeigt שלמים (Friedensopfer) als zweite Opferart neben עלה.
לפלא־נדר או לנדבה (um ein Gelübde zu erfüllen, oder als freiwillige Gabe) zeigt zwei Motivationen:
· לפלא־נדר (um ein Gelübde zu erfüllen) - פלא (erfüllen) zeigt Gelübdeerfüllung
· או לנדבה (oder als freiwillige Gabe) zeigt spontane Opfer
בבקר או בצאן (vom Rind- oder Kleinvieh) zeigt zwei Tierkategorien. תמים יהיה לרצון כל־מום לא יהיה־בו (so soll es ohne Fehler sein, damit es wohlgefällig sei; kein Makel soll an ihm sein) wiederholt die Vollkommenheitsanforderung mit doppelter Betonung.
זבח־שלמים als zweite Opferart mit gleichen Anforderungen. לפלא־נדר או לנדבה zeigt zwei Arten freiwilliger Opfer. כל־מום לא יהיה־בו verstärkt das Makelverbot.
Die LXX übersetzt זבח־שלמים mit θυσίαν σωτηρίου (Heilsopfer), לפלא־נדר mit διαστείλας εὐχήν (ein Gelübde erfüllend), לנדבה mit καθ᾽ αἵρεsin (nach Wahl), בבקר או בצאן mit ἐκ τῶν βοῶν ἢ ἐκ τῶν προβάτων (von den Rindern oder von den Schafen) und כל־מום mit πᾶς μῶμος (jeder Makel).
Die Satzstruktur zeigt Friedensopfer-Anforderungen: Friedensopfer-Darbringung + zwei Motivationen + zwei Tierkategorien + Vollkommenheitsanforderung + doppeltes Makelverbot.
Dieser Vers erweitert die Vollkommenheitsanforderungen auf Friedensopfer bei beiden Arten freiwilliger Motivation.
Leviticus 22,22
Hebräisch: עַוֶּרֶת֩ א֨וֹ שָׁב֜וּר אוֹ־חָר֣וּץ אֽוֹ־יַבֶּ֗לֶת א֤וֹ גָרָב֙ א֣וֹ יַלֶּ֔פֶת לֹא־תַקְרִ֥יבוּ אֵ֖לֶּה לַיהוָ֑ה וְאִשֶּׁ֗ה לֹא־תִתְּנ֥וּ מֵהֶ֛ם עַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Ein blindes oder verletztes oder verstümmeltes Tier, oder eines, das Geschwüre oder Krätze oder Flechten hat, diese sollt ihr dem Ewigen nicht darbringen, und ihr sollt dem Ewigen kein Feueropfer davon auf den Altar geben.

Kommentar: עורת או שבור או־חרוץ או־יבלת או גרב או ילפת לא־תקריבו אלה ליהוה ואשה לא־תתנו מהם על־המזבח ליהוה listet spezifische Tiermängel auf. Die sechs Makel zeigen verschiedene Kategorien:
עורת (blindes) zeigt Blindheit entsprechend 21,18. או שבור (oder verletztes) zeigt Knochenbrüche. או־חרוץ (oder verstümmeltes) zeigt Verstümmelung. או־יבלת (oder eines mit Geschwüren) zeigt Hautgeschwüre.
או גרב או ילפת (oder Krätze oder Flechten) entsprechen 21,20 und zeigen Hautkrankheiten.
לא־תקריבו אלה ליהוה (diese sollt ihr dem Ewigen nicht darbringen) zeigt absolutes Darbringungsverbot. ואשה לא־תתנו מהם על־המזבח ליהוה (und ihr sollt dem Ewigen kein Feueropfer davon auf den Altar geben) - אשה (Feueropfer) zeigt die Altarverbrennung. על־המזבח (auf den Altar) betont den heiligen Ort.
Die sechs Makel entsprechen teilweise den Priestermängeln aus 21,18-20. אלה fasst alle zusammen. ואשה לא־תתנו verbietet zusätzlich die Altarverbrennung.
Die LXX spezifiziert die Opfergebrechen: עורת (avveret - "blind") als τυφλόν, שבור (shavur - "gebrochen") als συντετριμμένον, חרוץ (charutz - "geschlitzt") als γλωσσότμητον (zungenverstümmelt), יבלת (yabbelet - "Warze") als μυρμηκιῶντα (warzig), גרב (garav - "Krätze") als ψωραγριῶντα (krätzebehaftet), und ילפת (yallefet - "Flechte") als λειχῆνας ἔχοντα (flechtig).
Die Satzstruktur zeigt spezifische Tiermängel: sechs Makel-Kategorien + Darbringungsverbot + zusätzliches Altaropferverbot.
Dieser Vers spezifiziert sechs konkrete Tiermängel, die sowohl Darbringung als auch Altarverbrennung ausschließen.
Leviticus 22,23
Hebräisch: וְשׁ֥וֹר וָשֶׂ֖ה שָׂר֣וּעַ וְקָל֑וּט נְדָבָה֙ תַּעֲשֶׂ֣ה אֹתוֹ֔ וּלְנֵ֖דֶר לֹ֥א יֵרָצֶֽה׃
Deutsch: Und ein Rind oder ein Schaf, das zu lange oder zu kurz geratene Glieder hat, magst du als freiwillige Gabe opfern; aber für ein Gelübde wird es nicht wohlgefällig angenommen werden.

Kommentar: ושור ושה שרוע וקלוט נדבה תעשה אתו ולנדר לא ירצה zeigt eine Ausnahme für bestimmte Proportionsfehler. ושור ושה שרוע וקלוט (und ein Rind oder ein Schaf, das zu lange oder zu kurz geratene Glieder hat) zeigt zwei Tierarten mit zwei Proportionsfehlern:
· שרוע (zu lange Glieder) entspricht 21,18
· קלוט (zu kurz geratene Glieder) zeigt das Gegenteil
נדבה תעשה אתו (magst du als freiwillige Gabe opfern) - נדבה (freiwillige Gabe) entspricht V. 21. תעשה אתו (magst du damit machen) im Qal-Imperfekt zeigt Erlaubnis.
ולנדר לא ירצה (aber für ein Gelübde wird es nicht wohlgefällig angenommen werden) - לנדר (für ein Gelübde) entspricht V. 21. לא ירצה (wird nicht wohlgefällig sein) im Nifal-Imperfekt zeigt Verweigerung der Annahme.
שרוע וקלוט als mildere Proportionsfehler. נדבה vs. נדר zeigt unterschiedliche Anforderungen: freiwillige Gaben weniger streng als Gelübdeopfer.
Die LXX übersetzt שרוע (sarua' - "zu lang") als ὠτότμητον (ohrverstümmelt) und קלוט (qalut - "zu kurz") als κολοβόκερκον (schwanzverstümmelt). נדבה (nedava) wird als σφάγια (Schlachtopfer) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt Proportionsfehler-Ausnahme: zwei Tierarten + zwei Proportionsfehler + Freiwilligenopfer-Erlaubnis + Gelübdeopfer-Verbot.
Dieser Vers erlaubt Tiere mit Proportionsfehlern für freiwillige Gaben, aber nicht für Gelübdeopfer.
Leviticus 22,24
Hebräisch: וּמָע֤וּךְ וְכָתוּת֙ וְנָת֣וּק וְכָר֔וּת לֹ֥א תַקְרִ֖יבוּ לַֽיהוָ֑ה וּֽבְאַרְצְכֶ֖ם לֹ֥א תַעֲשֽׂוּ׃
Deutsch: Und ein Tier, dem die Hoden zerquetscht oder zerstoßen oder ausgerissen oder ausgeschnitten sind, sollt ihr dem Ewigen nicht darbringen, und in eurem Land sollt ihr ebenso nicht tun.

Kommentar: ומעוך וכתות ונתוק וכרות לא תקריבו ליהוה ובארצכם לא תעשו verbietet kastrierte Tiere. Die vier Begriffe zeigen verschiedene Kastrationsarten:
· מעוך (zerquetscht) zeigt Hodenquetschung
· כתות (zerstoßen) zeigt Hodenzerstoßung
· נתוק (ausgerissen) zeigt Hodenausreißung
· כרות (ausgeschnitten) zeigt Hodenschneidung
לא תקריבו ליהוה (sollt ihr dem Ewigen nicht darbringen) zeigt absolutes Opferverbot für kastrierte Tiere.
ובארצכם לא תעשו (und in eurem Land sollt ihr ebenso nicht tun) - בארצכם (in eurem Land) zeigt israelitisches Territorium. לא תעשו (sollt ihr nicht tun) im Qal-Imperfekt verbietet die Kastration selbst.
Die vier Kastrationsarten zeigen umfassende Erfassung aller Methoden. לא תקריבו verbietet Opferung kastrierter Tiere. ובארצכם לא תעשו verbietet zusätzlich die Kastration im Land Israel.
Die LXX interpretiert die Kastrationsbegriffe: מעוך (ma'uch - "zerdrückt") als θλαδίαν (zerquetscht), כתות (kathut - "zerstoßen") als ἐκτεθλιμμένον (zerdrückt), נתוק (natuq - "abgerissen") als ἐκτομίαν (verstümmelt), und כרות (karut - "verschnitten") als ἀπεσπασμένον (abgerissen).
Die Satzstruktur zeigt Kastrationsverbote: vier Kastrationsarten + Opferverbot + Kastrationsverbot im Land.
Dieser Vers verbietet sowohl die Opferung kastrierter Tiere als auch die Kastration selbst im Land Israel.
Leviticus 22,25
Hebräisch: וּמִיַּ֣ד בֶּן־נֵכָ֗ר לֹ֥א תַקְרִ֛יבוּ אֶת־לֶ֥חֶם אֱלֹהֵיכֶ֖ם מִכָּל־אֵ֑לֶּה כִּ֣י מָשְׁחָתָ֤ם בָּהֶם֙ מ֣וּם בָּ֔ם לֹ֥א יֵרָצ֖וּ לָכֶֽם׃
Deutsch: Auch aus der Hand eines Ausländers sollt ihr keins von allen diesen als Speise eures Gottes darbringen; denn ihre Verderbnis ist an ihnen, ein Makel ist an ihnen; sie werden nicht wohlgefällig für euch angenommen werden.

Kommentar: ומיד בן־נכר לא תקריבו את־לחם אלהיכם מכל־אלה כי משחתתם בהם מום בם לא ירצו לכם verbietet den Ankauf fehlerhafter Opfertiere von Ausländern. ומיד בן־נכר (auch aus der Hand eines Ausländers) - מיד (aus der Hand) zeigt Erwerb. בן־נכר (Sohn der Fremde/Ausländer) zeigt Nicht-Israeliten außerhalb des Landes.
לא תקריבו את־לחם אלהיכם מכל־אלה (sollt ihr keins von allen diesen als Speise eures Gottes darbringen) - את־לחם אלהיכם (die Speise eures Gottes) entspricht den früheren Opferbezeichnungen. מכל־אלה (von all diesen) bezieht sich auf die fehlerhaften Tiere aus V. 22-24.
כי משחתתם בהם מום בם (denn ihre Verderbnis ist an ihnen, ein Makel ist an ihnen) - משחתתם (ihre Verderbnis) von שחת (verderben) zeigt Verfall. מום בם (ein Makel an ihnen) wiederholt die Makel-Terminologie.
לא ירצו לכם (sie werden nicht wohlgefällig für euch angenommen werden) im Nifal-Imperfekt zeigt göttliche Verweigerung.
מיד בן־נכר zeigt, dass auch ausländische Anbieter die Standards nicht umgehen dürfen. משחתתם בהם מום בם zeigt doppelte Disqualifikation durch Verderb und Makel.
Die LXX übersetzt משחתם (mashchatam - "ihre Verderbtheit") als φθάρματα (Verderbnisse) und בן־נכר (ben-nechar - "Sohn des Fremden") als ἀλλογενοῦς (Fremdstämmigen).
Die Satzstruktur zeigt Ausländer-Ankaufsverbot: Ausländer-Erwerb + Gottesspeise-Darbringungsverbot + doppelte Disqualifikation + Wohlgefallens-Verweigerung.
Dieser Vers schließt auch den Ankauf fehlerhafter Opfertiere von Ausländern aus, da diese die gleichen Qualitätsstandards nicht erfüllen.
Leviticus 22,26
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als erneute Offenbarungseinleitung. Diese leitet den Abschnitt über das Mindestalter von Opfertieren und weitere zeitliche Bestimmungen ein.
Leviticus 22,27
Hebräisch: שׁ֣וֹר אוֹ־כֶ֤שֶׂב אוֹ־עֵז֙ כִּ֣י יִוָּלֵ֔ד וְהָיָ֛ה שִׁבְעַ֥ת יָמִ֖ים תַּ֣חַת אִמֹּ֑ו וּמִיּ֤וֹם הַשְּׁמִינִי֙ וָהָ֔לְאָה יֵרָצֶ֕ה לְקָרְבַּ֥ן אִשֶּׁ֖ה לַיהוָֽה׃
Deutsch: Wenn ein Rind oder ein Schaf oder eine Ziege geboren wird, so soll es sieben Tage bei seiner Mutter bleiben; und vom achten Tag an und weiterhin wird es wohlgefällig sein zur Opfergabe eines Feueropfers für den Ewigen.

Kommentar: שור או־כשב או־עז כי יולד והיה שבעת ימים תחת אמו ומיום השמיני והלאה ירצה לקרבן אשה ליהוה regelt das Mindestalter für Opfertiere. שור או־כשב או־עז כי יולד (wenn ein Rind oder ein Schaf oder eine Ziege geboren wird) zeigt die drei Grundopfertiere bei der Geburt.
והיה שבעת ימים תחת אמו (so soll es sieben Tage bei seiner Mutter bleiben) - שבעת ימים (sieben Tage) als Mindestzeit. תחת אמו (unter seiner Mutter) zeigt die Säugezeit.
ומיום השמיני והלאה ירצה לקרבן אשה ליהוה (und vom achten Tag an und weiterhin wird es wohlgefällig sein zur Opfergabe eines Feueropfers für den Ewigen) - מיום השמיני והלאה (vom achten Tag an und weiterhin) zeigt Mindestalter. ירצה (wird es wohlgefällig sein) im Nifal-Imperfekt zeigt göttliche Annahme. לקרבן אשה (zur Opfergabe eines Feueropfers) spezifiziert Aufsteigeopfer.
שבעת ימים תחת אמו entspricht menschlichen Reinheitsvorschriften (Lev 12,2-3). יום השמיני als Übergangstag entspricht der Beschneidung. Das Tier muss lebensfähig und von der Mutter unabhängig sein.
Die LXX übersetzt כי יולד mit ὅταν τεχθῇ (wann immer geboren wird), שבעת ימים mit ἑπτὰ ἡμέρας (sieben Tage), תחת אמו mit ὑπὸ τὴν μητέρα αὐτοῦ (unter seiner Mutter), יום השמיני mit ἡμέρᾳ ὀγδόῃ (am achten Tag) und ירצה mit δεχθήσεται (wird angenommen werden).
Die Satzstruktur zeigt Mindestalter-Regelung: drei Opfertiere + Geburt + siebentägige Säugezeit + achter Tag als Mindestalter + Wohlgefallen für Feueropfer.
Dieser Vers etabliert acht Tage als Mindestalter für Opfertiere nach siebentägiger Säugezeit bei der Mutter.
Leviticus 22,28
Hebräisch: וְשׁ֖וֹר אוֹ־שֶׂ֑ה אֹתוֹ֣ וְאֶת־בְּנֹ֔ו לֹ֥א תִשְׁחֲט֖וּ בְּי֥וֹם אֶחָֽד׃
Deutsch: Und ein Rind oder ein Schaf - es selbst und sein Junges sollt ihr nicht an einem Tag schlachten.

Kommentar: ושור או־שה אתו ואת־בנו לא תשחטו ביום אחד verbietet gleichzeitige Schlachtung von Mutter und Jungtier. ושור או־שה (und ein Rind oder ein Schaf) zeigt zwei der drei Opfertiere. אתו ואת־בנו (es selbst und sein Junges) zeigt Mutter und Nachkommen.
לא תשחטו ביום אחד (sollt ihr nicht an einem Tag schlachten) - לא תשחטו (sollt ihr nicht schlachten) im Qal-Imperfekt. ביום אחד (an einem Tag) zeigt zeitliche Beschränkung.
אתו ואת־בנו erfasst sowohl männliche als auch weibliche Jungtiere. ביום אחד verbietet gleichzeitige, nicht aufeinanderfolgende Schlachtung. Dies entspricht dem Gebot der Tierethik und Barmherzigkeit.
Die LXX übersetzt ושור או־שה mit καὶ μόσχον ἢ πρόβατον (und Kalb oder Schaf), αὐτὸ καὶ τὰ παιδία αὐτοῦ (es und seine Kinder), תשחטו mit σφάξετε (werdet ihr schlachten) und ביום אחד mit ἐν ἡμέρᾳ μιᾷ (an einem Tag).
Die Satzstruktur zeigt Mutter-Kind-Schlachtungsverbot: zwei Tierarten + Mutter und Jungtier + Schlachtungsverbot am selben Tag.
Dieser Vers verbietet aus Barmherzigkeitsgründen die Schlachtung von Mutter und Jungtier am selben Tag.
Leviticus 22,29
Hebräisch: וְכִֽי־תִזְבְּח֥וּ זֶֽבַח־תּוֹדָ֖ה לַיהוָ֑ה לִֽרְצֹנְכֶ֖ם תִּזְבָּֽחוּ׃
Deutsch: Und wenn ihr dem Ewigen ein Dankopfer opfert, sollt ihr es zu eurem Wohlgefallen opfern.

Kommentar: וכי־תזבחו זבח־תודה ליהוה לרצנכם תזבחו führt das Dankopfer ein. וכי־תזבחו זבח־תודה ליהוה (und wenn ihr dem Ewigen ein Dankopfer opfert) - זבח־תודה (Dankopfer) als spezifische Opferart aus der שלמים-Familie. תודה (Dank) zeigt den Opferzweck.
לרצנכם תזבחו (sollt ihr es zu eurem Wohlgefallen opfern) entspricht 19,5 und zeigt ordnungsgemäße Opferung als Voraussetzung für göttliches Wohlgefallen.
זבח־תודה als Dankopfer für empfangene Wohltaten. לרצנכם zeigt, dass auch beim Dankopfer die rechte Gesinnung entscheidend ist.
Die LXX übersetzt זבח־תודה (zevach-toda - "Dankopfer") als θυσίαν εὐχὴν χαρμοσύνης (Opfer des Gelübdes der Freude), was eine interpretative Expansion darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Dankopfer-Einführung: Dankopfer-Darbringung + Wohlgefallen als Ziel + ordnungsgemäße Opferung.
Dieser Vers führt das Dankopfer als Sonderform mit der Betonung ordnungsgemäßer Opferung ein.
Leviticus 22,30
Hebräisch: בַּיּ֤וֹם הַהוּא֙ יֵאָכֵ֔ל לֹֽא־תוֹתִ֥ירוּ מִמֶּ֖נּוּ עַד־בֹּ֑קֶר אֲנִ֖י יְהוָֽה׃
Deutsch: An demselben Tag soll es gegessen werden; ihr sollt nichts davon übrig lassen bis zum Morgen. Ich bin der Ewige.

Kommentar: ביום ההוא יאכל לא־תותירו ממנו עד־בקר אני יהוה zeigt die Zeitbegrenzung für Dankopfer. ביום ההוא יאכל (an demselben Tag soll es gegessen werden) - ביום ההוא (an demselben Tag) zeigt den Opfertag. יאכל (soll es gegessen werden) im Nifal-Imperfekt zeigt Verzehrgebot.
לא־תותירו ממנו עד־בקר (ihr sollt nichts davon übrig lassen bis zum Morgen) - לא־תותירו (sollt ihr nicht übrig lassen) im Hifil-Imperfekt, das Hifil zeigt kausatives Übriglassen. עד־בקר (bis zum Morgen) zeigt die Zeitgrenze.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als Autoritätsformel.
ביום ההוא zeigt strengere Zeitbegrenzung als bei שלמים (19,5-8). לא־תותירו עד־בקר verhindert פגול. Dankopfer haben die strengste Zeitbegrenzung aller Opfer.
Die LXX übersetzt ביום ההוא mit ἐν αὐτῇ τῇ ἡμέρᾳ ἐκείνῃ (an eben jenem Tag), יאכל mit βρωθήσεται (wird gegessen werden), תותירו mit καταλείψετε (werdet ihr zurücklassen) und עד־בקר mit εἰς πρωί (bis zum Morgen).
Die Satzstruktur zeigt Dankopfer-Zeitbegrenzung: Tagesdatum-Verzehr + Übriglass-Verbot bis zum Morgen + göttliche Autorität.
Dieser Vers etabliert die strengste Zeitbegrenzung für Dankopfer: Verzehr nur am Opfertag ohne Reste bis zum Morgen.
Leviticus 22,31
Hebräisch: וּשְׁמַרְתֶּם֙ מִצְוֹתַ֔י וַעֲשִׂיתֶ֖ם אֹתָ֑ם אֲנִ֖י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und ihr sollt meine Gebote beachten und sie tun. Ich bin der Ewige.

Kommentar: ושמרתם מצותי ועשיתם אתם אני יהוה zeigt die zusammenfassende Gehorsamsforderung. ושמרתם מצותי (und ihr sollt meine Gebote beachten) - ושמרתם (und ihr sollt beachten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. מצותי (meine Gebote) zeigt göttliche Anweisungen.
ועשיתם אתם (und sie tun) - ועשיתם (und ihr sollt tun) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt aktive Ausführung. אתם (sie) mit Objektsuffix bezieht sich auf die Gebote.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als Autoritätsformel.
שמרתם und עשיתם zeigen die beiden Aspekte des Gehorsams: Beachtung und Ausführung. מצותי als umfassende Bezeichnung aller göttlichen Gebote entspricht 19,37.
Die LXX übersetzt ושמרתם mit φυλάξασθε (bewahrt), מצותי mit τὰς ἐντολάς μου (meine Gebote), ועשיתם mit ποιήσετε (werdet ihr tun) und אתם mit αὐτάς (sie).
Die Satzstruktur zeigt Gehorsamszusammenfassung: Gebotsbeachtung + Gebotsausführung + göttliche Autorität.
Dieser Vers fasst alle vorhergehenden Vorschriften in einer umfassenden Gehorsamsforderung zusammen.
Leviticus 22,32
Hebräisch: וְלֹ֤א תְחַלְּלוּ֙ אֶת־שֵׁ֣ם קָדְשִׁ֔י וְנִ֨קְדַּשְׁתִּ֔י בְּת֖וֹךְ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל אֲנִ֥י יְהוָ֖ה מְקַדִּשְׁכֶֽם׃
Deutsch: Und ihr sollt meinen heiligen Namen nicht entweihen, damit ich in der Mitte der Kinder Israels geheiligt werde. Ich bin der Ewige, der euch heiligt.

Kommentar: ולא תחללו את־שם קדשי ונקדשתי בתוך בני ישראל אני יהוה מקדשכם zeigt das zentrale Anliegen der Heiligkeitsgesetze. ולא תחללו את־שם קדשי (und ihr sollt meinen heiligen Namen nicht entweihen) entspricht V. 2 - לא תחללו (sollt ihr nicht entweihen) im Piel-Imperfekt, das Piel zeigt intensive Entweihung. את־שם קדשי (meinen heiligen Namen) zeigt göttliche Reputation.
ונקדשתי בתוך בני ישראל (damit ich in der Mitte der Kinder Israels geheiligt werde) - ונקדשתי (und ich werde geheiligt) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt göttliche Heiligung als Ziel. בתוך בני ישראל (in der Mitte der Kinder Israels) zeigt den Ort der Heiligung.
אני יהוה מקדשכם (ich bin der Ewige, der euch heiligt) - מקדשכם (der euch heiligt) im Piel-Partizip entspricht 20,8 und zeigt JHWH als Heiligungsagens.
לא תחללו את־שם קדשי vs. ונקדשתי zeigt den Gegensatz zwischen Entweihung und Heiligung. בתוך בני ישראל zeigt Israel als Ort der Gottesheiligung. מקדשכם zeigt JHWH als Urheber menschlicher Heiligung.
Die LXX fügt die wichtige theologische Aussage hinzu: καὶ ἁγιασθήσομαι ἐν μέσῳ τῶν υἱῶν Ἰσραήλ (und ich werde geheiligt werden inmitten der Söhne Israels), was das hebräische ונקדשתי verstärkt.
Die Satzstruktur zeigt Heiligungsziel: Gottesnamens-Entweihungsverbot + göttliche Heiligung in Israel + göttliche Heiligungsautorität.
Dieser Vers zeigt das zentrale Anliegen: Vermeidung der Gottesnamenschändung und Förderung der Gottesheiligung in Israel.
Leviticus 22,33
Hebräisch: הַמּוֹצִ֤יא אֶתְכֶם֙ מֵאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם לִהְי֥וֹת לָכֶ֖ם לֵאלֹהִ֑ים אֲנִ֖י יְהוָֽה׃
Deutsch: der euch aus dem Land Ägypten herausgeführt hat, um euer Gott zu sein. Ich bin der Ewige.

Kommentar: המוציא אתכם מארץ מצרים להיות לכם לאלהים אני יהוה begründet die Heiligkeitsverpflichtung durch den Exodus. המוציא אתכם מארץ מצרים (der euch aus dem Land Ägypten herausgeführt hat) - המוציא (der herausführt) im Hifil-Partizip, das Hifil zeigt kausatives Herausführen. Dies ist die klassische Exodus-Formel.
להיות לכם לאלהים (um euer Gott zu sein) - להיות (um zu sein) im Qal-Infinitiv-Constructus zeigt den Zweck des Exodus. לכם לאלהים (euer Gott) zeigt die Bundesbeziehung.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als abschließende Selbstbezeichnung.
המוציא אתכם מארץ מצרים als klassische Bundesgrundlage entspricht Ex 20,2. להיות לכם לאלהים zeigt den Exodus-Zweck: Gottesbeziehung. אני יהוה als finale Bekräftigung der Identität des Bundesgottes.
Die LXX übersetzt המוציא mit ὁ ἐξαγαγών (der herausgeführt hat), מארץ מצרים mit ἐκ γῆς Αἰγύπτου (aus dem Land Ägypten), להיות לכם לאלהים mit εἶναι ὑμῶν θεός (euer Gott zu sein) und אני יהוה mit ἐγὼ κύριος (ich bin der Herr).
Die Satzstruktur zeigt Exodus-Begründung: Exodus-Herausführung + Gottesbeziehungs-Zweck + göttliche Selbstbezeichnung.
Dieser Schlussvers begründet alle Heiligkeitsgesetze durch den Exodus als Grundlage der Bundesbeziehung.
Kapitel 22 regelt drei zentrale Bereiche der Heiligkeit: priesterliche Reinheit beim Umgang mit heiligen Gaben, Zugangsrechte zu heiligen Speisen und Qualitätsanforderungen an Opfertiere.
1) Priesterliche Reinheit (V. 1-9): נזר-Absonderung der Priester von heiligen Gaben zur Vermeidung der Gottesnamenschändung. Systematische Auflistung der Unreinheitsarten (Aussatz, Fluss, Leichenberührung, Samenerguss, Tierberührung, menschliche Unreinheitsübertragung) mit כרת-Strafe für unreine Annäherung. Wasserbad und Sonnenuntergang als Reinigungsvoraussetzungen. Verbot von Aas und Zerrissenem. Todesstrafe bei Entweihung der göttlichen Anordnungen.
2) Zugangsrechte zu heiligen Speisen (V. 10-16): Grundsätzliches Verbot für alle זר (Unbefugte) einschließlich Beisassen und Tagelöhnern. Erlaubnis für Sklaven als priesterlichen Vollbesitz. Verlust priesterlicher Essrechte durch Heirat mit Nichtpriestern, Wiedererlaubnis für kinderlose Witwen/Geschiedene bei Rückkehr ins Vaterhaus. Wiedergutmachung für versehentlichen Heiligenverzehr mit 20% Zuschlag. Priesterliche Verantwortung zur Volksbelehrung.
3) Opfertierqualität (V. 17-33): Universelle Anwendung auf Israeliten und Fremde bei freiwilligen Opfern. Fehlerfreie männliche Tiere als Grundanforderung für Aufsteigeopfer. Absolute Makelverbote mit systematischer Auflistung (Blindheit, Verletzungen, Verstümmelungen, Geschwüre, Hautkrankheiten). Sonderregelung für Proportionsfehler: erlaubt bei Freiwilligen-, verboten bei Gelübdeopfern. Kastrationsverbot sowohl für Opfer als auch generell im Land. Ausschluss ausländischer Tiere. Mindestalter von acht Tagen nach siebentägiger Säugezeit. Verbot der gleichzeitigen Schlachtung von Mutter und Jungtier. Dankopfer mit strengster Zeitbegrenzung (nur am Opfertag).
4) Theologische Zusammenfassung (V. 31-33): Umfassende Gehorsamsforderung. Zentrale Zielsetzung: Vermeidung der Gottesnamenschändung und Förderung der Gottesheiligung in Israel. Exodus als Begründung aller Heiligkeitsgesetze.
Theologische Bedeutung: Das Kapitel zeigt Heiligkeit als ganzheitliches System von priesterlicher Reinheit, korrektem Zugang zu heiligen Gaben und vollkommenen Opfern. Die Qualitätsanforderungen spiegeln göttliche Vollkommenheit wider. Die Zeitbestimmungen zeigen verschiedene Heiligkeitsgrade bei Opfern.
Besonderheiten: Die Abstufung der Reinheitsanforderungen für verschiedene Personengruppen. Die Parallelität zwischen Priester- und Tierqualifikationen (beide müssen תמים sein). Die Integration von Barmherzigkeit (Mutter-Kind-Schlachtungsverbot, Säugezeit) in die Opfergesetze. Die universelle Gültigkeit auch für גר zeigt Inklusion ansässiger Fremder. Das Kapitel schließt mit der Gottesheiligung als Ziel aller Bestimmungen.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 22 zeigt in der LXX eine systematische Präzisierung der priesterlichen Reinheitsvorschriften und Opferbestimmungen. Die griechischen Übersetzer verwendeten spezifische medizinische und veterinärmedizinische Terminologie für körperliche Gebrechen bei Menschen und Tieren. Besonders bemerkenswert ist die theologische Verstärkung in Vers 32, wo die göttliche Heiligung betont wird. Die LXX macht komplexe hebräische Begriffe durch etablierte griechische Fachterminologie zugänglicher, während sie die rituellen und ethischen Kernanforderungen beibehält.
Leviticus 23,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als Offenbarungseinleitung für das Festkalenderkapitel. וידבר (und er redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv - das Piel zeigt intensives, autoritatives göttliches Sprechen. לאמר (sagend) als Infinitiv-Constructus von אמר leitet die umfassenden Festvorschriften ein.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (er sprach) und לאמר mit λέγων (sagend).
Die Satzstruktur zeigt Offenbarungseinleitung: göttliches autoritatives Sprechen + Empfängeridentifikation + Redeeinleitung.
Dieser Vers leitet das zentrale Kapitel über den israelitischen Festkalender ein.
Leviticus 23,2
Hebräisch: דַּבֵּ֞ר אֶל־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ וְאָמַרְתָּ֣ אֲלֵהֶ֔ם מוֹעֲדֵ֣י יְהוָ֔ה אֲשֶׁר־תִּקְרְא֥וּ אֹתָ֖ם מִקְרָאֵ֣י קֹ֑דֶשׁ אֵ֥לֶּה הֵ֖ם מוֹעֲדָֽי׃
Deutsch: Rede zu den Kindern Israels und sage ihnen: Die Feste des Ewigen, die ihr als heilige Versammlungen ausrufen sollt, meine Feste sind diese:

Kommentar: דבר אל־בני ישראל ואמרת אלהם מועדי יהוה אשר־תקראו אתם מקראי קדש אלה הם מועדי etabliert die göttlichen Feste als zentrale Institution. דבר אל־בני ישראל ואמרת אלהם (rede zu den Kindern Israels und sage ihnen) zeigt die Adressierung des ganzen Volkes.
מועדי יהוה (die Feste des Ewigen) - מועדים (Feste) von יעד (bestimmen/verabreden) zeigt festgesetzte Zeiten. יהוה zeigt göttlichen Besitz der Feste.
אשר־תקראו אתם מקראי קדש (die ihr als heilige Versammlungen ausrufen sollt) - תקראו (sollt ihr ausrufen) im Qal-Imperfekt von קרא zeigt Proklamationspflicht. מקראי קדש (heilige Versammlungen) zeigt den Charakter der Feste.
אלה הם מועדי (meine Feste sind diese) - אלה (diese) zeigt auf die folgende Auflistung. מועדי (meine Feste) mit göttlichem Suffix betont erneut den göttlichen Besitz.
מועדי יהוה vs. מועדי zeigt doppelte Besitzbetonung. תקראו zeigt menschliche Proklamationspflicht. מקראי קדש zeigt heiligen Versammlungscharakter.
Die LXX übersetzt מועדי (mo'adei - "Festzeiten") als ἑορταί (Feste) und מקראי קדש (miqra'ei qodesh - "heilige Versammlungen") als κλητὰς ἁγίας (heilige Berufungen).
Die Satzstruktur zeigt Fest-Grundlegung: Volks-Adressierung + göttliche Fest-Bezeichnung + Proklamationspflicht + heiliger Versammlungscharakter + göttliche Besitzbetonung.
Dieser Vers etabliert die מועדים als göttlich bestimmte, vom Volk auszurufende heilige Versammlungen.
Leviticus 23,3
Hebräisch: שֵׁ֣שֶׁת יָמִים֮ תֵּעָשֶׂ֣ה מְלָאכָה֒ וּבַיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִ֗י שַׁבַּ֤ת שַׁבָּתוֹן֙ מִקְרָא־קֹ֔דֶשׁ כָּל־מְלָאכָ֖ה לֹ֣א תַעֲשׂ֑וּ שַׁבָּ֥ת הִוא֙ לַֽיהוָ֔ה בְּכֹ֖ל מֽוֹשְׁבֹתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Sechs Tage soll Arbeit getan werden, aber am siebten Tag ist ein Schabbat der Ruhe, eine heilige Versammlung; keinerlei Arbeit sollt ihr tun; es ist ein Schabbat für den Ewigen in allen euren Wohnsitzen.

Kommentar: ששת ימים תעשה מלאכה וביום השביעי שבת שבתון מקרא־קדש כל־מלאכה לא תעשו שבת הוא ליהוה בכל מושבתיכם stellt den wöchentlichen Schabbat an die Spitze der Feste. ששת ימים תעשה מלאכה (sechs Tage soll Arbeit getan werden) - ששת ימים (sechs Tage) entspricht Ex 20,9. תעשה מלאכה (soll Arbeit getan werden) im Nifal-Imperfekt zeigt erlaubte Werktätigkeit.
וביום השביעי שבת שבתון מקרא־קדש (aber am siebten Tag ist ein Schabbat der Ruhe, eine heilige Versammlung) - שבת שבתון als verstärkte Formulierung zeigt absolute Ruhe. מקרא־קדש entspricht V. 2 und zeigt den Versammlungscharakter.
כל־מלאכה לא תעשו (keinerlei Arbeit sollt ihr tun) - כל־מלאכה (jede Arbeit) zeigt universelles Arbeitsverbot. שבת הוא ליהוה בכל מושבתיכם (es ist ein Schabbat für den Ewigen in allen euren Wohnsitzen) - ליהוה zeigt göttlichen Bezug. בכל מושבתיכם (in allen euren Wohnsitzen) zeigt universelle örtliche Gültigkeit.
שבת שבתון als Superlativ-Formulierung zeigt höchste Ruheintensität. מקרא־קדש verbindet den Schabbat mit den מועדים. בכל מושבתיכם zeigt dezentrale Feier im Gegensatz zu zentralen Tempelfesten.
Die LXX übersetzt שבת שבתון (shabbat shabbaton - "Sabbat der Sabbate") als σάββατα ἀνάπαυσις (Sabbate der Ruhe).
Die Satzstruktur zeigt Schabbat-Grundlegung: sechstägige Arbeitserlaubnis + siebentägige שבת שבתון-Ruhe + heiliger Versammlungscharakter + universelles Arbeitsverbot + göttlicher Bezug + universelle örtliche Gültigkeit.
Dieser Vers stellt den wöchentlichen Schabbat als Grundlage aller מועדים dar und verbindet ihn mit dem heiligen Versammlungscharakter.
Leviticus 23,4
Hebräisch: אֵ֚לֶּה מוֹעֲדֵ֣י יְהוָ֔ה מִקְרָאֵ֖י קֹ֑דֶשׁ אֲשֶׁר־תִּקְרְא֥וּ אֹתָ֖ם בְּמוֹעֲדָֽם׃
Deutsch: Dies sind die Feste des Ewigen, heilige Versammlungen, die ihr ausrufen sollt zu ihrer bestimmten Zeit:

Kommentar: אלה מועדי יהוה מקראי קדש אשר־תקראו אתם במועדם leitet die jährlichen Feste ein. אלה מועדי יהוה מקראי קדש (dies sind die Feste des Ewigen, heilige Versammlungen) wiederholt V. 2 und zeigt den Übergang vom wöchentlichen Schabbat zu den jährlichen Festen.
אשר־תקראו אתם במועדם (die ihr ausrufen sollt zu ihrer bestimmten Zeit) - תקראו (sollt ihr ausrufen) entspricht V. 2. במועדם (zu ihrer bestimmten Zeit) - מועדם (ihre bestimmte Zeit) betont die zeitliche Festlegung.
אלה zeigt auf die folgenden Feste. מועדי יהוה מקראי קדש als doppelte Charakterisierung. במועדם zeigt göttlich festgesetzte Zeiten im Unterschied zum wöchentlichen Schabbat.
Die LXX übersetzt אלה mit αὗταί εἰσιν (diese sind), מועדי יהוה mit ἑορταὶ κυρίου (Feste des Herrn), מקראי קדש mit κλητὰι ἅγιαι (heilige Berufungen) und במועדם mit ἐν τοῖς καιροῖς αὐτῶν (zu ihren Zeiten).
Die Satzstruktur zeigt jährliche Fest-Einleitung: demonstrative Bezeichnung + göttliche Fest-Charakterisierung + heiliger Versammlungscharakter + Proklamationspflicht + zeitliche Festlegung.
Dieser Vers leitet die spezifischen jährlichen Feste mit ihrer göttlich festgesetzten Zeitordnung ein.
Leviticus 23,5
Hebräisch: בַּחֹ֣דֶשׁ הָרִאשׁ֗וֹן בְּאַרְבָּעָ֥ה עָשָׂ֛ר לַחֹ֖דֶשׁ בֵּ֣ין הָעַרְבָּ֑יִם פֶּ֖סַח לַיהוָֽה׃
Deutsch: Im ersten Monat, am 14. des Monats, zwischen den beiden Abenden, ist Pesach für den Ewigen.

Kommentar: בחדש הראשון בארבעה עשר לחדש בין הערבים פסח ליהוה etabliert das erste jährliche Fest. בחדש הראשון בארבעה עשר לחדש (im ersten Monat, am 14. des Monats) - חדש הראשון (erster Monat) entspricht Nissan/Abib. ארבעה עשר לחדש (14. des Monats) zeigt das genaue Datum.
בין הערבים (zwischen den beiden Abenden) zeigt die Tageszeit - traditionell zwischen Mittag und Sonnenuntergang oder zwischen Sonnenuntergang und völliger Dunkelheit.
פסח ליהוה (Pesach für den Ewigen) - פסח (Pesach) von פסח (vorübergehen/verschonen) entspricht Ex 12. ליהוה (für den Ewigen) zeigt göttlichen Bezug.
חדש הראשון zeigt Frühjahrsanfang des religiösen Kalenders. ארבעה עשר als Vollmondzeit. בין הערבים zeigt präzise Zeitangabe. פסח ליהוה verbindet das Fest mit dem Exodus-Ereignis.
Die LXX übersetzt בין הערבים (bein ha'arbayim - "zwischen den Abenden") als ἀνὰ μέσον τῶν ἑσπερινῶν (zwischen den Abendzeiten).
Die Satzstruktur zeigt Pesach-Festlegung: erster Monat + 14. Tag + Abendzeit + Pesach-Bezeichnung + göttlicher Bezug.
Dieser Vers etabliert Pesach als erstes jährliches Fest mit präziser Zeit- und Datumsangabe.
Leviticus 23,6
Hebräisch: וּבַחֲמִשָּׁ֨ה עָשָׂ֥ר יוֹם֙ לַחֹ֣דֶשׁ הַזֶּ֔ה חַ֥ג הַמַּצּ֖וֹת לַיהוָ֑ה שִׁבְעַ֥ת יָמִ֖ים מַצּ֥וֹת תֹּאכֵֽלוּ׃
Deutsch: Und am 15. Tag dieses Monats ist das Fest der ungesäuerten Brote für den Ewigen; sieben Tage sollt ihr ungesäuertes Brot essen.

Kommentar: ובחמשה עשר יום לחדש הזה חג המצות ליהוה שבעת ימים מצות תאכלו führt das Mazzotfest als Fortsetzung von Pesach ein. ובחמשה עשר יום לחדש הזה (und am 15. Tag dieses Monats) - חמשה עשר (15.) zeigt den Tag nach Pesach. לחדש הזה (dieses Monats) bezieht sich auf den ersten Monat.
חג המצות ליהוה (das Fest der ungesäuerten Brote für den Ewigen) - חג (Fest) zeigt Pilgerfest im Unterschied zu מועד. המצות (der ungesäuerten Brote) von מצה (ungesäuertes Brot). ליהוה entspricht V. 5.
שבעת ימים מצות תאכלו (sieben Tage sollt ihr ungesäuertes Brot essen) - שבעת ימים (sieben Tage) zeigt die Festdauer. מצות תאכלו (ungesäuertes Brot sollt ihr essen) im Qal-Imperfekt zeigt Speisevorschrift.
חמשה עשר direkt nach Pesach zeigt Festkontinuität. חג המצות als eigenständiges Fest mit eigener Charakteristik. שבעת ימים als heilige Siebenzahl.
Die LXX übersetzt חמשה עשר mit πεντεκαιδεκάτῃ (am fünfzehnten), חג המצות mit ἑορτὴ τῶν ἀζύμων (Fest der ungesäuerten Brote), שבעת ימים mit ἑπτὰ ἡμέρας (sieben Tage) und מצות mit ἄζυμα (Ungesäuertes).
Die Satzstruktur zeigt Mazzot-Fest-Etablierung: 15. Tag desselben Monats + Fest-Bezeichnung + göttlicher Bezug + siebentägige Dauer + Speisevorschrift.
Dieser Vers etabliert das Mazzotfest als siebentägiges Fest direkt nach Pesach mit spezifischer Speisevorschrift.
Leviticus 23,7
Hebräisch: בַּיּוֹם֙ הָֽרִאשׁ֔וֹן מִקְרָא־קֹ֖דֶשׁ יִהְיֶ֣ה לָכֶ֑ם כָּל־מְלֶ֥אכֶת עֲבֹדָ֖ה לֹ֥א תַעֲשֽׂוּ׃
Deutsch: Am ersten Tag soll euch eine heilige Versammlung sein; keine Dienstarbeit sollt ihr tun.

Kommentar: ביום הראשון מקרא־קדש יהיה לכם כל־מלאכת עבדה לא תעשו zeigt die Arbeitsruhe am ersten Tag des Mazzotfestes. ביום הראשון (am ersten Tag) bezieht sich auf den 15. des ersten Monats. מקרא־קדש יהיה לכם (soll euch eine heilige Versammlung sein) entspricht V. 2-4 und zeigt den Versammlungscharakter.
כל־מלאכת עבדה לא תעשו (keine Dienstarbeit sollt ihr tun) - כל־מלאכת עבדה (jede Dienstarbeit) zeigt spezifische Arbeitsarten im Unterschied zu כל־מלאכה beim Schabbat. לא תעשו (sollt ihr nicht tun) im Qal-Imperfekt zeigt Arbeitsverbot.
יום הראשון zeigt Festbeginn mit besonderer Heiligkeit. מקרא־קדש verbindet mit der מועדים-Terminologie. מלאכת עבדה als mildere Arbeitsruhe im Vergleich zum Schabbat.
Die LXX übersetzt in Vers 7-8 מלאכת עבדה (melecht avoda - "Dienstarbeit") als ἔργον λατρευτόν (kultische Arbeit), was eine spezifischere religiöse Terminologie darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Mazzot-Festbeginn: erster Tag + heiliger Versammlungscharakter + Dienstarbeitsverbot.
Dieser Vers etabliert den ersten Tag des Mazzotfestes als מקרא־קדש mit eingeschränkter Arbeitsruhe.
Leviticus 23,8
Hebräisch: וְהִקְרַבְתֶּ֥ם אִשֶּׁ֛ה לַיהוָ֖ה שִׁבְעַ֣ת יָמִ֑ים בַּיּ֤וֹם הַשְּׁבִיעִי֙ מִקְרָא־קֹ֔דֶשׁ כָּל־מְלֶ֥אכֶת עֲבֹדָ֖ה לֹ֥א תַעֲשֽׂוּ׃
Deutsch: Und ihr sollt dem Ewigen ein Feueropfer darbringen sieben Tage lang; am siebten Tag ist eine heilige Versammlung, keinerlei Dienstarbeit sollt ihr tun.

Kommentar: והקרבתם אשה ליהוה שבעת ימים ביום השביעי מקרא־קדש כל־מלאכת עבדה לא תעשו zeigt die Opferpflicht und den Festabschluss. והקרבתם אשה ליהוה שבעת ימים (und ihr sollt dem Ewigen ein Feueropfer darbringen sieben Tage lang) - והקרבתם (und ihr sollt darbringen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. אשה (Feueropfer) zeigt tägliche Opfer. שבעת ימים (sieben Tage lang) zeigt die gesamte Festdauer.
ביום השביעי מקרא־קדש (am siebten Tag ist eine heilige Versammlung) zeigt den Festabschluss wie den Festbeginn. כל־מלאכת עבדה לא תעשו entspricht V. 7.
אשה ליהוה שבעת ימים zeigt kontinuierliche Opferpflicht während der gesamten Festwoche. יום השביעי als Festabschluss parallel zum ersten Tag. מקרא־קדש rahmt das Fest.
Die LXX übersetzt והקרבתם אשה mit προσάξετε κάρπωμα (ihr werdet Opfergabe darbringen), שבעת ימים mit ἑπτὰ ἡμέρας (sieben Tage), ביום השביעי mit ἡ ἡμέρα ἡ ἑβδόμη (der siebte Tag) und מקרא־קדש mit κλητὸς ἅγιος (heilige Berufung).
Die Satzstruktur zeigt Mazzot-Festordnung: siebentägige Feueropfer-Darbringung + siebter Tag als heilige Versammlung + Dienstarbeitsverbot.
Dieser Vers zeigt die liturgische Ordnung des Mazzotfestes mit täglichen Opfern und מקרא־קדש am ersten und siebten Tag.
Leviticus 23,9
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als neue Offenbarungseinleitung für das Omergesetz. Diese leitet einen neuen thematischen Abschnitt über die Erstlingsgabe ein, der mit dem Mazzotfest verbunden ist.
Dieser Vers leitet die Vorschriften über die Erstlingsgarbe (עמר) und das Wochenfest ein.
Leviticus 23,10
Hebräisch: דַּבֵּ֞ר אֶל־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ וְאָמַרְתָּ֣ אֲלֵהֶ֔ם כִּֽי־תָבֹ֣אוּ אֶל־הָאָ֗רֶץ אֲשֶׁ֤ר אֲנִי֙ נֹתֵ֣ן לָכֶ֔ם וּקְצַרְתֶּ֖ם אֶת־קְצִירָ֑הּ וַהֲבֵאתֶ֥ם אֶת־עֹ֛מֶר רֵאשִׁ֥ית קְצִירְכֶ֖ם אֶל־הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Rede zu den Kindern Israels und sage ihnen: Wenn ihr in das Land kommt, das ich euch gebe, und ihr seine Ernte erntet, so sollt ihr eine Garbe der Erstlinge eurer Ernte zum Priester bringen.

Kommentar: דבר אל־בני ישראל ואמרת אלהם כי־תבאו אל־הארץ אשר אני נתן לכם וקצרתם את־קצירה והבאתם את־עמר ראשית קצירכם אל־הכהן etabliert das Omergesetz für die Landnahmezeit. דבר אל־בני ישראל ואמרת אלהם entspricht V. 2.
כי־תבאו אל־הארץ אשר אני נתן לכם (wenn ihr in das Land kommt, das ich euch gebe) zeigt den Verheißungslandkontext. וקצרתם את־קצירה (und ihr seine Ernte erntet) - קצרתם (ihr erntet) im Qal-Perfekt. את־קצירה (seine Ernte) zeigt die Landesernte.
והבאתם את־עמר ראשית קצירכם אל־הכהן (so sollt ihr eine Garbe der Erstlinge eurer Ernte zum Priester bringen) - עמר (Garbe) als Maßeinheit. ראשית קצירכם (Erstlinge eurer Ernte) zeigt den ראשית-Charakter. אל־הכהן (zum Priester) zeigt priesterliche Vermittlung.
כי־תבאו אל־הארץ zeigt zukünftige Gültigkeit nach der Landnahme. עמר ראשית verbindet Maßeinheit mit Erstlingsstatus. אל־הכהן zeigt priesterliche Rolle.
Die LXX übersetzt עמר (omer - Garbe) als δράγμα (Bündel/Garbe) und ראשית (reshit - "Erstling") als ἀπαρχή (Erstfrucht).
Die Satzstruktur zeigt Omer-Gesetz-Etablierung: Volks-Adressierung + Landnahme-Kontext + Ernte-Voraussetzung + Erstlingsgarbe-Darbringung + priesterliche Vermittlung.
Dieser Vers etabliert die עמר-Darbringung als Erstlingsgabe der Gerstenernte nach der Landnahme.
Leviticus 23,11
Hebräisch: וְהֵנִ֧יף אֶת־הָעֹ֛מֶר לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה לִֽרְצֹנְכֶ֑ם מִֽמָּחֳרַת֙ הַשַּׁבָּ֔ת יְנִיפֶ֖נּוּ הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Und er soll die Garbe vor dem Ewigen schwingen zum Wohlgefallen für euch; am Tag nach dem Schabbat soll sie der Priester schwingen.

Kommentar: והניף את־העמר לפני יהוה לרצנכם ממחרת השבת יניפנו הכהן zeigt das Schwingopfer-Ritual. והניף את־העמר לפני יהוה (und er soll die Garbe vor dem Ewigen schwingen) - והניף (und er soll schwingen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Hifil zeigt kausatives Schwingen. לפני יהוה (vor dem Ewigen) zeigt liturgische Präsentation.
לרצנכם (zum Wohlgefallen für euch) entspricht den Opferformeln und zeigt göttliche Annahme als Ziel. ממחרת השבת יניפנו הכהן (am Tag nach dem Schabbat soll sie der Priester schwingen) - ממחרת השבת (am Tag nach dem Schabbat) zeigt den zeitlichen Bezug. יניפנו הכהן (soll sie der Priester schwingen) zeigt priesterliche Ausführung.
והניף zeigt das תנופה-Ritual. לרצנכם zeigt stellvertretende Darbringung für das Volk. ממחרת השבת ist interpretativ umstritten: Sabbat innerhalb der Mazzot-Woche oder der erste Tag des Mazzotfestes.
Die LXX interpretiert ממחרת השבת (mimacharat hashabbat - "am Tag nach dem Sabbat") als τῇ ἐπαύριον τῆς πρώτης (am Tag nach dem ersten [Tag]), was eine spezifische kalendarische Interpretation darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Omer-Schwingungsritual: Garben-Schwingung vor JHWH + Wohlgefallen als Ziel + Tag nach dem Sabbat + priesterliche Ausführung.
Dieser Vers etabliert das תנופה-Ritual für die Erstlingsgarbe am Tag nach dem Sabbat.
Leviticus 23,12
Hebräisch: וַעֲשִׂיתֶ֕ם בְּי֥וֹם הֲנִֽיפְכֶ֖ם אֶת־הָעֹ֑מֶר כֶּ֣בֶשׂ תָּמִ֧ים בֶּן־שְׁנָתוֹ֛ לְעֹלָ֖ה לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und ihr sollt an dem Tag, da ihr die Garbe schwingt, ein fehlerfreies einjähriges Lamm als Aufsteigeopfer für den Ewigen opfern.

Kommentar: ועשיתם ביום הניפכם את־העמר כבש תמים בן־שנתו לעלה ליהוה zeigt das begleitende Aufsteigeopfer. ועשיתם ביום הניפכם את־העמר (und ihr sollt an dem Tag, da ihr die Garbe schwingt) - ביום הניפכם (an dem Tag eures Schwingens) verbindet das Opfer zeitlich mit der תנופה.
כבש תמים בן־שנתו לעלה ליהוה (ein fehlerfreies einjähriges Lamm als Aufsteigeopfer für den Ewigen) - כבש (Lamm) zeigt das Opfertier. תמים (fehlerfrei) entspricht den Opfervorschriften. בן־שנתו (einjährig) zeigt das Alter. לעלה (als Aufsteigeopfer) zeigt die Opferart. ליהוה zeigt göttlichen Bezug.
ביום הניפכם verbindet תנופה und עלה-Opfer. כבש תמים בן־שנתו als Standard-Aufsteige Opfertier. לעלה ליהוה als vollständige Hingabe an JHWH.
Die LXX übersetzt ביום הניפכם mit ᾗ ἡμέρᾳ ἂν φέρητε (an dem Tag, an dem ihr bringt), כבש תמים mit ἀμνὸν ἄμωμον (fehlerloses Lamm), בן־שנתו mit ἐνιαύσιον (einjährig) und לעלה mit εἰς ὁλοκάρπωσιν (zu Ganzopfern).
Die Satzstruktur zeigt Omer-Begleitopfer: zeitliche Verbindung mit Garben-Schwingung + fehlerloses einjähriges Lamm + Aufsteigeopfer für JHWH.
Dieser Vers verbindet die Erstlingsgarbe mit einem Aufsteigeopfer am gleichen Tag.
Leviticus 23,13
Hebräisch: וּמִנְחָתוֹ֩ שְׁנֵ֨י עֶשְׂרֹנִ֜ים סֹ֣לֶת בְּלוּלָ֥ה בַשֶּׁ֛מֶן אִשֶּׁ֥ה לַיהוָ֖ה רֵ֣יחַ נִיחֹ֑חַ וְנִסְכֹּ֥ה יַ֖יִן רְבִיעִ֥ת הַהִֽין׃
Deutsch: Und sein Speisopfer: zwei Zehntel Feinmehl, mit Öl vermengt, ein Feueropfer für den Ewigen zum wohlgefälligen Geruch; und sein Trankopfer: ein Viertel Hin Wein.

Kommentar: ומנחתו שני עשרנים סלת בלולה בשמן אשה ליהוה ריח ניחח ונסכה יין רביעת ההין zeigt die begleitenden Opfer zum Aufsteigeopfer. ומנחתו (und sein Speisopfer) bezieht sich auf das Lamm aus V. 12. שני עשרנים סלת בלולה בשמן (zwei Zehntel Feinmehl, mit Öl vermengt) - שני עשרנים (zwei Zehntel) zeigt die doppelte Standardmenge. סלת (Feinmehl) als Grundzutat. בלולה בשמן (mit Öl vermengt) zeigt die Zubereitung.
אשה ליהוה ריח ניחח (ein Feueropfer für den Ewigen zum wohlgefälligen Geruch) - אשה (Feueropfer) zeigt Altarverbrennung. ריח ניחח (wohlgefälliger Geruch) als klassische Opferformel.
ונסכה יין רביעת ההין (und sein Trankopfer: ein Viertel Hin Wein) - נסכה (sein Trankopfer) ergänzt das Opfer. יין (Wein) als Trankopfersubstanz. רביעת ההין (ein Viertel Hin) zeigt die Menge.
שני עשרנים als erhöhte Menge für das besondere Fest. ריח ניחח verbindet mit anderen Opferformeln. רביעת ההין als Standardweinmenge für Lämmer.
Die LXX übersetzt ומנחתו mit θυσία αὐτοῦ (sein Opfer), שני עשרנים mit δύο δέκατα (zwei Zehntel), בלולה בשמן mit ἀναπεποιημένη ἐν ἐλαίῳ (mit Öl bereitet), ריח ניחח mit ὀσμὴν εὐωδίας (Geruch des Wohlgeruchs) und רביעת ההין mit τέταρτον ἱν (Viertel Hin).
Die Satzstruktur zeigt Omer-Begleitopfer: Speisopfer mit doppelter Mehlmenge und Öl + Feueropferformel + wohlgefälliger Geruch + Weintrankopfer.
Dieser Vers vervollständigt das Omer-Opfer mit מנחה und נסך als Begleitopfer zum Aufsteigeopfer.
Leviticus 23,14
Hebräisch: וְלֶחֶם֩ וְקָלִ֨י וְכַרְמֶ֜ל לֹ֣א תֹֽאכְל֗וּ עַד־עֶ֨צֶם֙ הַיּ֣וֹם הַזֶּ֔ה עַ֚ד הֲבִ֣יאֲכֶ֔ם אֶת־קָרְבַּ֖ן אֱלֹהֵיכֶ֑ם חֻקַּ֤ת עוֹלָם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם בְּכֹ֖ל מֽוֹשְׁבֹתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und Brot und geröstete Körner und frische Ähren sollt ihr nicht essen bis zu diesem Tag, bis ihr die Opfergabe eures Gottes gebracht habt: eine ewige Satzung bei euren Generationen in allen euren Wohnsitzen.

Kommentar: ולחם וקלי וכרמל לא תאכלו עד־עצם היום הזה עד הביאכם את־קרבן אלהיכם חקת עולם לדרתיכם בכל מושבתיכם verbietet den Genuss neuer Ernte vor der Erstlingsopferung. ולחם וקלי וכרמל לא תאכלו (und Brot und geröstete Körner und frische Ähren sollt ihr nicht essen) zeigt drei Formen neuen Getreides:
· לחם (Brot) aus neuem Getreide
· קלי (geröstete Körner)
· כרמל (frische Ähren)
עד־עצם היום הזה עד הביאכם את־קרבן אלהיכם (bis zu diesem Tag, bis ihr die Opfergabe eures Gottes gebracht habt) - עד־עצם היום הזה (bis zu diesem Tag) betont die Zeitgrenze. עד הביאכם (bis ihr gebracht habt) im Hifil-Infinitiv-Constructus zeigt die Bedingung. קרבן אלהיכם (Opfergabe eures Gottes) bezieht sich auf die Omer-Darbringung.
חקת עולם לדרתיכם בכל מושבתיכם (eine ewige Satzung bei euren Generationen in allen euren Wohnsitzen) entspricht V. 3 und zeigt dauerhafte universelle Gültigkeit.
לחם וקלי וכרמל erfasst alle Formen des Getreidekonsums. עד־עצם היום הזה zeigt absolute Zeitgrenze. חקת עולם zeigt dauerhafte Verpflichtung.
Die LXX übersetzt קלי (qali - "geröstetes Getreide") als πεφρυγμένα (Geröstetes) und כרמל (karmel - "frische Ähren") als χίδρα νέα (neue Körner).
Die Satzstruktur zeigt Neuernte-Verbot: drei Getreideformen + Essverbot + Zeitgrenze bis zur Opferdarbringung + ewige Satzung + universelle Gültigkeit.
Dieser Vers verbietet den Genuss neuer Ernte bis zur Erstlingsopferung und etabliert dies als ewige Satzung.
Leviticus 23,15
Hebräisch: וּסְפַרְתֶּ֤ם לָכֶם֙ מִמָּחֳרַ֣ת הַשַּׁבָּ֔ת מִיּוֹם֙ הֲבִ֣יאֲכֶ֔ם אֶת־עֹ֖מֶר הַתְּנוּפָ֑ה שֶׁ֥בַע שַׁבָּת֖וֹת תְּמִימֹ֥ת תִּהְיֶֽינָה׃
Deutsch: Und ihr sollt euch zählen vom Tag nach dem Schabbat, von dem Tag, da ihr die Garbe des Schwingopfers gebracht habt: Es sollen sieben volle Wochen sein.

Kommentar: וספרתם לכם ממחרת השבת מיום הביאכם את־עמר התנופה שבע שבתות תמימת תהיינה beginnt die Omer-Zählung zum Wochenfest. וספרתם לכם (und ihr sollt euch zählen) - ספרתם (sollt ihr zählen) im Qal-Perfekt. לכם (für euch) zeigt persönliche Verpflichtung.
ממחרת השבת מיום הביאכם את־עמר התנופה (vom Tag nach dem Schabbat, von dem Tag, da ihr die Garbe des Schwingopfers gebracht habt) - ממחרת השבת entspricht V. 11. מיום הביאכם (von dem Tag eures Bringens) präzisiert den Ausgangspunkt. עמר התנופה (Garbe des Schwingopfers) verbindet mit V. 11.
שבע שבתות תמימת תהיינה (es sollen sieben volle Wochen sein) - שבע שבתות (sieben Wochen) zeigt die Zählperiode. תמימת (volle) betont Vollständigkeit. תהיינה (sollen sein) im Qal-Imperfekt.
וספרתם לכם zeigt individuelle Zählpflicht. ממחרת השבת als fester Ausgangspunkt. שבע שבתות תמימת als 49 Tage.
Die LXX übersetzt in Vers 15-16 die Omer-Zählung präzise als ἑπτὰ ἑβδομάδας ὁλοκλήρους (sieben vollständige Wochen) bis πεντήκοντα ἡμέρας (fünfzig Tage).
Die Satzstruktur zeigt Omer-Zählung: persönliche Zählpflicht + Ausgangspunkt nach dem Sabbat + Bezug zur Schwinggarbe + sieben volle Wochen.
Dieser Vers etabliert die 49-tägige Omer-Zählung vom Tag der Schwinggarbe bis zum Wochenfest.
Leviticus 23,16
Hebräisch: עַ֣ד מִֽמָּחֳרַ֤ת הַשַּׁבָּת֙ הַשְּׁבִיעִ֔ת תִּסְפְּר֖וּ חֲמִשִּׁ֣ים י֑וֹם וְהִקְרַבְתֶּ֛ם מִנְחָ֥ה חֲדָשָׁ֖ה לַיהוָֽה׃
Deutsch: Bis zum Tag nach dem siebten Schabbat sollt ihr 50 Tage zählen; und ihr sollt dem Ewigen ein neues Speisopfer darbringen.

Kommentar: עד ממחרת השבת השביעת תספרו חמשים יום והקרבתם מנחה חדשה ליהוה zeigt das Ende der Omer-Zählung und das Wochenfest. עד ממחרת השבת השביעת תספרו חמשים יום (bis zum Tag nach dem siebten Schabbat sollt ihr 50 Tage zählen) - עד ממחרת השבת השביעת (bis zum Tag nach dem siebten Schabbat) zeigt den Endpunkt. תספרו חמשים יום (sollt ihr 50 Tage zählen) - חמשים יום (50 Tage) als 7 x 7 + 1.
והקרבתם מנחה חדשה ליהוה (und ihr sollt dem Ewigen ein neues Speisopfer darbringen) - והקרבתם (und ihr sollt darbringen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. מנחה חדשה (neues Speisopfer) zeigt das Wochenfest-Opfer aus der neuen Weizenernte.
ממחרת השבת השביעת als 50. Tag nach der Omer-Darbringung. חמשים יום als exakte Tageszahl. מנחה חדשה aus der neuen Weizenernte im Gegensatz zur Gerste bei Omer.
Die LXX übersetzt s. Vers 15.
Die Satzstruktur zeigt Omer-Zählungsende: Endpunkt nach der siebten Woche + 50-Tage-Zählung + neues Speisopfer für JHWH.
Dieser Vers zeigt das Ende der Omer-Zählung am 50. Tag mit dem Wochenfest und seinem charakteristischen מנחה חדשה.
Leviticus 23,17
Hebräisch: מִמּוֹשְׁבֹ֨תֵיכֶ֜ם תָּבִ֣יאּוּ׀ לֶ֣חֶם תְּנוּפָ֗ה שְׁ֚תַּיִם שְׁנֵ֣י עֶשְׂרֹנִ֔ים סֹ֣לֶת תִּהְיֶ֔ינָה חָמֵ֖ץ תֵּאָפֶ֑ינָה בִּכּוּרִ֖ים לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Aus euren Wohnungen sollt ihr Schwingbrot bringen, zwei von zwei Zehnteln Feinmehl sollen es sein, gesäuert sollen sie gebacken werden, als Erstlinge für den Ewigen.

Kommentar: ממושבתיכם תביאו לחם תנופה שתים שני עשרנים סלת תהיינה חמץ תאפינה בכורים ליהוה zeigt das charakteristische Wochenfest-Opfer. ממושבתיכם תביאו (aus euren Wohnungen sollt ihr bringen) - ממושבתיכם (aus euren Wohnungen) zeigt dezentrale Herstellung. תביאו (sollt ihr bringen) im Hifil-Imperfekt.
לחם תנופה שתים (Schwingbrot, zwei) - לחם תנופה (Schwingbrot) als תנופה-Opfer. שתים (zwei) zeigt die Anzahl der Brote.
שני עשרנים סלת תהיינה חמץ תאפינה (von zwei Zehnteln Feinmehl sollen es sein, gesäuert sollen sie gebacken werden) - שני עשרנים סלת (zwei Zehntel Feinmehl) zeigt die Menge pro Brot. תהיינה (sollen sie sein) im Qal-Imperfekt. חמץ תאפינה (gesäuert sollen sie gebacken werden) - חמץ (gesäuert) im Gegensatz zu מצות. תאפינה (sollen sie gebacken werden) im Nifal-Imperfekt.
בכורים ליהוה (als Erstlinge für den Ewigen) zeigt den בכורים-Charakter der Weizenernte.
ממושבתיכם zeigt dezentrale Herstellung vs. zentrale Darbringung. לחם תנופה שתים als einzigartiges Doppelbrot-Opfer. חמץ als Ausnahme vom Sauerteigverbot bei Opfern.
Die LXX übersetzt die Wochenbrote als ἐζυμωμένοι πεφθήσονται πρωτογενημάτων (mit Sauerteig gebacken als Erstlinge), was die Besonderheit des Sauerteigs betont.
Die Satzstruktur zeigt Wochenfest-Brotopfer: dezentrale Herstellung + Schwingbrot-Paar + Mehlmengen-Spezifikation + Sauerteig-Besonderheit + Erstlingscharakter.
Dieser Vers etabliert das einzigartige gesäuerte Doppelbrot-Schwingopfer als בכורים der Weizenernte.
Leviticus 23,18
Hebräisch: וְהִקְרַבְתֶּ֣ם עַל־הַלֶּ֗חֶם שִׁבְעַ֨ת כְּבָשִׂ֤ים תְּמִימִם֙ בְּנֵ֣י שָׁנָ֔ה וּפַ֧ר בֶּן־בָּקָ֛ר אֶחָ֖ד וְאֵילִ֣ם שְׁנָ֑יִם יִהְי֤וּ עֹלָה֙ לַֽיהוָ֔ה וּמִנְחָתָם֙ וְנִסְכֵּיהֶ֔ם אִשֵּׁ֥ה רֵֽיחַ־נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und ihr sollt zu dem Brot darbringen sieben einjährige fehlerfreie Lämmer und einen jungen Stier und zwei Widder. Sie sollen ein Aufsteigeopfer für den Ewigen sein, und ihr Speisopfer und ihre Trankopfer: ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs für den Ewigen.

Kommentar: והקרבתם על־הלחם שבעת כבשים תמימם בני שנה ופר בן־בקר אחד ואילם שנים יהיו עלה ליהוה ומנחתם ונסכיהם אשה ריח־ניחח ליהוה zeigt die umfangreichen Aufsteigeopfer zum Wochenfest. והקרבתם על־הלחם (und ihr sollt zu dem Brot darbringen) - על־הלחם (zu dem Brot) zeigt den Bezug zum Schwingbrot aus V. 17.
שבעת כבשים תמימם בני שנה (sieben einjährige fehlerfreie Lämmer) - שבעת (sieben) als heilige Zahl. כבשים תמימם (fehlerfreie Lämmer) entspricht den Opfervorschriften. בני שנה (einjährige) zeigt das Alter.
ופר בן־בקר אחד ואילם שנים (und einen jungen Stier und zwei Widder) erweitert die Opfertiere. יהיו עלה ליהוה (sie sollen ein Aufsteigeopfer für den Ewigen sein) zeigt die Opferart.
ומנחתם ונסכיהם אשה ריח־ניחח ליהוה (und ihr Speisopfer und ihre Trankopfer: ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs für den Ewigen) zeigt die begleitenden Opfer. ריח־ניחח als klassische Opferformel.
על־הלחם verbindet die Tieropfer mit dem Brotopfer. שבעת כבשים...ופר...ואילם שנים als umfangreiche Opfergaben. ומנחתם ונסכיהם vervollständigen das Opfer.
Die LXX übersetzt על־הלחם mit ἐπὶ τοῖς ἄρτοις (auf den Broten), שבעת כבשים תמימם mit ἑπτὰ ἀμνοὺς ἀμώμους (sieben fehlerlose Lämmer), פר בן־בקר mit μόσχον ἐκ βοῶν (Kalb von Rindern), ריח־ניחח mit ὀσμὴ εὐωδίας (Geruch des Wohlgeruchs).
Die Satzstruktur zeigt Wochenfest-Aufsteigeopfer: Bezug zum Brotopfer + sieben Lämmer + ein Stier + zwei Widder + Aufsteigeopfer-Bestimmung + begleitende Opfer + wohlgefälliger Geruch.
Dieser Vers zeigt die umfangreichen Aufsteigeopfer des Wochenfestes mit zehn Tieren plus begleitenden Speise- und Trankopfern.
Leviticus 23,19
Hebräisch: וַעֲשִׂיתֶ֛ם שְׂעִיר־עִזִּ֥ים אֶחָ֖ד לְחַטָּ֑את וּשְׁנֵ֧י כְבָשִׂ֛ים בְּנֵ֥י שָׁנָ֖ה לְזֶ֥בַח שְׁלָמִֽים׃
Deutsch: Und ihr sollt einen Ziegenbock zum Sündopfer opfern und zwei einjährige Lämmer zum Friedensopfer.

Kommentar: ועשיתם שעיר־עזים אחד לחטאת ושני כבשים בני שנה לזבח שלמים ergänzt weitere Opferarten für das Wochenfest. ועשיתם (und ihr sollt opfern) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv.
שעיר־עזים אחד לחטאת (einen Ziegenbock zum Sündopfer) - שעיר־עזים (Ziegenbock) als übliches חטאת-Tier. אחד (einen) zeigt die Anzahl. לחטאת (zum Sündopfer) zeigt die Opferart.
ושני כבשים בני שנה לזבח שלמים (und zwei einjährige Lämmer zum Friedensopfer) - שני כבשים (zwei Lämmer) als שלמים-Tiere. בני שנה entspricht V. 18. לזבח שלמים (zum Friedensopfer) ergänzt die Opferarten.
שעיר־עזים לחטאת als Sühne für das Volk. שני כבשים...לזבח שלמים für Gemeinschaftsmahl. Die Kombination von עלה, חטאת und שלמים zeigt vollständige Opferordnung.
Die LXX übersetzt שעיר־עזים mit χίμαρον ἐξ αἰγῶν (Ziegenbock von Ziegen), לחטאת mit περὶ ἁμαρτίας (wegen Sünde), שני כבשים mit δύο ἀμνούς (zwei Lämmer) und לזבח שלמים mit εἰς θυσίαν σωτηρίου (zu Heilsopfern).
Die Satzstruktur zeigt Wochenfest-Ergänzungsopfer: ein Ziegenbock als Sündopfer + zwei einjährige Lämmer als Friedensopfer.
Dieser Vers ergänzt das Wochenfest um חטאת und שלמים und vervollständigt damit die Opferarten.
Leviticus 23,20
Hebräisch: וְהֵנִ֣יף הַכֹּהֵ֣ן׀ אֹתָ֡ם עַל֩ לֶ֨חֶם הַבִּכּוּרִ֤ים תְּנוּפָה֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה עַל־שְׁנֵ֖י כְּבָשִׂ֑ים קֹ֛דֶשׁ יִהְי֥וּ לַיהוָ֖ה לַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Und der Priester soll sie schwingen samt dem Brot der Erstlinge als Schwingopfer vor dem Ewigen, samt den zwei Lämmern; sie sollen dem Ewigen heilig sein für den Priester.

Kommentar: והניף הכהן אתם על לחם הבכורים תנופה לפני יהוה על־שני כבשים קדש יהיו ליהוה לכהן zeigt das תנופה-Ritual des Wochenfestes. והניף הכהן אתם (und der Priester soll sie schwingen) - והניף im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv entspricht V. 11. אתם bezieht sich auf die שלמים-Lämmer.
על לחם הבכורים תנופה לפני יהוה (samt dem Brot der Erstlinge als Schwingopfer vor dem Ewigen) - על לחם הבכורים (samt dem Brot der Erstlinge) verbindet die Lämmer mit dem Brot aus V. 17. תנופה לפני יהוה zeigt das תנופה-Ritual.
על־שני כבשים (samt den zwei Lämmern) präzisiert die Bezugnahme auf die שלמים-Lämmer aus V. 19. קדש יהיו ליהוה לכהן (sie sollen dem Ewigen heilig sein für den Priester) zeigt priesterliches Anrecht an den שלמים.
והניף הכהן zeigt priesterliche תנופה-Ausführung. על לחם הבכורים verbindet Brot und Lämmer im Ritual. קדש יהיו...לכהן zeigt priesterlichen Anteil an den שלמים.
Die LXX übersetzt והניף mit ἐπιθήσει (wird auflegen), לחם הבכורים mit ἄρτους τῶν πρωτογενημάτων (Brote der Erstlinge), תנופה mit ἐπίθεμα (Aufsatz), קדש mit ἅγια (Heiliges) und לכהן mit τῷ ἱερεῖ (dem Priester).
Die Satzstruktur zeigt Wochenfest-Schwingungsritual: priesterliche Schwingung + Erstlingsbrot-Verbindung + תנופה vor JHWH + zwei Lämmer + priesterliches Heiligtumsrecht.
Dieser Vers zeigt das charakteristische תנופה-Ritual des Wochenfestes mit Brot und Lämmern und priesterlichem Anrecht.
Leviticus 23,21
Hebräisch: וּקְרָאתֶ֞ם בְּעֶ֣צֶם׀ הַיּ֣וֹם הַזֶּ֗ה מִֽקְרָא־קֹ֨דֶשׁ֙ יִהְיֶ֣ה לָכֶ֔ם כָּל־מְלֶ֥אכֶת עֲבֹדָ֖ה לֹ֣א תַעֲשׂ֑וּ חֻקַּ֥ת עוֹלָ֛ם בְּכָל־מוֹשְׁבֹ֥תֵיכֶ֖ם לְדֹרֹֽתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und ihr sollt an diesem Tag ausrufen: Eine heilige Versammlung soll euch sein; keine Dienstarbeit sollt ihr tun: Eine ewige Satzung in allen euren Wohnsitzen bei euren Generationen.

Kommentar: וקראתם בעצם היום הזה מקרא־קדש יהיה לכם כל־מלאכת עבדה לא תעשו חקת עולם בכל־מושבתיכם לדרתיכם etabliert den Wochenfest-Feiertag. וקראתם בעצם היום הזה (und ihr sollt an diesem Tag ausrufen) - וקראתם (und ihr sollt ausrufen) entspricht der מקרא-Terminologie aus V. 2,4. בעצם היום הזה (an diesem Tag) betont das genaue Datum.
מקרא־קדש יהיה לכם (eine heilige Versammlung soll euch sein) entspricht V. 7-8 beim Mazzotfest. כל־מלאכת עבדה לא תעשו (keine Dienstarbeit sollt ihr tun) entspricht den anderen מועדים.
חקת עולם בכל־מושבתיכם לדרתיכם (eine ewige Satzung in allen euren Wohnsitzen bei euren Generationen) entspricht V. 14 und zeigt dauerhafte universelle Gültigkeit.
בעצם היום הזה betont das präzise Datum des 50. Tages. מקרא־קדש verbindet mit der מועדים-Terminologie. חקת עולם zeigt bleibende Verpflichtung.
Die LXX übersetzt וקראתם mit καλέσετε (werdet ihr rufen), בעצם היום הזה mit αὐτῇ τῇ ἡμέρᾳ ταύτῃ (an eben diesem Tag), מקרא־קדש mit κλητὸς ἅγιος (heilige Berufung) und חקת עולם mit νόμιμον αἰώνιον (ewiges Gesetz).
Die Satzstruktur zeigt Wochenfest-Feiertag: Ausrufung an diesem Tag + heilige Versammlung + Dienstarbeitsverbot + ewige Satzung + universelle Gültigkeit.
Dieser Vers etabliert das Wochenfest als מקרא־קדש mit Arbeitsruhe und ewiger Gültigkeit.
Leviticus 23,22
Hebräisch: וּֽבְקֻצְרְכֶ֞ם אֶת־קְצִ֣יר אַרְצְכֶ֗ם לֹֽא־תְכַלֶּ֞ה פְּאַ֤ת שָֽׂדְךָ֙ בְּקֻצְרֶ֔ךָ וְלֶ֥קֶט קְצִירְךָ֖ לֹ֣א תְלַקֵּ֑ט לֶֽעָנִ֤י וְלַגֵּר֙ תַּעֲזֹ֣ב אֹתָ֔ם אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und wenn ihr die Ernte eures Landes erntet, sollst du den Rand deines Feldes nicht vollständig abernten bei deiner Ernte, und sollst keine Nachlese deiner Ernte halten; für den Armen und für den Fremden sollst du sie zurücklassen. Ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: ובקצרכם את־קציר ארצכם לא־תכלה פאת שדך בקצרך ולקט קצירך לא תלקט לעני ולגר תעזב אתם אני יהוה אלהיכם wiederholt die Armengesetze aus 19,9-10 im Kontext der Erstlingsfeste. ובקצרכם את־קציר ארצכם (und wenn ihr die Ernte eures Landes erntet) zeigt den Erntekontext, der zur Erstlingszeit relevant ist.
לא־תכלה פאת שדך בקצרך (sollst du den Rand deines Feldes nicht vollständig abernten bei deiner Ernte) entspricht 19,9 - פאת שדך (Rand deines Feldes) als פאה-Gesetz. ולקט קצירך לא תלקט (und sollst keine Nachlese deiner Ernte halten) zeigt לקט-Verbot.
לעני ולגר תעזב אתם אני יהוה אלהיכם (für den Armen und für den Fremden sollst du sie zurücklassen. Ich bin der Ewige, euer Gott) entspricht 19,10 mit den beiden Begünstigten und der Autoritätsformel.
Die Wiederholung der פאה- und לקט-Gesetze im Festkontext zeigt den Zusammenhang zwischen Erstlingsfeier und Armenversorgung. עני וגר als gesellschaftlich Benachteiligte.
Die LXX übersetzt ובקצרכם mit ὅταν δὲ θερίζητε (wann immer ihr aber erntet), פאת שדך mit τὰ ἔσχατα τοῦ ἀγροῦ σου (die äußersten Teile deines Feldes), ולקט mit καλάμας (Halme) und לעני ולגר mit τῷ πτωχῷ καὶ τῷ προσηλύτῳ (dem Armen und dem Proselyten).
Die Satzstruktur zeigt Erstlings-Armengesetz: Landerntekontext + פאה-Verbot + לקט-Verbot + Armenversorgung für Arme und Fremde + göttliche Autorität.
Dieser Vers verbindet die Erstlingsfeier mit sozialer Verantwortung durch Wiederholung der פאה- und לקט-Gesetze.
Leviticus 23,23
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als neue Offenbarungseinleitung für die Herbstfeste. Diese leitet den Abschnitt über die Feste des siebten Monats ein, der mit dem Posaunentag beginnt.
Dieser Vers leitet die drei Herbstfeste des siebten Monats ein: Posaunentag, Versöhnungstag und Laubhüttenfest.
Leviticus 23,24
Hebräisch: דַּבֵּ֛ר אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר בַּחֹ֨דֶשׁ הַשְּׁבִיעִ֜י בְּאֶחָ֣ד לַחֹ֗דֶשׁ יִהְיֶ֤ה לָכֶם֙ שַׁבָּת֔וֹן זִכְר֥וֹן תְּרוּעָ֖ה מִקְרָא־קֹֽדֶשׁ׃
Deutsch: Rede zu den Kindern Israels: Im siebten Monat, am Ersten des Monats, soll euch Ruhetag sein, ein Gedenken des Lärmblasens, eine heilige Versammlung.

Kommentar: דבר אל־בני ישראל לאמר בחדש השביעי באחד לחדש יהיה לכם שבתון זכרון תרועה מקרא־קדש etabliert den Posaunentag. דבר אל־בני ישראל לאמר entspricht V. 2,10.
בחדש השביעי באחד לחדש (im siebten Monat, am Ersten des Monats) - חדש השביעי (siebter Monat) entspricht Tischri. באחד לחדש (am Ersten des Monats) zeigt Monatsanfang/Neumond.
יהיה לכם שבתון (soll euch Ruhetag sein) - שבתון entspricht V. 3 und zeigt Arbeitsruhe. זכרון תרועה (ein Gedenken des Lärmblasens) - זכרון (Gedenken) zeigt Erinnerungscharakter. תרועה (Lärmblasen) von רוע (Lärm machen) zeigt Posaunen-/Hörnerblasen.
מקרא־קדש (eine heilige Versammlung) entspricht der מועדים-Terminologie.
חדש השביעי als Höhepunkt des Festjahres. באחד לחדש als Neumond-Fest. זכרון תרועה zeigt den charakteristischen Posaunenschall.
Die LXX übersetzt זכרון תרועה (zichron teru'a - "Erinnerung des Posaunenschalls") als μνημόσυνον σαλπίγγων (Gedächtnis der Trompeten).
Die Satzstruktur zeigt Posaunentag-Etablierung: Volks-Adressierung + siebter Monat + erster Tag + שבתון-Ruhe + Posaunen-Gedenken + heilige Versammlung.
Dieser Vers etabliert den Posaunentag (Rosch Haschana) als שבתון mit charakteristischem תרועה-Blasen am Ersten des siebten Monats.
Leviticus 23,25
Hebräisch: כָּל־מְלֶ֥אכֶת עֲבֹדָ֖ה לֹ֣א תַעֲשׂ֑וּ וְהִקְרַבְתֶּ֥ם אִשֶּׁ֖ה לַיהוָֽה׃
Deutsch: Keinerlei Dienstarbeit sollt ihr tun, und ihr sollt dem Ewigen ein Feueropfer darbringen.

Kommentar: כל־מלאכת עבדה לא תעשו והקרבתם אשה ליהוה zeigt die Arbeitsruhe und Opferpflicht am Posaunentag. כל־מלאכת עבדה לא תעשו (keinerlei Dienstarbeit sollt ihr tun) entspricht V. 7-8,21 und zeigt die übliche מועד-Arbeitsruhe.
והקרבתם אשה ליהוה (und ihr sollt dem Ewigen ein Feueropfer darbringen) entspricht V. 8 und zeigt liturgische Opferpflicht.
מלאכת עבדה als mildere Arbeitsruhe im Vergleich zum Versöhnungstag. אשה ליהוה als allgemeine Opferbezeichnung ohne spezifische Details.
Die LXX übersetzt מלאכת עבדה mit ἔργον λατρευτόν (Dienstwerk) und אשה mit κάρπωμα (Opfergabe).
Die Satzstruktur zeigt Posaunentag-Ordnung: Dienstarbeitsverbot + Feueropfer für JHWH.
Dieser Vers etabliert die grundlegenden Verpflichtungen des Posaunentages: Arbeitsruhe und Opferdarbringung.
Leviticus 23,26
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als neue Offenbarungseinleitung für den Versöhnungstag. Diese leitet die Vorschriften über Jom Kippur ein, das wichtigste Fest des jüdischen Kalenders.
Dieser Vers leitet die Versöhnungstag-Vorschriften ein, die den Höhepunkt des Festkalenders darstellen.
Leviticus 23,27
Hebräisch: אַ֡ךְ בֶּעָשׂ֣וֹר לַחֹדֶשׁ֩ הַשְּׁבִיעִ֨י הַזֶּ֜ה י֧וֹם הַכִּפֻּרִ֣ים ה֗וּא מִֽקְרָא־קֹ֨דֶשׁ֙ יִהְיֶ֣ה לָכֶ֔ם וְעִנִּיתֶ֖ם אֶת־נַפְשֹׁתֵיכֶ֑ם וְהִקְרַבְתֶּ֥ם אִשֶּׁ֖ה לַיהוָֽה׃
Deutsch: Doch am Zehnten dieses siebten Monats ist der Versöhnungstag; eine heilige Versammlung soll euch sein, und ihr sollt eure Seelen kasteien, und sollt dem Ewigen ein Feueropfer darbringen.

Kommentar: אך בעשור לחדש השביעי הזה יום הכפרים הוא מקרא־קדש יהיה לכם ועניתם את־נפשתיכם והקרבתם אשה ליהוה etabliert den Versöhnungstag. אך בעשור לחדש השביעי הזה (doch am Zehnten dieses siebten Monats) - אך (doch) als Einleitungspartikel. בעשור (am Zehnten) zeigt das genaue Datum. לחדש השביעי הזה (dieses siebten Monats) bezieht sich auf V. 24.
יום הכפרים הוא (ist der Versöhnungstag) - יום הכפרים (Tag der Sühnungen) von כפר (sühnen) zeigt den Charakter des Tages. ועניתם את־נפשתיכם (und ihr sollt eure Seelen kasteien) - עניתם (sollt ihr kasteien) im Piel-Perfekt, das Piel zeigt intensive Demütigung. את־נפשתיכם (eure Seelen) zeigt die ganze Person.
מקרא־קדש יהיה לכם entspricht der מועדים-Terminologie. והקרבתם אשה ליהוה entspricht V. 25.
יום הכפרים als offizieller Name zeigt zentrale Sühnefunktion. ועניתם את־נפשתיכם zeigt Fasten und Selbstdemütigung als charakteristisch.
Die LXX übersetzt יום הכפרים (yom hakippurim - "Tag der Sühnungen") als ἡμέρα ἐξιλασμοῦ (Tag der Versöhnung).
Die Satzstruktur zeigt Versöhnungstag-Etablierung: zehnter Tag des siebten Monats + Versöhnungstag-Bezeichnung + heilige Versammlung + Seelen-Kasteiung + Feueropfer.
Dieser Vers etabliert Jom Kippur am 10. Tischri als יום הכפרים mit charakteristischer עינוי נפש (Seelenbeugung).
Leviticus 23,28
Hebräisch: וְכָל־מְלָאכָה֙ לֹ֣א תַעֲשׂ֔וּ בְּעֶ֖צֶם הַיּ֣וֹם הַזֶּ֑ה כִּ֣י י֤וֹם כִּפֻּרִים֙ ה֔וּא לְכַפֵּ֣ר עֲלֵיכֶ֔ם לִפְנֵ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und keinerlei Arbeit sollt ihr tun an diesem Tag; denn es ist der Versöhnungstag, um für euch Sühne zu erwirken vor dem Ewigen, eurem Gott.

Kommentar: וכל־מלאכה לא תעשו בעצם היום הזה כי יום כפרים הוא לכפר עליכם לפני יהוה אלהיכם zeigt die absolute Arbeitsruhe des Versöhnungstages. וכל־מלאכה לא תעשו (und keinerlei Arbeit sollt ihr tun) - כל־מלאכה (jede Arbeit) zeigt absolutes Arbeitsverbot wie beim Sabbat, nicht nur מלאכת עבדה.
בעצם היום הזה (an diesem Tag) betont die Wichtigkeit dieses spezifischen Tages. כי יום כפרים הוא לכפר עליכם לפני יהוה אלהיכם (denn es ist der Versöhnungstag, um für euch Sühne zu erwirken vor dem Ewigen, eurem Gott) - לכפר עליכם (um für euch Sühne zu erwirken) im Piel-Infinitiv-Constructus zeigt den Zweck des Tages. לפני יהוה אלהיכם zeigt göttliche Gegenwart.
כל־מלאכה vs. מלאכת עבדה zeigt verschärfte Arbeitsruhe wie beim Sabbat. יום כפרים wiederholt die Bezeichnung. לכפר עליכם zeigt stellvertretende Sühne für das Volk.
Die LXX übersetzt כל־מלאכה mit πᾶν ἔργον (jedes Werk), בעצם היום הזה mit αὐτῇ τῇ ἡμέρᾳ ταύτῃ (an eben diesem Tag), לכפר עליכם mit ἐξιλάσασθαι περὶ ὑμῶν (Sühne zu erwirken für euch).
Die Satzstruktur zeigt Versöhnungstag-Arbeitsverbot: absolutes Arbeitsverbot + Tagesdatum-Betonung + Versöhnungstag-Begründung + Sühnezweck vor JHWH.
Dieser Vers zeigt die sabbatähnliche absolute Arbeitsruhe des Versöhnungstages und begründet sie durch seinen Sühnecharakter.
Leviticus 23,29
Hebräisch: כִּ֤י כָל־הַנֶּ֨פֶשׁ֙ אֲשֶׁ֣ר לֹֽא־תְעֻנֶּ֔ה בְּעֶ֖צֶם הַיּ֣וֹם הַזֶּ֑ה וְנִכְרְתָ֖ה מֵֽעַמֶּֽיהָ׃
Deutsch: Denn jede Seele, die sich nicht kasteit an diesem Tag, die soll ausgerottet werden aus ihren Volksgenossen.

Kommentar: כי כל־הנפש אשר לא־תענה בעצם היום הזה ונכרתה מעמיה zeigt die כרת-Strafe für Nichtbefolgung der Kasteiung. כי כל־הנפש אשר לא־תענה (denn jede Seele, die sich nicht kasteit) - כל־הנפש (jede Seele) zeigt universelle Anwendung. אשר לא־תענה (die sich nicht kasteit) - תענה (sich kasteien) im Nifal-Imperfekt von ענה, das Nifal zeigt reflexive Selbstdemütigung.
בעצם היום הזה (an diesem Tag) entspricht V. 28 und betont die Wichtigkeit des spezifischen Datums. ונכרתה מעמיה (die soll ausgerottet werden aus ihren Volksgenossen) - ונכרתה (und sie soll ausgerottet werden) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt כרת-Strafe. מעמיה (aus ihren Volksgenossen) zeigt Ausschluss aus der Gemeinschaft.
כל־הנפש betont individuelle Verantwortung. לא־תענה zeigt Verweigerung der עינוי נפש. כרת als göttliche Strafmaßnahme für Versöhnungstag-Verweigerung.
Die LXX übersetzt כל־הנפש mit πᾶσα ψυχή (jede Seele), לא־תענה mit μὴ ταπεινωθήσεται (nicht gedemütigt wird), ונכרתה mit ἐξολεθρευθήσεται (wird ausgerottet werden) und מעמיה mit ἐκ τοῦ λαοῦ αὐτῆς (aus ihrem Volk).
Die Satzstruktur zeigt Kasteiungsgebot-Strafandrohung: jede Seele + Kasteiungsverweigerung + spezifisches Tagesdatum + כרת-Ausrottung aus dem Volk.
Dieser Vers androht כרת-Strafe für jeden, der die Versöhnungstag-Kasteiung verweigert.
Leviticus 23,30
Hebräisch: וְכָל־הַנֶּ֗פֶשׁ אֲשֶׁ֤ר תַּעֲשֶׂה֙ כָּל־מְלָאכָ֔ה בְּעֶ֖צֶם הַיּ֣וֹם הַזֶּ֑ה וְהַֽאֲבַדְתִּ֛י אֶת־הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מִקֶּ֥רֶב עַמָּֽהּ׃
Deutsch: Und jede Seele, die irgendeine Arbeit tut an diesem Tag, diese Seele werde ich aus der Mitte ihres Volkes vertilgen.

Kommentar: וכל־הנפש אשר תעשה כל־מלאכה בעצם היום הזה והאבדתי את־הנפש ההוא מקרב עמה zeigt göttliche Vernichtungsandrohung für Arbeit am Versöhnungstag. וכל־הנפש אשר תעשה כל־מלאכה (und jede Seele, die irgendeine Arbeit tut) - כל־הנפש entspricht V. 29. תעשה כל־מלאכה (tut irgendeine Arbeit) zeigt Verstoß gegen das absolute Arbeitsverbot aus V. 28.
בעצם היום הזה entspricht V. 28-29. והאבדתי את־הנפש ההוא מקרב עמה (diese Seele werde ich aus der Mitte ihres Volkes vertilgen) - והאבדתי (und ich werde vertilgen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Hifil zeigt kausative Vernichtung. את־הנפש ההוא (diese Seele) zeigt individuelle Bestrafung. מקרב עמה (aus der Mitte ihres Volkes) zeigt Entfernung aus der Gemeinschaft.
כל־מלאכה entspricht dem sabbatähnlichen Arbeitsverbot. והאבדתי als direktere göttliche Intervention im Vergleich zu כרת in V. 29. מקרב עמה zeigt Ausschluss aus der Volksgemeinschaft.
Die LXX übersetzt תעשה כל־מלאכה mit ποιήσῃ πᾶν ἔργον (tun wird jedes Werk), והאבדתי mit ἀπολῶ (werde ich vernichten) und מקרב עמה mit ἐκ μέσου τοῦ λαοῦ αὐτῆς (aus der Mitte ihres Volkes).
Die Satzstruktur zeigt Arbeitsverbot-Strafandrohung: jede Seele + Arbeit am spezifischen Tag + göttliche Vernichtungsandrohung + Entfernung aus dem Volk.
Dieser Vers androht direkte göttliche Vernichtung für jeden, der am Versöhnungstag arbeitet.
Leviticus 23,31
Hebräisch: כָּל־מְלָאכָ֖ה לֹ֣א תַעֲשׂ֑וּ חֻקַּ֤ת עוֹלָם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם בְּכֹ֖ל מֹֽשְׁבֹֽתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Keinerlei Arbeit sollt ihr tun; eine ewige Satzung bei euren Generationen in allen euren Wohnsitzen.

Kommentar: כל־מלאכה לא תעשו חקת עולם לדרתיכם בכל מושבתיכם bekräftigt das absolute Arbeitsverbot als ewige Satzung. כל־מלאכה לא תעשו (keinerlei Arbeit sollt ihr tun) wiederholt V. 28 zur Bekräftigung.
חקת עולם לדרתיכם בכל מושבתיכם (eine ewige Satzung bei euren Generationen in allen euren Wohnsitzen) entspricht V. 14,21 und zeigt dauerhafte universelle Gültigkeit des Versöhnungstag-Arbeitsverbots.
כל־מלאכה als Wiederholung zur Betonung. חקת עולם zeigt bleibende Verpflichtung. בכל מושבתיכם zeigt universelle örtliche Gültigkeit.
Die LXX übersetzt כל־מלאכה mit πᾶν ἔργον (jedes Werk), חקת עולם mit νόμιμον αἰώνιον (ewiges Gesetz) und מושבתיכם mit κατοικίαις ὑμῶν (euren Wohnsitzen).
Die Satzstruktur zeigt Arbeitsverbot-Bekräftigung: absolutes Arbeitsverbot + ewige Satzung + generationenübergreifende Gültigkeit + universelle örtliche Anwendung.
Dieser Vers bekräftigt das absolute Arbeitsverbot des Versöhnungstages als ewige universelle Satzung.
Leviticus 23,32
Hebräisch: שַׁבַּ֨ת שַׁבָּת֥וֹן הוּא֙ לָכֶ֔ם וְעִנִּיתֶ֖ם אֶת־נַפְשֹׁתֵיכֶ֑ם בְּתִשְׁעָ֤ה לַחֹ֨דֶשׁ֙ בָּעֶ֔רֶב מֵעֶ֣רֶב עַד־עֶ֔רֶב תִּשְׁבְּת֖וּ שַׁבַּתְּכֶֽם׃
Deutsch: Ein Schabbat der Ruhe soll es euch sein, und ihr sollt eure Seelen kasteien; am Neunten des Monats am Abend, vom Abend bis zum Abend sollt ihr euren Schabbat feiern.

Kommentar: שבת שבתון הוא לכם ועניתם את־נפשתיכם בתשעה לחדש בערב מערב עד־ערב תשבתו שבתכם zeigt den sabbatähnlichen Charakter und die Zeitrechnung des Versöhnungstages. שבת שבתון הוא לכם (ein Schabbat der Ruhe soll es euch sein) - שבת שבתון entspricht V. 3 und zeigt höchste Ruheintensität wie beim wöchentlichen Schabbat.
ועניתם את־נפשתיכם (und ihr sollt eure Seelen kasteien) wiederholt V. 27 zur Betonung der charakteristischen עינוי נפש.
בתשעה לחדש בערב מערב עד־ערב תשבתו שבתכם (am Neunten des Monats am Abend, vom Abend bis zum Abend sollt ihr euren Schabbat feiern) - בתשעה לחדש בערב (am Neunten des Monats am Abend) zeigt Beginn am Abend des 9. Tischri. מערב עד־ערב (vom Abend bis zum Abend) zeigt die 24-stündige Dauer. תשבתו שבתכם (sollt ihr euren Schabbat feiern) - תשבתו (sollt ihr feiern) im Qal-Imperfekt von שבת.
שבת שבתון zeigt sabbatähnliche Heiligkeit. מערב עד־ערב etabliert Abend-zu-Abend-Rechnung. שבתכם zeigt den besonderen Schabbatcharakter des Versöhnungstages.
Die LXX spezifiziert die Sabbatzeit: ἀπὸ ἐνάτης τοῦ μηνὸς ἀπὸ ἑσπέρας ἕως ἑσπέρας σαββατιεῖτε (vom neunten des Monats, vom Abend bis zum Abend sollt ihr sabbaten).
Die Satzstruktur zeigt Versöhnungstag-Sabbat: שבת שבתון-Charakter + Seelenbeugung + Zeitrechnung vom 9. Abend + Abend-zu-Abend-Dauer + Sabbatfeier.
Dieser Vers etabliert den Versöhnungstag als שבת שבתון mit Abend-zu-Abend-Rechnung vom 9. zum 10. Tischri.
Leviticus 23,33
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als neue Offenbarungseinleitung für das Laubhüttenfest. Diese leitet das letzte der drei großen Pilgerfeste ein, das den Festkalender beschließt.
Dieser Vers leitet die umfangreichen Vorschriften über das siebentägige Laubhüttenfest ein.
Leviticus 23,34
Hebräisch: דַּבֵּ֛ר אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר בַּחֲמִשָּׁ֨ה עָשָׂ֜ר י֗וֹם לַחֹ֤דֶשׁ הַשְּׁבִיעִי֙ הַזֶּ֔ה חַ֧ג הַסֻּכּ֛וֹת שִׁבְעַ֥ת יָמִ֖ים לַיהֹוָֽה׃
Deutsch: Rede zu den Kindern Israels: Am 15. Tag dieses siebten Monats ist das Laubhüttenfest, sieben Tage für den Ewigen.

Kommentar: דבר אל־בני ישראל לאמר בחמשה עשר יום לחדש השביעי הזה חג הסכות שבעת ימים ליהוה etabliert das Laubhüttenfest. דבר אל־בני ישראל לאמר entspricht der üblichen Adressierungsformel.
בחמשה עשר יום לחדש השביעי הזה (am 15. Tag dieses siebten Monats) - חמשה עשר (15.) zeigt das Datum fünf Tage nach dem Versöhnungstag. לחדש השביעי הזה bezieht sich auf V. 24,27.
חג הסכות שבעת ימים ליהוה (das Laubhüttenfest, sieben Tage für den Ewigen) - חג הסכות (Laubhüttenfest) von סכה (Hütte/Laubhütte) zeigt den charakteristischen Namen. שבעת ימים (sieben Tage) entspricht dem Mazzotfest. ליהוה zeigt göttlichen Bezug.
חמשה עשר als Vollmondzeit nach der Sühnzeit. חג הסכות als charakteristische Bezeichnung. שבעת ימים als heilige Festdauer.
Die LXX übersetzt חג הסכות (chag hasukkot - "Fest der Hütten") als ἑορτὴ σκηνῶν (Fest der Zelte).
Die Satzstruktur zeigt Laubhüttenfest-Etablierung: Volks-Adressierung + 15. Tag des siebten Monats + Laubhüttenfest-Bezeichnung + siebentägige Dauer für JHWH.
Dieser Vers etabliert das Laubhüttenfest am 15. Tischri als siebentägiges חג für JHWH.
Leviticus 23,35
Hebräisch: בַּיּ֥וֹם הָרִאשׁ֖וֹן מִקְרָא־קֹ֑דֶשׁ כָּל־מְלֶ֥אכֶת עֲבֹדָ֖ה לֹ֥א תַעֲשֽׂוּ׃
Deutsch: Am ersten Tag soll eine heilige Versammlung sein; keine Dienstarbeit sollt ihr tun.

Kommentar: ביום הראשון מקרא־קדש כל־מלאכת עבדה לא תעשו zeigt die Arbeitsruhe am ersten Tag des Laubhüttenfestes. ביום הראשון מקרא־קדש (am ersten Tag soll eine heilige Versammlung sein) entspricht V. 7 beim Mazzotfest und zeigt den מקרא־קדש-Charakter des Festbeginns.
כל־מלאכת עבדה לא תעשו (keine Dienstarbeit sollt ihr tun) entspricht den anderen מועדים und zeigt eingeschränkte Arbeitsruhe (nicht כל־מלאכה wie beim Schabbat oder Versöhnungstag).
יום הראשון als Festbeginn mit besonderer Heiligkeit. מקרא־קדש verbindet mit der מועדים-Terminologie. מלאכת עבדה als mildere Arbeitsruhe.
Die LXX übersetzt ביום הראשון mit ἡ ἡμέρα ἡ πρώτη (der erste Tag), מקרא־קדש mit κλητὸς ἅγιος (heilige Berufung) und מלאכת עבדה mit ἔργον λατρευτόν (Dienstwerk).
Die Satzstruktur zeigt Laubhüttenfest-Beginn: erster Tag + heilige Versammlung + Dienstarbeitsverbot.
Dieser Vers etabliert den ersten Tag des Laubhüttenfestes als מקרא־קדש mit eingeschränkter Arbeitsruhe.
Leviticus 23,36
Hebräisch: שִׁבְעַ֣ת יָמִ֔ים תַּקְרִ֥יבוּ אִשֶּׁ֖ה לַיהוָ֑ה בַּיּ֣וֹם הַשְּׁמִינִ֡י מִקְרָא־קֹדֶשׁ֩ יִהְיֶ֨ה לָכֶ֜ם וְהִקְרַבְתֶּ֨ם אִשֶּׁ֤ה לַֽיהוָה֙ עֲצֶ֣רֶת הִ֔וא כָּל־מְלֶ֥אכֶת עֲבֹדָ֖ה לֹ֥א תַעֲשֽׂוּ׃
Deutsch: Sieben Tage sollt ihr dem Ewigen ein Feueropfer darbringen; am achten Tag soll euch eine heilige Versammlung sein, und ihr sollt dem Ewigen ein Feueropfer darbringen: Es ist eine Festversammlung, keinerlei Dienstarbeit sollt ihr tun.

Kommentar: שבעת ימים תקריבו אשה ליהוה ביום השמיני מקרא־קדש יהיה לכם והקרבתם אשה ליהוה עצרת הוא כל־מלאכת עבדה לא תעשו zeigt die siebentägige Opferordnung und den achten Tag. שבעת ימים תקריבו אשה ליהוה (sieben Tage sollt ihr dem Ewigen ein Feueropfer darbringen) entspricht V. 8 beim Mazzotfest und zeigt kontinuierliche Opferpflicht während der Festwoche.
ביום השמיני מקרא־קדש יהיה לכם (am achten Tag soll euch eine heilige Versammlung sein) - ביום השמיני (am achten Tag) zeigt einen zusätzlichen Tag nach dem siebentägigen Fest. מקרא־קדש entspricht der מועדים-Terminologie.
והקרבתם אשה ליהוה עצרת הוא (und ihr sollt dem Ewigen ein Feueropfer darbringen: Es ist eine Festversammlung) - עצרת (Festversammlung) von עצר (zurückhalten/versammeln) zeigt den besonderen Charakter des achten Tages.
כל־מלאכת עבדה לא תעשו entspricht V. 35.
שבעת ימים als Hauptfestdauer. יום השמיני als zusätzlicher עצרת-Tag. עצרת als besondere Bezeichnung für Festabschluss.
Die LXX übersetzt עצרת (atzeret - "Versammlung/Schlussfeier") als ἐξόδιον (Abschluss/Ausgang).
Die Satzstruktur zeigt Laubhüttenfest-Ordnung: siebentägige Feueropfer + achter Tag als heilige Versammlung + Feueropfer + עצרת-Charakter + Dienstarbeitsverbot.
Dieser Vers zeigt die siebentägige Laubhüttenfest-Ordnung mit einem zusätzlichen achten Tag als עצרת (Festversammlung).
Leviticus 23,37
Hebräisch: אֵ֚לֶּה מוֹעֲדֵ֣י יְהוָ֔ה אֲשֶׁר־תִּקְרְא֥וּ אֹתָ֖ם מִקְרָאֵ֣י קֹ֑דֶשׁ לְהַקְרִ֨יב אִשֶּׁ֜ה לַיהוָ֗ה עֹלָ֧ה וּמִנְחָ֛ה זֶ֥בַח וּנְסָכִ֖ים דְּבַר־י֥וֹם בְּיוֹמֹֽו׃
Deutsch: Dies sind die Feste des Ewigen, die ihr als heilige Versammlungen ausrufen sollt, um dem Ewigen Feueropfer darzubringen: Aufsteigeopfer und Speisopfer, Schlachtopfer und Trankopfer, die Gebühr eines jeden Tages an seinem (jeweiligen) Tag;

Kommentar: אלה מועדי יהוה אשר־תקראו אתם מקראי קדש להקריב אשה ליהוה עלה ומנחה זבח ונסכים דבר־יום ביומו fasst die מועדים zusammen. אלה מועדי יהוה אשר־תקראו אתם מקראי קדש (dies sind die Feste des Ewigen, die ihr als heilige Versammlungen ausrufen sollt) entspricht V. 2,4 und zeigt zusammenfassende Wiederholung.
להקריב אשה ליהוה (um dem Ewigen Feueropfer darzubringen) zeigt den Zweck der מועדים. עלה ומנחה זבח ונסכים (Aufsteigeopfer und Speisopfer, Schlachtopfer und Trankopfer) zeigt die vier Grundopferarten:
· עלה (Aufsteigeopfer)
· מנחה (Speisopfer)
· זבח (Schlachtopfer)
· נסכים (Trankopfer)
דבר־יום ביומו (die Gebühr eines jeden Tages an seinem Tag) zeigt tagesspezifische Opferordnungen.
אלה מועדי יהוה als zusammenfassende Formel. עלה ומנחה זבח ונסכים als vollständige Opfertypologie. דבר־יום ביומו zeigt differenzierte Tagesordnungen.
Die LXX übersetzt אלה מועדי יהוה mit αὗταί εἰσιν αἱ ἑορταὶ κυρίου (dies sind die Feste des Herrn), עלה ומנחה mit ὁλοκαύτωμα καὶ θυσίαν (Ganzopfer und Opfer), דבר־יום ביומו mit τὸ καθ᾽ ἡμέραν εἰς ἡμέραν (das Tägliche für jeden Tag).
Die Satzstruktur zeigt מועדים-Zusammenfassung: göttliche Feste + Proklamation als heilige Versammlungen + Feueropfer-Zweck + vier Opferarten + tagesspezifische Ordnungen.
Dieser Vers fasst alle מועדים als מקראי קדש mit spezifischen täglichen Opferordnungen zusammen.
Leviticus 23,38
Hebräisch: מִלְּבַ֖ד שַׁבְּתֹ֣ת יְהוָ֑ה וּמִלְּבַ֣ד מַתְּנֽוֹתֵיכֶ֗ם וּמִלְּבַ֤ד כָּל־נִדְרֵיכֶם֙ וּמִלְּבַד֙ כָּל־נִדְב֣וֹתֵיכֶ֔ם אֲשֶׁ֥ר תִּתְּנ֖וּ לַיהוָֽה׃
Deutsch: außer den Schabbaten des Ewigen und außer euren Gaben und außer allen euren Gelübden und außer allen euren freiwilligen Gaben, die ihr dem Ewigen gebt.

Kommentar: מלבד שבתת יהוה ומלבד מתנותיכם ומלבד כל־נדריכם ומלבד כל־נדבותיכם אשר תתנו ליהוה zeigt zusätzliche Opfer außerhalb der מועדים. מלבד (außer) wird viermal wiederholt und zeigt zusätzliche Opferkategorien:
1. מלבד שבתת יהוה (außer den Schabbaten des Ewigen) - שבתת יהוה zeigt wöchentliche Schabbat-Opfer zusätzlich zu den מועדים.
2. ומלבד מתנותיכם (und außer euren Gaben) - מתנותיכם (eure Gaben) zeigt allgemeine Geschenke.
3. ומלבד כל־נדריכם (und außer allen euren Gelübden) - נדריכם zeigt Gelübdeopfer.
4. ומלבד כל־נדבותיכם (und außer allen euren freiwilligen Gaben) - נדבותיכם zeigt Freiwilligenopfer.
אשר תתנו ליהוה (die ihr dem Ewigen gebt) zeigt die Ausrichtung aller zusätzlichen Opfer an JHWH.
מלבד viermal zeigt umfassende zusätzliche Opferkategorien. שבתת יהוה vs. מועדי יהוה zeigt Unterscheidung zwischen wöchentlichen und jährlichen Festen.
Die LXX übersetzt מלבד mit πλὴν (außer), שבתת יהוה mit τῶν σαββάτων κυρίου (der Sabbate des Herrn), מתנותיכם mit δωρημάτων ὑμῶν (eurer Geschenke), נדריכם mit εὐχῶν ὑμῶν (eurer Gelübde) und נדבותיכם mit ἑκουσίων ὑμῶν (eurer freiwilligen Gaben).
Die Satzstruktur zeigt Zusatzopfer-Kategorien: vierfache מלבד-Formel + Schabbat-Opfer + allgemeine Gaben + Gelübdeopfer + Freiwilligenopfer + JHWH-Ausrichtung.
Dieser Vers zeigt, dass die מועדים-Opfer zusätzlich zu Schabbat-Opfern und verschiedenen freiwilligen Opfern darzubringen sind.
Leviticus 23,39
Hebräisch: אַ֡ךְ בַּחֲמִשָּׁה֩ עָשָׂ֨ר י֜וֹם לַחֹ֣דֶשׁ הַשְּׁבִיעִ֗י בְּאָסְפְּכֶם֙ אֶת־תְּבוּאַ֣ת הָאָ֔רֶץ תָּחֹ֥גּוּ אֶת־חַג־יְהוָ֖ה שִׁבְעַ֣ת יָמִ֑ים בַּיּ֤וֹם הָֽרִאשׁוֹן֙ שַׁבָּת֔וֹן וּבַיּ֥וֹם הַשְּׁמִינִ֖י שַׁבָּתֽוֹן׃
Deutsch: Doch am 15. Tag des siebten Monats, wenn ihr den Ertrag des Landes einsammelt, sollt ihr das Fest des Ewigen sieben Tage lang feiern; am ersten Tag soll Ruhetag sein, und am achten Tag soll Ruhetag sein.

Kommentar: אך בחמשה עשר יום לחדש השביעי באספכם את־תבואת הארץ תחגו את־חג־יהוה שבעת ימים ביום הראשון שבתון וביום השמיני שבתון zeigt den landwirtschaftlichen Kontext und שבתון-Charakter des Laubhüttenfestes. אך בחמשה עשר יום לחדש השביעי (doch am 15. Tag des siebten Monats) entspricht V. 34 mit אך als Betonungspartikel.
באספכם את־תבואת הארץ (wenn ihr den Ertrag des Landes einsammelt) - באספכם (wenn ihr einsammelt) im Qal-Infinitiv-Constructus von אסף zeigt Erntezeit. תבואת הארץ (Ertrag des Landes) zeigt landwirtschaftlichen Bezug.
תחגו את־חג־יהוה שבעת ימים (sollt ihr das Fest des Ewigen sieben Tage lang feiern) - תחגו (sollt ihr feiern) im Qal-Imperfekt von חגג. חג־יהוה als alternative Bezeichnung zu חג הסכות.
ביום הראשון שבתון וביום השמיני שבתון (am ersten Tag soll Ruhetag sein, und am achten Tag soll Ruhetag sein) zeigt שבתון am Festbeginn und beim עצרת-Abschluss.
באספכם את־תבואת הארץ zeigt Herbsternte-Kontext. חג־יהוה als umfassende Bezeichnung. שבתון am ersten und achten Tag rahmt das Fest.
Die LXX übersetzt באספכם mit ὅταν συναγάγητε (wann immer ihr sammelt), תבואת הארץ mit τὰ γενήματα τῆς γῆς (die Erzeugnisse der Erde), תחגו mit ἑορτάσετε (werdet ihr feiern) und שבתון mit ἀνάπαυσις (Ruhe).
Die Satzstruktur zeigt Laubhüttenfest-Kontext: 15. Tag des siebten Monats + Ernte-Einsammlungszeit + siebentägige JHWH-Festfeier + שבתון am ersten und achten Tag.
Dieser Vers verbindet das Laubhüttenfest mit der Herbsternte und zeigt שבתון-Ruhe am ersten und achten Tag.
Leviticus 23,40
Hebräisch: וּלְקַחְתֶּ֨ם לָכֶ֜ם בַּיּ֣וֹם הָרִאשׁ֗וֹן פְּרִ֨י עֵ֤ץ הָדָר֙ כַּפֹּ֣ת תְּמָרִ֔ים וַעֲנַ֥ף עֵץ־עָבֹ֖ת וְעַרְבֵי־נָ֑חַל וּשְׂמַחְתֶּ֗ם לִפְנֵ֛י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶ֖ם שִׁבְעַ֥ת יָמִֽים׃
Deutsch: Und ihr sollt euch am ersten Tag Frucht von üppigen Bäumen nehmen, Palmzweige und Zweige von dichtbelaubten Bäumen und Bachweiden, und sollt euch freuen vor dem Ewigen, eurem Gott, sieben Tage.

Kommentar: ולקחתם לכם ביום הראשון פרי עץ הדר כפת תמרים וענף עץ־עבת וערבי־נחל ושמחתם לפני יהוה אלהיכם שבעת ימים zeigt die vier Pflanzenarten (ארבעת המינים) des Laubhüttenfestes. ולקחתם לכם ביום הראשון (und ihr sollt euch am ersten Tag nehmen) - ולקחתם לכם (und ihr sollt für euch nehmen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. ביום הראשון zeigt den ersten Festtag.
Die vier Pflanzenarten:
1. פרי עץ הדר (Frucht von üppigen Bäumen) - עץ הדר (üppiger/prächtiger Baum) traditionell als אתרוג (Zitrusfrucht) verstanden
2. כפת תמרים (Palmzweige) - כפת (Zweige/Wedel) von תמרים (Dattelpalmen)
3. וענף עץ־עבת (und Zweige von dichtbelaubten Bäumen) - עץ־עבת (dichtbelaubter Baum) traditionell הדס (Myrte)
4. וערבי־נחל (und Bachweiden) - ערבי־נחל (Bachweiden) als Wasserpflanzen
ושמחתם לפני יהוה אלהיכם שבעת ימים (und sollt euch freuen vor dem Ewigen, eurem Gott, sieben Tage) - ושמחתם (und ihr sollt euch freuen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt Freudencharakter. לפני יהוה אלהיכם zeigt göttliche Gegenwart. שבעת ימים zeigt siebentägige Dauer.
ארבעת המינים als charakteristisches Laubhüttenfest-Ritual. ושמחתם zeigt Freude als Festcharakteristik. לפני יהוה אלהיכם zeigt liturgischen Kontext.
Die LXX erweitert die Aufzählung der Laubhüttenpflanzen erheblich: פרי עץ הדר (peri etz hadar - "Frucht des Prachtbaums") wird zu καρπὸν ξύλου ὡραῖον (Frucht des schönen Baums), כפת תמרים (kappot temarim - "Palmenwedel") zu κάλλυνθρα φοινίκων (Palmenschmuck), וענף עץ־עבת (we'anaf etz-avot - "Zweige dichter Bäume") zu κλάδους ξύλου δασεῖς (Zweige dichter Bäume), und וערבי־נחל (we'arvei-nachal - "Bachweiden") wird zu ἰτέας καὶ ἄγνου κλάδους ἐκ χειμάρρου (Weiden und Keuschbaum-Zweige vom Wildbach).
Die Satzstruktur zeigt Laubhüttenfest-Ritual: Pflanzennahme am ersten Tag + vier Pflanzenarten + siebentägige Freude vor JHWH.
Dieser Vers etabliert das ארבעת המינים-Ritual mit vier spezifischen Pflanzenarten und siebentägiger Freude vor JHWH.
Leviticus 23,41
Hebräisch: וְחַגֹּתֶ֤ם אֹתוֹ֙ חַ֣ג לַֽיהוָ֔ה שִׁבְעַ֥ת יָמִ֖ים בַּשָּׁנָ֑ה חֻקַּ֤ת עוֹלָם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם בַּחֹ֥דֶשׁ הַשְּׁבִיעִ֖י תָּחֹ֥גּוּ אֹתוֹֽ׃
Deutsch: Und ihr sollt es als Fest für den Ewigen feiern sieben Tage im Jahr: Eine ewige Satzung bei euren Generationen; im siebten Monat sollt ihr es feiern.

Kommentar: וחגתם אתו חג ליהוה שבעת ימים בשנה חקת עולם לדרתיכם בחדש השביעי תחגו אתו etabliert das Laubhüttenfest als jährliche ewige Satzung. וחגתם אתו חג ליהוה שבעת ימים בשנה (und ihr sollt es als Fest für den Ewigen feiern sieben Tage im Jahr) - וחגתם אתו (und ihr sollt es feiern) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von חגג. חג ליהוה entspricht V. 39. שבעת ימים בשנה (sieben Tage im Jahr) zeigt jährliche Wiederholung.
חקת עולם לדרתיכם (eine ewige Satzung bei euren Generationen) entspricht V. 14,21,31 und zeigt dauerhafte Verpflichtung. בחדש השביעי תחגו אתו (im siebten Monat sollt ihr es feiern) wiederholt die Zeitangabe zur Bekräftigung.
חג ליהוה שבעת ימים בשנה zeigt jährliche Regelmäßigkeit. חקת עולם לדרתיכם zeigt generationenübergreifende Gültigkeit. בחדש השביעי bekräftigt die Zeitbestimmung.
Die LXX übersetzt וחגתם אתו mit ἑορτάσατε αὐτήν (feiert es), חג ליהוה mit ἑορτὴν κυρίῳ (Fest dem Herrn), בשנה mit κατ᾽ ἐνιαυτόν (jährlich), חקת עולם mit νόμιμον αἰώνιον (ewiges Gesetz) und בחדש השביעי mit ἐν τῷ μηνὶ τῷ ἑβδόμῳ (im siebten Monat).
Die Satzstruktur zeigt Laubhüttenfest-Etablierung: jährliche siebentägige JHWH-Festfeier + ewige Satzung + generationenübergreifende Gültigkeit + Monats-Bekräftigung.
Dieser Vers etabliert das Laubhüttenfest als jährliche חקת עולם im siebten Monat für alle Generationen.
Leviticus 23,42
Hebräisch: בַּסֻּכֹּ֥ת תֵּשְׁב֖וּ שִׁבְעַ֣ת יָמִ֑ים כָּל־הָֽאֶזְרָח֙ בְּיִשְׂרָאֵ֔ל יֵשְׁב֖וּ בַּסֻּכֹּֽת׃
Deutsch: In Laubhütten sollt ihr sieben Tage wohnen; alle Einheimischen in Israel sollen in Laubhütten wohnen,

Kommentar: בסכת תשבו שבעת ימים כל־האזרח בישראל ישבו בסכת zeigt die charakteristische סכה-Wohnpflicht. בסכת תשבו שבעת ימים (in Laubhütten sollt ihr sieben Tage wohnen) - בסכת (in Laubhütten) von סכה (Hütte/Laube) zeigt temporäre Behausungen. תשבו (sollt ihr wohnen) im Qal-Imperfekt von ישב zeigt Wohnpflicht. שבעת ימים zeigt die Festdauer.
כל־האזרח בישראל ישבו בסכת (alle Einheimischen in Israel sollen in Laubhütten wohnen) - כל־האזרח בישראל (alle Einheimischen in Israel) - אזרח (Einheimischer) zeigt geborene Israeliten im Unterschied zu גר (Fremden). ישבו בסכת wiederholt die Wohnpflicht.
בסכת als charakteristisches Element des Festes. תשבו zeigt temporäres Wohnen außerhalb der normalen Häuser. אזרח בישראל zeigt Beschränkung auf geborene Israeliten.
Die LXX übersetzt האזרח (ha'ezrach - "Einheimischer") als ὁ αὐτόχθων (der Eingeborene).
Die Satzstruktur zeigt סכות-Wohnpflicht: siebentägiges Laubhüttenwohnen + alle Einheimischen in Israel + Laubhüttenwohnen.
Dieser Vers etabliert die charakteristische סכה-Wohnpflicht für alle geborenen Israeliten während der sieben Festtage.
Leviticus 23,43
Hebräisch: לְמַעַן֮ יֵדְע֣וּ דֹרֹֽתֵיכֶם֒ כִּ֣י בַסֻּכּ֗וֹת הוֹשַׁ֨בְתִּי֙ אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל בְּהוֹצִיאִ֥י אוֹתָ֖ם מֵאֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: damit eure Generationen wissen, dass ich die Kinder Israels in Hütten wohnen ließ, als ich sie aus dem Land Ägypten herausführte. Ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: למען ידעו דרתיכם כי בסכות הושבתי את־בני ישראל בהוציאי אותם מארץ מצרים אני יהוה אלהיכם zeigt die historische Begründung des Laubhüttenfestes. למען ידעו דרתיכם (damit eure Generationen wissen) - למען (damit) als Zweckangabe. ידעו (wissen) im Qal-Imperfekt. דרתיכם (eure Generationen) zeigt pädagogischen Zweck.
כי בסכות הושבתי את־בני ישראל בהוציאי אותם מארץ מצרים (dass ich die Kinder Israels in Hütten wohnen ließ, als ich sie aus dem Land Ägypten herausführte) - בסכות הושבתי (in Hütten ließ ich wohnen) im Hifil-Perfekt, das Hifil zeigt kausatives Wohnen lassen. בהוציאי אותם מארץ מצרים (als ich sie aus dem Land Ägypten herausführte) - בהוציאי (als ich herausführte) im Hifil-Infinitiv-Constructus mit Suffix zeigt den Exodus-Kontext.
אני יהוה אלהיכם (ich bin der Ewige, euer Gott) als Autoritäts- und Bundesformel.
למען ידעו דרתיכם zeigt pädagogischen זכרון-Zweck. בסכות הושבתי verbindet das Fest mit der Wüstenzeit. בהוציאי אותם מארץ מצרים zeigt Exodus als historischen Bezugspunkt.
Die LXX übersetzt למען ידעו mit ὅπως ἴδωσιν (damit sie sehen), דרתיכם mit αἱ γενεαὶ ὑμῶν (eure Generationen), בסכות הושבתי mit ἐν σκηναῖς κατῴκισα (in Zelten ließ ich wohnen), בהוציאי mit ἐν τῷ ἐξαγαγεῖν με (beim Herausführen durch mich) und מארץ מצרים mit ἐκ γῆς Αἰγύπτου (aus dem Land Ägypten).
Die Satzstruktur zeigt Laubhüttenfest-Begründung: generationenübergreifendes Wissen + historisches Hüttenwohnen in der Wüste + Exodus-Kontext + göttliche Bundesautorität.
Dieser Vers begründet das Laubhüttenfest als זכרון (Gedenken) an die Wüstenzeit während des Exodus aus Ägypten.
Leviticus 23,44
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר מֹשֶׁ֔ה אֶת־מֹעֲדֵ֖י יְהוָ֑ה אֶל־בְּנֵ֖י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und Mosche verkündete den Kindern Israels die Feste des Ewigen.

Kommentar: וידבר משה את־מועדי יהוה אל־בני ישראל zeigt den Abschluss der מועדים-Offenbarung durch mosaische Verkündigung. וידבר משה (und Mosche verkündete) - וידבר (und er verkündete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv, das Piel zeigt intensive Verkündigung. משה als Offenbarungsvermittler.
את־מועדי יהוה (die Feste des Ewigen) entspricht V. 2,4,37 und fasst alle göttlichen Feste zusammen. אל־בני ישראל (den Kindern Israels) zeigt die Empfänger der Verkündigung.
וידבר משה zeigt mosaische Vermittlungsrolle. מועדי יהוה als zusammenfassende Bezeichnung aller Feste. אל־בני ישראל zeigt das ganze Volk als Adressat.
Die LXX übersetzt וידבר משה mit ἐλάλησεν Μωυσῆς (sprach Mose), מועדי יהוה mit τὰς ἑορτὰς κυρίου (die Feste des Herrn) und אל־בני ישראל mit πρὸς τοὺς υἱοὺς Ισραηλ (zu den Söhnen Israels).
Die Satzstruktur zeigt מועדים-Verkündigung: mosaische Verkündigung + göttliche Feste + Volks-Adressat.
Dieser Abschlussvers zeigt Mosche als Vermittler der göttlichen מועדים-Ordnung an das Volk Israel.
Kapitel 23 etabliert den israelitischen Festkalender als göttlich geordnetes System heiliger Zeiten (מועדי יהוה), die als מקראי קדש (heilige Versammlungen) vom Volk proklamiert werden sollen.
Grundlegung (V. 1-4): מועדי יהוה als göttlich bestimmte מקראי קדש mit Proklamationspflicht des Volkes zu festgesetzten Zeiten.
Wöchentlicher Sabbat (V. 3): שבת שבתון als Grundlage aller מועדים mit absoluter Arbeitsruhe (כל־מלאכה) und universeller Gültigkeit בכל מושבתיכם.
Frühjahrsfeste (V. 5-22):
· Pesach (V. 5): 14. Nissan בין הערבים als erstes jährliches Fest
· Mazzot (V. 6-8): 15.-21. Nissan mit siebentägiger מצות-Speisevorschrift, מקרא־קדש am ersten und siebten Tag, tägliche אשה-Opfer
· Omer-Erstlinge (V. 9-14): עמר ראשית der Gerstenernte als תנופה ממחרת השבת mit Aufsteigeopfer, מנחה und נסך; Verbot des Genusses neuer Ernte bis zur Opferung
· Wochenfest (V. 15-22): Nach 50-tägiger Omer-Zählung (שבע שבתות תמימת) מנחה חדשה aus gesäuertem Weizenbrot (לחם תנופה) als בכורים, umfangreiche Tieropfer (10 Aufsteigeopfer + חטאת + שלמים), תנופה-Ritual mit Brot und Lämmern; Wiederholung der פאה- und לקט-Gesetze
Herbstfeste (V. 23-43):
· Posaunentag (V. 24-25): 1. Tischri als שבתון mit זכרון תרועה und מקרא־קדש
· Versöhnungstag (V. 26-32): 10. Tischri als יום הכפרים mit עינוי נפש (Seelenbeugung), absoluter Arbeitsruhe (כל־מלאכה), כרת-Strafe für Nicht-Kasteiung, göttliche Vernichtung für Arbeitsverstoß, שבת שבתון von Abend zu Abend (9.-10. Tischri)
· Laubhüttenfest (V. 34-43): 15.-21. Tischri mit עצרת am achten Tag; ארבעת המינים-Ritual (Zitrusfrucht, Palmzweige, Myrte, Bachweiden) mit siebentägiger שמחה לפני יהוה; סכות-Wohnpflicht für אזרח בישראל als זכרון der Wüstenzeit
Abschluss (V. 37-44): Zusammenfassung aller מועדים als מקראי קדש mit spezifischen Opferordnungen (עלה, מנחה, זבח, נסכים) דבר־יום ביומו, zusätzlich zu Sabbat-Opfern und freiwilligen Gaben; mosaische Verkündigung an Israel.
Theologische Bedeutung: Die מועדים strukturieren das Jahr als heilige Zeit mit landwirtschaftlichen Bezügen (Gersten-/Weizenernte, Herbstsammlung) und historischen Erinnerungen (Exodus, Wüstenzeit). Arbeitsruhe-Abstufungen zeigen verschiedene Heiligkeitsgrade: כל־מלאכה (Sabbat, Versöhnungstag), מלאכת עבדה (andere מועדים). Opfersystematik mit tagesspezifischen Ordnungen. Generationenübergreifende Gültigkeit durch חקת עולם-Formeln. Pädagogischer Zweck durch זכרון-Charakter für kommende Generationen.
Besonderheiten: Doppelte Besitzbetonung (מועדי יהוה/מועדי). Proklamationspflicht des Volkes bei מקראי קדש. Einzigartige Rituale: gesäuertes Wochenfest-Brot, ארבעת המינים, סכות-Wohnen. Soziale Integration durch פאה/לקט-Wiederholung. Universelle vs. partikuläre Anwendung (אזרח bei סכות).
Textkritische Beobachtung: Levitikus 23 zeigt in der LXX eine systematische Präzisierung und teilweise Interpretation der Festkalender. Besonders bemerkenswert sind die botanischen Spezifizierungen beim Laubhüttenfest (Vers 40), wo die LXX konkrete griechische Pflanzenarten identifiziert. Die kalendarischen Bestimmungen werden durch griechische Terminologie klargestellt, und kultische Begriffe werden durch etablierte griechische religiöse Fachsprache ersetzt. Dies deutet auf eine systematische Anpassung an hellenistische religiöse und botanische Kenntnisse hin, während die rituellen Strukturen beibehalten werden.
Leviticus 24,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als Offenbarungseinleitung für die Heiligtums-Beleuchtungsvorschriften. וידבר (und er redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv - das Piel zeigt intensives, autoritatives göttliches Sprechen. לאמר (sagend) leitet die Vorschriften über die beständige Beleuchtung und das Schaubrot ein.
Die LXX übersetzt וידבר mit ἐλάλησεν (er sprach) und לאמר mit λέγων (sagend).
Die Satzstruktur zeigt Offenbarungseinleitung: göttliches autoritatives Sprechen + Empfängeridentifikation + Redeeinleitung.
Dieser Vers leitet die Vorschriften über die kontinuierliche Heiligtumspflege ein.
Leviticus 24,2
Hebräisch: צַ֞ו אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל וְיִקְח֨וּ אֵלֶ֜יךָ שֶׁ֣מֶן זַ֥יִת זָ֛ךְ כָּתִ֖ית לַמָּא֑וֹר לְהַעֲלֹ֥ת נֵ֖ר תָּמִֽיד׃
Deutsch: Befiehl den Kindern Israels, dass sie dir reines Öl aus zerstoßenen Oliven für die Beleuchtung bringen, um beständig Lampen anzuzünden.

Kommentar: צו את־בני ישראל ויקחו אליך שמן זית זך כתית למאור להעלת נר תמיד etabliert die Ölversorgung für die Heiligtums-Beleuchtung. צו את־בני ישראל (befiehl den Kindern Israels) - צו (befiehl) im Piel-Imperativ zeigt autoritativen Befehl an das ganze Volk.
ויקחו אליך שמן זית זך כתית למאור (dass sie dir reines Öl aus zerstoßenen Oliven für die Beleuchtung bringen) - ויקחו אליך (und sie sollen zu dir nehmen/bringen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. שמן זית (Olivenöl) als Grundstoff. זך (rein) zeigt Qualitätsanforderung. כתית (zerstoßen) von כתת (zerstoßen) zeigt die Herstellungsart durch Stampfen im Gegensatz zu Pressen. למאור (für die Beleuchtung) zeigt den Verwendungszweck.
להעלת נר תמיד (um beständig Lampen anzuzünden) - להעלת (um anzuzünden) im Hifil-Infinitiv-Constructus, das Hifil zeigt kausatives Aufsteigenlassen der Flamme. נר תמיד (beständige Lampe) zeigt kontinuierliches Brennen.
צו את־בני ישראל zeigt Volksverantwortung für Heiligtums-Versorgung. שמן זית זך כתית als höchste Ölqualität durch Zerstoßung der ersten Pressung. נר תמיד als liturgische Kontinuität.
Die LXX übersetzt שמן זית זך כתית (shemen zayit zach kathit - "reines, zerstoßenes Olivenöl") als ἔλαιον ἐλάινον καθαρὸν κεκομμένον (reines Olivenöl, zerstoßen). Das hebräische למאור (lama'or - "für das Licht") wird als εἰς φῶς (zum Licht) wiedergegeben, und תמיד (tamid - "beständig") als διὰ παντός (durch alles hindurch/beständig).
Die Satzstruktur zeigt Ölversorgungsbefehl: Volksbefehl + Ölbringung zu Mosche + reines zerstoßenes Olivenöl + Beleuchtungszweck + beständige Lampenanzündung.
Dieser Vers etabliert die Volksverantwortung für die Versorgung mit reinstem Olivenöl für die beständige Heiligtums-Beleuchtung.
Leviticus 24,3
Hebräisch: מִחוּץ֩ לְפָרֹ֨כֶת הָעֵדֻ֜ת בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֗ד יַעֲרֹךְ֩ אֹתוֹ֨ אַהֲרֹ֜ן מֵעֶ֧רֶב עַד־בֹּ֛קֶר לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה תָּמִ֑יד חֻקַּ֥ת עוֹלָ֖ם לְדֹרֹֽתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Außerhalb des Vorhangs des Zeugnisses im Zelt der Begegnung soll Aharon es richten vom Abend bis zum Morgen vor dem Ewigen beständig; eine ewige Satzung bei euren Generationen.

Kommentar: מחוץ לפרכת העדת באהל מועד יערך אתו אהרן מערב עד־בקר לפני יהוה תמיד חקת עולם לדרתיכם zeigt die örtliche Platzierung und priesterliche Verantwortung für die Beleuchtung. מחוץ לפרכת העדת באהל מועד (außerhalb des Vorhangs des Zeugnisses im Zelt der Begegnung) - מחוץ לפרכת העדת (außerhalb des Vorhangs des Zeugnisses) zeigt die Position im Heiligen, nicht im Allerheiligsten. פרכת העדת (Vorhang des Zeugnisses) bezieht sich auf den Vorhang vor der Bundeslade. באהל מועד spezifiziert den Ort.
יערך אתו אהרן מערב עד־בקר (soll Aharon es richten vom Abend bis zum Morgen) - יערך (soll richten/ordnen) im Qal-Imperfekt von ערך zeigt priesterliche Wartung. אהרן zeigt hohepriesterliche Verantwortung. מערב עד־בקר (vom Abend bis zum Morgen) zeigt die nächtliche Brenndauer.
לפני יהוה תמיד (vor dem Ewigen beständig) zeigt kontinuierliche göttliche Präsenz. חקת עולם לדרתיכם (eine ewige Satzung bei euren Generationen) entspricht den anderen ewigen Satzungen und zeigt dauerhafte Verpflichtung.
מחוץ לפרכת העדת zeigt Position im Heiligen vor dem Allerheiligsten. מערב עד־בקר zeigt nächtliche Beleuchtung. תמיד betont Kontinuität. חקת עולם zeigt dauerhafte Gültigkeit.
Die LXX fügt zur Klarstellung hinzu: καὶ καύσουσιν αὐτὸν Ἀαρὼν καὶ οἱ υἱοὶ αὐτοῦ (und Aaron und seine Söhne sollen es anzünden), was im hebräischen Text nur durch יערך אתו אהרן (ya'aroch oto aharon - "Aaron soll es zubereiten") ausgedrückt wird.
Die Satzstruktur zeigt Beleuchtungs-Ordnung: Position außerhalb des Zeugnisvorhangs + Aarons Wartungsverantwortung + nächtliche Brenndauer + beständige Präsenz vor JHWH + ewige Satzung.
Dieser Vers etabliert die örtliche Platzierung der Beleuchtung im Heiligen und Aarons nächtliche Wartungsverantwortung als ewige Satzung.
Leviticus 24,4
Hebräisch: עַ֚ל הַמְּנֹרָ֣ה הַטְּהֹרָ֔ה יַעֲרֹ֖ךְ אֶת־הַנֵּר֑וֹת לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה תָּמִֽיד׃
Deutsch: Auf dem reinen Leuchter soll er die Lampen vor dem Ewigen beständig richten.

Kommentar: על המנרה הטהרה יערך את־הנרות לפני יהוה תמיד spezifiziert den goldenen Leuchter als Träger der Beleuchtung. על המנרה הטהרה (auf dem reinen Leuchter) - המנרה (der Leuchter) zeigt den siebenarmigen goldenen Leuchter aus Ex 25,31-40. הטהרה (die reine) zeigt das reine Gold als Material.
יערך את־הנרות (soll er die Lampen richten) - יערך entspricht V. 3. את־הנרות (die Lampen) im Plural zeigt die sieben Lampen des Leuchters.
לפני יהוה תמיד (vor dem Ewigen beständig) entspricht V. 3 und betont kontinuierliche Präsenz.
המנרה הטהרה als spezifischer goldener Leuchter. נרות als Mehrzahl der sieben Lampen. תמיד als Kontinuitätsbetonung.
Die LXX übersetzt המנרה הטהרה mit λυχνίας τῆς καθαρᾶς (der reinen Lampe), יערך את־הנרות mit καύσει τοὺς λύχνους (wird die Lampen brennen) und תמיד mit διὰ παντός (beständig).
Die Satzstruktur zeigt Leuchter-Spezifikation: reiner goldener Leuchter + Lampen-Wartung + beständige Präsenz vor JHWH.
Dieser Vers spezifiziert den goldenen Leuchter mit seinen sieben Lampen als Ort der beständigen Beleuchtung vor JHWH.
Leviticus 24,5
Hebräisch: וְלָקַחְתָּ֣ סֹ֔לֶת וְאָפִיתָ֣ אֹתָ֔הּ שְׁתֵּ֥ים עֶשְׂרֵ֖ה חַלּ֑וֹת שְׁנֵי֙ עֶשְׂרֹנִ֔ים יִהְיֶ֖ה הַֽחַלָּ֥ה הָאֶחָֽת׃
Deutsch: Und du sollst Feinmehl nehmen und daraus zwölf Kuchen backen; zwei Zehntel soll jeder Kuchen enthalten.

Kommentar: ולקחת סלת ואפית אתה שתים עשרה חלות שני עשרנים יהיה החלה האחת führt das Schaubrot ein. ולקחת סלת ואפית אתה (und du sollst Feinmehl nehmen und es backen) - ולקחת (und du sollst nehmen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. סלת (Feinmehl) als hochwertigste Mehlqualität. ואפית אתה (und es backen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv.
שתים עשרה חלות (zwölf Kuchen) - שתים עשרה (zwölf) entspricht den zwölf Stämmen Israels. חלות (Kuchen/Brote) als gebackene Brote.
שני עשרנים יהיה החלה האחת (zwei Zehntel soll jeder Kuchen enthalten) - שני עשרנים (zwei Zehntel) zeigt die Mehlmenge pro Brot. יהיה החלה האחת (soll der eine Kuchen sein) zeigt Einheitlichkeit.
סלת als feinste Mehlqualität für heilige Zwecke. שתים עשרה als Zwölferstamm-Symbolik. שני עשרנים als doppelte Standardmenge pro Brot.
Die LXX übersetzt ולקחת סלת mit λήμψῃ σεμίδαλιν (wirst du Feinmehl nehmen), ואפית mit ποιήσεις (wirst du machen), שתים עשרה חלות mit δώδεκα ἄρτους (zwölf Brote) und שני עשרנים mit δύο δέκατα (zwei Zehntel).
Die Satzstruktur zeigt Schaubrot-Herstellung: Feinmehl-Nahme + Backvorgang + zwölf Kuchen + zwei Zehntel pro Kuchen.
Dieser Vers etabliert die Herstellung von zwölf Schaubroten aus Feinmehl mit je zwei Zehntel als Symbolik der zwölf Stämme.
Leviticus 24,6
Hebräisch: וְשַׂמְתָּ֥ אוֹתָ֛ם שְׁתַּ֥יִם מַֽעֲרָכ֖וֹת שֵׁ֣שׁ הַֽמַּעֲרָ֑כֶת עַ֛ל הַשֻּׁלְחָ֥ן הַטָּהֹ֖ר לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und du sollst sie in zwei Reihen legen, sechs in einer Reihe, auf den reinen Tisch vor dem Ewigen.

Kommentar: ושמת אותם שתים מערכות שש המערכת על השלחן הטהר לפני יהוה zeigt die Anordnung der Schaubrote. ושמת אותם שתים מערכות (und du sollst sie in zwei Reihen legen) - ושמת (und du sollst legen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. אותם bezieht sich auf die zwölf Brote. שתים מערכות (zwei Reihen) - מערכות (Reihen/Anordnungen) von ערך (anordnen).
שש המערכת (sechs in einer Reihe) zeigt 2 x 6 = 12 Brote. על השלחן הטהר לפני יהוה (auf den reinen Tisch vor dem Ewigen) - השלחן הטהר (der reine Tisch) zeigt den goldenen Schaubrottisch aus Ex 25,23-30. לפני יהוה zeigt göttliche Präsenz.
שתים מערכות als systematische Anordnung. שש המערכת zeigt gleichmäßige Verteilung. השלחן הטהר als spezifischer goldener Tisch.
Die LXX übersetzt ושמת אותם mit θήσεις αὐτούς (wirst du sie setzen), שתים מערכות mit δύο παραθέσεις (zwei Aufstellungen), שש המערכת mit ἓξ ἄρτους τὴν παράθεσιν (sechs Brote die Aufstellung) und השלחן הטהר mit τράπεζαν καθαράν (reinen Tisch).
Die Satzstruktur zeigt Schaubrot-Anordnung: zwölf Brote in zwei Reihen + je sechs pro Reihe + goldener reiner Tisch + Position vor JHWH.
Dieser Vers etabliert die systematische 2x6-Anordnung der zwölf Schaubrote auf dem goldenen Tisch vor JHWH.
Leviticus 24,7
Hebräisch: וְנָתַתָּ֥ עַל־הַֽמַּעֲרֶ֖כֶת לְבֹנָ֣ה זַכָּ֑ה וְהָיְתָ֤ה לַלֶּ֨חֶם֙ לְאַזְכָּרָ֔ה אִשֶּׁ֖ה לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Und du sollst auf jeder Reihe reinen Weihrauch legen, und er soll für das Brot als Gedenkopfer sein, ein Feueropfer für den Ewigen.

Kommentar: ונתת על־המערכת לבנה זכה והיתה ללחם לאזכרה אשה ליהוה zeigt die Weihrauch-Beigabe zum Schaubrot. ונתת על־המערכת לבנה זכה (und du sollst auf jeder Reihe reinen Weihrauch legen) - ונתת (und du sollst geben/legen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. על־המערכת (auf die Reihe) bezieht sich auf beide Reihen. לבנה זכה (reiner Weihrauch) - לבנה (Weihrauch) als aromatisches Harz. זכה (rein) zeigt Qualitätsanforderung.
והיתה ללחם לאזכרה אשה ליהוה (und er soll für das Brot als Gedenkopfer sein, ein Feueropfer für den Ewigen) - והיתה (und er soll sein) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. ללחם לאזכרה (für das Brot als Gedenkopfer) - אזכרה (Gedenkopfer) von זכר (gedenken) zeigt den stellvertretenden Verbrennungsteil. אשה ליהוה (ein Feueropfer für den Ewigen) zeigt Altarverbrennung.
לבנה זכה als hochwertiger Weihrauch. על־המערכת zeigt Beigabe zu beiden Reihen. אזכרה zeigt stellvertretende Verbrennung statt des Brotes.
Die LXX fügt καὶ ἅλα (und Salz) hinzu, was im hebräischen Text nicht steht. Das hebräische לאזכרה (le'azkara - "zum Gedächtnis") wird als εἰς ἀνάμνησιν (zum Gedenken) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt Weihrauch-Beigabe: reiner Weihrauch auf jeder Reihe + Gedenkopfer-Funktion für das Brot + Feueropfer für JHWH.
Dieser Vers zeigt die Weihrauch-Beigabe als אזכרה (Gedenkopfer), das stellvertretend für das Brot verbrannt wird.
Leviticus 24,8
Hebräisch: בְּי֨וֹם הַשַּׁבָּ֜ת בְּי֣וֹם הַשַּׁבָּ֗ת יַֽעַרְכֶ֛נּוּ לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה תָּמִ֑יד מֵאֵ֥ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל בְּרִ֥ית עוֹלָֽם׃
Deutsch: Jeden Schabbattag soll er es beständig vor dem Ewigen richten, von den Kindern Israels als ewiger Bund.

Kommentar: ביום השבת ביום השבת יערכנו לפני יהוה תמיד מאת בני־ישראל ברית עולם zeigt den wöchentlichen Erneuerungsrhythmus des Schaubrotes. ביום השבת ביום השבת (jeden Schabbattag) - die Wiederholung ביום השבת ביום השבת betont die regelmäßige wöchentliche Erneuerung jeden Sabbat.
יערכנו לפני יהוה תמיד (soll er es beständig vor dem Ewigen richten) - יערכנו (soll er es richten) im Qal-Imperfekt mit Suffix bezieht sich auf das Schaubrot. לפני יהוה תמיד entspricht V. 3-4.
מאת בני־ישראל ברית עולם (von den Kindern Israels als ewiger Bund) - מאת בני־ישראל (von den Kindern Israels) zeigt Volksverantwortung. ברית עולם (ewiger Bund) zeigt den Bundescharakter des Schaubrotes.
ביום השבת ביום השבת als emphatische Wiederholung zeigt wöchentlichen Rhythmus. תמיד zeigt kontinuierliche Präsenz. ברית עולם zeigt Bundesbedeutung.
Die LXX übersetzt ביום השבת ביום השבת mit τῇ ἡμέρᾳ τῶν σαββάτων διὰ παντός (am Tag der Sabbate beständig), יערכנו mit παραθήσει αὐτούς (wird sie aufstellen) und ברית עולם mit διαθήκην αἰώνιον (ewigen Bund).
Die Satzstruktur zeigt Schaubrot-Rhythmus: wöchentliche Sabbat-Erneuerung + beständige Aufstellung vor JHWH + Israels Bundesverantwortung + ewiger Bundescharakter.
Dieser Vers etabliert den wöchentlichen Sabbat-Rhythmus der Schaubrot-Erneuerung als ewigen Bund Israels mit JHWH.
Leviticus 24,9
Hebräisch: וְהָֽיְתָה֙ לְאַהֲרֹ֣ן וּלְבָנָ֔יו וַאֲכָלֻ֖הוּ בְּמָק֣וֹם קָדֹ֑שׁ כִּ֡י קֹדֶשׁ֩ קָֽדָשִׁ֨ים ה֥וּא לוֹ֛ מֵאִשֵּׁ֥י יְהוָ֖ה חָק־עוֹלָֽם׃
Deutsch: Und es soll Aharon und seinen Söhnen gehören, und sie sollen es an heiliger Stätte essen; denn als ein Hochheiliges von den Feueropfern des Ewigen soll es ihm gehören, eine ewige Satzung.

Kommentar: והיתה לאהרן ולבניו ואכלהו במקום קדש כי קדש קדשים הוא לו מאשי יהוה חק־עולם zeigt das priesterliche Verzehrrecht am Schaubrot. והיתה לאהרן ולבניו (und es soll Aharon und seinen Söhnen gehören) zeigt priesterliches Eigentumsrecht. ואכלהו במקום קדש (und sie sollen es an heiliger Stätte essen) - ואכלהו (und sie sollen es essen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. במקום קדש (an heiliger Stätte) zeigt Ortsrestriktion auf das Heiligtum.
כי קדש קדשים הוא לו מאשי יהוה (denn als ein Hochheiliges von den Feueropfern des Ewigen soll es ihm gehören) - קדש קדשים (Hochheiliges) zeigt höchste Heiligkeitsstufe. הוא לו (es ihm) bezieht sich auf Aharon. מאשי יהוה (von den Feueropfern des Ewigen) klassifiziert das Schaubrot als אשה.
חק־עולם (eine ewige Satzung) entspricht den anderen ewigen Satzungen.
לאהרן ולבניו zeigt priesterliches Kollektiv. במקום קדש zeigt Ortsrestriktion. קדש קדשים zeigt höchste Heiligkeitsstufe. מאשי יהוה klassifiziert als Feueropfer.
Die LXX übersetzt והיתה לאהרן ולבניו mit ἔσται Ααρων καὶ τοῖς υἱοῖς αὐτοῦ (wird Aarons und seinen Söhnen gehören), במקום קדש mit ἐν τόπῳ ἁγίῳ (an heiligem Ort), קדש קדשים mit ἅγια ἁγίων (Heiliges der Heiligen) und חק־עולם mit νόμιμον αἰώνιον (ewiges Gesetz).
Die Satzstruktur zeigt priesterliches Schaubrot-Recht: Eigentumsrecht für Aharon und Söhne + Verzehr an heiliger Stätte + קדש קדשים-Status + Klassifikation als Feueropfer + ewige Satzung.
Dieser Vers etabliert das priesterliche Recht auf das Schaubrot als קדש קדשים mit Verzehrbeschränkung auf das Heiligtum.
Leviticus 24,10
Hebräisch: וַיֵּצֵא֙ בֶּן־אִשָּׁ֣ה יִשְׂרְאֵלִ֔ית וְהוּא֙ בֶּן־אִ֣ישׁ מִצְרִ֔י בְּת֖וֹךְ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וַיִּנָּצוּ֙ בַּֽמַּחֲנֶ֔ה בֶּ֚ן הַיִּשְׂרְאֵלִ֔ית וְאִ֖ישׁ הַיִּשְׂרְאֵלִֽי׃
Deutsch: Und der Sohn einer Frau, einer Israelin, war aber der Sohn eines Mannes, eines Ägypters, er ging aus unter die Kinder Israels; und der Sohn der Israelin und ein Mann, ein Israeli stritten im Lager.

Kommentar: ויצא בן־אשה ישראלית והוא בן־איש מצרי בתוך בני ישראל וינצו במחנה בן הישראלית ואיש הישראלי führt einen Rechtsfall ein. ויצא בן־אשה ישראלית והוא בן־איש מצרי (und der Sohn einer Frau, einer Israelin, war aber der Sohn eines Mannes, eines Ägypters) zeigt Mischehen-Abstammung. ויצא (und er ging aus) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv. בן־אשה ישראלית (Sohn einer israelitischen Frau) zeigt mütterliche Abstammung. והוא בן־איש מצרי (und er war Sohn eines ägyptischen Mannes) zeigt väterliche Abstammung.
בתוך בני ישראל (unter die Kinder Israels) zeigt Integration in das Volk. וינצו במחנה בן הישראלית ואיש הישראלי (und der Sohn der Israelin und ein Mann, ein Israeli stritten im Lager) - וינצו (und sie stritten) im Nifal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von נצה (streiten). במחנה (im Lager) zeigt Wüstensituation. בן הישראלית wiederholt die Bezeichnung. איש הישראלי zeigt den Streitgegner.
בן־אשה ישראלית והוא בן־איש מצרי zeigt komplizierte Identität durch Mischehe. וינצו zeigt Konflikt. במחנה zeigt Gemeinschaftskontext.
Die LXX übersetzt וינצו (wayyinnatzu - "und sie stritten") als καὶ ἐμαχέσαντο (und sie kämpften), was eine intensivere Konfrontation impliziert.
Die Satzstruktur zeigt Rechtsfall-Einleitung: Mischehen-Sohn + israelitische Mutter + ägyptischer Vater + Integration ins Volk + Streit im Lager.
Dieser Vers führt einen Rechtsfall mit einem Sohn aus israelitisch-ägyptischer Mischehe ein, der im Lager in Streit gerät.
Leviticus 24,11
Hebräisch: וַ֠יִּקֹּב בֶּן־הָֽאִשָּׁ֨ה הַיִּשְׂרְאֵלִ֤ית אֶת־הַשֵּׁם֙ וַיְקַלֵּ֔ל וַיָּבִ֥יאוּ אֹתוֹ֖ אֶל־מֹשֶׁ֑ה וְשֵׁ֥ם אִמֹּ֛ו שְׁלֹמִ֥ית בַּת־דִּבְרִ֖י לְמַטֵּה־דָֽן׃
Deutsch: Und der Sohn der Frau, der Israelin, lästerte den Namen und fluchte. Da brachten sie ihn zu Mosche; und der Name seiner Mutter war Schelomit, die Tochter Divris, vom Stamm Dan.

Kommentar: ויקב בן־האשה הישראלית את־השם ויקלל ויביאו אתו אל־משה ושם אמו שלמית בת־דברי למטה־דן zeigt das Vergehen der Gotteslästerung. ויקב בן־האשה הישראלית את־השם ויקלל (und der Sohn der Frau, der Israelin, lästerte den Namen und fluchte) - ויקב (und er lästerte) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von נקב (durchbohren/lästern). את־השם (den Namen) zeigt den Gottesnamen JHWH. ויקלל (und er fluchte) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von קלל.
ויביאו אתו אל־משה (da brachten sie ihn zu Mosche) zeigt die Reaktion der Gemeinschaft. ושם אמו שלמית בת־דברי למטה־דן (und der Name seiner Mutter war Schelomit, die Tochter Divris, vom Stamm Dan) - שלמית (Schelomit) als Name. בת־דברי (Tochter des Divri). למטה־דן (vom Stamm Dan) zeigt Stammeszugehörigkeit der Mutter.
ויקב את־השם zeigt schwere Gotteslästerung. ויקלל verstärkt das Vergehen. אל־משה zeigt Rechtssuchung. למטה־דן zeigt mütterliche Stammeszugehörigkeit.
Die LXX interpretiert ויקב את־השם (wayyiqqov et-hashem - "und er durchbohrte/nannte den Namen") als καὶ ἐπονομάσας... τὸ ὄνομα κατηράσατο (und nachdem er den Namen genannt hatte, verfluchte er), was eine zweistufige Handlung beschreibt. Die Namen werden als Σαλωμὶθ θυγάτηρ Δαβρί (Salomith, Tochter des Dabri) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt Gotteslästerung: Namenslästerung + Fluch + Verhaftung zu Mosche + Mutteridentifikation + Stammeszugehörigkeit.
Dieser Vers zeigt das schwere Vergehen der Gotteslästerung durch den Mischehen-Sohn und seine Überführung zu Mosche.
Leviticus 24,12
Hebräisch: וַיַּנִּיחֻ֖הוּ בַּמִּשְׁמָ֑ר לִפְרֹ֥שׁ לָהֶ֖ם עַל־פִּ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und sie legten ihn in Gewahrsam, damit ihnen Weisung erteilt würde nach dem Mund des Ewigen.

Kommentar: ויניחהו במשמר לפרש להם על־פי יהוה zeigt das Verfahren bei ungeklärten Rechtsfällen. ויניחהו במשמר (und sie legten ihn in Gewahrsam) - ויניחהו (und sie legten ihn) im Hifil-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von נוח (ruhen lassen). במשמר (in Gewahrsam) zeigt Untersuchungshaft.
לפרש להם על־פי יהוה (damit ihnen Weisung erteilt würde nach dem Mund des Ewigen) - לפרש (um zu erklären/zu deuten) im Qal-Infinitiv-Constructus von פרש zeigt Rechtsentscheidung. להם (ihnen) bezieht sich auf die Gemeinschaft. על־פי יהוה (nach dem Mund des Ewigen) zeigt göttliche Rechtsprechung.
במשמר zeigt ordnungsgemäßes Verfahren bis zur Urteilsfindung. לפרש על־פי יהוה zeigt göttliche Rechtsprechungsautorität bei Präzedenzfällen.
Die LXX übersetzt ויניחהו במשמר mit ἀπέθεντο αὐτὸν εἰς φυλακήν (legten ihn ins Gefängnis), לפרש mit διασαφῆσαι (zu erklären) und על־פי יהוה mit διὰ προστάγματος κυρίου (durch Befehl des Herrn).
Die Satzstruktur zeigt Rechtsverfahren: Ingewahrsamnahme + Wartung auf göttliche Weisung + göttliche Rechtsprechungsautorität.
Dieser Vers zeigt das ordnungsgemäße Verfahren bei ungeklärten Rechtsfällen durch Gewahrsam bis zur göttlichen Rechtsweisung.
Leviticus 24,13
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר als Offenbarungseinleitung für das göttliche Urteil im Gotteslästerungsfall. Diese göttliche Antwort etabliert das Präzedenzrecht für zukünftige ähnliche Fälle.
Dieser Vers leitet die göttliche Rechtsprechung im Gotteslästerungsfall ein.
Leviticus 24,14
Hebräisch: הוֹצֵ֣א אֶת־הַֽמְקַלֵּ֗ל אֶל־מִחוּץ֙ לַֽמַּחֲנֶ֔ה וְסָמְכ֧וּ כָֽל־הַשֹּׁמְעִ֛ים אֶת־יְדֵיהֶ֖ם עַל־רֹאשֹׁ֑ו וְרָגְמ֥וּ אֹתוֹ֖ כָּל־הָעֵדָֽה׃
Deutsch: Führe den Flucher hinaus vor das Lager, und alle, die es gehört haben, sollen ihre Hände auf seinen Kopf stützen, und die ganze Gemeinde soll ihn steinigen.

Kommentar: הוצא את־המקלל אל־מחוץ למחנה וסמכו כל־השמעים את־ידיהם על־ראשו ורגמו אתו כל־העדה zeigt das Todesurteil und Hinrichtungsverfahren. הוצא את־המקלל אל־מחוץ למחנה (führe den Flucher hinaus vor das Lager) - הוצא (führe hinaus) im Hifil-Imperativ. את־המקלל (den Flucher) von קלל. אל־מחוץ למחנה zeigt Hinrichtung außerhalb des heiligen Lagerbereichs.
וסמכו כל־השמעים את־ידיהם על־ראשו (und alle, die es gehört haben, sollen ihre Hände auf seinen Kopf stützen) - וסמכו (und sie sollen stützen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von סמך. כל־השמעים (alle Hörenden) zeigt die Zeugen. את־ידיהם על־ראשו (ihre Hände auf seinen Kopf) zeigt סמיכה-Ritual zur Übertragung der Verantwortung/Schuld zurück auf den Täter.
ורגמו אתו כל־העדה (und die ganze Gemeinde soll ihn steinigen) - ורגמו (und sie sollen steinigen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von רגם. כל־העדה (die ganze Gemeinde) zeigt Gemeinschaftsverantwortung für die Hinrichtung.
אל־מחוץ למחנה zeigt Entfernung der Unreinheit. כל־השמעים betont Zeugenrolle. סמיכה als Verantwortungsübertragung. כל־העדה zeigt kollektive Hinrichtung.
Die LXX übersetzt המקלל (hameqallel - "der Flucher") als τὸν καταρασάμενον (den Verfluchenden). Das Handauflegen-Ritual wird präzise wiedergegeben: ἐπιθήσουσιν... τὰς χεῖρας αὐτῶν ἐπὶ τὴν κεφαλὴν αὐτοῦ (sie sollen ihre Hände auf seinen Kopf legen).
Die Satzstruktur zeigt Hinrichtungsverfahren: Herausführung aus dem Lager + Zeugen-סמיכה + Gemeinschafts-Steinigung.
Dieser Vers etabliert das Hinrichtungsverfahren für Gotteslästerung mit Zeugen-סמיכה und Gemeinschafts-Steinigung.
Leviticus 24,15
Hebräisch: וְאֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל תְּדַבֵּ֣ר לֵאמֹ֑ר אִ֥ישׁ אִ֛ישׁ כִּֽי־יְקַלֵּ֥ל אֱלֹהָ֖יו וְנָשָׂ֥א חֶטְאֹֽו׃
Deutsch: Und zu den Kindern Israels sollst du reden: Jedermann, der seinem Gott flucht, soll seine Sünde tragen.

Kommentar: ואל־בני ישראל תדבר לאמר איש איש כי־יקלל אלהיו ונשא חטאו etabliert das allgemeine Prinzip der Gottesfluch-Bestrafung. ואל־בני ישראל תדבר לאמר (und zu den Kindern Israels sollst du reden) zeigt Gesetzesverkündigung an das ganze Volk.
איש איש כי־יקלל אלהיו ונשא חטאו (jedermann, der seinem Gott flucht, soll seine Sünde tragen) - איש איש als distributive Verdopplung zeigt universelle Anwendung. כי־יקלל אלהיו (wenn er seinem Gott flucht) - יקלל im Piel-Imperfekt von קלל. אלהיו (seinem Gott) zeigt allgemeine Gottesbeziehung. ונשא חטאו (und er soll seine Sünde tragen) - ונשא im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von נשא zeigt Sündentragung.
איש איש betont individuelle Verantwortung. אלהיו (seinem Gott) im Unterschied zu השם (dem Namen) zeigt allgemeine vs. spezifische Lästerung. ונשא חטאו zeigt Sündentragung ohne spezifische Strafe.
Die LXX übersetzt איש איש mit ἄνθρωπος ἄνθρωπος (Mensch Mensch), יקלל אלהיו mit καταράσηται θεόν (verflucht Gott) und ונשא חטאו mit λήμψεται τὴν ἁμαρτίαν αὐτοῦ (wird seine Sünde nehmen).
Die Satzstruktur zeigt allgemeines Gottesfluch-Gesetz: Volksverkündigung + universelle Anwendung + Gottesfluch + Sündentragung.
Dieser Vers etabliert das allgemeine Prinzip der Sündentragung bei Gottesfluch ohne spezifische Todesstrafe.
Leviticus 24,16
Hebräisch: וְנֹקֵ֤ב שֵׁם־יְהוָה֙ מ֣וֹת יוּמָ֔ת רָג֥וֹם יִרְגְּמוּ־בוֹ֖ כָּל־הָעֵדָ֑ה כַּגֵּר֙ כָּֽאֶזְרָ֔ח בְּנָקְבוֹ־שֵׁ֖ם יוּמָֽת׃
Deutsch: Und wer den Namen des Ewigen lästert, soll gewiss getötet werden, steinigen soll ihn die ganze Gemeinde; wie der Fremde, so der Einheimische: Wenn er den Namen lästert, soll er getötet werden.

Kommentar: ונקב שם־יהוה מות יומת רגום ירגמו־בו כל־העדה כגר כאזרח בנקבו־שם יומת verschärft die Strafe bei spezifischer JHWH-Namenslästerung. ונקב שם־יהוה מות יומת (und wer den Namen des Ewigen lästert, soll gewiss getötet werden) - ונקב (und wer lästert) im Qal-Partizip von נקב. שם־יהוה (Name des Ewigen) zeigt spezifische JHWH-Namenslästerung. מות יומת als emphatische Todesformel.
רגום ירגמו־בו כל־העדה (steinigen soll ihn die ganze Gemeinde) - רגום ירגמו־בו als emphatische Steinigungsformel mit Infinitiv Absolut + Imperfekt. כל־העדה entspricht V. 14.
כגר כאזרח בנקבו־שם יומת (wie der Fremde, so der Einheimische: Wenn er den Namen lästert, soll er getötet werden) - כגר כאזרח zeigt Rechtsgleichheit zwischen גר (Fremden) und אזרח (Einheimischen). בנקבו־שם (wenn er den Namen lästert) wiederholt die Tat. יומת wiederholt die Todesstrafe.
שם־יהוה vs. אלהיו (V. 15) zeigt Unterscheidung zwischen JHWH-Namenslästerung und allgemeinem Gottesfluch. מות יומת und רגום ירגמו als emphatische Formeln. כגר כאזרח zeigt universelle Rechtsgleichheit.
Die LXX übersetzt ונקב שם־יהוה (wenoqev shem-YHWH - "und wer den Namen des Herrn durchbohrt/nennt") als ὀνομάζων δὲ τὸ ὄνομα κυρίου (der aber den Namen des Herrn nennt), was die Handlung als "Benennung" statt als "Durchbohrung" interpretiert.
Die Satzstruktur zeigt verschärftes JHWH-Lästerungsgesetz: JHWH-Namenslästerung + emphatische Todesformel + emphatische Steinigungsformel + universelle Rechtsgleichheit + Wiederholung der Strafe.
Dieser Vers verschärft die Strafe bei spezifischer JHWH-Namenslästerung zur obligatorischen Steinigung mit universeller Rechtsgleichheit.
Leviticus 24,17
Hebräisch: וְאִ֕ישׁ כִּ֥י יַכֶּ֖ה כָּל־נֶ֣פֶשׁ אָדָ֑ם מ֖וֹת יוּמָֽת׃
Deutsch: Und wenn jemand irgendeinen Menschen erschlägt, soll er gewiss getötet werden.

Kommentar: ואיש כי יכה כל־נפש אדם מות יומת etabliert das grundlegende Tötungsverbot mit Todesstrafe. ואיש כי יכה כל־נפש אדם (und wenn jemand irgendeinen Menschen erschlägt) - איש (jemand) zeigt universelle Anwendung. כי יכה (wenn er schlägt) im Hifil-Imperfekt von נכה zeigt tödliches Schlagen. כל־נפש אדם (irgendeinen Menschen) - כל־נפש (jede Seele) zeigt universelle Gültigkeit für alle Menschen.
מות יומת (soll er gewiss getötet werden) entspricht V. 16 als emphatische Todesformel.
כל־נפש אדם zeigt universellen Menschenschutz. מות יומת als absolute Vergeltung für Mord. Der Vers etabliert das Prinzip: Leben für Leben.
Die LXX erweitert die Formulierung: ὃς ἂν πατάξῃ ψυχὴν ἀνθρώπου, καὶ ἀποθάνῃ (wer eine Menschenseele schlägt, und sie stirbt), was den kausalen Zusammenhang zwischen Schlag und Tod betont.
Die Satzstruktur zeigt Tötungsverbot: universeller Täter + Menschentötung + emphatische Todesstrafe.
Der Vers begrenzt die Vergeltung auf eine gleichwertige Strafe: Im Fall einer Tötung darf nur der Täter selbst getötet werden, nicht seine gesamte Familie (Begrenzungsfunktion des lex talionis).
Leviticus 24,18
Hebräisch: וּמַכֵּ֥ה נֶֽפֶשׁ־בְּהֵמָ֖ה יְשַׁלְּמֶ֑נָּה נֶ֖פֶשׁ תַּ֥חַת נָֽפֶשׁ׃
Deutsch: Und wer ein Vieh erschlägt, soll es erstatten: Leben um Leben.

Kommentar: ומכה נפש־בהמה ישלמנה נפש תחת נפש zeigt die Unterscheidung zwischen Menschen- und Tiertötung. ומכה נפש־בהמה ישלמנה (und wer ein Vieh erschlägt, soll es erstatten) - ומכה (und wer schlägt) im Hifil-Partizip von נכה entspricht V. 17. נפש־בהמה (Viehseele) zeigt Tierleben. ישלמנה (soll es erstatten) im Piel-Imperfekt von שלם zeigt Ersatz statt Todesstrafe.
נפש תחת נפש (Leben um Leben) zeigt lex talionis-Prinzip mit Wertäquivalenz - תחת (anstelle von) zeigt Ersatzprinzip.
נפש־בהמה vs. נפש אדם (V. 17) zeigt unterschiedliche Bewertung von Tier- und Menschenleben. ישלמנה vs. מות יומת zeigt Ersatz vs. Todesstrafe. נפש תחת נפש als Äquivalenzprinzip.
Die LXX übersetzt ומכה נפש־בהמה mit ὃς δ᾽ ἂν πατάξῃ ψυχὴν κτήνους (wer aber die Seele eines Viehs schlagen wird), ישלמנה mit ἀποτείσει (wird erstatten) und נפש תחת נפש mit ψυχὴν ἀντὶ ψυχῆς (Seele für Seele).
Die Satzstruktur zeigt Vieh-Tötungsersatz: Viehtötung + Erstattungspflicht + Leben-für-Leben-Prinzip.
Dieser Vers unterscheidet Tier- von Menschentötung durch Erstattung statt Todesstrafe nach lex talionis-Prinzip.
Leviticus 24,19
Hebräisch: וְאִ֕ישׁ כִּֽי־יִתֵּ֥ן מ֖וּם בַּעֲמִיתֹ֑ו כַּאֲשֶׁ֣ר עָשָׂ֔ה כֵּ֖ן יֵעָ֥שֶׂה לּוֹ׃
Deutsch: Und wenn jemand seinem Nächsten einen Leibesschaden zufügt: Wie er getan hat, so soll ihm getan werden:

Kommentar: ואיש כי־יתן מום בעמיתו כאשר עשה כן יעשה לו etabliert das lex talionis-Prinzip für Körperverletzung. ואיש כי־יתן מום בעמיתו (und wenn jemand seinem Nächsten einen Leibesschaden zufügt) - איש entspricht V. 17-18. כי־יתן מום (wenn er einen Makel/Schaden verursacht) - יתן (gibt/verursacht) im Qal-Imperfekt. מום (Makel/Schaden) entspricht den Opfertier-Mängeln und zeigt körperliche Beeinträchtigung. בעמיתו (seinem Nächsten) - עמית (Mitmensch/Nächster) zeigt Gemeinschaftsmitglied.
כאשר עשה כן יעשה לו (wie er getan hat, so soll ihm getan werden) - כאשר עשה (wie er getan hat) zeigt die Tat. כן יעשה לו (so soll ihm getan werden) im Nifal-Imperfekt zeigt entsprechende Vergeltung nach lex talionis.
מום zeigt dauerhafte körperliche Schädigung. בעמיתו zeigt Gemeinschaftsbezug. כאשר עשה כן יעשה לו als klassische lex talionis-Formel.
Die LXX übersetzt כי־יתן מום mit δῷ μῶμον (geben wird einen Makel), בעמיתו mit τῷ πλησίον (dem Nächsten) und כאשר עשה כן יעשה לו mit καθότι ἐποίησεν οὕτως ποιηθήσεται αὐτῷ (wie er getan hat, so soll ihm getan werden).
Die Satzstruktur zeigt Körperverletzungs-lex talionis: Schadenszufügung am Nächsten + entsprechende Vergeltung + lex talionis-Formel.
Dieser Vers etabliert das lex talionis-Prinzip für Körperverletzung mit entsprechender Vergeltung.
Leviticus 24,20
Hebräisch: שֶׁ֚בֶר תַּ֣חַת שֶׁ֔בֶר עַ֚יִן תַּ֣חַת עַ֔יִן שֵׁ֖ן תַּ֣חַת שֵׁ֑ן כַּאֲשֶׁ֨ר יִתֵּ֥ן מוּם֙ בָּֽאָדָ֔ם כֵּ֖ן יִנָּ֥תֶן בּוֹ׃
Deutsch: Bruch um Bruch, Auge um Auge, Zahn um Zahn; wie er einem Menschen einen Leibesschaden zugefügt hat, so soll ihm zugefügt werden.

Kommentar: שבר תחת שבר עין תחת עין שן תחת שן כאשר יתן מום באדם כן ינתן בו spezifiziert das lex talionis-Prinzip durch konkrete Beispiele. שבר תחת שבר עין תחת עין שן תחת שן (Bruch um Bruch, Auge um Auge, Zahn um Zahn) zeigt drei Kategorien körperlicher Schäden:
· שבר תחת שבר (Bruch um Bruch) - שבר (Bruch) zeigt Knochenbruch
· עין תחת עין (Auge um Auge) zeigt Sehschädigung
· שן תחת שן (Zahn um Zahn) zeigt Zahnschädigung
תחת (anstelle von) zeigt jeweils das Vergeltungsprinzip.
כאשר יתן מום באדם כן ינתן בו (wie er einem Menschen einen Leibesschaden zugefügt hat, so soll ihm zugefügt werden) wiederholt V. 19 und generalisiert das Prinzip. באדם (am Menschen) zeigt universelle Anwendung. כן ינתן בו (so soll ihm gegeben werden) im Nifal-Imperfekt von נתן.
Die drei Beispiele zeigen verschiedene Arten von מום: Knochenbruch, Sinnesschädigung, Zahnverlust. תחת als Äquivalenzformel. באדם zeigt universelle menschliche Gültigkeit.
Die LXX gibt das Talionsgesetz präzise wieder: σύντριμμα ἀντὶ συντρίμματος, ὀφθαλμὸν ἀντὶ ὀφθαλμοῦ, ὀδόντα ἀντὶ ὀδόντος (Bruch für Bruch, Auge für Auge, Zahn für Zahn).
Die Satzstruktur zeigt spezifische lex talionis: drei konkrete Schadensarten + תחת-Formel + allgemeine lex talionis-Wiederholung.
Dieser Vers konkretisiert das lex talionis-Prinzip durch die klassische Formel "Auge um Auge, Zahn um Zahn" für verschiedene Körperschäden.
Leviticus 24,21
Hebräisch: וּמַכֵּ֥ה בְהֵמָ֖ה יְשַׁלְּמֶ֑נָּה וּמַכֵּ֥ה אָדָ֖ם יוּמָֽת׃
Deutsch: Und wer ein Vieh erschlägt, soll es erstatten; wer aber einen Menschen erschlägt, soll getötet werden.

Kommentar: ומכה בהמה ישלמנה ומכה אדם יומת fasst die Unterscheidung zwischen Tier- und Menschentötung zusammen. ומכה בהמה ישלמנה (und wer ein Vieh erschlägt, soll es erstatten) wiederholt V. 18 exakt. ומכה אדם יומת (wer aber einen Menschen erschlägt, soll getötet werden) entspricht V. 17 mit יומת statt מות יומת.
Die parallele Struktur ומכה בהמה...ומכה אדם zeigt den direkten Kontrast zwischen Tier- und Menschentötung. ישלמנה vs. יומת betont den fundamentalen Unterschied: Ersatz vs. Todesstrafe.
Die LXX übersetzt ומכה בהמה mit ὃς ἂν πατάξῃ κτῆνος (wer ein Vieh schlägt), ישלמנה mit ἀποτείσει αὐτό (wird es erstatten), ומכה אדם mit ὃς δ᾽ ἂν πατάξῃ ἄνθρωπον (wer aber einen Menschen schlägt) und יומת mit θανατωθήσεται (wird getötet werden).
Die Satzstruktur zeigt Tötungs-Unterscheidung: Viehtötung + Erstattung vs. Menschentötung + Todesstrafe.
Dieser Vers fasst die grundlegende Unterscheidung zwischen der Behandlung von Tier- und Menschentötung zusammen.
Leviticus 24,22
Hebräisch: מִשְׁפַּ֤ט אֶחָד֙ יִהְיֶ֣ה לָכֶ֔ם כַּגֵּ֥ר כָּאֶזְרָ֖ח יִהְיֶ֑ה כִּ֛י אֲנִ֥י יְהוָ֖ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Einerlei Recht sollt ihr haben: Wie der Fremde, so soll der Einheimische sein; denn ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: משפט אחד יהיה לכם כגר כאזרח יהיה כי אני יהוה אלהיכם etabliert das Prinzip der Rechtsgleichheit. משפט אחד יהיה לכם (einerlei Recht sollt ihr haben) - משפט אחד (ein Recht) zeigt einheitliche Rechtsprechung. יהיה לכם (sollt ihr haben) zeigt Verpflichtung zur Rechtsgleichheit.
כגר כאזרח יהיה (wie der Fremde, so soll der Einheimische sein) entspricht V. 16 und zeigt Gleichbehandlung von גר (ansässigen Fremden) und אזרח (geborenen Einheimischen).
כי אני יהוה אלהיכם (denn ich bin der Ewige, euer Gott) als Begründungsformel zeigt göttliche Autorität für Rechtsgleichheit.
משפט אחד als fundamentales Rechtsprinzip. כגר כאזרח zeigt Inklusion der Fremden. אני יהוה אלהיכם begründet Rechtsgleichheit durch göttliche Autorität.
Die LXX übersetzt משפט אחד (mishpat echad - "ein Recht") als δικαίωσις μία (eine Rechtfertigung) und האזרח (ha'ezrach - "Einheimischer") als ἐγχώριος (Ortsansässiger).
Die Satzstruktur zeigt Rechtsgleichheits-Prinzip: einheitliches Recht + Gleichbehandlung von Fremden und Einheimischen + göttliche Begründung.
Dieser Vers etabliert das fundamentale Prinzip der Rechtsgleichheit zwischen Fremden und Einheimischen unter göttlicher Autorität.
Leviticus 24,23
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר מֹשֶׁה֮ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ וַיּוֹצִ֣יאוּ אֶת־הַֽמְקַלֵּ֗ל אֶל־מִחוּץ֙ לַֽמַּחֲנֶ֔ה וַיִּרְגְּמ֥וּ אֹתוֹ֖ אָ֑בֶן וּבְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֣ל עָשׂ֔וּ כַּֽאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und Mosche redete zu den Kindern Israels, und sie führten den Flucher vor das Lager hinaus und steinigten ihn. Und die Kinder Israels taten, wie der Ewige Mosche geboten hatte.

Kommentar: וידבר משה אל־בני ישראל ויוציאו את־המקלל אל־מחוץ למחנה וירגמו אתו אבן ובני־ישראל עשו כאשר צוה יהוה את־משה zeigt die Ausführung des göttlichen Urteils. וידבר משה אל־בני ישראל (und Mosche redete zu den Kindern Israels) zeigt mosaische Vermittlung der göttlichen Anweisung.
ויוציאו את־המקלל אל־מחוץ למחנה וירגמו אתו אבן (und sie führten den Flucher vor das Lager hinaus und steinigten ihn) - ויוציאו entspricht V. 14 הוצא. את־המקלל אל־מחוץ למחנה entspricht V. 14. וירגמו אתו אבן (und sie steinigten ihn mit Steinen) - אבן (Stein) zeigt die Hinrichtungsmethode.
ובני־ישראל עשו כאשר צוה יהוה את־משה (und die Kinder Israels taten, wie der Ewige Mosche geboten hatte) zeigt vollständigen Gehorsam. עשו כאשר צוה als Gehorsamsformel.
וידבר משה zeigt Vermittlerrolle. ויוציאו...וירגמו zeigt exakte Befolgung von V. 14. עשו כאשר צוה יהוה bestätigt göttlichen Gehorsam.
Die LXX beendet mit der Ausführungsformel: καὶ οἱ υἱοὶ Ἰσραὴλ ἐποίησαν καθὰ συνέταξεν κύριος τῷ Μωυσῇ (und die Söhne Israels taten, wie der Herr dem Mose befohlen hatte).
Die Satzstruktur zeigt Urteils-Vollstreckung: mosaische Verkündigung + Herausführung + Steinigung + vollständiger Gehorsam gegenüber JHWH.
Dieser Abschlussvers zeigt die ordnungsgemäße Vollstreckung des göttlichen Urteils durch das Volk unter mosaischer Leitung.
Kapitel 24 behandelt zwei zentrale Bereiche: die kontinuierliche Heiligtums-Pflege (V. 1-9) und das Rechtsverfahren im Gotteslästerungsfall mit grundlegenden Rechtsprinzipien (V. 10-23).
1) Heiligtums-Beleuchtung (V. 1-4): Volksverantwortung für שמן זית זך כתית (reines zerstoßenes Olivenöl) höchster Qualität. Aarons nächtliche Wartungspflicht מערב עד־בקר für die מנרה הטהרה (goldenen Leuchter) מחוץ לפרכת העדת (außerhalb des Zeugnisvorhangs) im Heiligen. נר תמיד לפני יהוה (beständige Lampe vor JHWH) als חקת עולם (ewige Satzung).
2) Schaubrot-Ordnung (V. 5-9): Zwölf חלות aus סלת (Feinmehl) mit je שני עשרנים (zwei Zehntel) als Stammessymbolik. שתים מערכות שש המערכת (2x6-Anordnung) auf dem שלחן הטהר (goldenen Tisch). לבנה זכה (reiner Weihrauch) als אזכרה (Gedenkopfer) für stellvertretende Verbrennung. Wöchentliche Sabbat-Erneuerung als ברית עולם (ewiger Bund). Priesterlicher Verzehr als קדש קדשים במקום קדש (Hochheiliges an heiliger Stätte).
3) Gotteslästerungsfall (V. 10-12): בן־אשה ישראלית והוא בן־איש מצרי (Mischehen-Sohn) lästert את־השם (den Namen JHWH) und flucht. שלמית בת־דברי למטה־דן als Mutteridentifikation. Untersuchungshaft במשמר bis zur göttlichen Rechtsweisung על־פי יהוה.
4) Göttliches Rechtsurteil (V. 13-16): Hinrichtungsverfahren אל־מחוץ למחנה (außerhalb des Lagers). סמיכה-Ritual der השמעים (Zeugen) zur Verantwortungsübertragung. רגמו אתו כל־העדה (Gemeinschafts-Steinigung). Unterscheidung zwischen allgemeinem Gottesfluch (אלהיו - ונשא חטאו) und spezifischer JHWH-Namenslästerung (שם־יהוה - מות יומת רגום ירגמו). כגר כאזרח (universelle Rechtsgleichheit).
5) Lex Talionis-Gesetze (V. 17-22): Grundlegendes Tötungsverbot für Menschen (מות יומת) vs. Vieh-Erstattung (ישלמנה נפש תחת נפש). Lex talionis für Körperverletzung: כאשר עשה כן יעשה לו mit konkreten Beispielen שבר תחת שבר עין תחת עין שן תחת שן. משפט אחד (einheitliches Recht) für גר und אזרח unter göttlicher Autorität.
6) Urteilsvollstreckung (V. 23): Ordnungsgemäße Steinigung כאשר צוה יהוה את־משה (wie JHWH Mosche befohlen hatte).
Theologische Bedeutung: Das Kapitel zeigt Heiligkeit als kontinuierliche Verpflichtung durch beständige Beleuchtung und wöchentliches Schaubrot als Zeichen göttlicher Gegenwart. Rechtsprechung als göttliche Domäne bei Präzedenzfällen. Heiligkeit des Gottesnamens mit verschärfter Strafe bei JHWH-Lästerung. Lex talionis als gerechtes Vergeltungsprinzip mit Verhältnismäßigkeit. Rechtsgleichheit zwischen Einheimischen und Fremden als göttliches Prinzip.
Besonderheiten: Volksverantwortung für Heiligtums-Versorgung. Qualitätsanforderungen für heilige Substanzen (זך כתית). Mischehen-Problematik im Rechtssystem. Zeugen-Sמיכה als prozedurales Element. Differenzierte Strafen je nach Vergehen-Schwere. Gemeinschafts-Hinrichtung als kollektive Verantwortung. Stammessymbolik im Schaubrot.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 24 zeigt in der LXX bedeutende interpretative Entscheidungen, besonders bei Gotteslästerung. Die LXX interpretiert das umstrittene hebräische נקב als "nennen" statt "durchbohren", was eine weniger dramatische, aber spezifischere juristische Kategorisierung darstellt. Die Hinzufügung von Salz beim Schaubrot (Vers 7) zeigt eine liturgische Ergänzung. Die Namen werden präzise transkribiert, was auf sorgfältige Überlieferung hindeutet. Die gesamte Passage zeigt eine systematische Anpassung an griechische Rechts- und Kultterminologie, während die narrative Struktur und die juridischen Prinzipien beibehalten werden.
Leviticus 25,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֤ר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה בְּהַ֥ר סִינַ֖י לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche auf dem Berg Sinai, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה בהר סיני לאמר als besondere Offenbarungseinleitung für die Sabbat- und Jobeljahr-Gesetze. וידבר (und er redete) im Piel-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv - das Piel zeigt intensives, autoritatives göttliches Sprechen. בהר סיני (auf dem Berg Sinai) ist eine ungewöhnliche Ortsangabe, die nur hier und in 26,46; 27,34 erscheint und die besondere Autorität dieser Gesetze unterstreicht.
בהר סיני zeigt die Sinai-Offenbarung als Ursprung der sozialen Ordnungsgesetze. לאמר leitet die grundlegenden Sabbatjahr- und Jobelvorschriften ein.
Die LXX fügt die Ortsangabe ἐν τῷ ὄρει Σινὰ (auf dem Berg Sinai) hinzu, was die Autorität der folgenden Gesetze betont.
Die Satzstruktur zeigt besondere Offenbarungseinleitung: göttliches autoritatives Sprechen + Sinai-Ortsangabe + Redeeinleitung.
Dieser Vers unterstreicht durch die Sinai-Erwähnung die besondere Autorität der folgenden sozialen Ordnungsgesetze.
Leviticus 25,2
Hebräisch: דַּבֵּ֞ר אֶל־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ וְאָמַרְתָּ֣ אֲלֵהֶ֔ם כִּ֤י תָבֹ֨אוּ֙ אֶל־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֥ר אֲנִ֖י נֹתֵ֣ן לָכֶ֑ם וְשָׁבְתָ֣ה הָאָ֔רֶץ שַׁבָּ֖ת לַיהוָֽה׃
Deutsch: Rede zu den Kindern Israels und sage zu ihnen: Wenn ihr in das Land kommt, das ich euch gebe, soll das Land dem Ewigen einen Schabbat feiern.

Kommentar: דבר אל־בני ישראל ואמרת אלהם כי תבאו אל־הארץ אשר אני נתן לכם ושבתה הארץ שבת ליהוה etabliert das Sabbatjahr-Prinzip. דבר אל־בני ישראל ואמרת אלהם entspricht der üblichen Adressierungsformel.
כי תבאו אל־הארץ אשר אני נתן לכם (wenn ihr in das Land kommt, das ich euch gebe) zeigt den Verheißungsland-Kontext und zukünftige Anwendung nach der Landnahme. ושבתה הארץ שבת ליהוה (soll das Land dem Ewigen einen Schabbat feiern) - ושבתה (und es soll feiern/ruhen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von שבת. הארץ (das Land) als Subjekt zeigt, dass das Land selbst sabbatiert. שבת ליהוה zeigt göttliche Ausrichtung des Land Schabbats.
כי תבאו אל־הארץ zeigt zukünftige Landnahme-Verpflichtung. ושבתה הארץ personifiziert das Land als sabbatierende Entität. ליהוה zeigt göttliche Bestimmung des Land Schabbats.
Die LXX wiederholt ἣν ἐγὼ δίδωμι ὑμῖν (die ich euch gebe) zweimal, was im hebräischen Text nur einmal steht, zur Betonung der göttlichen Landgabe.
Die Satzstruktur zeigt Sabbatjahr-Etablierung: Volks-Adressierung + Landnahme-Kontext + Land-Sabbatierung für JHWH.
Dieser Vers etabliert das Sabbatjahr als göttliches Ruhegebot für das Land nach der Landnahme.
Leviticus 25,3
Hebräisch: שֵׁ֤שׁ שָׁנִים֙ תִּזְרַ֣ע שָׂדֶ֔ךָ וְשֵׁ֥שׁ שָׁנִ֖ים תִּזְמֹ֣ר כַּרְמֶ֑ךָ וְאָסַפְתָּ֖ אֶת־תְּבוּאָתָֽהּ׃
Deutsch: Sechs Jahre sollst du dein Feld besäen und sechs Jahre deinen Weinberg beschneiden und seinen Ertrag einsammeln.

Kommentar: שש שנים תזרע שדך ושש שנים תזמר כרמך ואספת את־תבואתה zeigt den sechsjährigen Arbeitszyklus. שש שנים תזרע שדך (sechs Jahre sollst du dein Feld besäen) - שש שנים als Arbeitsperiode entspricht dem Sechstagewerk. תזרע שדך (sollst du dein Feld besäen) im Qal-Imperfekt zeigt landwirtschaftliche Grundtätigkeit.
ושש שנים תזמר כרמך (und sechs Jahre deinen Weinberg beschneiden) - תזמר (sollst du beschneiden) im Qal-Imperfekt von זמר zeigt Rebenschnitt. כרמך (deinen Weinberg) als zweite Hauptkultur neben Getreide.
ואספת את־תבואתה (und seinen Ertrag einsammeln) - ואספת (und du sollst einsammeln) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. את־תבואתה (seinen Ertrag) zeigt das Ergebnis der Arbeit.
שש שנים als Arbeitsperiode parallel zum sechstägigen Arbeitsrhythmus. תזרע...תזמר zeigen die beiden Hauptkulturen. ואספת את־תבואתה zeigt das Arbeitsergebnis.
Die LXX übersetzt שש שנים mit ἓξ ἔτη (sechs Jahre), תזרע שדך mit σπερεῖς τὸν ἀγρόν σου (wirst du dein Feld säen), תזמר כרמך mit κλαδεύσεις τὴν ἄμπελόν σου (wirst du deinen Weinstock beschneiden) und ואספת את־תבואתה mit συνάξεις τὸν καρπὸν αὐτῆς (wirst du ihre Frucht sammeln).
Die Satzstruktur zeigt sechsjährige Arbeitsperiode: sechs Jahre Feldsaat + sechs Jahre Rebenschnitt + Ertragseinsammlung.
Dieser Vers etabliert den normalen sechsjährigen landwirtschaftlichen Arbeitszyklus als Basis für das Sabbatjahr.
Leviticus 25,4
Hebräisch: וּבַשָּׁנָ֣ה הַשְּׁבִיעִ֗ת שַׁבַּ֤ת שַׁבָּתוֹן֙ יִהְיֶ֣ה לָאָ֔רֶץ שַׁבָּ֖ת לַיהוָ֑ה שָֽׂדְךָ֙ לֹ֣א תִזְרָ֔ע וְכַרְמְךָ֖ לֹ֥א תִזְמֹֽר׃
Deutsch: Aber im siebten Jahr soll ein Schabbat der Ruhe für das Land sein, ein Schabbat für den Ewigen. Dein Feld sollst du nicht besäen und deinen Weinberg nicht beschneiden.

Kommentar: ובשנה השביעת שבת שבתון יהיה לארץ שבת ליהוה שדך לא תזרע וכרמך לא תזמר etabliert das siebte Jahr als Landschabbat. ובשנה השביעת (aber im siebten Jahr) zeigt den Gegensatz zu den sechs Arbeitsjahren. שבת שבתון יהיה לארץ (soll ein Schabbat der Ruhe für das Land sein) - שבת שבתון entspricht 23,3 als verstärkte Sabbatruhe-Formel. לארץ zeigt das Land als Subjekt der Ruhe.
שבת ליהוה (ein Schabbat für den Ewigen) wiederholt V. 2 und zeigt göttliche Bestimmung. שדך לא תזרע וכרמך לא תזמר (dein Feld sollst du nicht besäen und deinen Weinberg nicht beschneiden) verbietet die beiden Haupttätigkeiten aus V. 3.
שבת שבתון als höchste Ruheintensität entspricht dem wöchentlichen Schabbat und Versöhnungstag. לארץ zeigt das Land als Ruhesubjekt. לא תזרע...לא תזמר verbietet aktive Landwirtschaft.
Die LXX übersetzt ובשנה השביעת mit τῷ δὲ ἔτει τῷ ἑβδόμῳ (im siebten Jahr aber), שבת שבתון mit σάββατα ἀνάπαυσις (Sabbat der Ruhe), לארץ mit τῇ γῇ (dem Land), שבת ליהוה mit σάββατα τῷ κυρίῳ (Sabbate dem Herrn).
Die Satzstruktur zeigt Sabbatjahr-Ordnung: siebtes Jahr + שבת שבתון für das Land + Schabbat für JHWH + Verbot der Haupttätigkeiten.
Dieser Vers etabliert das siebte Jahr als שבת שבתון für das Land mit Verbot der landwirtschaftlichen Haupttätigkeiten.
Leviticus 25,5
Hebräisch: אֵ֣ת סְפִ֤יחַ קְצִֽירְךָ֙ לֹ֣א תִקְצ֔וֹר וְאֶת־עִנְּבֵ֥י נְזִירֶ֖ךָ לֹ֣א תִבְצֹ֑ר שְׁנַ֥ת שַׁבָּת֖וֹן יִהְיֶ֥ה לָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Den Nachwuchs deiner Ernte sollst du nicht ernten, und die Trauben deines unbeschnittenen Weinstocks sollst du nicht lesen. Ein Jahr der Ruhe soll es für das Land sein.

Kommentar: את ספיח קצירך לא תקצור ואת־ענבי נזירך לא תבצר שנת שבתון יהיה לארץ verbietet auch die Ernte von Selbstgewachsenem. את ספיח קצירך לא תקצור (den Nachwuchs deiner Ernte sollst du nicht ernten) - ספיח (Nachwuchs/Selbstgewachsenes) zeigt spontanes Wachstum aus vorjährigem Samen. קצירך (deiner Ernte) zeigt Besitzbezug. לא תקצור (sollst du nicht ernten) im Qal-Imperfekt verbietet organisierte Ernte.
ואת־ענבי נזירך לא תבצר (und die Trauben deines unbeschnittenen Weinstocks sollst du nicht lesen) - ענבי נזירך (Trauben deines נזיר) - נזיר (unbeschnittener Weinstock) von נזר (sich enthalten) zeigt ungeschnittene Reben. לא תבצר (sollst du nicht lesen) im Qal-Imperfekt von בצר verbietet Weinlese.
שנת שבתון יהיה לארץ (ein Jahr der Ruhe soll es für das Land sein) bekräftigt V. 4 mit שנת שבתון (Jahr der Ruhe) als zusammenfassende Bezeichnung.
ספיח zeigt Selbstgewachsenes vs. זרע (Gesätes). נזיר zeigt unbeschnittene Reben vs. זמר (Beschnittene). שנת שבתון als Jahresbezeichnung.
Die LXX übersetzt ספיח (safiach - "Nachwuchs") als τὰ αὐτόματα τὰ ἀναβαίνοντα (das von selbst Aufgehende) und נזיר (nazir - "ungeschnittene Reben") als τὸ ἁγίασμα (das Geheiligte).
Die Satzstruktur zeigt Sabbatjahr-Ernteverbot: Verbot der Nachwuchs-Ernte + Verbot der Traubenlese von unbeschnittenen Reben + Jahr der Ruhe für das Land.
Dieser Vers verbietet auch die Ernte von Selbstgewachsenem und bekräftigt das Sabbatjahr als שנת שבתון.
Leviticus 25,6
Hebräisch: וְ֠הָיְתָה שַׁבַּ֨ת הָאָ֤רֶץ לָכֶם֙ לְאָכְלָ֔ה לְךָ֖ וּלְעַבְדְּךָ֣ וְלַאֲמָתֶ֑ךָ וְלִשְׂכִֽירְךָ֙ וּלְתוֹשָׁ֣בְךָ֔ הַגָּרִ֖ים עִמָּֽךְ׃
Deutsch: Und der Schabbat des Landes soll euch zur Speise sein, dir und deinem Knecht und deiner Magd und deinem Tagelöhner und deinem Beisassen, die bei dir wohnen.

Kommentar: והיתה שבת הארץ לכם לאכלה לך ולעבדך ולאמתך ולשכירך ולתושבך הגרים עמך zeigt die erlaubte Nutzung des Sabbatjahr-Ertrags. והיתה שבת הארץ לכם לאכלה (und der Schabbat des Landes soll euch zur Speise sein) - שבת הארץ (Schabbat des Landes) zeigt das spontane Wachstum während der Landruhe. לכם לאכלה (euch zur Speise) zeigt erlaubten Verzehr.
Die Aufzählung zeigt soziale Inklusion:
· לך (dir) - Landbesitzer
· ולעבדך ולאמתך (und deinem Knecht und deiner Magd) - Sklaven
· ולשכירך (und deinem Tagelöhner) - שכיר (Lohnarbeiter)
· ולתושבך הגרים עמך (und deinem Beisassen, die bei dir wohnen) - תושב (Beisasse) und גר (Fremder)
שבת הארץ zeigt natürliches Wachstum ohne menschliche Arbeit. Die fünffache Personenaufzählung zeigt soziale Gleichberechtigung beim Sabbatjahr-Ertrag.
Die LXX übersetzt שבת הארץ mit τὰ σάββατα τῆς γῆς (die Sabbate der Erde), לאכלה mit εἰς βρῶσιν (zur Speise), עבדך ולאמתך mit παιδί σου καὶ παιδίσκῃ σου (deinem Knaben und deiner Magd), שכירך mit μισθωτῷ σου (deinem Lohnarbeiter) und תושבך הגרים mit παροίκῳ σου τῷ προσκειμένῳ (deinem Beisassen, dem Hinzugekommenen).
Die Satzstruktur zeigt Sabbatjahr-Nutzungsrecht: Landschabbat als Speise + fünf soziale Gruppen mit gleichem Nutzungsrecht.
Dieser Vers zeigt die egalitäre Nutzung des Sabbatjahr-Ertrags durch alle Gesellschaftsschichten.
Leviticus 25,7
Hebräisch: וְלִ֨בְהֶמְתְּךָ֔ וְלַֽחַיָּ֖ה אֲשֶׁ֣ר בְּאַרְצֶ֑ךָ תִּהְיֶ֥ה כָל־תְּבוּאָתָ֖הּ לֶאֱכֹֽל׃
Deutsch: Und deinem Vieh und dem Wild, das in deinem Land ist, soll sein ganzer Ertrag zur Speise sein.

Kommentar: ולבהמתך ולחיה אשר בארצך תהיה כל־תבואתה לאכל erweitert die Nutzungsberechtigung auf Tiere. ולבהמתך ולחיה אשר בארצך (und deinem Vieh und dem Wild, das in deinem Land ist) zeigt zwei Tierkategorien:
· בהמתך (dein Vieh) - Haustiere
· חיה אשר בארצך (Wild, das in deinem Land ist) - Wildtiere
תהיה כל־תבואתה לאכל (soll sein ganzer Ertrag zur Speise sein) - כל־תבואתה (sein ganzer Ertrag) zeigt den gesamten Sabbatjahr-Ertrag. לאכל (zur Speise) entspricht V. 6.
Die Einbeziehung der Tiere zeigt ökologische Ganzheitlichkeit des Sabbatjahrs. חיה אשר בארצך zeigt auch wilde Tiere als Nutznießer der Landruhe.
Die LXX übersetzt בהמתך mit κτήνεσίν σου (deinem Vieh), חיה mit θηρίοις (wilden Tieren), אשר בארצך mit τοῖς ἐν τῇ γῇ σου (denen in deinem Land) und כל־תבואתה mit πάντα τὰ γενήματα αὐτῆς (alle ihre Erzeugnisse).
Die Satzstruktur zeigt Tier-Nutzungsrecht: Haustiere + Wildtiere im Land + gesamter Sabbatjahr-Ertrag zur Speise.
Dieser Vers erweitert die Sabbatjahr-Nutzung auf Haus- und Wildtiere und zeigt die ökologische Dimension der Landruhe.
Leviticus 25,8
Hebräisch: וְסָפַרְתָּ֣ לְךָ֗ שֶׁ֚בַע שַׁבְּתֹ֣ת שָׁנִ֔ים שֶׁ֥בַע שָׁנִ֖ים שֶׁ֣בַע פְּעָמִ֑ים וְהָי֣וּ לְךָ֗ יְמֵי֙ שֶׁ֚בַע שַׁבְּתֹ֣ת הַשָּׁנִ֔ים תֵּ֥שַׁע וְאַרְבָּעִ֖ים שָׁנָֽה׃
Deutsch: Und du sollst dir sieben Sabbatjahre zählen, siebenmal sieben Jahre, so dass die Tage der sieben Sabbatjahre 49 Jahre sind.

Kommentar: וספרת לך שבע שבתת שנים שבע שנים שבע פעמים והיו לך ימי שבע שבתת השנים תשע וארבעים שנה führt das Jobel-System ein. וספרת לך (und du sollst dir zählen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt persönliche Zählpflicht entsprechend der Omer-Zählung in 23,15.
שבע שבתת שנים שבע שנים שבע פעמים (sieben Sabbatjahre, siebenmal sieben Jahre) - שבע שבתת שנים (sieben Sabbatjahre) zeigt שבתת שנים (Sabbatjahre) als Einheit. שבע שנים שבע פעמים (siebenmal sieben Jahre) erklärt die Berechnung: 7 x 7 = 49.
והיו לך ימי שבע שבתת השנים תשע וארבעים שנה (so dass die Tage der sieben Sabbatjahre 49 Jahre sind) - והיו לך ימי (und es sollen für dich die Tage sein) zeigt das Ergebnis. תשע וארבעים שנה (49 Jahre) als exakte Berechnung.
וספרת לך entspricht der Omer-Zählung und zeigt individuelle Verantwortung. שبع פעמים betont die Siebenzahl. תשע וארבעים (49) als 7² - 7 Jahre.
Die LXX übersetzt וספרת לך mit ἐξαριθμήσῃ σεαυτῷ (wirst du dir abzählen), שבע שבתת שנים mit ἑπτὰ ἀνάπαυσιν ἐτῶν (sieben Ruhen von Jahren), שבע פעמים mit ἑπτάκις (siebenmal) und תשע וארבעים שנה mit ἐννέα καὶ τεσσαράκοντα ἔτη (49 Jahre).
Die Satzstruktur zeigt Jobel-Zählung: persönliche Zählpflicht + sieben Sabbatjahre + siebenmal sieben Jahre + 49-Jahre-Berechnung.
Dieser Vers etabliert die 49-Jahre-Zählung von sieben Sabbatzyklen als Grundlage für das 50. Jobeljahr.
Leviticus 25,9
Hebräisch: וְהַֽעֲבַרְתָּ֞ שׁוֹפַ֤ר תְּרוּעָה֙ בַּחֹ֣דֶשׁ הַשְּׁבִעִ֔י בֶּעָשׂ֖וֹר לַחֹ֑דֶשׁ בְּיוֹם֙ הַכִּפֻּרִ֔ים תַּעֲבִ֥ירוּ שׁוֹפָ֖ר בְּכָל־אַרְצְכֶֽם׃
Deutsch: Dann sollst du im siebten Monat, am Zehnten des Monats, die Posaune des Lärmblasens erschallen lassen; am Versöhnungstag sollt ihr die Posaune durch euer ganzes Land erschallen lassen.

Kommentar: והעברת שופר תרועה בחדש השביעי בעשור לחדש ביום הכפרים תעבירו שופר בכל־ארצכם zeigt die Jobel-Proklamation am Versöhnungstag. והעברת שופר תרועה (dann sollst du die Posaune des Lärmblasens erschallen lassen) - והעברת (und du sollst erschallen lassen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Hifil zeigt kausatives Ertönen lassen. שופר תרועה (Posaune des Lärmblasens) - שופר (Widderhorn) und תרועה entspricht 23,24 und zeigt lautes Blasen.
בחדש השביעי בעשור לחדש ביום הכפרים (im siebten Monat, am Zehnten des Monats, am Versöhnungstag) entspricht exakt 23,27 und zeigt den Versöhnungstag als Proklamationstermin. תעבירו שופר בכל־ארצכם (sollt ihr die Posaune durch euer ganzes Land erschallen lassen) - תעבירו (sollt ihr erschallen lassen) im Hifil-Imperfekt zeigt kollektive Ausführung. בכל־ארצכם (durch euer ganzes Land) zeigt universelle Verkündigung.
שופר תרועה verbindet mit dem Posaunentag (23,24). ביום הכפרים zeigt den Versöhnungstag als Jobel-Proklamation. בכל־ארצכם zeigt landesweite Verkündigung.
Die LXX übersetzt והעברת שופר mit διαβιβάσεις σάλπιγγι (wirst vorüberziehen lassen mit Trompete), תרועה mit σημασίας (des Signals), בחדש השביעי mit τῷ μηνὶ τῷ ἑβδόμῳ (im siebten Monat), בעשור לחדש mit δεκάτῃ τοῦ μηνός (am zehnten des Monats) und ביום הכפרים mit τῇ ἡμέρᾳ τοῦ ἱλασμοῦ (am Tag der Sühne).
Die Satzstruktur zeigt Jobel-Proklamation: Posaunen-תרועה + siebter Monat + zehnter Tag + Versöhnungstag + landesweite Posaunen-Verkündigung.
Dieser Vers zeigt die feierliche Proklamation des Jobeljahrs durch שופר תרועה am Versöhnungstag im ganzen Land.
Leviticus 25,10
Hebräisch: וְקִדַּשְׁתֶּ֗ם אֵ֣ת שְׁנַ֤ת הַחֲמִשִּׁים֙ שָׁנָ֔ה וּקְרָאתֶ֥ם דְּר֛וֹר בָּאָ֖רֶץ לְכָל־יֹשְׁבֶ֑יהָ יוֹבֵ֥ל הִוא֙ תִּהְיֶ֣ה לָכֶ֔ם וְשַׁבְתֶּ֗ם אִ֚ישׁ אֶל־אֲחֻזָּתוֹ֔ וְאִ֥ישׁ אֶל־מִשְׁפַּחְתּוֹ֖ תָּשֻֽׁבוּ׃
Deutsch: Und ihr sollt das 50. Jahr heiligen und sollt im Land Freiheit ausrufen für alle seine Bewohner. Ein Jobel soll es für euch sein, und ihr sollt zurückkehren, ein jeder zu seinem Besitztum und ein jeder zu seiner Familie sollt ihr zurückkehren.

Kommentar: וקדשתם את שנת החמשים שנה וקראתם דרור בארץ לכל־ישביה יובל הוא תהיה לכם ושבתם איש אל־אחזתו ואיש אל־משפחתו תשבו etabliert das 50. Jahr als Jobeljahr. וקדשתם את שנת החמשים שנה (und ihr sollt das 50. Jahr heiligen) - וקדשתם (und ihr sollt heiligen) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Piel zeigt intensive Heiligung. שנת החמשים (das 50. Jahr) als Jahr nach den 49 Jahren.
וקראתם דרור בארץ לכל־ישביה (und sollt im Land Freiheit ausrufen für alle seine Bewohner) - וקראתם דרור (und ihr sollt Freiheit ausrufen) - דרור (Freiheit) von דרר (frei fließen) zeigt Befreiung. בארץ לכל־ישביה (im Land für alle seine Bewohner) zeigt universelle Anwendung.
יובל הוא תהיה לכם (ein Jobel soll es für euch sein) - יובל (Jobel) möglicherweise von יבל (führen/bringen) oder יובל (Widderhorn) zeigt die offizielle Bezeichnung.
ושבתם איש אל־אחזתו ואיש אל־משפחתו תשבו (und ihr sollt zurückkehren, ein jeder zu seinem Besitztum und ein jeder zu seiner Familie sollt ihr zurückkehren) zeigt zwei Arten der Rückkehr:
· אל־אחזתו (zu seinem Besitztum) - Landbesitz
· אל־משפחתו (zu seiner Familie) - Familienzugehörigkeit
שנת החמשים als 50. Jahr nach den 49. דרור als umfassende Befreiung. יובל als technischer Name. Die doppelte שוב-Formulierung betont Besitz- und Familienrestitution.
Die LXX übersetzt יובל (yovel - "Jobeljahr") als ἀφέσεως σημασία (Zeichen der Befreiung) und דרור (deror - "Freilassung") als ἄφεσιν (Befreiung). Das hebräische משפחה (mishpacha - "Familie/Sippe") wird als πατριά (Geschlecht) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt Jobeljahr-Etablierung: 50. Jahr heiligen + דרור-Ausrufung für alle Landesbewohner + יובל-Bezeichnung + Rückkehr zu Besitztum und Familie.
Dieser Vers etabliert das 50. Jahr als יובל mit universeller דרור-Befreiung und Restitution von Besitz und Familie.
Leviticus 25,11
Hebräisch: יוֹבֵ֣ל הִ֗וא שְׁנַ֛ת הַחֲמִשִּׁ֥ים שָׁנָ֖ה תִּהְיֶ֣ה לָכֶ֑ם לֹ֣א תִזְרָ֔עוּ וְלֹ֤א תִקְצְרוּ֙ אֶת־סְפִיחֶ֔יהָ וְלֹ֥א תִבְצְר֖וּ אֶת־נְזִרֶֽיהָ׃
Deutsch: Ein Jobel soll dieses 50. Jahr für euch sein. Ihr sollt nicht säen und seinen Nachwuchs nicht ernten und seine unbeschnittenen Weinstöcke nicht lesen.

Kommentar: יובל הוא שנת החמשים שנה תהיה לכם לא תזרעו ולא תקצרו את־ספיחיה ולא תבצרו את־נזריה zeigt das Jobeljahr als Sabbatjahr. יובל הוא שנת החמשים שנה תהיה לכם (ein Jobel soll dieses 50. Jahr für euch sein) wiederholt V. 10 zur Betonung.
לא תזרעו ולא תקצרו את־ספיחיה ולא תבצרו את־נזריה (ihr sollt nicht säen und seinen Nachwuchs nicht ernten und seine unbeschnittenen Weinstöcke nicht lesen) entspricht exakt V. 4-5 und zeigt, dass das Jobeljahr dieselben Sabbatjahr-Regeln hat wie das siebte Jahr.
Die drei Verbote:
· לא תזרעו (ihr sollt nicht säen) entspricht V. 4
· לא תקצרו את־ספיחיה (seinen Nachwuchs nicht ernten) entspricht V. 5
· לא תבצרו את־נזריה (seine unbeschnittenen Weinstöcke nicht lesen) entspricht V. 5
יובל הוא betont die יובל-Identität. Die dreifachen Verbote zeigen, dass das Jobeljahr ein Sabbatjahr ist mit zusätzlichen sozialen Restitutionen.
Die LXX übersetzt יובל הוא mit ἀφέσεως αὕτη (dieses ist ein Erlass), שנת החמשים mit ἐνιαυτὸς πεντηκοστός (das 50. Jahr), ספיחיה mit αὐτόματα αὐτῆς (ihr Selbstgewachsenes) und נזריה mit ἡγιασμένα αὐτῆς (ihre Geweihten).
Die Satzstruktur zeigt Jobeljahr-Sabbatregeln: יובל-Bezeichnung des 50. Jahrs + dreifaches landwirtschaftliches Verbot.
Dieser Vers zeigt, dass das Jobeljahr dieselben Sabbatjahr-Regeln wie das siebte Jahr befolgt.
Leviticus 25,12
Hebräisch: כִּ֚י יוֹבֵ֣ל הִ֔וא קֹ֖דֶשׁ תִּהְיֶ֣ה לָכֶ֑ם מִן־הַ֨שָּׂדֶ֔ה תֹּאכְל֖וּ אֶת־תְּבוּאָתָֽהּ׃
Deutsch: Denn ein Jobel ist es, heilig soll es für euch sein; vom Feld weg sollt ihr seinen Ertrag essen.

Kommentar: כי יובל הוא קדש תהיה לכם מן־השדה תאכלו את־תבואתה begründet die Jobeljahr-Heiligkeit und zeigt die erlaubte Nutzung. כי יובל הוא קדש תהיה לכם (denn ein Jobel ist es, heilig soll es für euch sein) - כי zeigt Begründung. יובל הוא entspricht V. 11. קדש תהיה לכם (heilig soll es für euch sein) zeigt den קדש-Status des Jobeljahrs entsprechend Sabbat und Festen.
מן־השדה תאכלו את־תבואתה (vom Feld weg sollt ihr seinen Ertrag essen) - מן־השדה (vom Feld weg) zeigt direkten Verzehr ohne Lagerung oder Verkauf. תאכלו את־תבואתה (sollt ihr seinen Ertrag essen) entspricht V. 6-7.
קדש תהיה zeigt heiligen Status entsprechend anderen heiligen Zeiten. מן־השדה betont direkten Feldverzehr vs. organisierte Ernte und Lagerung.
Die LXX übersetzt יובל הוא mit ἀφέσεως ἐστίν (ist ein Erlass), קדש תהיה לכם mit ἅγιον ἔσται ὑμῖν (heilig wird es für euch sein) und מן־השדה mit ἐκ τοῦ πεδίου (vom Feld).
Die Satzstruktur zeigt Jobeljahr-Heiligkeit: יובל-Begründung + heiliger Status + direkter Feldverzehr des Ertrags.
Dieser Vers begründet das Jobeljahr als קדש und erlaubt nur direkten Feldverzehr ohne organisierte Wirtschaft.
Leviticus 25,13
Hebräisch: בִּשְׁנַ֥ת הַיּוֹבֵ֖ל הַזֹּ֑את תָּשֻׁ֕בוּ אִ֖ישׁ אֶל־אֲחֻזָּתוֹ֔
Deutsch: In diesem Jobeljahr sollt ihr zurückkehren, ein jeder zu seinem Besitztum.

Kommentar: בשנת היובל הזאת תשבו איש אל־אחזתו bekräftigt das Restitutionsprinzip. בשנת היובל הזאת (in diesem Jobeljahr) - שנת היובל (Jobeljahr) entspricht V. 10-11. הזאת (diesem) zeigt das konkrete 50. Jahr.
תשבו איש אל־אחזתו (sollt ihr zurückkehren, ein jeder zu seinem Besitztum) entspricht V. 10 und betont die אחזה-Restitution. איש איש (ein jeder) zeigt universelle Anwendung. אל־אחזתו (zu seinem Besitztum) zeigt ursprünglichen Familienbesitz.
שנת היובל הזאת betont das spezifische Jahr. תשבו zeigt Rückkehrgebot. אחזתו zeigt ursprünglichen Erbbesitz.
Die LXX übersetzt בשנת היובל הזאת mit τῷ ἐνιαυτῷ τῆς ἀφέσεως ταύτῃ (in diesem Jahr des Erlasses), תשבו mit ἀπελεύσεσθε (werdet ihr weggehen) und אל־אחזתו mit εἰς τὴν κτῆσιν αὐτοῦ (zu seinem Besitz).
Die Satzstruktur zeigt Jobeljahr-Restitution: spezifisches Jobeljahr + universelle Rückkehr + individueller Besitztum.
Dieser Vers bekräftigt die zentrale Jobeljahr-Funktion der universellen אחזה-Restitution.
Leviticus 25,14
Hebräisch: וְכִֽי־תִמְכְּר֤וּ מִמְכָּר֙ לַעֲמִיתֶ֔ךָ א֥וֹ קָנֹ֖ה מִיַּ֣ד עֲמִיתֶ֑ךָ אַל־תּוֹנ֖וּ אִ֥ישׁ אֶת־אָחִֽיו׃
Deutsch: Und wenn ihr verkauft einen Verkauf eurem Nächsten oder kauft von der Hand deines Nächsten, so übervorteilt nicht einer seinen Bruder.

Kommentar: וכי־תמכרו ממכר לעמיתך או קנה מיד עמיתך אל־תונו איש את־אחיו etabliert faire Handelspraktiken im Jobel-Kontext. וכי־תמכרו ממכר לעמיתך או קנה מיד עמיתך (und wenn ihr verkauft einen Verkauf eurem Nächsten oder kauft von der Hand deines Nächsten) zeigt zwei Handelsrichtungen:
· תמכרו ממכר לעמיתך (ihr verkauft einen Verkauf eurem Nächsten) - Verkauf an den עמית (Nächsten/Mitbürger)
· או קנה מיד עמיתך (oder kauft von der Hand deines Nächsten) - Kauf vom עמית
אל־תונו איש את־אחיו (so übervorteilt nicht einer seinen Bruder) - אל־תונו (sollt ihr nicht übervorteilen) im Hifil-Imperfekt von ינה (unterdrücken/übervorteilen). איש את־אחיו (einer seinen Bruder) zeigt die Bruderschaftsbeziehung im Volk.
עמיתך zeigt Mitbürgerschaft. ממכר (Verkauf) als Handelsgeschäft. תונו zeigt unfaire Preisgestaltung oder Ausnutzung. איש את־אחיו betont Bruderschaftsethik.
Die LXX übersetzt אל־תונו (al-tonu - "bedrückt nicht") als μὴ θλιβέτω (soll nicht bedrängen), was eine stärkere Formulierung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Handelsethik: Verkauf an/Kauf von Nächsten + Übervorteilungs-Verbot + Bruderschafts-Prinzip.
Dieser Vers etabliert das Verbot der Übervorteilung bei Handel zwischen Volksgenossen als Grundlage fairer Jobel-Preisgestaltung.
Leviticus 25,15
Hebräisch: בְּמִסְפַּ֤ר שָׁנִים֙ אַחַ֣ר הַיּוֹבֵ֔ל תִּקְנֶ֖ה מֵאֵ֣ת עֲמִיתֶ֑ךָ בְּמִסְפַּ֥ר שְׁנֵֽי־תְבוּאֹ֖ת יִמְכָּר־לָֽךְ׃
Deutsch: Nach der Zahl der Jahre nach dem Jobel sollst du von deinem Nächsten kaufen; nach der Zahl der Erntejahre soll er dir verkaufen.

Kommentar: במספר שנים אחר היובל תקנה מאת עמיתך במספר שני־תבואת ימכר־לך zeigt die Jobel-basierte Preisberechnung. במספר שנים אחר היובל תקנה מאת עמיתך (nach der Zahl der Jahre nach dem Jobel sollst du von deinem Nächsten kaufen) - במספר שנים אחר היובל (nach der Zahl der Jahre nach dem Jobel) zeigt den Berechnungsmaßstab: verbleibende Jahre bis zum nächsten Jobel. תקנה מאת עמיתך (sollst du von deinem Nächsten kaufen) zeigt Kaufvorgang.
במספר שני־תבואת ימכר־לך (nach der Zahl der Erntejahre soll er dir verkaufen) - במספר שני־תבואת (nach der Zahl der Erntejahre) - שני־תבואת (Jahre der Erträge) zeigt produktive Jahre. ימכר־לך (soll er dir verkaufen) zeigt Verkaufsvorgang.
במספר שנים אחר היובל zeigt Zeitberechnung ab dem letzten Jobel. שני־תבואת zeigt Nutzungsjahre als Wertmaßstab. Der Landwert basiert auf verbleibenden Nutzungsjahren bis zur Jobel-Restitution.
Die LXX übersetzt במספר שנים mit κατὰ ἀριθμὸν ἐτῶν (nach der Zahl von Jahren), אחר היובל mit μετὰ τὴν ἄφεσιν (nach dem Erlass), שני־תבואת mit ἐτῶν γενημάτων (Jahre der Erzeugnisse) und ימכר־לך mit ἀποδώσεται σοι (wird er dir verkaufen).
Die Satzstruktur zeigt Jobel-Preisberechnung: Jahre nach dem Jobel + Kauf vom Nächsten + Erntejahre-Zählung + entsprechender Verkauf.
Dieser Vers etabliert das Jobel-System als Grundlage für faire Landpreise basierend auf verbleibenden Nutzungsjahren.
Leviticus 25,16
Hebräisch: לְפִ֣י׀ רֹ֣ב הַשָּׁנִ֗ים תַּרְבֶּה֙ מִקְנָתוֹ֔ וּלְפִי֙ מְעֹ֣ט הַשָּׁנִ֔ים תַּמְעִ֖יט מִקְנָתוֹ֑ כִּ֚י מִסְפַּ֣ר תְּבוּאֹ֔ת ה֥וּא מֹכֵ֖ר לָֽךְ׃
Deutsch: Gemäß der Vielzahl der Jahre sollst du seinen Kaufpreis mehren, und gemäß der Wenigkeit der Jahre sollst du seinen Kaufpreis mindern; denn eine Zahl von Ernten verkauft er dir.

Kommentar: לפי רב השנים תרבה מקנתו ולפי מעט השנים תמעיט מקנתו כי מספר תבואת הוא מכר לך erklärt das Proportionalitätsprinzip der Jobel-Preisgestaltung. לפי רב השנים תרבה מקנתו (gemäß der Vielzahl der Jahre sollst du seinen Kaufpreis mehren) - לפי (gemäß/entsprechend) zeigt Proportionalität. רב השנים (Vielzahl der Jahre) zeigt viele Jahre bis zum nächsten Jobel. תרבה מקנתו (sollst du seinen Kaufpreis mehren) - תרבה (sollst du mehren) im Hifil-Imperfekt, מקנתו (seinen Kaufpreis) zeigt Preissteigerung.
ולפי מעט השנים תמעיט מקנתו (und gemäß der Wenigkeit der Jahre sollst du seinen Kaufpreis mindern) zeigt umgekehrte Proportionalität. מעט השנים (Wenigkeit der Jahre) zeigt wenige Jahre bis zum Jobel. תמעיט (sollst du mindern) im Hifil-Imperfekt zeigt Preisminderung.
כי מספר תבואת הוא מכר לך (denn eine Zahl von Ernten verkauft er dir) begründet das Prinzip - מספר תבואת (eine Zahl von Ernten) zeigt, dass Land nur temporär verkauft wird basierend auf verbleibenden Ernten.
לפי רב השנים vs. לפי מעט השנים zeigen inverse Beziehung zwischen verbleibenden Jahren und Preis. מספר תבואת zeigt, dass Landverkauf eigentlich Ernteverkauf ist.
Die LXX übersetzt לפי רב השנים mit καθὸ ἂν πλεῖον τῶν ἐτῶν (je nachdem wie mehr von den Jahren), תרבה מקנתו mit πληθύνεις τὴν κτῆσιν αὐτοῦ (wirst du seinen Erwerb mehren), מעט השנים mit ἔλαττον τῶν ἐτῶν (weniger von den Jahren) und מספר תבואת mit ἀριθμὸν γενημάτων (Zahl von Erzeugnissen).
Die Satzstruktur zeigt Proportionalitätsprinzip: viele Jahre = höherer Preis + wenige Jahre = niedrigerer Preis + Begründung durch Erntenzahl-Verkauf.
Dieser Vers erklärt das Jobel-Preissystem: Der Landpreis ist proportional zu den verbleibenden Nutzungsjahren bis zur Restitution.
Leviticus 25,17
Hebräisch: וְלֹ֤א תוֹנוּ֙ אִ֣ישׁ אֶת־עֲמִיתֹ֔ו וְיָרֵ֖אתָ מֵֽאֱלֹהֶ֑יךָ כִּ֛י אֲנִ֥י יְהֹוָ֖ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und ihr sollt nicht einer seinen Nächsten übervorteilen und sollst dich fürchten vor deinem Gott; denn ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: ולא תונו איש את־עמיתו ויראת מאלהיך כי אני יהוה אלהיכם bekräftigt das Übervorteilungsverbot mit göttlicher Begründung. ולא תונו איש את־עמיתו (und ihr sollt nicht einer seinen Nächsten übervorteilen) entspricht V. 14 mit עמיתו (seinen Nächsten) statt אחיו (seinen Bruder).
ויראת מאלהיך (und sollst dich fürchten vor deinem Gott) - ויראת (und du sollst dich fürchten) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von ירא zeigt יראת אלהים (Gottesfurcht) als Motivation für ethisches Handeln. מאלהיך (vor deinem Gott) zeigt persönliche Gottesbeziehung.
כי אני יהוה אלהיכם (denn ich bin der Ewige, euer Gott) als Autoritäts- und Bundesformel.
תונו zeigt Übervorteilung bei der Jobel-Preisgestaltung. יראת מאלהיך zeigt Gottesfurcht als ethische Grundlage. אני יהוה אלהיכם begründet göttliche Autorität für Handelsethik.
Die LXX übersetzt תונו mit θλίψεις (wirst du bedrängen), עמיתו mit πλησίον αὐτοῦ (seinen Nächsten), ויראת mit φοβηθήσῃ (wirst du dich fürchten) und אני יהוה אלהיכם mit ὅτι ἐγώ εἰμι κύριος ὁ θεὸς ὑμῶν (denn ich bin der Herr, euer Gott).
Die Satzstruktur zeigt ethische Verstärkung: Übervorteilungs-Verbot + Gottesfurcht-Gebot + göttliche Autoritätsbegründung.
Dieser Vers verstärkt die Jobel-Handelsethik durch Gottesfurcht und göttliche Autorität.
Leviticus 25,18
Hebräisch: וַעֲשִׂיתֶם֙ אֶת־חֻקֹּתַ֔י וְאֶת־מִשְׁפָּטַ֥י תִּשְׁמְר֖וּ וַעֲשִׂיתֶ֣ם אֹתָ֑ם וִֽישַׁבְתֶּ֥ם עַל־הָאָ֖רֶץ לָבֶֽטַח׃
Deutsch: Und ihr sollt meine Satzungen tun und meine Rechte beachten und sie tun, so werdet ihr sicher im Land wohnen.

Kommentar: ועשיתם את־חקתי ואת־משפטי תשמרו ועשיתם אתם וישבתם על־הארץ לבטח verknüpft Gehorsam mit Landbesitzsicherheit. ועשיתם את־חקתי ואת־משפטי תשמרו ועשיתם אתם (und ihr sollt meine Satzungen tun und meine Rechte beachten und sie tun) zeigt zwei Arten göttlicher Anweisungen:
· חקתי (meine Satzungen) - kultische/rituelle Gesetze
· משפטי (meine Rechte) - Rechtsbestimmungen
תשמרו (sollt ihr beachten) und ועשיתם (und sollt tun) zeigen Beachtung und Ausführung.
וישבתם על־הארץ לבטח (so werdet ihr sicher im Land wohnen) zeigt die Segensverheißung - וישבתם (und ihr werdet wohnen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. על־הארץ (im Land) zeigt das Verheißungsland. לבטח (sicher) zeigt Sicherheit ohne Bedrohung.
חקתי ומשפטי als umfassende Gesetzeskategorien. תשמרו...ועשיתם zeigen doppelte Gehorsamsverpflichtung. לבטח zeigt Landbesitzsicherheit als Segenslohn.
Die LXX übersetzt חקתי mit τὰ δικαιώματά μου (meine Rechtsbestimmungen), משפטי mit κρίματά μου (meine Urteile), תשמרו mit φυλάξασθε (bewahrt), לבטח mit μετὰ πεποιθήσεως (mit Vertrauen).
Die Satzstruktur zeigt Gehorsam-Segen-Verknüpfung: Satzungen tun + Rechte beachten und tun + sichere Landwohnung als Folge.
Dieser Vers verknüpft Gehorsam gegenüber den Jobel-Gesetzen mit sicherer Landbesitzgarantie.
Leviticus 25,19
Hebräisch: וְנָתְנָ֤ה הָאָ֨רֶץ֙ פִּרְיָ֔הּ וַאֲכַלְתֶּ֖ם לָשֹׂ֑בַע וִֽישַׁבְתֶּ֥ם לָבֶ֖טַח עָלֶֽיהָ׃
Deutsch: Und das Land wird seine Frucht geben, und ihr werdet essen bis zur Sättigung und sicher darin wohnen.

Kommentar: ונתנה הארץ פריה ואכלתם לשבע וישבתם לבטח עליה zeigt die göttliche Segensverheißung bei Gehorsam. ונתנה הארץ פריה (und das Land wird seine Frucht geben) - ונתנה (und es wird geben) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. הארץ (das Land) als Subjekt zeigt Landproduktivität. פריה (seine Frucht) zeigt natürlichen Ertrag.
ואכלתם לשבע (und ihr werdet essen bis zur Sättigung) - ואכלתם (und ihr werdet essen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. לשבע (bis zur Sättigung) zeigt Überfluss statt Mangel.
וישבתם לבטח עליה (und sicher darin wohnen) entspricht V. 18 mit עליה (darauf/darin) statt על־הארץ.
הארץ פריה zeigt Landertrag als göttlichen Segen. לשבע zeigt Sättigungsgarantie. לבטח עליה zeigt sichere Landwohnung als Segensverheißung.
Die LXX übersetzt ונתנה הארץ mit δώσει ἡ γῆ (wird das Land geben), פריה mit καρπὸν αὐτῆς (seine Frucht), לשבע mit εἰς πλησμονήν (zur Sättigung) und לבטח mit μετὰ πεποιθήσεως (mit Vertrauen).
Die Satzstruktur zeigt Segens-Verheißung: Land gibt Frucht + Sättigungsessen + sichere Landwohnung.
Dieser Vers verheißt bei Gehorsam reichen Landertrag, Sättigung und sichere Wohnung.
Leviticus 25,20
Hebräisch: וְכִ֣י תֹאמְר֔וּ מַה־נֹּאכַ֖ל בַּשָּׁנָ֣ה הַשְּׁבִיעִ֑ת הֵ֚ן לֹ֣א נִזְרָ֔ע וְלֹ֥א נֶאֱסֹ֖ף אֶת־תְּבוּאָתֵֽנוּ׃
Deutsch: Und wenn ihr sagt: Was sollen wir im siebten Jahr essen? Siehe, wir säen nicht und sammeln unseren Ertrag nicht ein!

Kommentar: וכי תאמרו מה־נאכל בשנה השביעת הן לא נזרע ולא נאסף את־תבואתנו antizipiert praktische Sorgen bezüglich des Sabbatjahrs. וכי תאמרו מה־נאכל בשנה השביעת (und wenn ihr sagt: Was sollen wir im siebten Jahr essen?) zeigt menschliche Zweifel und praktische Sorgen. מה־נאכל (was sollen wir essen) als existentielle Frage.
הן לא נזרע ולא נאסף את־תבואתנו (siehe, wir säen nicht und sammeln unseren Ertrag nicht ein) - הן (siehe) als verstärkende Partikel. לא נזרע (wir säen nicht) entspricht V. 4. ולא נאסף את־תבואתנו (und sammeln unseren Ertrag nicht ein) - נאסף (sammeln wir ein) im Qal-Imperfekt von אסף.
מה־נאכל zeigt natürliche menschliche Sorge. הן betont die scheinbare Logik der Sorge. לא נזרע ולא נאסף zeigt die sabbatjährlichen Beschränkungen als Grund für Sorge.
Die LXX übersetzt וכי תאמרו mit ἐὰν δὲ λέγητε (wenn aber ihr sagt), מה־נאכל mit τί φαγόμεθα (was werden wir essen), בשנה השביעת mit ἐν τῷ ἔτει τῷ ἑβδόμῳ (im siebten Jahr), הן mit ἰδού (siehe) und נאסף mit συνάξομεν (werden wir sammeln).
Die Satzstruktur zeigt Sorgen-Antizipation: Sabbatjahr-Essensfrage + Begründung durch Saat- und Ernteverbot.
Dieser Vers antizipiert realistische menschliche Sorgen über die Nahrungsversorgung während des Sabbatjahrs.
Leviticus 25,21
Hebräisch: וְצִוִּ֤יתִי אֶת־בִּרְכָתִי֙ לָכֶ֔ם בַּשָּׁנָ֖ה הַשִּׁשִּׁ֑ית וְעָשָׂת֙ אֶת־הַתְּבוּאָ֔ה לִשְׁלֹ֖שׁ הַשָּׁנִֽים׃
Deutsch: So werde ich euch meinen Segen im sechsten Jahr entbieten, dass es den Ertrag für drei Jahre bringt.

Kommentar: וצויתי את־ברכתי לכם בשנה השישת ועשת את־התבואה לשלש השנים zeigt göttliche Wunderversorgung für das Sabbatjahr. וצויתי את־ברכתי לכם בשנה השישת (so werde ich euch meinen Segen im sechsten Jahr entbieten) - וצויתי (und ich werde entbieten/befehlen) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Piel zeigt intensive göttliche Segensaktivierung. את־ברכתי (meinen Segen) zeigt göttlichen Segen. בשנה השישת (im sechsten Jahr) zeigt das Jahr vor dem Sabbatjahr.
ועשת את־התבואה לשלש השנים (dass es den Ertrag für drei Jahre bringt) - ועשת (und es wird machen/bringen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. את־התבואה (den Ertrag) zeigt außerordentlichen Ertrag. לשלש השנים (für drei Jahre) zeigt dreifachen Ertrag: 6. Jahr, 7. Jahr (Sabbatjahr), 8. Jahr (bis zur neuen Ernte).
וצויתי את־ברכתי zeigt aktive göttliche Segensintervention. בשנה השישת zeigt präventive Versorgung. לשלש השנים zeigt wunderhafte Ertragsvermehrung zur Überbrückung der Sabbatzeit.
Die LXX übersetzt וצויתי mit ἐντελοῦμαι (werde ich befehlen), ברכתי mit εὐλογίαν μου (meinen Segen), בשנה השישת mit ἐν τῷ ἔτει τῷ ἕκτῳ (im sechsten Jahr) und לשלש השנים mit εἰς τὰ τρία ἔτη (für die drei Jahre).
Die Satzstruktur zeigt göttliche Segens-Antwort: Segen-Entbietung im sechsten Jahr + dreijähriger Ertrag.
Dieser Vers verheißt göttliche Wunderversorgung durch dreifachen Ertrag im sechsten Jahr zur Sabbatjahr-Überbrückung.
Leviticus 25,22
Hebräisch: וּזְרַעְתֶּ֗ם אֵ֚ת הַשָּׁנָ֣ה הַשְּׁמִינִ֔ת וַאֲכַלְתֶּ֖ם מִן־הַתְּבוּאָ֣ה יָשָׁ֑ן עַ֣ד׀ הַשָּׁנָ֣ה הַתְּשִׁיעִ֗ת עַד־בּוֹא֙ תְּב֣וּאָתָ֔הּ תֹּאכְל֖וּ יָשָֽׁן׃
Deutsch: Und ihr werdet im achten Jahr säen und von dem alten Ertrag essen; bis ins neunte Jahr, bis sein Ertrag einkommt, werdet ihr Altes essen.

Kommentar: וזרעתם את השנה השמינת ואכלתם מן־התבואה ישן עד השנה התשיעת עד־בוא תבואתה תאכלו ישן zeigt die kontinuierliche Versorgung durch den Sechstjahres-Segen. וזרעתם את השנה השמינת (und ihr werdet im achten Jahr säen) zeigt Wiederaufnahme der normalen Landwirtschaft nach dem Sabbatjahr.
ואכלתם מן־התבואה ישן (und von dem alten Ertrag essen) - התבואה ישן (alter Ertrag) zeigt den Ertrag des sechsten Jahres. עד השנה התשיעת עד־בוא תבואתה תאכלו ישן (bis ins neunte Jahr, bis sein Ertrag einkommt, werdet ihr Altes essen) zeigt, dass der Sechstjahres-Ertrag bis zur neuen Ernte des achten Jahres (die im neunten Jahr eingebracht wird) reicht.
השנה השמינת als Wiederaufnahme der Arbeit. התבואה ישן zeigt den übrigen Segen des sechsten Jahres. עד־בוא תבואתה zeigt die Überbrückung bis zur nächsten Ernte.
Die LXX übersetzt וזרעتם mit σπερεῖτε (werdet ihr säen), השמינת mit ὀγδόῳ (achten), התבואה ישן mit παλαιῶν γενημάτων (alter Erzeugnisse), התשיעת mit ἐνάτῳ (neunten) und עד־בוא תבואתה mit ἕως τοῦ ἐλθεῖν γένημα αὐτῆς (bis ihr Erzeugnis kommt).
Die Satzstruktur zeigt Segens-Kontinuität: achtes Jahr säen + alten Ertrag essen + bis neuntes Jahr + bis neue Ernte kommt + weiter Altes essen.
Dieser Vers zeigt, wie der göttliche Segen des sechsten Jahres nahtlos bis zur nächsten normalen Ernte reicht.
Leviticus 25,23
Hebräisch: וְהָאָ֗רֶץ לֹ֤א תִמָּכֵר֙ לִצְמִתֻ֔ת כִּי־לִ֖י הָאָ֑רֶץ כִּֽי־גֵרִ֧ים וְתוֹשָׁבִ֛ים אַתֶּ֖ם עִמָּדִֽי׃
Deutsch: Und das Land soll nicht für immer verkauft werden, denn mein ist das Land; denn Fremde und Beisassen seid ihr bei mir.

Kommentar: והארץ לא תמכר לצמיתת כי־לי הארץ כי־גרים ותושבים אתם עמדי etabliert das theologische Fundament des Jobel-Systems. והארץ לא תמכר לצמיתת (und das Land soll nicht für immer verkauft werden) - לא תמכר (soll nicht verkauft werden) im Nifal-Imperfekt. לצמיתת (für immer/endgültig) von צמת zeigt permanenten Verkauf.
כי־לי הארץ (denn mein ist das Land) zeigt göttliches Landbesitzrecht als Grundlage aller Landgesetze. כי־גרים ותושבים אתם עמדי (denn Fremde und Beisassen seid ihr bei mir) zeigt den menschlichen Status:
· גרים (Fremde) - ohne dauerhaftes Aufenthaltsrecht
· תושבים (Beisassen) - temporäre Bewohner
· עמדי (bei mir) zeigt Gottes Landherrenschaft
לצמיתת verbietet dauerhaften Landverkauf. לי הארץ als göttlicher Landbesitzanspruch. גרים ותושבים zeigt menschliche Pächterstellung statt Eigentum.
Die LXX übersetzt לצמתת (litzmiut - "für immer") als εἰς βεβαίωσιν (zur Bestätigung/Sicherheit) und גרים ותושבים (gerim wetoshavim - "Fremdlinge und Beisassen") als προσήλυτοι καὶ πάροικοι (Proselyten und Beisassen).
Die Satzstruktur zeigt theologische Landordnung: Verbot dauerhaften Landverkaufs + göttlicher Landbesitz + menschliche Fremdlings-/Beisassen-Stellung bei Gott.
Dieser zentrale Vers begründet das gesamte Jobel-System theologisch: Gott ist Landbesitzer, Menschen sind nur temporäre Pächter.
Leviticus 25,24
Hebräisch: וּבְכֹ֖ל אֶ֣רֶץ אֲחֻזַּתְכֶ֑ם גְּאֻלָּ֖ה תִּתְּנ֥וּ לָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Und im ganzen Land eures Besitztums sollt ihr eine Einlösung für das Land geben.

Kommentar: ובכל ארץ אחזתכם גאלה תתנו לארץ etabliert das universelle Einlösungsrecht basierend auf V. 23. ובכל ארץ אחזתכם (und im ganzen Land eures Besitztums) - בכל (im Ganzen) zeigt universelle Anwendung. ארץ אחזתכם (Land eures Besitztums) - אחזה (Besitztum/Erbland) zeigt das den Stämmen zugeteilte Land.
גאלה תתנו לארץ (sollt ihr eine Einlösung für das Land geben) - גאלה (Einlösung) von גאל (lösen/erlösen) ist das zentrale גאל-Konzept. תתנו (sollt ihr geben) im Qal-Imperfekt zeigt Verpflichtung. לארץ (für das Land) zeigt das Land als Einlösungsobjekt.
ובכל ארץ אחזתכם zeigt universelle territoriale Gültigkeit. גאלה als Kernkonzept des Jobel-Systems zeigt Rückkaufsrecht. תתנו לארץ zeigt Einlösungsverpflichtung.
Die LXX übersetzt ובכל ארץ אחזתכם mit ἐν πάσῃ γῇ κατασχέσεως ὑμῶν (in allem Land eures Besitzes), גאלה mit λύτρωσιν (Loskauf) und תתנו לארץ mit δώσετε τῇ γῇ (werdet ihr dem Land geben).
Die Satzstruktur zeigt Einlösungsrecht-Etablierung: ganzes Besitzland + Einlösungsrecht für das Land.
Dieser Vers etabliert das universelle Landeinlösungsrecht (גאלה) als praktische Konsequenz der göttlichen Landherrschaft.
Leviticus 25,25
Hebräisch: כִּֽי־יָמ֣וּךְ אָחִ֔יךָ וּמָכַ֖ר מֵאֲחֻזָּתוֹ֑ וּבָ֤א גֹֽאֲלֹו֙ הַקָּרֹ֣ב אֵלָ֔יו וְגָאַ֕ל אֵ֖ת מִמְכַּ֥ר אָחִֽיו׃
Deutsch: Wenn dein Bruder verarmt und von seinem Besitztum verkauft, so soll sein Löser, der ihm nahe ist, kommen und einlösen das Verkaufte seines Bruders.

Kommentar: כי־ימוך אחיך ומכר מאחזתו ובא גאלו הקרב אליו וגאל את ממכר אחיו führt den ersten גאלה-Fall ein: Verarmung und Verwandteneinlösung. כי־ימוך אחיך ומכר מאחזתו (wenn dein Bruder verarmt und von seinem Besitztum verkauft) - כי־ימוך אחיך (wenn dein Bruder verarmt) - ימוך (verarmt) im Qal-Imperfekt von מוך (niedrig werden/verarmen) zeigt wirtschaftlichen Niedergang. אחיך (dein Bruder) zeigt Volksgenossenschaft. ומכר מאחזתו (und von seinem Besitztum verkauft) - מכר (verkauft) im Qal-Perfekt. מאחזתו (von seinem Besitztum) zeigt Notverkauf von Erbland.
ובא גאלו הקרב אליו וגאל את ממכר אחיו (so soll sein Löser, der ihm nahe ist, kommen und einlösen das Verkaufte seines Bruders) - ובא גאלו הקרב אליו (und es soll sein Löser kommen, der ihm nahe ist) - גאלו (sein Löser) von גאל (lösen/erlösen). הקרב אליו (der ihm nahe ist) zeigt verwandtschaftliche Nähe. וגאל את ממכר אחיו (und einlösen das Verkaufte seines Bruders) - גאל (soll einlösen) im Qal-Perfekt. ממכר אחיו (das Verkaufte seines Bruders) zeigt das verkaufte Erbland.
ימוך אחיך zeigt Verarmung des Volksgenossen. מאחזתו zeigt Notverkauf des Erblandes. גאלו הקרב אליו zeigt verwandtschaftliche גאל-Verpflichtung. ממכר אחיו zeigt das einzulösende Verkaufsobjekt.
Die LXX interpretiert das Lösungsrecht systematisch: ὁ ἀγχιστεύων ὁ ἔγγιστα αὐτοῦ (der nächste Verwandte) für גאלו הקרב אליו (go'alo haqarov elav).
Die Satzstruktur zeigt Verwandten-גאלה: Bruder-Verarmung + Besitztum-Verkauf + naher Löser kommt + Einlösung des Verkauften.
Dieser Vers etabliert das verwandtschaftliche גאל-System: Bei Verarmung soll der nächste Verwandte das verkaufte Erbland einlösen.
Leviticus 25,26
Hebräisch: וְאִ֕ישׁ כִּ֛י לֹ֥א יִֽהְיֶה־לּוֹ֖ גֹּאֵ֑ל וְהִשִּׂ֣יגָה יָדֹ֔ו וּמָצָ֖א כְּדֵ֥י גְאֻלָּתוֹֽ׃
Deutsch: Und wenn ein Mann keinen Löser hat, aber es seine Hand aufbringt und er findet genug zu seiner Einlösung,

Kommentar: ואיש כי לא יהיה־לו גאל והשיגה ידו ומצא כדי גאלתו zeigt Selbsteinlösung bei fehlendem Verwandten-גאל. ואיש כי לא יהיה־לו גאל (und wenn ein Mann keinen Löser hat) - איש zeigt den Verkäufer. כי לא יהיה־לו גאל (wenn kein Löser für ihn da ist) zeigt Fehlen verwandtschaftlicher גאל-Hilfe.
והשיגה ידו ומצא כדי גאלתו (aber es seine Hand aufbringt und er findet genug zu seiner Einlösung) - והשיגה ידו (und seine Hand erreicht/bringt auf) - השיגה ידו als idiomatische Wendung für wirtschaftliche Erholung. ומצא כדי גאלתו (und er findet genug zu seiner Einlösung) - מצא (findet) im Qal-Perfekt. כדי גאלתו (genug zu seiner Einlösung) - כדי (genug für) zeigt ausreichende Mittel.
לא יהיה־לו גאל zeigt Isolation ohne verwandtschaftliche Hilfe. השיגה ידו zeigt wirtschaftliche Erholung. כדי גאלתו zeigt Selbsteinlösungsfähigkeit.
Die LXX übersetzt לא יהיה־לו גאל mit μὴ ᾖ αὐτῷ ἀγχιστεύς (nicht sei ihm ein Verwandter), והשיגה ידו mit εὐπορηθῇ τῇ χειρί (wohlhabend wird mit der Hand) und כדei גאלתו mit τὰ ἱκανὰ λυτρώσεως αὐτοῦ (das Genügende seiner Lösung).
Die Satzstruktur zeigt Selbst-גאלה: kein Löser vorhanden + Hand bringt auf + genug für Einlösung gefunden.
Dieser Vers zeigt die Alternative zur Verwandten-גאלה: Selbsteinlösung bei wirtschaftlicher Erholung.
Leviticus 25,27
Hebräisch: וְחִשַּׁב֙ אֶת־שְׁנֵ֣י מִמְכָּרוֹ֔ וְהֵשִׁיב֙ אֶת־הָ֣עֹדֵ֔ף לָאִ֖ישׁ אֲשֶׁ֣ר מָֽכַר־לוֹ֑ וְשָׁ֖ב לַאֲחֻזָּתוֹ֔
Deutsch: so soll er die Jahre seines Verkaufs berechnen und das Übrige dem Mann zurückerstatten, dem er es verkauft hat, und zurückkehren zu seinem Besitztum.

Kommentar: וחשב את־שני ממכרו והשיב את־העדף לאיש אשר מכר־לו ושב לאחזתו zeigt das Berechnungsverfahren der Selbsteinlösung. וחשב את־שני ממכרו (so soll er die Jahre seines Verkaufs berechnen) - וחשב (und er soll berechnen) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv, das Piel zeigt genaue Berechnung. את־שני ממכרו (die Jahre seines Verkaufs) - שני (Jahre) zeigt Zeitberechnung. ממכרו (seines Verkaufs) zeigt den ursprünglichen Verkauf.
והשיב את־העדף לאיש אשר מכר־לו (und das Übrige dem Mann zurückerstatten, dem er es verkauft hat) - והשיב את־העדף (und er soll das Übrige zurückerstatten) - השיב (zurückerstatten) im Hifil-Perfekt, das Hifil zeigt kausatives Zurückgeben. העדף (das Übrige/der Überschuss) zeigt den zu erstattenden Betrag. לאיש אשר מכר־לו (dem Mann, dem er verkauft hat) zeigt den ursprünglichen Käufer.
ושב לאחזתו (und zurückkehren zu seinem Besitztum) zeigt das Ziel: Wiedererlangung des Erblandes.
וחשב את־שני ממכרו zeigt Zeitberechnung entsprechend V. 15-16. את־העדף zeigt proportionalen Rückerstattungsbetrag. ושב לאחזתו zeigt erfolgreiche אחזה-Restitution.
Die LXX übersetzt וחשב mit συλλογιεῖται (wird berechnen), את־שני ממכרו mit τὰ ἔτη τῆς πράσεως αὐτοῦ (die Jahre seines Verkaufs), העדף mit περισσόν (Überschuss) und ושב לאחזתו mit ἀπελεύσεται εἰς κατάσχεσιν αὐτοῦ (wird weggehen zu seinem Besitz).
Die Satzstruktur zeigt Selbsteinlösungs-Verfahren: Jahre-Berechnung + Überschuss-Rückerstattung an Käufer + Rückkehr zum Besitztum.
Dieser Vers zeigt die proportionale Berechnung bei Selbsteinlösung: Rückerstattung des Käufers entsprechend den verbleibenden Jahren bis zum Jobel.
Leviticus 25,28
Hebräisch: וְאִ֨ם לֹֽא־מָֽצְאָ֜ה יָדֹ֗ו דֵּי֮ הָשִׁ֣יב לוֹ֒ וְהָיָ֣ה מִמְכָּרֹ֗ו בְּיַד֙ הַקֹּנֶ֣ה אֹתוֹ֔ עַ֖ד שְׁנַ֣ת הַיּוֹבֵ֑ל וְיָצָא֙ בַּיֹּבֵ֔ל וְשָׁ֖ב לַאֲחֻזָּתוֹ֔
Deutsch: Und wenn seine Hand nicht genug findet, um ihm zurückzuerstatten, so soll das von ihm Verkaufte in der Hand des Käufers bleiben bis zum Jobeljahr; und im Jobeljahr soll es frei ausgehen, und er soll zu seinem Besitztum zurückkehren.

Kommentar: ואם לא־מצאה ידו די השיב לו והיה ממכרו ביד הקנה אתו עד שנת היובל ויצא ביבל ושב לאחזתו zeigt das Jobel als ultimative גאלה-Lösung. ואם לא־מצאה ידו די השיב לו (und wenn seine Hand nicht genug findet, um ihm zurückzuerstatten) - לא־מצאה ידו entspricht V. 26 negativ. די השיב לו (genug, um ihm zurückzuerstatten) zeigt unzureichende Mittel für Selbsteinlösung.
והיה ממכרו ביד הקנה אתו עד שנת היובל (so soll das von ihm Verkaufte in der Hand des Käufers bleiben bis zum Jobeljahr) - והיה ממכרו ביד הקנה אתו (und das von ihm Verkaufte soll in der Hand des Käufers sein) zeigt temporären Käuferbesitz. עד שנת היובל (bis zum Jobeljahr) zeigt die Zeitgrenze.
ויצא ביבל ושב לאחזתו (und im Jobeljahr soll es frei ausgehen, und er soll zu seinem Besitztum zurückkehren) - ויצא ביבל (und es soll im Jobel frei ausgehen) - יצא (soll ausgehen/frei werden) zeigt automatische Befreiung. ושב לאחזתו entspricht V. 27.
לא־מצאה ידו די zeigt wirtschaftliche Unfähigkeit zur Selbsteinlösung. עד שנת היובל zeigt Jobel als Deadline. ויצא ביבל zeigt automatische Jobel-Restitution.
Die LXX übersetzt לא־מצאה ידו mit μὴ εὐπορηθῇ ἡ χεὶρ αὐτοῦ (nicht wohlhabend wird seine Hand), הקנה אתו mit κεκτημένου αὐτό (des Besitzenden es), עד שנת היובל mit ἕως τοῦ ἐνιαυτοῦ τῆς ἀφέσεως (bis zum Jahr des Erlasses) und ויצא ביבל mit ἐξελεύσεται ἐν τῇ ἀφέσει (wird ausgehen im Erlass).
Die Satzstruktur zeigt Jobel-גאלה: unzureichende Mittel + Verkauftes beim Käufer bis Jobeljahr + Jobel-Befreiung + Besitztum-Rückkehr.
Dieser Vers zeigt das Jobeljahr als ultimative Sicherung: Auch bei gescheiterter Selbst- oder Verwandteneinlösung erfolgt automatische Restitution im 50. Jahr.
Leviticus 25,29
Hebräisch: וְאִ֗ישׁ כִּֽי־יִמְכֹּ֤ר בֵּית־מוֹשַׁב֙ עִ֣יר חוֹמָ֔ה וְהָיְתָה֙ גְּאֻלָּתוֹ֔ עַד־תֹּ֖ם שְׁנַ֣ת מִמְכָּרוֹ֑ יָמִ֖ים תִּהְיֶ֥ה גְאֻלָּתוֹ֔
Deutsch: Und wenn ein Mann ein Wohnhaus in einer Stadt mit Mauer verkauft, so soll sein Lösungsrecht bestehen bis zum Ende des Jahres seines Verkaufs; (diese) Tage soll sein Lösungsrecht bestehen.

Kommentar: ואיש כי־ימכר בית־מושב עיר חומה והיתה גאלתו עד־תם שנת ממכרו ימים תהיה גאלתו führt Sonderregeln für städtische Immobilien ein. ואיש כי־ימכר בית־מושב עיר חומה (und wenn ein Mann ein Wohnhaus in einer Stadt mit Mauer verkauft) - בית־מושב (Wohnhaus) - מושב (Wohnsitz) zeigt städtische Residenz. עיר חומה (Stadt mit Mauer) zeigt befestigte Städte als besondere Kategorie.
והיתה גאלתו עד־תם שנת ממכרו ימים תהיה גאלתו (so soll sein Lösungsrecht bestehen bis zum Ende des Jahres seines Verkaufs; (diese) Tage soll sein Lösungsrecht bestehen) - והיתה גאלתו (und sein Lösungsrecht soll bestehen) zeigt temporäres גאלה-Recht. עד־תם שנת ממכרו (bis zum Ende des Jahres seines Verkaufs) zeigt einjährige Frist. ימים תהיה גאלתו (Tage soll sein Lösungsrecht bestehen) - ימים (Tage) betont die begrenzte Zeit.
בית־מושב עיר חומה unterscheidet städtische von ländlichen Immobilien. עד־תם שנת ממכרו zeigt einjährige statt Jobel-Frist. ימים תהיה betont Zeitbegrenzung.
Die LXX spezifiziert in Vers 29-30 die Stadtgesetze: עיר חומה (ir choma - "ummauerte Stadt") wird als πόλει τετειχισμένῃ (befestigte Stadt) übersetzt, und לצמיתת (latzmiut - "für immer") als βεβαίως... εἰς τὰς γενεὰς αὐτοῦ (sicher für seine Generationen).
Die Satzstruktur zeigt städtische גאלה-Sonderregelung: Wohnhaus-Verkauf in Mauerstadt + einjähriges Lösungsrecht + Tage-Betonung der Zeitbegrenzung.
Dieser Vers etabliert für befestigte Städte eine einjährige statt Jobel-גאלה-Frist.
Leviticus 25,30
Hebräisch: וְאִ֣ם לֹֽא־יִגָּאֵ֗ל עַד־מְלֹ֣את לוֹ֮ שָׁנָ֣ה תְמִימָה֒ וְ֠קָם הַבַּ֨יִת אֲשֶׁר־בָּעִ֜יר אֲשֶׁר־לֹא חֹמָ֗ה לַצְּמִיתֻ֛ת לַקֹּנֶ֥ה אֹתוֹ֖ לְדֹרֹתָ֑יו לֹ֥א יֵצֵ֖א בַּיֹּבֵֽל׃
Deutsch: Wenn es aber nicht eingelöst wird, bis sich ihm ein ganzes Jahr erfüllt, so soll das Haus, das in der Stadt, die eine Mauer hat, ist, endgültig dem es Kaufenden verbleiben für seine Generationen; es soll im Jobeljahr nicht frei ausgehen.

Kommentar: ואם לא־יגאל עד־מלאת לו שנה תמימה וקם הבית אשר־בעיר אשר־לא חמה לצמיתת לקנה אתו לדרתיו לא יצא ביבל zeigt die dauerhafte Übertragung bei versäumter städtischer גאלה. ואם לא־יגאל עד־מלאת לו שנה תמימה (wenn es aber nicht eingelöst wird, bis sich ihm ein ganzes Jahr erfüllt) - לא־יגאל (nicht eingelöst wird) im Nifal-Imperfekt zeigt versäumte גאלה. עד־מלאת לו שנה תמימה (bis sich ihm ein ganzes Jahr erfüllt) - מלאת (Erfüllung) zeigt Ablauf der Jahresfrist. שנה תמימה (ganzes Jahr) betont Vollständigkeit.
וקם הבית אשר־בעיר אשר־לא חמה לצמיתת לקנה אתו לדרתיו (so soll das Haus, das in der Stadt, die eine Mauer hat, ist, endgültig dem es Kaufenden verbleiben für seine Generationen) - וקם (und es soll bestehen/verbleiben) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. אשר־לא חמה sollte אשר־לה חמה (die eine Mauer hat) sein. לצמיתת (endgültig) entspricht V. 23. לקנה אתו לדרתיו (dem es Kaufenden für seine Generationen) zeigt dauerhafte Erbübertragung.
לא יצא ביבל (es soll im Jobeljahr nicht frei ausgehen) zeigt Ausnahme vom Jobel-Prinzip.
עד־מלאת לו שנה תמימה zeigt absolute Jahresfrist. לצמיתת לקנה אתו לדרתיו zeigt Dauerbesitz statt temporäre Nutzung. לא יצא ביבל zeigt städtische Ausnahme vom Jobel-System.
Die LXX s. Vers 29.
Die Satzstruktur zeigt städtische גאלה-Versäumnis-Folgen: keine Einlösung binnen Jahresfrist + Haus-Dauerverbleib beim Käufer + generationenübergreifend + keine Jobel-Befreiung.
Dieser Vers zeigt die drastische Ausnahme: Städtische Häuser werden bei versäumter גאלה dauerhaft ohne Jobel-Restitution übertragen.
Leviticus 25,31
Hebräisch: וּבָתֵּ֣י הַחֲצֵרִ֗ים אֲשֶׁ֨ר אֵין־לָהֶ֤ם חֹמָה֙ סָבִ֔יב עַל־שְׂדֵ֥ה הָאָ֖רֶץ יֵחָשֵׁ֑ב גְּאֻלָּה֙ תִּהְיֶה־לּוֹ֔ וּבַיֹּבֵ֖ל יֵצֵֽא׃
Deutsch: Aber die Häuser der Dörfer, die keine Mauer ringsum haben, sollen dem Feld des Landes gleichgerechnet werden; es soll Einlösung für sie sein, und im Jobeljahr sollen sie frei ausgehen.

Kommentar: ובתי החצרים אשר אין־להם חמה סביב על־שדה הארץ יחשב גאלה תהיה־לו וביבל יצא zeigt den Gegensatz zu befestigten Städten. ובתי החצרים אשר אין־להם חמה סביב (aber die Häuser der Dörfer, die keine Mauer ringsum haben) - בתי החצרים (Häuser der Dörfer) - חצרים (Dörfer/Gehöfte) zeigt unbefestigte Siedlungen. אשר אין־להם חמה סביב (die keine Mauer ringsum haben) zeigt fehlende Befestigung.
על־שדה הארץ יחשב (sollen dem Feld des Landes gleichgerechnet werden) - על־שדה הארץ (dem Feld des Landes) zeigt ländliche Gleichstellung. יחשב (soll gerechnet/behandelt werden) im Nifal-Imperfekt zeigt rechtliche Gleichstellung mit Ackerland.
גאלה תהיה־לו וביבל יצא (es soll Einlösung für sie sein, und im Jobeljahr sollen sie frei ausgehen) entspricht dem normalen גאלה-System der Verse 25-28.
חצרים אשר אין־להם חמה zeigt unbefestigte Dörfer vs. עיר חמה (befestigte Stadt). על־שדה הארץ יחשב zeigt ländliche Rechtstellung. גאלה תהיה־לו וביבל יצא zeigt normales גאלה-System.
Die LXX übersetzt בתי החצרים mit αἱ οἰκίαι αἱ ἐν ἐπαύλεσιν (die Häuser in Gehöften), אין־להם חמה mit οὐκ ἔστιν αὐταῖς τεῖχος (ist ihnen keine Mauer), על־שדה הארץ mit ἀγρῷ τῆς γῆς (Feld der Erde) und יחשב mit λογισθήσεται (wird gerechnet werden).
Die Satzstruktur zeigt Dorf-גאלה-Normalregelung: Dorfhäuser ohne Mauer + Feld-Gleichstellung + normale גאלה + Jobel-Befreiung.
Dieser Vers stellt Dorfhäuser rechtlich Ackerland gleich und unterwirft sie dem normalen גאלה- und Jobel-System.
Leviticus 25,32
Hebräisch: וְעָרֵי֙ הַלְוִיִּ֔ם בָּתֵּ֖י עָרֵ֣י אֲחֻזָּתָ֑ם גְּאֻלַּ֥ת עוֹלָ֖ם תִּהְיֶ֥ה לַלְוִיִּֽם׃
Deutsch: Und die Städte der Leviten, die Häuser ihrer Besitzstädte, ein ewiges Lösungsrecht soll für die Leviten sein.

Kommentar: וערי הלוים בתי ערי אחזתם גאלת עולם תהיה ללוים etabliert Sonderrechte für levitische Städte. וערי הלוים בתי ערי אחזתם (und die Städte der Leviten, die Häuser ihrer Besitzstädte) - ערי הלוים (Städte der Leviten) zeigt die 48 Levitenstädte aus Num 35. בתי ערי אחזתם (Häuser ihrer Besitzstädte) - ערי אחזתם (ihre Besitzstädte) zeigt levitischen Stadtbesitz.
גאלת עולם תהיה ללוים (ein ewiges Lösungsrecht soll für die Leviten sein) - גאלת עולם (ewiges Lösungsrecht) zeigt zeitlich unbeschränkte גאלה im Gegensatz zur einjährigen Frist für normale Städte. תהיה ללוים (soll für die Leviten sein) zeigt levitisches Sonderrecht.
ערי הלוים zeigt die 48 Levitenstädte als Sonderkategorie. גאלת עולם hebt die Jahresfrist-Beschränkung für Leviten auf. ללוים zeigt stammesbasiertes Sonderrecht.
Die LXX behandelt in Vers 32-34 die Levitenstädte detailliert: גאלת עולם (ge'ullat olam - "ewiges Lösungsrecht") wird als λυτρωταὶ διὰ παντὸς (Lösbare für immer) übersetzt, und מגרש (migrash - "Weideland") als ἀγροὶ ἀφωρισμένοι (abgetrennte Felder).
Die Satzstruktur zeigt Leviten-גאלה-Sonderrecht: Levitenstädte + Häuser ihrer Besitzstädte + ewiges Lösungsrecht für Leviten.
Dieser Vers gewährt Leviten ein unbefristetes גאלה-Recht für ihre Stadthäuser, unabhängig von der einjährigen Frist anderer Städte.
Leviticus 25,33
Hebräisch: וַאֲשֶׁ֤ר יִגְאַל֙ מִן־הַלְוִיִּ֔ם וְיָצָ֧א מִמְכַּר־בַּ֛יִת וְעִ֥יר אֲחֻזָּתוֹ֖ בַּיֹּבֵ֑ל כִּ֣י בָתֵּ֞י עָרֵ֣י הַלְוִיִּ֗ם הִ֚וא אֲחֻזָּתָ֔ם בְּת֖וֹךְ בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und wer von den Leviten einlöst, so soll das verkaufte Haus und die Stadt seines Besitztums im Jobeljahr ausgehen; denn die Häuser der Städte der Leviten sind ihr Besitztum unter den Kindern Israels.

Kommentar: ואשר יגאל מן־הלוים ויצא ממכר־בית ועיר אחזתו ביבל כי בתי ערי הלוים הוא אחזתם בתוך בני ישראל zeigt levitische גאלה und Jobel-Restitution. ואשר יגאל מן־הלוים (und wer von den Leviten einlöst) zeigt levitische גאל-Aktivität. ויצא ממכר־בית ועיר אחזתו ביבל (so soll das verkaufte Haus und die Stadt seines Besitztums im Jobeljahr ausgehen) - ויצא...ביבל zeigt Jobel-Befreiung. ממכר־בית ועיר אחזתו (verkauftes Haus und Stadt seines Besitztums) zeigt levitischen Stadtbesitz.
כי בתי ערי הלוים הוא אחזתם בתוך בני ישראל (denn die Häuser der Städte der Leviten sind ihr Besitztum unter den Kindern Israels) begründet die Sonderstellung - בתי ערי הלוים הוא אחזתם (die Häuser der Levitenstädte sind ihr Besitztum) zeigt levitische אחזה. בתוך בני ישראל (unter den Kindern Israels) zeigt ihre Sonderstellung im Volk.
ואשר יגאל מן־הלוים zeigt levitische גאלה-Berechtigung. ויצא ביבל zeigt, dass auch Levitenstädte der Jobel-Restitution unterliegen. הוא אחזתם בתוך בני ישראל begründet levitische אחזה als Sonderbesitz.
Die LXX übersetzt ואשר יגאל מן־הלוים mit ὃς ἂν λυτρώσηται παρὰ τῶν Λευιτῶν (wer lösen wird von den Leviten), ממכר־בית mit πρᾶσις οἰκίας (Verkauf eines Hauses), עיר אחזתו mit πόλις κατασχέσεως αὐτοῦ (Stadt seines Besitzes) und אחזתם mit κατάσχεσις αὐτῶν (ihr Besitz).
Die Satzstruktur zeigt Leviten-גאלה-Jobel: levitische Einlösung + verkauftes Haus und Besitzstadt + Jobel-Ausgang + Begründung durch levitische אחזה im Volk.
Dieser Vers zeigt, dass levitische Stadthäuser sowohl unbefristeter גאלה als auch Jobel-Restitution unterliegen, da sie levitische אחזה darstellen.
Leviticus 25,34
Hebräisch: וּֽשְׂדֵ֛ה מִגְרַ֥שׁ עָרֵיהֶ֖ם לֹ֣א יִמָּכֵ֑ר כִּֽי־אֲחֻזַּ֥ת עוֹלָ֛ם ה֖וּא לָהֶֽם׃
Deutsch: Aber das Feld des Bezirks ihrer Städte soll nicht verkauft werden, denn es ist ihr ewiges Besitztum.

Kommentar: ושדה מגרש עריהם לא ימכר כי־אחזת עולם הוא להם zeigt das absolute Verkaufsverbot für levitisches Weideland. ושדה מגרש עריהם (aber das Feld des Bezirks ihrer Städte) - שדה מגרש (Feld des Bezirks) zeigt das Weideland um die Levitenstädte. עריהם (ihrer Städte) bezieht sich auf die 48 Levitenstädte. מגרש (Bezirk/Weideland) zeigt das Gebiet von 1000 Ellen um jede Levitenstadt (Num 35,4).
לא ימכר (soll nicht verkauft werden) im Nifal-Imperfekt zeigt absolutes Verkaufsverbot. כי־אחזת עולם הוא להם (denn es ist ihr ewiges Besitztum) begründet das Verbot - אחזת עולם (ewiges Besitztum) zeigt unantastbaren Dauerbesitz. הוא להם (es ist ihnen) zeigt kollektiven Leviten-Besitz.
שדה מגרש עריהם zeigt das Weideland als unveräußerliches levitisches Gemeingut. לא ימכר zeigt striktes Verkaufsverbot im Gegensatz zu den Häusern. אחזת עולם zeigt höchsten Besitzstatus.
Die LXX übersetzt שדה מגרש עריהם mit ἀγροὶ ἀφωρισμένοι πόλεων αὐτῶν (abgegrenzte Felder ihrer Städte), לא ימכר mit οὐ πραθήσεται (wird nicht verkauft werden) und אחזת עולם mit κατάσχεσις αἰώνιος (ewiger Besitz).
Die Satzstruktur zeigt Leviten-Weideland-Unveräußerlichkeit: Bezirksfeld ihrer Städte + absolutes Verkaufsverbot + Begründung durch ewigen Besitzstatus.
Dieser Vers etabliert das levitische Weideland als absolut unveräußerlich - während Häuser der גאלה unterliegen, ist das Weideland ewig unverkäuflich.
Leviticus 25,35
Hebräisch: וְכִֽי־יָמ֣וּךְ אָחִ֔יךָ וּמָ֥טָה יָדֹ֖ו עִמָּ֑ךְ וְהֶֽחֱזַ֣קְתָּ בּוֹ֔ גֵּ֧ר וְתוֹשָׁ֛ב וָחַ֖י עִמָּֽךְ׃
Deutsch: Und wenn dein Bruder verarmt und seine Hand bei dir wankt, so sollst du ihn unterstützen; als Fremder und Beisasse soll er bei dir leben.

Kommentar: וכי־ימוך אחיך ומטה ידו עמך והחזקת בו גר ותושב וחי עמך führt die Unterstützungspflicht für verarmte Volksgenossen ein. וכי־ימוך אחיך ומטה ידו עמך (und wenn dein Bruder verarmt und seine Hand bei dir wankt) - ימוך אחיך entspricht V. 25 und zeigt Verarmung des Bruders. ומטה ידו עמך (und seine Hand wankt bei dir) - מטה ידו (seine Hand wankt) von מוט (wanken) zeigt wirtschaftliche Instabilität. עמך (bei dir) zeigt die Beziehung zum Helfenden.
והחזקת בו (so sollst du ihn unterstützen) - והחזקת בו (und du sollst ihn stärken) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von חזק, das Hifil zeigt kausative Stärkung/Unterstützung.
גר ותושב וחי עמך (als Fremder und Beisasse soll er bei dir leben) - גר ותושב entspricht V. 23 und zeigt den Status des Unterstützten. וחי עמך (und er soll bei dir leben) zeigt das Ziel: Überleben in der Gemeinschaft.
ימוך אחיך zeigt erneut Bruder-Verarmung. מטה ידו עמך zeigt wirtschaftlichen Kollaps. והחזקת בו zeigt aktive Hilfspflicht. גר ותושב zeigt den temporären Abhängigkeitsstatus.
Die LXX übersetzt מטה ידו (mata yado - "seine Hand wankt") als ἀδυνατήσῃ ταῖς χερσίν (kraftlos wird mit den Händen).
Die Satzstruktur zeigt Unterstützungspflicht: Bruder-Verarmung + Hand-Wanken + Unterstützungsgebot + Status als Fremder/Beisasse + Leben bei dir.
Dieser Vers etabliert die Hilfspflicht bei Verarmung: Der verarmte Bruder soll wie ein גר ותושב unterstützt werden.
Leviticus 25,36
Hebräisch: אַל־תִּקַּ֤ח מֵֽאִתּוֹ֙ נֶ֣שֶׁךְ וְתַרְבִּ֔ית וְיָרֵ֖אתָ מֵֽאֱלֹהֶ֑יךָ וְחֵ֥י אָחִ֖יךָ עִמָּֽךְ׃
Deutsch: Du sollst nicht von ihm Zins und Wucher nehmen und sollst dich fürchten vor deinem Gott, damit dein Bruder mit dir lebe.

Kommentar: אל־תקח מאתו נשך ותרבית ויראת מאלהיך וחי אחיך עמך verbietet Zins bei Notlagen. אל־תקח מאתו נשך ותרבית (du sollst nicht von ihm Zins und Wucher nehmen) - אל־תקח (du sollst nicht nehmen) im Qal-Imperfekt als Verbot. נשך ותרבית zeigt zwei Arten von Zinsen:
· נשך (Zins) von נשך (beißen) zeigt Vorauszins
· תרבית (Wucher) von רבה (mehren) zeigt Aufschlag
ויראת מאלהיך (und du sollst dich fürchten vor deinem Gott) entspricht V. 17 und zeigt יראת אלהים als ethische Motivation.
וחי אחיך עמך (damit dein Bruder mit dir lebe) zeigt das Ziel: Überleben des Bruders in der Gemeinschaft. חי (lebe) entspricht V. 35.
נשך ותרבית zeigt umfassende Zinsverbote. ויראת מאלהיך zeigt Gottesfurcht als Basis der Bruderhilfe. וחי אחיך עמך zeigt solidarisches Überleben als Ziel.
Die LXX unterscheidet in Vers 36-37 נשך (neshech - "Zins") als τόκος und תרבית (tarbit - "Aufschlag") als πλῆθος/πλεονασμός (Vermehrung/Übermaß).
Die Satzstruktur zeigt Zinsverbot: נשך- und תרבית-Verbot + Gottesfurcht-Motivation + Bruder-Überleben als Ziel.
Dieser Vers verbietet jede Art von Zinsen bei Notlagenhilfe und begründet dies mit Gottesfurcht und brüderlicher Solidarität.
Leviticus 25,37
Hebräisch: אֶ֨ת־כַּסְפְּךָ֔ לֹֽא־תִתֵּ֥ן לוֹ֖ בְּנֶ֑שֶׁךְ וּבְמַרְבִּ֖ית לֹא־תִתֵּ֥ן אָכְלֶֽךָ׃
Deutsch: Dein Geld sollst du ihm nicht um Zins geben und deine Speise nicht um Wucher.

Kommentar: את־כספך לא־תתן לו בנשך ובמרבית לא־תתן אכלך konkretisiert das Zinsverbot für Geld- und Naturalleihen. את־כספך לא־תתן לו בנשך (dein Geld sollst du ihm nicht um Zins geben) - את־כספך (dein Geld) zeigt Geldleihen. לא־תתן לו בנשך (sollst du ihm nicht um Zins geben) - בנשך (um Zins) zeigt Zinsforderung bei Geldverleihung.
ובמרבית לא־תתן אכלך (und deine Speise nicht um Wucher) - ובמרבית (und um Wucher) entspricht V. 36. לא־תתן אכלך (sollst du deine Speise nicht geben) - אכלך (deine Speise) zeigt Naturalienverleihung. Die Struktur zeigt Parallelismus zwischen Geld- und Naturalverleihung.
כספך...בנשך zeigt Geldverleihung mit נשך-Verbot. אכלך...במרבית zeigt Naturalverleihung mit תרבית-Verbot. Die Kombination erfasst alle Leiharten.
Die LXX übersetzt את־כספך mit τὸ ἀργύριόν σου (dein Silber), בנשך mit ἐπὶ τόκῳ (auf Zins), אכלך mit βρώματά σου (deine Speisen) und במרבית mit ἐπὶ πλήθει (auf Vermehrung).
Die Satzstruktur zeigt spezifische Zinsverbote: Geld nicht um נשך + Speise nicht um תרבית.
Dieser Vers verbietet sowohl Geldzinsen (נשך) als auch Naturalwucher (תרבית) und erfasst damit alle Leihformen.
Leviticus 25,38
Hebräisch: אֲנִ֗י יְהוָה֙ אֱלֹ֣הֵיכֶ֔ם אֲשֶׁר־הוֹצֵ֥אתִי אֶתְכֶ֖ם מֵאֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם לָתֵ֤ת לָכֶם֙ אֶת־אֶ֣רֶץ כְּנַ֔עַן לִהְי֥וֹת לָכֶ֖ם לֵאלֹהִֽים׃
Deutsch: Ich bin der Ewige, euer Gott, der ich euch aus dem Land Ägypten herausgeführt habe, um euch das Land Kanaan zu geben, um euer Gott zu sein.

Kommentar: אני יהוה אלהיכם אשר־הוצאתי אתכם מארץ מצרים לתת לכם את־ארץ כנען להיות לכם לאלהים begründet die Zinsverbote durch den Exodus und Bundesschluss. אני יהוה אלהיכם (ich bin der Ewige, euer Gott) als Bundesformel. אשר־הוצאתי אתכם מארץ מצרים (der ich euch aus dem Land Ägypten herausgeführt habe) zeigt die klassische Exodus-Begründung entsprechend Ex 20,2.
לתת לכם את־ארץ כנען (um euch das Land Kanaan zu geben) zeigt den ersten Exodus-Zweck: Landgabe. להיות לכם לאלהים (um euer Gott zu sein) zeigt den zweiten Zweck: Bundesbeziehung.
אני יהוה אלהיכם als Bundesidentität. הוצאתי אתכם מארץ מצרים als Bundesgrundlage. לתת...את־ארץ כנען zeigt Landgabe als Bundesleistung. להיות לכם לאלהים zeigt Bundesbeziehung als Ziel.
Die LXX übersetzt אני יהוה אלהיכם mit ἐγώ εἰμι κύριος ὁ θεὸς ὑμῶν (ich bin der Herr, euer Gott), הוצאתי mit ἐξήγαγον (führte ich heraus), לתת לכם mit δοῦναι ὑμῖν (euch zu geben) und להיות לכם לאלהים mit εἶναι ὑμῶν θεός (euer Gott zu sein).
Die Satzstruktur zeigt Exodus-Bundesbegründung: JHWH als Bundesgott + Exodus-Herausführung + Landgabe-Zweck + Gottesbeziehungs-Zweck.
Dieser Vers begründet die sozialen Bruderpflichten durch den Exodus-Bundesschluss: Wer von JHWH befreit wurde, soll Brüder nicht unterdrücken.
Leviticus 25,39
Hebräisch: וְכִֽי־יָמ֥וּךְ אָחִ֛יךָ עִמָּ֖ךְ וְנִמְכַּר־לָ֑ךְ לֹא־תַעֲבֹ֥ד בּוֹ֖ עֲבֹ֥דַת עָֽבֶד׃
Deutsch: Und wenn dein Bruder bei dir verarmt und sich dir verkauft, sollst du ihn nicht Sklavenarbeit verrichten lassen.

Kommentar: וכי־ימוך אחיך עמך ונמכר־לך לא־תעבד בו עבדת עבד führt den schwersten Fall der Verarmung ein: Selbstverkauf. וכי־ימוך אחיך עמך ונמכר־לך (und wenn dein Bruder bei dir verarmt und sich dir verkauft) - ימוך אחיך עמך entspricht V. 35 und zeigt erneut Bruderverarmung. ונמכר־לך (und sich dir verkauft) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt Selbstverkauf als letzten Ausweg.
לא־תעבד בו עבדת עבד (sollst du ihn nicht Sklavenarbeit verrichten lassen) - לא־תעבד בו (sollst du ihn nicht arbeiten lassen) im Hifil-Imperfekt als Verbot. עבדת עבד (Sklavenarbeit) - עבדת (Arbeit von) עבד (Sklave) zeigt harte Sklavenbehandlung.
ימוך אחיך עמך zeigt die dritte Verarmungsstufe nach V. 25,35. ונמכר־לך zeigt Selbstverkauf als extremste Notlage. עבדת עבד zeigt verbotene Sklavenbehandlung des verkauften Bruders.
Die LXX übersetzt עבדת עבד (avodat aved - "Sklavenarbeit") als δουλείαν οἰκέτου (Hausdienerschaft), was eine mildere Terminologie darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Selbstverkaufs-Regelung: Bruder-Verarmung + Selbstverkauf + Verbot der Sklavenarbeits-Behandlung.
Dieser Vers verbietet die Behandlung des sich verkaufenden Bruders als עבד (Sklave) trotz des Verkaufs.
Leviticus 25,40
Hebräisch: כְּשָׂכִ֥יר כְּתוֹשָׁ֖ב יִהְיֶ֣ה עִמָּ֑ךְ עַד־שְׁנַ֥ת הַיֹּבֵ֖ל יַעֲבֹ֥ד עִמָּֽךְ׃
Deutsch: Wie ein Tagelöhner, wie ein Beisasse soll er bei dir sein; bis zum Jobeljahr soll er bei dir dienen.

Kommentar: כשכיר כתושב יהיה עמך עד־שנת היבל יעבד עמך zeigt den alternativen Status für den verkauften Bruder. כשכיר כתושב יהיה עמך (wie ein Tagelöhner, wie ein Beisasse soll er bei dir sein) zeigt zwei Vergleichsmodelle:
· כשכיר (wie ein Tagelöhner) - שכיר (Lohnarbeiter) zeigt bezahlte Arbeit
· כתושב (wie ein Beisasse) - תושב entspricht V. 6,23,35 und zeigt temporären Bewohnerstatus
עד־שנת היבל יעבד עמך (bis zum Jobeljahr soll er bei dir dienen) zeigt die zeitliche Begrenzung - עד־שנת היבל (bis zum Jobeljahr) als Zeitlimit. יעבד עמך (soll er bei dir dienen) - עמך (bei dir) zeigt Mitarbeit statt Unterwerfung.
כשכיר כתושב zeigen respektvolle Arbeitsbeziehungen vs. עבדת עבד. עד־שנת היבל zeigt Jobel als Befreiungsgrenze. יעבד עמך zeigt Zusammenarbeit.
Die LXX übersetzt כשכיר mit ὡς μισθωτός (wie ein Lohnarbeiter), כתושב mit ὡς πάροικος (wie ein Beisasse), עד־שנת היבל mit ἕως τοῦ ἔτους τῆς ἀφέσεως (bis zum Jahr des Erlasses) und יעבד עמך mit ἐργᾶται παρὰ σοί (wird arbeiten bei dir).
Die Satzstruktur zeigt Bruder-Dienst-Status: wie Tagelöhner + wie Beisasse + bei dir sein + bis Jobeljahr + bei dir dienen.
Dieser Vers etabliert den verkauften Bruder als שכיר/תושב mit zeitlich begrenztem Dienst bis zum Jobel.
Leviticus 25,41
Hebräisch: וְיָצָא֙ מֵֽעִמָּ֔ךְ ה֖וּא וּבָנָ֣יו עִמּוֹ֑ וְשָׁב֙ אֶל־מִשְׁפַּחְתּוֹ֔ וְאֶל־אֲחֻזַּ֥ת אֲבֹתָ֖יו יָשֽׁוּב׃
Deutsch: Dann soll er ausgehen von dir, er und seine Kinder mit ihm, und zu seiner Familie zurückkehren und zum Besitztum seiner Väter zurückkehren.

Kommentar: ויצא מעמך הוא ובניו עמו ושב אל־משפחתו ואל־אחזת אבתיו ישוב zeigt die Jobel-Befreiung des verkauften Bruders. ויצא מעמך הוא ובניו עמו (dann soll er ausgehen von dir, er und seine Kinder mit ihm) - ויצא מעמך (und er soll von dir ausgehen) entspricht der Jobel-Befreiung von V. 28. הוא ובניו עמו (er und seine Kinder mit ihm) zeigt Familienbefreiung - die בנים (Kinder) sind vermutlich während der Dienstzeit geboren.
ושב אל־משפחתו ואל־אחזת אבתיו ישוב (und zu seiner Familie zurückkehren und zum Besitztum seiner Väter zurückkehren) zeigt zwei Arten der Rückkehr:
· אל־משפחתו (zu seiner Familie) entspricht V. 10 und zeigt Familienwiedereingliederung
· אל־אחזת אבתיו ישוב (zum Besitztum seiner Väter soll er zurückkehren) zeigt Landrestitution
ויצא מעמך zeigt Jobel-Befreiung. הוא ובניו עמו zeigt Generationen umfassende Befreiung. Die doppelte שוב-Formulierung betont Familie- und Besitzrestitution.
Die LXX übersetzt ויצא מעמך mit ἐξελεύσεται ἀπὸ σοῦ (wird ausgehen von dir), ובניו עמו mit καὶ τὰ παιδία αὐτοῦ μετ᾽ αὐτοῦ (und seine Kinder mit ihm), משפחתו mit γένος αὐτοῦ (sein Geschlecht) und אחזת אבתיו mit κτῆσιν πατρῴαν αὐτοῦ (väterlichen Besitz).
Die Satzstruktur zeigt Jobel-Befreiung des Verkauften: Ausgang von dir + er und Kinder + Rückkehr zur Familie + Rückkehr zum Väterbesitz.
Dieser Vers zeigt die vollständige Jobel-Restitution: Der verkaufte Bruder und seine Familie kehren zu Familie und Erbland zurück.
Leviticus 25,42
Hebräisch: כִּֽי־עֲבָדַ֣י הֵ֔ם אֲשֶׁר־הוֹצֵ֥אתִי אֹתָ֖ם מֵאֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם לֹ֥א יִמָּכְר֖וּ מִמְכֶּ֥רֶת עָֽבֶד׃
Deutsch: Denn meine Knechte sind sie, die ich aus dem Land Ägypten herausgeführt habe; sie sollen nicht verkauft werden im Verkauf eines Sklaven.

Kommentar: כי־עבדי הם אשר־הוצאתי אתם מארץ מצרים לא ימכרו ממכרת עבד begründet die Sonderbehandlung verkaufter Israeliten theologisch. כי־עבדי הם אשר־הוצאתי אתם מארץ מצרים (denn meine Knechte sind sie, die ich aus dem Land Ägypten herausgeführt habe) - עבדי הם (meine Knechte sind sie) zeigt exklusiven göttlichen עבד-Status der Israeliten. אשר־הוצאתי אתם מארץ מצרים entspricht V. 38 und zeigt Exodus als Begründung.
לא ימכרו ממכרת עבד (sie sollen nicht verkauft werden im Verkauf eines Sklaven) - לא ימכרו (sie sollen nicht verkauft werden) im Nifal-Imperfekt. ממכרת עבד (im Verkauf eines Sklaven) - ממכרת (Verkauf) עבד (Sklave) zeigt verbotene Sklavenverkaufsbehandlung.
עבדי הם zeigt exklusiven göttlichen Anspruch auf Israel. הוצאתי אתם מארץ מצרים begründet diesen Anspruch durch Befreiungshandeln. ממכרת עבד zeigt verbotene Behandlung als gewöhnliche Sklaven.
Die LXX betont die theologische Begründung: οἰκέται μού εἰσιν οὗτοι (diese sind meine Diener), was die göttliche Eigentumsbeziehung unterstreicht.
Die Satzstruktur zeigt theologische Begründung: Israeliten als JHWH-Knechte + Exodus-Begründung + Verbot des Sklavenverkaufs.
Dieser zentrale Vers begründet die Sonderstellung verkaufter Israeliten: Sie gehören JHWH seit dem Exodus und dürfen nicht wie gewöhnliche Sklaven behandelt werden.
Leviticus 25,43
Hebräisch: לֹא־תִרְדֶּ֥ה בוֹ֖ בְּפָ֑רֶךְ וְיָרֵ֖אתָ מֵאֱלֹהֶֽיךָ׃
Deutsch: Du sollst nicht mit Härte über ihn herrschen und sollst dich fürchten vor deinem Gott.

Kommentar: לא־תרדה בו בפרך ויראת מאלהיך verbietet harte Behandlung mit Gottesfurcht-Motivation. לא־תרדה בו בפרך (du sollst nicht mit Härte über ihn herrschen) - לא־תרדה בו (du sollst nicht über ihn herrschen) im Qal-Imperfekt von רדה (herrschen). בפרך (mit Härte) von פרך (Gewalt/Härte) entspricht der Ägypten-Unterdrückung in Ex 1,13-14.
ויראת מאלהיך (und du sollst dich fürchten vor deinem Gott) entspricht V. 17,36 und zeigt יראת אלהים als ethische Grundlage.
לא־תרדה בו בפרך verbietet ägypten-ähnliche Unterdrückung. פרך als charakteristisches Wort für ägyptische Sklavenbehandlung. ויראת מאלהיך zeigt Gottesfurcht als Alternative zu Menschenfurcht.
Die LXX übersetzt לא־תרדה בו בפרך (lo-tirdeh vo befarch - "herrsche nicht hart über ihn") als οὐ κατατενεῖς αὐτὸν ἐν τῷ μόχθῳ (du sollst ihn nicht in Mühsal niederdrücken).
Die Satzstruktur zeigt Behandlungsverbot: keine harte Herrschaft + Gottesfurcht-Motivation.
Dieser Vers verbietet die harte פרך-Behandlung (wie in Ägypten) und motiviert durch Gottesfurcht zu menschlicher Behandlung.
Leviticus 25,44
Hebräisch: וְעַבְדְּךָ֥ וַאֲמָתְךָ֖ אֲשֶׁ֣ר יִהְיוּ־לָ֑ךְ מֵאֵ֣ת הַגּוֹיִ֗ם אֲשֶׁר֙ סְבִיבֹ֣תֵיכֶ֔ם מֵהֶ֥ם תִּקְנ֖וּ עֶ֥בֶד וְאָמָֽה׃
Deutsch: Und was deinen Knecht und deine Magd (betrifft): Von den Völkern, die rings um euch sind, von ihnen sollt ihr Knecht und Magd kaufen.

Kommentar: ועבדך ואמתך אשר יהיו־לך מאת הגוים אשר סביבתיכם מהם תקנו עבד ואמה zeigt den Kontrast zur israelitischen Bruderbehandlung. ועבדך ואמתך אשר יהיו־לך (und was deinen Knecht und deine Magd betrifft, die dir gehören werden) zeigt echte Sklaven im Gegensatz zu den verkauften Brüdern.
מאת הגוים אשר סביבתיכם מהם תקנו עבד ואמה (von den Völkern, die rings um euch sind, von ihnen sollt ihr Knecht und Magd kaufen) - מאת הגוים (von den Völkern) zeigt Nicht-Israeliten als Quelle echter Sklaven. אשר סביבתיכם (die rings um euch sind) zeigt Nachbarvölker. מהם תקנו עבד ואמה (von ihnen sollt ihr kaufen Knecht und Magd) erlaubt echten Sklavenerwerb von Fremden.
עבדך ואמתך vs. אחיך zeigt den Unterschied zwischen echten Sklaven und verkauften Brüdern. מאת הגוים zeigt Nicht-Israeliten als legitime Sklavenquelle. סביבתיכם zeigt geographische Nähe.
Die LXX übersetzt עבדך ואמתך mit παῖς καὶ παιδίσκη (Knabe und Magd), הגוים mit ἐθνῶν (Völker), סביבתיכם mit κύκλῳ ὑμῶν (rings um euch) und תקנו mit κτήσασθε (werdet ihr erwerben).
Die Satzstruktur zeigt Fremdvölker-Sklaverei: echter Knecht und Magd + von den Völkern ringsum + Kauf-Erlaubnis für Knecht und Magd.
Dieser Vers erlaubt echte Sklaverei bei Nicht-Israeliten im Gegensatz zur שכיר/תושב-Behandlung der Brüder.
Leviticus 25,45
Hebräisch: וְ֠גַם מִבְּנֵ֨י הַתּוֹשָׁבִ֜ים הַגָּרִ֤ים עִמָּכֶם֙ מֵהֶ֣ם תִּקְנ֔וּ וּמִמִּשְׁפַּחְתָּם֙ אֲשֶׁ֣ר עִמָּכֶ֔ם אֲשֶׁ֥ר הוֹלִ֖ידוּ בְּאַרְצְכֶ֑ם וְהָי֥וּ לָכֶ֖ם לַֽאֲחֻזָּֽה׃
Deutsch: Und auch von den Kindern der Beisassen, die sich bei euch aufhalten, von ihnen mögt ihr kaufen und von ihrer Familie, die bei euch ist, die sie in eurem Land gezeugt haben; und sie mögen euch zum Besitz sein.

Kommentar: וגם מבני התושבים הגרים עמכם מהם תקנו וממשפחתם אשר עמכם אשר הולידו בארצכם והיו לכם לאחזה erweitert die Sklavenquellen auf ansässige Fremde. וגם מבני התושבים הגרים עמכם (und auch von den Kindern der Beisassen, die sich bei euch aufhalten) - מבני התושבים הגרים (von den Kindern der Beisassen, die sich aufhalten) zeigt die zweite Generation von תושבים und גרים. עמכם (bei euch) zeigt Integration in die israelitische Gesellschaft.
מהם תקנו וממשפחתם אשר עמכם אשר הולידו בארצכם (von ihnen mögt ihr kaufen und von ihrer Familie, die bei euch ist, die sie in eurem Land gezeugt haben) - מהם תקנו entspricht V. 44. וממשפחתם אשר עמכם (und von ihrer Familie, die bei euch ist) erweitert auf Familienkreise. אשר הולידו בארצכם (die sie in eurem Land gezeugt haben) zeigt im Land geborene Nachkommen.
והיו לכם לאחזה (und sie mögen euch zum Besitz sein) - לאחזה (zum Besitz) zeigt echten Besitzstatus.
מבני התושבים הגרים zeigt im Land ansässige Fremde als Sklavenquelle. הולידו בארצכם zeigt die im Land geborene Generation. לאחזה zeigt echten Sklavenbesitz.
Die LXX übersetzt בני התושבים הגרים mit υἱῶν τῶν παροίκων τῶν προσκειμένων (Söhne der Beisassen, der Hinzugekommenen), הולידו בארצכם mit ἐγέννησαν ἐν τῇ γῇ ὑμῶν (zeugten in eurem Land) und לאחזה mit εἰς κατάσχεσιν (zu Besitz).
Die Satzstruktur zeigt erweiterte Sklavenquellen: Kinder der Beisassen-Fremden + Kauf-Erlaubnis + ihre bei euch wohnende Familie + im Land Gezeugte + Besitzstatus.
Dieser Vers erweitert legitime Sklavenquellen auf ansässige Fremde und ihre im Land geborenen Nachkommen.
Leviticus 25,46
Hebräisch: וְהִתְנַחֲלְתֶּ֨ם אֹתָ֜ם לִבְנֵיכֶ֤ם אַחֲרֵיכֶם֙ לָרֶ֣שֶׁת אֲחֻזָּ֔ה לְעֹלָ֖ם בָּהֶ֣ם תַּעֲבֹ֑דוּ וּבְאַ֨חֵיכֶ֤ם בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ אִ֣ישׁ בְּאָחִ֔יו לֹא־תִרְדֶּ֥ה בוֹ֖ בְּפָֽרֶךְ׃
Deutsch: Und ihr mögt sie euren Söhnen nach euch vererben, um sie als Besitz zu behalten: Für immer mögt ihr sie dienen lassen. Aber über eure Brüder, die Kinder Israels, sollt ihr nicht einer über den anderen mit Härte herrschen.

Kommentar: והתנחלתם אתם לבניכם אחריכם לרשת אחזה לעלם בהם תעבדו ובאחיכם בני־ישראל איש באחיו לא־תרדה בו בפרך zeigt den fundamentalen Unterschied zwischen Fremd- und Brudersklaverei. והתנחלתם אתם לבניכם אחריכם לרשת אחזה (und ihr mögt sie euren Söhnen nach euch vererben, um sie als Besitz zu behalten) - והתנחלתם (und ihr mögt vererben) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von נחל (erben/vererben). לבניכם אחריכם (euren Söhnen nach euch) zeigt generationenübergreifende Vererbung. לרשת אחזה (um als Besitz zu behalten) - אחזה zeigt dauerhaften Erbbesitz.
לעלם בהם תעבדו (für immer mögt ihr sie dienen lassen) - לעלם (für immer) zeigt zeitlich unbegrenzte Sklaverei. בהם תעבדו (sie dienen lassen) im Hifil-Imperfekt.
ובאחיכם בני־ישראל איש באחיו לא־תרדה בו בפרך (aber über eure Brüder, die Kinder Israels, sollt ihr nicht einer über den anderen mit Härte herrschen) zeigt den Kontrast - ובאחיכם בני־ישראל (aber über eure Brüder, die Kinder Israels) als Gegensatz zu den fremden Sklaven. איש באחיו (einer über den anderen) zeigt universelle Anwendung unter Israeliten. לא־תרדה בו בפרך entspricht V. 43.
והתנחלתם אתם לבניכם zeigt Sklavenvererbung. לעלם בהם תעבדו vs. zeitliche Begrenzung bei Israeliten. איש באחיו לא־תרדה בפרך zeigt absolutes פרך-Verbot unter Brüdern.
Die LXX übersetzt והתנחלתם mit κατακληρονομήσετε (werdet ihr vererben), לרשת אחזה mit κληρονομεῖν κτῆσιν (zu besitzen als Besitz), לעלם mit εἰς τὸν αἰῶνα (für die Ewigkeit) und לא־תרדה בו בפרך mit οὐ κατατενεῖς αὐτὸν τῷ μόχθῳ (wirst ihn nicht niederdrücken mit Mühsal).
Die Satzstruktur zeigt Sklaverei-Dualismus: fremde Sklaven vererbbar + ewig dienstbar vs. Bruder-Israeliten + keiner über anderen + keine פרך-Härte.
Dieser zentrale Vers zeigt den fundamentalen Unterschied: Fremde können ewig vererbt werden, Israeliten dürfen nie mit פרך behandelt werden.
Leviticus 25,47
Hebräisch: וְכִ֣י תַשִּׂ֗יג יַ֣ד גֵּ֤ר וְתוֹשָׁב֙ עִמָּ֔ךְ וּמָ֥ךְ אָחִ֖יךָ עִמּוֹ֑ וְנִמְכַּ֗ר לְגֵ֤ר תּוֹשָׁב֙ עִמָּ֔ךְ א֥וֹ לְעֵ֖קֶר מִשְׁפַּ֥חַת גֵּֽר׃
Deutsch: Und wenn die Hand eines Fremden oder Beisassen bei dir Vermögen erlangt, und dein Bruder bei ihm verarmt und sich dem Fremden, dem Beisassen bei dir, oder einem Abkömmling aus der Familie des Fremden verkauft,

Kommentar: וכי תשיג יד גר ותושב עמך ומך אחיך עמו ונמכר לגר תושב עמך או לעקר משפחת גר führt die umgekehrte Situation ein: Israelit verkauft sich an Fremden. וכי תשיג יד גר ותושב עמך (und wenn die Hand eines Fremden oder Beisassen bei dir Vermögen erlangt) - תשיג יד entspricht V. 26 und zeigt wirtschaftlichen Erfolg. גר ותושב עמך zeigt ansässige Fremde mit Wohlstand.
ומך אחיך עמו (und dein Bruder bei ihm verarmt) - מך אחיך entspricht der dreifachen Verarmungsformel, aber עמו (bei ihm) zeigt Verarmung gegenüber dem Fremden.
ונמכר לגר תושב עמך או לעקר משפחת גר (und sich dem Fremden, dem Beisassen bei dir, oder einem Abkömmling aus der Familie des Fremden verkauft) zeigt zwei Verkaufsmöglichkeiten:
· לגר תושב עמך (dem Fremden, Beisassen bei dir) - dem Fremden selbst
· או לעקר משפחת גר (oder einem Abkömmling aus der Familie des Fremden) - עקר (Abkömmling/Wurzel) zeigt Nachkommen des Fremden
תשיג יד גר ותושב zeigt Wohlstandsumkehr zwischen Israelit und Fremdem. מך אחיך עמו zeigt Bruder-Verarmung gegenüber dem Fremden. עקר משפחת גר erweitert auf Fremdenfamilien.
Die LXX übersetzt לעקר משפחת גר (le'eqer mishpachat ger - "an den Stamm einer Fremdlingsfamilie") als ἐκ γενετῆς προσηλύτῳ (an einen geborenen Proselyten).
Die Satzstruktur zeigt umgekehrte Verkaufssituation: Fremder/Beisasse erlangt Wohlstand + Bruder verarmt bei ihm + Verkauf an Fremden/Beisassen oder Fremden-Nachkommen.
Dieser Vers führt die problematische Situation ein: Ein Israelit muss sich an einen wohlhabend gewordenen Fremden verkaufen.
Leviticus 25,48
Hebräisch: אַחֲרֵ֣י נִמְכַּ֔ר גְּאֻלָּ֖ה תִּהְיֶה־לּוֹ֑ אֶחָ֥ד מֵאֶחָ֖יו יִגְאָלֶֽנּוּ׃
Deutsch: Nachdem er sich verkauft hat, soll Einlösung für ihn sein; einer seiner Brüder soll ihn einlösen.

Kommentar: אחרי נמכר גאלה תהיה־לו אחד מאחיו יגאלנו etabliert das גאלה-Recht auch bei Verkauf an Fremde. אחרי נמכר (nachdem er sich verkauft hat) bezieht sich auf den Verkauf an den Fremden aus V. 47. גאלה תהיה־לו (soll Einlösung für ihn sein) entspricht V. 24 und zeigt das גאלה-Recht auch in dieser Situation.
אחד מאחיו יגאלנו (einer seiner Brüder soll ihn einlösen) - אחד מאחיו (einer seiner Brüder) zeigt verwandtschaftliche גאל-Verpflichtung entsprechend V. 25. יגאלנו (soll ihn einlösen) im Qal-Imperfekt zeigt die גאל-Handlung.
אחרי נמכר zeigt, dass גאלה auch nach vollzogenem Verkauf möglich ist. גאלה תהיה־לו betont das Recht auf Einlösung. אחד מאחיו zeigt Bruder-גאל-Verpflichtung auch bei Fremdherren.
Die LXX übersetzt אחרי נמכר mit μετὰ τὸ πραθῆναι αὐτόν (nachdem er verkauft wurde), גאלה תהיה־לו mit λύτρωσις ἔσται αὐτῷ (Lösung wird ihm sein) und אחד מאחיו mit εἷς τῶν ἀδελφῶν αὐτοῦ (einer seiner Brüder).
Die Satzstruktur zeigt Fremden-Verkauf-גאלה: nach vollzogenem Verkauf + Einlösungsrecht für ihn + Bruder-Einlösungspflicht.
Dieser Vers gewährleistet das גאלה-Recht auch bei Verkauf an Fremde durch verwandtschaftliche Einlösung.
Leviticus 25,49
Hebräisch: אוֹ־דֹדוֹ֞ א֤וֹ בֶן־דֹּדוֹ֙ יִגְאָלֶ֔נּוּ אֽוֹ־מִשְּׁאֵ֧ר בְּשָׂרוֹ֛ מִמִּשְׁפַּחְתּוֹ֖ יִגְאָלֶ֑נּוּ אֽוֹ־הִשִּׂ֥יגָה יָדוֹ֖ וְנִגְאָֽל׃
Deutsch: Entweder soll sein Onkel oder der Sohn seines Onkels ihn einlösen, oder einer seiner nächsten Blutsverwandten aus seiner Familie soll ihn einlösen; oder wenn seine Hand Vermögen erlangt, so soll er sich selbst einlösen.

Kommentar: או־דדו או בן־דדו יגאלנו או־משאר בשרו ממשפחתו יגאלנו או־השיגה ידו ונגאל erweitert die גאל-Berechtigung systematisch. Der Vers zeigt vier גאלה-Möglichkeiten:
1. או־דדו (oder sein Onkel) - דד (Onkel) zeigt väterliche Verwandtschaft
2. או בן־דדו יגאלנו (oder der Sohn seines Onkels soll ihn einlösen) - בן־דדו (Sohn seines Onkels/Cousin) erweitert auf die nächste Generation
3. או־משאר בשרו ממשפחתו יגאלנו (oder einer seiner nächsten Blutsverwandten aus seiner Familie soll ihn einlösen) - משאר בשרו (von seinem Fleischesrest) zeigt Blutsverwandtschaft. ממשפחתו (aus seiner Familie) zeigt Familienzugehörigkeit
4. או־השיגה ידו ונגאל (oder wenn seine Hand Vermögen erlangt, so soll er sich selbst einlösen) entspricht V. 26 und zeigt Selbsteinlösung
דדו...בן־דדו zeigt erweiterte Verwandtschaftskreise. משאר בשרו zeigt Blutsverwandtschaft als גאל-Grundlage. השיגה ידו ונגאל zeigt Selbsteinlösung als ultima ratio.
Die LXX übersetzt דדו mit ἀδελφὸς πατρός (Bruder des Vaters), בן־דדו mit υἱὸς ἀδελφοῦ πατρός (Sohn des Brudervaters), משאר בשרו mit οἰκεῖος σαρκὸς αὐτοῦ (Verwandter seines Fleisches) und השיגה ידו mit εὐπορηθῇ τῇ χειρί (wohlhabend wird mit der Hand).
Die Satzstruktur zeigt גאל-Hierarchie: Onkel + Cousin + Blutsverwandter aus Familie + Selbsteinlösung bei Vermögen.
Dieser Vers etabliert die גאל-Hierarchie: von nahen Verwandten über entferntere Blutsverwandte bis zur Selbsteinlösung.
Leviticus 25,50
Hebräisch: וְחִשַּׁב֙ עִם־קֹנֵ֔הוּ מִשְּׁנַת֙ הִמָּ֣כְרֹו לוֹ֔ עַ֖ד שְׁנַ֣ת הַיֹּבֵ֑ל וְהָיָ֞ה כֶּ֤סֶף מִמְכָּרוֹ֙ בְּמִסְפַּ֣ר שָׁנִ֔ים כִּימֵ֥י שָׂכִ֖יר יִהְיֶ֥ה עִמּוֹ׃
Deutsch: Und er soll mit seinem Käufer rechnen von dem Jahr an, da er sich ihm verkauft hat, bis zum Jobeljahr; und der Kaufpreis seines Verkaufs soll der Zahl der Jahre entsprechend sein; wie die Tage eines Tagelöhners soll er bei ihm sein.

Kommentar: וחשב עם־קנהו משנת המכרו לו עד שנת היבל והיה כסף ממכרו במספר שנים כימי שכיר יהיה עמו zeigt die Berechnungsgrundlage für גאלה bei Fremdherren. וחשב עם־קנהו משנת המכרו לו עד שנת היבל (und er soll mit seinem Käufer rechnen von dem Jahr an, da er sich ihm verkauft hat, bis zum Jobeljahr) entspricht V. 27 und zeigt Zeitberechnung vom Verkauf bis zum Jobel.
והיה כסף ממכרו במספר שנים (und der Kaufpreis seines Verkaufs soll der Zahl der Jahre entsprechend sein) - כסף ממכרו (Geld seines Verkaufs) zeigt den ursprünglichen Kaufpreis. במספר שנים (entsprechend der Zahl der Jahre) zeigt proportionale Berechnung.
כימי שכיר יהיה עמו (wie die Tage eines Tagelöhners soll er bei ihm sein) - כימי שכיר (wie Tage eines Tagelöhners) zeigt die Bewertungsgrundlage: Lohntagewerk statt Sklavenarbeit. יהיה עמו entspricht V. 40.
וחשב עם־קנהו zeigt gemeinsame Berechnung zwischen Verkäufer/Familie und Käufer. במספר שנים zeigt proportionale Zeitberechnung. כימי שכיר zeigt Tagelöhner-Bewertung statt Sklavenwert.
Die LXX präzisiert die Berechnung: κίμεί שכיר (kimei sachir - "wie die Tage eines Tagelöhners") wird als ὡς μισθίου· ἔτος ἐξ ἔτους (wie eines Tagelöhners: Jahr für Jahr) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt Fremdherr-גאלה-Berechnung: Berechnung mit Käufer + vom Verkaufsjahr bis Jobel + Kaufpreis entsprechend Jahreszahl + Tagelöhner-Bewertung.
Dieser Vers etabliert die גאלה-Berechnung bei Fremdherren: proportional zu verbleibenden Jahren bis Jobel, bewertet wie Tagelöhnerarbeit.
Leviticus 25,51
Hebräisch: אִם־ע֥וֹד רַבּ֖וֹת בַּשָּׁנִ֑ים לְפִיהֶן֙ יָשִׁ֣יב גְּאֻלָּתוֹ֔ מִכֶּ֖סֶף מִקְנָתוֹ׃
Deutsch: Wenn noch viele Jahre übrig sind, soll er nach ihrem Verhältnis seine Einlösung von seinem Kaufgeld zurückerstatten;

Kommentar: אם־עוד רבות בשנים לפיהן ישיב גאלתו מכסף מקנתו zeigt die Berechnung bei vielen verbleibenden Jahren. אם־עוד רבות בשנים (wenn noch viele Jahre übrig sind) - עוד רבות בשנים (noch viele in den Jahren) zeigt viele Jahre bis zum Jobel.
לפיהן ישיב גאלתו מכסף מקנתו (soll er nach ihrem Verhältnis seine Einlösung von seinem Kaufgeld zurückerstatten) - לפיהן (nach ihrem Verhältnis) entspricht V. 16 und zeigt Proportionalität. ישיב גאלתו (soll er seine Einlösung zurückerstatten) - גאלתו (seine Einlösung) zeigt den Einlösungsbetrag. מכסף מקנתו (von seinem Kaufgeld) - כסף מקנתו (Geld seines Erwerbs) zeigt den ursprünglichen Kaufpreis als Berechnungsgrundlage.
עוד רבות בשנים zeigt viele verbleibende Jobel-Jahre. לפיהן zeigt proportionale Berechnung. מכסף מקנתו zeigt Kaufpreis als Ausgangsbasis.
Die LXX übersetzt עוד רבות בשנים mit ἔτι πλεῖστα ἔτη (noch sehr viele Jahre), לפיהן mit κατὰ ταῦτα (entsprechend diesen), גאלתו mit λύτρα αὐτοῦ (seine Lösungen) und מכסף מקנתו mit ἀπὸ ἀργυρίου πράσεως αὐτοῦ (vom Silber seines Verkaufs).
Die Satzstruktur zeigt Viele-Jahre-גאלה: noch viele Jahre übrig + proportionale Einlösungs-Rückerstattung + vom ursprünglichen Kaufgeld.
Dieser Vers zeigt: Bei vielen verbleibenden Jahren ist ein hoher גאלה-Betrag proportional zum ursprünglichen Kaufpreis zu zahlen.
Leviticus 25,52
Hebräisch: וְאִם־מְעַ֞ט נִשְׁאַ֧ר בַּשָּׁנִ֛ים עַד־שְׁנַ֥ת הַיֹּבֵ֖ל וְחִשַּׁב־לוֹ֑ כְּפִ֣י שָׁנָ֔יו יָשִׁ֖יב אֶת־גְּאֻלָּתוֹ֔
Deutsch: und wenn wenig Jahre übrig sind bis zum Jobeljahr, so soll er es ihm berechnen: Nach Verhältnis seiner Jahre soll er seine Einlösung zurückerstatten.

Kommentar: ואם־מעט נשאר בשנים עד־שנת היבל וחשב־לו כפי שניו ישיב את־גאלתו zeigt die umgekehrte Berechnung bei wenigen verbleibenden Jahren. ואם־מעט נשאר בשנים עד־שנת היבל (und wenn wenig Jahre übrig sind bis zum Jobeljahr) - מעט נשאר בשנים (wenig bleibt übrig in den Jahren) zeigt wenige Jahre bis zum Jobel. עד־שנת היבל bekräftigt den Jobel als Endpunkt.
וחשב־לו כפי שניו ישיב את־גאלתו (so soll er es ihm berechnen: Nach Verhältnis seiner Jahre soll er seine Einlösung zurückerstatten) - וחשב־לו (und er soll ihm berechnen) zeigt Berechnungsverpflichtung. כפי שניו (entsprechend seinen Jahren) entspricht V. 16,51. ישיב את־גאלתו entspricht V. 51.
מעט נשאר בשנים vs. רבות בשנים (V. 51) zeigt inverse Proportionalität. כפי שניו zeigt Jahre-proportionale Berechnung. גאלתו als reduzierten Einlösungsbetrag bei wenigen Jahren.
Die LXX übersetzt מעט נשאר בשנים mit ὀλίγα ἔτη καταλείπεται (wenige Jahre bleiben zurück), וחשב־לו mit συλλογιεῖται αὐτῷ (wird ihm berechnen), כפי שניו mit κατὰ τὰ ἔτη αὐτοῦ (entsprechend seinen Jahren) und גאלתו mit λύτρα αὐτοῦ (seine Lösungen).
Die Satzstruktur zeigt Wenige-Jahre-גאלה: wenig Jahre bis Jobel übrig + Berechnung für ihn + Jahre-proportionale Einlösungs-Rückerstattung.
Dieser Vers zeigt die umgekehrte Proportionalität: Bei wenigen verbleibenden Jahren sinkt der גאלה-Betrag entsprechend.
Leviticus 25,53
Hebräisch: כִּשְׂכִ֥יר שָׁנָ֛ה בְּשָׁנָ֖ה יִהְיֶ֣ה עִמּוֹ֑ לֹֽא־יִרְדֶּ֥נּֽוּ בְּפֶ֖רֶךְ לְעֵינֶֽיךָ׃
Deutsch: Wie ein Tagelöhner von Jahr zu Jahr soll er bei ihm sein; er soll nicht mit Härte über ihn herrschen vor deinen Augen.

Kommentar: כשכיר שנה בשנה יהיה עמו לא־ירדנו בפרך לעיניך zeigt die Behandlungsvorschrift für den an Fremde verkauften Israeliten. כשכיר שנה בשנה יהיה עמו (wie ein Tagelöhner von Jahr zu Jahr soll er bei ihm sein) - כשכיר entspricht V. 40,50 und zeigt שכיר-Status statt Sklavenstatus. שנה בשנה (von Jahr zu Jahr) betont die jährliche Lohnarbeiter-Behandlung. יהיה עמו entspricht V. 40.
לא־ירדנו בפרך לעיניך (er soll nicht mit Härte über ihn herrschen vor deinen Augen) - לא־ירדנו בפרך entspricht V. 43,46 und verbietet פרך-Behandlung. לעיניך (vor deinen Augen) zeigt israelitische Verantwortung zur Überwachung der Behandlung auch bei Fremdherren.
כשכיר שנה בשנה betont jährliche שכיר-Erneuerung vs. dauerhaften Sklavenstatus. לא־ירדנו בפרך verbietet auch Fremdherren die פרך-Behandlung. לעיניך zeigt israelitische Aufsichtspflicht.
Die LXX übersetzt כשכיר שנה בשנה mit ὡς μισθωτὸς ἐνιαυτὸν ἐξ ἐνιαυτοῦ (wie ein Lohnarbeiter Jahr für Jahr), לא־ירדנו mit οὐ κατατενεῖ αὐτόν (wird ihn nicht niederdrücken), בפרך mit τῷ μόχθῳ (mit Mühsal) und לעיניך mit ἐνώπιόν σου (vor dir).
Die Satzstruktur zeigt Fremdherr-Behandlungsvorschrift: wie jährlicher Tagelöhner bei ihm + keine פרך-Herrschaft vor deinen Augen.
Dieser Vers schützt den an Fremde verkauften Israeliten vor פרך-Behandlung und stellt ihn einem jährlich erneuerten שכיר gleich.
Leviticus 25,54
Hebräisch: וְאִם־לֹ֥א יִגָּאֵ֖ל בְּאֵ֑לֶּה וְיָצָא֙ בִּשְׁנַ֣ת הַיֹּבֵ֔ל ה֖וּא וּבָנָ֥יו עִמּוֹֽ׃
Deutsch: Und wenn er nicht durch diese gelöst wird, so soll er im Jobeljahr ausgehen, er und seine Kinder mit ihm.

Kommentar: ואם־לא יגאל באלה ויצא בשנת היבל הוא ובניו עמו zeigt das Jobeljahr als ultimative Befreiung auch bei Fremdherren. ואם־לא יגאל באלה (und wenn er nicht durch diese gelöst wird) - לא יגאל (nicht gelöst wird) im Nifal-Imperfekt zeigt gescheiterte גאלה. באלה (durch diese) bezieht sich auf alle genannten גאל-Möglichkeiten aus V. 48-49.
ויצא בשנת היבל הוא ובניו עמו (so soll er im Jobeljahr ausgehen, er und seine Kinder mit ihm) entspricht V. 41 und zeigt automatische Jobel-Befreiung. יצא בשנת היבל entspricht V. 28. הוא ובניו עמו zeigt Familienbefreiung.
לא יגאל באלה zeigt alle גאלה-Optionen erschöpft. ויצא בשנת היבל zeigt Jobel als ultimative Sicherung auch bei Fremdherren. הוא ובניו עמו zeigt generationenübergreifende Befreiung.
Die LXX übersetzt לא יגאל באלה mit μὴ λυτρωθῇ ἐν τούτοις (nicht gelöst wird durch diese), ויצא בשנת היבל mit ἐξελεύσεται τῷ ἔτει τῆς ἀφέσεως (wird ausgehen im Jahr des Erlasses) und ובניו עמו mit καὶ τὰ παιδία αὐτοῦ μετ᾽ αὐτοῦ (und seine Kinder mit ihm).
Die Satzstruktur zeigt Jobel-Befreiung als Ultima Ratio: keine Lösung durch alle גאל-Optionen + Jobeljahr-Ausgang + er und Kinder.
Dieser Vers garantiert auch bei gescheiterter גאלה die automatische Jobel-Befreiung für den an Fremde verkauften Israeliten und seine Familie.
Leviticus 25,55
Hebräisch: כִּֽי־לִ֤י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ עֲבָדִ֔ים עֲבָדַ֣י הֵ֔ם אֲשֶׁר־הוֹצֵ֥אתִי אוֹתָ֖ם מֵאֶ֣רֶץ מִצְרָ֑יִם אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Denn mir sind die Kinder Israels Knechte; meine Knechte sind sie, die ich aus dem Land Ägypten herausgeführt habe. Ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: כי־לי בני־ישראל עבדים עבדי הם אשר־הוצאתי אותם מארץ מצרים אני יהוה אלהיכם schließt das Kapitel mit der theologischen Grundlage aller sozialen Gesetze. כי־לי בני־ישראל עבדים (denn mir sind die Kinder Israels Knechte) entspricht V. 42 und zeigt exklusiven göttlichen עבד-Anspruch. עבדי הם (meine Knechte sind sie) bekräftigt diese Zugehörigkeit.
אשר־הוצאתי אותם מארץ מצרים (die ich aus dem Land Ägypten herausgeführt habe) entspricht V. 38,42 und begründet den göttlichen Anspruch durch die Befreiungstat. אני יהוה אלהיכם (ich bin der Ewige, euer Gott) als abschließende Bundesformel.
לי בני־ישראל עבדים zeigt göttlichen Exklusivanspruch. עבדי הם bekräftigt die עבד-Identität zu JHWH. הוצאתי אותם מארץ מצרים begründet diesen Anspruch durch Exodus-Befreiung.
Die LXX übersetzt לי בני־ישראל עבדים mit ἐμοί εἰσιν οἱ υἱοὶ Ισραηλ οἰκέται (mir sind die Söhne Israels Hausdiener), עבדי הם mit παῖδές μού εἰσιν (meine Knaben sind sie), הוצאתי mit ἐξήγαγον (führte ich heraus) und אני יהוה אלהיכם mit ἐγώ εἰμι κύριος ὁ θεὸς ὑμῶν (ich bin der Herr, euer Gott).
Die Satzstruktur zeigt theologische Grundlegung: Israel als JHWH-Knechte + bekräftigte JHWH-Zugehörigkeit + Exodus-Begründung + Bundesgott-Identität.
Dieser Schlussvers begründet alle sozialen Gesetze theologisch: Israel gehört exklusiv JHWH seit dem Exodus und kann daher nicht anderen als echte Sklaven gehören.
Kapitel 25 etabliert ein umfassendes System sozialer und wirtschaftlicher Gerechtigkeit basierend auf dem Sabbatjahr (V. 1-7), Jobeljahr (V. 8-22) und daraus resultierenden Landeinlösungsgesetzen (V. 23-34) sowie Sozialgesetzen (V. 35-55).
1) Sabbatjahr-System (V. 1-7): Sinai-Offenbarung als besondere Autorität. שבת שבתון für das Land im siebten Jahr mit Verbot von Saat (לא תזרע), Rebenschnitt (לא תזמר) und organisierter Ernte (לא תקצור את־ספיח, לא תבצר את־ענבי נזירך). Erlaubte שבת הארץ-Nutzung für alle Gesellschaftsschichten: Besitzer, Sklaven, שכירים, תושבים, גרים, Vieh und Wildtiere - לאכלה für alle gleich.
2) Jobeljahr-System (V. 8-22): 49-jährige Zählung (שבע שבתת שנים) führt zum 50. Jahr als יובל. שופר תרועה-Proklamation am Versöhnungstag (10. Tischri). וקדשתם את שנת החמשים mit דרור בארץ לכל־ישביה (universelle Freiheit). ושבתם איש אל־אחזתו ואיש אל־משפחתו (Rückkehr zu Besitztum und Familie). Dieselben Sabbatjahr-Regeln wie im siebten Jahr. Göttliche Segens-Verheißung: sechsjähriger Ertrag für drei Jahre (וצויתי את־ברכתי לכם בשנה השישת) überbrückt Sabbat- und Jobeljahr-Einschränkungen.
3) Theologische Landordnung (V. 23-24): והארץ לא תמכר לצמיתת כי־לי הארץ (Land unveräußerlich, da JHWH-Eigentum). כי־גרים ותושבים אתם עמדי (Menschen nur Pächter bei Gott). Universelles גאלה תתנו לארץ (Landeinlösungsrecht).
4) Landeinlösungsgesetze (V. 25-34): גאל-System bei Verarmung: גאלו הקרב אליו (naher Verwandter), Selbsteinlösung bei wirtschaftlicher Erholung, ultimative Jobel-Restitution. Proportionale Preisberechnung nach verbleibenden Jahren bis Jobel. Städtische Sonderregeln: befestigte Städte mit einjähriger גאלה-Frist, danach לצמיתת ohne Jobel-Befreiung; Dörfer wie Felder behandelt. Leviten-Sonderrechte: גאלת עולם für Stadthäuser, אחזת עולם für Weidegebiete (absolut unverkäuflich).
5) Soziale Unterstützungsgesetze (V. 35-46): Dreistufige Verarmung: 1) והחזקת בו גר ותושב (Unterstützung als Fremder/Beisasse), 2) Zinsverbot (אל־תקח נשך ותרבית) mit Gottesfurcht-Motivation, 3) Selbstverkauf als שכיר כתושב bis Jobel statt עבדת עבד. Exodus-Begründung aller Bruderpflichten. Fremdvölker-Sklaverei erlaubt: מאת הגוים אשר סביבתיכם mit Vererbungsrecht לעלם, aber לא־תרדה בפרך verboten bei Israeliten.
6) Fremdherr-Verkaufsgesetze (V. 47-55): גאלה-Recht auch bei Verkauf an wohlhabende Fremde. Erweiterte גאל-Hierarchie: Brüder, Onkel, Cousin, משאר בשרו, Selbsteinlösung. Proportionale גאלה-Berechnung wie כימי שכיר. לא־ירדנו בפרך לעיניך (Überwachung der Behandlung). Jobel als ultimative Befreiung auch von Fremdherren.
Theologische Begründung: כי־לי בני־ישראל עבדים עבדי הם אשר־הוצאתי אותם מארץ מצרים - Israel gehört seit dem Exodus exklusiv JHWH und kann daher nicht anderen als echte Sklaven gehören.
Besonderheiten: Sinai-Offenbarung als besondere Autorität. Doppelte Sabbatjahre (7. und 50. Jahr). Göttliche Wunderversorgung im sechsten Jahr. Soziale Gleichberechtigung beim Sabbatjahr-Ertrag. Proportionale Wirtschaftsgesetze basierend auf Jobel-Zyklen. Differenzierte Behandlung von Israeliten (גר/תושב/שכיר-Status) vs. Fremden (echte Sklaverei möglich). Leviten-Sonderrechte bei Stadtbesitz. Theologische Sozialkritik: Alle sozialen Gesetze basieren auf göttlichem Landbesitz und Exodus-Befreiung.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 25 zeigt in der LXX eine systematische juristische Präzisierung der Sabbat- und Jobeljahrgesetze. Die griechischen Übersetzer verwendeten etablierte hellenistische Rechts- und Sozialterminologie: "Proselyten" für Fremdlinge, spezifische Eigentumsrechtsbegriffe und differenzierte Arbeitsrechtsterminologie. Besonders bedeutsam ist die theologische Verstärkung der göttlichen Landherrschaft und die Betonung sozialer Gerechtigkeit. Die LXX macht die komplexen hebräischen Wirtschafts- und Sozialgesetze durch griechische Rechtsterminologie zugänglicher, während sie die ethischen und theologischen Grundprinzipien verstärkt. Dies deutet auf eine Anpassung an hellenistische Rechtssysteme bei Beibehaltung der biblischen Sozialethik hin.
Leviticus 26,1
Hebräisch: לֹֽא־תַעֲשׂ֨וּ לָכֶ֜ם אֱלִילִ֗ם וּפֶ֤סֶל וּמַצֵּבָה֙ לֹֽא־תָקִ֣ימוּ לָכֶ֔ם וְאֶ֣בֶן מַשְׂכִּ֗ית לֹ֤א תִתְּנוּ֙ בְּאַרְצְכֶ֔ם לְהִֽשְׁתַּחֲוֹ֖ת עָלֶ֑יהָ כִּ֛י אֲנִ֥י יְהוָ֖ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Ihr sollt euch keine Götzen machen und kein Standbild und keine Säule aufrichten, und keinen Stein mit Bildwerk sollt ihr in eurem Land setzen, um euch davor niederzuwerfen; denn ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: לא־תעשו לכם אלילם ופסל ומצבה לא־תקימו לכם ואבן משכית לא תתנו בארצכם להשתחות עליה כי אני יהוה אלהיכם eröffnet Kapitel 26 mit einem grundlegenden Bilderverbot. לא־תעשו לכם אלילם (ihr sollt euch keine Götzen machen) - אלילם (Götzen) von אליל zeigt wertlose Götterbilder. ופסל ומצבה לא־תקימו לכם (und kein Standbild und keine Säule aufrichten) - פסל (geschnitztes Bild) und מצבה (aufgerichtete Säule/Stele) zeigen verschiedene Arten kultischer Objekte.
ואבן משכית לא תתנו בארצכם להשתחות עליה (und keinen Stein mit Bildwerk sollt ihr in eurem Land setzen, um euch davor niederzuwerfen) - אבן משכית (Stein mit Bildwerk) von שכה (schauen/betrachten) zeigt bebilderte Kultsteine. בארצכם (in eurem Land) zeigt territorialen Bezug. להשתחות עליה (um euch darauf niederzuwerfen) zeigt den verbotenen Anbetungsakt.
כי אני יהוה אלהיכם (denn ich bin der Ewige, euer Gott) begründet das Bilderverbot durch JHWHs exklusiven Gottesanspruch.
אלילם ופסל ומצבה ואבן משכית zeigen vier Arten kultischer Objekte. להשתחות עליה zeigt das Problem: Anbetung. כי אני יהוה אלהיכם als Exklusivitätsbegründung.
Die LXX übersetzt אלילים (elilim - "Götzen") als εἴδωλα, פסל (pesel - "Götzenbild") als γλυπτόν, מצבה (matzeva - "Gedenkstein") als στήλην, und אבן משכית (even maskit - "Bildstein") als λίθον σκοπόν (Wachtstein). Diese Differenzierung zeigt eine systematische Kategorisierung verschiedener Götzenarten.
Die Satzstruktur zeigt umfassendes Bilderverbot: keine Götzen machen + kein Standbild und Säule aufrichten + kein Bildstein im Land setzen + zur Anbetung + JHWH-Exklusivitätsbegründung.
Dieser einleitende Vers verbietet alle Arten kultischer Bilder und Objekte und begründet dies mit JHWHs Alleinherrschaft.
Leviticus 26,2
Hebräisch: אֶת־שַׁבְּתֹתַ֣י תִּשְׁמֹ֔רוּ וּמִקְדָּשִׁ֖י תִּירָ֑אוּ אֲנִ֖י יְהוָֽה׃
Deutsch: Meine Schabbate sollt ihr beachten und mein Heiligtum fürchten. Ich bin der Ewige.

Kommentar: את־שבתתי תשמרו ומקדשי תיראו אני יהוה zeigt zwei positive Kultpflichten nach dem negativen Bilderverbot. את־שבתתי תשמרו (meine Schabbate sollt ihr beachten) - שבתתי (meine Schabbate) im Plural zeigt alle sabbatlichen Zeiten: wöchentliche Schabbate, Feste, Sabbat- und Jobeljahr. תשמרו (sollt ihr beachten) entspricht dem vierten Gebot.
ומקדשי תיראו (und mein Heiligtum fürchten) - מקדשי (mein Heiligtum) zeigt das Stiftszelt. תיראו (sollt ihr fürchten) zeigt ehrfürchtigen Respekt vor dem heiligen Ort.
אני יהוה (ich bin der Ewige) als kurze Autoritätsformel.
שבתתי im Plural erfasst alle sabbatlichen Institutionen. מקדשי תיראו zeigt Heiligtumsfurcht als Gegensatz zu Götzenanbetung. אני יהוה bekräftigt göttliche Autorität.
Die LXX übersetzt שבתתי mit τὰ σάββατά μου (meine Schabbate), תשמרו mit φυλάξεσθε (werdet ihr bewahren), מקדשי mit ἁγίων μου (meiner Heiligtümer) und תיראו mit εὐλαβεῖσθε (werdet ihr verehren).
Die Satzstruktur zeigt positive Kultpflichten: Schabbate beachten + Heiligtum fürchten + JHWH-Autoritätsformel.
Dieser Vers stellt den positiven JHWH-Kult (Schabbat und Heiligtum) dem verbotenen Bilderkult gegenüber.
Leviticus 26,3
Hebräisch: אִם־בְּחֻקֹּתַ֖י תֵּלֵ֑כוּ וְאֶת־מִצְוֹתַ֣י תִּשְׁמְר֔וּ וַעֲשִׂיתֶ֖ם אֹתָֽם׃
Deutsch: Wenn ihr in meinen Satzungen wandelt und meine Gebote beachtet und sie tut,

Kommentar: אם־בחקתי תלכו ואת־מצותי תשמרו ועשיתם אתם leitet die große Segens- und Fluchrede ein. אם־בחקתי תלכו (wenn ihr in meinen Satzungen wandelt) - אם (wenn) eröffnet die Bedingung für Segen. בחקתי תלכו (in meinen Satzungen wandelt) - חקתי (meine Satzungen) zeigt göttliche Ordnungen. תלכו (wandelt) im Qal-Imperfekt zeigt kontinuierlichen Lebenswandel.
ואת־מצותי תשמרו ועשיתם אתם (und meine Gebote beachtet und sie tut) zeigt zwei Aspekte: תשמרו (beachtet/bewahrt) im Qal-Imperfekt und ועשיתם אתם (und tut sie) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv - Beachtung und Ausführung.
בחקתי תלכו zeigt Lebenswandel entsprechend göttlichen Satzungen. מצותי תשמרו ועשיתם zeigt Gebote-Beachtung und -Ausführung. Die Dreiteilung (wandeln, beachten, tun) zeigt umfassenden Gehorsam.
Die LXX übersetzt בחקתי תלכו mit τοῖς προστάγμασίν μου πορεύησθε (in meinen Anordnungen werdet ihr wandeln), מצותי mit ἐντολάς μου (meine Gebote) und ועשיתם אתם mit ποιήσητε αὐτάς (werdet ihr sie tun).
Die Satzstruktur zeigt Segens-Bedingung: in Satzungen wandeln + Gebote beachten + sie ausführen.
Dieser Vers eröffnet die Segens-Verheißung mit der dreifachen Gehorsamsbedingung: Wandeln, Beachten, Tun.
Leviticus 26,4
Hebräisch: וְנָתַתִּ֥י גִשְׁמֵיכֶ֖ם בְּעִתָּ֑ם וְנָתְנָ֤ה הָאָ֨רֶץ֙ יְבוּלָ֔הּ וְעֵ֥ץ הַשָּׂדֶ֖ה יִתֵּ֥ן פִּרְיֹֽו׃
Deutsch: so werde ich euch Regen geben zu seiner Zeit, und das Land wird seinen Ertrag geben, und die Bäume des Feldes werden ihre Frucht geben.

Kommentar: ונתתי גשמיכם בעתם ונתנה הארץ יבולה ועץ השדה יתן פריו zeigt die erste Segensverheißung: landwirtschaftliche Prosperität. ונתתי גשמיכם בעתם (so werde ich euch Regen geben zu seiner Zeit) - ונתתי (und ich werde geben) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv als göttliche Segenstat. גשמיכם (euren Regen) zeigt lebenswichtigen Niederschlag. בעתם (zu seiner Zeit) zeigt rechtzeitigen, angemessenen Regen.
ונתנה הארץ יבולה (und das Land wird seinen Ertrag geben) - ונתנה הארץ (und das Land wird geben) zeigt Landproduktivität. יבולה (seinen Ertrag) zeigt landwirtschaftlichen Ertrag.
ועץ השדה יתן פריו (und die Bäume des Feldes werden ihre Frucht geben) zeigt Baumfrüchte als zusätzlichen Segen.
גשמיכם בעתם zeigt göttliche Regenkontrolle zur rechten Zeit. הארץ יבולה und עץ השדה פריו zeigen umfassende landwirtschaftliche Produktivität. Die Formulierung entspricht 25,19.
Die LXX übersetzt גשמיכם mit ὑετὸν ὑμῖν (Regen euch), בעתם mit καιρῷ αὐτοῦ (zu seiner Zeit), יבולה mit γένημα αὐτῆς (ihr Erzeugnis) und פריו mit καρπὸν αὐτοῦ (seine Frucht).
Die Satzstruktur zeigt landwirtschaftliche Segens-Verheißung: Regen zur rechten Zeit + Land gibt Ertrag + Bäume geben Frucht.
Dieser Vers verheißt bei Gehorsam göttlich gesteuerte landwirtschaftliche Prosperität durch rechtzeitigen Regen.
Leviticus 26,5
Hebräisch: וְהִשִּׂ֨יג לָכֶ֥ם דַּ֨יִשׁ֙ אֶת־בָּצִ֔יר וּבָצִ֖יר יַשִּׂ֣יג אֶת־זָ֑רַע וַאֲכַלְתֶּ֤ם לַחְמְכֶם֙ לָשֹׂ֔בַע וִֽישַׁבְתֶּ֥ם לָבֶ֖טַח בְּאַרְצְכֶֽם׃
Deutsch: Und die Dreschzeit wird bei euch reichen bis zur Weinlese, und die Weinlese wird reichen bis zur Saatzeit; und ihr werdet euer Brot essen bis zur Sättigung und sicher in eurem Land wohnen.

Kommentar: והשיג לכם דיש את־בציר ובציר ישיג את־זרע ואכלתם לחמכם לשבע וישבתם לבטח בארצכם zeigt kontinuierliche landwirtschaftliche Aktivität als Segenssymbol. והשיג לכם דיש את־בציר (und die Dreschzeit wird bei euch reichen bis zur Weinlese) - והשיג לכם (und es wird euch erreichen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv zeigt zeitliches Erreichen. דיש (Dreschzeit) zeigt Getreideaufbereitung nach der Ernte. את־בציר (bis zur Weinlese) zeigt Traubenernte im Herbst.
ובציר ישיג את־זרע (und die Weinlese wird reichen bis zur Saatzeit) zeigt, dass die Weinlese bis zur nächsten Aussaat dauert - זרע (Saatzeit) zeigt Frühjahrsaussaat.
ואכלתם לחמכם לשבע (und ihr werdet euer Brot essen bis zur Sättigung) entspricht 25,19 und zeigt Sättigungsgarantie. וישבתם לבטח בארצכם (und sicher in eurem Land wohnen) entspricht 25,18-19.
דיש את־בציר und בציר את־זרע zeigen kontinuierliche, sich überlappende Erntezeiten. לחמכם לשבע zeigt Sättigungsgarantie. לבטח בארצכם zeigt sichere Landwohnung.
Die LXX übersetzt דיש mit ἅλωσις (Dreschen), בציר mit τρυγητός (Weinlese), זרע mit σπόρος (Saat), לשבע mit εἰς πλησμονήν (zur Sättigung) und לבטח mit μετὰ ἀσφαλείας (mit Sicherheit).
Die Satzstruktur zeigt kontinuierliche Ernte-Segens-Verheißung: Dreschzeit bis Weinlese + Weinlese bis Saatzeit + Brot-Sättigung + sichere Landwohnung.
Dieser Vers verheißt so reiche Ernten, dass die Verarbeitung einer Ernte bis zur nächsten dauert - Symbol überfließenden Segens.
Leviticus 26,6
Hebräisch: וְנָתַתִּ֤י שָׁלוֹם֙ בָּאָ֔רֶץ וּשְׁכַבְתֶּ֖ם וְאֵ֣ין מַחֲרִ֑יד וְהִשְׁבַּתִּ֞י חַיָּ֤ה רָעָה֙ מִן־הָאָ֔רֶץ וְחֶ֖רֶב לֹא־תַעֲבֹ֥ר בְּאַרְצְכֶֽם׃
Deutsch: Und ich werde Frieden geben im Land, und ihr werdet euch niederlegen, und niemand wird euch aufschrecken; und ich werde die bösen Tiere aus dem Land wegschaffen, und das Schwert wird nicht durch euer Land gehen.

Kommentar: ונתתי שלום בארץ ושכבתם ואין מחריד והשבתי חיה רעה מן־הארץ וחרב לא־תעבר בארצכם erweitert den Segen auf Sicherheit und Frieden. ונתתי שלום בארץ (und ich werde Frieden geben im Land) - ונתתי entspricht V. 4 als göttliche Segenstat. שלום בארץ (Frieden im Land) zeigt umfassende Friedensordnung.
ושכבתם ואין מחריד (und ihr werdet euch niederlegen, und niemand wird euch aufschrecken) - ושכבתם (und ihr werdet euch niederlegen) zeigt friedlichen Schlaf. ואין מחריד (und niemand wird aufschrecken) - מחריד (Aufschreckender) von חרד zeigt Abwesenheit von Bedrohung.
והשבתי חיה רעה מן־הארץ (und ich werde die bösen Tiere aus dem Land wegschaffen) - והשבתי (und ich werde wegschaffen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. חיה רעה (böse Tiere) zeigt gefährliche Wildtiere.
וחרב לא־תעבר בארצכם (und das Schwert wird nicht durch euer Land gehen) - חרב (Schwert) zeigt Krieg. לא־תעבר zeigt Abwesenheit von Kriegsdurchzügen.
שלום בארץ als umfassende Friedensordnung. אין מחריד zeigt nächtliche Sicherheit. חיה רעה und חרב als zwei Hauptbedrohungen - Wildtiere und Krieg.
Die LXX übersetzt שלום mit εἰρήνην (Frieden), מחריד mit ἐκφοβοῦντα (Aufschreckenden), חיה רעה mit θηρία πονηρά (böse Tiere) und חרב mit ῥομφαία (Schwert).
Die Satzstruktur zeigt Friedens-Segens-Verheißung: Frieden im Land + ungestörter Schlaf + böse Tiere weggeschafft + kein Schwert durchs Land.
Dieser Vers verheißt umfassende Sicherheit: Frieden, ungestörten Schlaf, Schutz vor Wildtieren und Kriegsfreiheit.
Leviticus 26,7
Hebräisch: וּרְדַפְתֶּ֖ם אֶת־אֹיְבֵיכֶ֑ם וְנָפְל֥וּ לִפְנֵיכֶ֖ם לֶחָֽרֶב׃
Deutsch: Und ihr werdet eure Feinde jagen, und sie werden vor euch fallen durchs Schwert.

Kommentar: ורדפתם את־איביכם ונפלו לפניכם לחרב zeigt aktive militärische Überlegenheit. ורדפתם את־איביכם (und ihr werdet eure Feinde jagen) - ורדפתם (und ihr werdet jagen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von רדף zeigt militärische Verfolgung. את־איביכם (eure Feinde) zeigt Israel-feindliche Kräfte.
ונפלו לפניכם לחרב (und sie werden vor euch fallen durchs Schwert) - ונפלו (und sie werden fallen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von נפל. לפניכם (vor euch) zeigt Israels Anwesenheit beim Feindes-Fall. לחרב (durchs Schwert) zeigt Kriegstod.
ורדפתם את־איביכם zeigt aktive Offensive statt nur Defensive. ונפלו לפניכם לחרב zeigt totalen Sieg über Feinde.
Die LXX übersetzt ורדפתם mit διώξεσθε (werdet ihr verfolgen), איביכם mit ἐχθροὺς ὑμῶν (eure Feinde), ונפלו mit πεσοῦνται (werden fallen) und לחרב mit μαχαίρῃ (mit dem Schwert).
Die Satzstruktur zeigt militärische Überlegenheits-Verheißung: Feinde jagen + sie fallen vor euch + durch das Schwert.
Dieser Vers steigert von passiver Sicherheit (V. 6) zu aktiver militärischer Überlegenheit über alle Feinde.
Leviticus 26,8
Hebräisch: וְרָדְפוּ֙ מִכֶּ֤ם חֲמִשָּׁה֙ מֵאָ֔ה וּמֵאָ֥ה מִכֶּ֖ם רְבָבָ֣ה יִרְדֹּ֑פוּ וְנָפְל֧וּ אֹיְבֵיכֶ֛ם לִפְנֵיכֶ֖ם לֶחָֽרֶב׃
Deutsch: Und fünf von euch werden 100 jagen, und 100 von euch werden 10.000 jagen, und eure Feinde werden vor euch fallen durchs Schwert.

Kommentar: ורדפו מכם חמשה מאה ומאה מכם רבבה ירדפו ונפלו איביכם לפניכם לחרב konkretisiert die militärische Überlegenheit mit Zahlenverhältnissen. ורדפו מכם חמשה מאה (und fünf von euch werden 100 jagen) - רדפו entspricht V. 7. חמשה מכם (fünf von euch) vs. מאה (100) zeigt das Verhältnis 1:20.
ומאה מכם רבבה ירדפו (und 100 von euch werden 10.000 jagen) - מאה מכם (100 von euch) vs. רבבה (10.000) zeigt das Verhältnis 1:100, was eine Steigerung gegenüber 1:20 darstellt.
ונפלו איביכם לפניכם לחרב entspricht V. 7 wörtlich.
חמשה מאה (1:20) vs. מאה רבבה (1:100) zeigt überproportionale Steigerung der Kampfkraft. Die Zahlenverhältnisse illustrieren göttlichen Beistand im Kampf.
Die LXX übersetzt חמשה mit πέντε (fünf), מאה mit ἑκατόν (hundert), רבבה mit μυρίους (Myriaden) und ירדפו mit διώξουσιν (werden verfolgen).
Die Satzstruktur zeigt gesteigerte militärische Überlegenheits-Verheißung: 5 jagen 100 + 100 jagen 10.000 + Feinde fallen vor euch durchs Schwert.
Dieser Vers konkretisiert göttlichen Kampfbeistand durch unmögliche Zahlenverhältnisse - wenige Israeliten besiegen viele Feinde.
Leviticus 26,9
Hebräisch: וּפָנִ֣יתִי אֲלֵיכֶ֔ם וְהִפְרֵיתִ֣י אֶתְכֶ֔ם וְהִרְבֵּיתִ֖י אֶתְכֶ֑ם וַהֲקִימֹתִ֥י אֶת־בְּרִיתִ֖י אִתְּכֶֽם׃
Deutsch: Und ich werde mich zu euch wenden und euch fruchtbar machen und euch mehren, und ich werde meinen Bund mit euch aufrechthalten.

Kommentar: ופניתי אליכם והפריתי אתכם והרביתי אתכם והקימתי את־בריתי אתכם zeigt göttliche Zuwendung und Bundesbewahrung. ופניתי אליכם (und ich werde mich zu euch wenden) - ופניתי (und ich werde mich wenden) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von פנה zeigt göttliche Aufmerksamkeitszuwendung. אליכם (zu euch) zeigt Israel als Ziel göttlicher Zuwendung.
והפריתי אתכם והרביתי אתכם (und euch fruchtbar machen und euch mehren) - והפריתי (und ich werde fruchtbar machen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von פרה. והרביתי (und ich werde mehren) im Hifil-Perfekt von רבה. Beide Verben zeigen Bevölkerungswachstum.
והקימתי את־בריתי אתכם (und ich werde meinen Bund mit euch aufrechthalten) - והקימתי (und ich werde aufrichten/aufrechterhalten) im Hifil-Perfekt von קום. את־בריתי (meinen Bund) zeigt den Sinaibund.
ופניתי אליכם zeigt göttliche Aufmerksamkeit. הפריתי והרביתי entsprechen der Schöpfungs- und Väterverheißung. והקימתי את־בריתי zeigt Bundesbewahrung.
Die LXX übersetzt ופניתי אליכם mit ἐπιβλέψω ἐφ᾽ ὑμᾶς (werde ich auf euch blicken), והפריתי mit αὐξανῶ (werde ich mehren), והרביתי mit πληθυνῶ (werde ich vervielfältigen) und והקימתי את־בריתי mit στήσω διαθήκην μου (werde ich meinen Bund aufrichten).
Die Satzstruktur zeigt göttliche Zuwendungs-Verheißung: sich zu euch wenden + fruchtbar machen + mehren + Bund aufrechterhalten.
Dieser Vers verheißt göttliche persönliche Zuwendung, Bevölkerungswachstum und treue Bundesbewahrung.
Leviticus 26,10
Hebräisch: וַאֲכַלְתֶּ֥ם יָשָׁ֖ן נוֹשָׁ֑ן וְיָשָׁ֕ן מִפְּנֵ֥י חָדָ֖שׁ תּוֹצִֽיאוּ׃
Deutsch: Und ihr werdet altes Getreide vom vorigen Jahr essen, und das alte werdet ihr wegräumen vor dem neuen.

Kommentar: ואכלתם ישן נושן וישן מפני חדש תוציאו zeigt überfließenden Vorrat als Segenszeichen. ואכלתם ישן נושן (und ihr werdet altes Getreide vom vorigen Jahr essen) - ואכלתם (und ihr werdet essen) entspricht V. 5. ישן נושן (altes Getreide vom vorigen Jahr) - ישן (alt) und נושן (sehr alt/vom vorigen Jahr) zeigen lange gelagerte Vorräte.
וישן מפני חדש תוציאו (und das alte werdet ihr wegräumen vor dem neuen) - וישן מפני חדש (und das Alte vor dem Neuen) zeigt, dass alte Vorräte Platz für neue Ernte machen müssen. תוציאו (werdet ihr hinausschaffen) im Hifil-Imperfekt zeigt Platzschaffung.
ישן נושן zeigt so reiche Ernten, dass alte Vorräte übrig bleiben. מפני חדש תוציאו zeigt das "Problem" des Überflusses: Lagerraummangel wegen zu reicher neuer Ernten.
Die LXX übersetzt ישן נושן (yashan noshan - "Altes, das alt geworden ist") als παλαιὰ παλαιῶν (Altes der Alten), was die Intensität der Fülle betont.
Die Satzstruktur zeigt Überfluss-Segens-Verheißung: altes Getreide vom vorigen Jahr essen + Altes vor Neuem wegräumen.
Dieser Vers zeigt den Überfluss-Segen: So reiche Ernten, dass alte Vorräte für neue Ernte Platz machen müssen.
Leviticus 26,11
Hebräisch: וְנָתַתִּ֥י מִשְׁכָּנִ֖י בְּתוֹכְכֶ֑ם וְלֹֽא־תִגְעַ֥ל נַפְשִׁ֖י אֶתְכֶֽם׃
Deutsch: Und ich werde meine Wohnung in eure Mitte stellen, und meine Seele wird euch nicht verabscheuen.

Kommentar: ונתתי משכני בתוככם ולא־תגעל נפשי אתכם zeigt den höchsten Segen: göttliche Gegenwart. ונתתי משכני בתוככם (und ich werde meine Wohnung in eure Mitte stellen) - ונתתי entspricht V. 4,6 als göttliche Segenstat. משכני (meine Wohnung) zeigt das Stiftszelt als göttliche Wohnstätte. בתוככם (in eure Mitte) zeigt zentrale Präsenz inmitten Israels.
ולא־תגעל נפשי אתכם (und meine Seele wird euch nicht verabscheuen) - לא־תגעל (wird nicht verabscheuen) im Qal-Imperfekt von געל (sich ekeln/verabscheuen) als Negation göttlichen Abscheus. נפשי (meine Seele) zeigt göttliche Wesenstiefe. אתכם (euch) zeigt Israel.
משכני בתוככם zeigt dauerhafte göttliche Gegenwart. לא־תגעל נפשי אתכם zeigt göttliches Wohlgefallen statt Abscheu.
Die LXX übersetzt משכני mit διαθήκην μου (meinen Bund), בתוככם mit ἐν ὑμῖν (in euch), תגעל mit βδελύξεται (wird verabscheuen) und נפשי mit ψυχή μου (meine Seele).
Die Satzstruktur zeigt höchste Segens-Verheißung: Wohnung in eurer Mitte + göttliche Seele verabscheut euch nicht.
Dieser Vers verheißt den höchsten Segen: JHWHs Wohnung inmitten Israels und göttliches Wohlgefallen.
Leviticus 26,12
Hebräisch: וְהִתְהַלַּכְתִּי֙ בְּת֣וֹכְכֶ֔ם וְהָיִ֥יתִי לָכֶ֖ם לֵֽאלֹהִ֑ים וְאַתֶּ֖ם תִּהְיוּ־לִ֥י לְעָֽם׃
Deutsch: Und ich werde in eurer Mitte wandeln und werde euer Gott sein, und ihr werdet mein Volk sein.

Kommentar: והתהלכתי בתוככם והייתי לכם לאלהים ואתם תהיו־לי לעם zeigt die vollendete Bundesgemeinschaft. והתהלכתי בתוככם (und ich werde in eurer Mitte wandeln) - והתהלכתי (und ich werde wandeln) im Hitpael-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von הלך, das Hitpael zeigt kontinuierliches Sich-Bewegen. בתוככם entspricht V. 11 und zeigt göttliche Präsenz inmitten des Volkes.
והייתי לכם לאלהים ואתם תהיו־לי לעם (und werde euer Gott sein, und ihr werdet mein Volk sein) zeigt die klassische Bundesformel - והייתי לכם לאלהים (und ich werde euch zum Gott sein) und ואתם תהיו־לי לעם (und ihr werdet mir zum Volk sein) als gegenseitige Bundesbeziehung.
והתהלכתי בתוככם zeigt dynamische göttliche Gegenwart. לאלהים...לעם als Bundesformel zeigt exklusive Zugehörigkeitsbeziehung.
Die LXX übersetzt והתהלכתי mit ἐμπεριπατήσω (werde ich umherwandeln), בתוככם mit ἐν ὑμῖν (in euch), לאלהים mit θεός (Gott) und לעם mit λαός (Volk).
Die Satzstruktur zeigt vollendete Bundesgemeinschafts-Verheißung: in eurer Mitte wandeln + euer Gott sein + ihr mein Volk sein.
Dieser Vers zeigt die Vollendung des Segens: JHWH wandelt persönlich inmitten seines Volkes in vollkommener Bundesbeziehung.
Leviticus 26,13
Hebräisch: אֲנִ֞י יְהוָ֣ה אֱלֹֽהֵיכֶ֗ם אֲשֶׁ֨ר הוֹצֵ֤אתִי אֶתְכֶם֙ מֵאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם מִֽהְיֹ֥ת לָהֶ֖ם עֲבָדִ֑ים וָאֶשְׁבֹּר֙ מֹטֹ֣ת עֻלְּכֶ֔ם וָאוֹלֵ֥ךְ אֶתְכֶ֖ם קֽוֹמְמִיּֽוּת׃
Deutsch: Ich bin der Ewige, euer Gott, der ich euch aus dem Land Mizrajim herausgeführt habe, damit ihr nicht ihre Knechte sein solltet; und ich habe die Stangen eures Jochs zerbrochen und euch aufrecht gehen lassen.

Kommentar: אני יהוה אלהיכם אשר הוצאתי אתכם מארץ מצרים מהיות להם עבדים ואשבר מטת עלכם ואולך אתכם קוממיות begründet die Segens-Verheißungen durch den Exodus. אני יהוה אלהיכם (ich bin der Ewige, euer Gott) als Bundesidentitätsformel. אשר הוצאתי אתכם מארץ מצרים (der ich euch aus dem Land Mizrajim herausgeführt habe) entspricht der klassischen Exodus-Formel.
מהיות להם עבדים (damit ihr nicht ihre Knechte sein solltet) - מהיות (vom Sein) zeigt den Zweck der Befreiung aus der עבדים-Stellung (Knechtschaft).
ואשבר מטת עלכם (und ich habe die Stangen eures Jochs zerbrochen) - ואשבר (und ich habe zerbrochen) im Qal-Imperfekt mit Waw-Konsekutiv von שבר. מטת עלכם (Stangen eures Jochs) - מטה (Stab/Stange) und על (Joch) zeigen das Unterjochungs-Symbol.
ואולך אתכם קוממיות (und euch aufrecht gehen lassen) - ואולך (und ich ließ gehen) im Hifil-Imperfekt von הלך. קוממיות (aufrecht) von קום zeigt aufrechte Haltung vs. gebeugter Sklavenhaltung.
הוצאתי אתכם מארץ מצרים als Exodus-Begründung. מטת עלכם zeigt Sklavenjoch-Zerbrechung. קוממיות zeigt Befreiung zur Würde.
Die LXX übersetzt מטת עלכם (motot ullchem - "Stäbe eures Jochs") als ζυγὸν τοῦ αὐχένος ὑμῶν (Joch eures Nackens) und קוממיות (qomemiut - "aufrecht") als ὀρθίους (aufrecht stehend).
Die Satzstruktur zeigt Exodus-Begründung der Segens-Verheißungen: JHWH euer Gott + Exodus-Herausführung + von Knechtschaft befreit + Joch zerbrochen + aufrecht gehen lassen.
Dieser Vers begründet alle Segens-Verheißungen durch den Exodus: Wer Israel aus Ägypten befreite, wird auch alle verheißenen Segnungen gewähren.
Leviticus 26,14
Hebräisch: וְאִם־לֹ֥א תִשְׁמְע֖וּ לִ֑י וְלֹ֣א תַעֲשׂ֔וּ אֵ֥ת כָּל־הַמִּצְוֹ֖ת הָאֵֽלֶּה׃
Deutsch: Wenn ihr mir aber nicht gehorcht und nicht alle diese Gebote tut,

Kommentar: ואם־לא תשמעו לי ולא תעשו את כל־המצות האלה leitet die Fluch-Sektion ein als Gegensatz zu V. 3. ואם־לא תשמעו לי (wenn ihr mir aber nicht gehorcht) - ואם־לא zeigt die negative Bedingung im Gegensatz zu אם (V. 3). תשמעו לי (ihr gehorcht mir) zeigt direkte persönliche Gehorsamsverweigerung gegenüber JHWH.
ולא תעשו את כל־המצות האלה (und nicht alle diese Gebote tut) entspricht der Negation von V. 3 - לא תעשו vs. ועשיתם אתם. את כל־המצות האלה (alle diese Gebote) zeigt die Gesamtheit der Sinai-Gesetzgebung.
לא תשמעו לי zeigt persönliche Gehorsamsverweigerung. לא תעשו את כל־המצות zeigt praktische Gebots-Nichtbefolgung. Die Formulierung entspricht genau der Umkehrung von V. 3.
Die LXX übersetzt תשמעו לי mit εἰσακούσητέ μου (ihr hört auf mich), לא תעשו mit μὴ ποιήσητε (nicht tut) und המצות האלה mit ἐντολὰς ταύτας (diese Gebote).
Die Satzstruktur zeigt Fluch-Bedingung: nicht gehorchen + nicht alle diese Gebote tun.
Dieser Vers eröffnet die Fluch-Sektion mit der umgekehrten Bedingung zu V. 3: Ungehorsam statt Gehorsam.
Leviticus 26,15
Hebräisch: וְאִם־בְּחֻקֹּתַ֣י תִּמְאָ֔סוּ וְאִ֥ם אֶת־מִשְׁפָּטַ֖י תִּגְעַ֣ל נַפְשְׁכֶ֑ם לְבִלְתִּ֤י עֲשׂוֹת֙ אֶת־כָּל־מִצְוֹתַ֔י לְהַפְרְכֶ֖ם אֶת־בְּרִיתִֽי׃
Deutsch: und wenn ihr meine Satzungen verachtet und eure Seele meine Rechtsvorschriften verwirft, sodass ihr nicht alle meine Gebote tut und meinen Bund brecht,

Kommentar: ואם־בחקתי תמאסו ואם את־משפטי תגעל נפשכם לבלתי עשות את־כל־מצותי להפרכם את־בריתי steigert den Ungehorsam zur aktiven Gesetzesverachtung. ואם־בחקתי תמאסו (und wenn ihr meine Satzungen verachtet) - בחקתי entspricht V. 3, aber תמאסו (ihr verachtet) im Qal-Imperfekt von מאס zeigt aktive Verwerfung statt nur Nichtbefolgung.
ואם את־משפטי תגעל נפשכם (und eure Seele meine Rechtsvorschriften verwirft) - משפטי (meine Rechtsvorschriften) zeigt eine andere Gesetzeskategorie. תגעל נפשכם (eure Seele verwirft) - תגעל von געל entspricht V. 11 und zeigt emotionale Ablehnung. נפשכם (eure Seele) zeigt innerliche Verwerfung.
לבלתי עשות את־כל־מצותי להפרכם את־בריתי (sodass ihr nicht alle meine Gebote tut und meinen Bund brecht) zeigt die Konsequenzen - לבלתי עשות (um nicht zu tun) als Zweck. להפרכם את־בריתי (um meinen Bund zu brechen) - הפר (brechen) zeigt Bundesbruch als schlimmste Folge.
תמאסו und תגעל נפשכם zeigen gesteigerte Ablehnung vs. V. 14. חקתי und משפטי als verschiedene Gesetzeskategorien. להפרכם את־בריתי als Bundesbruch-Höhepunkt.
Die LXX übersetzt תמאסו mit ἀποστραφῆτε (ihr wendet euch ab), תגעל נפשכם mit προσοχθίσῃ ψυχὴ ὑμῶν (eure Seele wird belästigt), משפטי mit κρίματά μου (meine Urteile) und להפרכם את־בריתי mit διασκεδάσαι διαθήκην μου (meinen Bund zu zerstreuen).
Die Satzstruktur zeigt gesteigerte Ungehorsams-Beschreibung: Satzungen verachten + Seele verwirft Rechtsvorschriften + nicht alle Gebote tun + Bund brechen.
Dieser Vers steigert von passivem Ungehorsam (V. 14) zu aktiver Gesetzesverachtung und Bundesbruch.
Leviticus 26,16
Hebräisch: אַף־אֲנִ֞י אֶֽעֱשֶׂה־זֹּ֣את לָכֶ֗ם וְהִפְקַדְתִּ֨י עֲלֵיכֶ֤ם בֶּֽהָלָה֙ אֶת־הַשַּׁחֶ֣פֶת וְאֶת־הַקַּדַּ֔חַת מְכַלּ֥וֹת עֵינַ֖יִם וּמְדִיבֹ֣ת נָ֑פֶשׁ וּזְרַעְתֶּ֤ם לָרִיק֙ זַרְעֲכֶ֔ם וַאֲכָלֻ֖הוּ אֹיְבֵיכֶֽם׃
Deutsch: so werde auch ich euch Folgendes tun: Ich werde Schrecken über euch bestellen, Schwindsucht und Fieber, die die Augen verzehren und die Seele verschmachten lassen; und ihr werdet vergeblich euren Samen säen, denn eure Feinde werden ihn verzehren.

Kommentar: אף־אני אעשה־זאת לכם והפקדתי עליכם בהלה את־השחפת ואת־הקדחת מכלות עינים ומדיבת נפש וזרעתם לריק זרעכם ואכלהו איביכם zeigt göttliche Vergeltung durch Krankheit und landwirtschaftlichen Misserfolg. אף־אני אעשה־זאת לכם (so werde auch ich euch Folgendes tun) - אף־אני (auch ich) zeigt göttliche Vergeltung entsprechend menschlichem Verhalten. אעשה־זאת לכם zeigt göttliche Fluch-Aktivität.
והפקדתי עליכם בהלה את־השחפת ואת־הקדחת (ich werde Schrecken über euch bestellen, Schwindsucht und Fieber) - והפקדתי עליכם (und ich werde über euch bestellen) im Hifil-Perfekt von פקד zeigt göttliche Amtseinsetzung. בהלה (Schrecken) zeigt Panik. השחפת (Schwindsucht) und הקדחת (Fieber) zeigen spezifische Krankheiten.
מכלות עינים ומדיבת נפש (die die Augen verzehren und die Seele verschmachten lassen) - מכלות עינים (die Augen verzehrend) von כלה und מדיבת נפש (die Seele verschmachten lassend) von דאב zeigen die Krankheitssymptome.
וזרעתם לריק זרעכם ואכלהו איביכם (und ihr werdet vergeblich euren Samen säen, denn eure Feinde werden ihn verzehren) zeigt landwirtschaftlichen Fluch - לריק (vergeblich) vs. Segensernte. ואכלהו איביכם zeigt Feindes-Raub der Ernte.
אף־אני zeigt Talionsprinzip. בהלה השחפת הקדחת zeigen drei Plagen. מכלות עינים ומדיבת נפש beschreiben die Auswirkungen. לריק vs. Segens-Ernte zeigt Umkehrung.
Die LXX spezifiziert die Krankheiten: שחפת (shachefet - "Schwindsucht") als σπάνιν (Mangel), קדחת (qaddachat - "Fieber") als ἴκτερον (Gelbsucht), מכלות עינים (mechalot einayim - "Augenschwund") als τοὺς ὀφθαλμοὺς ὑμῶν ἐκτήκοντας (eure Augen schmelzend), und מדיבת נפש (medivot nafesh - "Seelenschwund") als τὴν ψυχὴν ὑμῶν καταφθείροντας (eure Seele zerstörend).
Die Satzstruktur zeigt erste Fluch-Stufe: auch ich werde euch folgendes tun + Schrecken, Schwindsucht, Fieber bestellen + Augen verzehrend, Seele verschmachten lassend + vergeblich säen + Feinde verzehren Saat.
Dieser Vers beginnt die Fluch-Serie mit Krankheiten und landwirtschaftlichem Misserfolg als Umkehrung der Segens-Verheißungen.
Leviticus 26,17
Hebräisch: וְנָתַתִּ֤י פָנַי֙ בָּכֶ֔ם וְנִגַּפְתֶּ֖ם לִפְנֵ֣י אֹיְבֵיכֶ֑ם וְרָד֤וּ בָכֶם֙ שֹֽׂנְאֵיכֶ֔ם וְנַסְתֶּ֖ם וְאֵין־רֹדֵ֥ף אֶתְכֶֽם׃
Deutsch: Und ich werde mein Angesicht gegen euch richten, dass ihr vor euren Feinden geschlagen werdet; und eure Hasser werden über euch herrschen, und ihr werdet fliehen, obwohl niemand euch jagt.

Kommentar: ונתתי פני בכם ונגפתם לפני איביכם ורדו בכם שנאיכם ונסתם ואין־רדף אתכם zeigt militärische Niederlage als göttliche Strafe. ונתתי פני בכם (und ich werde mein Angesicht gegen euch richten) - ונתתי פני (und ich werde mein Angesicht setzen/richten) im Gegensatz zu V. 9 ופניתי אליכם (ich werde mich zu euch wenden). בכם (gegen euch) zeigt feindliche göttliche Zuwendung.
ונגפתם לפני איביכם (dass ihr vor euren Feinden geschlagen werdet) - ונגפתם (und ihr werdet geschlagen) im Nifal-Perfekt von נגף zeigt militärische Niederlage. לפני איביכם entspricht V. 7-8, aber hier als Niederlage.
ורדו בכם שנאיכם (und eure Hasser werden über euch herrschen) - ורדו בכם (und sie werden über euch herrschen) von רדה entspricht 25,43,46. שנאיכם (eure Hasser) steigert איביכם zu persönlichem Hass.
ונסתם ואין־רדף אתכם (und ihr werdet fliehen, obwohl niemand euch jagt) - ונסתם (und ihr werdet fliehen) zeigt panische Flucht. ואין־רדף אתכם (und niemand jagt euch) zeigt grundlose Panik.
פני בכם vs. פני אליכם zeigt Zuwendungsumkehr. נגפתם לפני איביכם vs. V. 7-8 zeigt militärische Umkehrung. ונסתם ואין־רדף zeigt psychologischen Zusammenbruch.
Die LXX übersetzt ונתתי פני בכם mit ἐπιστήσω πρόσωπόν μου ἐφ᾽ ὑμᾶς (werde ich mein Angesicht gegen euch richten), ונגפתם mit συντριβήσεσθε (werdet ihr zerbrochen werden), ורדו בכם mit κατάρξουσιν ὑμῶν (werden über euch herrschen) und ואין־רדף mit μηδενὸς διώκοντος (niemand verfolgend).
Die Satzstruktur zeigt militärische Fluch-Stufe: Angesicht gegen euch richten + vor Feinden geschlagen werden + Hasser herrschen über euch + fliehen ohne Verfolger.
Dieser Vers zeigt militärische Niederlage und psychologischen Zusammenbruch als Umkehrung der Sieges-Verheißungen von V. 7-8.
Leviticus 26,18
Hebräisch: וְאִ֨ם־עַד־אֵ֔לֶּה לֹ֥א תִשְׁמְע֖וּ לִ֑י וְיָסַפְתִּי֙ לְיַסְּרָ֣ה אֶתְכֶ֔ם שֶׁ֖בַע עַל־חַטֹּאתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und wenn ihr mir trotz alledem nicht gehorcht, so werde ich euch noch siebenmal mehr züchtigen wegen eurer Sünden.

Kommentar: ואם־עד־אלה לא תשמעו לי ויספתי ליסרה אתכם שבע על־חטאתיכם leitet die zweite Fluch-Stufe ein. ואם־עד־אלה לא תשמעו לי (und wenn ihr mir trotz alledem nicht gehorcht) - עד־אלה (bis zu diesen/trotz diesen) zeigt, dass die erste Fluch-Stufe (V. 16-17) nicht zur Umkehr führte. לא תשמעו לי entspricht V. 14.
ויספתי ליסרה אתכם שבע על־חטאתיכם (so werde ich euch noch siebenmal mehr züchtigen wegen eurer Sünden) - ויספתי (und ich werde hinzufügen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von יסף zeigt Steigerung der Strafe. ליסרה אתכם (euch zu züchtigen) - יסר (züchtigen/erziehen) zeigt pädagogischen Strafzweck. שבע על־חטאתיכם (siebenfach wegen eurer Sünden) - שבע (siebenfach) zeigt vollkommene Strafsteigerung. על־חטאתיכם zeigt die Sünden als Strafgrund.
עד־אלה zeigt das erste Strafen nicht zur Umkehr führten. ויספתי ליסרה zeigt Strafsteigerung. שבע zeigt vollkommene Intensivierung.
Die LXX übersetzt עד־אלה mit ἐπὶ τούτοις (bei diesen), ויספתι mit προσθήσω (werde ich hinzufügen), ליסרה mit παιδεῦσαι (zu erziehen) und שבע mit ἑπτάκις (siebenfach).
Die Satzstruktur zeigt zweite Fluch-Stufen-Einleitung: trotz alledem nicht gehorchen + hinzufügen euch zu züchtigen + siebenfach wegen eurer Sünden.
Dieser Vers leitet die Strafsteigerung ein: Wenn erste Strafen nicht zur Umkehr führen, erfolgt siebenfache Intensivierung.
Leviticus 26,19
Hebräisch: וְשָׁבַרְתִּ֖י אֶת־גְּא֣וֹן עֻזְּכֶ֑ם וְנָתַתִּ֤י אֶת־שְׁמֵיכֶם֙ כַּבַּרְזֶ֔ל וְאֶֽת־אַרְצְכֶ֖ם כַּנְּחֻשָֽׁה׃
Deutsch: Und ich werde euren starken Hochmut brechen und werde euren Himmel wie Eisen machen und eure Erde wie Erz.

Kommentar: ושברתי את־גאון עזכם ונתתי את־שמיכם כברזל ואת־ארצכם כנחשה zeigt die zweite Fluch-Stufe: Naturkatastrophen. ושברתי את־גאון עזכם (und ich werde euren starken Hochmut brechen) - ושברתי (und ich werde brechen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von שבר entspricht V. 13 ואשבר מטת עלכם. את־גאון עזכם (euren starken Hochmut) - גאון עז (Stolz der Stärke) zeigt nationales Selbstvertrauen/Hochmut. עזכם (eure Stärke) zeigt militärische oder politische Macht.
ונתתי את־שמיכם כברזל ואת־ארצכם כנחשה (und werde euren Himmel wie Eisen machen und eure Erde wie Erz) - ונתתי entspricht den Segens-Verheißungen, aber hier als Fluch. שמיכם כברזל (euren Himmel wie Eisen) zeigt verschlossenen Himmel ohne Regen. ארצכם כנחשה (eure Erde wie Erz) zeigt verhärteten, unfruchtbaren Boden. ברזל (Eisen) und נחשה (Kupfer/Erz) zeigen harte, undurchdringliche Metalle.
גאון עזכם zeigt den zu brechenden nationalen Stolz. שמיכם כברזל zeigt Regenverweigerung vs. V. 4. ארצכם כנחשה zeigt Bodenverhärtung vs. fruchtbares Land.
Die LXX übersetzt גאון עזכם (ge'on uzzchem - "Stolz eurer Macht") als τὴν ὕβριν τῆς ἰσχύος ὑμῶν (den Übermut eurer Stärke).
Die Satzstruktur zeigt zweite Fluch-Stufe: starken Hochmut brechen + Himmel wie Eisen machen + Erde wie Erz.
Dieser Vers zeigt die zweite Fluch-Stufe: Zerbrechung des nationalen Stolzes durch Dürre-Katastrophe mit verschlossenem Himmel und verhärtetem Boden.
Leviticus 26,20
Hebräisch: וְתַ֥ם לָרִ֖יק כֹּחֲכֶ֑ם וְלֹֽא־תִתֵּ֤ן אַרְצְכֶם֙ אֶת־יְבוּלָ֔הּ וְעֵ֣ץ הָאָ֔רֶץ לֹ֥א יִתֵּ֖ן פִּרְיֹֽו׃
Deutsch: Und eure Kraft wird sich umsonst verbrauchen, und euer Land wird seinen Ertrag nicht geben, und die Bäume des Landes werden ihre Frucht nicht geben.

Kommentar: ותם לריק כחכם ולא־תתן ארצכם את־יבולה ועץ הארץ לא יתן פריו zeigt die Konsequenzen der Dürre-Katastrophe. ותם לריק כחכם (und eure Kraft wird sich umsonst verbrauchen) - ותם (und es wird zu Ende gehen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von תמם. לריק (vergeblich) entspricht V. 16. כחכם (eure Kraft) zeigt menschliche Anstrengung.
ולא־תתן ארצכם את־יבולה (und euer Land wird seinen Ertrag nicht geben) ist die exakte Umkehrung von V. 4 ונתנה הארץ יבולה - לא־תתן vs. ונתנה. ארצכם את־יבולה entspricht V. 4.
ועץ הארץ לא יתן פריו (und die Bäume des Landes werden ihre Frucht nicht geben) ist die exakte Umkehrung von V. 4 ועץ השדה יתן פריו - לא יתן vs. יתן. עץ הארץ statt עץ השדה zeigt möglicherweise Verödung auch der Wildnis.
ותם לריק כחכם zeigt fruchtlose menschliche Anstrengung. לא־תתן ארצכם את־יבולה und לא יתן פריו sind exakte Umkehrungen der Segens-Verheißungen.
Die LXX übersetzt ותם לריק mit συντελεσθήσεται κενῶς (wird vergeblich vollendet werden), כחכם mit ἰσχὺς ὑμῶν (eure Stärke), לא־תתן ארצכם mit οὐ δώσει ἡ γῆ ὑμῶν (wird euer Land nicht geben) und עץ הארץ mit ξύλα τῆς γῆς (Bäume der Erde).
Die Satzstruktur zeigt Dürre-Konsequenzen: Kraft umsonst verbraucht + Land gibt Ertrag nicht + Bäume der Erde geben Frucht nicht.
Dieser Vers zeigt die totale Umkehrung der landwirtschaftlichen Segens-Verheißungen: Alle menschliche Anstrengung bleibt erfolglos.
Leviticus 26,21
Hebräisch: וְאִם־תֵּֽלְכ֤וּ עִמִּי֙ קֶ֔רִי וְלֹ֥א תֹאב֖וּ לִשְׁמֹ֣עַֽ לִ֑י וְיָסַפְתִּ֤י עֲלֵיכֶם֙ מַכָּ֔ה שֶׁ֖בַע כְּחַטֹּאתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und wenn ihr mir zuwider wandelt und nicht auf mich hören wollt, so werde ich euch noch siebenmal mehr schlagen, nach euren Sünden.

Kommentar: ואם־תלכו עמי קרי ולא תאבו לשמע לי ויספתי עליכם מכה שבע כחטאתיכם leitet die dritte Fluch-Stufe ein. ואם־תלכו עמי קרי (und wenn ihr mir zuwider wandelt) - תלכו עמי קרי zeigt feindseligen Wandel. קרי (zuwider/entgegen) ist ein schwieriger Begriff, möglicherweise von קרה (begegnen) - "entgegenstehend/widrig". עמי (mit mir) zeigt direkte Konfrontation mit JHWH.
ולא תאבו לשמע לי (und nicht auf mich hören wollt) - לא תאבו (ihr wollt nicht) im Qal-Imperfekt von אבה zeigt willentliche Verweigerung statt nur passiver Ungehorsam. לשמע לי (auf mich zu hören) entspricht V. 14,18.
ויספתי עליכם מכה שבע כחטאתיכם (so werde ich euch noch siebenmal mehr schlagen, nach euren Sünden) - ויספתי entspricht V. 18. מכה (Schlag/Plage) statt ליסרה (züchtigen) zeigt härtere Bestrafung. שבע כחטאתיכם (siebenfach entsprechend euren Sünden) zeigt proportionale Vergeltung.
קרי zeigt aktive Feindseligkeit vs. passiven Ungehorsam. לא תאבו לשמע zeigt willentliche Verweigerung. מכה statt יסרה zeigt härtere Strafe.
Die LXX übersetzt קרי (qeri - "widerspenstig/feindlich") als σκληρῶς (hart/störrisch), was eine klarere moralische Charakterisierung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt dritte Fluch-Stufen-Einleitung: mir zuwider wandeln + nicht hören wollen + siebenfache Schläge hinzufügen + entsprechend euren Sünden.
Dieser Vers leitet die dritte Straf-Stufe ein: Bei aktiver Feindseligkeit statt nur passivem Ungehorsam erfolgen härtere "Schläge" statt "Züchtigung".
Leviticus 26,22
Hebräisch: וְהִשְׁלַחְתִּ֨י בָכֶ֜ם אֶת־חַיַּ֤ת הַשָּׂדֶה֙ וְשִׁכְּלָ֣ה אֶתְכֶ֔ם וְהִכְרִ֨יתָה֙ אֶת־בְּהֶמְתְּכֶ֔ם וְהִמְעִ֖יטָה אֶתְכֶ֑ם וְנָשַׁ֖מּוּ דַּרְכֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und ich werde die Tiere des Feldes unter euch senden, dass sie euch eurer Kinder berauben und euer Vieh ausrotten und euch vermindern; und eure Straßen sollen öde werden.

Kommentar: והשלחתי בכם את־חית השדה ושכלה אתכם והכריתה את־בהמתכם והמעיטה אתכם ונשמו דרכיכם zeigt die dritte Fluch-Stufe: Wildtier-Plage. והשלחתי בכם את־חית השדה (und ich werde die Tiere des Feldes unter euch senden) - והשלחתי (und ich werde senden) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von שלח zeigt aktive göttliche Sendung. בכם (unter euch) zeigt Eindringen in bewohnte Gebiete. חית השדה (Tiere des Feldes) entspricht V. 6 חיה רעה, aber hier als Strafe statt deren Entfernung.
ושכלה אתכם (dass sie euch eurer Kinder berauben) - ושכלה (und sie wird berauben) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von שכל zeigt Kindesverlust. והכריתה את־בהמתכם (und euer Vieh ausrotten) - והכריתה (und sie wird ausrotten) von כרת zeigt Vieh-Vernichtung.
והמעיטה אתכם (und euch vermindern) - והמעיטה (und sie wird vermindern) im Hifil-Perfekt von מעט zeigt Bevölkerungsrückgang als Gegensatz zu V. 9. ונשמו דרכיכם (und eure Straßen sollen öde werden) - ונשמו (und sie werden öde) im Qal-Perfekt von שמם zeigt Verkehrsverödung.
חית השדה als Segens-Umkehrung von V. 6. שכלה...הכריתה...המעיטה zeigen dreifache Vernichtung: Kinder, Vieh, Bevölkerung. ונשמו דרכיכם zeigt gesellschaftlichen Kollaps.
Die LXX übersetzt חית השדה mit θηρία ἄγρια (wilde Tiere), ושכלה mit ἀτεκνώσει (wird kinderlos machen), והכריתה mit ἀναλώσει (wird vernichten), והמעיטה mit ὀλιγοστοὺς ποιήσει (wenige machen wird) und ונשמו דרכיכם mit ἐρημωθήσονται αἱ ὁδοὶ ὑμῶν (werden verödet eure Wege).
Die Satzstruktur zeigt dritte Fluch-Stufe: Wildtiere senden + euch berauben + Vieh ausrotten + euch vermindern + Straßen werden öde.
Dieser Vers zeigt die dritte Fluch-Stufe: Wildtier-Invasion führt zu Kindesverlust, Vieh-Vernichtung, Bevölkerungsrückgang und gesellschaftlichem Kollaps.
Leviticus 26,23
Hebräisch: וְאִ֨ם־בְּאֵ֔לֶּה לֹ֥א תִוָּסְר֖וּ לִ֑י וַהֲלַכְתֶּ֥ם עִמִּ֖י קֶֽרִי׃
Deutsch: Und wenn ihr euch durch dies nicht von mir zurechtweisen lasst und mir zuwider wandelt,

Kommentar: ואם־באלה לא תוסרו לי והלכתם עמי קרי leitet die vierte und schwerste Fluch-Stufe ein. ואם־באלה לא תוסרו לי (und wenn ihr euch durch dies nicht von mir zurechtweisen lasst) - באלה (durch diese) bezieht sich auf die dritten Stufe Plagen (V. 21-22). לא תוסרו לי (ihr lasst euch nicht von mir zurechtweisen) - תוסרו (ihr lasst euch zurechtweisen) im Nifal-Imperfekt von יסר entspricht V. 18 ליסרה. Das Nifal zeigt reflexive Zurechtweisungsannahme.
והלכתם עמי קרי (und mir zuwider wandelt) entspricht exakt V. 21 und zeigt anhaltende Feindseligkeit trotz aller bisherigen Strafen.
באלה לא תוסרו zeigt, dass auch die dritte Straf-Stufe nicht zur Umkehr führte. והלכתם עמי קרי zeigt verstockte Fortsetzung der Feindseligkeit.
Die LXX übersetzt באלה mit ἐν τούτοις (in diesen), תוסרו mit παιδευθήσεσθε (werdet ihr erzogen werden) und קרי mit πλάγια (schief/verkehrt).
Die Satzstruktur zeigt vierte Fluch-Stufen-Einleitung: durch dies nicht zurechtweisen lassen + mir zuwider wandeln.
Dieser kurze Vers leitet die schwerste Straf-Stufe ein: Selbst die Wildtier-Plagen führten nicht zur Umkehr und Feindseligkeit gegen JHWH hält an.
Leviticus 26,24
Hebräisch: וְהָלַכְתִּ֧י אַף־אֲנִ֛י עִמָּכֶ֖ם בְּקֶ֑רִי וְהִכֵּיתִ֤י אֶתְכֶם֙ גַּם־אָ֔נִי שֶׁ֖בַע עַל־חַטֹּאתֵיכֶֽם׃
Deutsch: so werde auch ich euch zuwider wandeln, und auch ich werde euch siebenfach schlagen wegen eurer Sünden.

Kommentar: והלכתי אף־אני עמכם בקרי והכיתי אתכם גם־אני שבע על־חטאתיכם zeigt göttliche Vergeltung in derselben Weise. והלכתי אף־אני עמכם בקרי (so werde auch ich euch zuwider wandeln) - והלכתי (und ich werde wandeln) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv. אף־אני (auch ich) entspricht V. 16 und zeigt das Talionsprinzip. עמכם בקרי (mit euch zuwider) zeigt, dass JHWH dieselbe feindselige Haltung einnimmt wie Israel.
והכיתי אתכם גם־אני שבע על־חטאתיכם (und auch ich werde euch siebenfach schlagen wegen eurer Sünden) - והכיתי אתכם (und ich werde euch schlagen) im Hifil-Perfekt von נכה. גם־אני bekräftigt die Vergeltung. שבע על־חטאתיכם entspricht V. 18,21.
אף־אני...גם־אני zeigt doppelte Betonung der göttlichen Vergeltung. עמכם בקרי zeigt dass JHWH dieselbe feindliche Haltung annimmt. והכיתי...שבע zeigt die siebenfache Straf-Intensivierung.
Die LXX übersetzt אף־אני mit κἀγώ (und auch ich), עמכם בקרי mit μεθ᾽ ὑμῶν πλαγίως (mit euch schief), והכיתי mit πατάξω (werde ich schlagen) und גם־אני mit κἀγώ (und auch ich).
Die Satzstruktur zeigt göttliche Vergeltungs-Ankündigung: auch ich werde mit euch zuwider wandeln + auch ich werde euch siebenfach schlagen + wegen eurer Sünden.
Dieser Vers zeigt das Talionsprinzip: Wenn Israel JHWH feindlich gegenübertritt, wird JHWH ebenfalls feindselig - Beziehungsumkehr auf höchster Ebene.
Leviticus 26,25
Hebräisch: וְהֵבֵאתִ֨י עֲלֵיכֶ֜ם חֶ֗רֶב נֹקֶ֨מֶת֙ נְקַם־בְּרִ֔ית וְנֶאֱסַפְתֶּ֖ם אֶל־עָרֵיכֶ֑ם וְשִׁלַּ֤חְתִּי דֶ֨בֶר֙ בְּת֣וֹכְכֶ֔ם וְנִתַּתֶּ֖ם בְּיַד־אוֹיֵֽב׃
Deutsch: Und ich werde das Schwert über euch bringen, das die Rache des Bundes vollzieht; und zieht ihr euch in eure Städte zurück, so werde ich die Pest in eure Mitte senden, und ihr werdet in die Hand des Feindes gegeben werden.

Kommentar: והבאתי עליכם חרב נקמת נקם־ברית ונאספתם אל־עריכם ושלחתי דבר בתוככם ונתתם ביד־אויב zeigt die vierte Fluch-Stufe: Krieg und Pest. והבאתי עליכם חרב נקמת נקם־ברית (und ich werde das Schwert über euch bringen, das die Rache des Bundes vollzieht) - והבאתי עליכם (und ich werde über euch bringen) im Hifil-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von בוא. חרב (Schwert) zeigt Krieg im Gegensatz zu V. 6 וחרב לא־תעבר בארצכם. נקמת נקם־ברית (Rache der Bundesrache) - נקמת (Rache) und נקם־ברית (Rache des Bundes) zeigen Vergeltung für Bundesbruch.
ונאספתם אל־עריכם (und zieht ihr euch in eure Städte zurück) - ונאספתם (und ihr werdet euch sammeln) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von אסף zeigt Rückzug in befestigte Städte zur Verteidigung.
ושלחתי דבר בתוככם ונתתם ביד־אויב (so werde ich die Pest in eure Mitte senden, und ihr werdet in die Hand des Feindes gegeben werden) - ושלחתי דבר (und ich werde Pest senden) entspricht V. 22 והשלחתי. דבר (Pest) zeigt Seuche. בתוככם entspricht V. 11. ונתתם ביד־אויב (und ihr werdet in die Hand des Feindes gegeben) zeigt totale Niederlage.
חרב נקמת נקם־ברית zeigt Krieg als Bundesrache. ונאספתם אל־עריכם zeigt verzweifelten Rückzug. דבר בתוככם zeigt Pest selbst in den Schutzstädten. ביד־אויב zeigt totale Auslieferung.
Die LXX übersetzt חרב נקמת נקם־ברית mit μάχαιραν ἐκδικοῦσαν δίκην διαθήκης (Schwert, das Recht des Bundes rächt), ונאספתם mit συναχθήσεσθε (werdet ihr versammelt werden), דבר mit θάνατον (Tod) und ביד־אויב mit εἰς χεῖρας ἐχθρῶν (in Hände der Feinde).
Die Satzstruktur zeigt vierte Fluch-Stufe: Bundesrache-Schwert bringen + in Städte zurückziehen + Pest in eure Mitte senden + in Feindeshand gegeben werden.
Dieser Vers zeigt die vierte Fluch-Stufe: Krieg als "Bundesrache", und selbst der Rückzug in Städte bietet keinen Schutz vor göttlicher Pest.
Leviticus 26,26
Hebräisch: בְּשִׁבְרִ֣י לָכֶם֮ מַטֵּה־לֶחֶם֒ וְ֠אָפוּ עֶ֣שֶׂר נָשִׁ֤ים לַחְמְכֶם֙ בְּתַנּ֣וּר אֶחָ֔ד וְהֵשִׁ֥יבוּ לַחְמְכֶ֖ם בַּמִּשְׁקָ֑ל וַאֲכַלְתֶּ֖ם וְלֹ֥א תִשְׂבָּֽעוּ׃
Deutsch: Indem ich euch die Stütze des Brotes zerbreche, werden zehn Frauen euer Brot in einem Ofen backen, und sie werden euch das Brot zurückgeben nach dem Gewicht; und ihr werdet essen und nicht satt werden.

Kommentar: בשברי לכם מטה־לחם ואפו עשר נשים לחמכם בתנור אחד והשיבו לחמכם במשקל ואכלתם ולא תשבעו zeigt extreme Hungersnot. בשברי לכם מטה־לחם (indem ich euch die Stütze des Brotes zerbreche) - בשברי (bei meinem Zerbrechen) im Qal-Infinitiv von שבר. מטה־לחם (Stütze des Brotes) - מטה (Stab/Stütze) zeigt Brot als Lebensgrundlage. Die Metapher zeigt totale Nahrungsmittelknappheit.
ואפו עשר נשים לחמכם בתנור אחד (werden zehn Frauen euer Brot in einem Ofen backen) - normalerweise braucht jede Frau einen eigenen Ofen, aber bei Getreideknappheit reicht ein Ofen für zehn Frauen. עשר נשים (zehn Frauen) und תנור אחד (ein Ofen) zeigen das extreme Missverhältnis.
והשיבו לחמכם במשקל (und sie werden euch das Brot zurückgeben nach dem Gewicht) - במשקל (nach Gewicht) zeigt strenge Rationierung statt freigebiger Verteilung. ואכלתם ולא תשבעו (und ihr werdet essen und nicht satt werden) ist die Umkehrung von V. 5,10 ואכלתם לחמכם לשבע.
מטה־לחם zeigt Brot als Lebensstütze. עשר נשים...תנור אחד illustriert extreme Knappheit. במשקל zeigt Rationierung. ואכלתם ולא תשבעו ist direkte Segens-Umkehrung.
Die LXX übersetzt מטה־לחם mit στήριγμα ἄρτων (Stütze der Brote), עשר נשים mit δέκα γυναῖκες (zehn Frauen), במשקל mit σταθμῷ (mit Gewicht) und לא תשבעו mit οὐ μὴ ἐμπλησθῆτε (werdet ihr nicht gesättigt werden).
Die Satzstruktur zeigt Hungersnot-Fluch: Brotstütze zerbrechen + zehn Frauen backen in einem Ofen + Brot nach Gewicht zurückgeben + essen aber nicht satt werden.
Dieser Vers zeigt die Hungersnot als Teil der vierten Fluch-Stufe: Selbst vorhandenes Brot reicht nicht zur Sättigung - direkte Umkehrung der Segens-Verheißungen.
Leviticus 26,27
Hebräisch: וְאִ֨ם־בְּזֹ֔את לֹ֥א תִשְׁמְע֖וּ לִ֑י וַהֲלַכְתֶּ֥ם עִמִּ֖י בְּקֶֽרִי׃
Deutsch: Und wenn ihr mir bei alledem nicht gehorcht und mir zuwider wandelt,

Kommentar: ואם־בזאת לא תשמעו לי והלכתם עמי בקרי leitet die fünfte und extremste Fluch-Stufe ein. ואם־בזאת לא תשמעו לי (und wenn ihr mir bei alledem nicht gehorcht) - בזאת (bei diesem) bezieht sich auf alle bisherigen vier Fluch-Stufen (V. 16-26). לא תשמעו לי entspricht den vorherigen Stufen-Übergängen.
והלכתם עמי בקרי (und mir zuwider wandelt) entspricht exakt V. 21,23 und zeigt anhaltende Feindseligkeit selbst nach den schwersten Strafen.
בזאת zeigt, dass selbst Krieg, Pest und Hungersnot nicht zur Umkehr führten. והלכתם עמי בקרי zeigt verstockte Fortsetzung der Feindschaft gegen JHWH.
Die LXX übersetzt בזאת mit ἐν τούτοις (in diesen), לא תשמעו mit μὴ εἰσακούσητε (ihr hört nicht) und בקרי mit πλαγίως (schief/verkehrt).
Die Satzstruktur zeigt fünfte Fluch-Stufen-Einleitung: bei alledem nicht gehorchen + mir zuwider wandeln.
Dieser kurze Übergangsvers zeigt die erschreckende Verstockung: Selbst die extremsten Strafen führen nicht zur Umkehr, sondern Israel bleibt feindselig.
Leviticus 26,28
Hebräisch: וְהָלַכְתִּ֥י עִמָּכֶ֖ם בַּחֲמַת־קֶ֑רִי וְיִסַּרְתִּ֤י אֶתְכֶם֙ אַף־אָ֔נִי שֶׁ֖בַע עַל־חַטֹּאתֵיכֶֽם׃
Deutsch: so werde ich auch mit euch wandeln in grimmigem Gegensatz und werde euch züchtigen, auch ich, siebenfach wegen eurer Sünden.

Kommentar: והלכתי עמכם בחמת־קרי ויסרתי אתכם אף־אני שבע על־חטאתיכם zeigt die gesteigerte göttliche Vergeltung. והלכתי עמכם בחמת־קרי (so werde ich auch mit euch wandeln in grimmigem Gegensatz) - והלכתי עמכם entspricht V. 24, aber בחמת־קרי (in grimmigem Gegensatz) steigert בקרי durch חמה (Grimm/Zorn). Die fünfte Stufe zeigt göttlichen Zorn zusätzlich zur Feindseligkeit.
ויסרתי אתכם אף־אני שבע על־חטאתיכם (und werde euch züchtigen, auch ich, siebenfach wegen eurer Sünden) - ויסרתי (und ich werde züchtigen) kehrt zu יסר (züchtigen) zurück statt נכה (schlagen) von V. 24. אף־אני entspricht V. 16,24. שבע על־חטאתיכם entspricht den vorherigen Stufen.
בחמת־קרי zeigt die höchste Stufe göttlicher Feindseligkeit: Zorn + Widerwille. ויסרתי...אף־אני zeigt, dass selbst die extremste Stufe noch "Züchtigung" ist, nicht endgültige Vernichtung.
Die LXX übersetzt בחמת־קרי mit ἐν θυμῷ πλαγίῳ (in schiefem Zorn), ויסרתי mit παιδεύσω (werde ich erziehen) und אף־אני mit κἀγώ (und auch ich).
Die Satzstruktur zeigt höchste göttliche Vergeltungs-Intensität: mit euch in grimmigem Gegensatz wandeln + auch ich züchtige euch + siebenfach wegen eurer Sünden.
Dieser Vers zeigt die fünfte Fluch-Stufe: Göttlicher Grimm-Zorn zusätzlich zur Feindseligkeit, aber noch immer als "Züchtigung" bezeichnet.
Leviticus 26,29
Hebräisch: וַאֲכַלְתֶּ֖ם בְּשַׂ֣ר בְּנֵיכֶ֑ם וּבְשַׂ֥ר בְּנֹתֵיכֶ֖ם תֹּאכֵֽלוּ׃
Deutsch: Und ihr werdet das Fleisch eurer Söhne essen, und das Fleisch eurer Töchter werdet ihr essen.

Kommentar: ואכלתם בשר בניכם ובשר בנתיכם תאכלו zeigt die extremste Hungersnot-Stufe: Kannibalismus. ואכלתם בשר בניכם (und ihr werdet das Fleisch eurer Söhne essen) - ואכלתם ironisiert die Segens-Verheißungen des Essens. בשר בניכם (Fleisch eurer Söhne) zeigt die Umkehrung natürlicher Eltern-Kind-Beziehungen.
ובשר בנתיכם תאכלו (und das Fleisch eurer Töchter werdet ihr essen) wiederholt die Aussage mit בנתיכם (eurer Töchter) und bekräftigt durch תאכלו (werdet ihr essen) im Qal-Imperfekt.
Die Wiederholung mit בניכם und בנתיכם betont die Vollständigkeit: beide Geschlechter. ואכלתם...תאכלו durch zwei verschiedene Verbformen betont die Grausamkeit.
Die LXX übersetzt בשר בניכם mit κρέα υἱῶν ὑμῶν (Fleisch eurer Söhne), בשר בנתיכם mit κρέα θυγατέρων ὑμῶν (Fleisch eurer Töchter) und תאכלו mit φάγεσθε (werdet ihr essen).
Die Satzstruktur zeigt extremste Hungersnot: Fleisch eurer Söhne essen + Fleisch eurer Töchter werdet ihr essen.
Dieser Vers zeigt die grausamste Konsequenz der fünften Fluch-Stufe: Kannibalismus an den eigenen Kindern als ultimative Perversion natürlicher Ordnung.
Leviticus 26,30
Hebräisch: וְהִשְׁמַדְתִּ֞י אֶת־בָּמֹֽתֵיכֶ֗ם וְהִכְרַתִּי֙ אֶת־חַמָּ֣נֵיכֶ֔ם וְנָֽתַתִּי֙ אֶת־פִּגְרֵיכֶ֔ם עַל־פִּגְרֵ֖י גִּלּוּלֵיכֶ֑ם וְגָעֲלָ֥ה נַפְשִׁ֖י אֶתְכֶֽם׃
Deutsch: Und ich werde eure Höhen zerstören und eure Sonnensäulen ausrotten und werde eure Leichname auf die Leichname eurer Götzen werfen, und meine Seele wird euch verabscheuen.

Kommentar: והשמדתי את־במתיכם והכרתי את־חמניכם ונתתי את־פגריכם על־פגרי גלוליכם וגעלה נפשי אתכם zeigt kultische Vernichtung und göttlichen Abscheu. והשמדתי את־במתיכם (und ich werde eure Höhen zerstören) - והשמדתי (und ich werde vernichten) im Hifil-Perfekt von שמד. במתיכם (eure Höhen) zeigt Höhenheiligtümer für illegitime Kulte.
והכרתי את־חמניכם (und eure Sonnensäulen ausrotten) - והכרתי (und ich werde ausrotten) im Hifil-Perfekt von כרת. חמניכם (eure Sonnensäulen) zeigt Sonnen-Kultgegenstände.
ונתתי את־פגריכם על־פגרי גלוليכם (und werde eure Leichname auf die Leichname eurer Götzen werfen) - פגריכם (eure Leichname) zeigt tote Körper. על־פגרי גלוליכם (auf die Leichname eurer Götzen) - פגרי גלוליכם ironisiert: Götzen haben "Leichname" wie Menschen. גלוליכם (eure Götzen) ist ein verächtlicher Begriff.
וגעלה נפשי אתכם (und meine Seele wird euch verabscheuen) ist die direkte Umkehrung von V. 11 ולא־תגעל נפשי אתכם - געלה vs. לא־תגעל.
במתיכם וחמניכם zeigen illegitime Kultstätten. פגריכם על־פגרי גלוליכם zeigt ironische Götzen-"Leichname". געלה נפשי אתכם als direkte Segens-Umkehrung.
Die LXX übersetzt במות (bamot - "Höhen") als τὰ ξύλινα χειροποίητα ὑμῶν (eure hölzernen Machwerke), חמנים (chamanim - "Räucheraltäre") als τὰ λίθινα χειροποίητα ὑμῶν (eure steinernen Machwerke), und גלולים (gillulim - "Götzen") als τὰ εἴδωλα ὑμῶν (eure Götzenbilder).
Die Satzstruktur zeigt kultische Vernichtung: Höhen zerstören + Sonnensäulen ausrotten + eure Leichname auf Götzen-Leichname werfen + meine Seele verabscheut euch.
Dieser Vers zeigt kultische Vernichtung mit ironischer Götzen-"Leichnamen" und die Umkehrung göttlichen Wohlgefallens zu Abscheu.
Leviticus 26,31
Hebräisch: וְנָתַתִּ֤י אֶת־עָֽרֵיכֶם֙ חָרְבָּ֔ה וַהֲשִׁמּוֹתִ֖י אֶת־מִקְדְּשֵׁיכֶ֑ם וְלֹ֣א אָרִ֔יחַ בְּרֵ֖יחַ נִיחֹֽחֲכֶֽם׃
Deutsch: Und ich werde eure Städte zur Ruine machen und eure Heiligtümer verwüsten, und ich werde nicht riechen an dem Duft eurer Besänftigungen.

Kommentar: ונתתי את־עריכם חרבה והשמותי את־מקדשיכם ולא אריח בריח ניחחכם zeigt totale städtische und kultische Verwüstung. ונתתי את־עריכם חרבה (und ich werde eure Städte zur Ruine machen) - ונתתי entspricht den Segens-Verheißungen, hier aber als Fluch. עריכם (eure Städte) zeigt urbane Zentren. חרבה (zur Ruine) von חרב zeigt Zerstörung und Verödung.
והשמותי את־מקדשיכם (und eure Heiligtümer verwüsten) - והשמותי (und ich werde verwüsten) im Hifil-Perfekt von שמם. מקדשיכם (eure Heiligtümer) zeigt sowohl legitime (Stiftszelt/Tempel) als auch illegitime Heiligtümer. Die Verwüstung erfasst alle kultischen Stätten.
ולא אריח בריח ניחחכם (und ich werde nicht riechen an dem Duft eurer Besänftigungen) - לא אריח (ich werde nicht riechen) im Hifil-Imperfekt von רוח zeigt Verweigerung göttlicher Annahme. בריח ניחחכם (am Duft eurer Besänftigungen) - ריח ניחח (lieblicher Duft) ist die klassische Opfer-Annahme-Formel, hier verweigert.
עריכם חרבה zeigt städtische Totalzerstörung. מקדשיכם zeigt kultische Verwüstung. לא אריח בריח ניחחכם zeigt Opfer-Verweigerung als schwerste kultische Strafe.
Die LXX interpretiert ריח ניחח (reiach nichoach - "lieblicher Duft") als ὀσμὴν εὐωδίας (Duft des Wohlgeruchs).
Die Satzstruktur zeigt totale Verwüstung: Städte zur Ruine machen + Heiligtümer verwüsten + nicht riechen an Duft eurer Besänftigungen.
Dieser Vers zeigt die Zerstörung aller menschlichen Zivilisation (Städte) und die Verweigerung göttlicher Kultannahme.
Leviticus 26,32
Hebräisch: וַהֲשִׁמֹּתִ֥י אֲנִ֖י אֶת־הָאָ֑רֶץ וְשָֽׁמְמ֤וּ עָלֶ֨יהָ֙ אֹֽיְבֵיכֶ֔ם הַיֹּשְׁבִ֖ים בָּֽהּ׃
Deutsch: Und ich werde das Land verwüsten, dass eure Feinde, die darin wohnen, sich darüber entsetzen sollen.

Kommentar: והשמתי אני את־הארץ ושממו עליה איביכם הישבים בה zeigt die totale Landverwüstung. והשמתי אני את־הארץ (und ich werde das Land verwüsten) - והשמתי אני (und ich werde verwüsten) mit betontem אני (ich) zeigt göttliche Eigenaktivität. את־הארץ (das Land) zeigt das verheißene Land als Verwüstungsobjekt.
ושממו עליה איביכם הישבים בה (das eure Feinde, die darin wohnen, sich darüber entsetzen sollen) - ושממו עליה (und sie werden sich entsetzen über sie) im Qal-Perfekt von שמם zeigt Entsetzen als Reaktion. איביכם הישבים בה (eure Feinde, die darin wohnen) zeigt dass Feinde das Land besetzt haben, aber selbst diese sind entsetzt über das Ausmaß der Verwüstung.
והשמתי אני את־הארץ zeigt persönliche göttliche Verwüstung des Verheißungslandes. ושממו עליה איביכם zeigt dass selbst die siegreichen Feinde entsetzt sind über das Verwüstungsausmaß.
Die LXX übersetzt והשמתי אני mit ἐρημώσω ἐγώ (werde ich veröden), ושממו עליה mit θαυμάσονται ἐπ᾽ αὐτῇ (werden sich wundern über sie) und איביכם הישבים בה mit οἱ ἐχθροὶ ὑμῶν οἱ ἐνοικοῦντες ἐν αὐτῇ (eure Feinde, die in ihr wohnen).
Die Satzstruktur zeigt Land-Totalverwüstung: ich werde das Land verwüsten + eure Feinde werden darüber entsetzt sein + die darin wohnen.
Dieser Vers zeigt die paradoxe Situation: Selbst die siegreichen Feinde sind entsetzt über das Ausmaß der göttlichen Landverwüstung.
Leviticus 26,33
Hebräisch: וְאֶתְכֶם֙ אֱזָרֶ֣ה בַגּוֹיִ֔ם וַהֲרִיקֹתִ֥י אַחֲרֵיכֶ֖ם חָ֑רֶב וְהָיְתָ֤ה אַרְצְכֶם֙ שְׁמָמָ֔ה וְעָרֵיכֶ֖ם יִהְי֥וּ חָרְבָּֽה׃
Deutsch: Euch aber werde ich unter die Nationen zerstreuen, und ich werde das Schwert hinter euch her ziehen; und euer Land wird eine Wüste sein und eure Städte eine Öde.

Kommentar: ואתכם אזרה בגוים והריקתי אחריכם חרב והיתה ארצכם שממה ועריכם יהיו חרבה zeigt Zerstreuung und anhaltende Verfolgung. ואתכם אזרה בגוים (euch aber werde ich unter die Nationen zerstreuen) - ואתכם (und euch) betont das Volk im Gegensatz zum Land. אזרה (ich werde zerstreuen) im Piel-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von זרה zeigt Diaspora. בגוים (unter die Nationen) zeigt weltweite Verstreuung.
והריקתי אחריכם חרב (und ich werde das Schwert hinter euch her ziehen) - והריקתי (und ich werde entblößen/ziehen) im Hifil-Perfekt von רוק. אחריכם (hinter euch her) zeigt Verfolgung. חרב (Schwert) zeigt anhaltende Kriegsbedrohung selbst in der Zerstreuung.
והיתה ארצכם שממה ועריכם יהיו חרבה (und euer Land wird eine Wüste sein und eure Städte eine Öde) - ארצכם שממה entspricht V. 32. ועריכם יהיו חרבה entspricht V. 31. Die Zustandsbeschreibung zeigt dauerhafte Verwüstung.
אזרה בגוים zeigt Diaspora als Strafe. והריקתי אחריכם חרב zeigt Verfolgung auch im Exil. ארצכם שממה ועריכם חרבה zeigt zurückgelassene Verwüstung.
Die LXX übersetzt אזרה (ezareh - "ich werde zerstreuen") als διασπερῶ (ich werde zerstreuen) und והריקתי (wehariqoti - "ich werde entblößen") als καὶ ἐξαναλώσω (und ich werde völlig vernichten).
Die Satzstruktur zeigt Volk-Zerstreuung und Land-Verwüstung: euch unter Nationen zerstreuen + Schwert hinter euch herziehen + euer Land wird Wüste + eure Städte werden Öde.
Dieser Vers zeigt die Trennung von Volk und Land: Das Volk wird verfolgt zerstreut, das Land bleibt verwüstet zurück.
Leviticus 26,34
Hebräisch: אָז֩ תִּרְצֶ֨ה הָאָ֜רֶץ אֶת־שַׁבְּתֹתֶ֗יהָ כֹּ֚ל יְמֵ֣י הֳשַּׁמָּ֔ה וְאַתֶּ֖ם בְּאֶ֣רֶץ אֹיְבֵיכֶ֑ם אָ֚ז תִּשְׁבַּ֣ת הָאָ֔רֶץ וְהִרְצָ֖ת אֶת־שַׁבְּתֹתֶֽיהָ׃
Deutsch: Dann wird das Land seine Schabbate genießen, alle Tage der Verwüstung, während ihr im Land eurer Feinde seid; dann wird das Land ruhen und seine Schabbate genießen.

Kommentar: אז תרצה הארץ את־שבתתיה כל ימי השמה ואתם בארץ איביכם אז תשבת הארץ והרצת את־שבתתיה zeigt die ironische Sabbat-Erfüllung durch Verwüstung. אז תרצה הארץ את־שבתתיה (dann wird das Land seine Schabbate genießen) - אז (dann) zeigt zeitlichen Bezug zur Zerstreuung. תרצה הארץ (das Land wird Wohlgefallen haben) im Qal-Imperfekt von רצה zeigt Landbefriedigung. את־שבתתיה (an seinen Schabbaten) bezieht sich auf die vernachlässigten Sabbat- und Jobeljahre.
כל ימי השמה ואתם בארץ איביכם (alle Tage der Verwüstung, während ihr im Land eurer Feinde seid) - כל ימי השמה (alle Tage der Verwüstung) zeigt die Dauer. ואתם בארץ איביכם (und ihr im Land eurer Feinde) kontrastiert das verwüstete Heimatland mit dem Exilland.
אז תשבת הארץ והרצת את־שבתתיה (dann wird das Land ruhen und seine Schabbate genießen) - תשבת הארץ (das Land wird ruhen) entspricht שבת (ruhen) der Sabbatjahre. והרצת את־שבתתיה wiederholt תרצה zur Betonung.
תרצה הארץ את־שבתתיה zeigt Landpersonifikation. כל ימי השמה zeigt Verwüstung als Sabbat-Zeit. ואתם בארץ איביכם zeigt die Ironie: Exil ermöglicht Landruhe.
Die LXX übersetzt in Vers 34-35 תרצה (tirtzeh - "wird Wohlgefallen haben") als προσδέξεται (wird annehmen) und תשבת (tishbot - "wird ruhen") als σαββατιεῖ (wird sabbaten), was die Sabbatruhe der Erde betont.
Die Satzstruktur zeigt ironische Sabbat-Erfüllung: Land wird seine Schabbate genießen + alle Verwüstungstage + ihr in Feindesland + dann wird Land ruhen + seine Schabbate genießen.
Dieser Vers zeigt die bittere Ironie: Das Land erhält seine vernachlässigten Sabbate durch Verwüstung, während das Volk im Exil leidet.
Leviticus 26,35
Hebräisch: כָּל־יְמֵ֥י הָשַּׁמָּ֖ה תִּשְׁבֹּ֑ת אֵ֣ת אֲשֶׁ֧ר לֹֽא־שָׁבְתָ֛ה בְּשַׁבְּתֹתֵיכֶ֖ם בְּשִׁבְתְּכֶ֥ם עָלֶֽיהָ׃
Deutsch: Alle Tage der Verwüstung wird es ruhen, was es nicht geruht hat an euren Schabbaten, als ihr darin wohntet.

Kommentar: כל־ימי השמה תשבת את אשר לא־שבתה בשבתתיכם בשבתכם עליה erklärt die Sabbat-Nachholung durch Verwüstung. כל־ימי השמה תשבת (alle Tage der Verwüstung wird es ruhen) - כל־ימי השמה entspricht V. 34. תשבת (wird es ruhen) zeigt kontinuierliche Sabbat-Ruhe während der Verwüstung.
את אשר לא־שבתה בשבתתיכם בשבתכם עליה (was es nicht geruht hat an euren Schabbaten, als ihr darin wohntet) - את אשר לא־שבתה (was es nicht geruht hat) zeigt die versäumten Sabbatjahre. בשבתתיכם (an euren Schabbaten) zeigt die gebotenen, aber nicht eingehaltenen Sabbat- und Jobeljahre. בשבתכם עליה (als ihr darin wohntet) - בשבתכם (bei eurem Wohnen) zeigt die Zeit vor dem Exil.
כל־ימי השמה zeigt die Verwüstungszeit als Sabbat-Nachholzeit. את אשר לא־שבתה zeigt die Sabbat-"Schulden". בשבתתיכם bezieht sich auf Kap. 25. בשבתכם עליה zeigt die verlorene Wohnzeit.
Die LXX übersetzt השמה mit ἐρημώσεως (der Verödung), את אשר לא־שבתה mit ὅσα οὐκ ἐσαββάτισεν (wieviel es nicht sabbatierte), בשבתתיכם mit ἐν τοῖς σαββάτοις ὑμῶν (in euren Schabbaten) und בשבתכם עליה mit ἐν τῷ κατοικεῖν ὑμᾶς ἐν αὐτῇ (beim Wohnen von euch in ihr).
Die Satzstruktur zeigt Sabbat-Nachholung: alle Verwüstungstage wird es ruhen + was es nicht geruht hat + an euren Schabbaten + als ihr darin wohntet.
Dieser Vers erklärt die theologische Logik: Die Verwüstungszeit dient als Nachholung aller versäumten Sabbat- und Jobeljahre.
Leviticus 26,36
Hebräisch: וְהַנִּשְׁאָרִ֣ים בָּכֶ֔ם וְהֵבֵ֤אתִי מֹ֨רֶךְ֙ בִּלְבָבָ֔ם בְּאַרְצֹ֖ת אֹיְבֵיהֶ֑ם וְרָדַ֣ף אֹתָ֗ם ק֚וֹל עָלֶ֣ה נִדָּ֔ף וְנָס֧וּ מְנֻֽסַת־חֶ֛רֶב וְנָפְל֖וּ וְאֵ֥ין רֹדֵֽף׃
Deutsch: Und die von euch Übriggebliebenen - in ihr Herz werde ich Verzagtheit in den Ländern ihrer Feinde bringen, dass das Rauschen eines verwehten Blattes sie jagen wird, und sie werden fliehen, wie man vor dem Schwert flieht, und fallen, obwohl niemand sie jagt.

Kommentar: והנשארים בכם והבאתי מרך בלבבם בארצת איביהם ורדף אתם קול עלה נדף ונסו מנסת־חרב ונפלו ואין רדף zeigt die psychologische Zerstörung der Exilierten. והנשארים בכם (und die von euch Übriggebliebenen) zeigt die Überlebenden der Katastrophen. והבאתי מרך בלבבם (werde ich Verzagtheit in ihr Herz bringen) - מרך (Weichheit/Verzagtheit) zeigt psychologische Schwächung. בלבבם (in ihr Herz) zeigt innerliche Zerstörung.
בארצת איביהם (in den Ländern ihrer Feinde) zeigt das Exil. ורדף אתם קול עלה נדף (dass das Rauschen eines verwehten Blattes sie jagen wird) - קול עלה נדף (Geräusch eines verwehten Blattes) zeigt harmloseste Geräusche als Verfolgungsauslöser.
ונסו מנסת־חרב ונפלו ואין רדף (und sie werden fliehen, wie man vor dem Schwert flieht, und fallen, obwohl niemand sie jagt) - מנסת־חרב (Schwert-Flucht) zeigt panische Flucht. ונפלו ואין רדף entspricht V. 17 und zeigt grundlose Panik.
מרך בלבבם zeigt innere Herzenschwächung. קול עלה נדף zeigt extreme Schreckhaftigkeit. ואין רדף zeigt die Grundlosigkeit der Panik.
Die LXX übersetzt מרך (morech - "Verzagtheit") als δειλίαν (Feigheit) und קול עלה נדף (qol aleh niddaf - "Geräusch eines verwehten Blattes") als φωνὴ φύλλου φερομένου (Stimme eines getragenen Blattes).
Die Satzstruktur zeigt Exil-Psychose: Übriggebliebene + Verzagtheit ins Herz bringen + in Feindländern + Blätterrauschen jagt sie + Schwertflucht + fallen ohne Verfolger.
Dieser Vers zeigt die psychologische Zerstörung der Überlebenden im Exil: Selbst harmlose Geräusche lösen panische Flucht aus.
Leviticus 26,37
Hebräisch: וְכָשְׁל֧וּ אִישׁ־בְּאָחִ֛יו כְּמִפְּנֵי־חֶ֖רֶב וְרֹדֵ֣ף אָ֑יִן וְלֹא־תִֽהְיֶ֤ה לָכֶם֙ תְּקוּמָ֔ה לִפְנֵ֖י אֹֽיְבֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und sie werden einer über den anderen fallen, wie vor dem Schwert, obwohl niemand sie jagt; und ihr werdet nicht bestehen können vor euren Feinden.

Kommentar: וכשלו איש־באחיו כמפני־חרב ורדף אין ולא־תהיה לכם תקומה לפני איביכם zeigt kollektiven Zusammenbruch und militärische Hilflosigkeit. וכשלו איש־באחיו (und sie werden einer über den anderen fallen) - וכשלו (und sie werden stolpern/fallen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von כשל. איש־באחיו (einer über seinen Bruder) zeigt dass sie sich gegenseitig behindern und zu Fall bringen.
כמפני־חרב ורדף אין (wie vor dem Schwert, obwohl niemand sie jagt) - כמפני־חרב (wie vor dem Schwert) zeigt die Panik entspricht einer echten Schwertbedrohung. ורדף אין entspricht V. 36 ואין רדף und zeigt die Grundlosigkeit der Panik.
ולא־תהיה לכם תקומה לפני איביכם (und ihr werdet nicht bestehen können vor euren Feinden) - לא־תהיה לכם תקומה (es wird euch kein Bestehen sein) zeigt völlige militärische Unfähigkeit. תקומה (Bestehen/Widerstand) von קום zeigt Kampffähigkeit. לפני איביכם (vor euren Feinden) zeigt reale Feindbedrohung im Gegensatz zur grundlosen Panik.
איש־באחיו zeigt Bruder-gegen-Bruder Chaos. כמפני־חרב ורדף אין zeigt Schwert-Panik ohne Schwert. לא־תהיה תקומה zeigt totale militärische Impotenz.
Die LXX übersetzt וכשלו איש־באחיו mit προσκόψουσιν ἕκαστος τῷ ἀδελφῷ αὐτοῦ (werden anstoßen jeder an seinem Bruder), כמפני־חרב mit ὡσεὶ ἀπὸ προσώπου μαχαίρας (wie vor dem Angesicht eines Schwertes), תקומה mit στάσις (Stand) und לפני איביכם mit κατὰ πρόσωπον ἐχθρῶν ὑμῶν (gegenüber euren Feinden).
Die Satzstruktur zeigt kollektiven Zusammenbruch: einer über anderen fallen + wie vor Schwert + niemand jagt + kein Bestehen vor Feinden.
Dieser Vers zeigt den totalen Zusammenbruch: In grundloser Panik behindern sich die Überlebenden gegenseitig und werden militärisch völlig hilflos.
Leviticus 26,38
Hebräisch: וַאֲבַדְתֶּ֖ם בַּגּוֹיִ֑ם וְאָכְלָ֣ה אֶתְכֶ֔ם אֶ֖רֶץ אֹיְבֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und ihr werdet umkommen unter den Nationen, und das Land eurer Feinde wird euch fressen.

Kommentar: ואבדתם בגוים ואכלה אתכם ארץ איביכם zeigt das scheinbare Ende Israels in der Diaspora. ואבדתם בגוים (und ihr werdet umkommen unter den Nationen) - ואבדתם (und ihr werdet umkommen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von אבד zeigt totale Vernichtung. בגוים (unter den Nationen) entspricht V. 33 und zeigt den Diaspora-Kontext der Vernichtung.
ואכלה אתכם ארץ איביכם (und das Land eurer Feinde wird euch fressen) - ואכלה אתכם (und es wird euch fressen) zeigt metaphorisches Verschlungen-Werden. ארץ איביכם (das Land eurer Feinde) zeigt das Exilland als "fressende" Macht, die Israel assimiliert und verschwinden lässt.
ואבדתם בגוים zeigt scheinbare Totalvernichtung in der Diaspora. ואכלה אתכם ארץ איביכם zeigt das Exilland als verschlingende Macht.
Die LXX übersetzt ואבדתם בגוים mit ἀπολεῖσθε ἐν τοῖς ἔθνεσιν (werdet ihr umkommen in den Völkern) und ואכלה אתכם ארץ איביכם mit κατέδεται ὑμᾶς ἡ γῆ τῶν ἐχθρῶν ὑμῶν (wird euch fressen das Land eurer Feinde).
Die Satzstruktur zeigt scheinbares Israel-Ende: umkommen unter Nationen + Feindesland frisst euch.
Dieser kurze, aber dramatische Vers zeigt den scheinbaren Endpunkt: Israels vollständiges Verschwinden in der Diaspora.
Leviticus 26,39
Hebräisch: וְהַנִּשְׁאָרִ֣ים בָּכֶ֗ם יִמַּ֨קּוּ֙ בַּֽעֲוֹנָ֔ם בְּאַרְצֹ֖ת אֹיְבֵיכֶ֑ם וְאַ֛ף בַּעֲוֹנֹ֥ת אֲבֹתָ֖ם אִתָּ֥ם יִמָּֽקּוּ׃
Deutsch: Und die von euch Übriggebliebenen werden in den Ländern eurer Feinde dahinschwinden in ihrer Schuld; und auch in den Verschuldungen ihrer Väter mit ihnen werden sie dahinschwinden.

Kommentar: והנשארים בכם ימקו בעונם בארצת איביכם ואף בעונת אבתם אתם ימקו zeigt die graduelle Vernichtung der Überlebenden durch Schuld. והנשארים בכם (und die von euch Übriggebliebenen) entspricht V. 36 und zeigt die wenigen Überlebenden nach V. 38. ימקו בעונם (werden dahinschwinden in ihrer Schuld) - ימקו (sie werden dahinschwinden) im Qal-Imperfekt von מקק zeigt langsames Vergehen/Verfaulen. בעונם (in ihrer Schuld) zeigt eigene Sünden als Ursache.
בארצת איביכם (in den Ländern eurer Feinde) entspricht V. 38 und zeigt den Exil-Kontext. ואף בעונת אבתם אתם ימקו (und auch in den Verschuldungen ihrer Väter mit ihnen werden sie dahinschwinden) - ואף (und auch) zeigt zusätzlichen Grund. בעונת אבתם (in den Verschuldungen ihrer Väter) zeigt generationenübergreifende Schuld. אתם ימקו (mit ihnen werden sie dahinschwinden) zeigt dass Väter-Sünden mitschwinden lassen.
הנשארים בכם zeigt die wenigen nach der Katastrophe. ימקו בעונם zeigt langsame Vernichtung durch Schuld. בעונת אבתם אתם zeigt Generationen-Solidarität in Schuld und Strafe.
Die LXX übersetzt ימקו (yimmaqu - "sie werden dahinschwinden") als τακήσονται (sie werden schmelzen/vergehen).
Die Satzstruktur zeigt graduelle Vernichtung: Übriggebliebene schwinden dahin + in ihrer Schuld + in Feindländern + auch in Väter-Verschuldungen + mit ihnen schwinden sie dahin.
Dieser Vers zeigt das langsame Dahinschwinden der letzten Überlebenden durch eigene und ererbte Schuld im Exil.
Leviticus 26,40
Hebräisch: וְהִתְוַדּ֤וּ אֶת־עֲוֹנָם֙ וְאֶת־עֲוֹ֣ן אֲבֹתָ֔ם בְּמַעֲלָ֖ם אֲשֶׁ֣ר מָֽעֲלוּ־בִ֑י וְאַ֕ף אֲשֶׁר־הָֽלְכ֥וּ עִמִּ֖י בְּקֶֽרִי׃
Deutsch: Und sie werden ihre Schuld bekennen und die Schuld ihrer Väter wegen ihrer Untreue, die sie gegen mich begangen haben, und auch dass sie mir zuwider gewandelt sind.

Kommentar: והתודו את־עונם ואת־עון אבתם במעלם אשר מעלו־בי ואף אשר־הלכו עמי בקרי zeigt den Wendepunkt: Schuldbekenntnis als Umkehr-Beginn. והתודו את־עונם ואת־עון אבתם (und sie werden ihre Schuld bekennen und die Schuld ihrer Väter) - והתודו (und sie werden bekennen) im Hitpael-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von ידה, das Hitpael zeigt reflexive Schuldeingeständnis. את־עונם (ihre Schuld) und את־עון אבתם (die Schuld ihrer Väter) entsprechen V. 39.
במעלם אשר מעלו־בי (wegen ihrer Untreue, die sie gegen mich begangen haben) - במעלם (in ihrer Untreue) zeigt מעל (Untreue/Bundesbruch). אשר מעלו־בי (die sie gegen mich begangen haben) zeigt persönliche Untreue gegen JHWH.
ואף אשר־הלכו עמי בקרי (und auch dass sie mir zuwider gewandelt sind) - ואף (und auch) zeigt zweiten Bekenntnisinhalt. הלכו עמי בקרי entspricht V. 21,23,24,27,28 und zeigt die feindselige Haltung.
והתודו zeigt Schuldbekenntnis als Umkehr-Anfang. במעלם...מעלו־בי zeigt מעל (Untreue) als zentrale Sünde. הלכו עמי בקרי zeigt Feindseligkeit als zu bekennende Haltung.
Die LXX übersetzt והתודו mit ἐξαγορεύσουσιν (werden sie bekennen), במעלם mit πλημμέλειαν αὐτῶν (ihre Übertretung), מעלו־בי mit ἠσέβησαν εἰς ἐμέ (sie frevelten gegen mich) und הלכו עמי בקרי mit ἐπορεύθησαν ἐναντίον μου πλαγίως (wandelten mir gegenüber schief).
Die Satzstruktur zeigt Umkehr-Schuldbekenntnis: ihre Schuld und Väter-Schuld bekennen + wegen Untreue gegen mich + auch dass sie mir zuwider wandelten.
Dieser Vers zeigt den entscheidenden Wendepunkt: Das Schuldbekenntnis sowohl eigener als auch ererbter Sünden, besonders der Untreue und Feindseligkeit gegen JHWH.
Leviticus 26,41
Hebräisch: אַף־אֲנִ֗י אֵלֵ֤ךְ עִמָּם֙ בְּקֶ֔רִי וְהֵבֵאתִ֣י אֹתָ֔ם בְּאֶ֖רֶץ אֹיְבֵיהֶ֑ם אוֹ־אָ֣ז יִכָּנַ֗ע לְבָבָם֙ הֶֽעָרֵ֔ל וְאָ֖ז יִרְצ֥וּ אֶת־עֲוֹנָֽם׃
Deutsch: Auch ich werde ihnen zuwider wandeln und sie in das Land ihrer Feinde bringen. Wenn dann ihr unbeschnittenes Herz sich demütigt und sie dann ihre Schuld büßen,

Kommentar: אף־אני אלך עמם בקרי והבאתי אתם בארץ איביהם או־אז יכנע לבבם הערל ואז ירצו את־עונם zeigt göttliche Vergeltung und mögliche Herzensdemütigung. אף־אני אלך עמם בקרי (auch ich werde ihnen zuwider wandeln) entspricht V. 24,28 und zeigt göttliche Vergeltungs-Feindseligkeit als Antwort auf menschliche Feindseligkeit.
והבאתי אתם בארץ איביהם (und sie in das Land ihrer Feinde bringen) zeigt dass das Exil göttliche Straftat ist, entspricht V. 33.
או־אז יכנע לבבם הערל (wenn dann ihr unbeschnittenes Herz sich demütigt) - או־אז (oder dann) zeigt alternative/zeitliche Möglichkeit. יכנע (sich demütigt) im Nifal-Imperfekt von כנע zeigt Herzensdemütigung. לבבם הערל (ihr unbeschnittenes Herz) - הערל (das unbeschnittene) zeigt verhärtetes, unreines Herz.
ואז ירצו את־עונם (und sie dann ihre Schuld büßen) - ירצו (sie werden büßen/Wohlgefallen finden) im Qal-Imperfekt von רצה entspricht V. 34 תרצה הארץ. את־עונם (ihre Schuld) zeigt Schuldabtragung.
אף־אני אלך עמם בקרי zeigt Talions-Feindseligkeit. לבבם הערל zeigt das Problem: verhärtetes Herz. יכנע...ירצו zeigen Demütigung und Schuldabtragung als Wende.
Die LXX übersetzt לבבם הערל (levavam he'arel - "ihr unbeschnittenes Herz") als ἡ καρδία αὐτῶν ἡ ἀπερίτμητος (ihr unbeschnittenes Herz).
Die Satzstruktur zeigt göttliche Vergeltung und Umkehr-Möglichkeit: auch ich werde ihnen zuwider wandeln + sie ins Feindesland bringen + oder dann demütigt sich ihr unbeschnittenes Herz + dann büßen sie ihre Schuld.
Dieser Vers zeigt den entscheidenden Punkt: Wenn das "unbeschnittene Herz" sich demütigt, kann Schuldabtragung und Wende beginnen.
Leviticus 26,42
Hebräisch: וְזָכַרְתִּ֖י אֶת־בְּרִיתִ֣י יַעֲק֑וֹב וְאַף֩ אֶת־בְּרִיתִ֨י יִצְחָ֜ק וְאַ֨ף אֶת־בְּרִיתִ֧י אַבְרָהָ֛ם אֶזְכֹּ֖ר וְהָאָ֥רֶץ אֶזְכֹּֽר׃
Deutsch: so werde ich meines Bundes mit Ja'akov gedenken; und auch meines Bundes mit Jitzchak und auch meines Bundes mit 'Avraham werde ich gedenken, und des Landes werde ich gedenken.

Kommentar: וזכרתי את־בריתי יעקב ואף את־בריתי יצחק ואף את־בריתי אברהם אזכר והארץ אזכר zeigt göttliches Bundesgedenken als Antwort auf menschliche Umkehr. וזכרתי את־בריתי יעקב (so werde ich meines Bundes mit Ja'akov gedenken) - וזכרתי (und ich werde gedenken) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von זכר zeigt aktives göttliches Erinnern. בריתי יעקב (meines Bundes mit Ja'akov) zeigt den Bund mit dem jüngsten Patriarchen.
ואף את־בריתי יצחק ואף את־בריתי אברהם אזכר (und auch meines Bundes mit Jitzchak und auch meines Bundes mit 'Avraham werde ich gedenken) - die Aufzählung erfolgt in umgekehrter chronologischer Reihenfolge: Jakob → Isaak → Abraham. ואף...ואף (und auch...und auch) betont alle drei Bundesschlüsse. אזכר (werde ich gedenken) im Qal-Imperfekt bekräftigt das Gedenken.
והארץ אזכר (und des Landes werde ich gedenken) - והארץ (und das Land) zeigt dass auch das verwüstete Land Gegenstand göttlichen Gedenkens wird entsprechend V. 34-35.
Die umgekehrte Reihenfolge Jakob → Isaak → Abraham zeigt möglicherweise Bewegung vom Jüngsten zum Ältesten als Steigerung. ואף...ואף betont die Kumulation aller Bundesschlüsse. והארץ אזכר verbindet Bundesgedenken mit Landgedenken.
Die LXX stellt die Patriarchenreihenfolge anders dar: Jakob, Isaak, Abraham statt der hebräischen Reihenfolge Jakob, Isaak, Abraham, und fügt τῆς γῆς μνησθήσομαι (des Landes werde ich gedenken) hinzu.
Die Satzstruktur zeigt göttliches Bundesgedenken: Bund mit Ja'akov gedenken + auch Bund mit Jitzchak + auch Bund mit 'Avraham werde ich gedenken + und des Landes werde ich gedenken.
Dieser Vers zeigt den Wendepunkt: Göttliches Gedenken aller Patriarchenbünde in umgekehrter Reihenfolge und des Landes als Antwort auf Herzensdemütigung.
Leviticus 26,43
Hebräisch: וְהָאָרֶץ֩ תֵּעָזֵ֨ב מֵהֶ֜ם וְתִ֣רֶץ אֶת־שַׁבְּתֹתֶ֗יהָ בָּהְשַׁמָּה֙ מֵהֶ֔ם וְהֵ֖ם יִרְצ֣וּ אֶת־עֲוֹנָ֑ם יַ֣עַן וּבְיַ֔עַן בְּמִשְׁפָּטַ֣י מָאָ֔סוּ וְאֶת־חֻקֹּתַ֖י גָּעֲלָ֥ה נַפְשָֽׁם׃
Deutsch: Denn das Land wird von ihnen verlassen sein und seine Schabbate genießen, während es von ihnen verödet ist; und sie selbst werden ihre Schuld büßen, darum, ja darum, weil sie meine Rechtsvorschriften verworfen und ihre Seele meine Satzungen verabscheut hat.

Kommentar: והארץ תעזב מהם ותרץ את־שבתתיה בהשמה מהם והם ירצו את־עונם יען ובען במשפטי מאסו ואת־חקתי געלה נפשם erklärt die Notwendigkeit von Land-Sabbat und Schuld-Büßung. והארץ תעזב מהם ותרץ את־שבתתיה בהשמה מהם (denn das Land wird von ihnen verlassen sein und seine Schabbate genießen, während es von ihnen verödet ist) - תעזב מהם (wird von ihnen verlassen) im Nifal-Imperfekt von עזב zeigt Land-Verlassenheit. ותרץ את־שבתתיה entspricht V. 34 תרצה הארץ את־שבתתיה. בהשמה מהם (während es von ihnen verödet ist) zeigt Verwüstung als Sabbat-Zeit.
והם ירצו את־עונם (und sie selbst werden ihre Schuld büßen) entspricht V. 41 und zeigt parallele Schuldabtragung von Land und Menschen.
יען ובען במשפטי מאסו ואת־חקתי געלה נפשם (darum, ja darum, weil sie meine Rechtsvorschriften verworfen und ihre Seele meine Satzungen verabscheut hat) - יען ובען (darum und darum) zeigt doppelte Kausalbetonung. במשפטי מאסו (meine Rechtsvorschriften verworfen) entspricht V. 15 במשפטי תמאסו. ואת־חקתי געלה נפשם (und meine Satzungen verabscheut hat ihre Seele) entspricht V. 15 ואם את־משפטי תגעל נפשכם.
תעזב מהם ותרץ את־שבתתיה zeigt Land-Sabbat durch Menschenverlassenheit. יען ובען betont doppelt die Kausalität. מאסו...געלה נפשם zeigt aktive Gesetzesverachtung als Strafgrund.
Die LXX übersetzt תעזב mit ἐγκαταλειφθήσεται (wird verlassen werden), ותרץ את־שבתתיה mit προσδέξεται τὰ σάββατα αὐτῆς (wird ihre Schabbate annehmen), יען ובען mit ἀνθ᾽ ὧν καὶ διότι (deswegen und weil), מאסו mit ἀπώσαντο (sie verstießen) und געלה נפשם mit προσώχθισεν ψυχὴ αὐτῶν (war belästigt ihre Seele).
Die Satzstruktur zeigt parallele Land-Menschen-Sühnebedürftigkeit: Land verlassen und Schabbate genießen + sie büßen ihre Schuld + darum ja darum + Rechtsvorschriften verworfen + Satzungen verabscheut.
Dieser Vers erklärt die Parallelität: Das Land muss seine Sabbate nachholen, die Menschen ihre Schuld büßen - beides wegen der Gesetzesverachtung.
Leviticus 26,44
Hebräisch: וְאַף־גַּם־זֹ֠את בִּֽהְיוֹתָ֞ם בְּאֶ֣רֶץ אֹֽיְבֵיהֶ֗ם לֹֽא־מְאַסְתִּ֤ים וְלֹֽא־גְעַלְתִּים֙ לְכַלֹּתָ֔ם לְהָפֵ֥ר בְּרִיתִ֖י אִתָּ֑ם כִּ֛י אֲנִ֥י יְהוָ֖ה אֱלֹהֵיהֶֽם׃
Deutsch: Aber selbst auch dann, wenn sie im Land ihrer Feinde sind, werde ich sie nicht verwerfen und sie nicht verabscheuen, sie zu vernichten, meinen Bund mit ihnen zu brechen; denn ich bin der Ewige, ihr Gott.

Kommentar: ואף־גם־זאת בהיותם בארץ איביהם לא־מאסתים ולא־געלתים לכלתם להפר בריתי אתם כי אני יהוה אלהיהם zeigt göttliche Bundestreue trotz extremer Strafe. ואף־גם־זאת (aber selbst auch dann) - ואף־גם zeigt mehrfache Betonung: selbst unter extremsten Umständen. זאת (dies) bezieht sich auf alle vorherigen Strafen.
בהיותם בארץ איביהם (wenn sie im Land ihrer Feinde sind) zeigt den schlimmsten Zustand: Exil. לא־מאסתים ולא־געלתים (werde ich sie nicht verwerfen und sie nicht verabscheuen) - לא־מאסתים (nicht verwerfen) von מאס entspricht V. 15,43. לא־געלתים (nicht verabscheuen) von געל ist die Umkehrung von V. 30 געלה נפשי אתכם.
לכלתם להפר בריתי אתם (sie zu vernichten, meinen Bund mit ihnen zu brechen) - לכלתם (sie zu vernichten) von כלה zeigt totale Vernichtung. להפר בריתי אתם (meinen Bund mit ihnen zu brechen) - הפר entspricht V. 15 להפרכם את־בריתי als göttliche Weigerung zum Bundesbruch.
כי אני יהוה אלהיהם (denn ich bin der Ewige, ihr Gott) als Bundestreue-Begründung.
ואף־גם־זאת zeigt extreme Betonung göttlicher Treue. לא־מאסתים ולא־געלתים zeigt Weigerung zur totalen Verwerfung. להפר בריתי zeigt Bundesunverbrüchlichkeit. אני יהוה אלהיהם begründet Bundestreue.
Die LXX übersetzt לכלתם (lechalotam - "sie zu vernichten") als τοῦ ἐξαναλῶσαι αὐτούς (sie völlig zu vernichten).
Die Satzstruktur zeigt göttliche Bundestreue-Versicherung: selbst auch dann + im Feindesland + nicht verwerfen und nicht verabscheuen + sie zu vernichten + Bund zu brechen + denn ich bin JHWH ihr Gott.
Dieser zentrale Vers zeigt JHWHs Bundestreue: Selbst bei extremster Strafe erfolgt keine totale Verwerfung oder Bundesbrechung.
Leviticus 26,45
Hebräisch: וְזָכַרְתִּ֥י לָהֶ֖ם בְּרִ֣ית רִאשֹׁנִ֑ים אֲשֶׁ֣ר הוֹצֵֽאתִי־אֹתָם֩ מֵאֶ֨רֶץ מִצְרַ֜יִם לְעֵינֵ֣י הַגּוֹיִ֗ם לִהְיֹ֥ת לָהֶ֛ם לֵאלֹהִ֖ים אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und ich werde ihnen gedenken meines Bundes mit den Vorfahren, die ich aus dem Land Mizrajim herausgeführt habe vor den Augen der Nationen, um ihr Gott zu sein. Ich bin der Ewige.

Kommentar: וזכרתי להם ברית ראשנים אשר הוצאתי־אתם מארץ מצרים לעיני הגוים להיות להם לאלהים אני יהוה zeigt das Exodus-Bundesgedenken als Wiederherstellungsgrund. וזכרתי להם ברית ראשנים (und ich werde ihnen gedenken meines Bundes mit den Vorfahren) - וזכרתי להם (und ich werde ihnen gedenken) entspricht V. 42, aber להם (ihnen/für sie) zeigt das Gedenken zugunsten der Exilierten. ברית ראשנים (Bund mit den Vorfahren) - ראשנים (die Ersten/Vorfahren) zeigt die Exodus-Generation.
אשר הוצאתי־אתם מארץ מצרים (die ich aus dem Land Mizrajim herausgeführt habe) entspricht der klassischen Exodus-Formel. לעיני הגוים (vor den Augen der Nationen) zeigt den öffentlichen, weltgeschichtlichen Charakter des Exodus.
להיות להם לאלהים אני יהוה (um ihr Gott zu sein. Ich bin der Ewige) zeigt den Exodus-Zweck: Gottesbeziehung. להיות להם לאלהים entspricht V. 12 והייתי לכם לאלהים. אני יהוה als abschließende Autoritätsformel.
ברית ראשנים zeigt Exodus-Generation als Bundesgrundlage. לעיני הגוים betont öffentlichen Exodus-Charakter. להיות להם לאלהים zeigt Bundesziel. אני יהוה bekräftigt göttliche Identität.
Die LXX übersetzt ברית ραשנים mit διαθήκην προτέρων (Bund der Früheren), לעיני הגוים mit ἐναντίον τῶν ἐθνῶν (vor den Völkern), להיות להם לאלהים mit εἶναι αὐτῶν θεός (ihr Gott zu sein) und אני יהוה mit ἐγώ εἰμι κύριος (ich bin der Herr).
Die Satzstruktur zeigt Exodus-Bundesgedenken: ihnen gedenken Bund mit Vorfahren + die ich aus Mizrajim herausführte + vor Augen der Nationen + ihr Gott zu sein + ich bin JHWH.
Dieser Vers zeigt das Exodus-Bundesgedenken als Grund für Wiederherstellung: Der öffentliche Exodus verpflichtet JHWH zur Bundestreue.
Leviticus 26,46
Hebräisch: אֵ֠לֶּה הַֽחֻקִּ֣ים וְהַמִּשְׁפָּטִים֮ וְהַתּוֹרֹת֒ אֲשֶׁר֙ נָתַ֣ן יְהוָ֔ה בֵּינֹ֕ו וּבֵ֖ין בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל בְּהַ֥ר סִינַ֖י בְּיַד־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Das sind die Satzungen und die Rechtsvorschriften und die Toroth, die der Ewige zwischen sich und den Kindern Jisra'els auf dem Berg Sinai durch Mosche gegeben hat.

Kommentar: אלה החקים והמשפטים והתורת אשר נתן יהוה בינו ובין בני ישראל בהר סיני ביד־משה schließt Kapitel 26 und das gesamte Heiligkeitsgesetz ab. אלה החקים והמשפטים והתורת (das sind die Satzungen und die Rechtsvorschriften und die Toroth) zeigt drei Kategorien göttlicher Anweisungen - חקים (Satzungen), משפטים (Rechtsvorschriften) und תורת (Toroth/Weisungen). תורת im Plural zeigt multiple Toroth/Lehrweisungen.
אשר נתן יהוה בינו ובין בני ישראל (die der Ewige zwischen sich und den Kindern Jisra'els gegeben hat) - נתן יהוה zeigt göttliche Gesetzgebung. בינו ובין בני ישראל (zwischen ihm und den Kindern Israels) zeigt die Gesetze als Bundesvertrag zwischen JHWH und Israel.
בהר סיני ביד־משה (auf dem Berg Sinai durch Mosche) - בהר סיני zeigt den Sinai als Offenbarungsort. ביד־משה (durch die Hand Moses) zeigt Mose als Mittler der göttlichen Offenbarung.
חקים ומשפטים ותורת zeigen umfassende Gesetzeskategorien. בינו ובין בני ישראל zeigt Bundescharakter der Gesetze. בהר סיני ביד־משה zeigt Sinai-Offenbarung durch mosaische Mittlerschaft.
Die LXX übersetzt התורת (hattorot - "die Lehren") als οἱ νόμοι (die Gesetze) und fügt διὰ χειρὸς Μωυσῇ (durch die Hand des Mose) hinzu.
Die Satzstruktur zeigt Gesetzesabschluss-Formel: diese Satzungen, Rechtsvorschriften und Toroth + die JHWH gab + zwischen ihm und Kindern Israels + auf Berg Sinai + durch Mosche.
Dieser Schlussvers kennzeichnet die gesamte Sinai-Gesetzgebung als Bundesvertrag zwischen JHWH und Israel, vermittelt durch Mose.
Kapitel 26 bildet den Abschluss des Heiligkeitsgesetzes mit einer großen Segens- und Fluchrede, die an deuteronomische Bundesformulierungen erinnert. Das Kapitel gliedert sich in Einleitung (V. 1-2), Segens-Verheißungen (V. 3-13), Fluch-Androhungen in fünf Stufen (V. 14-33), Diaspora-Beschreibung (V. 34-39) und Umkehr-Verheißung (V. 40-45) mit Abschlussformel (V. 46).
1) Einleitung (V. 1-2): Umfassendes Bilderverbot (אלילם ופסל ומצבה ואבן משכית) und positive Kultpflichten (שבתתי תשמרו ומקדשי תיראו) als Grundlage für Segen oder Fluch.
2) Segens-Verheißungen (V. 3-13): Bei Gehorsam (אם־בחקתי תלכו ואת־מצותי תשמרו ועשיתם אתם) erfolgen landwirtschaftliche Prosperität (גשמיכם בעתם, kontinuierliche Ernten bis דיש את־בציר ובציר את־זרע), umfassende Sicherheit (שלום בארץ, keine חיה רעה, kein חרב), militärische Überlegenheit (wenige jagen viele: חמשה מכם מאה ירדפו ומאה מכם רבבה ירדפו), Bevölkerungswachstum (הפריתי אתכם והרביתי אתכם), Überfluss (ישן נושן מפני חדש תוציאו) und höchsten Segen: göttliche Wohnung (ונתתי משכני בתוככם), persönliches Wandeln (והתהלכתי בתוככם) und vollkommene Bundesbeziehung (והייתי לכם לאלהים ואתם תהיו־לי לעם). Exodus-Begründung (הוצאתי אתכם מארץ מצרים מהיות להם עבדים) zeigt JHWH als Befreier aus der Knechtschaft.
3) Fluch-Androhungen (V. 14-33): Bei Ungehorsam erfolgen fünf eskalieerende Straf-Stufen mit jeweils שבע-facher Intensivierung:
Erste Stufe (V. 14-17): Krankheiten (בהלה השחפת הקדחת), landwirtschaftlicher Misserfolg (זרעתם לריק זרעכם), militärische Niederlagen (ונגפתם לפני איביכם), psychologischer Zusammenbruch (ונסתם ואין־רדף אתכם).
Zweite Stufe (V. 18-20): שבע על־חטאתיכם, Hochmut-Brechung (ושברתי את־גאון עזכם), Dürre-Katastrophe (שמיכם כברזל וארצכם כנחשה), totale landwirtschaftliche Unfruchtbarkeit.
Dritte Stufe (V. 21-22): קרי-Wandel führt zu Wildtier-Plagen (והשלחתי בכם את־חית השדה), Kindesverlust (ושכלה אתכם), Vieh-Vernichtung (והכריתה את־בהמתכם), Bevölkerungsrückgang (והמעיטה אתכם), Verkehrsverödung (ונשמו דרכיכם).
Vierte Stufe (V. 23-26): בקרי-Verstockung führt zu Krieg als נקם־ברית, Pest (דבר בתוככם), Hungersnot (בשברי לכם מטה־לחם), Rationierung (עשר נשים...בתנור אחד...במשקל), Unersättlichkeit (ואכלתם ולא תשבעו).
Fünfte Stufe (V. 27-33): בחמת־קרי führt zu Kannibalismus (ואכלתם בשר בניכם ובשר בנתיכם תאכלו), kultischer Vernichtung (והשמדתי את־במתיכם), göttlicher Abscheu (וגעלה נפשי אתכם als Umkehrung von V. 11), städtischer Verwüstung (עריכם חרבה ומקדשיכם), Opfer-Verweigerung (ולא אריח בריח ניחחכם), Land-Totalverwüstung (והשמתי אני את־הארץ), Diaspora (ואתכם אזרה בגוים), anhaltender Verfolgung (והריקתי אחריכם חרב).
4) Diaspora und Land-Sabbat (V. 34-39): Ironische Sabbat-Erfüllung durch Verwüstung: אז תרצה הארץ את־שבתתיה כל ימי השמה - das Land holt versäumte Sabbat- und Jobeljahre nach. Psychologische Zerstörung der Überlebenden (והבאתי מרך בלבבם, קול עלה נדף ורדף אתם), totaler gesellschaftlicher Zusammenbruch (וכשלו איש־באחיו), scheinbares Israel-Ende (ואבדתם בגוים), Dahinschwinden in eigener und ererbter Schuld (ימקו בעונם ואף בעונת אבתם).
5) Umkehr-Verheißung (V. 40-45): Schuldbekenntnis (והתודו את־עונם ואת־עון אבתם) besonders der מעל (Untreue) und קרי-Haltung führt zur Herzensdemütigung (יכנע לבבם הערל) und Schuldabtragung (ירצו את־עונם). Daraufhin göttliches Bundesgedenken in umgekehrter Reihenfolge: בריתי יעקב, בריתי יצחק, בריתי אברהם und והארץ אזכר. Zentrale Bundestreue-Versicherung: לא־מאסתים ולא־געלתים לכלתם להפר בריתי אתם - selbst im Exil keine totale Verwerfung. Exodus-Bundesgedenken (ברית ראשנים אשר הוצאתי־אתם מארץ מצרים לעיני הגוים) als Wiederherstellungsgrund.
6) Abschlussformel (V. 46): החקים והמשפטים והתורת אשר נתן יהוה בינו ובין בני ישראל בהר סיני ביד־משה kennzeichnet die Sinai-Gesetzgebung als Bundesvertrag.
Theologische Struktur: Das Kapitel zeigt Talions-Vergeltung (אף־אני-Formel), progressive Straf-Intensivierung (שבע על־חטאתיכם), Bilderkult vs. JHWH-Kult als Grundalternative, Land-Personifikation (Land "genießt" seine Sabbate), Herz-Theologie (לבבם הערל muss יכנע), Bundesunverbrüchlichkeit trotz extremer Strafen und Umkehr-Eschatologie durch Schuldbekenntnis und Herzensdemütigung.
Besonderheiten: Fünfstufiges Fluch-System mit eskalierender קרי-Terminologie, Sabbatjahr-Theologie als Strafverschärfung und Wiederherstellungsgrund, Patriarchen-Bundesgedenken in umgekehrter Reihenfolge, Exodus als Bundestreue-Verpflichtung, Psychologische Kriegsführung in den Flüchen, Land-Theologie (Land als mitbetroffener Bundespartner), Diaspora-Theologie mit Umkehr-Eschatologie und Bundestreue-Paradox: Extremste Strafe ohne Bundesbruch.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 26 zeigt in der LXX eine systematische Verstärkung der theologischen und ethischen Dimensionen der Bundesbeziehung. Die griechischen Übersetzer verwendeten präzise medizinische Terminologie für Krankheiten, moralische Begriffe für Fehlverhalten ("Übermut" statt "Stolz"), und verstärkten die kultischen Abgrenzungen durch spezifische Götzenbezeichnungen. Besonders bedeutsam ist die Betonung der Sabbatruhe der Erde als "Sabbaten" (σαββατιεῖ), was eine theologische Interpretation der ökologischen Konsequenzen darstellt. Die LXX macht die komplexen hebräischen Fluch- und Segensformeln durch griechische Rhetorik und Philosophie zugänglicher, während sie die prophetischen und bundestheologischen Kernaussagen verstärkt.
Leviticus 27,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: וידבר יהוה אל־משה לאמר eröffnet das letzte Kapitel von Leviticus mit der standardisierten Offenbarungsformel. Diese Formel ist über das gesamte Buch hinweg konsistent und zeigt direkte göttliche Kommunikation an Mose als Mittler. Kapitel 27 bildet einen Anhang zu den Hauptgesetzen des Buches und behandelt Gelübde und Schätzungen für JHWH-Weihungen.
Leviticus 27,2
Hebräisch: דַּבֵּ֞ר אֶל־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ וְאָמַרְתָּ֣ אֲלֵהֶ֔ם אִ֕ישׁ כִּ֥י יַפְלִ֖א נֶ֑דֶר בְּעֶרְכְּךָ֥ נְפָשֹׁ֖ת לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Rede zu den Kindern Jisra'els und sage ihnen: Wenn jemand ein besonderes Gelübde ablegt, sollen die Personen dem Ewigen nach deiner Schätzung gehören.

Kommentar: דבר אל־בני ישראל ואמרת אלהם איש כי יפליא נדר בערכך נפשת ליהוה führt das Thema der Personen-Gelübde ein. איש כי יפליא נדר (wenn jemand ein besonderes Gelübde ablegt) - יפליא (macht wunderbar/besonders) im Hifil-Imperfekt von פלא zeigt ein außergewöhnliches Gelübde. נדר (Gelübde) zeigt freiwillige religiöse Verpflichtung.
בערכך נפשת ליהוה (sollen die Personen dem Ewigen nach deiner Schätzung gehören) - בערכך (nach deiner Schätzung) zeigt Bewertungssystem. נפשת (Personen/Seelen) Plural von נפש zeigt menschliche Weihe. ליהוה zeigt JHWH als Empfänger der Weihe.
יפליא נדר zeigt besondere Gelübde-Kategorie. בערכך etabliert Schätzungssystem. נפשת ליהוה zeigt Personen-Weihe an JHWH.
Die LXX übersetzt יפליא נדר (yafli neder - "ein besonderes Gelübde ablegt") als εὔξηται εὐχήν (ein Gelübde ablegt) und בערכך נפשות (be'erkecha nefashot - "nach deiner Schätzung von Seelen") als ὥστε τιμὴν τῆς ψυχῆς (sodass der Wert der Seele).
Die Satzstruktur zeigt Gelübde-Einleitung: zu Israel reden + besonderes Gelübde + Personen nach deiner Schätzung + für JHWH.
Dieser Vers führt das System der Personen-Weihe-Gelübde mit Schätzungswerten ein.
Leviticus 27,3
Hebräisch: וְהָיָ֤ה עֶרְכְּךָ֙ הַזָּכָ֔ר מִבֶּן֙ עֶשְׂרִ֣ים שָׁנָ֔ה וְעַ֖ד בֶּן־שִׁשִּׁ֣ים שָׁנָ֑ה וְהָיָ֣ה עֶרְכְּךָ֗ חֲמִשִּׁ֛ים שֶׁ֥קֶל כֶּ֖סֶף בְּשֶׁ֥קֶל הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Und deine Schätzung sei: für einen Mann von 20 bis 60 Jahren, deine Schätzung sei 50 Schekel Silber nach dem Schekel des Heiligtums.

Kommentar: והיה ערכך הזכר מבן עשרים שנה ועד בן־שישים שנה והיה ערכך חמשים שקל כסף בשקל הקדש etabliert die höchste Schätzungskategorie. והיה ערכך הזכר (und deine Schätzung sei für einen Mann) - ערכך (deine Schätzung) zeigt das Bewertungssystem. הזכר (der Mann) zeigt männliches Geschlecht.
מבן עשרים שנה ועד בן־שישים שנה (von 20 bis 60 Jahren) zeigt die produktive Lebensphase - בן עשרים (20 Jahre alt) bis בן־שישים (60 Jahre alt) als höchste Leistungsfähigkeit.
והיה ערכך חמשים שקל כסף בשקל הקדש (deine Schätzung sei 50 Schekel Silber nach dem Schekel des Heiligtums) - חמשים שקל כסף (50 Schekel Silber) als höchster Wert. בשקל הקדש (nach dem Schekel des Heiligtums) zeigt sakrale Währungsstandard.
הזכר מבן עשרים...עד בן־שישים zeigt männliche Hauptarbeitsphase. חמשים שקל כסף als höchster Schätzwert. בשקל הקדש als heiliger Währungsstandard.
Die LXX übersetzt שקל (sheqel) systematisch als δίδραχμον (Doppeldrachme) und בשקל הקדש (besheqel haqodesh - "nach dem heiligen Schekel") als τῷ σταθμῷ τῷ ἁγίῳ (nach dem heiligen Gewicht).
Die Satzstruktur zeigt höchste Schätzungs-Kategorie: deine Schätzung für Mann + 20 bis 60 Jahre + 50 Schekel Silber + nach Heiligtums-Schekel.
Dieser Vers etabliert die höchste Schätzung: Männer im Hauptarbeitsalter (20-60) mit 50 Schekel Silber.
Leviticus 27,4
Hebräisch: וְאִם־נְקֵבָ֖ה הִ֑וא וְהָיָ֥ה עֶרְכְּךָ֖ שְׁלֹשִׁ֥ים שָֽׁקֶל׃
Deutsch: Und wenn es eine Frau ist, so sei deine Schätzung 30 Schekel.

Kommentar: ואם־נקבה הוא והיה ערכך שלשים שקל zeigt die entsprechende weibliche Schätzung. ואם־נקבה הוא (und wenn es eine Frau ist) - נקבה (Frau) zeigt weibliches Geschlecht. והיה ערכך שלשים שקל (so sei deine Schätzung 30 Schekel) zeigt den reduzierten Wert für Frauen derselben Altersgruppe.
Das Verhältnis 50:30 (Männer:Frauen) zeigt einen Faktor von 5:3, was möglicherweise gesellschaftliche Arbeitsrollen oder wirtschaftliche Produktivität widerspiegelt.
נקבה zeigt Geschlechts-Differenzierung. שלשים שקל als 60% des männlichen Wertes zeigt geschlechtsspezifische Bewertung.
Die LXX übersetzt נקבה mit θήλεια (weiblich) und שלשים שקל mit τριάκοντα σίκλους (30 Siklos).
Die Satzstruktur zeigt geschlechtsspezifische Schätzung: wenn Frau + deine Schätzung 30 Schekel.
Dieser Vers zeigt die geschlechtsspezifische Differenzierung: Frauen werden mit 30 Schekel (60% des Männerwertes) geschätzt.
Leviticus 27,5
Hebräisch: וְאִ֨ם מִבֶּן־חָמֵ֜שׁ שָׁנִ֗ים וְעַד֙ בֶּן־עֶשְׂרִ֣ים שָׁנָ֔ה וְהָיָ֧ה עֶרְכְּךָ֛ הַזָּכָ֖ר עֶשְׂרִ֣ים שְׁקָלִ֑ים וְלַנְּקֵבָ֖ה עֲשֶׂ֥רֶת שְׁקָלִֽים׃
Deutsch: Und wenn es von fünf Jahren bis zu 20 Jahren ist, so sei deine Schätzung für einen Mann 20 Schekel und für eine Frau zehn Schekel.

Kommentar: ואם מבן־חמש שנים ועד בן־עשרים שנה והיה ערכך הזכר עשרים שקלים ולנקבה עשרת שקלים zeigt die Jugend-Altersklasse. מבן־חמש שנים ועד בן־עשרים שנה (von fünf Jahren bis zu 20 Jahren) zeigt Kindheit und Jugend bis zum Erwachsenenalter.
והיה ערכך הזכר עשרים שקלים (so sei deine Schätzung für einen Mann 20 Schekel) - עשרים שקלים (20 Schekel) ist 40% des Vollwertes. ולנקבה עשרת שקלים (und für eine Frau zehn Schekel) - עשרת שקלים (10 Schekel) behält das 1:2 Verhältnis bei.
Das Verhältnis zur Erwachsenenschätzung: Männliche Jugendliche 20/50 = 40%, weibliche Jugendliche 10/30 = 33%.
מבן־חמש...ועד בן־עשרים zeigt Jugend-Altersklasse. עשרים שקלים...עשרת שקלים behält 2:1 Geschlechts-Verhältnis bei. Die Werte sind etwa 40% der Erwachsenenwerte.
Die LXX übersetzt מבן־חמש שנים mit ἀπὸ πενταετοῦς (von fünfjährig), עד בן־עשרים mit ἕως εἰκοσαετοῦς (bis zwanzigjährig), עשרים שקלים mit εἴκοσι σίκλους (20 Siklos) und עשרת שקלים mit δέκα σίκλους (10 Siklos).
Die Satzstruktur zeigt Jugend-Schätzungs-Kategorie: 5 bis 20 Jahre + Mann 20 Schekel + Frau 10 Schekel.
Dieser Vers etabliert Jugendschätzungen: Männer 20 Schekel, Frauen 10 Schekel (etwa 40% bzw. 33% der Erwachsenenwerte).
Leviticus 27,6
Hebräisch: וְאִ֣ם מִבֶּן־חֹ֗דֶשׁ וְעַד֙ בֶּן־חָמֵ֣שׁ שָׁנִ֔ים וְהָיָ֤ה עֶרְכְּךָ֙ הַזָּכָ֔ר חֲמִשָּׁ֥ה שְׁקָלִ֖ים כָּ֑סֶף וְלַנְּקֵבָ֣ה עֶרְכְּךָ֔ שְׁלֹ֥שֶׁת שְׁקָלִ֖ים כָּֽסֶף׃
Deutsch: Und wenn es von einem Monat bis zu fünf Jahren ist, so sei deine Schätzung für einen Mann fünf Schekel Silber und für eine Frau drei Schekel Silber.

Kommentar: ואם מבן־חדש ועד בן־חמש שנים והיה ערכך הזכר חמשה שקלים כסף ולנקבה ערכך שלשת שקלים כסף zeigt die Kleinkind-Schätzung. מבן־חדש ועד בן־חמש שנים (von einem Monat bis zu fünf Jahren) zeigt Säuglingsalter ab einem Monat bis Kindergartenalter.
והיה ערכך הזכר חמשה שקלים כסף (so sei deine Schätzung für einen Mann fünf Schekel Silber) - חמשה שקלים (5 Schekel) ist 10% des Vollwertes. ולנקבה ערכך שלשת שקלים כסף (und für eine Frau drei Schekel Silber) - שלשת שקלים (3 Schekel) behält etwa das 3:5 Verhältnis bei.
Die explizite Erwähnung von כסף (Silber) in beiden Fällen betont die Währung.
מבן־חדש zeigt frühestmögliches Weihalter. ועד בן־חמש שנים als Kleinkindphase. חמשה שקלים...שלשת שקלים zeigt niedrigste Werte mit etwa 5:3 Verhältnis.
Die LXX übersetzt מבן־חדש mit ἀπὸ μηνιαίου (von monatlich), בן־חמש שנים mit πενταετοῦς (fünfjährig), חמשה שקלים mit πέντε σίκλους (5 Siklos) und שלשת שקלים mit τρεῖς σίκλους (3 Siklos).
Die Satzstruktur zeigt Kleinkind-Schätzungs-Kategorie: 1 Monat bis 5 Jahre + Mann 5 Schekel Silber + Frau 3 Schekel Silber.
Dieser Vers etabliert die niedrigsten Schätzwerte für Kleinkinder: Männer 5 Schekel, Frauen 3 Schekel.
Leviticus 27,7
Hebräisch: וְ֠אִם מִבֶּן־שִׁשִּׁ֨ים שָׁנָ֤ה וָמַ֨עְלָה֙ אִם־זָכָ֔ר וְהָיָ֣ה עֶרְכְּךָ֔ חֲמִשָּׁ֥ה עָשָׂ֖ר שָׁ֑קֶל וְלַנְּקֵבָ֖ה עֲשָׂרָ֥ה שְׁקָלִֽים׃
Deutsch: Und wenn es von 60 Jahren und darüber ist, so sei deine Schätzung für einen Mann 15 Schekel und für eine Frau zehn Schekel.

Kommentar: ואם מבן־שישים שנה ומעלה אם־זכר והיה ערכך חמשה עשר שקל ולנקבה עשרה שקלים zeigt die Alters-Schätzung. מבן־שישים שנה ומעלה (von 60 Jahren und darüber) - ומעלה (und darüber) zeigt offene Obergrenze für Senioren. Diese Altersklasse gilt als weniger arbeitsproduktiv.
אם־זכר והיה ערכך חמשה עשר שקל (so sei deine Schätzung für einen Mann 15 Schekel) - חמשה עשר שקל (15 Schekel) ist 30% des Vollwertes (50 Schekel). ולנקבה עשרה שקלים (und für eine Frau zehn Schekel) - עשרה שקלים (10 Schekel) ist 33% des weiblichen Vollwertes (30 Schekel).
Das Verhältnis 15:10 (3:2) unterscheidet sich vom üblichen 2:1 Verhältnis und zeigt möglicherweise geringere Geschlechtsunterschiede im Alter.
מבן־שישים שנה ומעלה zeigt Senioren-Altersklasse. חמשה עשר...עשרה zeigt etwa 30-33% der jeweiligen Vollwerte. Das 3:2 Verhältnis weicht vom üblichen 2:1 ab.
Die LXX übersetzt מבן־שישים mit ἀπὸ ἑξηκονταετοῦς (von sechzigjährig), ומעלה mit καὶ ἐπάνω (und darüber), חמשה עשר שקל mit δεκαπέντε σίκλους (15 Siklos) und עשרה שקלים mit δέκα σίκλους (10 Siklos).
Die Satzstruktur zeigt Senioren-Schätzungs-Kategorie: 60 Jahre und darüber + Mann 15 Schekel + Frau 10 Schekel.
Dieser Vers etabliert Seniorenschätzungen mit reduzierten Werten: Männer 15 Schekel (30% des Vollwertes), Frauen 10 Schekel (33% des Vollwertes).
Leviticus 27,8
Hebräisch: וְאִם־מָ֥ךְ הוּא֙ מֵֽעֶרְכֶּ֔ךָ וְהֶֽעֱמִידוֹ֙ לִפְנֵ֣י הַכֹּהֵ֔ן וְהֶעֱרִ֥יךְ אֹתוֹ֖ הַכֹּהֵ֑ן עַל־פִּ֗י אֲשֶׁ֤ר תַּשִּׂיג֙ יַ֣ד הַנֹּדֵ֔ר יַעֲרִיכֶ֖נּוּ הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Wenn er aber zu arm ist für deine Schätzung, so soll er vor den Priester treten, und der Priester soll ihn schätzen; nach dem, was die Hand des Gelobenden aufbringen kann, soll der Priester ihn schätzen.

Kommentar: ואם־מך הוא מערכך והעמידו לפני הכהן והעריך אתו הכהן על־פי אשר תשיג יד הנדר יעריכנו הכהן zeigt die Armuts-Sonderregelung. ואם־מך הוא מערכך (wenn er aber zu arm ist für deine Schätzung) - מך (arm) von מוך zeigt Armut entsprechend 25,25,35,39. מערכך (von deiner Schätzung) zeigt Unfähigkeit zur Standard-Zahlung.
והעמידו לפני הכהן (so soll er vor den Priester treten) zeigt priesterliche Begutachtung. והעריך אתו הכהן (und der Priester soll ihn schätzen) zeigt individuelle Neubewertung durch den Priester.
על־פי אשר תשיג יד הנדר יעריכנו הכהן (nach dem, was die Hand des Gelobenden aufbringen kann, soll der Priester ihn schätzen) - על־פי אשר תשיג יד entspricht 25,26 und zeigt wirtschaftliche Leistungsfähigkeit. הנדר (der Gelobende) zeigt den Gelübde-Leistenden. יעריכנו הכהן bekräftigt priesterliche Schätzungsautorität.
מך...מערכך zeigt Armutsproblem bei Standard-Schätzungen. לפני הכהן zeigt priesterliche Zuständigkeit. תשיג יד הנדר zeigt individuelle Leistungsfähigkeits-Bewertung.
Die LXX übersetzt מך הוא מערכך (mach hu me'erkecha - "er ist zu arm für deine Schätzung") als ταπεινὸς ᾖ τῇ τιμῇ (er ist niedrig in der Bewertung) und על־פי אשר תשיג יד הנדר (al-pi asher tassig yad hannoder - "entsprechend dem, was die Hand des Gelobenden erreicht") als καθάπερ ἰσχύει ἡ χεὶρ τοῦ εὐξαμένου (entsprechend dem, was die Hand des Gelobenden vermag).
Die Satzstruktur zeigt Armuts-Sonderregelung: zu arm für deine Schätzung + vor Priester treten + Priester schätzt ihn + nach Leistungsfähigkeit des Gelobenden + Priester schätzt ihn.
Dieser Vers zeigt soziale Gerechtigkeit: Bei Armut erfolgt individuelle priesterliche Neubewertung nach persönlicher Leistungsfähigkeit.
Leviticus 27,9
Hebräisch: וְאִם־בְּהֵמָ֔ה אֲשֶׁ֨ר יַקְרִ֧יבוּ מִמֶּ֛נָּה קָרְבָּ֖ן לַֽיהוָ֑ה כֹּל֩ אֲשֶׁ֨ר יִתֵּ֥ן מִמֶּ֛נּוּ לַיהוָ֖ה יִֽהְיֶה־קֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Und wenn es ein Vieh ist, von dem man dem Ewigen Opfer darbringt, so soll alles, was man von ihm dem Ewigen gibt, heilig sein.

Kommentar: ואם־בהמה אשר יקריבו ממנה קרבן ליהוה כל אשר יתן ממנו ליהוה יהיה־קדש führt Vieh-Gelübde ein. ואם־בהמה אשר יקריבו ממנה קרבן ליהוה (und wenn es ein Vieh ist, von dem man dem Ewigen Opfer darbringt) - בהמה (Vieh) zeigt opferfähige Tiere. אשר יקריבו ממנה קרבן (von dem man Opfer darbringt) - ממנה (von ihr) zeigt dass die Viehkategorie opferfähig ist. קרבן ליהוה zeigt kultische Verwendung.
כל אשר יתן ממנו ליהוה יהיה־קדש (so soll alles, was man von ihm dem Ewigen gibt, heilig sein) - כל אשר יתן (alles was man gibt) zeigt Totalweihe. ממנו ליהוה (von ihm für JHWH) zeigt die Weihrichtung. יהיה־קדש (soll heilig sein) zeigt automatische Heiligkeit.
בהמה אשר יקריבו ממנה קרבן zeigt opferfähige Viehkategorie. כל אשר יתן...יהיה־קדש zeigt Totalweihe ohne Rückkaufoption bei opferfähigem Vieh.
Die LXX übersetzt בהמה mit κτῆνος (Besitztum), יקריבו ממנה קרבן mit προσάγουσιν ἀπ᾽ αὐτῶν δῶρα (bringen dar von ihnen Gaben), יתן mit δῷ (gibt) und יהיה־קדש mit ἔσται ἅγιον (wird heilig sein).
Die Satzstruktur zeigt opferfähiges Vieh-Gelübde: wenn opferfähiges Vieh + alles was man davon JHWH gibt + wird heilig sein.
Dieser Vers etabliert: Opferfähige Tiere werden bei Gelübde-Weihe automatisch und unwiderruflich heilig.
Leviticus 27,10
Hebräisch: לֹ֣א יַחֲלִיפֶ֗נּוּ וְלֹֽא־יָמִ֥יר אֹתוֹ֛ ט֥וֹב בְּרָ֖ע אוֹ־רַ֣ע בְּט֑וֹב וְאִם־הָמֵ֨ר יָמִ֤יר בְּהֵמָה֙ בִּבְהֵמָ֔ה וְהָֽיָה־ה֥וּא וּתְמוּרָתוֹ֖ יִֽהְיֶה־קֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Man soll es nicht vertauschen noch ersetzen, ein gutes für ein schlechtes oder ein schlechtes für ein gutes; und wenn man dennoch ein Vieh für ein anderes vertauscht, so wird es und sein Ersatz heilig sein.

Kommentar: לא יחליפנו ולא־ימיר אתו טוב ברע או־רע בטוב ואם־המר ימיר בהמה בבהמה והיה־הוא ותמורתו יהיה־קדש verbietet Tiertausch bei Gelübden. לא יחליפנו ולא־ימיר אתו (man soll es nicht vertauschen noch ersetzen) - לא יחליפנו (soll es nicht vertauschen) von חלף und לא־ימיר אתו (soll es nicht ersetzen) von מור zeigen zwei Arten des Austausches.
טוב ברע או־רע בטוב (ein gutes für ein schlechtes oder ein schlechtes für ein gutes) zeigt beide Tauschrichtungen sind verboten - sowohl Verbesserung als auch Verschlechterung.
ואם־המר ימיר בהמה בבהמה (und wenn man dennoch ein Vieh für ein anderes vertauscht) - המר ימיר (tauschen tauscht) zeigt emphatische Wiederholung: "falls er dennoch tauscht". והיה־הוא ותמורתו יהיה־קדש (so wird es und sein Ersatz heilig sein) - הוא ותמורתו (es und sein Ersatz) zeigt dass beide Tiere heilig werden. תמורתו (sein Ersatz) zeigt das Tauschtier.
לא יחליפנו ולא־ימיר zeigt doppeltes Tauschverbot. טוב ברע או־רע בטוב zeigt alle Tauschrichtungen verboten. הוא ותמורתו יהיה־קדש zeigt Doppel-Heiligung als Strafe.
Die LXX übersetzt לא יחליפנו (lo yachlifennu - "er soll es nicht vertauschen") als οὐκ ἀλλάξει αὐτό (er soll es nicht ändern) und תמורתו (temurato - "sein Tausch") als τὸ ἄλλαγμα (das Getauschte).
Die Satzstruktur zeigt Tauschverbot mit Straffolge: nicht vertauschen noch ersetzen + gut für schlecht oder schlecht für gut + falls dennoch Vieh für Vieh getauscht + es und sein Ersatz werden heilig.
Dieser Vers verbietet jeglichen Tiertausch bei Gelübden und bestraft Übertretung mit Doppel-Heiligung beider Tiere.
Leviticus 27,11
Hebräisch: וְאִם֙ כָּל־בְּהֵמָ֣ה טְמֵאָ֔ה אֲ֠שֶׁר לֹא־יַקְרִ֧יבוּ מִמֶּ֛נָּה קָרְבָּ֖ן לַֽיהוָ֑ה וְהֶֽעֱמִ֥יד אֶת־הַבְּהֵמָ֖ה לִפְנֵ֥י הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Und wenn es irgendein unreines Vieh ist, von dem man dem Ewigen kein Opfer darbringt, so soll man das Vieh vor den Priester stellen.

Kommentar: ואם כל־בהמה טמאה אשר לא־יקריבו ממנה קרבן ליהוה והעמיד את־הבהמה לפני הכהן behandelt unreine Tiere bei Gelübden. ואם כל־בהמה טמאה (und wenn irgendein unreines Vieh) - כל־בהמה טמאה zeigt alle unreinen Tierarten. טמאה (unrein) im Gegensatz zu den opferfähigen Tieren von V. 9.
אשר לא־יקריבו ממנה קרבן ליהוה (von dem man dem Ewigen kein Opfer darbringt) definiert "unrein" als nicht-opferfähig - לא־יקריבו ממנה קרבן (bringt man nicht von ihr Opfer dar) zeigt kultische Unbrauchbarkeit.
והעמיד את־הבהמה לפני הכהן (so soll man das Vieh vor den Priester stellen) entspricht V. 8 und zeigt priesterliche Begutachtung zur Wertschätzung.
כל־בהמה טמאה zeigt nicht-opferfähige Tiere. לא־יקריבו ממנה קרבן definiert kultische Unbrauchbarkeit. לפני הכהן zeigt priesterliche Schätzungs-Zuständigkeit.
Die LXX übersetzt כל־בהמה טמאה mit πᾶν κτῆνος ἀκάθαρτον (jedes unreine Vieh), לא־יקריבו ממנה קרבן mit οὐ προσάγουσιν ἀπ᾽ αὐτῶν δῶρα (bringen nicht von ihnen Gaben dar) und לפני הכהן mit ἔναντι τοῦ ἱερέως (vor den Priester).
Die Satzstruktur zeigt unreines Vieh-Gelübde: wenn unreines nicht-opferfähiges Vieh + Vieh vor Priester stellen.
Dieser Vers behandelt unreine Tiere: Sie können geweiht werden, müssen aber priesterlich geschätzt werden, da sie nicht opferfähig sind.
Leviticus 27,12
Hebräisch: וְהֶעֱרִ֤יךְ הַכֹּהֵן֙ אֹתָ֔הּ בֵּ֥ין ט֖וֹב וּבֵ֣ין רָ֑ע כְּעֶרְכְּךָ֥ הַכֹּהֵ֖ן כֵּ֥ן יִהְיֶֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll es schätzen, ob es gut oder schlecht sei; nach deiner Schätzung, Priester, so soll es sein.

Kommentar: והעריך הכהן אתה בין טוב ובין רע כערכך הכהן כן יהיה zeigt priesterliche Schätzungsautorität bei unreinen Tieren. והעריך הכהן אתה (und der Priester soll es schätzen) zeigt priesterliche Bewertung. בין טוב ובין רע (ob es gut oder schlecht sei) zeigt Qualitätsbewertung des Tieres.
כערכך הכהן כן יהיה (nach deiner Schätzung, Priester, so soll es sein) - כערכך הכהן (nach deiner Schätzung, Priester) betont priesterliche Autorität. כן יהיה (so soll es sein) zeigt Endgültigkeit der priesterlichen Entscheidung.
בין טוב ובין רע zeigt Qualitätsspektrum der Bewertung. כערכך הכהן betont priesterliche Schätzungshoheit. כן יהיה zeigt Verbindlichkeit der priesterlichen Bewertung.
Die LXX übersetzt והעריך mit τιμήσεται (wird geschätzt werden), בין טוב ובין רע mit ἀνὰ μέσον καλοῦ καὶ ἀνὰ μέσον πονηροῦ (zwischen gut und zwischen schlecht), כערכך mit κατὰ τὴν τιμήν σου (nach deinem Wert) und כן יהיה mit οὕτως ἔσται (so wird es sein).
Die Satzstruktur zeigt priesterliche Schätzungsautorität: Priester schätzt es + zwischen gut und schlecht + nach deiner Schätzung Priester + so soll es sein.
Dieser Vers etabliert die absolute priesterliche Autorität bei der Bewertung unreiner Tiere für Gelübde-Zwecke.
Leviticus 27,13
Hebräisch: וְאִם־גָּאֹ֖ל יִגְאָלֶ֑נָּה וְיָסַ֥ף חֲמִישִׁתוֹ֖ עַל־עֶרְכֶּֽךָ׃
Deutsch: Wenn man es aber lösen will, so soll man ein Fünftel über deine Schätzung hinzufügen.

Kommentar: ואם־גאל יגאלנה ויסף חמישתו על־ערכך zeigt Rückkaufoption für unreine Tiere. ואם־גאל יגאלנה (wenn man es aber lösen will) - גאל יגאלנה (lösen löst es) mit emphatischer Wiederholung zeigt gewollte Rücknahme. יגאלנה (löst es) auf ein weibliches Tier bezogen (בהמה).
ויסף חמישתו על־ערכך (so soll man ein Fünftel über deine Schätzung hinzufügen) - ויסף חמישתו (und er soll sein Fünftel hinzufügen) zeigt 20%-Aufschlag. על־ערכך (über deine Schätzung) bezieht sich auf die priesterliche Schätzung aus V. 12.
Das Ein-Fünftel-System (20% Aufschlag) erscheint mehrfach in diesem Kapitel als Standardaufschlag für Rückkäufe.
גאל יגאלנה zeigt גאל-Terminologie für Rückkauf. חמישתו zeigt Standard-20%-Aufschlag. על־ערכך bezieht sich auf priesterliche Schätzung.
Die LXX übersetzt גאל יגאלנה mit λυτρούμενος λυτρώσηται αὐτό (lösend wird er es lösen), ויסף mit προσθήσει (wird hinzufügen) und חמישתו mit ἐπίπεμπτον (ein Fünftel).
Die Satzstruktur zeigt Rückkauf-Option: wenn lösen will + Fünftel hinzufügen + über deine Schätzung.
Dieser Vers ermöglicht Rückkauf unreiner Tiere mit 20%-Aufschlag auf die priesterliche Schätzung.
Leviticus 27,14
Hebräisch: וְאִ֗ישׁ כִּֽי־יַקְדִּ֨שׁ אֶת־בֵּיתֹ֥ו קֹ֨דֶשׁ֙ לַֽיהוָ֔ה וְהֶעֱרִיכוֹ֙ הַכֹּהֵ֔ן בֵּ֥ין ט֖וֹב וּבֵ֣ין רָ֑ע כַּאֲשֶׁ֨ר יַעֲרִ֥יךְ אֹתוֹ֛ הַכֹּהֵ֖ן כֵּ֥ן יָקֽוּם׃
Deutsch: Und wenn jemand sein Haus dem Ewigen heiligt, so soll der Priester es schätzen, ob es gut oder schlecht sei; wie der Priester es schätzt, so soll es bestehen.

Kommentar: ואיש כי־יקדיש את־ביתו קדש ליהוה והעריכו הכהן בין טוב ובין רע כאשר יעריך אתו הכהן כן יקום führt Haus-Gelübde ein. ואיש כי־יקדיש את־ביתו קדש ליהוה (und wenn jemand sein Haus dem Ewigen heiligt) - יקדיש את־ביתו קדש (heiligt sein Haus als Heiliges) zeigt Haus-Weihe. ביתו (sein Haus) zeigt Immobilien-Gelübde.
והעריכו הכהן בין טוב ובין רע (so soll der Priester es schätzen, ob es gut oder schlecht sei) entspricht V. 12 und zeigt priesterliche Qualitätsbewertung.
כאשר יעריך אתו הכהן כן יקום (wie der Priester es schätzt, so soll es bestehen) - כאשר יעריך אתו הכהן (wie der Priester es schätzt) bekräftigt priesterliche Autorität. כן יקום (so soll es bestehen) zeigt Verbindlichkeit entsprechend V. 12 כן יהיה.
יקדיש את־ביתו קדש zeigt Haus-Heiligung. בין טוב ובין רע zeigt Qualitätsspektrum wie bei Tieren. כאשר יעריך...כן יקום zeigt priesterliche Schätzungshoheit auch bei Immobilien.
Die LXX übersetzt יקדיש את־ביתו mit ἁγιάσῃ τὴν οἰκίαν αὐτοῦ (heiligt sein Haus), קדש ליהוה mit ἁγίαν κυρίῳ (heilig dem Herrn), והעריכו mit τιμήσεται (wird geschätzt werden) und כן יקום mit οὕτως σταθήσεται (so wird es stehen).
Die Satzstruktur zeigt Haus-Gelübde: Mann heiligt sein Haus JHWH + Priester schätzt zwischen gut und schlecht + wie Priester schätzt so bestehe es.
Dieser Vers erweitert Gelübde auf Immobilien mit derselben priesterlichen Schätzungsautorität wie bei Tieren.
Leviticus 27,15
Hebräisch: וְאִ֨ם־הַמַּקְדִּ֔ישׁ יִגְאַ֖ל אֶת־בֵּיתֹ֑ו וְ֠יָסַף חֲמִישִׁ֧ית כֶּֽסֶף־עֶרְכְּךָ֛ עָלָ֖יו וְהָ֥יָה לוֹ׃
Deutsch: Und wenn der Heiligende sein Haus lösen will, so soll er ein Fünftel des Geldes deiner Schätzung darüber hinzufügen, und es soll ihm gehören.

Kommentar: ואם־המקדיש יגאל את־ביתו ויסף חמישית כסף־ערכך עליו והיה לו zeigt Haus-Rückkaufoption. ואם־המקדיש יגאל את־ביתו (und wenn der Heiligende sein Haus lösen will) - המקדיש (der Heiligende) zeigt den ursprünglichen Weihenden. יגאל את־ביתו (löst sein Haus) zeigt גאל-Terminologie für Immobilien.
ויסף חמישית כסף־ערכך עליו (so soll er ein Fünftel des Geldes deiner Schätzung darüber hinzufügen) - חמישית כסף־ערכך (ein Fünftel des Geldes deiner Schätzung) spezifiziert כסף (Geld) und bezieht sich auf die priesterliche Schätzung. עליו (darüber) zeigt Aufschlag.
והיה לו (und es soll ihm gehören) zeigt erfolgreiche Rückübertragung des Eigentumsrechts.
המקדיש zeigt ursprünglichen Weihenden als Rückkaufberechtigen. חמישית כסף־ערכך spezifiziert Geld-Aufschlag. והיה לו zeigt Eigentumsrückübertragung.
Die LXX übersetzt המקדיש mit ἁγιάσας (der Geheiligte), יגאל mit λυτρώσηται (wird lösen), חמישית כסף־ערכך mit πέμπτον ἀργυρίου τῆς τιμῆς (Fünftel Silber des Wertes) und והיה לו mit ἔσται αὐτῷ (wird ihm sein).
Die Satzstruktur zeigt Haus-Rückkauf: wenn der Heiligende sein Haus lösen will + Fünftel des Schätzungs-Geldes hinzufügen + soll ihm gehören.
Dieser Vers ermöglicht dem ursprünglichen Weihenden das Haus mit 20%-Aufschlag zurückzukaufen.
Leviticus 27,16
Hebräisch: וְאִ֣ם׀ מִשְּׂדֵ֣ה אֲחֻזָּתוֹ֗ יַקְדִּ֥ישׁ אִישׁ֙ לַֽיהוָ֔ה וְהָיָ֥ה עֶרְכְּךָ֖ לְפִ֣י זַרְעֹ֑ו זֶ֚רַע חֹ֣מֶר שְׂעֹרִ֔ים בַּחֲמִשִּׁ֖ים שֶׁ֥קֶל כָּֽסֶף׃
Deutsch: Und wenn jemand von dem Feld seines Eigentums dem Ewigen heiligt, so soll deine Schätzung nach Maßgabe seiner Aussaat sein: ein Homer Gerste Aussaat zu 50 Schekel Silber.

Kommentar: ואם משדה אחזתו יקדיש איש ליהוה והיה ערכך לפי זרעו זרע חמר שערים בחמשים שקל כסף führt Feld-Gelübde ein. ואם משדה אחזתו יקדיש איש ליהוה (und wenn jemand von dem Feld seines Eigentums dem Ewigen heiligt) - משדה אחזתו (von dem Feld seines Eigentums) zeigt Erbland-Teilweihe. אחזתו (seines Eigentums) entspricht 25,25ff und zeigt Familienerbbesitz.
והיה ערכך לפי זרעו (so soll deine Schätzung nach Maßgabe seiner Aussaat sein) - לפי זרעו (nach seinem Samen/seiner Aussaat) zeigt Bewertung nach Saatmenge als Produktivitätsmaß.
זרע חמר שערים בחמשים שקל כסף (ein Homer Gerste Aussaat zu 50 Schekel Silber) - זרע חמר שערים (Aussaat eines Homer Gerste) - חמר (Homer) als große Maßeinheit (~220 Liter), שערים (Gerste) als Standardgetreide. בחמשים שקל כסף (zu 50 Schekel Silber) zeigt Standardwert.
משדה אחזתו zeigt Erbland-Weihe vs. anderes Land. לפי זרעו zeigt Saatmengen-Bewertung. חמר שערים בחמשים שקל etabliert Standard-Umrechnungssatz.
Die LXX übersetzt זרע חמר שערים (zera chomer se'orim - "Saat eines Chomer Gerste") als κόρου κριθῶν (eines Kor Gerste), was eine griechische Hohlmaßeinheit verwendet.
Die Satzstruktur zeigt Feld-Gelübde: vom Erbfeld heiligt Mann JHWH + deine Schätzung nach seiner Aussaat + Homer Gerste-Saat zu 50 Schekel Silber.
Dieser Vers etabliert Feld-Gelübde mit Bewertung nach Saatmenge: 1 Homer Gerste-Saat = 50 Schekel als Standard.
Leviticus 27,17
Hebräisch: אִם־מִשְּׁנַ֥ת הַיֹּבֵ֖ל יַקְדִּ֣ישׁ שָׂדֵ֑הוּ כְּעֶרְכְּךָ֖ יָקֽוּם׃
Deutsch: Wenn er vom Joveljahr an sein Feld heiligt, so soll es nach deiner Schätzung bestehen.

Kommentar: אם־משנת היובל יקדיש שדהו כערכך יקום zeigt die optimale Timing-Situation für Feld-Gelübde. אם־משנת היובל יקדיש שדהו (wenn er vom Jobeljahr an sein Feld heiligt) - משנת היובל (vom Jobeljahr an) zeigt den Beginn eines neuen 50-Jahres-Zyklus als idealen Zeitpunkt. יקדיש שדהו (heiligt er sein Feld) entspricht V. 16.
כערכך יקום (so soll es nach deiner Schätzung bestehen) - כערכך (nach deiner Schätzung) bezieht sich auf den Standardsatz von V. 16 (1 Homer Gerste-Saat = 50 Schekel). יקום (soll es bestehen) zeigt dass der Vollwert gilt.
Die Logik: Bei Weihe direkt nach dem Jobel stehen die vollen 50 Jahre Nutzung bis zum nächsten Jobel bevor, daher gilt der Vollwert.
משנת היובל zeigt optimales Timing direkt nach Jobel-Restitution. כערכך יקום zeigt Vollwert-Anwendung bei maximaler Restlaufzeit.
Die LXX übersetzt משנת היובל mit ἀπὸ ἔτους ἀφέσεως (vom Jahr des Erlasses), יקדיש שדהו mit ἁγιάσῃ τὸν ἀγρὸν αὐτοῦ (heiligt sein Feld) und כערכך יקום mit κατὰ τὴν τιμήν σου στήσεται (nach deinem Wert wird es stehen).
Die Satzstruktur zeigt optimales Feld-Gelübde-Timing: wenn vom Jobeljahr an Feld heiligt + nach deiner Schätzung bestehe es.
Dieser Vers zeigt: Bei Feld-Weihe direkt nach dem Jobeljahr gilt der Vollwert, da die maximale Nutzungszeit (50 Jahre) bevorsteht.
Leviticus 27,18
Hebräisch: וְאִם־אַחַ֣ר הַיֹּבֵל֮ יַקְדִּ֣ישׁ שָׂדֵהוּ֒ וְחִשַּׁב־לוֹ֨ הַכֹּהֵ֜ן אֶת־הַכֶּ֗סֶף עַל־פִּ֤י הַשָּׁנִים֙ הַנּ֣וֹתָרֹ֔ת עַ֖ד שְׁנַ֣ת הַיֹּבֵ֑ל וְנִגְרַ֖ע מֵֽעֶרְכֶּֽךָ׃
Deutsch: Wenn er aber nach dem Jovel sein Feld heiligt, so soll ihm der Priester das Geld berechnen nach den Jahren, die noch übrig sind bis zum Joveljahr, und es soll von deiner Schätzung abgezogen werden.

Kommentar: ואם־אחר היובל יקדיש שדהו וחשב־לו הכהן את־הכסף על־פי השנים הנותרת עד שנת היובל ונגרע מערכך zeigt proportionale Wertminderung bei späterem Zeitpunkt. ואם־אחר היובל יקדיש שדהו (wenn er aber nach dem Jobel sein Feld heiligt) - אחר היובל (nach dem Jobel) zeigt Weihe im laufenden Jobel-Zyklus statt direkt nach dem Jobel.
וחשב־לו הכהן את־הכסף על־פי השנים הנותרת עד שנת היובל (so soll ihm der Priester das Geld berechnen nach den Jahren, die noch übrig sind bis zum Jobeljahr) - חשב־לו הכהן (der Priester soll ihm berechnen) zeigt priesterliche Berechnungsverantwortung. את־הכסף (das Geld) zeigt den zu zahlenden Betrag. על־פי השנים הנותרת (nach den noch übrigen Jahren) entspricht 25,15-16,50-52 und zeigt Jobel-proportionale Berechnung.
ונגרע מערכך (und es soll von deiner Schätzung abgezogen werden) - נגרע (soll abgezogen werden) im Nifal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von גרע zeigt Wertminderung. מערכך (von deiner Schätzung) bezieht sich auf den Standardwert von V. 16.
אחר היובל zeigt ungünstiges Timing vs. V. 17. על־פי השנים הנותרת zeigt Jobel-Proportionalität wie in Kap. 25. ונגרע מערכך zeigt Abschlag vom Standardwert.
Die LXX übersetzt אחר היובל mit μετὰ τὴν ἄφεσιν (nach dem Erlass), וחשב־לו הכהן mit λογιεῖται αὐτῷ ὁ ἱερεύς (wird ihm der Priester berechnen), השנים הנותרת mit ἔτη τὰ ἐπίλοιπα (Jahre die übrig sind) und ונגרע מערכך mit ἀφαιρεθήσεται ἀπὸ τῆς τιμῆς (wird abgenommen von dem Wert).
Die Satzstruktur zeigt proportionale Feld-Bewertung: wenn nach Jobel Feld heiligt + Priester berechnet Geld + nach übrigen Jahren bis Jobeljahr + wird von deiner Schätzung abgezogen.
Dieser Vers etabliert Jobel-proportionale Bewertung: Je weniger Jahre bis zum nächsten Jobel, desto geringer der Feldwert.
Leviticus 27,19
Hebräisch: וְאִם־גָּאֹ֤ל יִגְאַל֙ אֶת־הַשָּׂדֶ֔ה הַמַּקְדִּ֖ישׁ אֹתוֹ֑ וְ֠יָסַף חֲמִשִׁ֧ית כֶּֽסֶף־עֶרְכְּךָ֛ עָלָ֖יו וְקָ֥ם לוֹ׃
Deutsch: Wenn aber der Heiligende das Feld lösen will, so soll er ein Fünftel des Geldes deiner Schätzung darüber hinzufügen, und es soll ihm verbleiben.

Kommentar: ואם־גאל יגאל את־השדה המקדיש אתו ויסף חמישית כסף־ערכך עליו וקם לו zeigt Feld-Rückkaufoption. ואם־גאל יגאל את־השדה המקדיש אתו (wenn aber der Heiligende das Feld lösen will) - גאל יגאל (lösen löst) mit emphatischer Wiederholung entspricht V. 13. המקדיש אתו (der es heiligende) zeigt den ursprünglichen Weihenden als Rückkaufberechtigen.
ויסף חמישית כסף־ערכך עליו (so soll er ein Fünftel des Geldes deiner Schätzung darüber hinzufügen) entspricht V. 13,15 und zeigt den Standard-20%-Aufschlag. כסף־ערכך (Geld deiner Schätzung) bezieht sich auf den berechneten Wert aus V. 16-18.
וקם לו (und es soll ihm verbleiben) entspricht והיה לו (V. 15) und zeigt erfolgreiche Eigentumsrückübertragung.
גאל יגאל zeigt גאל-Terminologie für Feld-Rückkauf. המקדיש אתו zeigt ursprünglichen Weihenden als Rückkaufberechtigen. חמישית כסף־ערכך zeigt Standard-Aufschlag. וקם לו zeigt Eigentumsrückübertragung.
Die LXX übersetzt גאל יגאל mit λυτρούμενος λυτρώσηται (lösend wird lösen), המקדיש אתו mit ἁγιάσας αὐτόν (der es heiligte), חמישית כסף־ערכך mit πέμπτον ἀργυρίου τιμῆς (Fünftel Silber des Wertes) und וקם לו mit στήσεται αὐτῷ (wird ihm stehen).
Die Satzstruktur zeigt Feld-Rückkauf: wenn der Heiligende das Feld lösen will + Fünftel des Schätzungs-Geldes hinzufügen + soll ihm verbleiben.
Dieser Vers ermöglicht dem ursprünglichen Weihenden das Feld mit 20%-Aufschlag zurückzukaufen.
Leviticus 27,20
Hebräisch: וְאִם־לֹ֤א יִגְאַל֙ אֶת־הַשָּׂדֶ֔ה וְאִם־מָכַ֥ר אֶת־הַשָּׂדֶ֖ה לְאִ֣ישׁ אַחֵ֑ר לֹ֥א יִגָּאֵ֖ל עֽוֹד׃
Deutsch: Und wenn er das Feld nicht löst, oder wenn er das Feld einem anderen Mann verkauft, so kann es nicht mehr gelöst werden;

Kommentar: ואם־לא יגאל את־השדה ואם־מכר את־השדה לאיש אחר לא יגאל עוד zeigt zwei Situationen, die Rückkauf ausschließen. ואם־לא יגאל את־השדה (und wenn er das Feld nicht löst) zeigt versäumten Rückkauf durch den ursprünglichen Weihenden. ואם־מכר את־השדה לאיש אחר (oder wenn er das Feld einem anderen Mann verkauft) zeigt dass das Heiligtum das geweihte Feld weiterverkaufen kann.
לא יגאל עוד (so kann es nicht mehr gelöst werden) - לא יגאל (kann nicht gelöst werden) zeigt unwiderruflichen Verlust des Rückkaufrechts. עוד (mehr/noch) betont die Endgültigkeit.
Die beiden Fälle: 1) Ursprünglicher Weihender kauft nicht zurück, 2) Heiligtum verkauft an Dritten. In beiden Fällen erlischt das גאל-Recht.
לא יגאל את־השדה zeigt versäumten Rückkauf. מכר את־השדה לאיש אחר zeigt Heiligtums-Weiterverkauf. לא יגאל עוד zeigt endgültigen גאל-Rechtsverlust.
Die LXX übersetzt לא יגאל את־השדה mit μὴ λυτρώσηται τὸν ἀγρόν (nicht löst das Feld), מכר את־השדה לאיש אחר mit ἀπέδοτο τὸν ἀγρὸν ἀνθρώπῳ ἑτέρῳ (verkaufte das Feld einem anderen Menschen) und לא יגאל עוד mit οὐ μὴ λυτρωθῇ ἔτι (wird nicht mehr gelöst werden).
Die Satzstruktur zeigt גאל-Rechtsverlust: wenn Feld nicht löst + oder wenn Feld an anderen Mann verkauft + kann nicht mehr gelöst werden.
Dieser Vers zeigt zwei Wege zum unwiderruflichen Verlust des Rückkaufrechts: versäumter Rückkauf oder Weiterverkauf durch das Heiligtum.
Leviticus 27,21
Hebräisch: וְהָיָ֨ה הַשָּׂדֶ֜ה בְּצֵאתוֹ֣ בַיֹּבֵ֗ל קֹ֛דֶשׁ לַֽיהוָ֖ה כִּשְׂדֵ֣ה הַחֵ֑רֶם לַכֹּהֵ֖ן תִּהְיֶ֥ה אֲחֻזָּתוֹ׃
Deutsch: und das Feld soll, wenn es im Jovel frei ausgeht, dem Ewigen heilig sein, wie ein gebanntes Feld; es soll dem Priester als Eigentum gehören.

Kommentar: והיה השדה בצאתו ביובל קדש ליהוה כשדה החרם לכהן תהיה אחזתו zeigt das Schicksal nicht-rückgekaufter geweihter Felder im Jobel. והיה השדה בצאתו ביובל קדש ליהוה (und das Feld soll, wenn es im Jobel frei ausgeht, dem Ewigen heilig sein) - בצאתו ביובל (bei seinem Ausgehen im Jobel) entspricht 25,28,31 und zeigt Jobel-"Befreiung". קדש ליהוה (heilig für JHWH) zeigt dass das Feld nicht zum ursprünglichen Besitzer zurückkehrt, sondern JHWH gehört.
כשדה החרם (wie ein gebanntes Feld) vergleicht mit חרם-Feldern (V. 28-29), die ebenfalls unwiderruflich JHWH gehören. לכהן תהיה אחזתו (es soll dem Priester als Eigentum gehören) - תהיה אחזתו zeigt dass Priester das praktische Nutzungsrecht erhalten. אחזתו (sein Eigentum) zeigt Erbbesitz-Status.
בצאתו ביובל קדש ליהוה zeigt Jobel-Übergang zu JHWH statt ursprünglichem Besitzer. כשדה החרם verweist auf חרם-Parallelität. לכהן תהיה אחזתו zeigt priesterliche Nutzungsberechtigung.
Die LXX übersetzt כשדה החרם (kisde hacherem - "wie ein dem Bann geweihtes Feld") als ὥσπερ ἡ γῆ ἡ ἀφωρισμένη (wie das abgesonderte Land).
Die Satzstruktur zeigt nicht-rückgekauftes Feld-Schicksal: Feld bei Jobel-Ausgang + heilig JHWH + wie gebanntes Feld + dem Priester sei sein Eigentum.
Dieser Vers zeigt: Nicht-rückgekaufte geweihte Felder gehen im Jobel nicht zum ursprünglichen Besitzer zurück, sondern werden priesterliches Erbeigentum.
Leviticus 27,22
Hebräisch: וְאִם֙ אֶת־שְׂדֵ֣ה מִקְנָתוֹ֔ אֲשֶׁ֕ר לֹ֖א מִשְּׂדֵ֣ה אֲחֻזָּתוֹ֑ יַקְדִּ֖ישׁ לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Und wenn er ein von ihm erkauftes Feld, das nicht zum Feld seines Eigentums gehört, dem Ewigen heiligt,

Kommentar: ואם את־שדה מקנתו אשר לא משדה אחזתו יקדיש ליהוה führt eine andere Feldkategorie ein: gekauftes statt Erbland. את־שדה מקנתו (ein von ihm erkauftes Feld) - שדה מקנתו (Feld seines Kaufs) zeigt erworbenes vs. ererbtes Land. מקנתו von קנה (kaufen/erwerben) entspricht 25,14-15.
אשר לא משדה אחזתו (das nicht zum Feld seines Eigentums gehört) - לא משדה אחזתו (nicht vom Feld seines Eigentums) grenzt explizit von אחזה (Erbbesitz) ab. Diese Abgrenzung zu V. 16 משדה אחזתו ist entscheidend.
יקדיש ליהוה entspricht den vorherigen Versen und zeigt Weiheakt.
שדה מקנתו vs. שדה אחזתו zeigt grundlegende Unterscheidung zwischen Kaufland und Erbland. לא משדה אחזתו betont explizit Nicht-Erbland-Status.
Die LXX übersetzt שדה מקנתו mit ἀγρὸν κτητόν (erworbenes Feld), אשר לא משדה אחזתו mit ὃς οὐκ ἔστιν ἐκ τοῦ ἀγροῦ κατασχέσεως αὐτοῦ (der nicht ist vom Feld seines Besitzes) und יקדיש ליהוה mit ἁγιάσῃ κυρίῳ (heiligt dem Herrn).
Die Satzstruktur zeigt Kaufland-Gelübde-Einleitung: wenn gekauftes Feld + das nicht von seinem Erbfeld ist + JHWH heiligt.
Dieser Vers führt Kaufland-Gelübde ein als Alternative zu Erbland-Gelübden, mit vermutlich anderen rechtlichen Konsequenzen.
Leviticus 27,23
Hebräisch: וְחִשַּׁב־לוֹ֣ הַכֹּהֵ֗ן אֵ֚ת מִכְסַ֣ת הָֽעֶרְכְּךָ֔ עַ֖ד שְׁנַ֣ת הַיֹּבֵ֑ל וְנָתַ֤ן אֶת־הָעֶרְכְּךָ֙ בַּיּ֣וֹם הַה֔וּא קֹ֖דֶשׁ לַיהוָֽה׃
Deutsch: so soll ihm der Priester den Betrag deiner Schätzung bis zum Joveljahr berechnen; und er soll deine Schätzung am selben Tag als ein dem Ewigen Geheiligtes geben.

Kommentar: וחשב־לו הכהן את מכסת הערכך עד שנת היובל ונתן את־הערכך ביום ההוא קדש ליהוה zeigt die Sonderbehandlung für Kaufland-Gelübde. וחשב־לו הכהן את מכסת הערכך עד שנת היובל (so soll ihm der Priester den Betrag deiner Schätzung bis zum Jobeljahr berechnen) - חשב־לו הכהן entspricht V. 18 und zeigt priesterliche Berechnungsverantwortung. את מכסת הערכך (den Betrag deiner Schätzung) - מכסת (Betrag/Anteil) von כסס zeigt proportionale Berechnung. עד שנת היובל zeigt Jobel als Endpunkt.
ונתן את־הערכך ביום ההוא קדש ליהוה (und er soll deine Schätzung am selben Tag als ein dem Ewigen Geheiligtes geben) - ונתן את־הערכך ביום ההוא (und er soll deine Schätzung am selben Tag geben) zeigt sofortige Zahlung. ביום ההוא (am selben Tag) betont Unmittelbarkeit. קדש ליהוה (heilig für JHWH) zeigt den Weihezweck.
מכסת הערכך עד שנת היובל zeigt proportionale Berechnung bis Jobel. ביום ההוא zeigt sofortige Zahlungspflicht vs. spätere Rückkaufoption bei Erbland.
Die LXX übersetzt מכסת הערכך mit τὸ τέλος τῆς τιμῆς σου (das Ende deines Wertes), עד שנת היובל mit ἕως τοῦ ἐνιαυτοῦ τῆς ἀφέσεως (bis zum Jahr des Erlasses), ביום ההוא mit ἐν ἐκείνῃ τῇ ἡμέρᾳ (an jenem Tag) und קדש ליהוה mit ἅγιον κυρίῳ (heilig dem Herrn).
Die Satzstruktur zeigt Kaufland-Gelübde-Verfahren: Priester berechnet Schätzungsbetrag + bis Jobeljahr + gibt deine Schätzung am selben Tag + heilig JHWH.
Dieser Vers zeigt bei Kaufland-Gelübden sofortige Vollzahlung statt Rückkaufoption wie bei Erbland.
Leviticus 27,24
Hebräisch: בִּשְׁנַ֤ת הַיּוֹבֵל֙ יָשׁ֣וּב הַשָּׂדֶ֔ה לַאֲשֶׁ֥ר קָנָ֖הוּ מֵאִתּוֹ֑ לַאֲשֶׁר־לוֹ֖ אֲחֻזַּ֥ת הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Im Joveljahr soll das Feld an den zurückkommen, von dem er es gekauft hat, an den, welchem das Land als Eigentum gehört.

Kommentar: בשנת היובל ישוב השדה לאשר קנהו מאתו לאשר־לו אחזת הארץ erklärt warum Kaufland anders behandelt wird. בשנת היובל ישוב השדה (im Jobeljahr soll das Feld zurückkommen) entspricht der Jobel-Restitution von Kap. 25. ישוב (soll zurückkommen) im Qal-Imperfekt zeigt automatische Rückkehr.
לאשר קנהו מאתו (an den, von dem er es gekauft hat) - אשר קנהו מאתו zeigt den ursprünglichen Verkäufer des Feldes an den jetzigen Weihenden. לאשר־לו אחזת הארץ (an den, welchem das Land als Eigentum gehört) - אשר־לו אחזת הארץ (dem das Erbeigentum des Landes gehört) zeigt den ursprünglichen אחזה-Besitzer.
Die Logik: Der Weihende kann nur sein מקנה-Recht weihen, nicht das darunterliegende אחזה-Recht, das im Jobel automatisch zum Ursprungsbesitzer zurückkehrt.
ישוב השדה zeigt automatische Jobel-Rückkehr. לאשר קנהו מאתו und לאשר־לו אחזת הארץ identifizieren denselben ursprünglichen אחזה-Besitzer.
Die LXX übersetzt בשנת היובל mit ἐν τῷ ἐνιαυτῷ τῆς ἀφέσεως (im Jahr des Erlasses), ישוב השדה mit ἀποδοθήσεται ὁ ἀγρός (wird das Feld zurückgegeben werden), לאשר קנהו mit τῷ κεκτημένῳ αὐτόν (dem es Besitzenden) und אחזת הארץ mit κατάσχεσις τῆς γῆς (Besitz der Erde).
Die Satzstruktur zeigt Kaufland-Jobel-Rückkehr: im Jobeljahr kehrt Feld zurück + zu dem von dem er es kaufte + dem das Erbeigentum des Landes gehört.
Dieser Vers erklärt: Kaufland kehrt im Jobel automatisch zum ursprünglichen אחזה-Besitzer zurück, weshalb nur temporäres מקנה-Recht geweiht werden kann.
Leviticus 27,25
Hebräisch: וְכָל־עֶרְכְּךָ֔ יִהְיֶ֖ה בְּשֶׁ֣קֶל הַקֹּ֑דֶשׁ עֶשְׂרִ֥ים גֵּרָ֖ה יִהְיֶ֥ה הַשָּֽׁקֶל׃
Deutsch: Und all deine Schätzung soll nach dem Schekel des Heiligtums geschehen; 20 Gera soll der Schekel sein.

Kommentar: וכל־ערכך יהיה בשקל הקדש עשרים גרה יהיה השקל definiert den Währungsstandard für alle Schätzungen. וכל־ערכך יהיה בשקל הקדש (und all deine Schätzung soll nach dem Schekel des Heiligtums geschehen) - כל־ערכך (all deine Schätzung) zeigt universelle Anwendung auf alle vorherigen Bewertungen. בשקל הקדש entspricht V. 3 und etabliert den sakralen Währungsstandard.
עשרים גרה יהיה השקל (20 Gera soll der Schekel sein) - עשרים גרה (20 Gera) definiert den Schekel-Standard. גרה (Gera) als kleinste Gewichtseinheit entsprechend Ex 30,13; Num 3,47. Diese Definition gewährleistet einheitliche Standards.
כל־ערכך zeigt universelle Anwendung auf alle Gelübde-Schätzungen. בשקל הקדש etabliert sakralen vs. säkularen Währungsstandard. עשרים גרה יהיה השקל definiert präzise Gewichtseinheit.
Die LXX übersetzt עשרים גרה יהיה השקל (esrim gera yihyeh hasheqel - "zwanzig Gera soll der Schekel sein") als εἴκοσι ὀβολοὶ ἔσται τὸ δίδραχμον (zwanzig Obolen soll die Doppeldrachme sein), was griechische Währungseinheiten verwendet.
Die Satzstruktur zeigt Währungsstandard-Definition: all deine Schätzung + sei im Heiligtums-Schekel + 20 Gera sei der Schekel.
Dieser Vers etabliert den einheitlichen sakralen Währungsstandard für alle Gelübde-Bewertungen mit präziser Gewichtsdefinition.
Leviticus 27,26
Hebräisch: אַךְ־בְּכ֞וֹר אֲשֶׁר־יְבֻכַּ֤ר לַֽיהוָה֙ בִּבְהֵמָ֔ה לֹֽא־יַקְדִּ֥ישׁ אִ֖ישׁ אֹתוֹ֑ אִם־שׁ֣וֹר אִם־שֶׂ֔ה לַֽיהוָ֖ה הֽוּא׃
Deutsch: Nur das Erstgeborene unter dem Vieh, das als Erstgeburt dem Ewigen gehört, soll kein Mann heiligen; sei es ein Rind oder ein Schaf, es gehört dem Ewigen.

Kommentar: אך־בכור אשר־יבכר ליהוה בבהמה לא־יקדיש איש אתו אם־שור אם־שה ליהוה הוא zeigt Einschränkung bei Erstgeburten. אך־בכור אשר־יבכר ליהוה בבהמה (nur das Erstgeborene unter dem Vieh, das als Erstgeburt dem Ewigen gehört) - אך (nur/jedoch) zeigt Ausnahme. בכור אשר־יבכר ליהוה (Erstgeborenes, das als Erstgeburt JHWH gehört) zeigt bereits bestehende göttliche Ansprüche. יבכר (wird als Erstgeburt behandelt) im Pual zeigt passive Erstgeburts-Zuordnung.
לא־יקדיש איש אתו (soll kein Mann heiligen) verbietet zusätzliche Weihe bereits JHWH gehörender Erstgeburten. אם־שור אם־שה ליהוה הוא (sei es ein Rind oder ein Schaf, es gehört dem Ewigen) - אם־שור אם־שה zeigt die hauptsächlichen Opfertiere. ליהוה הוא bekräftigt göttliches Eigentum.
בכור אשר־יבכר ליהוה zeigt bereits bestehende Erstgeburts-Verpflichtung. לא־יקדיש איש verbietet Doppel-Weihe. ליהוה הוא begründet das Verbot durch bereits bestehendes göttliches Eigentum.
Die LXX übersetzt בכור אשר־יבכר (bechor asher-yebuchar - "Erstgeburt, die als Erstgeburt geboren wird") als πᾶν πρωτότοκον, ὃ ἂν γένηται (jede Erstgeburt, die geboren wird).
Die Satzstruktur zeigt Erstgeburts-Ausnahme: nur Erstgeborenes das JHWH als Erstgeburt gehört + soll ein Mann nicht heiligen + ob Rind ob Schaf + JHWH gehört es.
Dieser Vers verbietet Gelübde-Weihe von Erstgeburten, da diese bereits automatisch JHWH gehören.
Leviticus 27,27
Hebräisch: וְאִ֨ם בַּבְּהֵמָ֤ה הַטְּמֵאָה֙ וּפָדָ֣ה בְעֶרְכֶּ֔ךָ וְיָסַ֥ף חֲמִשִׁתוֹ֖ עָלָ֑יו וְאִם־לֹ֥א יִגָּאֵ֖ל וְנִמְכַּ֥ר בְּעֶרְכֶּֽךָ׃
Deutsch: Wenn es aber vom unreinen Vieh ist, so soll man es nach deiner Schätzung lösen und ein Fünftel darüber hinzufügen; und wenn es nicht gelöst wird, so werde es nach deiner Schätzung verkauft.

Kommentar: ואם בבהמה הטמאה ופדה בערכך ויסף חמישתו עליו ואם־לא יגאל ונמכר בערכך behandelt unreine Erstgeburten. ואם בבהמה הטמאה (wenn es aber vom unreinen Vieh ist) zeigt unreine Erstgeburten wie Esel (vgl. Ex 13,13; 34,20). Diese können nicht geopfert werden, gehören aber trotzdem JHWH.
ופדה בערכך ויסף חמישתו עליו (so soll man es nach deiner Schätzung lösen und ein Fünftel darüber hinzufügen) - ופדה (und er soll lösen) im Qal-Perfekt mit Waw-Konsekutiv von פדה zeigt Loskauf unreiner Erstgeburten. בערכך (nach deiner Schätzung) entspricht der priesterlichen Bewertung. ויסף חמישתו עליו entspricht dem Standard-20%-Aufschlag.
ואם־לא יגאל ונמכר בערכך (und wenn es nicht gelöst wird, so werde es nach deiner Schätzung verkauft) zeigt Alternative: Verkauf durch das Heiligtum zum Schätzwert ohne Aufschlag.
בבהמה הטמאה zeigt unreine Erstgeburten. ופדה...ויסף חמישתו zeigt Loskauf mit Standard-Aufschlag. לא יגאל ונמכר zeigt Heiligtums-Verkaufsoption.
Die LXX übersetzt בבהמה הטמאה mit ἐν τοῖς κτήνεσι τοῖς ἀκαθάρτοις (unter den unreinen Vieh), ופדה mit λυτρώσεται (wird lösen), חמישתו mit τὸ ἐπίπεμπτον (das Fünftel) und ונמכר בערכך mit πραθήσεται κατὰ τὴν τιμήν (wird verkauft nach dem Wert).
Die Satzstruktur zeigt unreine Erstgeburts-Behandlung: wenn unreines Vieh + löse nach deiner Schätzung + füge sein Fünftel hinzu + wenn nicht gelöst wird + werde nach deiner Schätzung verkauft.
Dieser Vers regelt unreine Erstgeburten: Loskauf mit 20%-Aufschlag oder Heiligtums-Verkauf zum Schätzwert.
Leviticus 27,28
Hebräisch: אַךְ־כָּל־חֵ֡רֶם אֲשֶׁ֣ר יַחֲרִם֩ אִ֨ישׁ לַֽיהוָ֜ה מִכָּל־אֲשֶׁר־לוֹ֗ מֵאָדָ֤ם וּבְהֵמָה֙ וּמִשְּׂדֵ֣ה אֲחֻזָּתוֹ֔ לֹ֥א יִמָּכֵ֖ר וְלֹ֣א יִגָּאֵ֑ל כָּל־חֵ֕רֶם קֹֽדֶשׁ־קָֽדָשִׁ֥ים ה֖וּא לַיהוָֽה׃
Deutsch: Doch alles Gebannte, das jemand dem Ewigen bannt von allem, was sein ist, es sei Mensch oder Vieh oder Feld seines Eigentums, soll nicht verkauft und nicht gelöst werden; alles Gebannte ist dem Ewigen hochheilig.

Kommentar: אך־כל־חרם אשר יחרים איש ליהוה מכל־אשר־לו מאדם ובהמה ומשדה אחזתו לא ימכר ולא יגאל כל־חרם קדש־קדשים הוא ליהוה führt das חרם-System ein als höchste Weihstufe. אך־כל־חרם אשר יחרים איש ליהוה (doch alles Gebannte, das jemand dem Ewigen bannt) - אך (doch/jedoch) zeigt neue Kategorie. כל־חרם (alles Gebannte) von חרם (Bann) zeigt totale Weihe. יחרים (bannt) im Hifil-Imperfekt zeigt aktive חרם-Handlung.
מכל־אשר־לו מאדם ובהמה ומשדה אחזתו (von allem, was sein ist, es sei Mensch oder Vieh oder Feld seines Eigentums) zeigt drei חרם-Objekte: מאדם (Menschen), ובהמה (Vieh), ומשדה אחזתו (Feld seines Eigentums). מאדם ist besonders problematisch.
לא ימכר ולא יגאל (soll nicht verkauft und nicht gelöst werden) zeigt absolute Unveräußerlichkeit - לא ימכר (nicht verkauft) und לא יגאל (nicht gelöst) schließen beide Optionen aus. כל־חרם קדש־קדשים הוא ליהוה (alles Gebannte ist dem Ewigen hochheilig) - קדש־קדשים zeigt höchste Heiligkeitsstufe.
חרם zeigt höchste, unwiderrufliche Weihstufe. מאדם ובהמה ומשדה אחזתו zeigt umfassende חרם-Objekte. לא ימכר ולא יגאל zeigt absolute Unveräußerlichkeit. קדש־קדשים zeigt höchste Heiligkeit.
Die LXX übersetzt חרם (cherem - "Bann") als ἀνάθεμα (Weihgabe/Verfluchung) und קדש־קדשים (qodesh-qodashim - "Allerheiligstes") als ἅγιον ἁγίων (Heiligstes der Heiligen).
Die Satzstruktur zeigt חרם-System: alles Gebannte das Mann JHWH bannt + von allem was sein ist + Mensch, Vieh, Erbfeld + nicht verkauft nicht gelöst + alles Gebannte hochheilig JHWH.
Dieser Vers etabliert חרם als höchste, unwiderrufliche Weihstufe für Menschen, Tiere und Erbfelder.
Leviticus 27,29
Hebräisch: כָּל־חֵ֗רֶם אֲשֶׁ֧ר יָחֳרַ֛ם מִן־הָאָדָ֖ם לֹ֣א יִפָּדֶ֑ה מ֖וֹת יוּמָֽת׃
Deutsch: Alles Gebannte, das vom Menschen gebannt wird, soll nicht gelöst werden: es soll gewiss getötet werden.

Kommentar: כל־חרם אשר יחרם מן־האדם לא יפדה מות יומת zeigt die drastischste Konsequenz des חרם-Systems. כל־חרם אשר יחרם מן־האדם (alles Gebannte, das vom Menschen gebannt wird) - מן־האדם (vom Menschen) kann zwei Bedeutungen haben: 1) Menschen, die dem חרם geweiht werden, oder 2) חרם, das von Menschen ausgesprochen wird (im Gegensatz zu göttlichem חרם).
לא יפדה (soll nicht gelöst werden) im Nifal-Imperfekt von פדה zeigt absolute Unlösbarkeit. מות יומת (es soll gewiss getötet werden) - מות יומת (töten getötet werden) zeigt emphatische Wiederholung mit Hophal-Imperfekt יומת (soll getötet werden) - zeigt Todesstrafe als einzige חרם-Erfüllung.
Die Interpretation ist umstritten: Bezieht sich dies auf Menschen als חרם-Objekte oder auf Menschen als חרם-Urheber? Der Kontext von V. 28 מאדם legt nahe: Menschen, die dem חרם geweiht werden.
כל־חרם...מן־האדם zeigt Menschen-חרם. לא יפדה zeigt absolute Unlösbarkeit. מות יומת zeigt Todesstrafe als חרם-Vollzug.
Die LXX spezifiziert חרם אשר יחרם מן־האדם (cherem asher yochoram min-ha'adam - "Bann, der vom Menschen gebannt wird") als πᾶν, ὃ ἂν ἀνατεθῇ ἀπὸ τῶν ἀνθρώπων (alles, was von den Menschen geweiht wird).
Die Satzstruktur zeigt Menschen-חרם-Konsequenz: alles Gebannte das vom Menschen gebannt wird + soll nicht gelöst werden + töten getötet werden.
Dieser Vers zeigt die extreme Konsequenz: Menschen-חרם führt unweigerlich zum Tod ohne Lösungsmöglichkeit.
Leviticus 27,30
Hebräisch: וְכָל־מַעְשַׂ֨ר הָאָ֜רֶץ מִזֶּ֤רַע הָאָ֨רֶץ֙ מִפְּרִ֣י הָעֵ֔ץ לַיהוָ֖ה ה֑וּא קֹ֖דֶשׁ לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Und jeder Zehnte des Landes, vom Samen des Landes, von der Frucht der Bäume, gehört dem Ewigen; er ist dem Ewigen heilig.

Kommentar: וכל־מעשר הארץ מזרע הארץ מפרי העץ ליהוה הוא קדש ליהוה führt das Zehnten-System ein. וכל־מעשר הארץ (und jeder Zehnte des Landes) - כל־מעשר (jeder Zehnte) zeigt universelle 10%-Abgabe. הארץ (des Landes) zeigt landwirtschaftliche Produktion.
מזרע הארץ מפרי העץ (vom Samen des Landes, von der Frucht der Bäume) spezifiziert zwei Kategorien: מזרע הארץ (vom Samen des Landes) zeigt Getreide und Feldfrüchte, מפרי העץ (von der Frucht der Bäume) zeigt Baumfrüchte.
ליהוה הוא קדש ליהוה (gehört dem Ewigen; er ist dem Ewigen heilig) - ליהוה הוא zeigt göttliches Eigentum. קדש ליהוה bekräftigt die Heiligkeit des Zehnten.
כל־מעשר הארץ etabliert universelle 10%-Abgabe. מזרע הארץ מפרי העץ erfasst Feld- und Baumfrüchte. ליהוה הוא קדש ליהוה zeigt göttliches Eigentum und Heiligkeit.
Die LXX übersetzt מפרי העץ (mipri ha'etz - "von der Frucht des Baumes") als τοῦ καρποῦ τοῦ ξυλίνου (der Frucht des Hölzernen).
Die Satzstruktur zeigt Land-Zehnten-System: jeder Zehnte des Landes + vom Samen des Landes von Frucht der Bäume + JHWH gehört er + heilig JHWH.
Dieser Vers etabliert die universelle 10%-Abgabe aller landwirtschaftlichen Produkte als JHWH gehörend und heilig.
Leviticus 27,31
Hebräisch: וְאִם־גָּאֹ֥ל יִגְאַ֛ל אִ֖ישׁ מִמַּֽעַשְׂרֹ֑ו חֲמִשִׁיתוֹ֖ יֹסֵ֥ף עָלָֽיו׃
Deutsch: Wenn aber jemand von seinem Zehnten lösen will, so soll er ein Fünftel darüber hinzufügen.

Kommentar: ואם־גאל יגאל איש ממעשרו חמישיתו יסף עליו zeigt Rückkaufoption für den Zehnten. ואם־גאל יגאל איש ממעשרו (wenn aber jemand von seinem Zehnten lösen will) - גאל יגאל (lösen löst) mit emphatischer Wiederholung entspricht den vorherigen Versen. איש ממעשרו (ein Mann von seinem Zehnten) zeigt individuellen Zehnten-Rückkauf.
חמישיתו יסף עליו (so soll er ein Fünftel darüber hinzufügen) entspricht dem Standard-20%-Aufschlag der vorherigen Verse. חמישיתו (sein Fünftel) und יסף עליו (soll hinzufügen darauf) zeigt die gewohnte Aufschlagsregelung.
Die Möglichkeit des Zehnten-Rückkaufs zeigt praktische Flexibilität: Statt Naturalien kann Geld (+ 20%) gegeben werden.
גאל יגאל איש ממעשרו zeigt individuelle Zehnten-Rückkaufoption. חמישיתו יסף עליו zeigt Standard-20%-Aufschlag wie bei anderen Gelübden.
Die LXX übersetzt גאל יגאל mit λυτρούμενος λυτρώσηται (lösend wird lösen), ממעשרו mit ἀπὸ τῶν δεκατῶν αὐτοῦ (von seinen Zehnten) und חמישיתו יסף mit τὸ ἐπίπεμπτον προσθήσει (das Fünftel wird er hinzufügen).
Die Satzstruktur zeigt Zehnten-Rückkauf: wenn ein Mann von seinem Zehnten lösen will + sein Fünftel füge hinzu darauf.
Dieser Vers ermöglicht Zehnten-Rückkauf gegen Geldzahlung mit 20%-Aufschlag - praktische Alternative zur Naturalabgabe.
Leviticus 27,32
Hebräisch: וְכָל־מַעְשַׂ֤ר בָּקָר֙ וָצֹ֔אן כֹּ֥ל אֲשֶׁר־יַעֲבֹ֖ר תַּ֣חַת הַשָּׁ֑בֶט הָֽעֲשִׂירִ֕י יִֽהְיֶה־קֹּ֖דֶשׁ לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Und aller Zehnt von Rindern und Schafen, alles, was unter dem Stab vorüberzieht, das Zehnte soll dem Ewigen heilig sein.

Kommentar: וכל־מעשר בקר וצאן כל אשר־יעבר תחת השבט העשירי יהיה־קדש ליהוה führt Vieh-Zehnten ein. וכל־מעשר בקר וצאן (und aller Zehnt von Rindern und Schafen) erweitert das Zehnten-System von Pflanzen (V. 30) auf Vieh. בקר וצאן (Rinder und Schafe) zeigen die Hauptvieharten.
כל אשר־יעבר תחת השבט (alles, was unter dem Stab vorüberzieht) zeigt das Zählverfahren - יעבר תחת השבט (vorüberzieht unter dem Stab) beschreibt die traditionelle Viehzählung: Tiere gehen einzeln unter einem Hirtenstab hindurch zur Zählung.
העשירי יהיה־קדש ליהוה (das Zehnte soll dem Ewigen heilig sein) - העשירי (das zehnte) zeigt: jedes zehnte Tier beim Zählen wird JHWH heilig. יהיה־קדש ליהוה entspricht V. 30.
מעשר בקר וצאן erweitert Zehnten auf Vieh. יעבר תחת השבט beschreibt traditionelles Zählverfahren. העשירי יהיה־קדש zeigt mechanische Zehntenwahl: jedes zehnte Tier.
Die LXX erweitert כל אשר־יעבר תחת השבט (kol asher-ya'avor tachat hashevet - "alles, was unter dem Stab hindurchgeht") zu καὶ πᾶν, ὃ ἂν ἔλθῃ ἐν τῷ ἀριθμῷ ὑπὸ τὴν ῥάβδον (und alles, was in der Zählung unter den Stab kommt).
Die Satzstruktur zeigt Vieh-Zehnten: aller Zehnt von Rindern und Schafen + alles was unter Stab vorüberzieht + das Zehnte sei heilig JHWH.
Dieser Vers etabliert Vieh-Zehnten durch mechanische Auszählung: Jedes zehnte Tier bei der Stabzählung wird JHWH heilig.
Leviticus 27,33
Hebräisch: לֹ֧א יְבַקֵּ֛ר בֵּֽין־ט֥וֹב לָרַ֖ע וְלֹ֣א יְמִירֶ֑נּוּ וְאִם־הָמֵ֣ר יְמִירֶ֔נּוּ וְהָֽיָה־ה֧וּא וּתְמוּרָתוֹ֛ יִֽהְיֶה־קֹ֖דֶשׁ לֹ֥א יִגָּאֵֽל׃
Deutsch: Man soll nicht untersuchen, ob es gut oder schlecht sei, und soll es nicht vertauschen; und wenn man es dennoch vertauscht, so wird es samt seinem Eingetauschten heilig sein; es soll nicht gelöst werden.

Kommentar: לא יבקר בין־טוב לרע ולא ימירנו ואם־המר ימירנו והיה־הוא ותמורתו יהיה־קדש לא יגאל zeigt strenge Regeln für Vieh-Zehnten. לא יבקר בין־טוב לרע (man soll nicht untersuchen, ob es gut oder schlecht sei) - לא יבקר (soll nicht untersuchen) im Piel-Imperfekt von בקר verbietet Qualitätsprüfung. בין־טוב לרע (zwischen gut und schlecht) entspricht V. 12,14 zeigt: keine Qualitätsbewertung erlaubt.
ולא ימירנו (und soll es nicht vertauschen) entspricht V. 10 und verbietet Tiertausch. ואם־המר ימירנו והיה־הוא ותמורתו יהיה־קדש (und wenn man es dennoch vertauscht, so wird es samt seinem Eingetauschten heilig sein) entspricht V. 10 genau und zeigt Doppel-Heiligung als Strafe.
לא יגאל (es soll nicht gelöst werden) unterscheidet sich von V. 31: Vieh-Zehnten können nicht zurückgekauft werden, im Gegensatz zu Pflanzen-Zehnten.
לא יבקר בין־טוב לרע verbietet Qualitätsselektion. לא ימירנו verbietet Tausch. והיה־הוא ותמורתו יהיה־קדש zeigt Doppel-Heiligung bei Tausch. לא יגאל verbietet Rückkauf im Gegensatz zu Pflanzen-Zehnten.
Die LXX übersetzt לא יבקר (lo yevaqer - "er soll nicht untersuchen") als οὐκ ἀλλάξεις (du sollst nicht vertauschen), was eine andere Interpretation der Handlung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Vieh-Zehnten-Regeln: nicht untersuchen zwischen gut und schlecht + nicht vertauschen + wenn dennoch vertauscht + es und sein Ersatz heilig + nicht gelöst werden.
Dieser Vers zeigt strenge Vieh-Zehnten-Regeln: keine Qualitätsselektion, kein Tausch, kein Rückkauf - mechanische Durchführung ohne menschliche Manipulation.
Leviticus 27,34
Hebräisch: אֵ֣לֶּה הַמִּצְוֹ֗ת אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה אֶת־מֹשֶׁ֖ה אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל בְּהַ֖ר סִינָֽי׃
Deutsch: Das sind die Gebote, die der Ewige dem Mosche für die Kinder Jisra'els auf dem Berg Sinai geboten hat.

Kommentar: אלה המצות אשר צוה יהוה את־משה אל־בני ישראל בהר סיני schließt nicht nur Kapitel 27, sondern das gesamte Buch Leviticus ab. אלה המצות (das sind die Gebote) - המצות (die Gebote) Plural von מצוה zeigt die Gesamtheit der levitischen Anweisungen. אלה (diese) bezieht sich auf alle Gesetze des Buches, nicht nur Kapitel 27.
אשר צוה יהוה את־משה אל־בני ישראל (die der Ewige dem Mosche für die Kinder Israels geboten hat) entspricht 26,46 und zeigt die Mittlerrolle Moses zwischen JHWH und Israel. צוה (geboten hat) im Piel-Perfekt zeigt göttlichen Befehlscharakter.
בהר סיני (auf dem Berg Sinai) entspricht 26,46 und verortet die gesamte levitische Gesetzgebung am Sinai als Offenbarungsort.
אלה המצות zeigt Gesamtabschluss des Buches Leviticus. צוה יהוה את־משה אל־בני ישראל zeigt mosaische Mittlerschaft. בהר סיני verortet am Sinai als Offenbarungsort.
Die LXX schließt mit der Ortsangabe ἐν τῷ ὄρει Σινά (auf dem Berg Sinai), was die Autorität der Gesetze betont.
Die Satzstruktur zeigt Buch-Abschlussformel: diese die Gebote + die JHWH Mosche befahl + für Kinder Israels + am Berg Sinai.
Dieser Schlussvers kennzeichnet alle levitischen Gesetze als göttliche מצות, durch Mose vermittelt, für Israel, am Sinai offenbart.
Kapitel 27 bildet einen Anhang zum Heiligkeitsgesetz und behandelt Gelübde-Schätzungen und Heiligungen mit detaillierten Bewertungs- und Rückkaufsregeln. Das Kapitel gliedert sich in Personen-Gelübde (V. 1-8), Vieh-Gelübde (V. 9-13), Immobilien-Gelübde (V. 14-25), Sonderbestimmungen (V. 26-29) und Zehnten-Gesetze (V. 30-33) mit Abschlussformel (V. 34).
1) Personen-Gelübde (V. 1-8): נדר פלא (besondere Gelübde) für נפשת (Personen) nach ערך (Schätzung). Alters- und geschlechtsspezifische Schätzungen: Männer 20-60 Jahre: 50 Schekel, Frauen: 30 Schekel; Jugendliche 5-20 Jahre: Männer 20 Schekel, Frauen 10 Schekel; Kleinkinder 1 Monat-5 Jahre: Männer 5 Schekel, Frauen 3 Schekel; Senioren 60+ Jahre: Männer 15 Schekel, Frauen 10 Schekel. Armuts-Sonderregelung: Bei Zahlungsunfähigkeit priesterliche Individualschätzung nach תשיג יד הנדר (Leistungsfähigkeit des Gelobenden). Alle Werte in שקל הקדש (Heiligtums-Schekel).
2) Vieh-Gelübde (V. 9-13): Opferfähige Tiere (בהמה אשר יקריבו ממנה קרבן) werden automatisch קדש ohne Rückkaufoption. Absolutes Tauschverbot (לא יחליפנו ולא־ימיר) mit Doppel-Heiligung bei Übertretung (והיה־הוא ותמורתו יהיה־קדש). Unreine Tiere erhalten priesterliche Schätzung (בין טוב ובין רע) mit Rückkaufoption plus 20%-Aufschlag (חמישתו יסף על־ערכך).
3) Immobilien-Gelübde (V. 14-25): Häuser erhalten priesterliche Schätzung mit Rückkaufoption für ursprünglichen Weihenden plus 20%-Aufschlag. Erbfelder (משדה אחזתו) werden nach Saatmenge bewertet: 1 Homer Gerste = 50 Schekel als Standard. Jobel-proportionale Bewertung: Vollwert bei Weihe משנת היובל (direkt nach Jobel), Abschlag על־פי השנים הנותרת (nach verbleibenden Jahren) bei späterer Weihe. Rückkauf mit 20%-Aufschlag möglich. Nicht-rückgekaufte Erbfelder werden im Jobel priesterliches Erbeigentum (לכהן תהיה אחזתו) statt Rückkehr zum ursprünglichen Besitzer. Kauffelder (שדה מקנתו) erfordern sofortige Vollzahlung ohne Rückkaufoption, da sie im Jobel automatisch zum אחזה-Besitzer zurückkehren. Währungsstandard: Alle Schätzungen בשקל הקדש (20 Gera = 1 Schekel).
4) Sonderbestimmungen (V. 26-29): Erstgeburten (בכור) können nicht zusätzlich geweiht werden, da sie bereits ליהוה gehören. Unreine Erstgeburten (z.B. Esel) können mit 20%-Aufschlag gelöst oder vom Heiligtum verkauft werden. חרם-System als höchste Weihstufe: Alles Gebannte (מאדם ובהמה ומשדה אחזתו) ist קדש־קדשים und unwiderruflich (לא ימכר ולא יגאל). Menschen-חרם führt zur Todesstrafe (מות יומת) ohne Lösungsmöglichkeit.
5) Zehnten-Gesetze (V. 30-33): Universelle 10%-Abgabe aller landwirtschaftlichen Produkte (מזרע הארץ מפרי העץ) als קדש ליהוה. Pflanzen-Zehnten können mit 20%-Aufschlag rückgekauft werden. Vieh-Zehnten (בקר וצאן) durch mechanische Stabzählung (יעבר תחת השבט): Jedes zehnte Tier wird heilig. Strenge Durchführung: Keine Qualitätsprüfung (לא יבקר בין־טוב לרע), kein Tausch (לא ימירנו), kein Rückkauf (לא יגאל). Bei illegalem Tausch Doppel-Heiligung.
Theologische Prinzipien: Abgestufte Heiligkeit: Von normalen נדר über קדש bis חרם als קדש־קדשים. Soziale Gerechtigkeit: Armuts-Sonderregelungen bei Personen-Gelübden. Priesterliche Autorität: Schätzungshoheit bei allen Bewertungen. Rückkaufsregeln: Standard-20%-Aufschlag (חמישית) als Präventivmaßnahme gegen leichtfertige Gelübde. Jobel-Integration: Feld-Bewertungen berücksichtigen Jobel-Zyklen mit proportionaler Wertminderung bei fortgeschrittener Zeit. Mechanische vs. Selektive Durchführung: Vieh-Zehnten erfolgen mechanisch ohne menschliche Qualitätsbeeinflussung, während andere Gelübde Bewertung und Rückkauf erlauben. Unwiderruflichkeit: חרם als höchste Weihstufe schließt jeden Rückkauf aus und führt bei Menschen zum Tod.
Wirtschaftliche Aspekte: Standardisierte Währung: Alle Transaktionen in שקל הקדש (20 Gera) gewährleisten einheitliche Standards. Aufschlagssystem: 20%-Aufschlag bei Rückkäufen verhindert leichtfertige Gelübde und sichert Heiligtums-Einkommen. Produktivitätsbewertung: Personen-Schätzungen spiegeln gesellschaftliche Arbeitsleistung wider (Männer 20-60 Jahre höchster Wert). Landwertberechnung: Saatmengen-basierte Bewertung berücksichtigt landwirtschaftliche Produktivität. Jobel-Proportionalität: Zeit-sensitive Bewertungen maximieren gerechte Preisgestaltung.
Rechtliche Struktur: Priesterliche Autorität: Priester haben Schätzungshoheit und Entscheidungsgewalt bei allen Bewertungsfragen. Rückkaufshierarchie: Nur ursprüngliche Weihende können zurückkaufen (außer bei Vieh-Zehnten). Unveräußerlichkeitsregeln: חרם und nicht-rückgekaufte Erbfelder werden unwiderruflich priesterliches Eigentum. Ausnahmebestimmungen: Erstgeburten bereits JHWH gehörend, Kauffelder automatisch Jobel-rückkehrend.
Soziale Gerechtigkeit: Armuts-Schutz: Individuelle Schätzung bei Zahlungsunfähigkeit verhindert soziale Ausgrenzung. Flexibilität: Rückkaufoptionen ermöglichen Korrektur unbedachter Gelübde. Zehnten-Rückkauf: Geld-Alternative zu Naturalabgaben bei Pflanzen-Zehnten.
Besonderheiten von Kapitel 27: Anhang-Charakter: Ergänzt Hauptgesetzgebung mit praktischen Durchführungsbestimmungen. Umfassende Regelung: Erfasst alle denkbaren Gelübde-Objekte (Personen, Tiere, Immobilien). Integration mit Jobel-System: Berücksichtigt Kap. 25-Landgesetze. Schärfste Bestimmungen: חרם mit Todesfolge als extremste Weih-Option. Mechanistische Elemente: Vieh-Zehnten ohne menschliche Manipulation. Wirtschafts-Orientation: Detaillierte Wert- und Währungsbestimmungen.
Abschluss-Bedeutung: V. 34 אלה המצות אשר צוה יהוה את־משה אל־בני ישראל בהר סיני kennzeichnet alle levitischen Gesetze als Sinai-Offenbarung durch mosaische Mittlerschaft für ganz Israel. Das gesamte Buch Leviticus wird damit als geschlossene התורה (Torah) göttlichen Ursprungs bestätigt.
Textkritische Beobachtung: Levitikus 27 zeigt in der LXX eine systematische Anpassung an hellenistische Wirtschafts- und Rechtssysteme. Die griechischen Übersetzer ersetzten hebräische Maße und Gewichte durch entsprechende griechische Einheiten (Doppeldrachme, Kor, Obolen) und verwendeten etablierte griechische Rechtsterminologie für Gelübde, Schätzungen und Eigentumsübertragungen. Besonders bemerkenswert ist die Behandlung des Bannbegriffs (חרם) als ἀνάθεμα, was sowohl Weihgabe als auch Verfluchung bedeuten kann. Die LXX macht die komplexen hebräischen Bewertungs- und Lösungsgesetze durch griechische Handels- und Rechtspraxis zugänglicher, während sie die religiösen und ethischen Grundprinzipien der Heiligkeit und göttlichen Eigentumsrechte beibehält. Das Schlusskapitel des Levitikus wird so zu einem praktischen Handbuch für hellenistische Juden, die diese Gesetze in griechischsprachigen Kontexten anwenden mussten.
Peter Streitenberger / Ingolstadt & Thomas Schneider / Rennerod im Dezember 2025







2

image1.gif




