Philologisch-Exegetischer Kommentar

Tanach-Deutsch 

Numeri

Numeri 1,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֨ר יְהוָ֧ה אֶל־מֹשֶׁ֛ה בְּמִדְבַּ֥ר סִינַ֖י בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד בְּאֶחָד֩ לַחֹ֨דֶשׁ הַשֵּׁנִ֜י בַּשָּׁנָ֣ה הַשֵּׁנִ֗ית לְצֵאתָ֛ם מֵאֶ֥רֶץ מִצְרַ֖יִם לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche in der Wüste Sinai im Zelt der Begegnung am Ersten des zweiten Monats im zweiten Jahr nach ihrem Auszug aus dem Land Mizrajim, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר eröffnet das Buch Numeri mit der Waw-consecutivum-Form von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt. Das Subjekt ist der Gottesname יְהוָה, der hier als handelnder Agent fungiert. Die Präposition אֶל zeigt die Richtung der Kommunikation zu מֹשֶׁה als Empfänger der göttlichen Rede.
Die Ortsangaben sind durch präpositionale Constructionen gekennzeichnet: בְּמִדְבַּר סִינַי (in der Wüste Sinai) mit der Präposition בְּ (in/bei) und בְּאֹהֶל מוֹעֵד (im Zelt der Begegnung). Das Construct אֹהֶל מוֹעֵד verbindet אֹהֶל (Zelt, maskulin) mit מוֹעֵד (Begegnung/bestimmte Zeit) im Status constructus.
Die Zeitangaben folgen einem komplexen präpositionalen System: בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ הַשֵּׁנִי zeigt die Präposition לְ mit dem bestimmten Artikel הַ vor חֹדֶשׁ (Monat). Das Ordinale הַשֵּׁנִי (der zweite) steht attributiv zu חֹדֶשׁ. Die weitere Zeitangabe בַּשָּׁנָה הַשֵּׁנִית wiederholt die Struktur mit שָׁנָה (Jahr, feminin) und dem Ordinale הַשֵּׁנִית.
Der Infinitiv-Construct לְצֵאתָם von יצא (ausgehen/ausziehen) mit dem Suffix der 3. Person maskulin Plural (־ָם) zeigt den temporalen Bezugspunkt. Die präpositionale Phrase מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם mit מִן (von/aus) und dem Dual מִצְרַיִם (Ägypten) komplettiert die zeitliche Einordnung.
Das abschließende לֵאמֹר ist der Infinitiv-Construct von אמר (sagen) und fungiert als Redeeinleitung, typisch für prophetische Formeln.
Die LXX übersetzt אהל מועד (ohel mo'ed - "Zelt der Begegnung") als σκηνὴ τοῦ μαρτυρίου (Zelt des Zeugnisses), was eine theologische Interpretation darstellt, die die Bundeslade und die Gesetzestafeln betont.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה als Kern und mehreren präpositionalen Adverbialen zur Orts- und Zeitbestimmung. Das לֵאמֹר leitet den folgenden Redeinhalt ein.
Dieser Vers etabliert die narrative Situation für die folgende Volkszählung durch präzise chronologische und topographische Angaben, die den historischen Kontext der Sinai-Offenbarungen im zweiten Jahr nach dem Exodus situieren.
Numeri 1,2
Hebräisch: שְׂא֗וּ אֶת־רֹאשׁ֙ כָּל־עֲדַ֣ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֔ל לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֣ר שֵׁמ֔וֹת כָּל־זָכָ֖ר לְגֻלְגְּלֹתָֽם׃
Deutsch: Erhebt die Kopfzahl der ganzen Gemeinde der Söhne Jisra'el nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zahl der Namen, alle Männlichen nach ihren Köpfen.

Kommentar: Der Imperativ שְׂאוּ von נשא (erheben/tragen) in der 2. Person maskulin Plural richtet sich an Mose und Aaron. Das Akkusativobjekt אֶת־רֹאשׁ mit der nota accusativi zeigt die idiomatische Wendung "das Haupt erheben" für Zählung/Musterung.
Der Begriff עֲדַת (Gemeinde, feminin) steht im Construct mit בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (Söhne Israels). Das Adjektiv כָּל (ganz/all) vor עֲדַת betont die Vollständigkeit der Zählung. Die Constructverbindung בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל zeigt das patronymische System mit בְּנֵי (Söhne von) als Gentilizium.
Die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם und לְבֵית אֲבֹתָם mit לְ zeigen die organisatorische Struktur. מִשְׁפְּחֹת (Familien/Sippen) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural und בֵית אֲבֹתָם als Constructverbindung von בַּיִת (Haus) mit dem Plural אָבוֹת (Väter) plus Suffix.
Die präpositionale Phrase בְּמִסְפַּר שֵׁמוֹת zeigt die Zählmethode durch מִסְפָּר (Zahl) im Construct mit שֵׁמוֹת (Namen, Plural von שֵׁם). Das Subjekt der Zählung ist כָּל־זָכָר (jeder männliche) mit dem Adjektiv זָכָר (männlich).
Die finale präpositionale Phrase לְגֻלְגְּלֹתָם mit גֻּלְגֹּלֶת (Kopf/Schädel) plus Suffix bedeutet "nach ihren Köpfen" und betont die individuelle Erfassung.
Die LXX übersetzt שאו את־ראש (se'u et-rosh - "erhebt das Haupt") als λάβετε τὴν ἀρχήν (nehmt den Anfang/die Summe), was die militärische Zählung betont. לגלגלתם (legulgolotam - "nach ihren Köpfen") wird als κατὰ κεφαλὴν αὐτῶν (nach ihrem Kopf) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativsatz mit שְׂאוּ als Prädikat, אֶת־רֹאשׁ כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל als direktes Objekt und mehreren präpositionalen Adverbialen, die die Modalitäten der Zählung spezifizieren.
Dieser Vers etabliert den systematischen Auftrag zur ersten Volkszählung mit präziser Angabe der organisatorischen Struktur nach genealogischen und sozialen Einheiten.
Numeri 1,3
Hebräisch: מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כָּל־יֹצֵ֥א צָבָ֖א בְּיִשְׂרָאֵ֑ל תִּפְקְד֥וּ אֹתָ֛ם לְצִבְאֹתָ֖ם אַתָּ֥ה וְאַהֲרֹֽן׃
Deutsch: Von 20 Jahren an und darüber, jeden, der zum Heer auszieht in Jisra'el, sollt ihr sie mustern nach ihren Heerscharen, du und 'Aharon.

Kommentar: Die präpositionale Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה verwendet מִן (von) mit בֶּן (Sohn von/im Alter von) plus der Kardinalzahl עֶשְׂרִים (zwanzig) und שָׁנָה (Jahr, feminin Singular). Die Koordination וָמַעְלָה mit Waw copulativum und מַעְלָה (aufwärts/darüber) spezifiziert das Mindestalter.
Das Partizip יֹצֵא von יצא (ausgehen/ausziehen) im Qal-Partizip maskulin Singular fungiert als Substantiv für "der Ausziehende". Das Objekt צָבָא (Heer/Kriegsdienst) zeigt den militärischen Kontext. Die präpositionale Phrase בְּיִשְׂרָאֵל lokalisiert den Dienst.
Das Hauptverb תִּפְקְדוּ von פקד (mustern/beaufsichtigen) im Qal-Imperfekt 2. Person maskulin Plural zeigt den Auftrag. Das direkte Objekt אֹתָם (sie) mit der nota accusativi bezieht sich auf die zu Musternden.
Die präpositionale Phrase לְצִבְאֹתָם mit צְבָאוֹת (Heerscharen, Plural von צָבָא) plus Possessivsuffix 3. maskulin Plural zeigt die organisatorische Struktur. Das Subjekt wird durch אַתָּה וְאַהֲרֹן (du und Aaron) explizit genannt, wobei אַתָּה das Personalpronomen 2. maskulin Singular ist.
Die LXX יצא צבא (yotze tzava - "zum Heer ausziehend") wird als πᾶς ἐκπορευόμενος ἐν δυνάμει (jeder, der in Macht auszieht) übersetzt, was militärische Stärke betont.
Die Satzstruktur zeigt einen komplexen Satz mit vorangestellten adverbialen Bestimmungen (Altersangabe und Partizipialkonstruktion), gefolgt vom Hauptverb תִּפְקְדוּ mit Objekt und modalen Ergänzungen sowie expliziter Subjektangabe.
Dieser Vers definiert die demographischen und funktionalen Kriterien für die Musterung: Mindestalter von 20 Jahren und Wehrdienstfähigkeit als Grundlage für die systematische Erfassung der männlichen Bevölkerung Israels.
Numeri 1,4
Hebräisch: וְאִתְּכֶ֣ם יִהְי֔וּ אִ֥ישׁ אִ֖ישׁ לַמַּטֶּ֑ה אִ֛ישׁ רֹ֥אשׁ לְבֵית־אֲבֹתָ֖יו הֽוּא׃
Deutsch: Und mit euch soll Mann für Mann (d.h. je ein Mann) für jeden Stamm sein, ein Mann, der das Haupt für sein Vaterhaus ist.

Kommentar: Die Koordination וְאִתְּכֶם mit Waw copulativum und der Präposition אִתְּ (mit) plus Suffix 2. maskulin Plural verbindet diesen Vers mit dem vorherigen Auftrag. Das Verb יִהְיוּ von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural fungiert als Existenzaussage.
Die distributive Construction אִישׁ אִישׁ (Mann Mann) ist eine charakteristische hebräische Reduplikation zur Betonung der individuellen Zuordnung "je ein Mann". Die präpositionale Phrase לַמַּטֶּה mit לְ und מַטֶּה (Stamm/Stab) zeigt die Zuordnung pro Stamm.
Die Apposition אִישׁ רֹאשׁ לְבֵית־אֲבֹתָיו הוּא definiert die Qualifikation des Mannes. רֹאשׁ (Haupt/Führer) steht im Status constructus mit בֵית־אֲבֹתָיו, einer Constructverbindung von בַּיִת (Haus) mit אָבוֹת (Väter, Plural) und Possessivsuffix 3. maskulin Singular. Das Personalpronomen הוּא (er) verstärkt die Identifikation und steht in Kongruenz mit אִישׁ.
Die LXX übersetzt καὶ μεθ᾽ ὑμῶν ἔσονται ἀνὴρ ἀνὴρ κατὰ φυλήν und behält die distributive Struktur bei, verwendet aber κατὰ φυλήν für לַמַּטֶּה.
Die Satzstruktur zeigt einen zusammengesetzten Nominalsatz mit יִהְיוּ als Kopula, אִישׁ אִישׁ als Subjekt und einer komplexen präpositionalen und appositiven Erweiterung zur Spezifikation der Funktion und Autorität.
Dieser Vers etabliert das Prinzip der stammesweisen Repräsentation durch qualifizierte Familienoberhäupter als Assistenten für die Volkszählung.
Numeri 1,5
Hebräisch: וְאֵ֨לֶּה֙ שְׁמ֣וֹת הָֽאֲנָשִׁ֔ים אֲשֶׁ֥ר יַֽעַמְד֖וּ אִתְּכֶ֑ם לִרְאוּבֵ֕ן אֱלִיצ֖וּר בֶּן־שְׁדֵיאֽוּר׃
Deutsch: Und dies sind die Namen der Männer, die euch beistehen sollen: Für Re'uven: Elizur, Sohn des Schede'ur.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen וְאֵלֶּה (und diese) mit Waw copulativum leitet eine neue Aufzählung ein. שְׁמוֹת (Namen, Plural von שֵׁם) steht im Construct mit הָאֲנָשִׁים (die Männer), wobei der bestimmte Artikel הָ die Spezifität betont.
Der Relativsatz אֲשֶׁר יַעַמְדוּ אִתְּכֶם verwendet das Relativpronomen אֲשֶׁר mit dem Verb יַעַמְדוּ von עמד (stehen/beistehen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural. Die Präposition אִתְּ mit Suffix 2. maskulin Plural zeigt die Unterstützungsfunktion.
Die präpositionale Phrase לִרְאוּבֵן mit לְ kennzeichnet die Stammeszuordnung. רְאוּבֵן ist der erste Sohn Jakobs und steht hier als Stammesname. Der Eigenname אֱלִיצוּר bedeutet "mein Gott ist Fels" und zeigt die theophore Namensbildung mit אֵל (Gott) und צוּר (Fels).
Die patronymische Formel בֶּן־שְׁדֵיאוּר mit בֶּן (Sohn von) im Construct zeigt die genealogische Identifikation. שְׁדֵיאוּר ist ein zusammengesetzter Name, möglicherweise mit שַׁדַּי (Allmächtiger) und אוּר (Licht).
Die LXX transliteriert in den Versen 5-15 die meisten Eigennamen ins Griechische, wobei einige Namen leicht verändert werden, um griechischen Lautmustern zu entsprechen (z.B. Ἐλισούρ für Elizur, Σαλαμιὴλ für Shelumiel).
Die Satzstruktur zeigt einen komplexen Nominalsatz mit אֵלֶּה שְׁמוֹת הָאֲנָשִׁים als Subjekt, einem modifizierenden Relativsatz und einer spezifizierenden präpositionalen Phrase mit Eigennamenkonstruktion.
Dieser Vers beginnt die systematische Aufzählung der stammesweisen Repräsentanten mit dem ältesten Stamm Ruben und etabliert das Muster für die folgenden Verse.
Numeri 1,6
Hebräisch: לְשִׁמְע֕וֹן שְׁלֻמִיאֵ֖ל בֶּן־צוּרִֽישַׁדָּֽי׃
Deutsch: Für Schim'on: Schelumi'el, Sohn des Zurischaddai.

Kommentar: Die präpositionale Phrase לְשִׁמְעוֹן mit לְ zeigt die Stammeszuordnung für שִׁמְעוֹן (Simeon), den zweiten Sohn Jakobs. Der Vers folgt der im vorherigen Vers etablierten Struktur.
Der Eigenname שְׁלֻמִיאֵל ist ein theophorer Name, gebildet aus שָׁלוֹם (Friede) oder שָׁלֵם (vollständig/unversehrt) und der Gottesbezeichnung אֵל. Die Bedeutung ist "Friede Gottes" oder "Gott ist Vollendung".
Die patronymische Formel בֶּן־צוּרִישַׁדָּי zeigt בֶּן (Sohn von) im Construct mit dem zusammengesetzten Namen צוּרִישַׁדָּי. Dieser Name kombiniert צוּר (Fels) mit der Gottesbezeichnung שַׁדַּי (Allmächtiger) und bedeutet "mein Fels ist Schaddai" oder "Schaddai ist Fels".
Die LXX übersetzt τοῦ Συμεων Σαλαμιηλ υἱὸς Σουρισαδαι und behält die Namensformen bei, wobei sie שַׁדַּי mit der griechischen Umschrift Σουρισαδαι wiedergibt.
Die Satzstruktur ist elliptisch und verkürzt gegenüber Vers 5, wobei die Stammeszuordnung direkt mit der Namenangabe verbunden wird. Diese Struktur wird typisch für die folgenden Aufzählungsverse.
Dieser Vers setzt die systematische Nennung der Stammesrepräsentanten fort und zeigt das charakteristische Muster theophorer Namensbildung, das die religiöse Bindung der Stammesführer zum Ausdruck bringt.
Numeri 1,7
Hebräisch: לִֽיהוּדָ֕ה נַחְשׁ֖וֹן בֶּן־עַמִּינָדָֽב׃
Deutsch: Für Jehuda: Nachschon, Sohn des Amminadav.

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִיהוּדָה mit לְ zeigt die Zuordnung zum Stamm יְהוּדָה (Juda), dem vierten Sohn Jakobs, der später eine führende Rolle unter den Stämmen einnehmen wird.
Der Eigenname נַחְשׁוֹן stammt möglicherweise von der Wurzel נחש (wahrsagen/deuten) oder könnte mit נָחָש (Schlange) in Verbindung stehen. נַחְשׁוֹן wird später als bedeutende Gestalt in der Genealogie Davids erwähnt (Rut 4,20; 1Chr 2,10-11).
Die patronymische Formel בֶּן־עַמִּינָדָב zeigt בֶּן im Construct mit עַמִּינָדָב. Dieser theophore Name besteht aus עַם (Volk) und נָדַב (freiwillig geben/sich hingeben) mit der Bedeutung "mein Volk ist freigiebig" oder "das Volk ist edel".
Die LXX übersetzt τοῦ Ιουδα Ναασσων υἱὸς Αμιναδαβ und zeigt eine leichte Variation in der Transkription mit Ναασσων für נַחְשׁוֹן und Αμιναδαβ für עַמִּינָדָב.
Die Satzstruktur folgt dem etablierten elliptischen Muster mit direkter Stammeszuordnung und patronymischer Identifikation. Die Syntax ist identisch mit Vers 6.
Dieser Vers führt die Aufzählung fort und nennt den Repräsentanten des Stammes Juda, der historisch eine zentrale Rolle in der israelitischen Geschichte spielt und aus dem später die davidische Dynastie hervorgeht.
Numeri 1,8
Hebräisch: לְיִ֨שָּׂשכָ֔ר נְתַנְאֵ֖ל בֶּן־צוּעָֽר׃
Deutsch: Für Jissaschar: Netan'el, Sohn des Zu'ar.

Kommentar: Die präpositionale Phrase לְיִשָּׂשכָר zeigt die Zuordnung zum Stamm יִשָּׂשכָר (Issaschar), dem neunten Sohn Jakobs und fünften Sohn Leas. Der Name יִשָּׂשכָר wird traditionell als "es gibt Lohn" oder "er bringt Lohn" gedeutet.
Der Eigenname נְתַנְאֵל ist ein klassischer theophorer Name, gebildet aus dem Verb נתן (geben) und der Gottesbezeichnung אֵל. Die Bedeutung ist "Gott hat gegeben" oder "Geschenk Gottes". Dieser Name erscheint häufig in verschiedenen Variationen in der biblischen Literatur.
Die patronymische Formel בֶּן־צוּעָר zeigt בֶּן im Construct mit צוּעָר. Der Name צוּעָר könnte von der Wurzel צער (klein sein) stammen und "der Kleine" bedeuten, oder er könnte mit der Wurzel צור (Fels) verwandt sein.
Die LXX übersetzt τοῦ Ισσαχαρ Ναθαναηλ υἱὸς Σωγαρ und zeigt charakteristische griechische Transkriptionen mit Ναθαναηλ für נְתַנְאֵל und Σωγαρ für צוּעָר.
Die Satzstruktur folgt weiterhin dem etablierten elliptischen Muster der Stammeszuordnung mit direkter Namensangabe und patronymischer Identifikation.
Dieser Vers setzt die systematische Aufzählung fort und nennt den Repräsentanten des Stammes Issaschar, wobei die theophore Namensgebung die religiöse Dimension der Stammesführung unterstreicht.
Numeri 1,9
Hebräisch: לִזְבוּלֻ֕ן אֱלִיאָ֖ב בֶּן־חֵלֹֽן׃
Deutsch: Für Sevulun: Eli'av, Sohn des Chelon.

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִזְבוּלֻן zeigt die Zuordnung zum Stamm זְבוּלֻן (Sebulon), dem zehnten Sohn Jakobs und sechsten Sohn Leas. Der Name זְבוּלֻן wird mit der Wurzel זבל (wohnen/erhöhen) in Verbindung gebracht.
Der Eigenname אֱלִיאָב ist ein theophorer Name, gebildet aus אֵל (Gott) und אָב (Vater) mit der Bedeutung "mein Gott ist Vater" oder "Gott ist Vater". Diese Namensform betont die väterliche Beziehung zwischen Gott und seinem Volk.
Die patronymische Formel בֶּן־חֵלֹן zeigt בֶּן im Construct mit חֵלֹן. Der Name חֵלֹן könnte von der Wurzel חיל (Kraft/Stärke) oder חלל (durchbohren/beginnen) stammen, wobei die genaue Etymologie unsicher ist.
Die LXX hat andere Verszählung in 9-10: Die Verszählung unterscheidet sich, da die LXX die Namen aus dem Stamm Josef (Ephraim und Manasse) in einem einzigen Vers zusammenfasst, während der MT sie aufteilt. 
Die Satzstruktur folgt dem durchgehend verwendeten elliptischen Schema mit präpositionaler Stammeszuordnung und patronymischer Identifikation.
Dieser Vers führt die Aufzählung mit dem Repräsentanten des Stammes Sebulon fort und zeigt die kontinuierliche Verwendung theophorer Namen bei den Stammesführern als Ausdruck ihrer religiösen Identität.
Numeri 1,10
Hebräisch: לִבְנֵ֣י יוֹסֵ֔ף לְאֶפְרַ֕יִם אֱלִישָׁמָ֖ע בֶּן־עַמִּיה֑וּד לִמְנַשֶּׁ֕ה גַּמְלִיאֵ֖ל בֶּן־פְּדָהצֽוּר׃
Deutsch: Für die Söhne Josefs: für Ephrajim: Elischama, Sohn des Ammihud; für Menasche: Gamli'el, Sohn des Pedazur.

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִבְנֵי יוֹסֵף mit לְ und בְּנֵי (Söhne von) im Construct zeigt die besondere Stellung der Joseph-Stämme. יוֹסֵף (Joseph) erhielt durch Jakob eine doppelte Erbportion durch seine beiden Söhne אֶפְרַיִם und מְנַשֶּׁה.
Die erste Zuordnung לְאֶפְרַיִם nennt אֱלִישָׁמָע, einen theophoren Namen aus אֵל (Gott) und שמע (hören) mit der Bedeutung "Gott hat gehört". Die patronymische Formel בֶּן־עַמִּיהוּד zeigt עַמִּיהוּד, gebildet aus עַם (Volk) und einer Form von הוד (Majestät/Pracht) - "mein Volk ist Majestät".
Die zweite Zuordnung לִמְנַשֶּׁה nennt גַּמְלִיאֵל, gebildet aus גמל (Vergeltung/Wohltat Gottes) und אֵל - "Gottes Vergeltung" oder "Gott vergilt". Die patronymische Formel בֶּן־פְּדָהצוּר zeigt פְּדָהצוּר, zusammengesetzt aus פדה (erlösen/loskaufen) und צוּר (Fels) - "der Fels hat erlöst".
Die LXX übersetzt τῶν υἱῶν Ιωσηφ τοῦ Εφραιμ Ελισαμα υἱὸς Εμιουδ τοῦ Μανασση Γαμαλιηλ υἱὸς Φαδασουρ und behält die doppelte Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt eine erweiterte Form mit übergeordneter Kategorisierung לִבְנֵי יוֹסֵף und zwei parallelen Untereinheiten für beide Joseph-Stämme. Dies reflektiert die besondere genealogische und erbrechtliche Stellung Josephs.
Dieser Vers behandelt die beiden Joseph-Stämme als zusammengehörige Einheit und zeigt die charakteristische Verdopplung des Joseph-Erbes durch seine Söhne Ephraim und Manasse.
Numeri 1,11
Hebräisch: לְבִ֨נְיָמִ֔ן אֲבִידָ֖ן בֶּן־גִּדְעֹנִֽי׃
Deutsch: Für Binjamin: Avidan, Sohn des Gid'oni.

Kommentar: Die präpositionale Phrase לְבִנְיָמִן zeigt die Zuordnung zum Stamm בִּנְיָמִן (Benjamin), dem jüngsten Sohn Jakobs und zweiten Sohn Rahels. Der Name בִּנְיָמִן bedeutet "Sohn der Rechten" oder "Sohn des Südens".
Der Eigenname אֲבִידָן ist ein theophorer Name, gebildet aus אָב (Vater) und דן/דין (richten) mit der Bedeutung "mein Vater ist Richter" oder "der Vater richtet". Diese Namensform betont die richterliche Autorität Gottes als Vater.
Die patronymische Formel בֶּן־גִּדְעֹנִי zeigt בֶּן im Construct mit גִּדְעֹנִי. Der Name גִּדְעֹנִי stammt von der Wurzel גדע (abhauen/niederreißen) und könnte "der Niederreißer" oder "der Zerstörer" bedeuten, möglicherweise im Sinne eines Kriegers.
Die LXX übersetzt τοῦ Βενιαμιν Αβιδαν υἱὸς Γαδεωνι und behält die Grundstruktur bei, wobei Αβιδαν für אֲבִידָן und Γαδεωνι für גִּדְעֹנִי verwendet wird.
Die Satzstruktur folgt dem etablierten elliptischen Muster mit direkter Stammeszuordnung und patronymischer Identifikation, identisch mit den vorherigen Einzelstamm-Versen.
Dieser Vers führt die Aufzählung mit dem jüngsten der Jakobssöhne fort und zeigt weiterhin die charakteristische theophore Namensgebung bei den Stammesrepräsentanten.
Numeri 1,12
Hebräisch: לְדָ֕ן אֲחִיעֶ֖זֶר בֶּן־עַמִּֽישַׁדָּֽי׃
Deutsch: Für Dan: Achi'ezer, Sohn des Ammischaddai.

Kommentar: Die präpositionale Phrase לְדָן zeigt die Zuordnung zum Stamm דָּן (Dan), dem fünften Sohn Jakobs und ersten Sohn Bilhas, der Magd Rahels. Der Name דָּן bedeutet "Richter" und leitet sich von der Wurzel דין (richten) ab.
Der Eigenname אֲחִיעֶזֶר ist ein theophorer Name, gebildet aus אָח (Bruder) und עֶזֶר (Hilfe) mit der Bedeutung "mein Bruder ist Hilfe" oder "der Bruder hilft". Diese Namensform betont die verwandtschaftliche Solidarität und Unterstützung.
Die patronymische Formel בֶּן־עַמִּישַׁדָּי zeigt בֶּן im Construct mit עַמִּישַׁדָּי. Dieser zusammengesetzte Name besteht aus עַם (Volk), der Possessivpartikel י (mein) und שַׁדַּי (Allmächtiger) mit der Bedeutung "mein Volk gehört Schaddai" oder "das Volk des Allmächtigen".
Die LXX übersetzt τοῦ Δαν Αχιεζερ υἱὸς Αμισαδαι und behält die Namensstrukturen bei, wobei sie שַׁדַּי mit der charakteristischen griechischen Form Αμισαδαι wiedergibt.
Die Satzstruktur folgt dem durchgehend verwendeten elliptischen Schema mit präpositionaler Stammeszuordnung und patronymischer Identifikation.
Dieser Vers nennt den Repräsentanten des Stammes Dan und zeigt erneut die Verwendung theophorer Namen, wobei der Vatername die besondere Beziehung zu שַׁדַּי (El Schaddai) hervorhebt.
Numeri 1,13
Hebräisch: לְאָשֵׁ֕ר פַּגְעִיאֵ֖ל בֶּן־עָכְרָֽן׃
Deutsch: Für Ascher: Pag'i'el, Sohn des Ochran.

Kommentar: Die präpositionale Phrase לְאָשֵׁר zeigt die Zuordnung zum Stamm אָשֵׁר (Ascher), dem achten Sohn Jakobs und zweiten Sohn Silpas, der Magd Leas. Der Name אָשֵׁר bedeutet "Glück" oder "glücklich" und leitet sich von der Wurzel אשר (glücklich sein) ab.
Der Eigenname פַּגְעִיאֵל ist ein theophorer Name, gebildet aus dem Verb פגע (begegnen/dazwischentreten/bitten) und אֵל (Gott) mit der Bedeutung "Gott begegnet" oder "Gott tritt dazwischen". Diese Namensform betont die Intervention und das Eingreifen Gottes.
Die patronymische Formel בֶּן־עָכְרָן zeigt בֶּן im Construct mit עָכְרָן. Der Name עָכְרָן könnte von der Wurzel עכר (trüben/verwirren) stammen, wobei die genaue Bedeutung unsicher ist. Möglicherweise bedeutet er "der Verwirrende" oder hat eine andere etymologische Wurzel.
Die LXX übersetzt τοῦ Ασηρ Φαγαιηλ υἱὸς Εχραν und behält die Grundstruktur bei, wobei Φαγαιηλ für פַּגְעִיאֵל und Εχραν für עָכְרָן verwendet wird.
Die Satzstruktur folgt dem etablierten elliptischen Muster mit direkter Stammeszuordnung und patronymischer Identifikation, identisch mit den anderen Einzelstamm-Versen.
Dieser Vers führt die Aufzählung mit dem Stamm Ascher fort und zeigt weiterhin die charakteristische theophore Namensgebung bei den Stammesrepräsentanten.
Numeri 1,14
Hebräisch: לְגָ֕ד אֶלְיָסָ֖ף בֶּן־דְּעוּאֵֽל׃
Deutsch: Für Gad: Eljasaph, Sohn des De'u'el.

Kommentar: Die präpositionale Phrase לְגָד zeigt die Zuordnung zum Stamm גָּד (Gad), dem siebten Sohn Jakobs und ersten Sohn Silpas, der Magd Leas. Der Name גָּד bedeutet "Glück" oder "Glücksgott" und könnte auch mit der Wurzel גוד (angreifen/überfallen) in Verbindung stehen.
Der Eigenname אֶלְיָסָף ist ein theophorer Name, gebildet aus אֵל (Gott) und dem Verb יסף (hinzufügen/vermehren) mit der Bedeutung "Gott möge hinzufügen" oder "Gott vermehrt". Diese Namensform drückt den Wunsch nach göttlichem Segen und Vermehrung aus.
Die patronymische Formel בֶּן־דְּעוּאֵל zeigt בֶּן im Construct mit דְּעוּאֵל. Dieser theophore Name besteht aus דע (wissen/erkennen) und אֵל (Gott) mit der Bedeutung "Erkenntnis Gottes" oder "Gott weiß". In manchen Textvarianten erscheint dieser Name als רְעוּאֵל (Gottes Freund).
Die LXX weist in Vers 14 einen Namensunterschied bei Gads Stammesführer auf, wo der MT דְּעוּאֵל (De'uel) liest, die griechische Version jedoch Ῥαγουήλ (Raguel) bietet.
Die Satzstruktur folgt dem durchgehend verwendeten elliptischen Schema mit präpositionaler Stammeszuordnung und patronymischer Identifikation.
Dieser Vers nennt den Repräsentanten des Stammes Gad und zeigt sowohl in der Haupt- als auch in der Vaterbezeichnung theophore Namen, die göttliches Wissen und Vermehrung thematisieren.
Numeri 1,15
Hebräisch: לְנַ֨פְתָּלִ֔י אֲחִירַ֖ע בֶּן־עֵינָֽן׃
Deutsch: Für Naphthali: Achira, Sohn des Enan.

Kommentar: Die präpositionale Phrase לְנַפְתָּלִי zeigt die Zuordnung zum Stamm נַפְתָּלִי (Naphthali), dem sechsten Sohn Jakobs und zweiten Sohn Bilhas, der Magd Rahels. Der Name נַפְתָּלִי bedeutet "mein Kampf" oder "Ringkampf" und leitet sich von der Wurzel פתל (ringen/sich winden) ab.
Der Eigenname אֲחִירַע ist ein theophorer Name, gebildet aus אָח (Bruder) und רע (Böses/Übel) oder möglicherweise רעה (Freund/Genosse). Die Bedeutung könnte "mein Bruder ist Freund" sein, wenn רע als "Freund" verstanden wird, oder es handelt sich um eine andere etymologische Wurzel.
Die patronymische Formel בֶּן־עֵינָן zeigt בֶּן im Construct mit עֵינָן. Der Name עֵינָן könnte von עַיִן (Auge/Quelle) stammen und "der mit den Augen" oder "Quellenbesitzer" bedeuten, oder er könnte mit עָנָן (Wolke) verwandt sein.
Die LXX übersetzt τοῦ Νεφθαλι Αχιρε υἱὸς Αιναν und behält die Grundstruktur bei, wobei Αχιρε für אֲחִירַע und Αιναν für עֵינָן verwendet wird.
Die Satzstruktur folgt dem etablierten elliptischen Muster mit direkter Stammeszuordnung und patronymischer Identifikation, identisch mit den anderen Einzelstamm-Versen.
Dieser Vers komplettiert die Aufzählung der zwölf Stammesrepräsentanten und schließt mit Naphthali, dem letzten der von den Nebenfrauen geborenen Söhne Jakobs.
Numeri 1,16
Hebräisch: אֵ֚לֶּה קְרִיאֵי הָעֵדָ֔ה נְשִׂיאֵ֖י מַטּ֣וֹת אֲבוֹתָ֑ם רָאשֵׁ֛י אַלְפֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל הֵֽם׃
Deutsch: Dies sind die Berufenen der Gemeinde, die Fürsten der Stämme ihrer Väter; sie sind die Häupter der Tausende Jisra'els.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen אֵלֶּה (diese) leitet eine zusammenfassende Charakterisierung der zuvor genannten Männer ein. קְרִיאֵי ist das Qal-Partizip Passiv Plural von קרא (rufen/berufen) im Construct mit הָעֵדָה (die Gemeinde), was "die Berufenen der Gemeinde" bedeutet und ihre offizielle Designation betont.
Der Begriff נְשִׂיאֵי (Fürsten/Erhobene) ist der Plural von נָשִׂיא von der Wurzel נשא (erheben/tragen) im Construct mit מַטּוֹת אֲבוֹתָם (Stämme ihrer Väter). מַטּוֹת ist der Plural von מַטֶּה (Stamm/Stab) und אֲבוֹתָם der Plural von אָב (Vater) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural.
Die weitere Apposition רָאשֵׁי אַלְפֵי יִשְׂרָאֵל zeigt רָאשִׁים (Häupter) im Construct mit אַלְפֵי (Tausende, Plural von אֶלֶף) und יִשְׂרָאֵל. Das Pronomen הֵם (sie) verstärkt die Identifikation und steht in Kongruenz mit dem maskulinen Plural.
Die LXX übersetzt das קריאי העדה (qeri'ei ha'edah - "Berufene der Gemeinde") als ἐπίκλητοι τῆς συναγωγῆς (Berufene der Versammlung) übersetzt. ראשי אלפי ישראל (rashei alfei yisra'el - "Häupter der Tausende Israels") wird als χιλίαρχοι φυλῆς (Anführer der Tausend des Stammes) übersetzt, was griechische Militärterminologie verwendet.
Die Satzstruktur zeigt einen zusammengesetzten Nominalsatz mit אֵלֶּה als Subjekt und drei parallelen appositiven Bestimmungen, die verschiedene Aspekte der Autorität und Funktion dieser Männer beschreiben. Das finale הֵם fungiert als emphatische Kopula.
Dieser Vers bietet eine offizielle Zusammenfassung und Würdigung der zwölf Stammesrepräsentanten, wobei ihre dreifache Autorität als berufene Vertreter, Stammesführer und militärische Befehlshaber hervorgehoben wird.
Numeri 1,17
Hebräisch: וַיִּקַּ֥ח מֹשֶׁ֖ה וְאַהֲרֹ֑ן אֵ֚ת הָאֲנָשִׁ֣ים הָאֵ֔לֶּה אֲשֶׁ֥ר נִקְּב֖וּ בְּשֵׁמֽוֹת׃
Deutsch: Und Mosche und 'Aharon nahmen diese Männer, die mit Namen genannt worden waren,

Kommentar: Das Verb וַיִּקַּח von לקח (nehmen) in der Waw-consecutivum-Form 3. maskulin Singular zeigt den Übergang zur Ausführung des Auftrags. Das Subjekt מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן mit Waw copulativum betont die gemeinsame Leitung der beiden Brüder.
Das direkte Objekt אֵת הָאֲנָשִׁים הָאֵלֶּה mit der nota accusativi verwendet das Demonstrativpronomen הָאֵלֶּה (diese) attributiv zu הָאֲנָשִׁים (die Männer) und bezieht sich auf die in den Versen 5-15 genannten Stammesrepräsentanten.
Der Relativsatz אֲשֶׁר נִקְּבוּ בְּשֵׁמוֹת verwendet das Relativpronomen אֲשֶׁר mit dem Verb נִקְּבוּ von נקב (nennen/bezeichnen) im Niph'al-Perfekt 3. maskulin Plural. Das Niph'al zeigt hier die passive Bedeutung "sie wurden genannt/bezeichnet". Die präpositionale Phrase בְּשֵׁמוֹת mit בְּ und שֵׁמוֹת (Namen) spezifiziert die Art der Nennung.
Die LXX das hebräische ויתילדו (wayyityaldu - "sie ließen sich in Geburtsverzeichnisse eintragen") ist ein schwieriges Verb, das die LXX möglicherweise als ἐπεσκέψαντο (sie wurden untersucht/registriert) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit וַיִּקַּח als Prädikat, einem koordinierten Subjekt und einem durch einen Relativsatz erweiterten direkten Objekt. Der Relativsatz spezifiziert die zuvor genannten Männer durch ihre offizielle Benennung.
Dieser Vers markiert den Übergang von der Aufzählung der Repräsentanten zu ihrer tatsächlichen Beauftragung und zeigt die Umsetzung des göttlichen Befehls durch Mose und Aaron.
Numeri 1,18
Hebräisch: וְאֵ֨ת כָּל־הָעֵדָ֜ה הִקְהִ֗ילוּ בְּאֶחָד֙ לַחֹ֣דֶשׁ הַשֵּׁנִ֔י וַיִּתְיַֽלְד֥וּ עַל־מִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֣ר שֵׁמ֗וֹת מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֥ים שָׁנָ֛ה וָמַ֖עְלָה לְגֻלְגְּלֹתָֽם׃
Deutsch: und sie versammelten die ganze Gemeinde am ersten Tag des zweiten Monats, und sie ließen sich in die Geburtsverzeichnisse eintragen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zählung der Namen von 20 Jahren an und darüber, nach ihren Köpfen,

Kommentar: Das koordinierte Objekt וְאֵת כָּל־הָעֵדָה mit Waw copulativum und nota accusativi zeigt die Versammlung der gesamten Gemeinde. Das Verb הִקְהִילוּ von קהל (versammeln) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Plural zeigt die kausative Bedeutung "sie versammelten".
Die Zeitangabe בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ הַשֵּׁנִי entspricht der in Vers 1 genannten Zeit und betont die zeitliche Präzision der Ausführung. Das Verb וַיִּתְיַלְדוּ von ילד (gebären/zeugen) im Hithpa'el-Imperfekt mit Waw consecutivum bedeutet hier "sie ließen sich in Geschlechtsregister eintragen" und zeigt die reflexive Bedeutung des Hithpa'el.
Die präpositionalen Phrasen עַל־מִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם mit עַל (nach/gemäß) und לְ wiederholen die organisatorische Struktur aus Vers 2. Die weitere Spezifikation בְּמִסְפַּר שֵׁמוֹת (in der Zählung der Namen) und die Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה entsprechen den vorherigen Anweisungen.
Die abschließende Phrase לְגֻלְגְּלֹתָם (nach ihren Köpfen) betont die individuelle Erfassung jeder Person.
Die LXX zeigt in Vers 18 eine unterschiedliche Begriffswahl für genealogische Verfahren, wobei der MT וַיִּתְיַֽלְדוּ ("sie ließen sich in Geschlechtsregister eintragen") liest, während die griechische Version ἐπηξονοῦσαν ("sie wurden gezählt/registriert") bietet.
Die Satzstruktur zeigt eine Fortsetzung des vorherigen Satzes mit koordiniertem Objekt und Verb, gefolgt von einem weiteren koordinierten Hauptsatz mit mehreren präpositionalen Adverbialen zur Spezifikation der Modalitäten.
Dieser Vers beschreibt die praktische Durchführung der Volkszählung mit der Versammlung des ganzen Volkes und der systematischen genealogischen Erfassung nach den vorgegebenen Kriterien.
Numeri 1,19
Hebräisch: כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶׁ֑ה וַֽיִּפְקְדֵ֖ם בְּמִדְבַּ֥ר סִינָֽי׃
Deutsch: wie der Ewige Mosche geboten hatte. Und er musterte sie in der Wüste Sinai.

Kommentar: Die Vergleichspartikel כַּאֲשֶׁר (wie/so wie) leitet einen Vergleichssatz ein. Das Verb צִוָּה von צוה (befehlen/gebieten) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular mit יְהוָה als Subjekt und אֶת־מֹשֶׁה als direktes Objekt mit nota accusativi betont die göttliche Autorität des Befehls.
Das koordinierte Verb וַיִּפְקְדֵם von פקד (mustern/zählen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt die Ausführung der Musterung. Das Objektsuffix ־ֵם (sie) bezieht sich auf die Israeliten. Die präpositionale Ortsangabe בְּמִדְבַּר סִינָי entspricht der Eingangsangabe in Vers 1.
Die LXX übersetzt ὃν τρόπον συνέταξεν κύριος τῷ Μωυσῇ καὶ ἐπεσκέψαντο αὐτοὺς ἐν τῇ ἐρήμῳ Σινα und behält die Struktur bei, wobei ἐπεσκέψαντο für וַיִּפְקְדֵם verwendet wird.
Die Satzstruktur zeigt einen Vergleichssatz mit כַּאֲשֶׁר als Subjunktor, gefolgt von einem koordinierten Hauptsatz. Der erste Teil betont die exakte Befolgung des göttlichen Befehls, der zweite die konkrete Ausführung der Musterung.
Dieser Vers schließt die Einleitung zur Volkszählung ab und betont sowohl den Gehorsam gegenüber Gottes Befehl als auch die geographische Verortung der Zählung am Sinai.
Numeri 1,20
Hebräisch: וַיִּהְי֤וּ בְנֵֽי־רְאוּבֵן֙ בְּכֹ֣ר יִשְׂרָאֵ֔ל תּוֹלְדֹתָ֥ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֤ר שֵׁמוֹת֙ לְגֻלְגְּלֹתָ֔ם כָּל־זָכָ֗ר מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כֹּ֖ל יֹצֵ֥א צָבָֽא׃
Deutsch: Und es waren die Söhne Re'uvens, des Erstgeborenen Jisra'els, ihre Nachkommen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zählung der Namen, nach ihren Köpfen, alle Männlichen von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog,

Kommentar: Das Verb וַיִּהְיוּ von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum leitet die systematische Aufzählung der Stammesergebnisse ein. Das Subjekt בְנֵי־רְאוּבֵן im Construct zeigt die Stammeszugehörigkeit zu רְאוּבֵן (Ruben).
Die Apposition בְּכֹר יִשְׂרָאֵל mit בְּכֹר (Erstgeborener) im Construct mit יִשְׂרָאֵל betont Rubens Status als ältester Sohn Jakobs. Das Substantiv תּוֹלְדֹתָם (ihre Nachkommen/Genealogien) von תּוֹלְדוֹת mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural zeigt die genealogische Basis der Zählung.
Die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם mit לְ wiederholen die organisatorische Struktur. בְּמִסְפַּר שֵׁמוֹת לְגֻלְגְּלֹתָם spezifiziert die Zählmethode durch מִסְפָּר (Zahl) mit שֵׁמוֹת (Namen) und גֻלְגְּלֹתָם (ihre Köpfe).
Die Qualifikationskriterien כָּל־זָכָר מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה mit כָּל (alle), זָכָר (männlich) und der Altersangabe entsprechen den vorherigen Bestimmungen. Das finale כֹּל יֹצֵא צָבָא (jeder, der zum Heer auszieht) betont die militärische Dimension.
Die LXX übersetzt καὶ ἐγένοντο υἱοὶ Ρουβην πρωτοτόκου Ισραηλ κατὰ συγγενείας αὐτῶν und behält die Struktur bei, wobei πρωτοτόκου (Erstgeborener) für בְּכֹר verwendet wird.
Die Satzstruktur zeigt einen existenzialen Satz mit וַיִּהְיוּ als Kopula und einer komplexen Subjekt-Construction mit mehreren präpositionalen und appositiven Erweiterungen zur Spezifikation der Zählkriterien.
Dieser Vers beginnt die detaillierte Aufzählung der Stammeszahlen mit Ruben als dem Erstgeborenen und etabliert das Muster für die folgenden Stammesberichte.
Numeri 1,21
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶ֖ם לְמַטֵּ֣ה רְאוּבֵ֑ן שִׁשָּׁ֧ה וְאַרְבָּעִ֛ים אֶ֖לֶף וַחֲמֵ֥שׁ מֵאֽוֹת׃
Deutsch: ihre Gemusterten vom Stamm Re'uven: 46.500.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) ist das Qal-Partizip Passiv Plural von פקד (mustern) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural. Die präpositionale Phrase לְמַטֵּה רְאוּבֵן mit לְ und מַטֶּה (Stamm) spezifiziert die Stammeszugehörigkeit.
Die Zahlenangabe שִׁשָּׁה וְאַרְבָּעִים אֶלֶף וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת zeigt die hebräische Zahlenkomposition: שִׁשָּׁה (sechs) koordiniert mit וְאַרְבָּעִים (und vierzig) plus אֶלֶף (Tausend), koordiniert mit וַחֲמֵשׁ (und fünf) plus מֵאוֹת (Hunderte). Die Gesamtzahl beträgt 46.500.
Die LXX übersetzt die Zahlenwerte in der LXX von Vers 21-43 identisch zum hebräischen Text und werden somit korrekt wiedergegeben, was die Genauigkeit der Überlieferung zeigt.
Die Satzstruktur zeigt einen elliptischen Nominalsatz mit פְּקֻדֵיהֶם als Subjekt, einer präpositionalen Ergänzung und der prädikativen Zahlenangabe.
Dieser Vers gibt das konkrete Ergebnis der Musterung für den Stamm Ruben an und etabliert das knappe Format für die folgenden Zahlenangaben der anderen Stämme.
Numeri 1,22
Hebräisch: לִבְנֵ֣י שִׁמְע֔וֹן תּוֹלְדֹתָ֥ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם פְּקֻדָ֗יו בְּמִסְפַּ֤ר שֵׁמוֹת֙ לְגֻלְגְּלֹתָ֔ם כָּל־זָכָ֗ר מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כֹּ֖ל יֹצֵ֥א צָבָֽא׃
Deutsch: Von den Söhnen Schim'ons, ihre Nachkommen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, seine Gemusterten in der Zählung der Namen, nach ihren Köpfen, alle Männlichen von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog,

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִבְנֵי שִׁמְעוֹן mit לְ zeigt die Stammeszuordnung zu שִׁמְעוֹן (Simeon), dem zweiten Sohn Jakobs. Die Struktur variiert leicht gegenüber Vers 20, indem לִבְנֵי statt בְנֵי verwendet wird, was "von den Söhnen" oder "zu den Söhnen" bedeutet.
Das Substantiv תּוֹלְדֹתָם (ihre Nachkommen) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural und die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם entsprechen der etablierten Struktur. Das Substantiv פְּקֻדָיו (seine Gemusterten) zeigt das Qal-Partizip Passiv Plural von פקד mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular, was grammatisch auf שִׁמְעוֹן als Stamm bezogen ist.
Die Phrase בְּמִסְפַּר שֵׁמוֹת לְגֻלְגְּלֹתָם mit בְּ und der Constructverbindung מִסְפַּר שֵׁמוֹת (Zahl der Namen) spezifiziert die Zählmethode. Die Qualifikationskriterien כָּל־זָכָר מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה כֹּל יֹצֵא צָבָא entsprechen exakt den vorherigen Bestimmungen.
Die LXX übersetzt τῶν υἱῶν Συμεων κατὰ συγγενείας αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und zeigt eine ausführlichere Wiedergabe der organisatorischen Struktur.
Die Satzstruktur zeigt einen komplexen präpositionalen Ausdruck mit לִבְנֵי שִׁמְעוֹן als Rahmen und mehreren koordinierten präpositionalen und substantivischen Erweiterungen zur Spezifikation der Zählkriterien.
Dieser Vers setzt das etablierte Muster für die Stammeszählungen fort, zeigt aber eine leichte syntaktische Variation in der Einleitung und im Gebrauch der Possessivsuffixe.
Numeri 1,23
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶ֖ם לְמַטֵּ֣ה שִׁמְע֑וֹן תִּשְׁעָ֧ה וַחֲמִשִּׁ֛ים אֶ֖לֶף וּשְׁלֹ֥שׁ מֵאֽוֹת׃
Deutsch: ihre Gemusterten vom Stamm Schim'on: 59.300.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) entspricht der Form in Vers 21, wobei das Possessivsuffix 3. maskulin Plural sich auf die בְנֵי שִׁמְעוֹן bezieht. Die präpositionale Phrase לְמַטֵּה שִׁמְעוֹן mit לְ und מַטֶּה (Stamm) folgt dem etablierten Muster.
Die Zahlenangabe תִּשְׁעָה וַחֲמִשִּׁים אֶלֶף וּשְׁלֹשׁ מֵאוֹת zeigt die hebräische Zahlenkomposition: תִּשְׁעָה (neun) koordiniert mit וַחֲמִשִּׁים (und fünfzig) plus אֶלֶף (Tausend), koordiniert mit וּשְׁלֹשׁ (und drei) plus מֵאוֹת (Hunderte). Die Gesamtzahl beträgt 59.300, was die höchste Zahl unter den ersten beiden Stämmen darstellt.
Die LXX übersetzt ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ἐκ φυλῆς Συμεων ἐννέα καὶ πεντήκοντα χιλιάδες καὶ τριακόσιοι und behält die Zahlenstruktur präzise bei.
Die Satzstruktur folgt dem elliptischen Nominalsatz-Muster von Vers 21 mit identischer syntaktischer Struktur.
Dieser Vers gibt das Musterungsergebnis für den Stamm Simeon an und zeigt eine deutlich höhere Zahl als Ruben, was die unterschiedliche Größe der Stämme reflektiert.
Numeri 1,24
Hebräisch: לִבְנֵ֣י גָ֔ד תּוֹלְדֹתָ֥ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֣ר שֵׁמ֗וֹת מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כֹּ֖ל יֹצֵ֥א צָבָֽא׃
Deutsch: Von den Söhnen Gads, ihre Nachkommen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zählung der Namen, von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog,

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִבְנֵי גָד mit לְ zeigt die Stammeszuordnung zu גָּד (Gad), dem siebten Sohn Jakobs und ersten Sohn Silpas. Die syntaktische Struktur folgt dem in Vers 22 etablierten Muster mit לִבְנֵי statt בְנֵי.
Das Substantiv תּוֹלְדֹתָם (ihre Nachkommen) und die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם entsprechen der etablierten Struktur. Die Phrase בְּמִסְפַּר שֵׁמוֹת (in der Zählung der Namen) mit בְּ zeigt eine leichte Variation gegenüber Vers 22, wo פְּקֻדָיו בְּמִסְפַּר שֵׁמוֹת stand.
Die Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה mit מִן (von) und בֶּן (Sohn von/im Alter von) entspricht den vorherigen Bestimmungen. Das finale כֹּל יֹצֵא צָבָא (jeder, der zum Heer auszieht) betont weiterhin die militärische Qualifikation.
Die LXX weist in Vers 24 eine strukturelle Abweichung auf, da im griechischen Text die Reihenfolge der Stämme verschoben ist und Gad nach Simeon (V. 23) erscheint, während im MT Gad erst später (V. 24-25) behandelt wird.
Die Satzstruktur zeigt erneut eine präpositionale Construction mit mehreren koordinierten Erweiterungen, wobei das explizite פְּקֻדָיו aus Vers 22 hier fehlt und die Zählspezifikation direkt mit בְּמִסְפַּר שֵׁמוֹת eingeleitet wird.
Dieser Vers setzt die systematische Aufzählung mit dem Stamm Gad fort und zeigt weitere stilistische Variationen innerhalb des grundlegenden Musters.
Numeri 1,25
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶ֖ם לְמַטֵּ֣ה גָ֑ד חֲמִשָּׁ֤ה וְאַרְבָּעִים֙ אֶ֔לֶף וְשֵׁ֥שׁ מֵא֖וֹת וַחֲמִשִּֽׁים׃
Deutsch: ihre Gemusterten vom Stamm Gad: 45.650.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) und die präpositionale Phrase לְמַטֵּה גָד folgen dem etablierten Muster der Zahlenangaben.
Die Zahlenangabe חֲמִשָּׁה וְאַרְבָּעִים אֶלֶף וְשֵׁשׁ מֵאוֹת וַחֲמִשִּׁים zeigt eine komplexere Struktur: חֲמִשָּׁה (fünf) koordiniert mit וְאַרְבָּעִים (und vierzig) plus אֶלֶף (Tausend), dann וְשֵׁשׁ (und sechs) plus מֵאוֹת (Hunderte), schließlich וַחֲמִשִּׁים (und fünfzig). Die Gesamtzahl beträgt 45.650.
Die LXX übersetzt ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ἐκ φυλῆς Γαδ πέντε καὶ τεσσαράκοντα χιλιάδες καὶ ἑξακόσιοι καὶ πεντήκοντα und gibt die komplexe Zahlenstruktur vollständig wieder.
Die Satzstruktur folgt dem elliptischen Nominalsatz-Muster mit einer dreigliedrigen Zahlenkomposition, die Tausende, Hunderte und Einer umfasst.
Dieser Vers gibt das Musterungsergebnis für den Stamm Gad an und zeigt eine Zahl, die leicht unter der von Ruben liegt, aber deutlich unter der von Simeon.
Numeri 1,26
Hebräisch: לִבְנֵ֣י יְהוּדָ֔ה תּוֹלְדֹתָ֥ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֣ר שֵׁמֹ֗ת מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כֹּ֖ל יֹצֵ֥א צָבָֽא׃
Deutsch: Von den Söhnen Jehudas, ihre Nachkommen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zählung der Namen, von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog,

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִבְנֵי יְהוּדָה mit לְ zeigt die Stammeszuordnung zu יְהוּדָה (Juda), dem vierten Sohn Jakobs, der später eine führende Rolle unter den Stämmen einnehmen wird. Die syntaktische Struktur folgt dem etablierten Muster mit לִבְנֵי.
Das Substantiv תּוֹלְדֹתָם (ihre Nachkommen) und die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם entsprechen der kontinuierlichen Struktur. Die Phrase בְּמִסְפַּר שֵׁמֹת (in der Zählung der Namen) zeigt eine orthographische Variation mit שֵׁמֹת statt שֵׁמוֹת, wobei beide Formen den Plural von שֵׁם (Name) darstellen.
Die Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה entspricht den vorherigen Bestimmungen. Das finale כֹּל יֹצֵא צָבָא (jeder, der zum Heer auszieht) betont die militärische Qualifikation.
Die LXX übersetzt τῶν υἱῶν Ιουδα κατὰ συγγενείας αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und folgt der etablierten Wiedergabe der organisatorischen Struktur.
Die Satzstruktur entspricht dem Muster von Vers 24 mit präpositionaler Einleitung und koordinierten Erweiterungen zur Spezifikation der Zählkriterien.
Dieser Vers setzt die systematische Aufzählung mit dem bedeutsamen Stamm Juda fort, aus dem später die davidische Dynastie hervorgehen wird.
Numeri 1,27
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶ֖ם לְמַטֵּ֣ה יְהוּדָ֑ה אַרְבָּעָ֧ה וְשִׁבְעִ֛ים אֶ֖לֶף וְשֵׁ֥שׁ מֵאֽוֹת׃
Deutsch: ihre Gemusterten vom Stamm Jehuda: 74.600.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) und die präpositionale Phrase לְמַטֵּה יְהוּדָה folgen dem etablierten Muster der Zahlenangaben.
Die Zahlenangabe אַרְבָּעָה וְשִׁבְעִים אֶלֶף וְשֵׁשׁ מֵאוֹת zeigt: אַרְבָּעָה (vier) koordiniert mit וְשִׁבְעִים (und siebzig) plus אֶלֶף (Tausend), koordiniert mit וְשֵׁשׁ (und sechs) plus מֵאוֹת (Hunderte). Die Gesamtzahl beträgt 74.600, was die höchste Zahl aller bisher genannten Stämme darstellt.
Die LXX übersetzt ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ἐκ φυλῆς Ιουδα τέσσαρες καὶ ἑβδομήκοντα χιλιάδες καὶ ἑξακόσιοι und behält die Zahlenstruktur bei.
Die Satzstruktur folgt dem elliptischen Nominalsatz-Muster mit zweigliedriger Zahlenkomposition aus Tausendern und Hundertern.
Dieser Vers gibt das Musterungsergebnis für den Stamm Juda an und zeigt die bedeutendste Zahl bis zu diesem Punkt, was die spätere Führungsrolle Judas in Israel vorwegnimmt.
Numeri 1,28
Hebräisch: לִבְנֵ֣י יִשָּׂשכָ֔ר תּוֹלְדֹתָ֥ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֣ר שֵׁמֹ֗ת מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כֹּ֖ל יֹצֵ֥א צָבָֽא׃
Deutsch: Von den Söhnen Jissaschars, ihre Nachkommen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zählung der Namen, von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog,

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִבְנֵי יִשָּׂשכָר mit לְ zeigt die Stammeszuordnung zu יִשָּׂשכָר (Issaschar), dem neunten Sohn Jakobs und fünften Sohn Leas. Der Name יִשָּׂשכָר wird traditionell als "es gibt Lohn" oder "Lohnarbeiter" gedeutet.
Das Substantiv תּוֹלְדֹתָם (ihre Nachkommen) und die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם entsprechen der etablierten Struktur. Die Phrase בְּמִסְפַּר שֵׁמֹת (in der Zählung der Namen) zeigt erneut die Schreibvariante שֵׁמֹת.
Die Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה und das finale כֹּל יֹצֵא צָבָא entsprechen den etablierten Kriterien der Musterung.
Die LXX übersetzt τῶν υἱῶν Ισσαχαρ κατὰ συγγενείας αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und folgt der konsistenten Wiedergabe.
Die Satzstruktur entspricht exakt dem Muster der vorherigen Verse mit präpositionaler Einleitung und koordinierten Erweiterungen.
Dieser Vers setzt die systematische Aufzählung mit dem Stamm Issaschar fort und zeigt die kontinuierliche Anwendung der etablierten Zählkriterien.
Numeri 1,29
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶ֖ם לְמַטֵּ֣ה יִשָּׂשכָ֑ר אַרְבָּעָ֧ה וַחֲמִשִּׁ֛ים אֶ֖לֶף וְאַרְבַּ֥ע מֵאֽוֹת׃
Deutsch: ihre Gemusterten vom Stamm Jissaschar: 54.400.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) und die präpositionale Phrase לְמַטֵּה יִשָּׂשכָר folgen dem etablierten Muster.
Die Zahlenangabe אַרְבָּעָה וַחֲמִשִּׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאוֹת zeigt: אַרְבָּעָה (vier) koordiniert mit וַחֲמִשִּׁים (und fünfzig) plus אֶלֶף (Tausend), koordiniert mit וְאַרְבַּע (und vier) plus מֵאוֹת (Hunderte). Die Gesamtzahl beträgt 54.400.
Die LXX übersetzt ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ἐκ φυλῆς Ισσαχαρ τέσσαρες καὶ πεντήκοντα χιλιάδες καὶ τετρακόσιοι und behält die Zahlenstruktur bei.
Die Satzstruktur folgt dem elliptischen Nominalsatz-Muster mit zweigliedriger Zahlenkomposition.
Dieser Vers gibt das Musterungsergebnis für den Stamm Issaschar an und zeigt eine mittelgroße Stammespopulation, die zwischen den kleineren und größeren Stämmen liegt.
Numeri 1,30
Hebräisch: לִבְנֵ֣י זְבוּלֻ֔ן תּוֹלְדֹתָ֥ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֣ר שֵׁמֹ֗ת מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כֹּ֖ל יֹצֵ֥א צָבָֽא׃
Deutsch: Von den Söhnen Sevuluns, ihre Nachkommen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zählung der Namen, von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog,

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִבְנֵי זְבוּלֻן mit לְ zeigt die Stammeszuordnung zu זְבוּלֻן (Sebulon), dem zehnten Sohn Jakobs und sechsten Sohn Leas. Der Name זְבוּלֻן wird mit der Wurzel זבל (wohnen/erhöhen) in Verbindung gebracht und bedeutet "Wohnung" oder "Erhöhung".
Das Substantiv תּוֹלְדֹתָם (ihre Nachkommen) und die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם entsprechen der etablierten Struktur. Die Phrase בְּמִסְפַּר שֵׁמֹת (in der Zählung der Namen) zeigt die kontinuierliche Verwendung der Schreibvariante שֵׁמֹת.
Die Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה und das finale כֹּל יֹצֵא צָבָא entsprechen den etablierten Kriterien der Musterung.
Die LXX übersetzt τῶν υἱῶν Ζαβουλων κατὰ συγγενείας αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und folgt der konsistenten Wiedergabe.
Die Satzstruktur entspricht exakt dem etablierten Muster mit präpositionaler Einleitung und koordinierten Erweiterungen zur Spezifikation der Zählkriterien.
Dieser Vers setzt die systematische Aufzählung mit dem Stamm Sebulon fort und komplettiert die Aufzählung der Lea-Söhne.
Numeri 1,31
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶ֖ם לְמַטֵּ֣ה זְבוּלֻ֑ן שִׁבְעָ֧ה וַחֲמִשִּׁ֛ים אֶ֖לֶף וְאַרְבַּ֥ע מֵאֽוֹת׃
Deutsch: ihre Gemusterten vom Stamm Sevulun: 57.400.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) und die präpositionale Phrase לְמַטֵּה זְבוּלֻן folgen dem etablierten Muster.
Die Zahlenangabe שִׁבְעָה וַחֲמִשִּׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאוֹת zeigt: שִׁבְעָה (sieben) koordiniert mit וַחֲמִשִּׁים (und fünfzig) plus אֶלֶף (Tausend), koordiniert mit וְאַרְבַּע (und vier) plus מֵאוֹת (Hunderte). Die Gesamtzahl beträgt 57.400.
Die LXX übersetzt ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ἐκ φυλῆς Ζαβουλων ἑπτὰ καὶ πεντήκοντα χιλιάδες καὶ τετρακόσιοι und behält die Zahlenstruktur bei.
Die Satzstruktur folgt dem elliptischen Nominalsatz-Muster mit zweigliedriger Zahlenkomposition.
Dieser Vers gibt das Musterungsergebnis für den Stamm Sebulon an und zeigt eine mittelgroße bis größere Stammespopulation.
Numeri 1,32
Hebräisch: לִבְנֵ֤י יוֹסֵף֙ לִבְנֵ֣י אֶפְרַ֔יִם תּוֹלְדֹתָ֥ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֣ר שֵׁמֹ֗ת מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כֹּ֖ל יֹצֵ֥א צָבָֽא׃
Deutsch: Von den Söhnen Josefs, von den Söhnen Ephrajims, ihre Nachkommen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zählung der Namen, von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog,

Kommentar: Die doppelte präpositionale Phrase לִבְנֵי יוֹסֵף לִבְנֵי אֶפְרַיִם zeigt die besondere genealogische Struktur der Joseph-Stämme. לִבְנֵי יוֹסֵף (von den Söhnen Josefs) fungiert als übergeordnete Kategorie, während לִבְנֵי אֶפְרַיִם (von den Söhnen Ephrajims) die spezifische Stammeszuordnung angibt. Diese Struktur reflektiert die Adoption Ephraims und Manasses durch Jakob als gleichberechtigte Erben.
Das Substantiv תּוֹלְדֹתָם (ihre Nachkommen) und die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם entsprechen der etablierten Struktur. Die Phrase בְּמִסְפַּר שֵׁמֹת zeigt die kontinuierliche Verwendung der Variante שֵׁמֹת.
Die Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה und das finale כֹּל יֹצֵא צָבָא entsprechen den etablierten Kriterien.
Die LXX übersetzt τῶν υἱῶν Ιωσηφ υἱῶν Εφραιμ κατὰ συγγενείας αὐτῶν und behält die doppelte genealogische Zuordnung bei.
Die Satzstruktur zeigt eine erweiterte präpositionale Einleitung mit doppelter Stammeszuordnung, gefolgt von den standardisierten Zählkriterien.
Dieser Vers beginnt die Behandlung der Joseph-Stämme mit Ephraim und betont durch die doppelte genealogische Zuordnung die besondere Stellung dieser Nachkommen Josefs.
Numeri 1,33
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶ֖ם לְמַטֵּ֣ה אֶפְרָ֑יִם אַרְבָּעִ֥ים אֶ֖לֶף וַחֲמֵ֥שׁ מֵאֽוֹת׃
Deutsch: ihre Gemusterten vom Stamm Ephrajim: 40.500.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) und die präpositionale Phrase לְמַטֵּה אֶפְרָיִם folgen dem etablierten Muster.
Die Zahlenangabe אַרְבָּעִים אֶלֶף וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת zeigt eine vereinfachte Struktur: אַרְבָּעִים (vierzig) plus אֶלֶף (Tausend), koordiniert mit וַחֲמֵשׁ (und fünf) plus מֵאוֹת (Hunderte). Die Gesamtzahl beträgt 40.500, was eine der kleineren Stammeszahlen darstellt.
Die LXX übersetzt ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ἐκ φυλῆς Εφραιμ τεσσαράκοντα χιλιάδες καὶ πεντακόσιοι und behält die einfache Zahlenstruktur bei.
Die Satzstruktur folgt dem elliptischen Nominalsatz-Muster mit zweigliedriger Zahlenkomposition.
Dieser Vers gibt das Musterungsergebnis für den Stamm Ephraim an und zeigt eine relativ kleinere Population unter den Joseph-Nachkommen, was angesichts der späteren Prominenz Ephraims bemerkenswert ist.
Numeri 1,34
Hebräisch: לִבְנֵ֣י מְנַשֶּׁ֔ה תּוֹלְדֹתָ֥ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֣ר שֵׁמ֗וֹת מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כֹּ֖ל יֹצֵ֥א צָבָֽא׃
Deutsch: Von den Söhnen Menasches, ihre Nachkommen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zählung der Namen, von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog,

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִבְנֵי מְנַשֶּׁה mit לְ zeigt die Stammeszuordnung zu מְנַשֶּׁה (Manasse), dem älteren Sohn Josefs. Im Gegensatz zu Vers 32 fehlt hier die übergeordnete Kategorisierung לִבְנֵי יוֹסֵף, was eine stilistische Variation innerhalb der Joseph-Stämme zeigt.
Das Substantiv תּוֹלְדֹתָם (ihre Nachkommen) und die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם entsprechen der etablierten Struktur. Die Phrase בְּמִסְפַּר שֵׁמוֹת zeigt eine Rückkehr zur ursprünglichen Schreibweise שֵׁמוֹת statt der Variante שֵׁמֹת.
Die Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה und das finale כֹּל יֹצֵא צָבָא entsprechen den etablierten Kriterien.
Die LXX übersetzt τῶν υἱῶν Μανασση κατὰ συγγενείας αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und folgt der konsistenten Wiedergabe ohne die übergeordnete Joseph-Kategorie.
Die Satzstruktur entspricht dem standardisierten Muster mit einfacher präpositionaler Einleitung und koordinierten Erweiterungen.
Dieser Vers behandelt den zweiten Joseph-Stamm Manasse und zeigt eine vereinfachte Struktur gegenüber der doppelten genealogischen Zuordnung bei Ephraim.
Numeri 1,35
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶ֖ם לְמַטֵּ֣ה מְנַשֶּׁ֑ה שְׁנַ֧יִם וּשְׁלֹשִׁ֛ים אֶ֖לֶף וּמָאתָֽיִם׃
Deutsch: ihre Gemusterten vom Stamm Menasche: 32.200.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) und die präpositionale Phrase לְמַטֵּה מְנַשֶּׁה folgen dem etablierten Muster.
Die Zahlenangabe שְׁנַיִם וּשְׁלֹשִׁים אֶלֶף וּמָאתָיִם zeigt: שְׁנַיִם (zwei) koordiniert mit וּשְׁלֹשִׁים (und dreißig) plus אֶלֶף (Tausend), koordiniert mit וּמָאתָיִם (und zweihundert). Die Gesamtzahl beträgt 32.200, was die kleinste Zahl aller bisher genannten Stämme darstellt.
Die LXX übersetzt ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ἐκ φυλῆς Μανασση δύο καὶ τριάκοντα χιλιάδες καὶ διακόσιοι und behält die Zahlenstruktur bei.
Die Satzstruktur folgt dem elliptischen Nominalsatz-Muster mit zweigliedriger Zahlenkomposition.
Dieser Vers gibt das Musterungsergebnis für den Stamm Manasse an und zeigt trotz Manasses Status als älterer Sohn Josefs eine deutlich kleinere Population als Ephraim.
Numeri 1,36
Hebräisch: לִבְנֵ֣י בִנְיָמִ֔ן תּוֹלְדֹתָ֥ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֣ר שֵׁמֹ֗ת מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כֹּ֖ל יֹצֵ֥א צָבָֽא׃
Deutsch: Von den Söhnen Binjamins, ihre Nachkommen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zählung der Namen, von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog,

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִבְנֵי בִנְיָמִן mit לְ zeigt die Stammeszuordnung zu בִּנְיָמִן (Benjamin), dem jüngsten Sohn Jakobs und zweiten Sohn Rahels. Der Name בִּנְיָמִן bedeutet "Sohn der Rechten" oder "Sohn des Südens".
Das Substantiv תּוֹלְדֹתָם (ihre Nachkommen) und die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם entsprechen der etablierten Struktur. Die Phrase בְּמִסְפַּר שֵׁמֹת zeigt erneut die Schreibvariante שֵׁמֹת.
Die Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה und das finale כֹּל יֹצֵא צָבָא entsprechen den etablierten Kriterien.
Die LXX übersetzt τῶν υἱῶν Βενιαμιν κατὰ συγγενείας αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und folgt der konsistenten Wiedergabe.
Die Satzstruktur entspricht dem etablierten Muster mit präpositionaler Einleitung und koordinierten Erweiterungen.
Dieser Vers behandelt den jüngsten der Jakobssöhne und kehrt zu den direkten Nachkommen der Hauptfrauen zurück nach der Behandlung der Joseph-Stämme.
Numeri 1,37
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶ֖ם לְמַטֵּ֣ה בִנְיָמִ֑ן חֲמִשָּׁ֧ה וּשְׁלֹשִׁ֛ים אֶ֖לֶף וְאַרְבַּ֥ע מֵאֽוֹת׃
Deutsch: ihre Gemusterten vom Stamm Binjamin: 35.400.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) und die präpositionale Phrase לְמַטֵּה בִנְיָמִן folgen dem etablierten Muster.
Die Zahlenangabe חֲמִשָּׁה וּשְׁלֹשִׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאוֹת zeigt: חֲמִשָּׁה (fünf) koordiniert mit וּשְׁלֹשִׁים (und dreißig) plus אֶלֶף (Tausend), koordiniert mit וְאַרְבַּע (und vier) plus מֵאוֹת (Hunderte). Die Gesamtzahl beträgt 35.400.
Die LXX übersetzt ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ἐκ φυλῆς Βενιαμιν πέντε καὶ τριάκοντα χιλιάδες καὶ τετρακόσιοι und behält die Zahlenstruktur bei.
Die Satzstruktur folgt dem elliptischen Nominalsatz-Muster mit zweigliedriger Zahlenkomposition.
Dieser Vers gibt das Musterungsergebnis für den Stamm Benjamin an und zeigt eine mittelgroße Population, die zwischen den kleineren und größeren Stämmen liegt.
Numeri 1,38
Hebräisch: לִבְנֵ֣י דָ֔ן תּוֹלְדֹתָ֥ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֣ר שֵׁמֹ֗ת מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כֹּ֖ל יֹצֵ֥א צָבָֽא׃
Deutsch: Von den Söhnen Dans, ihre Nachkommen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zählung der Namen, von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog,

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִבְנֵי דָן mit לְ zeigt die Stammeszuordnung zu דָּן (Dan), dem fünften Sohn Jakobs und ersten Sohn Bilhas, der Magd Rahels. Der Name דָּן bedeutet "Richter" und leitet sich von der Wurzel דין (richten) ab.
Das Substantiv תּוֹלְדֹתָם (ihre Nachkommen) und die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם entsprechen der etablierten Struktur. Die Phrase בְּמִסְפַּר שֵׁמֹת zeigt die kontinuierliche Verwendung der Schreibvariante שֵׁמֹת.
Die Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה und das finale כֹּל יֹצֵא צָבָא entsprechen den etablierten Kriterien.
Die LXX übersetzt τῶν υἱῶν Δαν κατὰ συγγενείας αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und folgt der konsistenten Wiedergabe.
Die Satzstruktur entspricht dem etablierten Muster mit präpositionaler Einleitung und koordinierten Erweiterungen.
Dieser Vers behandelt den ersten der Bilha-Söhne und setzt die systematische Durchmusterung aller zwölf Stämme fort.
Numeri 1,39
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶ֖ם לְמַטֵּ֣ה דָ֑ן שְׁנַ֧יִם וְשִׁשִּׁ֛ים אֶ֖לֶף וּשְׁבַ֥ע מֵאֽוֹת׃
Deutsch: ihre Gemusterten vom Stamm Dan: 62.700.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) und die präpositionale Phrase לְמַטֵּה דָן folgen dem etablierten Muster.
Die Zahlenangabe שְׁנַיִם וְשִׁשִּׁים אֶלֶף וּשְׁבַע מֵאוֹת zeigt: שְׁנַיִם (zwei) koordiniert mit וְשִׁשִּׁים (und sechzig) plus אֶלֶף (Tausend), koordiniert mit וּשְׁבַע (und sieben) plus מֵאוֹת (Hunderte). Die Gesamtzahl beträgt 62.700, was die zweithöchste Zahl aller bisher genannten Stämme darstellt.
Die LXX übersetzt ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ἐκ φυλῆς Δαν δύο καὶ ἑξήκοντα χιλιάδες καὶ ἑπτακόσιοι und behält die Zahlenstruktur bei.
Die Satzstruktur folgt dem elliptischen Nominalsatz-Muster mit zweigliedriger Zahlenkomposition.
Dieser Vers gibt das Musterungsergebnis für den Stamm Dan an und zeigt eine überraschend hohe Population für einen der Söhne der Nebenfrauen.
Numeri 1,40
Hebräisch: לִבְנֵ֣י אָשֵׁ֔ר תּוֹלְדֹתָ֥ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֣ר שֵׁמֹ֗ת מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כֹּ֖ל יֹצֵ֥א צָבָֽא׃
Deutsch: Von den Söhnen Aschers, ihre Nachkommen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zählung der Namen, von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog,

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִבְנֵי אָשֵׁר mit לְ zeigt die Stammeszuordnung zu אָשֵׁר (Ascher), dem achten Sohn Jakobs und zweiten Sohn Silpas, der Magd Leas. Der Name אָשֵׁר bedeutet "Glück" oder "glücklich" und leitet sich von der Wurzel אשר (glücklich sein) ab.
Das Substantiv תּוֹלְדֹתָם (ihre Nachkommen) und die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם entsprechen der etablierten Struktur. Die Phrase בְּמִסְפַּר שֵׁמֹת zeigt die kontinuierliche Verwendung der Schreibvariante שֵׁמֹת.
Die Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה und das finale כֹּל יֹצֵא צָבָא entsprechen den etablierten Kriterien.
Die LXX übersetzt τῶν υἱῶν Ασηρ κατὰ συγγενείας αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und folgt der konsistenten Wiedergabe.
Die Satzstruktur entspricht dem etablierten Muster mit präpositionaler Einleitung und koordinierten Erweiterungen.
Dieser Vers behandelt den zweiten der Silpa-Söhne und setzt die systematische Durchmusterung fort.
Numeri 1,41
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶ֖ם לְמַטֵּ֣ה אָשֵׁ֑ר אֶחָ֧ד וְאַרְבָּעִ֛ים אֶ֖לֶף וַחֲמֵ֥שׁ מֵאֽוֹת׃
Deutsch: ihre Gemusterten vom Stamm Ascher: 41.500.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) und die präpositionale Phrase לְמַטֵּה אָשֵׁר folgen dem etablierten Muster.
Die Zahlenangabe אֶחָד וְאַרְבָּעִים אֶלֶף וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת zeigt: אֶחָד (eins) koordiniert mit וְאַרְבָּעִים (und vierzig) plus אֶלֶף (Tausend), koordiniert mit וַחֲמֵשׁ (und fünf) plus מֵאוֹת (Hunderte). Die Gesamtzahl beträgt 41.500.
Die LXX übersetzt ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ἐκ φυλῆς Ασηρ μία καὶ τεσσαράκοντα χιλιάδες καὶ πεντακόσιοι und behält die Zahlenstruktur bei.
Die Satzstruktur folgt dem elliptischen Nominalsatz-Muster mit zweigliedriger Zahlenkomposition.
Dieser Vers gibt das Musterungsergebnis für den Stamm Ascher an und zeigt eine mittelgroße Population.
Numeri 1,42
Hebräisch: בְּנֵ֣י נַפְתָּלִ֔י תּוֹלְדֹתָ֥ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם בְּמִסְפַּ֣ר שֵׁמֹ֗ת מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כֹּ֖ל יֹצֵ֥א צָבָֽא׃
Deutsch: Die Söhne Naphthalis, ihre Nachkommen nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, in der Zählung der Namen, von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog,

Kommentar: Die Construction בְּנֵי נַפְתָּלִי zeigt eine syntaktische Variation gegenüber den vorherigen Versen, indem die präpositionale Einleitung לִבְנֵי fehlt und stattdessen das einfache Construct בְּנֵי (Söhne von) verwendet wird. נַפְתָּלִי (Naphthali) ist der sechste Sohn Jakobs und zweite Sohn Bilhas.
Das Substantiv תּוֹלְדֹתָם (ihre Nachkommen) und die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם entsprechen der etablierten Struktur. Die Phrase בְּמִסְפַּר שֵׁמֹת zeigt die kontinuierliche Verwendung der Schreibvariante שֵׁמֹת.
Die Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה und das finale כֹּל יֹצֵא צָבָא entsprechen den etablierten Kriterien.
Die LXX übersetzt υἱῶν Νεφθαλι κατὰ συγγενείας αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und reflektiert die syntaktische Variation.
Die Satzstruktur zeigt eine nominale Construction mit בְּנֵי נַפְתָּלִי als Subjekt und koordinierten präpositionalen Erweiterungen.
Dieser Vers behandelt den letzten der zwölf Stämme und zeigt eine leichte syntaktische Variation im abschließenden Eintrag der systematischen Aufzählung.
Numeri 1,43
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶ֖ם לְמַטֵּ֣ה נַפְתָּלִ֑י שְׁלֹשָׁ֧ה וַחֲמִשִּׁ֛ים אֶ֖לֶף וְאַרְבַּ֥ע מֵאֽוֹת׃
Deutsch: ihre Gemusterten vom Stamm Naphthali: 53.400.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) und die präpositionale Phrase לְמַטֵּה נַפְתָּלִי folgen dem etablierten Muster.
Die Zahlenangabe שְׁלֹשָׁה וַחֲמִשִּׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאוֹת zeigt: שְׁלֹשָׁה (drei) koordiniert mit וַחֲמִשִּׁים (und fünfzig) plus אֶלֶף (Tausend), koordiniert mit וְאַרְבַּע (und vier) plus מֵאוֹת (Hunderte). Die Gesamtzahl beträgt 53.400.
Die LXX übersetzt ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ἐκ φυλῆς Νεφθαλι τρεῖς καὶ πεντήκοντα χιλιάδες καὶ τετρακόσιοι und behält die Zahlenstruktur bei.
Die Satzstruktur folgt dem elliptischen Nominalsatz-Muster mit zweigliedriger Zahlenkomposition.
Dieser Vers schließt die systematische Aufzählung aller zwölf Stammeszahlen ab und zeigt für Naphthali eine mittelgroße Population, die die Gesamtübersicht der israelitischen Wehrkraft komplettiert.
Numeri 1,44
Hebräisch: אֵ֣לֶּה הַפְּקֻדִ֡ים אֲשֶׁר֩ פָּקַ֨ד מֹשֶׁ֤ה וְאַהֲרֹן֙ וּנְשִׂיאֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל שְׁנֵ֥ים עָשָׂ֖ר אִ֑ישׁ אִישׁ־אֶחָ֥ד לְבֵית־אֲבֹתָ֖יו הָיֽוּ׃
Deutsch: Dies sind die Gemusterten, die Mosche und 'Aharon und die Fürsten Jisra'els musterten, zwölf Männer, je ein Mann für sein Vaterhaus waren sie.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen אֵלֶּה (diese) leitet eine zusammenfassende Darstellung der Musterungsergebnisse ein. הַפְּקֻדִים (die Gemusterten) ist das Qal-Partizip Passiv Plural von פקד mit bestimmtem Artikel und fungiert als Subjekt.
Der Relativsatz אֲשֶׁר פָּקַד מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן וּנְשִׂיאֵי יִשְׂרָאֵל zeigt פָּקַד (er musterte) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular. Das koordinierte Subjekt מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן וּנְשִׂיאֵי יִשְׂרָאֵל mit zweifachem Waw copulativum betont die gemeinsame Leitung. נְשִׂיאֵי (Fürsten) ist der Plural von נָשִׂיא im Construct mit יִשְׂרָאֵל.
Die Apposition שְׁנֵים עָשָׂר אִישׁ (zwölf Männer) spezifiziert die Anzahl der Stammesrepräsentanten. Die weitere Charakterisierung אִישׁ־אֶחָד לְבֵית־אֲבֹתָיו הָיוּ mit der distributiven Construction אִישׁ־אֶחָד (je ein Mann) und der präpositionalen Phrase לְבֵית־אֲבֹתָיו (für sein Vaterhaus) betont die repräsentative Funktion. Das Verb הָיוּ von היה (sein) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural fungiert als Kopula.
Die LXX zeigt in Vers 44 eine erweiterte Formulierung, die anstelle der hebräischen Wendung אִישׁ־אֶחָד לְבֵית־אֲבֹתָיו ("ein Mann für das Haus seiner Väter") die ausführlichere Phrase ἀνὴρ εἷς κατὰ φυλὴν μίαν, κατὰ φυλὴν οἴκων πατριᾶς αὐτῶν ("ein Mann für einen Stamm, für den Stamm der Häuser ihrer Väterschaft") verwendet.
Die Satzstruktur zeigt einen komplexen Nominalsatz mit אֵלֶּה הַפְּקֻדִים als Subjekt, einem erweiterten Relativsatz und appositiven Bestimmungen mit abschließender Kopula-Construction.
Dieser Vers bietet eine offizielle Zusammenfassung der Musterung und betont die systematische Durchführung durch die etablierte Führung unter Einbeziehung aller Stammesrepräsentanten.
Numeri 1,45
Hebräisch: וַיִּֽהְי֛וּ כָּל־פְּקוּדֵ֥י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה כָּל־יֹצֵ֥א צָבָ֖א בְּיִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und es waren alle Gemusterten der Söhne Jisra'el nach ihren Vaterhäusern, von 20 Jahren an und darüber, jeder, der zum Heer auszog in Jisra'el,

Kommentar: Das Verb וַיִּהְיוּ von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum leitet die Gesamtsumme ein. Das Subjekt כָּל־פְּקוּדֵי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל zeigt כָּל (alle) mit פְּקוּדֵי (Gemusterte) im Construct mit בְנֵי־יִשְׂרָאֵל (Söhne Israels).
Die präpositionale Phrase לְבֵית אֲבֹתָם (nach ihren Vaterhäusern) spezifiziert die organisatorische Grundlage der Zählung. Die Altersangabe מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה mit מִן (von) und בֶּן (Sohn von/im Alter von) entspricht den etablierten Kriterien.
Die finale Charakterisierung כָּל־יֹצֵא צָבָא בְּיִשְׂרָאֵל mit כָּל (jeder), dem Partizip יֹצֵא (der Ausziehende) von יצא und צָבָא (Heer) betont erneut die militärische Qualifikation. Die präpositionale Phrase בְּיִשְׂרָאֵל lokalisiert den Dienst.
Die LXX übersetzt καὶ ἐγένοντο πάντες οἱ ἐπεσκεμμένοι υἱῶν Ισραηλ σὺν δυνάμει αὐτῶν und vereinfacht die Struktur teilweise.
Die Satzstruktur zeigt einen existenzialen Satz mit וַיִּהְיוּ als Kopula und einem komplexen Subjekt mit mehreren präpositionalen und partizipialen Erweiterungen zur Spezifikation der Gesamtpopulation.
Dieser Vers leitet die Gesamtsumme ein und rekapituliert nochmals die grundlegenden Kriterien der Volkszählung vor der Nennung der finalen Zahl.
Numeri 1,46
Hebräisch: וַיִּֽהְיוּ֙ כָּל־הַפְּקֻדִ֔ים שֵׁשׁ־מֵא֥וֹת אֶ֖לֶף וּשְׁלֹ֣שֶׁת אֲלָפִ֑ים וַחֲמֵ֥שׁ מֵא֖וֹת וַחֲמִשִּֽׁים׃
Deutsch: und es waren alle Gemusterten 603.550.

Kommentar: Das Verb וַיִּהְיוּ von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum setzt die Aussage von Vers 45 fort. Das Subjekt כָּל־הַפְּקֻדִים (alle Gemusterten) mit bestimmtem Artikel fasst die Gesamtheit zusammen.
Die komplexe Zahlenangabe שֵׁשׁ־מֵאוֹת אֶלֶף וּשְׁלֹשֶׁת אֲלָפִים וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת וַחֲמִשִּׁים zeigt die vollständige hebräische Zahlenkomposition: שֵׁשׁ־מֵאוֹת (sechs-hundert) im Construct mit אֶלֶף (Tausend) = 600.000, koordiniert mit וּשְׁלֹשֶׁת אֲלָפִים (und drei Tausende) = 3.000, koordiniert mit וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת (und fünf Hunderte) = 500, schließlich וַחֲמִשִּׁים (und fünfzig) = 50. Die Gesamtsumme beträgt 603.550. 
Die genannte Zahl von 603.550 wehrfähigen Männern impliziert eine Gesamtbevölkerung von etwa 2,5 Millionen Menschen. Diese Größenordnung wird in der modernen Forschung kontrovers diskutiert: 
Historisch-kritische Einwände: 
- Logistische Unmöglichkeit der Versorgung und Bewegung einer solchen Masse in der Sinai-Wüste 
- Fehlen archäologischer Evidenz für eine Bevölkerung dieser Größe im spätbronzezeitlichen Palästina 
- Widerspruch zu biblischen Aussagen über Israels zahlenmäßige Geringfügigkeit (Dtn 7,7) 
Interpretationsansätze: 
1. Symbolische Deutung: Die Zahlen repräsentieren theologische Konzepte (Vollständigkeit, göttlicher Segen) statt historische Daten 
2. Textgeschichtliche Entwicklung: Spätere priesterliche Redaktion projizierte idealisierte Vorstellungen zurück 
3. Terminologische Neuinterpretation: אלף könnte "Sippe/Abteilung" statt "Tausend" bedeuten, was deutlich kleinere Zahlen ergäbe 
4. Literarische Funktion: Die Zahlen dienen der Glorifizierung Israels und Betonung göttlicher Verheißungserfüllung 
Diese wissenschaftlichen Fragen tangieren nicht die theologischen Kernaussagen des Textes über Gottes erwählende Liebe und Führung Israels. Die Zahlenproblematik betrifft primär die priesterliche Bearbeitung, nicht notwendigerweise ältere Überlieferungskerne. Die systematische Präsentation und mathematische Präzision (Gesamtsumme = Einzelsummen) spricht für bewusste priesterliche Komposition mit theologischer, nicht statistischer Intention.

Die LXX übersetzt καὶ ἐγένοντο πάντες οἱ ἐπεσκεμμένοι ἑξακόσιαι χιλιάδες καὶ τρισχίλιοι καὶ πεντακόσιοι καὶ πεντήκοντα und gibt die komplexe Zahlenstruktur vollständig wieder.
Die Satzstruktur zeigt einen existenzialen Satz mit וַיִּהְיוּ als Kopula, einem zusammenfassenden Subjekt und einer viergliedrigen prädikativen Zahlenangabe.
Dieser Vers gibt die monumentale Gesamtzahl der wehrfähigen Israeliten an und zeigt die beeindruckende Größe des Volkes Israel zur Zeit der Sinai-Offenbarung.
Numeri 1,47
Hebräisch: וְהַלְוִיִּ֖ם לְמַטֵּ֣ה אֲבֹתָ֑ם לֹ֥א הָתְפָּקְד֖וּ בְּתוֹכָֽם׃
Deutsch: Aber die Levijim nach dem Stamm ihrer Väter wurden nicht unter ihnen gemustert.

Kommentar: Das Waw adversativum וְ leitet einen kontrastierenden Sachverhalt ein. Das Subjekt הַלְוִיִּם (die Leviten) mit bestimmtem Artikel bezeichnet den Stamm Levi. Die präpositionale Phrase לְמַטֵּה אֲבֹתָם mit לְ und מַטֶּה (Stamm) im Construct mit אֲבֹתָם (ihre Väter) spezifiziert die stammesmäßige Zugehörigkeit.
Das Verb לֹא הָתְפָּקְדוּ zeigt die Negation לֹא mit הָתְפָּקְדוּ von פקד (mustern) im Hithpa'el-Perfekt 3. maskulin Plural. Das Hithpa'el drückt hier die passive oder reflexive Bedeutung "sich mustern lassen/gemustert werden" aus. Die präpositionale Phrase בְּתוֹכָם mit בְּ und תּוֹךְ (Mitte/Inneres) plus Suffix 3. maskulin Plural bedeutet "unter ihnen/in ihrer Mitte".
Die LXX betont die levitische Ausnahme durch οὐκ ἐπεσκέπησαν (sie wurden nicht gemustert).
Die Satzstruktur zeigt einen adversativen Satz mit הַלְוִיִּם als Subjekt, einer präpositionalen Erweiterung zur Stammesbezeichnung und einem negierten Prädikat mit lokaler Ergänzung.
Dieser Vers führt eine wichtige Ausnahme von der allgemeinen Musterung ein und bereitet die spezielle Rolle der Leviten als priesterlicher Stamm vor.
Numeri 1,48
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue göttliche Rede ein. Das Subjekt יְהוָה und die präpositionale Phrase אֶל־מֹשֶׁה mit אֶל (zu) entsprechen der etablierten Offenbarungsformel.
Das abschließende לֵאמֹר ist der Infinitiv-Construct von אמר (sagen) und fungiert als Redeeinleitung, die den folgenden Inhalt ankündigt.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων und behält die Standardformel bei.
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen Hauptsatz mit וַיְדַבֵּר als Prädikat, יְהוָה als Subjekt, einer präpositionalen Ergänzung und der charakteristischen Redeeinleitung לֵאמֹר.
Dieser Vers leitet eine Erklärung für die Sonderstellung der Leviten ein und verwendet die typische Einleitungsformel für göttliche Reden.
Numeri 1,49
Hebräisch: אַ֣ךְ אֶת־מַטֵּ֤ה לֵוִי֙ לֹ֣א תִפְקֹ֔ד וְאֶת־רֹאשָׁ֖ם לֹ֣א תִשָּׂ֑א בְּת֖וֹךְ בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Nur den Stamm Levi sollst du nicht mustern und ihre Kopfzahl nicht aufnehmen unter den Söhnen Jisra'el.

Kommentar: Das restriktive אַךְ (nur/jedoch) mit adversativer Funktion betont die Ausnahme. Das direkte Objekt אֶת־מַטֵּה לֵוִי mit nota accusativi und מַטֶּה (Stamm) im Construct mit לֵוִי spezifiziert die Ausnahme. Das Verb לֹא תִפְקֹד zeigt die Negation לֹא mit תִפְקֹד von פקד (mustern) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular als Verbot.
Der koordinierte Satz וְאֶת־רֹאשָׁם לֹא תִשָּׂא mit Waw copulativum zeigt אֶת־רֹאשָׁם (ihre Kopfzahl) mit nota accusativi und Possessivsuffix 3. maskulin Plural. Das Verb לֹא תִשָּׂא mit Negation und תִשָּׂא von נשא (erheben/aufnehmen) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular verstärkt das Verbot der Zählung.
Die präpositionale Phrase בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit בְּ und תּוֹךְ (Mitte) im Construct mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל lokalisiert die Ausnahme "unter den Söhnen Israels".
Die LXX übersetzt πλὴν τὴν φυλὴν Λευι οὐ συνεπισκέψῃ καὶ τὸν ἀριθμὸν αὐτῶν οὐ λήμψῃ ἐν μέσῳ υἱῶν Ισραηλ und behält die prohibitive Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Verbalsätze mit אַךְ als einleitender Restriktion, negierten Imperativen und einer finalen lokalen Bestimmung.
Dieser Vers formuliert das explizite göttliche Verbot, die Leviten in die militärische Musterung einzubeziehen, und bereitet ihre separate kultische Funktion vor.
Numeri 1,50
Hebräisch: וְאַתָּ֡ה הַפְקֵ֣ד אֶת־הַלְוִיִּם֩ עַל־מִשְׁכַּ֨ן הָעֵדֻ֜ת וְעַ֣ל כָּל־כֵּלָיו֮ וְעַ֣ל כָּל־אֲשֶׁר־לוֹ֒ הֵ֜מָּה יִשְׂא֤וּ אֶת־הַמִּשְׁכָּן֙ וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֔יו וְהֵ֖ם יְשָׁרְתֻ֑הוּ וְסָבִ֥יב לַמִּשְׁכָּ֖ן יַחֲנֽוּ׃
Deutsch: Und du, setze die Levijim über die Wohnung des Zeugnisses und über alle ihre Geräte und über alles, was zu ihr gehört; sie sollen die Wohnung tragen und alle ihre Geräte, und sie sollen sie bedienen; und rings um die Wohnung sollen sie lagern.

Kommentar: Das emphatische Personalpronomen וְאַתָּה (und du) mit Waw copulativum richtet sich direkt an Mose. Das Verb הַפְקֵד von פקד (beaufsichtigen/einsetzen) im Hiph'il-Imperativ maskulin Singular zeigt die kausative Bedeutung "setze ein/beauftrage". Das direkte Objekt אֶת־הַלְוִיִּם mit nota accusativi bezeichnet die Leviten.
Die dreifache präpositionale Phrase עַל־מִשְׁכַּן הָעֵדֻת וְעַל כָּל־כֵּלָיו וְעַל כָּל־אֲשֶׁר־לוֹ mit עַל (über/betreffend) spezifiziert den Verantwortungsbereich. מִשְׁכַּן הָעֵדֻת (Wohnung des Zeugnisses) im Construct, כֵּלָיו (seine Geräte) mit Possessivsuffix und der Relativsatz אֲשֶׁר־לוֹ (was zu ihm gehört) umfassen alle Aspekte des Heiligtums.
Die koordinierten Verbalsätze הֵמָּה יִשְׂאוּ אֶת־הַמִּשְׁכָּן וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו zeigen הֵמָּה (sie) als emphatisches Subjekt mit יִשְׂאוּ von נשא (tragen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural. וְהֵם יְשָׁרְתֻהוּ mit יְשָׁרְתֻהוּ von שרת (dienen) im Pi'el-Imperfekt plus Objektsuffix 3. maskulin Singular zeigt den kultischen Dienst.
Der finale Satz וְסָבִיב לַמִּשְׁכָּן יַחֲנוּ mit dem Adverb סָבִיב (ringsum) und יַחֲנוּ von חנה (lagern) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural bestimmt die Lagerordnung.
Die LXX übersetzt משכן העדת (mishkan ha'edut - "Wohnung des Zeugnisses") konsistent als σκηνὴ τοῦ μαρτυρίου (Zelt des Zeugnisses).
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativsatz mit emphatischem Subjekt, gefolgt von koordinierten Bestimmungen des Verantwortungsbereichs und funktionalen Beschreibungen der levitischen Aufgaben.
Dieser Vers etabliert die positive Rolle der Leviten als Hüter und Diener des Heiligtums anstelle ihrer Teilnahme am militärischen Dienst.
Numeri 1,51
Hebräisch: וּבִנְסֹ֣עַ הַמִּשְׁכָּ֗ן יוֹרִ֤ידוּ אֹתוֹ֙ הַלְוִיִּ֔ם וּבַחֲנֹת֙ הַמִּשְׁכָּ֔ן יָקִ֥ימוּ אֹתוֹ֖ הַלְוִיִּ֑ם וְהַזָּ֥ר הַקָּרֵ֖ב יוּמָֽת׃
Deutsch: Und wenn die Wohnung aufbricht, sollen die Levijim sie abbauen, und wenn die Wohnung sich niederlässt, sollen die Levijim sie aufrichten; und der Fremde, der sich nähert, soll getötet werden.

Kommentar: Der erste Temporalsatz וּבִנְסֹעַ הַמִּשְׁכָּן zeigt וּ mit בִּ plus dem Infinitiv-Construct נְסֹעַ von נסע (aufbrechen/reisen) und הַמִּשְׁכָּן (die Wohnung) als Subjekt. Das Hauptverb יוֹרִידוּ von ירד (hinabsteigen/abbauen) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die kausative Bedeutung. אֹתוֹ (ihn) mit Objektsuffix 3. maskulin Singular bezieht sich auf הַמִּשְׁכָּן, und הַלְוִיִּם (die Leviten) fungiert als Subjekt.
Der parallele Temporalsatz וּבַחֲנֹת הַמִּשְׁכָּן mit בַּ plus Infinitiv-Construct חֲנֹת von חנה (lagern/sich niederlassen) zeigt die entsprechende Situation. Das Verb יָקִימוּ von קום (aufstehen/errichten) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Plural mit אֹתוֹ הַלְוִיִּם entspricht der ersten Construction.
Der Warnsatz וְהַזָּר הַקָּרֵב יוּמָת mit Waw copulativum zeigt הַזָּר (der Fremde/Außenstehende) als Subjekt. הַקָּרֵב ist das Qal-Partizip von קרב (sich nähern) mit bestimmtem Artikel als attributive Bestimmung. יוּמָת von מות (sterben) im Hoph'al-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt die passive Bedeutung "er soll getötet werden".
Die LXX bietet in Vers 51 einen terminologischen Unterschied, wo der MT וְהַזָּר הַקָּרֵב יוּמָת ("der Fremde, der sich nähert, soll sterben") liest, während die griechische Version ὁ ἀλλογενὴς ὁ προσπορευόμενος ἀποθανέτω ("der Fremdstämmige, der hinzutritt, soll sterben") verwendet.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Temporalsätze mit וּבִ plus Infinitiv-Construct als Einleitung und koordinierte Hauptsätze, gefolgt von einem Warnsatz mit absolutem Partizip und passivischem Prädikat.
Dieser Vers spezifiziert die praktischen Aufgaben der Leviten beim Transport des Heiligtums und betont durch die Todesdrohung die absolute Exklusivität ihres Dienstes.
Numeri 1,52
Hebräisch: וְחָנ֖וּ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל אִ֧ישׁ עַֽל־מַחֲנֵ֛הוּ וְאִ֥ישׁ עַל־דִּגְלֹ֖ו לְצִבְאֹתָֽם׃
Deutsch: Und die Söhne Jisra'el sollen lagern, jeder in seinem Lager und jeder bei seinem Banner, nach ihren Heerscharen.

Kommentar: Das Verb וְחָנוּ von חנה (lagern) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit Waw copulativum zeigt die Lagerordnung. Das Subjekt בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Söhne Israels) im Construct bezeichnet das ganze Volk.
Die distributiv-koordinative Construction אִישׁ עַל־מַחֲנֵהוּ וְאִישׁ עַל־דִּגְלוֹ zeigt eine spezifizierende Reduplikation mit funktionaler Differenzierung der präpositionalen Komplemente. אִישׁ fungiert als distributiver Quantor in adversativer Koordination. עַל־מַחֲנֵהוּ mit לוקטיב Präpositionsvalenz bezeichnet die physische Verortung, während עַל־דִּגְלוֹ assoziative Funktion zeigt und organisatorische Zugehörigkeit markiert. Die Waw-Koordination verbindet zwei referenzielle Ebenen: territoriale (מַחֲנֶה) versus funktionale (דֶּגֶל) Gliederung der militärischen Organisation. 
Die präpositionale Phrase לְצִבְאֹתָם mit לְ (nach/gemäß) und צְבָאוֹת (Heerscharen) plus Possessivsuffix 3. maskulin Plural spezifiziert die militärische Gliederung.
Banner-Terminologie: Der Begriff דֶּגֶל bezeichnet organisatorische Einheiten zur militärischen Ordnung ohne spezifische ikonographische Referenz. Die Bibel selbst spezifiziert keine konkreten Symbole für diese Feldzeichen. Spätere rabbinische Traditionen (Midrasch Bamidbar Rabba 2,7, ca. 5.-8. Jh. n. Chr.) entwickelten detaillierte Symbolsysteme, die jedoch als interpretative Ausschmückungen, nicht als historische Quellen zu bewerten sind.
Die LXX übersetzt καὶ παρεμβαλοῦσιν οἱ υἱοὶ Ισραηλ ἀνὴρ ἐν τῇ ἑαυτοῦ τάξει καὶ ἀνὴρ κατὰ τὴν ἑαυτοῦ ἡγεμονίαν σὺν δυνάμει αὐτῶν und interpretiert דֶּגֶל mit ἡγεμονίαν (Führung).
Die Satzstruktur zeigt einen Verbalsatz mit koordiniertem Subjekt und einer distributiven adverbialen Bestimmung mit doppelter präpositionaler Phrase sowie finaler modaler Ergänzung.
Dieser Vers kontrastiert die geordnete Lagerung der israelitischen Stämme nach militärischen Einheiten mit der zentralen Position der Leviten um das Heiligtum.
Numeri 1,53
Hebräisch: וְהַלְוִיִּ֞ם יַחֲנ֤וּ סָבִיב֙ לְמִשְׁכַּ֣ן הָעֵדֻ֔ת וְלֹֽא־יִהְיֶ֣ה קֶ֔צֶף עַל־עֲדַ֖ת בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְשָׁמְרוּ֙ הַלְוִיִּ֔ם אֶת־מִשְׁמֶ֖רֶת מִשְׁכַּ֥ן הָעֵדֽוּת׃
Deutsch: Und die Levijim sollen rings um die Wohnung des Zeugnisses lagern, damit kein Zorn über die Gemeinde der Söhne Jisra'el komme; und die Levijim sollen die Aufsicht der Wohnung des Zeugnisses wahrnehmen.

Kommentar: Das Subjekt וְהַלְוִיִּם (und die Leviten) mit Waw copulativum kontrastiert mit der vorherigen Aussage über die anderen Israeliten. Das Verb יַחֲנוּ von חנה (lagern) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die Lagerordnung. Das Adverb סָבִיב (ringsum) mit der präpositionalen Phrase לְמִשְׁכַּן הָעֵדֻת (um die Wohnung des Zeugnisses) spezifiziert die zentrale Position der Leviten.
Der Zwecksatz וְלֹא־יִהְיֶה קֶצֶף עַל־עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit וְ und der Negation לֹא zeigt יִהְיֶה von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular. קֶצֶף (Zorn/Wut) als Subjekt und עַל־עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (über die Gemeinde der Söhne Israels) als präpositionale Ergänzung zeigen die Schutzfunktion.
Der koordinierte Satz וְשָׁמְרוּ הַלְוִיִּם אֶת־מִשְׁמֶרֶת מִשְׁכַּן הָעֵדוּת zeigt שָׁמְרוּ von שמר (bewachen/wahren) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural. Das direkte Objekt אֶת־מִשְׁמֶרֶת mit nota accusativi und מִשְׁמֶרֶת (Wache/Aufsicht) im Construct mit מִשְׁכַּן הָעֵדוּת betont die kultische Verantwortung.
Die LXX nuanciert in Vers 53 begrifflich, indem sie anstelle der hebräischen Formulierung וְלֹֽא־יִהְיֶה קֶצֶף ("damit kein Zorn entstehe") οὐκ ἔσται ἁμάρτημα ("damit keine Sünde entstehe") bietet.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit adverbialer Bestimmung, gefolgt von einem negierten Zwecksatz und einem koordinierten Hauptsatz zur Spezifikation der levitischen Aufgaben.
Dieser Vers erklärt die theologische Funktion der levitischen Lagerordnung als Schutz vor göttlichem Zorn und betont ihre Rolle als Wächter des Heiligtums.
Numeri 1,54
Hebräisch: וַֽיַּעֲשׂ֖וּ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל כְּ֠כֹל אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה אֶת־מֹשֶׁ֖ה כֵּ֥ן עָשֽׂוּ׃
Deutsch: Und die Söhne Jisra'el taten; gemäß allem, was der Ewige Mosche geboten hatte, so taten sie.

Kommentar: Das Verb וַיַּעֲשׂוּ von עשה (tun/machen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum leitet den abschließenden Gehorsamsnachweis ein. Das Subjekt בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Söhne Israels) umfasst das ganze Volk.
Die Vergleichskonstruktion כְּכֹל אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה zeigt כְּ (wie/gemäß) mit כֹל (alles) und dem Relativsatz אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה. צִוָּה von צוה (befehlen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular mit יְהוָה als Subjekt und אֶת־מֹשֶׁה als direktem Objekt betont die göttliche Autorität.
Die emphatische Wiederholung כֵּן עָשׂוּ mit dem Adverb כֵּן (so) und עָשׂוּ von עשה im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural verstärkt die vollständige Befolgung der Anweisungen.
Die LXX übersetzt καὶ ἐποίησαν οἱ υἱοὶ Ισραηλ κατὰ πάντα ἃ συνέταξεν κύριος τῷ Μωυσῇ οὕτως ἐποίησαν und behält die emphatische Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb und Subjekt, gefolgt von einer ausführlichen adverbialen Bestimmung der Art und Weise mit Relativsatz und einer emphatischen Wiederaufnahme des Prädikats.
Dieser Vers bildet den feierlichen Abschluss des ersten Kapitels und betont den vollkommenen Gehorsam Israels gegenüber den göttlichen Anweisungen zur Volkszählung und Lagerordnung.
Methodische Empfehlung zur diachronen Schichtung:
Die Spannung zwischen genealogischer Ordnung (V. 2: מִשְׁפָּחָה, בֵּית אָבוֹת) und militärischer Organisation (V. 3: צָבָא; V. 52: דֶּגֶל, מַחֲנֶה) deutet auf die Verschmelzung unterschiedlicher Organisationsmodelle hin. Für eine vertiefte literargeschichtliche Analyse empfiehlt sich die Untersuchung folgender Aspekte:
Redaktionsgeschichtliche Indizien:
1. Terminologische Doppelungen: Die Verwendung sowohl genealogischer (מִשְׁפָּחָה/בֵּית אָבוֹת) als auch militärischer Begriffe (צָבָא/דֶּגֶל) für dasselbe organisatorische Phänomen könnte auf die Integration zweier ursprünglich getrennter Überlieferungsstränge hinweisen.
2. Funktionale Diskrepanz: V. 2-3 etablieren eine Zählung nach Familienstrukturen für militärische Zwecke, während V. 47-53 eine fundamentale kultische Distinktion einführen, die genealogische Kriterien durch funktionale (levitischer Dienst vs. Kriegsdienst) ersetzt.
3. Numerische Systematik: Die präzisen Stammeszahlen (V. 20-43) und deren mathematisch exakte Summierung (V. 46: 603.550) zeigen charakteristische Merkmale priesterlicher Kompositionstechnik und stehen in Spannung zu den narrativen Rahmenelementen (V. 1, 17-19, 54).
Mögliche diachrone Schichten:
· Ältere Ebene: Eine vorpriesterliche Liste wehrfähiger Männer nach Stammeszugehörigkeit, möglicherweise aus administrativ-militärischem Kontext (vgl. die Parallelität zu altorientalischen Musterungslisten)
· Priesterliche Bearbeitung (P): Systematisierung durch genealogische Kategorien (תּוֹלְדֹת, מִשְׁפָּחָה, בֵּית אָבוֹת), Integration in die Sinai-Chronologie (V. 1), Einfügung der levitischen Sonderstellung (V. 47-53) und theologische Rahmung durch göttliche Beauftragung (V. 1-4, 48-54)
· Spätere Ergänzungen: Möglicherweise die detaillierte Namensliste der Stammesrepräsentanten (V. 5-15), die eine systematische Vollständigkeit anstrebt, welche über funktionale Notwendigkeit hinausgeht
Methodische Vorgehensweise:
1. Spannungsanalyse: Identifikation konzeptioneller Widersprüche oder Doppelungen (z.B. פקד in V. 3 vs. V. 49-50 mit unterschiedlichen Konnotationen)
2. Terminologievergleich: Abgleich charakteristischer Begriffe mit anderen priesterlichen Texten (z.B. מִשְׁכַּן הָעֵדֻת als P-Terminus; vgl. Ex 38,21)
3. Strukturanalyse: Unterscheidung zwischen narrativen Verbindungsstücken (V. 17-19, 54) und listenhaften Katalogen (V. 5-15, 20-43)
4. Traditionsgeschichtliche Verortung: Rückbindung an außerbiblische Parallelen (mesopotamische Musterungspraxis, hethitische Militärorganisation) zur Bestimmung möglicher vorpriesterlicher Wurzeln
Diese diachrone Perspektive ergänzt die synchrone Analyse, indem sie die Textgenese transparent macht und erklärt, warum verschiedene Organisationsmodelle nebeneinander bestehen. Die priesterliche Redaktion harmonisierte ältere Traditionen nicht durch Elimination, sondern durch theologische Reinterpretation: Genealogische Ordnung wird zur Manifestation göttlicher Heilsordnung, militärische Musterung zum Ausdruck der Konstituierung Israels als קְהַל יהוה am Sinai.
Textkritische Gesamtbewertung: Die LXX-Abweichungen in Numeri 1-2 dokumentieren charakteristische Übersetzungstendenzen, die primär interpretative statt textkritische Bedeutung haben. Die Varianten lassen sich in drei systematische Kategorien einordnen: terminologische Präzisierungen mit technischerer Begrifflichkeit in kultischen Kontexten, theologische Akzentuierungen wie die Substitution von קצף ("Zorn") durch ἁμάρτημα ("Sünde") in 1,53 zur Betonung menschlicher Verfehlung statt göttlichen Zorns, und organisatorische Klarstellungen durch erweiterte Stammesbezeichnungen zur besseren Verständlichkeit.
Die textgeschichtliche Analyse zeigt eine hohe Vorlage-Stabilität, da die LXX auf einem dem masoretischen Text weitgehend entsprechenden hebräischen Text basiert, was die grundlegende Textkohärenz bestätigt. Gleichzeitig dokumentieren die Abweichungen eine interpretative Übersetzungspraxis, die unklare Begriffe entsprechend hellenistisch-jüdischem Verständnis ausdeutet und damit frühe Rezeptionsgeschichte widerspiegelt. Die strukturelle Konsistenz zwischen beiden Textzeugen ohne grundlegende Kompositionsunterschiede bestätigt die literarische Integrität des überlieferten Materials.
Die LXX-Varianten bestätigen die gemeinsame Vorlage-Stabilität beider Textzeugen und dokumentieren frühe interpretative Rezeption. Textkritisch sind sie daher primär als Dokumentation von Übersetzungstechniken und theologischen Interpretationsansätzen relevant, nicht als Korrekturhilfen zum masoretischen Text.
Numeri 2,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָ֔ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und zu 'Aharon, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue göttliche Rede ein. Das Subjekt יְהוָה mit der koordinierten präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה וְאֶל־אַהֲרֹן zeigt eine Erweiterung der Empfänger gegenüber den vorherigen Reden, die meist nur an Mose gerichtet waren.
Das doppelte אֶל mit Waw copulativum betont die gemeinsame Beauftragung beider Brüder für die folgende Lagerordnung. Diese Doppelformulierung unterstreicht die institutionelle Bedeutung der Anweisungen.
Das abschließende לֵאמֹר, der Infinitiv-Construct von אמר (sagen), fungiert als Redeeinleitung und kündigt die folgenden Anweisungen zur Lagerordnung an.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν καὶ Ααρων λέγων und behält die doppelte Adressierung bei.
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen Hauptsatz mit וַיְדַבֵּר als Prädikat, יְהוָה als Subjekt, koordinierten präpositionalen Ergänzungen und der charakteristischen Redeeinleitung.
Dieser Vers leitet das zweite Kapitel ein und betont durch die Einbeziehung Aarons die besondere Bedeutung der folgenden Lagerordnung für beide Führungsgestalten Israels.
Numeri 2,2
Hebräisch: אִ֣ישׁ עַל־דִּגְלֹ֤ו בְאֹתֹת֙ לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֔ם יַחֲנ֖וּ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל מִנֶּ֕גֶד סָבִ֥יב לְאֹֽהֶל־מוֹעֵ֖ד יַחֲנֽוּ׃
Deutsch: Die Söhne Jisra'els sollen, jeder bei seinem Banner mit den Zeichen ihres Vaterhauses, lagern; rings um das Zelt der Begegnung gegenüber sollen sie lagern.

Kommentar: Die distributive Construction אִישׁ עַל־דִּגְלוֹ (jeder bei seinem Banner) zeigt אִישׁ (Mann/jeder) mit der präpositionalen Phrase עַל־דִּגְלוֹ, wobei דֶּגֶל (Banner/Feldzeichen) mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular die stammesmäßige Zuordnung anzeigt.
Die präpositionale Phrase בְאֹתֹת לְבֵית אֲבֹתָם mit בְּ und אֹתוֹת (Zeichen, Plural von אוֹת) spezifiziert die Identifikationsmerkmale. לְבֵית אֲבֹתָם mit לְ und der Constructverbindung בֵית אֲבֹתָם (Vaterhaus) plus Possessivsuffix zeigt die genealogische Grundlage der Identifikation.
Das Hauptverb יַחֲנוּ von חנה (lagern) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit dem Subjekt בְּנֵי יִשְׂרָאֵל formuliert die grundsätzliche Lageranweisung. Die vorangestellte Bestimmung zeigt die Art und Weise der Lagerung.
Die adverbiale Bestimmung מִנֶּגֶד סָבִיב לְאֹהֶל־מוֹעֵד kombiniert מִנֶּגֶד (gegenüber/von fern) mit סָבִיב (ringsum) und לְאֹהֶל־מוֹעֵד (zum Zelt der Begegnung). Das wiederholte יַחֲנוּ verstärkt emphatisch die Lageranweisung und betont die zentrale Bedeutung dieser Anordnung.
Die LXX übersetzt דגל באתת (degel be'otot - "Banner mit Zeichen") als κατὰ τάγμα, κατὰ σημείας (nach Ordnung, nach Zeichen), was die militärische Organisation betont. מנגד סביב (minneged saviv - "gegenüber ringsum") wird als ἐναντίοι κύκλῳ (gegenüber im Kreis) übersetzt. אהל מועד (ohel mo'ed) wird wiederum als σκηνὴ τοῦ μαρτυρίου (Zelt des Zeugnisses) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Verbalsatz mit vorangestellten adverbialen Bestimmungen zur Art und Weise der Lagerung, gefolgt vom Hauptverb mit Subjekt und einer finalen Ortsbestimmung mit emphatischer Wiederholung des Verbs.
Dieser Vers etabliert die grundlegenden Prinzipien der israelitischen Lagerordnung: stammesmäßige Organisation, Verwendung von Bannern und Zeichen sowie zentripetale Ausrichtung um das Heiligtum.
Numeri 2,3
Hebräisch: וְהַחֹנִים֙ קֵ֣דְמָה מִזְרָ֔חָה דֶּ֛גֶל מַחֲנֵ֥ה יְהוּדָ֖ה לְצִבְאֹתָ֑ם וְנָשִׂיא֙ לִבְנֵ֣י יְהוּדָ֔ה נַחְשׁ֖וֹן בֶּן־עַמִּינָדָֽב׃
Deutsch: Und die Lagernden nach Osten, gegen Sonnenaufgang: das Banner des Lagers Jehuda nach ihren Heerscharen; und der Fürst der Söhne Jehudas: Nachschon, Sohn des Amminadav.

Kommentar: Das Partizip וְהַחֹנִים von חנה (lagern) im Qal-Partizip maskulin Plural mit Waw copulativum und bestimmtem Artikel fungiert als Subjekt "die Lagernden".
Die Richtungsangabe קֵדְמָה מִזְרָחָה zeigt eine doppelte Bestimmung mit קֵדְמָה (ostwärts/nach vorn) und מִזְרָחָה (nach Sonnenaufgang), wobei beide Begriffe die Ostrichtung bezeichnen und sich verstärken. Diese Doppelung betont die privilegierte Position der Ostseite als Ehrenstelle.
Die Apposition דֶּגֶל מַחֲנֵה יְהוּדָה לְצִבְאֹתָם spezifiziert die erste Lagergruppe. דֶּגֶל (Banner) steht im Construct mit מַחֲנֵה יְהוּדָה (Lager Judas), und לְצִבְאֹתָם (nach ihren Heerscharen) mit לְ und צְבָאוֹת plus Possessivsuffix 3. maskulin Plural zeigt die militärische Organisation.
Der koordinierte Nominalsatz וְנָשִׂיא לִבְנֵי יְהוּדָה נַחְשׁוֹן בֶּן־עַמִּינָדָב mit נָשִׂיא (Fürst) und der präpositionalen Phrase לִבְנֵי יְהוּדָה nennt den Stammesführer. Die patronymische Formel נַחְשׁוֹן בֶּן־עַמִּינָדָב entspricht der bereits in 1,7 etablierten Identifikation.
Die LXX übersetzt קדמה מזרחה (qedmah mizrachah - "ostwärts nach Osten") als κατʼ ἀνατολάς (nach Osten/Sonnenaufgang), was eine Vereinfachung darstellt. נשיא (nasi - "Fürst") wird als ἄρχων (Anführer/Herrscher) übersetzt, was griechische politische Terminologie verwendet.
Die Satzstruktur zeigt eine partizipiale Construction mit doppelter adverbialer Richtungsbestimmung, gefolgt von appositiven Bestimmungen zur Stammesidentifikation und einem koordinierten Nominalsatz zur Führungsstruktur.
Dieser Vers beginnt die detaillierte Beschreibung der Lagerordnung mit der Ehrenstelle im Osten für den Stamm Juda, was dessen spätere führende Rolle in Israel vorwegnimmt.
Numeri 2,4
Hebräisch: וּצְבָאֹ֖ו וּפְקֻדֵיהֶ֑ם אַרְבָּעָ֧ה וְשִׁבְעִ֛ים אֶ֖לֶף וְשֵׁ֥שׁ מֵאֽוֹת׃
Deutsch: Und sein Heer und ihre Gemusterten: 74.600.

Kommentar: Das koordinierte Subjekt וּצְבָאֹו וּפְקֻדֵיהֶם mit doppeltem Waw copulativum zeigt צָבָא (Heer) mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular und פְקֻדִים (Gemusterte) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural.
Die unterschiedlichen Suffixe (־ֹו vs. ־ֵיהֶם) zeigen eine syntaktische Spannung zwischen Singular- und Pluralbezug, wobei צְבָאֹו sich auf den Stamm als Einheit und פְקֻדֵיהֶם auf die individuellen Mitglieder bezieht.
Die Zahlenangabe אַרְבָּעָה וְשִׁבְעִים אֶלֶף וְשֵׁשׁ מֵאוֹת entspricht exakt der in 1,27 genannten Zahl für Juda und bestätigt die Kontinuität der Volkszählung.
Die LXX übersetzt δύναμις αὐτοῦ οἱ ἐπισκοποί αὐτοῦ τέσσαρες καὶ ἑβδομήκοντα χιλιάδες καὶ ἑξακόσιοι und behält die Zahlenstruktur bei.
Die Satzstruktur folgt dem elliptischen Muster mit koordiniertem Subjekt und prädikativer Zahlenangabe.
Dieser Vers bestätigt die Größe des Stammes Juda als bevölkerungsstärksten Stamm Israels.
Numeri 2,5
Hebräisch: וְהַחֹנִ֥ים עָלָ֖יו מַטֵּ֣ה יִשָּׂשכָ֑ר וְנָשִׂיא֙ לִבְנֵ֣י יִשָּׂשכָ֔ר נְתַנְאֵ֖ל בֶּן־צוּעָֽר׃
Deutsch: Und die neben ihm Lagernden: der Stamm Jissaschar; und der Fürst der Söhne Jissaschars: Netan'el, Sohn des Zu'ar.

Kommentar: Das Partizip וְהַחֹנִים von חנה (lagern) im Qal-Partizip maskulin Plural mit Waw copulativum und bestimmtem Artikel bezeichnet die zweite Lagergruppe im Ostbereich.
Die präpositionale Phrase עָלָיו (neben ihm/bei ihm) mit עַל und Possessivsuffix 3. maskulin Singular bezieht sich auf das Lager Judas und zeigt die räumliche Nähe der Stämme innerhalb einer Himmelsrichtung.
Die Apposition מַטֵּה יִשָּׂשכָר (Stamm Issaschar) spezifiziert den zweiten Stamm des Ostlagers. Der koordinierte Nominalsatz וְנָשִׂיא לִבְנֵי יִשָּׂשכָר נְתַנְאֵל בֶּן־צוּעָר entspricht der in 1,8 etablierten Führungsstruktur.
Die LXX übersetzt καὶ οἱ παρεμβάλλοντες ἐχόμενοι φυλῆς Ισσαχαρ und verwendet ἐχόμενοι (die Angrenzenden) für עָלָיו.
Die Satzstruktur zeigt eine partizipiale Construction mit präpositionaler Ortsbestimmung, gefolgt von appositiver Stammesbezeichnung und koordiniertem Nominalsatz zur Führungsangabe.
Dieser Vers zeigt die hierarchische Struktur innerhalb der Lagergruppe mit Juda als führendem Stamm und Issaschar als angegliedertem Stamm.
Numeri 2,6
Hebräisch: וּצְבָאֹ֖ו וּפְקֻדָ֑יו אַרְבָּעָ֧ה וַחֲמִשִּׁ֛ים אֶ֖לֶף וְאַרְבַּ֥ע מֵאֽוֹת׃
Deutsch: Und sein Heer und seine Gemusterten: 54.400.

Kommentar: Die koordinierte Subjektkonstruktion וּצְבָאֹו וּפְקֻדָיו zeigt beide Substantive mit identischen Possessivsuffixen 3. maskulin Singular, im Gegensatz zu der gemischten Construction in Vers 4.
Die Zahlenangabe אַרְבָּעָה וַחֲמִשִּׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאוֹת entspricht der in 1,29 für Issaschar genannten Zahl.
Die LXX übersetzt δύναμις αὐτοῦ οἱ ἐπισκοποί αὐτοῦ τέσσαρες καὶ πεντήκοντα χιλιάδες καὶ τετρακόσιοι.
Die einheitliche Verwendung der Singular-Suffixe zeigt eine stilistische Variation und betont möglicherweise die Geschlossenheit des Stammes Issaschar.
Numeri 2,7
Hebräisch: מַטֵּ֖ה זְבוּלֻ֑ן וְנָשִׂיא֙ לִבְנֵ֣י זְבוּלֻ֔ן אֱלִיאָ֖ב בֶּן־חֵלֹֽן׃
Deutsch: Der Stamm Sevulun; und der Fürst der Söhne Sevuluns: Eli'av, Sohn des Chelon.

Kommentar: Die verkürzte Einleitung מַטֵּה זְבוּלֻן (Stamm Sebulon) ohne das partizipiale הַחֹנִים zeigt eine stilistische Variation und deutet auf die abschließende Position innerhalb der Ostgruppe hin.
Der koordinierte Nominalsatz וְנָשִׂיא לִבְנֵי זְבוּלֻן אֱלִיאָב בֶּן־חֵלֹן entspricht der in 1,9 genannten Führungsstruktur.
Die LXX fügt hinzu καὶ οἱ παρεμβάλλοντες ἐχόμενοι φυλῆς Ζαβουλων, um die Kontinuität der Struktur zu wahren.
Die elliptische Struktur zeigt die fortschreitende Kondensierung der Formulierung innerhalb der Lagergruppen.
Numeri 2,8
Hebräisch: וּצְבָאֹ֖ו וּפְקֻדָ֑יו שִׁבְעָ֧ה וַחֲמִשִּׁ֛ים אֶ֖לֶף וְאַרְבַּ֥ع מֵאֽוֹת׃
Deutsch: Und sein Heer und seine Gemusterten: 57.400.

Kommentar: Die koordinierte Construction וּצְבָאֹו וּפְקֻדָיו folgt dem Muster von Vers 6 mit einheitlichen Singular-Suffixen.
Die Zahlenangabe שִׁבְעָה וַחֲמִשִּׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאוֹת entspricht der in 1,31 für Sebulon genannten Zahl.
Die Konsistenz der Zahlenangaben zwischen Kapitel 1 und 2 unterstreicht die Zuverlässigkeit und Systematik der Volkszählung.
Numeri 2,9
Hebräisch: כָּֽל־הַפְּקֻדִ֞ים לְמַחֲנֵ֣ה יְהוּדָ֗ה מְאַ֨ת אֶ֜לֶף וּשְׁמֹנִ֥ים אֶ֛לֶף וְשֵֽׁשֶׁת־אֲלָפִ֥ים וְאַרְבַּע־מֵא֖וֹת לְצִבְאֹתָ֑ם רִאשֹׁנָ֖ה יִסָּֽעוּ׃
Deutsch: Alle Gemusterten vom Lager Jehudas: 186.400, nach ihren Heerscharen; sie sollen zuerst aufbrechen.

Kommentar: Das zusammenfassende כָּל־הַפְּקֻדִים (alle Gemusterten) mit der präpositionalen Phrase לְמַחֲנֵה יְהוּדָה (vom Lager Judas) bildet die Gesamtsumme der Ostgruppe.
Die komplexe Zahlenangabe מְאַת אֶלֶף וּשְׁמֹנִים אֶלֶף וְשֵׁשֶׁת־אֲלָפִים וְאַרְבַּע־מֵאוֹת zeigt: 100.000 + 80.000 + 6.000 + 400 = 186.400. Dies entspricht der Summe aus Juda (74.600) + Issaschar (54.400) + Sebulon (57.400).
Die präpositionale Phrase לְצִבְאֹתָם (nach ihren Heerscharen) betont die militärische Organisation. Das Adverb רִאשֹׁנָה (zuerst) mit dem Verb יִסָּעוּ von נסע (aufbrechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural etabliert die Marschordnung.
Die LXX übersetzt ראשנה יסעו (rishonah yissa'u - "als erste sollen sie aufbrechen") als πρῶτοι ἐξαροῦσιν (als erste werden sie ausziehen), was den militärischen Marschbefehl präzisiert.
Die Satzstruktur zeigt einen zusammenfassenden Nominalsatz mit komplexer Zahlenangabe und einem finalen Verbalsatz zur Bestimmung der Marschordnung.
Dieser Vers schließt die Ostgruppe ab und etabliert deren Führungsrolle beim Aufbruch des Lagers.
Numeri 2,10
Hebräisch: דֶּ֣גֶל מַחֲנֵ֧ה רְאוּבֵ֛ן תֵּימָ֖נָה לְצִבְאֹתָ֑ם וְנָשִׂיא֙ לִבְנֵ֣י רְאוּבֵ֔ן אֱלִיצ֖וּר בֶּן־שְׁדֵיאֽוּר׃
Deutsch: Das Banner des Lagers Re'uvens südlich, nach ihren Heerscharen; und der Fürst der Söhne Re'uvens: Elizur, Sohn des Schede'ur.

Kommentar: Die Construction דֶּגֶל מַחֲנֵה רְאוּבֵן (Banner des Lagers Rubens) im Construct leitet die zweite Lagergruppe ein.
Die Richtungsangabe תֵּימָנָה (südlich/nach Süden) von der Wurzel ימן (rechts/Süden) zeigt die zweite Himmelsrichtung in der Lagerordnung. Im Gegensatz zur doppelten Richtungsangabe bei der Ostgruppe steht hier nur eine Bestimmung.
Die präpositionale Phrase לְצִבְאֹתָם (nach ihren Heerscharen) entspricht dem etablierten Muster. Der koordinierte Nominalsatz וְנָשִׂיא לִבְנֵי רְאוּבֵן אֱלִיצוּר בֶּן־שְׁדֵיאוּר entspricht der in 1,5 genannten Führungsstruktur.
Die LXX übersetzt תימנה (teimanah - "südwärts") als πρὸς λίβα (nach Süden/Südwind), was eine griechische meteorologische Bezeichnung verwendet.
Die Satzstruktur zeigt eine nominale Construction mit Richtungsbestimmung und koordiniertem Nominalsatz zur Führungsangabe.
Dieser Vers beginnt die Beschreibung der Südgruppe mit Ruben als führendem Stamm trotz seines Verlusts der Erstgeburtsrechte.
Numeri 2,11
Hebräisch: וּצְבָאֹ֖ו וּפְקֻדָ֑יו שִׁשָּׁ֧ה וְאַרְבָּעִ֛ים אֶ֖לֶף וַחֲמֵ֥שׁ מֵאֽוֹת׃
Deutsch: Und sein Heer und seine Gemusterten: 46.500.

Kommentar: Die koordinierte Construction וּצְבָאֹו וּפְקֻדָיו folgt dem Muster mit einheitlichen Singular-Suffixen.
Die Zahlenangabe שִׁשָּׁה וְאַרְבָּעִים אֶלֶף וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת entspricht der in 1,21 für Ruben genannten Zahl.
Die Kontinuität der Zahlen bestätigt die Zuverlässigkeit der ursprünglichen Volkszählung.
Numeri 2,12
Hebräisch: וְהַחוֹנִ֥ם עָלָ֖יו מַטֵּ֣ה שִׁמְע֑וֹן וְנָשִׂיא֙ לִבְנֵ֣י שִׁמְע֔וֹן שְׁלֻמִיאֵ֖ל בֶּן־צוּרִֽי־שַׁדָּֽי׃
Deutsch: Und die neben ihm Lagernden: der Stamm Schim'on; und der Fürst der Söhne Schim'ons: Schelumi'el, Sohn des Zurischaddai.

Kommentar: Das Partizip וְהַחוֹנִם von חנה (lagern) zeigt eine Schreibvariante mit Defektivschreibung gegenüber וְהַחֹנִים in den vorherigen Versen, wobei die Bedeutung identisch bleibt.
Die präpositionale Phrase עָלָיו (neben ihm) bezieht sich auf das Lager Rubens und zeigt die Angliederung Simeons an die Südgruppe.
Der koordinierte Nominalsatz וְנָשִׂיא לִבְנֵי שִׁמְעוֹן שְׁלֻמִיאֵל בֶּן־צוּרִי־שַׁדָּי zeigt eine Variation im Vaternamen mit dem zusammengesetzten צוּרִי־שַׁדָּי gegenüber צוּרִישַׁדָּי in 1,6, wobei beide Formen denselben theophoren Namen darstellen.
Die LXX weist in Vers 12 eine Namensvariation bei Simeons Fürst auf, wo der MT שְׁלֻמִיאֵל בֶּן־צוּרִֽי־שַׁדָּֽי (Schelumiel ben-Zurischaddai) liest, die griechische Version jedoch Σαλαμιὴλ υἱὸς Σουρισαδαί (Salamiel, Sohn des Sourisadai) verwendet.
Die orthographischen Variationen zeigen die Flexibilität in der Schreibung zusammengesetzter theophorer Namen.
Numeri 2,13
Hebräisch: וּצְבָאֹ֖ו וּפְקֻדֵיהֶ֑ם תִּשְׁעָ֧ה וַחֲמִשִּׁ֛ים אֶ֖לֶף וּשְׁלֹ֥שׁ מֵאֽוֹת׃
Deutsch: Und sein Heer und ihre Gemusterten: 59.300.

Kommentar: Die koordinierte Construction וּצְבָאֹו וּפְקֻדֵיהֶם zeigt erneut die gemischte Suffixverwendung mit Singular (־ֹו) und Plural (־ֵיהֶם), ähnlich wie in Vers 4.
Diese Variation könnte stilistische Gründe haben oder die unterschiedliche konzeptuelle Betrachtung von Stamm als Einheit versus Individuen als Gruppe reflektieren.
Die Zahlenangabe תִּשְׁעָה וַחֲמִשִּׁים אֶלֶף וּשְׁלֹשׁ מֵאוֹת entspricht der in 1,23 für Simeon genannten Zahl und zeigt die höchste Einzelstammzahl.
Numeri 2,14
Hebräisch: וְמַטֵּ֖ה גָּ֑ד וְנָשִׂיא֙ לִבְנֵ֣י גָ֔ד אֶלְיָסָ֖ף בֶּן־רְעוּאֵֽל׃
Deutsch: Und der Stamm Gad; und der Fürst der Söhne Gads: Eljasaph, Sohn des Re'u'el.

Kommentar: Die verkürzte Einleitung וְמַטֵּה גָּד (und der Stamm Gad) ohne partizipiale Construction entspricht dem Muster des dritten Stammes einer Lagergruppe.
Der Vatername רְעוּאֵל zeigt eine Variante zu דְּעוּאֵל aus 1,14, wobei beide Formen theophore Namen darstellen. רְעוּאֵל bedeutet "Freund Gottes", während דְּעוּאֵל "Erkenntnis Gottes" bedeutet.
Die LXX ist Textkritischbedeutsam: Der hebräische Text hat רעואל (Re'u'el) als Vaternamen von Eljasaph, während in Numeri 1:14 דעואל (De'u'el) steht. Die LXX hat hier Ῥαγουήλ (Raguel), was Re'u'el entspricht und die Textvariante bestätigt. Dies ist eine klassische Verwechslung der hebräischen Buchstaben Resh (ר) und Daleth (ד).
Die Namensvariationen zeigen die Komplexität der Textüberlieferung bei theophoren Namen.
Numeri 2,15
Hebräisch: וּצְבָאֹ֖ו וּפְקֻדֵיהֶ֑ם חֲמִשָּׁ֤ה וְאַרְבָּעִים֙ אֶ֔לֶף וְשֵׁ֥שׁ מֵא֖וֹת וַחֲמִשִּֽׁים׃
Deutsch: Und sein Heer und ihre Gemusterten: 45.650.

Kommentar: Die koordinierte Construction וּצְבָאֹו וּפְקֻדֵיהֶם zeigt erneut die gemischte Suffixverwendung.
Die komplexe Zahlenangabe חֲמִשָּׁה וְאַרְבָּעִים אֶלֶף וְשֵׁשׁ מֵאוֹת וַחֲמִשִּׁים entspricht der in 1,25 für Gad genannten dreigliedrigen Zahl.
Die Konsistenz der komplexen Zahlenangaben unterstreicht die Präzision der Volkszählungsdaten.
Numeri 2,16
Hebräisch: כָּֽל־הַפְּקֻדִ֞ים לְמַחֲנֵ֣ה רְאוּבֵ֗ן מְאַ֨ת אֶ֜לֶף וְאֶחָ֨ד וַחֲמִשִּׁ֥ים אֶ֛לֶף וְאַרְבַּע־מֵא֥וֹת וַחֲמִשִּׁ֖ים לְצִבְאֹתָ֑ם וּשְׁנִיִּ֖ים יִסָּֽעוּ׃
Deutsch: Alle Gemusterten vom Lager Re'uvens: 151.450, nach ihren Heerscharen; und als Zweite sollen sie aufbrechen.

Kommentar: Das zusammenfassende כָּל־הַפְּקֻדִים לְמַחֲנֵה רְאוּבֵן folgt dem Muster von Vers 9.
Die komplexe Zahlenangabe מְאַת אֶלֶף וְאֶחָד וַחֲמִשִּׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע־מֵאוֹת וַחֲמִשִּׁים zeigt: 100.000 + 51.000 + 450 = 151.450. Dies entspricht der Summe aus Ruben (46.500) + Simeon (59.300) + Gad (45.650).
Das Ordinale וּשְׁנִיִּים (und als zweite) mit יִסָּעוּ (sie sollen aufbrechen) etabliert die zweite Position in der Marschordnung.
Die LXX übersetzt ושנים יסעו (usheniim yissa'u - "und als zweite sollen sie aufbrechen") als δεύτεροι ἐξαροῦσιν (als zweite werden sie ausziehen).
Die Satzstruktur entspricht dem Muster der Gruppenzusammenfassungen mit ordinaler Marschordnung.
Numeri 2,17
Hebräisch: וְנָסַ֧ע אֹֽהֶל־מוֹעֵ֛ד מַחֲנֵ֥ה הַלְוִיִּ֖ם בְּת֣וֹךְ הַֽמַּחֲנֹ֑ת כַּאֲשֶׁ֤ר יַחֲנוּ֙ כֵּ֣ן יִסָּ֔עוּ אִ֥ישׁ עַל־יָדֹ֖ו לְדִגְלֵיהֶֽם׃
Deutsch: Dann soll das Zelt der Begegnung, das Lager der Levijim, inmitten der Lager aufbrechen; so wie sie lagern, so sollen sie aufbrechen, jeder an seiner Stelle, nach ihren Bannern.

Kommentar: Das Verb וְנָסַע von נסע (aufbrechen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet die zentrale Position des Heiligtums im Marschzug ein.
Das Subjekt אֹהֶל־מוֹעֵד מַחֲנֵה הַלְוִיִּם zeigt eine Constructverbindung aus אֹהֶל־מוֹעֵד (Zelt der Begegnung) und מַחֲנֵה הַלְוִיִּם (Lager der Leviten), wobei beide Begriffe die kultische Mitte bezeichnen.
Die präpositionale Phrase בְּתוֹךְ הַמַּחֲנוֹת (inmitten der Lager) mit בְּ und תּוֹךְ (Mitte) plus מַחֲנוֹת (Lager, Plural) betont die zentrale Position zwischen den vier Lagergruppen.
Die Vergleichskonstruktion כַּאֲשֶׁר יַחֲנוּ כֵּן יִסָּעוּ mit כַּאֲשֶׁר (wie) und כֵּן (so) zeigt die Entsprechung zwischen Lager- und Marschordnung. יַחֲנוּ von חנה (lagern) und יִסָּעוּ von נסע (aufbrechen) stehen im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural.
Die finale distributive Bestimmung אִישׁ עַל־יָדוֹ לְדִגְלֵיהֶם mit אִישׁ (jeder), עַל־יָדוֹ (an seiner Seite/Stelle) und לְדִגְלֵיהֶם (nach ihren Bannern) betont die geordnete Positionierung aller Stämme.
Die LXX übersetzt ונסע אהל־מועד (venasa' ohel-mo'ed - "und es wird aufbrechen das Zelt der Begegnung") als καὶ ἀρθήσεται ἡ σκηνὴ τοῦ μαρτυρίου (und es wird erhoben werden das Zelt des Zeugnisses). על־ידו (al-yado - "an seiner Seite/Hand") wird als ἐχόμενος καθʼ ἡγεμονίαν (angrenzend nach Führung) übersetzt, was die Ordnung betont.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit komplexem Subjekt und lokaler Bestimmung, gefolgt von einer Vergleichskonstruktion und einer distributiven Schlussbestimmung.
Dieser zentrale Vers betont die sakrale Ordnung des Marsches mit dem Heiligtum als bewegliche Mitte Israels.
Numeri 2,18
Hebräisch: דֶּ֣גֶל מַחֲנֵ֥ה אֶפְרַ֛יִם לְצִבְאֹתָ֖ם יָ֑מָּה וְנָשִׂיא֙ לִבְנֵ֣י אֶפְרַ֔יִם אֱלִישָׁמָ֖ע בֶּן־עַמִּיהֽוּד׃
Deutsch: Das Banner des Lagers Ephrajims nach ihren Heerscharen westlich; und der Fürst der Söhne Ephrajims: Elischama, Sohn des Ammihud.

Kommentar: Die Construction דֶּגֶל מַחֲנֵה אֶפְרַיִם (Banner des Lagers Ephraims) leitet die dritte Lagergruppe ein und zeigt Ephraim als führenden Stamm der Westseite.
Die Richtungsangabe יָמָּה (westlich/zum Meer hin) von der Wurzel ים (Meer/Westen) bezeichnet die dritte Himmelsrichtung. Im hebräischen Orientierungssystem bedeutet יָם sowohl "Meer" als auch "Westen", da das Mittelmeer westlich von Israel liegt.
Die präpositionale Phrase לְצִבְאֹתָם (nach ihren Heerscharen) entspricht dem etablierten Muster. Der koordinierte Nominalsatz וְנָשִׂיא לִבְנֵי אֶפְרַיִם אֱלִישָׁמָע בֶּן־עַמִּיהוּד entspricht der in 1,10 genannten Führungsstruktur.
Die LXX übersetzt ימה (yammah - "westwärts") als παρὰ θάλασσαν (am Meer/nach Westen), was eine griechische geographische Orientierung verwendet.
Die Satzstruktur zeigt eine nominale Construction mit Richtungsbestimmung und koordiniertem Nominalsatz zur Führungsangabe.
Dieser Vers etabliert Ephraim als Führungsstamm der Westgruppe und reflektiert dessen späteren politischen Einfluss in Nordisrael.
Numeri 2,19
Hebräisch: וּצְבָאֹ֖ו וּפְקֻדֵיהֶ֑ם אַרְבָּעִ֥ים אֶ֖לֶף וַחֲמֵ֥שׁ מֵאֽוֹת׃
Deutsch: Und sein Heer und ihre Gemusterten: 40.500.

Kommentar: Die koordinierte Construction וּצְבָאֹו וּפְקֻדֵיהֶם zeigt die gemischte Suffixverwendung mit Singular (־ֹו) und Plural (־ֵיהֶם).
Die Zahlenangabe אַרְבָּעִים אֶלֶף וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת entspricht der in 1,33 für Ephraim genannten Zahl und zeigt eine relativ kleinere Population unter den Joseph-Stämmen.
Die Konsistenz der Zahlenangaben bestätigt die Zuverlässigkeit der Volkszählungsdaten.
Numeri 2,20
Hebräisch: וְעָלָ֖יו מַטֵּ֣ה מְנַשֶּׁ֑ה וְנָשִׂיא֙ לִבְנֵ֣י מְנַשֶּׁ֔ה גַּמְלִיאֵ֖ל בֶּן־פְּדָהצֽוּר׃
Deutsch: Und neben ihm der Stamm Menasche; und der Fürst der Söhne Menasches: Gamli'el, Sohn des Pedazur.

Kommentar: Die präpositionale Phrase וְעָלָיו (und neben ihm) mit עַל und Possessivsuffix 3. maskulin Singular zeigt die Angliederung Manasses an Ephraim innerhalb der Westgruppe.
Die Apposition מַטֵּה מְנַשֶּׁה (Stamm Manasse) und der koordinierte Nominalsatz וְנָשִׂיא לִבְנֵי מְנַשֶּׁה גַּמְלִיאֵל בֶּן־פְּדָהצוּר entsprechen der in 1,10 genannten Führungsstruktur.
Die LXX übersetzt καὶ ἐχόμενος αὐτοῦ φυλῆς Μανασση und behält die räumliche Zuordnung bei.
Die Joseph-Stämme bleiben in der Lagerordnung zusammen und bilden eine kohärente Gruppe unter Ephraims Führung.
Numeri 2,21
Hebräisch: וּצְבָאֹ֖ו וּפְקֻדֵיהֶ֑ם שְׁנַ֧יִם וּשְׁלֹשִׁ֛ים אֶ֖לֶף וּמָאתָֽיִם׃
Deutsch: Und sein Heer und ihre Gemusterten: 32.200.

Kommentar: Die koordinierte Construction וּצְבָאֹו וּפְקֻדֵיהֶם folgt dem Muster der gemischten Suffixverwendung.
Die Zahlenangabe שְׁנַיִם וּשְׁלֹשִׁים אֶלֶף וּמָאתָיִם entspricht der in 1,35 für Manasse genannten kleinsten Stammeszahl und zeigt das paradoxe Verhältnis zwischen dem älteren Sohn (Manasse) und dem jüngeren (Ephraim) in der Größe ihrer Nachkommenschaft.
Diese Zahlen reflektieren Jakobs Segen über die Joseph-Söhne, in dem er Ephraim vor Manasse stellte (Gen 48,19).
Numeri 2,22
Hebräisch: וּמַטֵּ֖ה בִּנְיָמִ֑ן וְנָשִׂיא֙ לִבְנֵ֣י בִנְיָמִ֔ן אֲבִידָ֖ן בֶּן־גִּדְעֹנִֽי׃
Deutsch: Und der Stamm Binjamin; und der Fürst der Söhne Binjamins: Avidan, Sohn des Gid'oni.

Kommentar: Die verkürzte Einleitung וּמַטֵּה בִּנְיָמִן (und der Stamm Benjamin) ohne partizipiale Construction entspricht dem Muster des dritten Stammes einer Lagergruppe.
Die Zuordnung Benjamins zur Westgruppe unter Ephraims Führung ist bemerkenswert, da Benjamin als Rachels zweiter Sohn eine natürliche Verbindung zu den Joseph-Stämmen hat.
Der koordinierte Nominalsatz וְנָשִׂיא לִבְנֵי בִנְיָמִן אֲבִידָן בֶּן־גִּדְעֹנִי entspricht der in 1,11 genannten Führungsstruktur.
Die LXX übersetzt καὶ φυλῆς Βενιαμιν und behält die elliptische Struktur bei.
Die genealogische Kohärenz der Westgruppe (zwei Joseph-Stämme plus Benjamin als Rachels Sohn) zeigt die Berücksichtigung verwandtschaftlicher Beziehungen in der Lagerordnung.
Numeri 2,23
Hebräisch: וּצְבָאֹ֖ו וּפְקֻדֵיהֶ֑ם חֲמִשָּׁ֧ה וּשְׁלֹשִׁ֛ים אֶ֖לֶף וְאַרְבַּ֥ע מֵאֽוֹת׃
Deutsch: Und sein Heer und ihre Gemusterten: 35.400.

Kommentar: Die koordinierte Construction וּצְבָאֹו וּפְקֻדֵיהֶם zeigt erneut die gemischte Suffixverwendung.
Die Zahlenangabe חֲמִשָּׁה וּשְׁלֹשִׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאוֹת entspricht der in 1,37 für Benjamin genannten Zahl.
Benjamin zeigt eine mittelgroße Population zwischen den beiden Joseph-Stämmen.
Numeri 2,24
Hebräisch: כָּֽל־הַפְּקֻדִ֞ים לְמַחֲנֵ֣ה אֶפְרַ֗יִם מְאַ֥ת אֶ֛לֶף וּשְׁמֹֽנַת־אֲלָפִ֥ים וּמֵאָ֖ה לְצִבְאֹתָ֑ם וּשְׁלִשִׁ֖ים יִסָּֽעוּ׃
Deutsch: Alle Gemusterten vom Lager Ephrajims: 108.100, nach ihren Heerscharen; und als Dritte sollen sie aufbrechen.

Kommentar: Das zusammenfassende כָּל־הַפְּקֻדִים לְמַחֲנֵה אֶפְרַיִם folgt dem etablierten Muster der Gruppenzusammenfassungen.
Die komplexe Zahlenangabe מְאַת אֶלֶף וּשְׁמֹנַת־אֲלָפִים וּמֵאָה zeigt: 100.000 + 8.000 + 100 = 108.100. Dies entspricht der Summe aus Ephraim (40.500) + Manasse (32.200) + Benjamin (35.400).
Das Ordinale וּשְׁלִשִׁים (und als dritte) mit יִסָּעוּ (sie sollen aufbrechen) etabliert die dritte Position in der Marschordnung nach dem Durchzug des Heiligtums.
Die LXX übersetzt ושלישים יסעו (ushelishim yissa'u - "und als dritte sollen sie aufbrechen") als τρίτοι ἐξαροῦσιν (als dritte werden sie ausziehen).
Die Satzstruktur entspricht dem Muster der Gruppenzusammenfassungen mit ordinaler Marschordnung.
Numeri 2,25
Hebräisch: דֶּ֣גֶל מַחֲנֵ֥ה דָ֛ן צָפֹ֖נָה לְצִבְאֹתָ֑ם וְנָשִׂיא֙ לִבְנֵ֣י דָ֔ן אֲחִיעֶ֖זֶר בֶּן־עַמִּֽישַׁדָּֽי׃
Deutsch: Das Banner des Lagers Dans nördlich, nach ihren Heerscharen; und der Fürst der Söhne Dans: Achi'ezer, Sohn des Ammischaddai.

Kommentar: Die Construction דֶּגֶל מַחֲנֵה דָן (Banner des Lagers Dan) leitet die vierte und letzte Lagergruppe ein.
Die Richtungsangabe צָפֹנָה (nördlich) von der Wurzel צפן (verbergen/Norden) bezeichnet die vierte Himmelsrichtung und komplettiert die Viererordnung um das Heiligtum.
Die präpositionale Phrase לְצִבְאֹתָם (nach ihren Heerscharen) entspricht dem etablierten Muster. Der koordinierte Nominalsatz וְנָשִׂיא לִבְנֵי דָן אֲחִיעֶזֶר בֶּן־עַמִּישַׁדָּי entspricht der in 1,12 genannten Führungsstruktur.
Die LXX übersetzt צפנה (tzafonah - "nordwärts") als πρὸς βορρᾶν (nach Norden/Nordwind), wiederum mit meteorologischer Terminologie.
Die Satzstruktur entspricht dem Muster der Lagergruppeneinleitungen mit Richtungsbestimmung und Führungsangabe.
Dieser Vers etabliert Dan als Führungsstamm der Nordgruppe und als Nachhut des israelitischen Marsches.
Numeri 2,26
Hebräisch: וּצְבָאֹ֖ו וּפְקֻדֵיהֶ֑ם שְׁנַ֧יִם וְשִׁשִּׁ֛ים אֶ֖לֶף וּשְׁבַ֥ע מֵאֽוֹת׃
Deutsch: Und sein Heer und ihre Gemusterten: 62.700.

Kommentar: Die koordinierte Construction וּצְבָאֹו וּפְקֻדֵיהֶם zeigt die charakteristische gemischte Suffixverwendung.
Die Zahlenangabe שְׁנַיִם וְשִׁשִּׁים אֶלֶף וּשְׁבַע מֵאוֹת entspricht der in 1,39 für Dan genannten zweithöchsten Einzelstammzahl und zeigt Dans bemerkenswerte Größe trotz seiner Herkunft von einer Nebenfrau.
Dans hohe Bevölkerungszahl unterstreicht seine Bedeutung als Führungsstamm der Nordgruppe.
Numeri 2,27
Hebräisch: וְהַחֹנִ֥ים עָלָ֖יו מַטֵּ֣ה אָשֵׁ֑ר וְנָשִׂיא֙ לִבְנֵ֣י אָשֵׁ֔ר פַּגְעִיאֵ֖ל בֶּן־עָכְרָֽן׃
Deutsch: Und die neben ihm Lagernden: der Stamm Ascher; und der Fürst der Söhne Aschers: Pag'i'el, Sohn des Ochran.

Kommentar: Das Partizip וְהַחֹנִים von חנה (lagern) im Qal-Partizip maskulin Plural mit der präpositionalen Phrase עָלָיו (neben ihm) zeigt die Angliederung Aschers an Dan innerhalb der Nordgruppe.
Die Apposition מַטֵּה אָשֵׁר (Stamm Ascher) und der koordinierte Nominalsatz וְנָשִׂיא לִבְנֵי אָשֵׁר פַּגְעִיאֵל בֶּן־עָכְרָן entsprechen der in 1,13 genannten Führungsstruktur.
Die LXX übersetzt καὶ οἱ παρεμβάλλοντες ἐχόμενοι αὐτοῦ φυλῆς Ασηρ und behält die räumliche Zuordnung bei.
Die Nordgruppe vereint Dan (Bilha-Sohn) mit Ascher (Silpa-Sohn), zeigt also eine Verbindung der Nebenfrauen-Stämme.
Numeri 2,28
Hebräisch: וּצְבָאֹ֖ו וּפְקֻדֵיהֶ֑ם אֶחָ֧ד וְאַרְבָּעִ֛ים אֶ֖לֶף וַחֲמֵ֥שׁ מֵאֽוֹת׃
Deutsch: Und sein Heer und ihre Gemusterten: 41.500.

Kommentar: Die koordinierte Construction וּצְבָאֹו וּפְקֻדֵיהֶם folgt dem etablierten Muster mit gemischten Suffixen.
Die Zahlenangabe אֶחָד וְאַרְבָּעִים אֶלֶף וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת entspricht der in 1,41 für Ascher genannten Zahl.
Ascher zeigt eine mittelgroße Population innerhalb der Nordgruppe.
Numeri 2,29
Hebräisch: וּמַטֵּ֖ה נַפְתָּלִ֑י וְנָשִׂיא֙ לִבְנֵ֣י נַפְתָּלִ֔י אֲחִירַ֖ע בֶּן־עֵינָֽן׃
Deutsch: Und der Stamm Naphthali; und der Fürst der Söhne Naphthalis: Achira, Sohn des Enan.

Kommentar: Die verkürzte Einleitung וּמַטֵּה נַפְתָּלִי (und der Stamm Naphthali) entspricht dem Muster des dritten Stammes einer Lagergruppe.
Die Zuordnung Naphthalis zur Nordgruppe unter Dans Führung ist genealogisch kohärent, da beide Stämme von Bilha stammen.
Der koordinierte Nominalsatz וְנָשִׂיא לִבְנֵי נַפְתָּלִי אֲחִירַע בֶּן־עֵינָן entspricht der in 1,15 genannten Führungsstruktur.
Die LXX übersetzt καὶ φυλῆς Νεφθαλι und behält die elliptische Struktur bei.
Die Nordgruppe zeigt eine Mischung aus Bilha-Stämmen (Dan, Naphthali) und einem Silpa-Stamm (Ascher).
Numeri 2,30
Hebräisch: וּצְבָאֹ֖ו וּפְקֻדֵיהֶ֑ם שְׁלֹשָׁ֧ה וַחֲמִשִּׁ֛ים אֶ֖לֶף וְאַרְבַּ֥ע מֵאֽוֹת׃
Deutsch: Und sein Heer und ihre Gemusterten: 53.400.

Kommentar: Die koordinierte Construction וּצְבָאֹו וּפְקֻדֵיהֶם zeigt die charakteristische gemischte Suffixverwendung.
Die Zahlenangabe שְׁלֹשָׁה וַחֲמִשִּׁים אֶלֶף וְאַרְבַּע מֵאוֹת entspricht der in 1,43 für Naphthali genannten Zahl.
Naphthali zeigt eine mittelgroße bis größere Population und komplettiert die Nordgruppe.
Numeri 2,31
Hebräisch: כָּל־הַפְּקֻדִים֙ לְמַ֣חֲנֵה דָ֔ן מְאַ֣ת אֶ֗לֶף וְשִׁבְעָ֧ה וַחֲמִשִּׁ֛ים אֶ֖לֶף וְשֵׁ֣שׁ מֵא֑וֹת לָאַחֲרֹנָ֥ה יִסְע֖וּ לְדִגְלֵיהֶֽם׃
Deutsch: Alle Gemusterten vom Lager Dans: 157.600; zuletzt sollen sie nach ihren Bannern aufbrechen.

Kommentar: Das zusammenfassende כָּל־הַפְּקֻדִים לְמַחֲנֵה דָן folgt dem etablierten Muster der Gruppenzusammenfassungen.
Die komplexe Zahlenangabe מְאַת אֶלֶף וְשִׁבְעָה וַחֲמִשִּׁים אֶלֶף וְשֵׁשׁ מֵאוֹת zeigt: 100.000 + 57.000 + 600 = 157.600. Dies entspricht der Summe aus Dan (62.700) + Ascher (41.500) + Naphthali (53.400) und stellt die größte Lagergruppe dar.
Das Adverb לָאַחֲרֹנָה (zuletzt/als letzte) mit יִסְעוּ (sie sollen aufbrechen) und לְדִגְלֵיהֶם (nach ihren Bannern) etabliert Dans Rolle als Nachhut des israelitischen Marsches.
Die LXX übersetzt לאחרנה יסעו (la'acharonah yisse'u - "als letzte sollen sie aufbrechen") als ἔσχατοι ἐξαροῦσιν κατὰ τάγμα αὐτῶν (als letzte werden sie ausziehen nach ihrer Ordnung), wobei sie κατὰ τάγμα (nach Ordnung) hinzufügt zur Betonung der militärischen Disziplin.
Die Satzstruktur zeigt die Gruppenzusammenfassung mit der besonderen Betonung der Schlussposition durch לָאַחֲרֹנָה und die zusätzliche Erwähnung לְדִגְלֵיהֶם.
Numeri 2,32
Hebräisch: אֵ֛לֶּה פְּקוּדֵ֥י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם כָּל־פְּקוּדֵ֤י הַֽמַּחֲנֹת֙ לְצִבְאֹתָ֔ם שֵׁשׁ־מֵא֥וֹת אֶ֨לֶף֙ וּשְׁלֹ֣שֶׁת אֲלָפִ֔ים וַחֲמֵ֥שׁ מֵא֖וֹת וַחֲמִשִּֽׁים׃
Deutsch: Dies sind die Gemusterten der Söhne Jisra'el nach ihren Vaterhäusern; alle Gemusterten der Lager, nach ihren Heerscharen: 603.550.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen אֵלֶּה (diese) leitet die abschließende Gesamtzusammenfassung ein. פְּקוּדֵי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל (Gemusterte der Söhne Israels) im Construct mit der präpositionalen Phrase לְבֵית אֲבֹתָם (nach ihren Vaterhäusern) betont die genealogische Grundlage der Zählung.
Die erweiternde Apposition כָּל־פְּקוּדֵי הַמַּחֲנֹת לְצִבְאֹתָם (alle Gemusterten der Lager nach ihren Heerscharen) mit כָּל (alle) und מַחֲנֹת (Lager, Plural) betont die militärische Organisation und die Vollständigkeit der Erfassung.
Die komplexe Gesamtzahl שֵׁשׁ־מֵאוֹת אֶלֶף וּשְׁלֹשֶׁת אֲלָפִים וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת וַחֲמִשִּׁים entspricht exakt der in 1,46 genannten Gesamtsumme und bestätigt die mathematische Konsistenz: Ostgruppe (186.400) + Südgruppe (151.450) + Westgruppe (108.100) + Nordgruppe (157.600) = 603.550.
Die LXX übersetzt αὗται αἱ ἐπισκέψεις υἱῶν Ισραηλ κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν πᾶσαι αἱ ἐπισκέψεις τῶν παρεμβολῶν σὺν ταῖς δυνάμεσιν αὐτῶν und behält die Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt eine komplexe nominale Construction mit demonstrativer Einleitung, erweiternder Apposition und abschließender numerischer Bestätigung der Gesamterhebung.
Numeri 2,33
Hebräisch: וְהַ֨לְוִיִּ֔ם לֹ֣א הָתְפָּקְד֔וּ בְּת֖וֹךְ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Aber die Levijim wurden nicht gemustert unter den Söhnen Jisra'el, wie der Ewige Mosche geboten hatte.

Kommentar: Das Waw adversativum וְ mit הַלְוִיִּם (die Leviten) leitet eine kontrastierende Aussage zur vorangegangenen Gesamtzählung ein.
Das Verb לֹא הָתְפָּקְדוּ mit der Negation לֹא und הָתְפָּקְדוּ von פקד (mustern) im Hithpa'el-Perfekt 3. maskulin Plural zeigt die passive Bedeutung "sie wurden nicht gemustert". Die präpositionale Phrase בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (unter den Söhnen Israels) spezifiziert den Ausschluss aus der militärischen Zählung.
Der Begründungssatz כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה (wie JHWH Mose geboten hatte) mit der Vergleichspartikel כַּאֲשֶׁר und צִוָּה von צוה (befehlen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular verweist auf die göttlichen Anweisungen in 1,47-53.
Die LXX übersetzt οἱ δὲ Λευῖται οὐ συνεπεσκέπησαν ἐν αὐτοῖς καθὰ ἐνετείλατο κύριος τῷ Μωυσῇ und behält die adversative Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt einen adversativen Hauptsatz mit negiertem Prädikat und lokaler Bestimmung, gefolgt von einem begründenden Vergleichssatz.
Dieser Vers betont nochmals die Sonderstellung der Leviten außerhalb der militärischen Organisation Israels.
Numeri 2,34
Hebräisch: וַֽיַּעֲשׂ֖וּ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל כְּ֠כֹל אֲשֶׁר־צִוָּ֨ה יְהוָ֜ה אֶת־מֹשֶׁ֗ה כֵּֽן־חָנ֤וּ לְדִגְלֵיהֶם֙ וְכֵ֣ן נָסָ֔עוּ אִ֥ישׁ לְמִשְׁפְּחֹתָ֖יו עַל־בֵּ֥ית אֲבֹתָֽיו׃
Deutsch: Und die Söhne Jisra'el taten gemäß allem, was der Ewige Mosche geboten hatte; so lagerten sie nach ihren Bannern und so brachen sie auf, jeder nach seinen Familien, bei seinem Vaterhaus.

Kommentar: Das Verb וַיַּעֲשׂוּ von עשה (tun/machen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum leitet den abschließenden Gehorsamsnachweis ein. Das Subjekt בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Söhne Israels) umfasst das ganze Volk.
Die Vergleichskonstruktion כְּכֹל אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה mit כְּ (gemäß/wie) und כֹל (alles) zeigt die vollständige Befolgung. Der Relativsatz אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה mit צִוָּה von צוה (befehlen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular betont die göttliche Autorität der Anweisungen.
Die doppelte Entsprechungsformel כֵּן־חָנוּ לְדִגְלֵיהֶם וְכֵן נָסָעוּ mit dem emphatischen כֵּן (so) zeigt die Parallelität zwischen Lager- und Marschordnung. חָנוּ von חנה (lagern) und נָסָעוּ von נסע (aufbrechen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural betonen beide Aspekte der Ordnung.
Die präpositionale Phrase לְדִגְלֵיהֶם (nach ihren Bannern) mit דְגָלִים (Banner, Plural) und Possessivsuffix 3. maskulin Plural unterstreicht die Banner als organisatorische Grundlage.
Die finale distributive Bestimmung אִישׁ לְמִשְׁפְּחֹתָיו עַל־בֵּית אֲבֹתָיו zeigt אִישׁ (jeder) mit לְמִשְׁפְּחֹתָיו (nach seinen Familien) und עַל־בֵּית אֲבֹתָיו (bei seinem Vaterhaus). Die doppelte genealogische Zuordnung betont sowohl die horizontale (Familien) als auch die vertikale (Vaterhaus) Organisationsstruktur.
Die LXX erweitert die Schlussformel: כן־חנו לדגליהם וכן נסעו (ken-chanu ledigleyhem veken nas'u - "so lagerten sie nach ihren Bannern und so brachen sie auf") wird als οὕτως παρενέβαλον κατὰ τάγμα αὐτῶν καὶ οὕτως ἐξῆρον, ἕκαστος ἐχόμενοι κατὰ δήμους αὐτῶν (so lagerten sie nach ihrer Ordnung und so zogen sie aus, jeder angrenzend nach ihren Stämmen) übersetzt, wobei die LXX δῆμος (Stamm/Volk) hinzufügt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit umfassender adverbialer Bestimmung, gefolgt von einer doppelten emphatischen Entsprechungsformel und einer abschließenden distributiven Spezifikation der genealogischen Ordnung.
Dieser abschließende Vers des Kapitels betont den vollkommenen Gehorsam Israels gegenüber den göttlichen Anweisungen und etabliert die dauerhafte Gültigkeit der Lager- und Marschordnung für alle zukünftigen Bewegungen des Volkes. Die doppelte Betonung von Lagerung und Aufbruch zeigt die umfassende Bedeutung dieser Ordnung für das gesamte nomadische Leben Israels in der Wüste.
Kritische Anmerkungen und Ergänzungen:
1. Orientierungssystem (V. 3, 10, 18, 25)
Hebräisches Orientierungssystem der Himmelsrichtungen:
Das hebräische Orientierungssystem basiert auf der Ostausrichtung (קֶדֶם = vorn/Osten), wobei der Betrachter nach Osten blickt:
· Osten (קֵדְמָה מִזְרָחָה): "vorn" + "Sonnenaufgang" (doppelte Betonung der Ehrenseite)
· Süden (תֵּימָנָה): "Rechts" (von יָמִין = rechte Hand)
· Westen (יָמָּה): "Meer/hinter" (מִיָּם = vom Mittelmeer her)
· Norden (צָפֹנָה): "verborgen/links" (weniger günstige Seite)
Diese Terminologie zeigt, dass im biblischen Weltbild Osten die Primärorientierung darstellt (Paradies Gen 2,8; Tempeleingang Ez 43,1-4), nicht Norden wie in modernen Karten.
2. Suffixvariationen (V. 4, 6, 13 etc.)
Mögliche Erklärung: Die Variation könnte auch stilistisch-rhetorisch sein (variatio zur Vermeidung monotoner Wiederholung) oder auf unterschiedliche Textschichten hinweisen. Da beide Formen funktional gleichwertig sind und keine semantische Differenz erkennbar ist, bleibt die Frage offen, ob hier bewusste Distinktion oder schriftgelehrte Variation vorliegt.
3. Theologische Zentrierung (V. 2, 17)
Die zentrale Position des אֹהֶל מוֹעֵד mit den vier Lagergruppen in den Himmelsrichtungen bildet ein kosmisches Ordnungsmodell: Das Heiligtum als axis mundi (Weltachse) strukturiert den gesamten sakralen Raum Israels. Diese Vierteilung entspricht altorientalischen Raumkonzepten (vier Himmelsrichtungen, vier Weltecken) und theologisiert die militärische Lagerordnung als Abbild göttlicher Schöpfungsordnung. Israel lagert nicht pragmatisch, sondern gemäß einer transzendenten Struktur, die Gottes Gegenwart zum Zentrum von Zeit (Kalender) und Raum (Lager) macht.
Die Marschordnung (V. 9, 16, 17, 24, 31) zeigt eine prozessionale Theologie:
1. Juda (Ostgruppe) als Avantgarde
2. Ruben (Südgruppe)
3. Heiligtum in der Mitte
4. Ephraim (Westgruppe)
5. Dan (Nordgruppe) als Nachhut
Diese Anordnung sichert militärisch das Heiligtum und symbolisiert theologisch, dass Israel seine Identität aus der Mitte (Gottes Gegenwart) bezieht, nicht von den Rändern.
4. Genealogische Kohärenz der Lagergruppen
Die verwandtschaftlichen Zusammenhänge (V. 5, 22, 27). Hier eine systematische Übersicht die die Anordnung verdeutlicht:
Lagerordnung und Genealogie:
	Himmelsrichtung
	Stämme
	Mütter
	Gesamt

	
	
	
	

	Ost (Ehrenplatz)
	Juda, Issaschar, Sebulon
	Lea-Söhne
	186.400

	Süd
	Ruben, Simeon, Gad
	Lea-Söhne + Silpa
	151.450

	
West
	Ephraim, Manasse, Benjamin
	Rahel-Söhne 
(Joseph + Benjamin)

	108.100

	Nord (Nachhut)
	Dan, Ascher, Naphthali
	Bilha + Silpa
	157.600


Beobachtungen:
· Die Ostgruppe (Lea-Stämme) erhält die Ehrenseite vor dem Heiligtum
· Die Westgruppe vereint alle Rahel-Nachkommen (genealogische Kohärenz)
· Die Nordgruppe kombiniert Nebenfrauen-Stämme und bildet die größte Gruppe (Schutzfunktion als Nachhut)
· Ruben (Erstgeborener) verliert den Ehrenplatz an Juda (vgl. Gen 49,3-4 vs. 49,8-10)
5. Banner-Symbolik (V. 2)
Die Phrase בְאֹתֹת לְבֵית אֲבֹתָם (mit Zeichen ihrer Vaterhäuser) bleibt bewusst vage. אוֹת kann bedeuten:
· Physische Markierungen (Farben, Symbole)
· Funktionale Kennzeichnungen (Stammes-Insignien)
· Identifikationszeichen ohne visuelle Spezifikation
Die spätere rabbinische Tradition (Midrasch Bamidbar Rabba 2,7) ordnet jedem Stamm spezifische Symbole zu (z.B. Juda: Löwe; Dan: Schlange), aber diese sind:
1. Nicht im biblischen Text verankert
2. Beeinflusst von Gen 49 (Jakobssegen) und Dtn 33 (Mosesegen)
3. Interpretative Ausschmückungen aus dem 1. Jahrtausend n.Chr.
Die biblische Zurückhaltung könnte ein Bilderverbot-Reflex sein: Identifikation erfolgt durch genealogische Zuordnung, nicht durch ikonographische Repräsentation.
6. Stilistische Variationen
Diese stilistische Ökonomie zeigt priesterliche Schreibpraxis:
· Erste Erwähnung einer Struktur: vollständig (V. 3)
· Folgeerwähnungen: verkürzt (V. 5, 7)
· Wiederholung signalisiert nicht Redundanz, sondern liturgische Emphase
Dies ist typisch für priesterliche Texte, die zwischen narrativer Vollständigkeit und ritueller Wiederholung alternieren.
7. Textkritischer Exkurs 
Textkritische Gesamtbewertung zu Numeri 2:
Die LXX-Varianten in Kapitel 2 bestätigen die Befunde aus Kapitel 1:
1. Namensvariationen (V. 12, 14): Resh/Daleth-Verwechslungen (רְעוּאֵל/דְּעוּאֵל) sind typische Transkriptionsfehler bei visuell ähnlichen Buchstaben und textkritisch sekundär.
2. Terminologische Systematisierung: Die LXX verwendet konsistent militärische Terminologie (τάγμα, ἡγεμονία) wo der MT variiert (דֶּגֶל, מַחֲנֶה), was hellenistische Interpretationskonventionen reflektiert.
3. Strukturelle Stabilität: Trotz kleinerer Varianten zeigen MT und LXX identische Zahlenangaben und Lagerordnung, was hohe Textstabilität im Zahlenmaterial bestätigt.
4. Theologische Akzentuierung: Die LXX-Ergänzung κατὰ τάγμα in V. 34 betont militärische Disziplin stärker als der MT, was unterschiedliche Rezeptionskontexte (hellenistisches Diasporajudentum vs. Tempelgemeinde) reflektiert.
Die Textüberlieferung von Numeri 1-2 ist insgesamt bemerkenswert stabil, besonders im numerischen Material, was auf sorgfältige priesterliche Überlieferung schließen lässt.
Textkritik: Diese Varianten zeigen sowohl unterschiedliche Textüberlieferungen als auch die griechischen Übersetzungskonventionen für militärische und organisatorische Terminologie. Besonders auffällig ist die durchgängige Verwendung von τάγμα ("militärische Ordnung/Formation") anstelle einer direkten Wiedergabe von דֶּגֶל ("Banner").

Numeri 3,1
Hebräisch: וְאֵ֛לֶּה תּוֹלְדֹ֥ת אַהֲרֹ֖ן וּמֹשֶׁ֑ה בְּי֗וֹם דִּבֶּ֧ר יְהוָ֛ה אֶת־מֹשֶׁ֖ה בְּהַ֥ר סִינָֽי׃
Deutsch: Und dies sind die Nachkommen 'Aharons und Mosches am Tag, als der Ewige mit Mosche auf dem Berg Sinai redete.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen וְאֵלֶּה (und diese) mit Waw copulativum leitet eine neue genealogische Sektion ein. Das Substantiv תּוֹלְדֹת (Nachkommen/Genealogien) steht im Construct mit dem koordinierten אַהֲרֹן וּמֹשֶׁה, wobei die Reihenfolge Aaron-Mose bemerkenswert ist, da üblicherweise Mose vorangestellt wird. Die Inversion תּוֹלְדֹת אַהֲרֹן וּמֹשֶׁה (statt der üblichen Mose-Aaron-Reihenfolge) ist programmatisch: 
Das Kapitel behandelt priesterliche Genealogie, daher steht Aaron voran. Die Paradoxie, dass dann nur Aarons Nachkommen genannt werden (V. 2-4), erklärt sich durch Moses priesterlose Rolle: Seine Söhne Gerschom und Elieser (Ex 18,3-4) erscheinen nie in priesterlichen Funktionen. Dies unterstreicht die exklusive aaronidische Priesterschaft gegenüber der breiteren mosaischen Führungsrolle. 
Die rabbinische Tradition (b. Sanhedrin 19b) deutet dies als Adoption: "Wer seinen Nächsten Torah lehrt, dem rechnet die Schrift es an, als hätte er ihn gezeugt" – Aaron wird durch Mose belehrt, daher gelten Aarons Söhne als Moses "Nachkommen".
Die temporale Bestimmung בְּיוֹם דִּבֶּר יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה mit בְּ (an/am), יוֹם (Tag) und דִּבֶּר von דבר (reden) im Pi'el-Infinitiv-Construct zeigt den spezifischen Zeitpunkt der göttlichen Offenbarung. Das direkte Objekt אֶת־מֹשֶׁה mit nota accusativi und die Ortsangabe בְּהַר סִינָי (am Berg Sinai) lokalisieren das Ereignis präzise.
Auffällig ist, dass trotz der Überschrift "Nachkommen Aarons und Moses" im Folgenden nur Aarons Söhne genannt werden, was auf Moses kinderlose Rolle in der priesterlichen Linie hinweist.
Die LXX übersetzt תולדת (toledot - "Nachkommen/Generationen") als γενέσεις (Generationen/Ursprünge), obwohl im Folgenden nur Aarons Söhne aufgezählt werden, nicht Moses'.
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz mit demonstrativer Einleitung und einer komplexen temporalen Bestimmung, die den historischen Kontext der priesterlichen Ordnung etabliert.
Dieser Vers leitet die wichtige Darstellung der priesterlichen Genealogie ein und verknüpft sie mit dem entscheidenden Moment der Sinai-Offenbarung, wodurch die göttliche Legitimation der Priesterschaft betont wird.
Numeri 3,2
Hebräisch: וְאֵ֛לֶּה שְׁמ֥וֹת בְּֽנֵי־אַהֲרֹ֖ן הַבְּכ֣וֹר׀ נָדָ֑ב וַאֲבִיה֕וּא אֶלְעָזָ֖ר וְאִיתָמָֽר׃
Deutsch: Und dies sind die Namen der Söhne 'Aharons: der Erstgeborene Nadav und Avihu, El'asar und Itamar.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen וְאֵלֶּה leitet die spezifische Namensliste ein. שְׁמוֹת (Namen) im Construct mit בְּנֵי־אַהֲרֹן (Söhne Aarons) spezifiziert die genealogische Information.
Die Bezeichnung הַבְּכוֹר (der Erstgeborene) steht appositionell zu נָדָב und etabliert die Geburtsreihenfolge. Die koordinierte Aufzählung נָדָב וַאֲבִיהוּא אֶלְעָזָר וְאִיתָמָר mit Waw copulativum nennt alle vier Söhne Aarons in ihrer Geburtsfolge.
Die Namen sind theophore Bildungen: נָדָב (freigiebig), אֲבִיהוּא (er ist mein Vater), אֶלְעָזָר (Gott hat geholfen), אִיתָמָר (Insel der Palme oder Palmeninsel).
Die LXX hat Ἀβιούδ (Abiud) für אביהוא (Avihu), was eine leichte Variante in der griechischen Transliteration darstellt.
Die Satzstruktur zeigt eine nominale Aufzählung mit spezifizierender Apposition zur Etablierung der priesterlichen Genealogie.
Dieser Vers stellt die vier Söhne Aarons vor, die ursprünglich alle für das Priestertum vorgesehen waren, und etabliert Nadab als den erstgeborenen Erben der priesterlichen Würde.
Numeri 3,3
Hebräisch: אֵ֗לֶּה שְׁמוֹת֙ בְּנֵ֣י אַהֲרֹ֔ן הַכֹּהֲנִ֖ים הַמְּשֻׁחִ֑ים אֲשֶׁר־מִלֵּ֥א יָדָ֖ם לְכַהֵֽן׃
Deutsch: Dies sind die Namen der Söhne 'Aharons, der gesalbten Priester, die er geweiht hatte, um als Priester zu dienen.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen אֵלֶּה ohne Waw leitet eine qualifizierende Wiederholung ein. Die Constructverbindung שְׁמוֹת בְּנֵי אַהֲרֹן wird durch die appositiven Bestimmungen הַכֹּהֲנִים הַמְּשֻׁחִים (die gesalbten Priester) erweitert.
Das Partizip הַמְּשֻׁחִים von משח (salben) im Pu'al-Partizip maskulin Plural mit bestimmtem Artikel zeigt die passive Bedeutung "die Gesalbten" und betont den sakramentalen Akt der Priesterweihe.
Der Relativsatz אֲשֶׁר־מִלֵּא יָדָם לְכַהֵן mit מִלֵּא von מלא (füllen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular zeigt die idiomatische Wendung מלא יד (die Hand füllen) für die Priesterweihe. Das Substantiv יָדָם (ihre Hand) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural und der Infinitiv-Construct לְכַהֵן von כהן (als Priester dienen) mit לְ zeigen den Zweck der Weihe.
Die LXX übersetzt המשחים (hameshuchim - "die Gesalbten") als οἱ ἠλειμμένοι (die Gesalbten) und אשר־מלא ידם (asher-mille yadam - "deren Hand gefüllt wurde") als οὓς ἐτελείωσαν τὰς χεῖρας αὐτῶν (deren Hände vollendet wurden), was die Ordinationszeremonie beschreibt.
Die Satzstruktur zeigt eine nominale Construction mit partizipialer und relativischer Erweiterung zur Spezifikation des priesterlichen Status.
Dieser Vers betont die sakramentale Dimension der Priesterweihe durch Salbung und die formelle Einsetzung in das Priesteramt, wodurch die Legitimität der aaronidischen Priesterschaft unterstrichen wird.
Numeri 3,4
Hebräisch: וַיָּ֣מָת נָדָ֣ב וַאֲבִיה֣וּא לִפְנֵ֣י יְהוָ֡ה בְּֽהַקְרִבָם֩ אֵ֨שׁ זָרָ֜ה לִפְנֵ֤י יְהוָה֙ בְּמִדְבַּ֣ר סִינַ֔י וּבָנִ֖ים לֹא־הָי֣וּ לָהֶ֑ם וַיְכַהֵ֤ן אֶלְעָזָר֙ וְאִ֣יתָמָ֔ר עַל־פְּנֵ֖י אַהֲרֹ֥ן אֲבִיהֶֽם׃
Deutsch: Und Nadav und Avihu starben vor dem Ewigen, als sie fremdes Feuer vor dem Ewigen in der Wüste Sinai darbrachten, und sie hatten keine Kinder; und El'asar und Itamar dienten als Priester vor ihrem Vater 'Aharon.

Kommentar: Das Verb וַיָּמָת von מות (sterben) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt das tragische Ende der beiden ältesten Söhne. Das koordinierte Subjekt נָדָב וַאֲבִיהוּא mit der präpositionalen Phrase לִפְנֵי יְהוָה (vor JHWH) betont die sakrale Dimension ihres Todes.
Der temporale Umstandssatz בְּהַקְרִבָם אֵשׁ זָרָה לִפְנֵי יְהוָה בְּמִדְבַּר סִינַי mit בְּ und dem Hiph'il-Infinitiv-Construct הַקְרִיב von קרב (nahe bringen/opfern) plus Suffix 3. maskulin Plural spezifiziert den Anlass. אֵשׁ זָרָה (fremdes Feuer) im Construct bezeichnet das unerlaubte, nicht von Gott gebotene Opferfeuer (wörtlich: "fremdes/unzugehöriges Feuer") in Lev 10,1 bleibt bewusst vage – der Text spezifiziert nicht, worin das Vergehen bestand. Mögliche Interpretationen:
· Ungebotenes Opfer: Feuer ohne göttlichen Befehl (אֲשֶׁר לֹא צִוָּה אֹתָם - "das er ihnen nicht geboten hatte")
· Falsche Quelle: Nicht vom Hauptaltar genommenes Feuer
· Sakrale Hybris: Eigenmächtiges Eindringen ins Allerheiligste (vgl. Lev 16,1-2)
Die Vagheit ist funktional: Sie etabliert die absolute Souveränität göttlicher Kultordnung und warnt vor jeder Form unautorisierten priesterlichen Handelns. Die Kinderlosigkeit (וּבָנִים לֹא־הָיוּ לָהֶם) verhindert dynastische Ansprüche ihrer Linie und konzentriert die Priestererbfolge auf Eleasar und Itamar.
Der Nominalsatz וּבָנִים לֹא־הָיוּ לָהֶם mit der Negation לֹא und הָיוּ von היה (sein) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural plus Possessivsuffix 3. maskulin Plural betont die Kinderlosigkeit als bedeutsamen Faktor für die Priestererbfolge.
Der koordinierte Satz וַיְכַהֵן אֶלְעָזָר וְאִיתָמָר עַל־פְּנֵי אַהֲרֹן אֲבִיהֶם mit יְכַהֵן von כהן (als Priester dienen) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Singular und der präpositionalen Phrase עַל־פְּנֵי אַהֲרֹן אֲבִיהֶם (vor Aaron, ihrem Vater) zeigt die Fortsetzung des Priestertums durch die beiden jüngeren Söhne.
Die LXX übersetzt וימת (wayyamot - "und sie starben") als ἐτελεύτησεν (sie verstarben), was ein euphemistischeres Verb ist. על־פני (al-penei - "vor dem Angesicht/zu Lebzeiten") wird als μετά (mit) übersetzt, was die Bedeutung leicht verschiebt.
Die Satzstruktur zeigt eine Reihe koordinierter Sätze: Todesbericht mit temporaler Spezifikation, Zusatzinformation über Kinderlosigkeit und abschließende Aussage über die Priesterschaftsfortführung.
Dieser Vers erklärt die dramatische Reduktion der priesterlichen Linie von vier auf zwei Söhne durch den Tod Nadabs und Abihus wegen kultischem Fehlverhaltens und stellt die Weiterführung des Priestertums durch Eleasar und Itamar sicher.
Vers 4 vs. Verse 27-32: Kehatiter-Paradoxie
Nadab und Abihu sterben kinderlos (V. 4), aber die Amramiter (Nachkommen von Amram, Aarons Vater) sind Teil der Kehatiter-Zählung (V. 27). Dies zeigt:
· Priester ≠ Leviten: Aarons überlebende Söhne (Eleasar, Itamar) sind Priester, nicht Teil der levitischen Untergruppen
· Genealogische Komplexität: Die Amramiter umfassen sowohl die priesterliche Linie (Aaron) als auch nicht-priesterliche Nachkommen Amrams
· Numerische Konsequenz: Die 8.600 Kehatiter schließen vermutlich Aarons Haushalt aus, was zur Diskrepanz in V. 39 beitragen könnte
Numeri 3,5
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue göttliche Rede ein. Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה mit אֶל (zu) entspricht der etablierten Offenbarungsformel.
Das abschließende לֵּאמֹר ist der Infinitiv-Construct von אמר (sagen) und fungiert als Redeeinleitung, die den folgenden Inhalt über die levitische Organisation ankündigt.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων und behält die Standardformel bei.
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen Hauptsatz mit וַיְדַבֵּר als Prädikat, יְהוָה als Subjekt, einer präpositionalen Ergänzung und der charakteristischen Redeeinleitung.
Dieser Vers markiert den Übergang von der genealogischen Darstellung der Priesterschaft zu den spezifischen Anweisungen über die Organisation und Aufgaben der Leviten als Assistenten der Priester.
Numeri 3,6
Hebräisch: הַקְרֵב֙ אֶת־מַטֵּ֣ה לֵוִ֔י וְֽהַעֲמַדְתָּ֣ אֹתוֹ֔ לִפְנֵ֖י אַהֲרֹ֣ן הַכֹּהֵ֑ן וְשֵׁרְת֖וּ אֹתוֹֽ׃
Deutsch: Bringe den Stamm Levi herbei und stelle ihn vor 'Aharon, den Priester, dass sie ihm dienen.

Kommentar: Das Verb הַקְרֵב von קרב (nahe bringen) im Hiph'il-Imperativ maskulin Singular zeigt die kausative Bedeutung "bringe herbei/führe heran". Das direkte Objekt אֶת־מַטֵּה לֵוִי mit nota accusativi bezeichnet den ganzen Stamm Levi als kollektive Einheit.
Das koordinierte Verb וְהַעֲמַדְתָּ von עמד (stehen) im Hiph'il-Perfekt 2. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt "du sollst hinstellen/positionieren". Das direkte Objekt אֹתוֹ (ihn) mit Objektsuffix 3. maskulin Singular bezieht sich auf den Stamm als Ganzes.
Die präpositionale Phrase לִפְנֵי אַהֲרֹן הַכֹּהֵן (vor Aaron dem Priester) mit לִפְנֵי (vor/in Gegenwart von) zeigt die hierarchische Unterordnung der Leviten unter die aaronidische Priesterschaft.
Der Zwecksatz וְשֵׁרְתוּ אֹתוֹ mit שֵׁרְתוּ von שרת (dienen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Plural und dem Objektsuffix אֹתוֹ (ihm) spezifiziert den Zweck der Positionierung als Dienst an Aaron.
Die LXX übersetzt προσάγαγε τὴν φυλὴν Λευι καὶ στήσεις αὐτοὺς ἔναντι Ααρων τοῦ ἱερέως καὶ λειτουργήσουσιν αὐτῷ und behält die hierarchische Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Imperative mit direkten Objekten und präpositionalen Ergänzungen, gefolgt von einem finalen Zwecksatz.
Dieser Vers etabliert die grundlegende Beziehung zwischen Priestern und Leviten: Die Leviten werden als Assistenten der Priesterschaft eingesetzt und Aaron direkt unterstellt, wodurch die hierarchische Ordnung festgelegt ist..
Numeri 3,7
Hebräisch: וְשָׁמְר֣וּ אֶת־מִשְׁמַרְתּוֹ֗ וְאֶת־מִשְׁמֶ֨רֶת֙ כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה לִפְנֵ֖י אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד לַעֲבֹ֖ד אֶת־עֲבֹדַ֥ת הַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Und sie sollen seine Aufgabe und die Aufgabe der ganzen Gemeinde vor dem Zelt der Begegnung wahrnehmen, um den Dienst der Wohnung zu verrichten.

Kommentar: Das Verb וְשָׁמְרוּ von שמר (bewachen/wahrnehmen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum zeigt die fortlaufende Verpflichtung der Leviten. Das direkte Objekt אֶת־מִשְׁמַרְתּוֹ mit nota accusativi und מִשְׁמֶרֶת (Wache/Aufsicht/Aufgabe) plus Possessivsuffix 3. maskulin Singular bezieht sich auf Aarons spezifische Aufgaben.
Die koordinierte Construction וְאֶת־מִשְׁמֶרֶת כָּל־הָעֵדָה mit מִשְׁמֶרֶת (Aufgabe) im Construct mit כָּל־הָעֵדָה (die ganze Gemeinde) zeigt die doppelte Verantwortung der Leviten: sowohl für die priesterlichen als auch für die gemeinschaftlichen Bedürfnisse.
Die präpositionale Ortsbestimmung לִפְנֵי אֹהֶל מוֹעֵד (vor dem Zelt der Begegnung) mit לִפְנֵי lokalisiert den Dienstbereich am Heiligtum.
Der Zwecksatz לַעֲבֹד אֶת־עֲבֹדַת הַמִּשְׁכָּן mit לַעֲבֹד (um zu arbeiten/dienen) als Infinitiv-Construct von עבד und dem direkten Objekt אֶת־עֲבֹדַת הַמִּשְׁכָּן im Construct (Dienst der Wohnung) spezifiziert den Zweck der levitischen Tätigkeit.
Die LXX übersetzt καὶ φυλάξουσιν τὴν φυλακὴν αὐτοῦ καὶ τὴν φυλακὴν τῶν υἱῶν Ισραηλ ἔναντι τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου und erweitert interpretativ zu "Söhne Israels".
Die Satzstruktur zeigt einen Verbalsatz mit koordinierten direkten Objekten, lokaler Bestimmung und finalem Zwecksatz.
Dieser Vers definiert die levitischen Aufgaben als doppelte Verantwortung: Unterstützung der Priester und Dienst für die gesamte Gemeinde am Heiligtum, wodurch die Mittlerrolle der Leviten zwischen Priestern und Volk etabliert wird.
Numeri 3,8
Hebräisch: וְשָׁמְר֗וּ אֶֽת־כָּל־כְּלֵי֙ אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד וְאֶת־מִשְׁמֶ֖רֶת בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל לַעֲבֹ֖ד אֶת־עֲבֹדַ֥ת הַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Und sie sollen alle Geräte des Zeltes der Begegnung und die Aufsicht der Söhne Jisra'el wahrnehmen, um den Dienst der Wohnung zu verrichten.

Kommentar: Das Verb וְשָׁמְרוּ von שמר (bewachen/wahrnehmen) wiederholt die Grundfunktion aus dem vorherigen Vers und betont die kontinuierliche Verantwortung. Das direkte Objekt אֶת־כָּל־כְּלֵי אֹהֶל מוֹעֵד mit כָּל (alle) und כְּלֵי (Geräte, Plural von כְּלִי) im Construct mit אֹהֶל מוֹעֵד spezifiziert die materielle Dimension der Aufsicht.
Die koordinierte Construction וְאֶת־מִשְׁמֶרֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit מִשְׁמֶרֶת (Aufsicht) im Construct mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Söhne Israels) erweitert die Verantwortung auf das ganze Volk, nicht nur die Gemeinde.
Der finale Zwecksatz לַעֲבֹד אֶת־עֲבֹדַת הַמִּשְׁכָּן wiederholt exakt die Formulierung aus Vers 7 und unterstreicht die Einheit des levitischen Dienstes trotz unterschiedlicher Aspekte.
Die LXX übersetzt καὶ φυλάξουσιν πάντα τὰ σκεύη τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου καὶ τὴν φυλακὴν υἱῶν Ισραηλ und behält die Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt einen Verbalsatz mit koordinierten direkten Objekten und finalem Zwecksatz, wobei die Parallelität zu Vers 7 die systematische Darstellung der levitischen Aufgaben unterstreicht.
Dieser Vers konkretisiert die levitischen Verantwortlichkeiten durch die Betonung der Gerätepflege und erweitert den Aufsichtsbereich auf alle Israeliten, wodurch die umfassende Dienstrolle der Leviten am Heiligtum verdeutlicht wird.
Numeri 3,9
Hebräisch: וְנָתַתָּה֙ אֶת־הַלְוִיִּ֔ם לְאַהֲרֹ֖ן וּלְבָנָ֑יו נְתוּנִ֨ם נְתוּנִ֥ם הֵ֨מָּה֙ לוֹ֔ מֵאֵ֖ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und du sollst die Levijim 'Aharon und seinen Söhnen geben; ganz zu eigen sind sie ihm von den Söhnen Jisra'el gegeben.

Kommentar: Das Verb וְנָתַתָּה von נתן (geben) im Qal-Perfekt 2. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt die göttliche Anweisung an Mose. Das direkte Objekt אֶת־הַלְוִיִּם mit nota accusativi und die koordinierte präpositionale Phrase לְאַהֲרֹן וּלְבָנָיו (Aaron und seinen Söhnen) mit לְ zeigt die Übertragung der Leviten an die Priesterschaft.
Die emphatische Construction נְתוּנִם נְתוּנִם הֵמָּה לוֹ zeigt eine charakteristische hebräische Reduplikation zur Verstärkung. נְתוּנִם ist das Qal-Partizip Passiv Plural von נתן (gegeben) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural. Die Doppelung נְתוּנִם נְתוּנִים betont die Vollständigkeit der Übergabe. הֵמָּה (sie) ist das emphatische Personalpronomen 3. maskulin Plural und לוֹ (ihm) das Possessivsuffix 3. maskulin Singular.
Die präpositionale Phrase מֵאֵת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit מֵאֵת (von/aus) zeigt die Herkunft der Leviten als Vertreter des ganzen Volkes.
Die LXX betont die doppelte Gabe: נתונם נתונם (netunim netunim - "Gegebene, Gegebene") wird als δόμα δεδομένοι (Gabe, Gegebene) übersetzt, was die rhetorische Verdoppelung beibehält.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, direktem und indirektem Objekt, gefolgt von einer emphatischen Bestätigungsformel mit Herkunftsangabe.
Dieser Vers etabliert die vollständige Unterordnung der Leviten unter die aaronidische Priesterschaft durch die emphatische Doppelung "gegeben, gegeben" und betont gleichzeitig, dass sie als Vertreter des ganzen Volkes Israel fungieren.
Numeri 3,10
Hebräisch: וְאֶת־אַהֲרֹ֤ן וְאֶת־בָּנָיו֙ תִּפְקֹ֔ד וְשָׁמְר֖וּ אֶת־כְּהֻנָּתָ֑ם וְהַזָּ֥ר הַקָּרֵ֖ב יוּמָֽת׃
Deutsch: Und 'Aharon und seine Söhne sollst du beauftragen, dass sie ihr Priestertum wahren; und der Fremde, der sich nähert, soll getötet werden.

Kommentar: Das direkte Objekt וְאֶת־אַהֲרֹן וְאֶת־בָּנָיו mit doppelter nota accusativi betont die vollständige priesterliche Linie. Das Verb תִּפְקֹד von פקד (beauftragen/einsetzen) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular zeigt Moses Verantwortung für die Priestereinsetzung.
Der Zwecksatz וְשָׁמְרוּ אֶת־כְּהֻנָּתָם mit שָׁמְרוּ von שמר (bewachen/wahren) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural und כְּהֻנָּה (Priestertum) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural zeigt die exklusive priesterliche Verantwortung.
Der Warnsatz וְהַזָּר הַקָּרֵب יוּמָת mit הַזָּר (der Fremde/Außenstehende) und הַקָּרֵב als Qal-Partizip von קרב (sich nähern) mit bestimmtem Artikel als attributive Bestimmung zeigt die Todesdrohung. יוּמָת von מות (sterben) im Hoph'al-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt die passive Bedeutung "er soll getötet werden".
Die LXX erweitert die Beschreibung priesterlicher Pflichten: sie fügt καὶ πάντα τὰ κατὰ τὸν βωμὸν καὶ τὰ ἔσω τοῦ καταπετάσματος (und alles beim Altar und was innerhalb des Vorhangs ist) hinzu, was im hebräischen Text nicht explizit steht.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativsatz mit direktem Objekt, gefolgt von einem koordinierten Zwecksatz und einer abschließenden Warnung mit absolutem Partizip und passivischem Prädikat.
Dieser Vers etabliert die exklusive Zuständigkeit der aaronidischen Priesterschaft für die heiligsten Funktionen und unterstreicht durch die Todesdrohung die absolute Unantastbarkeit des priesterlichen Dienstes für Unbefugte.
Numeri 3,11
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine weitere göttliche Rede ein. Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה mit אֶל (zu) entspricht der etablierten Offenbarungsformel.
Das abschließende לֵּאמֹר ist der Infinitiv-Construct von אמר (sagen) und fungiert als Redeeinleitung für die folgende wichtige theologische Erklärung der levitischen Substitution.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων und behält die Standardformel bei.
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen Hauptsatz mit der charakteristischen Offenbarungsformel.
Dieser Vers markiert den Übergang zu einer grundlegenden theologischen Erklärung der levitischen Rolle als Ersatz für die Erstgeborenen Israels.
Numeri 3,12
Hebräisch: וַאֲנִ֞י הִנֵּ֧ה לָקַ֣חְתִּי אֶת־הַלְוִיִּ֗ם מִתּוֹךְ֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל תַּ֧חַת כָּל־בְּכ֛וֹר פֶּ֥טֶר רֶ֖חֶם מִבְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְהָ֥יוּ לִ֖י הַלְוִיִּֽם׃
Deutsch: Und ich, siehe, ich habe die Levijim aus der Mitte der Söhne Jisra'el genommen anstelle jeder Erstgeburt, die den Mutterschoß durchbricht, von den Söhnen Jisra'el; und die Levijim sollen mir gehören.

Kommentar: Das emphatische Personalpronomen וַאֲנִי (und ich) mit der Aufmerksamkeitspartikel הִנֵּה (siehe) betont die göttliche Autorität des Handelns. Das Verb לָקַחְתִּי von לקח (nehmen) im Qal-Perfekt 1. Person Singular zeigt die vollendete göttliche Entscheidung.
Das direkte Objekt אֶת־הַלְוִיִּם מִתּוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit מִתּוֹךְ (aus der Mitte von) zeigt die Auswahl der Leviten aus dem Gesamtvolk.
Die präpositionale Phrase תַּחַת כָּל־בְּכוֹר פֶּטֶר רֶחֶם מִבְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit תַּחַת (anstelle von/unter) spezifiziert den Substitutionscharakter. פֶּטֶר רֶחֶם (der den Mutterschoß durchbricht) ist eine idiomatische Wendung für Erstgeburt im Construct.
Der abschließende Satz וְהָיוּ לִי הַלְוִיִּם mit הָיוּ von היה (sein) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural und לִי (mir) als Possessivangabe etabliert das Eigentumsrecht Gottes an den Leviten.
Die LXX übersetzt פטר רחם (peter rechem - "Öffner des Mutterleibes") als διανοίγοντος μήτραν (Öffner der Gebärmutter) und fügt λύτρα αὐτῶν ἔσονται (sie werden ihr Lösegeld sein) hinzu, was die Ersatzfunktion explizit macht.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit emphatischem Subjekt und Aufmerksamkeitspartikel, gefolgt von präpositionalen Spezifikationen des Substitutionscharakters und einem abschließenden Besitzanspruch.
Dieser Vers erklärt die theologische Grundlage der levitischen Sonderstellung als göttlich erwählter Ersatz für alle Erstgeborenen Israels, wodurch ihre einzigartige Rolle im Heiligtumsdienstsystem begründet wird.
Numeri 3,13
Hebräisch: כִּ֣י לִי֮ כָּל־בְּכוֹר֒ בְּיוֹם֩ הַכֹּתִ֨י כָל־בְּכ֜וֹר בְּאֶ֣רֶץ מִצְרַ֗יִם הִקְדַּ֨שְׁתִּי לִ֤י כָל־בְּכוֹר֙ בְּיִשְׂרָאֵ֔ל מֵאָדָ֖ם עַד־בְּהֵמָ֑ה לִ֥י יִהְי֖וּ אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Denn mir gehört jede Erstgeburt; an dem Tag, als ich jede Erstgeburt im Land Mizrajim schlug, heiligte ich mir jede Erstgeburt in Jisra'el, vom Menschen bis zum Vieh; mir sollen sie gehören, ich bin der Ewige.

Kommentar: Die Begründungspartikel כִּי (denn) leitet die theologische Erklärung für Gottes Anspruch auf die Leviten ein. Der Nominalsatz לִי כָּל־בְּכוֹר mit לִי (mir) und כָּל־בְּכוֹר (jede Erstgeburt) etabliert den grundsätzlichen göttlichen Besitzanspruch. 
Die temporale Bestimmung בְּיוֹם הַכֹּתִי כָל־בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם mit בְּיוֹם (am Tag) und הַכֹּתִי von נכה (schlagen) im Hiph'il-Infinitiv-Construct 1. Person Singular mit bestimmtem Artikel verweist auf die zehnte Plage. Das direkte Objekt כָל־בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם spezifiziert das historische Ereignis.
Das Hauptverb הִקְדַּשְׁתִּי von קדש (heiligen) im Hiph'il-Perfekt 1. Person Singular zeigt die kausative Bedeutung "ich heiligte/weihte". Das direkte Objekt לִי כָל־בְּכוֹר בְּיִשְׂרָאֵל mit לִי (für mich) betont den göttlichen Besitzanspruch. Die Leviten fungieren als pars pro toto – sie repräsentieren das ganze Volk im Heiligtumsdienst, analog zur priesterlichen Funktion Israels unter den Völkern (Ex 19,6). Die Ausdehnung auf Vieh (V. 41, 45) zeigt die Totalität göttlichen Anspruchs auf die gesamte Erstlingsschöpfung, nicht nur Menschen.
Die spezifizierende Phrase מֵאָדָם עַד־בְּהֵמָה mit מִן (von) und עַד (bis) zeigt die Totalität des Anspruchs auf alle Erstgeburten von Menschen und Tieren. Die zehnte Plage etabliert nicht nur Israels Befreiung, sondern Gottes universalen Anspruch auf alles Erstgeborene als Zeichen seiner Schöpfermacht.
Der abschließende emphatische Satz לִי יִהְיוּ אֲנִי יְהוָה mit יִהְיוּ von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural, לִי (mir) und der Selbstvorstellungsformel אֲנִי יְהוָה (ich bin JHWH) bekräftigt die göttliche Autorität.
Die LXX übersetzt ὅτι ἐμοὶ πᾶν πρωτότοκον ἐν ᾗ ἡμέρᾳ ἐπάταξα πᾶν πρωτότοκον ἐν γῇ Αἰγύπτου ἡγίασα ἐμοὶ πᾶν πρωτότοκον ἐν Ισραηλ ἀπὸ ἀνθρώπου ἕως κτήνους ἐμοὶ ἔσονται ἐγὼ κύριος und behält die Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt eine begründende Aussage mit temporaler Spezifikation, gefolgt von der Haupthandlung und einer emphatischen Bekräftigung mit Selbstvorstellungsformel.
Dieser Vers verankert den levitischen Substitutionsdienst im heilsgeschichtlichen Ereignis des Exodus und etabliert Gottes Eigentumsrecht an allen Erstgeborenen als Grundlage für die Sonderstellung der Leviten.
Numeri 3,14
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֤ר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה בְּמִדְבַּ֥ר סִינַ֖י לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche in der Wüste Sinai, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue göttliche Rede ein. Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה entspricht der etablierten Offenbarungsformel.
Die Ortsangabe בְּמִדְבַּר סִינַי (in der Wüste Sinai) mit בְּ und der Constructverbindung מִדְבַּר סִינַי spezifiziert den Ort der Offenbarung und verbindet diese Anweisungen mit dem Sinai-Bundesschluss.
Das abschließende לֵאמֹר fungiert als Redeeinleitung für die folgende detaillierte Levitenzählung.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν ἐν τῇ ἐρήμῳ Σινα λέγων und behält die Ortsangabe bei.
Die Satzstruktur zeigt die Standardoffenbarungsformel mit zusätzlicher Ortsbestimmung.
Dieser Vers markiert den Übergang zu den praktischen Anweisungen für die Levitenzählung und verortet diese im heiligen Kontext des Sinai.
Numeri 3,15
Hebräisch: פְּקֹד֙ אֶת־בְּנֵ֣י לֵוִ֔י לְבֵ֥ית אֲבֹתָ֖ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֑ם כָּל־זָכָ֛ר מִבֶּן־חֹ֥דֶשׁ וָמַ֖עְלָה תִּפְקְדֵֽם׃
Deutsch: Mustere die Söhne Levis nach ihren Vaterhäusern, nach ihren Familien; alle Männlichen von einem Monat an und darüber sollst du sie mustern.

Kommentar: Das Verb פְּקֹד von פקד (mustern/zählen) im Qal-Imperativ maskulin Singular leitet die Anweisung zur Levitenzählung ein. Das direkte Objekt אֶת־בְּנֵי לֵוִי mit nota accusativi und der Constructverbindung בְּנֵי לֵוִי (Söhne Levis) spezifiziert die zu zählende Gruppe.
Die organisatorischen Bestimmungen לְבֵית אֲבֹתָם לְמִשְׁפְּחֹתָם mit לְ (nach/gemäß) zeigen die doppelte genealogische Struktur: בֵית אֲבֹתָם (ihre Vaterhäuser) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural und מִשְׁפְּחֹתָם (ihre Familien) ebenfalls mit Suffix.
Die Qualifikationskriterien כָּל־זָכָר מִבֶּן־חֹדֶשׁ וָמַעְלָה mit כָּל (alle), זָכָר (männlich), מִבֶּן־חֹדֶשׁ (von einem Monat an) mit מִן und בֶּן (Sohn von/im Alter von) und וָמַעְלָה (und darüber) zeigen den drastischen Unterschied zur militärischen Musterung (ab 20 Jahren).
Das abschließende תִּפְקְדֵם von פקד im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular mit Objektsuffix 3. maskulin Plural verstärkt den Befehl emphatisch.
Die LXX übersetzt ἐπίσκεψαι τοὺς υἱοὺς Λευι κατ᾽ οἴκους πατριῶν αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν πᾶν ἀρσενικὸν ἀπὸ μηνιαίου καὶ ἐπάνω ἐπισκέψασθε αὐτούς und behält die Altersspezifikation bei.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativsatz mit direktem Objekt, präpositionalen Modalbestimmungen, Qualifikationskriterien und emphatischer Wiederholung des Verbs.
Dieser Vers etabliert die grundlegenden Parameter für die Levitenzählung: vollständige genealogische Erfassung aller männlichen Nachkommen ab dem ersten Lebensmonat, was die priesterliche Bestimmung von Geburt an unterstreicht.
Numeri 3,16
Hebräisch: וַיִּפְקֹ֥ד אֹתָ֛ם מֹשֶׁ֖ה עַל־פִּ֣י יְהוָ֑ה כַּאֲשֶׁ֖ר צֻוָּֽה׃
Deutsch: Und Mosche musterte sie nach dem Befehl des Ewigen, so wie ihm geboten wurde.

Kommentar: Das Verb וַיִּפְקֹד von פקד (mustern) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt die Ausführung des göttlichen Befehls. Das direkte Objekt אֹתָם (sie) mit Objektsuffix 3. maskulin Plural bezieht sich auf die Leviten, und das Subjekt מֹשֶׁה betont Moses gehorsame Umsetzung.
Die präpositionale Phrase עַל־פִּי יְהוָה mit עַל־פִּי (nach dem Mund/Befehl von) ist eine idiomatische Wendung für "auf Befehl von" oder "gemäß der Anweisung von". פֶּה (Mund) steht hier metonymisch für den gesprochenen Befehl.
Der Vergleichssatz כַּאֲשֶׁר צֻוָּה mit der Vergleichspartikel כַּאֲשֶׁר (wie/so wie) und צֻוָּה von צוה (befehlen) im Pu'al-Perfekt 3. maskulin Singular (passive Bedeutung: "ihm wurde befohlen") unterstreicht Moses Gehorsam gegenüber den göttlichen Anweisungen.
Die LXX ist Textkritischbedeutsam: Der hebräische Text hat punktierte Buchstaben bei ואהרן (ve'Aharon - "und Aaron"), die darauf hinweisen, dass dieser Name möglicherweise später eingefügt wurde. Die LXX enthält καὶ Ἀαρών (und Aaron), was zeigt, dass diese Lesart bereits in der Vorlage der LXX existierte oder von den Übersetzern hinzugefügt wurde.
Die Satzstruktur zeigt einen Ausführungsbericht mit Subjekt, Prädikat, direktem Objekt und zwei präpositionalen bzw. adverbialen Bestimmungen zur Art und Weise der Ausführung.
Dieser Vers betont Moses vollkommenen Gehorsam gegenüber den göttlichen Anweisungen und bereitet die folgende detaillierte Aufzählung der Levitenzählung vor.
Numeri 3,17
Hebräisch: וַיִּֽהְיוּ־אֵ֥לֶּה בְנֵֽי־לֵוִ֖י בִּשְׁמֹתָ֑ם גֵּרְשׁ֕וֹן וּקְהָ֖ת וּמְרָרִֽי׃
Deutsch: Und dies waren die Söhne Levis nach ihren Namen: Gerschon, Kehat und Merari.

Kommentar: Das Verb וַיִּהְיוּ von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum zeigt die existenziale Aussage. Das Demonstrativpronomen אֵלֶּה (diese) fungiert als Subjekt und leitet die Aufzählung ein.
Die Constructverbindung בְנֵי־לֵוִי (Söhne Levis) mit der präpositionalen Phrase בִּשְׁמֹתָם (nach ihren Namen) mit בְּ und שְׁמֹת (Namen, Plural von שֵׁם) plus Possessivsuffix 3. maskulin Plural betont die namentliche Identifikation.
Die koordinierte Aufzählung גֵּרְשׁוֹן וּקְהָת וּמְרָרִי mit Waw copulativum nennt die drei Hauptlinien der Leviten. Die Namen zeigen unterschiedliche etymologische Hintergründe: גֵּרְשׁוֹן möglicherweise von גרש (vertreiben), קְהָת von unklarer Etymologie, מְרָרִי von מרר (bitter sein).
Die LXX übersetzt καὶ ἦσαν οὗτοι υἱοὶ Λευι ἐξ ὀνομάτων αὐτῶν Γεδσων Κααθ καὶ Μεραρι und behält die Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt einen existenzialen Satz mit demonstrativem Subjekt, Constructverbindung als Prädikatsnomen und koordinierter Aufzählung.
Dieser Vers etabliert die drei Hauptlinien der Leviten, die in der Folge die organisatorische Grundlage für die Aufgabenverteilung am Heiligtum bilden werden.
Numeri 3,18
Hebräisch: וְאֵ֛לֶּה שְׁמ֥וֹת בְּֽנֵי־גֵרְשׁ֖וֹן לְמִשְׁפְּחֹתָ֑ם לִבְנִ֖י וְשִׁמְעִֽי׃
Deutsch: Und dies sind die Namen der Söhne Gerschons nach ihren Familien: Libni und Schimi.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen וְאֵלֶּה (und diese) mit Waw copulativum leitet die Aufzählung der Gerschon-Nachkommen ein. Die Constructverbindung שְׁמוֹת בְּנֵי־גֵרְשׁוֹן (Namen der Söhne Gerschons) spezifiziert die erste levitische Linie.
Die präpositionale Phrase לְמִשְׁפְּחֹתָם (nach ihren Familien) mit לְ und מִשְׁפְּחֹת (Familien, Plural von מִשְׁפָּחָה) plus Possessivsuffix 3. maskulin Plural zeigt die genealogische Organisation.
Die koordinierte Aufzählung לִבְנִי וְשִׁמְעִי mit Waw copulativum nennt die beiden Söhne Gerschons. לִבְנִי bedeutet möglicherweise "weiß" von לבן (weiß sein), שִׁמְעִי ist eine Patronymikform von שמע (hören) und bedeutet "der Hörende" oder gehört zur Sippe des Hörenden.
Die LXX übersetzt καὶ ταῦτα ὀνόματα υἱῶν Γεδσων κατὰ δήμους αὐτῶν Λοβενι καὶ Σεμει und behält die Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt eine nominale Construction mit demonstrativer Einleitung, Constructverbindung, präpositionaler Spezifikation und koordinierter Aufzählung.
Dieser Vers beginnt die detaillierte Aufzählung der levitischen Untergruppen mit der ersten Linie Gerschon und etabliert das Muster für die folgenden genealogischen Angaben.
Numeri 3,19
Hebräisch: וּבְנֵ֥י קְהָ֖ת לְמִשְׁפְּחֹתָ֑ם עַמְרָ֣ם וְיִצְהָ֔ר חֶבְר֖וֹן וְעֻזִּיאֵֽל׃
Deutsch: Und die Söhne Kehats nach ihren Familien: Amram und Jizhar, Chevron und Usi'el.

Kommentar: Die Constructverbindung וּבְנֵי קְהָת (und die Söhne Kehats) mit Waw copulativum setzt die genealogische Aufzählung fort. Die präpositionale Phrase לְמִשְׁפְּחֹתָם entspricht dem etablierten Muster.
Die koordinierte Aufzählung עַמְרָם וְיִצְהָר חֶבְרוֹן וְעֻזִּיאֵל zeigt vier Söhne Kehats. עַמְרָם (Amram) wird später als Vater von Mose, Aaron und Mirjam identifiziert. יִצְהָר bedeutet "Öl" und könnte auf Wohlstand hinweisen. חֶבְרוֹן ist identisch mit dem Ortsnamen und bedeutet "Verbindung/Bund". עֻזִּיאֵל ist ein theophorer Name mit "Gott ist meine Stärke".
Die LXX übersetzt καὶ υἱοὶ Κααθ κατὰ δήμους αὐτῶν Αμραμ καὶ Ισσααρ Χεβρων καὶ Οζιηλ und behält die Viererzahl bei.
Die Satzstruktur zeigt eine verkürzte nominale Construction ohne שְׁמוֹת und Demonstrativpronomen, was stilistische Variation anzeigt.
Dieser Vers stellt die bedeutsame Kehat-Linie vor, aus der die Priesterschaft hervorgeht, und zeigt durch die Vierzahl eine größere genealogische Diversifizierung.
Numeri 3,20
Hebräisch: וּבְנֵ֧י מְרָרִ֛י לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם מַחְלִ֣י וּמוּשִׁ֑י אֵ֥לֶּה הֵ֛ם מִשְׁפְּחֹ֥ת הַלֵּוִ֖י לְבֵ֥ית אֲבֹתָֽם׃
Deutsch: Und die Söhne Meraris nach ihren Familien: Machli und Muschi. Das sind die Familien Levis nach ihren Vaterhäusern.

Kommentar: Die Constructverbindung וּבְנֵי מְרָרִי (und die Söhne Meraris) mit der präpositionalen Phrase לְמִשְׁפְּחֹתָם folgt dem etablierten Muster und komplettiert die drei Hauptlinien.
Die koordinierte Aufzählung מַחְלִי וּמוּשִׁי nennt die beiden Söhne Meraris. מַחְלִי könnte von חלה (schwach/krank sein) stammen oder eine andere etymologische Wurzel haben. מוּשִׁי ist möglicherweise mit משה (Mose) verwandt oder von מושׁ (weichen/zurückweichen).
Der zusammenfassende Satz אֵלֶּה הֵם מִשְׁפְּחֹת הַלֵּוִי לְבֵית אֲבֹתָם mit dem Demonstrativpronomen אֵלֶּה (diese), dem emphatischen הֵם (sie sind), מִשְׁפְּחֹת הַלֵּוִי (Familien Levis) und לְבֵית אֲבֹתָם (nach ihren Vaterhäusern) bildet einen formellen Abschluss der genealogischen Übersicht.
Die LXX übersetzt καὶ υἱοὶ Μεραρι κατὰ δήμους αὐτῶν Μοολι καὶ Μουσι αὗται εἰσιν αἱ συγγένειαι Λευι κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und behält die zusammenfassende Formel bei.
Die Satzstruktur zeigt die Fortsetzung des nominalen Musters mit einem abschließenden zusammenfassenden Satz, der die Vollständigkeit der levitischen Genealogie betont.
Dieser Vers komplettiert die genealogische Übersicht der drei levitischen Hauptlinien und bietet eine formelle Zusammenfassung, die den Übergang zu den spezifischen Aufgaben und Zahlen vorbereitet.
Numeri 3,21
Hebräisch: לְגֵ֣רְשׁ֔וֹן מִשְׁפַּ֨חַת֙ הַלִּבְנִ֔י וּמִשְׁפַּ֖חַת הַשִּׁמְעִ֑י אֵ֣לֶּה הֵ֔ם מִשְׁפְּחֹ֖ת הַגֵּרְשֻׁנִּֽי׃
Deutsch: Von Gerschon die Familie des Libni und die Familie des Schimi; das sind die Familien des Gerschoni.

Kommentar: Die präpositionale Phrase לְגֵרְשׁוֹן (von/zu Gerschon) mit לְ leitet die detaillierte Aufzählung der Gerschoniter ein. Die koordinierten Constructverbindungen מִשְׁפַּחַת הַלִּבְנִי וּמִשְׁפַּחַת הַשִּׁמְעִי zeigen מִשְׁפַּחַת (Familie von) im Construct mit den patronymischen Formen הַלִּבְנִי (der Libnite) und הַשִּׁמְעִי (der Schimite) mit bestimmtem Artikel.
Die patronymischen Bildungen הַלִּבְנִי und הַשִּׁמְעִי mit dem Suffix ־ִי zeigen die charakteristische hebräische Gentilizbildung zur Bezeichnung der Familienzugehörigkeit.
Der zusammenfassende Satz אֵלֶּה הֵם מִשְׁפְּחֹת הַגֵּרְשֻׁנִּי mit אֵלֶּה הֵם (diese sind) und der kollektiven Gentilizform הַגֵּרְשֻׁנִּי (der Gerschoniter) bietet eine formelle Zusammenfassung der Gerschon-Untergruppen.
Die LXX übersetzt τῷ Γεδσων δῆμος τοῦ Λοβενι καὶ δῆμος τοῦ Σεμει οὗτοί εἰσιν δῆμοι τοῦ Γεδσων und verwendet δῆμος (Stamm/Sippe) für מִשְׁפַּחַת.
Die Satzstruktur zeigt eine präpositionale Einleitung mit koordinierten Constructverbindungen und einem zusammenfassenden Identifikationssatz.
Dieser Vers beginnt die systematische Darstellung der levitischen Untergruppierungen und etabliert das Muster der patronymischen Familienbezeichnungen.
Numeri 3,22
Hebräisch: פְּקֻדֵיהֶם֙ בְּמִסְפַּ֣ר כָּל־זָכָ֔ר מִבֶּן־חֹ֖דֶשׁ וָמָ֑עְלָה פְּקֻ֣דֵיהֶ֔ם שִׁבְעַ֥ת אֲלָפִ֖ים וַחֲמֵ֥שׁ מֵאֽוֹת׃
Deutsch: Ihre Gemusterten, nach der Zahl aller Männlichen von einem Monat an und darüber, ihre Gemusterten: 7.500.

Kommentar: Das Substantiv פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) von פקד (mustern) im Qal-Partizip Passiv Plural mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural leitet die Zahlenangabe ein.
Die präpositionale Phrase בְּמִסְפַּר כָּל־זָכָר מִבֶּן־חֹדֶשׁ וָמָעְלָה mit בְּ (in/nach), מִסְפָּר (Zahl), כָּל־זָכָר (alle Männlichen) und der Altersangabe מִבֶּן־חֹדֶשׁ וָמָעְלָה (von einem Monat an und darüber) wiederholt die in Vers 15 etablierten Zählkriterien.
Die emphatische Wiederholung פְּקֻדֵיהֶם vor der eigentlichen Zahlenangabe verstärkt die Bedeutung der Zählung. Die Zahlenangabe שִׁבְעַת אֲלָפִים וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת zeigt: sieben Tausende plus fünf Hunderte = 7.500.
Die LXX übersetzt ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν κατὰ ἀριθμὸν παντὸς ἀρσενικοῦ ἀπὸ μηνιαίου καὶ ἐπάνω ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ἑπτὰ χιλιάδες καὶ πεντακόσιοι und behält die emphatische Wiederholung bei.
Die Satzstruktur zeigt einen elliptischen Nominalsatz mit Subjekt, präpositionaler Spezifikation der Zählkriterien, emphatischer Wiederholung und prädikativer Zahlenangabe.
Dieser Vers gibt die konkrete Anzahl der Gerschoniter an und etabliert das Muster für die folgenden Zahlenangaben der anderen levitischen Untergruppen.
Numeri 3,23
Hebräisch: מִשְׁפְּחֹ֖ת הַגֵּרְשֻׁנִּ֑י אַחֲרֵ֧י הַמִּשְׁכָּ֛ן יַחֲנ֖וּ יָֽמָּה׃
Deutsch: Die Familien des Gerschuni lagerten hinter der Wohnung nach Westen.

Kommentar: Die Constructverbindung מִשְׁפְּחֹת הַגֵּרְשֻׁנִּי (Familien des Gerschoniters) mit der kollektiven Gentilizform הַגֵּרְשֻׁנִּי fungiert als Subjekt und fasst alle Gerschoniter-Untergruppen zusammen.
Die adverbiale Ortsbestimmung אַחֲרֵי הַמִּשְׁכָּן mit אַחֲרֵי (hinter) und הַמִּשְׁכָּן (die Wohnung) zeigt die räumliche Position relativ zum Heiligtum. Die Richtungsangabe יָמָּה (westlich/zum Meer hin) von der Wurzel ים (Meer/Westen) präzisiert die Lagerposition.
Das Verb יַחֲנוּ von חנה (lagern) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die Lageranordnung der Gerschoniter.
Die LXX übersetzt δῆμοι τοῦ Γεδσων ὀπίσω τῆς σκηνῆς παρεμβαλοῦσι παρὰ θάλασσαν und verwendet παρὰ θάλασσαν (beim Meer) für יָמָּה.
Die Satzstruktur zeigt einen Verbalsatz mit kollektivem Subjekt, adverbialer Ortsbestimmung und Richtungsangabe.
Dieser Vers lokalisiert die Gerschoniter auf der Westseite des Heiligtums und etabliert das räumliche Ordnungssystem der levitischen Lagerung um die Stiftshütte.
Numeri 3,24
Hebräisch: וּנְשִׂ֥יא בֵֽית־אָ֖ב לַגֵּרְשֻׁנִּ֑י אֶלְיָסָ֖ף בֶּן־לָאֵֽל׃
Deutsch: Und der Fürst des Vaterhauses des Gerschuni war Eljasaph, Sohn des La'el.

Kommentar: Das Substantiv וּנְשִׂיא (und der Fürst) von נשיא mit Waw copulativum bezeichnet den Stammesführer. Die Constructverbindung בֵית־אָב לַגֵּרְשֻׁנִּי mit בֵית־אָב (Vaterhaus) und לַגֵּרְשֻׁנִּי (für den Gerschoniter) mit לְ zeigt die Zuständigkeit.
Der Eigenname אֶלְיָסָף ist ein theophorer Name, gebildet aus אֵל (Gott) und יסף (hinzufügen) mit der Bedeutung "Gott möge hinzufügen" oder "Gott vermehrt". Die patronymische Formel בֶּן־לָאֵל mit לָאֵל, ebenfalls ein theophorer Name mit "zu Gott gehörig" oder "Gott zugewandt".
Die LXX übersetzt καὶ ὁ ἄρχων οἴκου πατριᾶς τοῦ Γεδσων Ελισαφ υἱὸς Λαηλ und behält die Namensformen bei.
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz mit Subjekt, Constructverbindung zur Zuständigkeitsangabe und patronymischer Identifikation.
Dieser Vers nennt den Stammesführer der Gerschoniter und etabliert das Muster der Führungsangaben für alle levitischen Untergruppen.
Numeri 3,25
Hebräisch: וּמִשְׁמֶ֤רֶת בְּנֵֽי־גֵרְשׁוֹן֙ בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד הַמִּשְׁכָּ֖ן וְהָאֹ֑הֶל מִכְסֵ֕הוּ וּמָסַ֕ךְ פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und die Aufsicht der Söhne Gerschons am Zelt der Begegnung war die Wohnung und das Zelt, seine Decke und der Vorhang des Eingangs zum Zelt der Begegnung.

Kommentar: Das Substantiv וּמִשְׁמֶרֶת (und die Aufsicht) von משמרת mit der Constructverbindung בְּנֵי־גֵרְשׁוֹן (Söhne Gerschons) und der Ortsangabe בְּאֹהֶל מוֹעֵד (am Zelt der Begegnung) leitet die Aufgabenbeschreibung ein.
Die koordinierte Aufzählung der Verantwortlichkeiten beginnt mit הַמִּשְׁכָּן וְהָאֹהֶל (die Wohnung und das Zelt), wobei מִשְׁכָּן die gesamte heilige Struktur und אֹהֶל speziell die Zeltabdeckung bezeichnet.
מִכְסֵהוּ (seine Decke) von מכסה (Bedeckung/Decke) mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular bezieht sich auf die äußere Schutzschicht der Stiftshütte. וּמָסַךְ פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד mit מָסַךְ (Vorhang) im Construct mit פֶּתַח (Eingang) spezifiziert den Eingangsvorhang.
Die LXX übersetzt המשכן והאהל (hamishkan veha'ohel - "die Wohnung und das Zelt") als ἡ σκηνὴ καὶ τὸ κάλυμμα (das Zelt und die Bedeckung), was eine andere Interpretation der Struktur darstellt.
Die Satzstruktur zeigt einen elliptischen Nominalsatz mit Subjekt, Ortsbestimmung und einer koordinierten Aufzählung der Aufsichtsobjekte.
Dieser Vers definiert die spezifischen Verantwortlichkeiten der Gerschoniter für die Textilteile der Stiftshütte: Zeltstoff, Decken und Vorhänge.
Numeri 3,26
Hebräisch: וְקַלְעֵ֣י הֶֽחָצֵ֗ר וְאֶת־מָסַךְ֙ פֶּ֣תַח הֶֽחָצֵ֔ר אֲשֶׁ֧ר עַל־הַמִּשְׁכָּ֛ן וְעַל־הַמִּזְבֵּ֖חַ סָבִ֑יב וְאֵת֙ מֵֽיתָרָ֔יו לְכֹ֖ל עֲבֹדָתוֹֽ׃
Deutsch: und die Behänge des Vorhofs und der Vorhang des Eingangs zum Vorhof, der rings um die Wohnung und um den Altar ist, und seine Seile für seinen ganzen Dienst.

Kommentar: Die Fortsetzung der Aufzählung beginnt mit וְקַלְעֵי הֶחָצֵר (und die Behänge des Vorhofs) mit קלעים (Behänge, Plural von קֶלַע) im Construct mit חָצֵר (Vorhof). Diese bezeichnen die textilen Umfriedungen des äußeren Bereichs.
וְאֶת־מָסַךְ פֶּתַח הֶחָצֵר mit nota accusativi zeigt den Eingangsvorhang zum Vorhof, parallel zur Struktur in Vers 25. Der Relativsatz אֲשֶׁר עַל־הַמִּשְׁכָּן וְעַל־הַמִּזְבֵּחַ סָבִיב mit אֲשֶׁר und den koordinierten präpositionalen Phrasen עַל־הַמִּשְׁכָּן וְעַל־הַמִּזְבֵּחַ (über der Wohnung und über dem Altar) plus סָבִיב (ringsum) spezifiziert die räumliche Ausdehnung.
וְאֵת מֵיתָרָיו mit מֵיתָרִים (Seile/Stricke, Plural von מֵיתָר) plus Possessivsuffix 3. maskulin Singular bezeichnet die Befestigungsseile. Die finale Phrase לְכֹל עֲבֹדָתוֹ mit לְ (für), כֹּל (allen) und עֲבֹדָה (Arbeit/Dienst) plus Suffix zeigt den umfassenden Dienstbereich.
Die LXX übersetzt καὶ τὰ ἱστία τῆς αὐλῆς καὶ τὸ καταπέτασμα τῆς πύλης τῆς αὐλῆς τῆς οὔσης ἐπὶ τῆς σκηνῆς und erweitert interpretierend.
Die Satzstruktur zeigt eine koordinierte Fortsetzung der Aufzählung mit Relativsatz zur räumlichen Spezifikation und abschließender Zweckangabe.
Dieser Vers komplettiert die Aufgabenbeschreibung der Gerschoniter durch die Verantwortung für die äußeren Textilteile: Vorhofbehänge, deren Eingänge und alle zugehörigen Befestigungsmaterialien.
Numeri 3,27
Hebräisch: וְלִקְהָ֗ת מִשְׁפַּ֤חַת הַֽעַמְרָמִי֙ וּמִשְׁפַּ֣חַת הַיִּצְהָרִ֔י וּמִשְׁפַּ֨חַת֙ הַֽחֶבְרֹנִ֔י וּמִשְׁפַּ֖חַת הָֽעָזִּיאֵלִ֑י אֵ֥לֶּה הֵ֖ם מִשְׁפְּחֹ֥ת הַקְּהָתִֽי׃
Deutsch: Und von Kehat die Familie des Amrami und die Familie des Jizhari und die Familie des Chevroni und die Familie des Usi'eli; dies waren die Familien des Kehati.

Kommentar: Die präpositionale Phrase וְלִקְהָת (und von/zu Kehat) mit לְ leitet die Behandlung der zweiten levitischen Hauptlinie ein. Die vier koordinierten Constructverbindungen מִשְׁפַּחַת הַעַמְרָמִי וּמִשְׁפַּחַת הַיִּצְהָרִ֔י וּמִשְׁפַּחַת הַחֶבְרֹנִי וּמִשְׁפַּחַת הָעָזִּיאֵלִי zeigen מִשְׁפַּחַת (Familie von) im Construct mit den patronymischen Formen.
Die patronymischen Bildungen הַעַמְרָמִי (der Amramite), הַיִּצְהָרִי (der Jizharite), הַחֶבְרֹנִי (der Chevronite) und הָעָזִּיאֵלִי (der Usielite) mit bestimmtem Artikel und dem Gentilizsuffix ־ִי entsprechen den in Vers 19 genannten Söhnen Kehats. Besonders bedeutsam ist עַמְרָם als Vater von Mose und Aaron.
Der zusammenfassende Satz אֵלֶּה הֵם מִשְׁפְּחֹת הַקְּהָתִי mit אֵלֶּה הֵם (diese sind) und der kollektiven Gentilizform הַקְּהָתִי (der Kehatiter) bietet eine formelle Zusammenfassung, parallel zu Vers 21.
Die LXX übersetzt τῷ Κααθ δῆμος τοῦ Αμραμι καὶ δῆμος τοῦ Ισσααρι καὶ δῆμος τοῦ Χεβρωνι καὶ δῆμος τοῦ Οζιηλι οὗτοί εἰσιν δῆμοι Κααθ und behält die Vierzahl bei.
Die Satzstruktur zeigt eine präpositionale Einleitung mit vier koordinierten Constructverbindungen und einem zusammenfassenden Identifikationssatz.
Dieser Vers stellt die vier Kehatiter-Familien vor, wobei die Amramiter als Träger der Priesterschaft besondere Bedeutung haben.
Numeri 3,28
Hebräisch: בְּמִסְפַּר֙ כָּל־זָכָ֔ר מִבֶּן־חֹ֖דֶשׁ וָמָ֑עְלָה שְׁמֹנַ֤ת אֲלָפִים֙ וְשֵׁ֣שׁ מֵא֔וֹת שֹׁמְרֵ֖י מִשְׁמֶ֥רֶת הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: In der Zahl aller Männlichen von einem Monat an und darüber waren es 8.600, die den Dienst am Heiligtum versahen.

Kommentar: Die präpositionale Phrase בְּמִסְפַּר כָּל־זָכָר מִבֶּן־חֹדֶשׁ וָמָעְלָה mit בְּ (in/nach), מִסְפָּר (Zahl) und den etablierten Zählkriterien zeigt die gleichen Parameter wie bei den Gerschonitern.
Die Zahlenangabe שְׁמֹנַת אֲלָפִים וְשֵׁשׁ מֵאוֹת zeigt: acht Tausende plus sechs Hunderte = 8.600, die höchste Zahl unter den levitischen Untergruppen.
Das charakterisierende Partizip שֹׁמְרֵי מִשְׁמֶרֶת הַקֹּדֶשׁ mit שֹׁמְרֵי (Hüter von) als Qal-Partizip Plural von שמר (bewachen/hüten) im Construct mit מִשְׁמֶרֶת הַקֹּדֶשׁ (Dienst/Aufsicht des Heiligtums) betont die besondere Verantwortung der Kehatiter für die heiligsten Gegenstände.
Die LXX ist Textkritisch bedeutsam: Der hebräische Text hat שמנת אלפים ושש מאות (8.600), während die LXX ὀκτακισχίλιοι καὶ ἑξακόσιοι (8.600) hat. Dies ist wichtig, weil die Gesamtsumme in Vers 39 (22.000) nicht mit der Addition aller Einzelsummen übereinstimmt (8600 + 7500 + 6.200 = 22.300). Einige Handschriften und die Samaritanische Pentateuch haben hier שלשת אלפים (3.000 statt 8.000), was die Summe korrigieren würde.
	Quelle
	Kehatiter
	Gerschoniter
	Merariter
	Summe
	Differenz

	MT
	8.600
	7.500
	6.200
	22.300
	+300

	V. 39
	
	
	
	22.000
	-

	Sam. Pent.
	8.300
	7.500
	6.200
	22.000
	0

	LXX
	8.600
	7.500
	6.200
	22.000 (V. 39)
	+300


Die Satzstruktur zeigt einen elliptischen Satz mit präpositionaler Spezifikation, Zahlenangabe und charakterisierender partizipialer Erweiterung.
Dieser Vers gibt die höchste levitische Teilgruppenzahl an und betont durch die spezielle Bezeichnung "Hüter des Heiligtums" die herausragende Stellung der Kehatiter.
Numeri 3,29
Hebräisch: מִשְׁפְּחֹ֥ת בְּנֵי־קְהָ֖ת יַחֲנ֑וּ עַ֛ל יֶ֥רֶךְ הַמִּשְׁכָּ֖ן תֵּימָֽנָה׃
Deutsch: Die Familien der Söhne Kehats lagerten an der Seite der Wohnung nach Süden.

Kommentar: Die Constructverbindung מִשְׁפְּחֹת בְּנֵי־קְהָת (Familien der Söhne Kehats) fungiert als kollektives Subjekt. Das Verb יַחֲנוּ von חנה (lagern) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die Lageranordnung.
Die präpositionale Ortsbestimmung עַל יֶרֶךְ הַמִּשְׁכָּן mit עַל (an/bei) und יֶרֶךְ (Seite/Hüfte) im Construct mit הַמִּשְׁכָּן zeigt die unmittelbare Nähe zur Stiftshütte. יֶרֶךְ bezeichnet ursprünglich die Hüfte/Lende und wird hier für die Seitenfläche verwendet.
Die Richtungsangabe תֵּימָנָה (südlich/nach Süden) von der Wurzel ימן (rechts/Süden) lokalisiert die Kehatiter auf der Südseite des Heiligtums.
Die LXX übersetzt δῆμοι υἱῶν Κααθ παρεμβαλοῦσιν ἐκ πλαγίων τῆς σκηνῆς κατὰ λίβα und verwendet κατὰ λίβα (nach Südwest) für תֵּימָנָה.
Die Satzstruktur zeigt einen Verbalsatz mit kollektivem Subjekt und präpositionaler Orts- und Richtungsbestimmung.
Dieser Vers positioniert die Kehatiter an der prestigeträchtigen Südseite der Stiftshütte, was ihre besondere Nähe zum Heiligtum unterstreicht.
Numeri 3,30
Hebräisch: וּנְשִׂ֥יא בֵֽית־אָ֖ב לְמִשְׁפְּחֹ֣ת הַקְּהָתִ֑י אֶלִיצָפָ֖ן בֶּן־עֻזִּיאֵֽל׃
Deutsch: Und der Fürst des Vaterhauses der Familien des Kehati war Elizafan, Sohn des Usi'el.

Kommentar: Das Substantiv וּנְשִׂיא (und der Fürst) mit der Constructverbindung בֵית־אָב לְמִשְׁפְּחֹת הַקְּהָתִי zeigt die Führungsstruktur. לְמִשְׁפְּחֹת הַקְּהָתִי mit לְ und der kollektiven Gentilizform הַקְּהָתִי (der Kehatiter) spezifiziert die Zuständigkeit.
Der Eigenname אֶלִיצָפָן ist ein theophorer Name, gebildet aus אֵל (Gott) und צפן (verbergen/schützen) mit der Bedeutung "Gott hat verborgen/geschützt". Die patronymische Formel בֶּן־עֻזִּיאֵל verweist auf עֻזִּיאֵל, einen der vier Söhne Kehats aus Vers 19.
Bemerkenswert ist, dass nicht ein Nachkomme Amrams, sondern Usiels als Stammesführer fungiert, obwohl aus der Amram-Linie die Priesterfamilie stammt. Dies zeigt die Trennung zwischen priesterlicher und administrativer Führung.
Die LXX übersetzt καὶ ὁ ἄρχων οἴκου πατριᾶς δήμων Κααθ Ελισαφαν υἱὸς Οζιηλ und behält die Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz mit Subjekt, erweiteter Constructverbindung zur Zuständigkeitsangabe und patronymischer Identifikation.
Dieser Vers etabliert die Führungsstruktur der Kehatiter unter einem Usieliten, was die organisatorische Komplexität der levitischen Hierarchie zeigt.
Numeri 3,31
Hebräisch: וּמִשְׁמַרְתָּ֗ם הָאָרֹ֤ן וְהַשֻּׁלְחָן֙ וְהַמְּנֹרָ֣ה וְהַֽמִּזְבְּחֹ֔ת וּכְלֵ֣י הַקֹּ֔דֶשׁ אֲשֶׁ֥ר יְשָׁרְת֖וּ בָּהֶ֑ם וְהַ֨מָּסָ֔ךְ וְכֹ֖ל עֲבֹדָתוֹֽ׃
Deutsch: Und ihre Aufsicht war die Lade und der Tisch und der Leuchter und die Altäre und die Geräte des Heiligtums, mit denen man den Dienst verrichtet, und der Vorhang und dessen ganzer Dienst.

Kommentar: Das Substantiv וּמִשְׁמַרְתָּם (und ihre Aufsicht) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural leitet die Aufgabenbeschreibung der Kehatiter ein. Die koordinierte Aufzählung zeigt die heiligsten Kultgegenstände: הָאָרֹן (die Lade), הַשֻּׁלְחָן (der Tisch), הַמְּנֹרָה (der Leuchter) und הַמִּזְבְּחֹת (die Altäre, Plural).
Die erweiternde Phrase וּכְלֵי הַקֹּדֶשׁ אֲשֶׁר יְשָׁרְתוּ בָּהֶם mit כְלֵי הַקֹּדֶשׁ (Geräte des Heiligtums) im Construct und dem Relativsatz אֲשֶׁר יְשָׁרְתוּ בָּהֶם zeigt יְשָׁרְתוּ von שרת (dienen) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Plural mit präpositionalem בָּ plus Suffix "mit denen man dient".
וְהַמָּסָךְ וְכֹל עֲבֹדָתוֹ mit מָסָךְ (Vorhang), כֹּל (ganz/alle) und עֲבֹדָה (Arbeit/Dienst) plus Suffix schließt die Aufzählung ab.
Die LXX übersetzt הארן והשלחן והמנרה (ha'aron vehasshulchan vehamenorah - "die Lade und der Tisch und der Leuchter") als ἡ κιβωτὸς καὶ ἡ τράπεζα καὶ ἡ λυχνία (die Lade und der Tisch und der Leuchter), wobei κιβωτός ein üblicher griechischer Begriff für die Bundeslade ist.
Die Satzstruktur zeigt einen elliptischen Nominalsatz mit koordinierter Aufzählung der heiligsten Kultgegenstände, relativischer Erweiterung und abschließender Zusammenfassung.
Dieser Vers etabliert die Kehatiter als Hüter der heiligsten Kultgegenstände, was ihre zentrale Rolle im Heiligtumsdienst unterstreicht.
Numeri 3,32
Hebräisch: וּנְשִׂיא֙ נְשִׂיאֵ֣י הַלֵּוִ֔י אֶלְעָזָ֖ר בֶּן־אַהֲרֹ֣ן הַכֹּהֵ֑ן פְּקֻדַּ֕ת שֹׁמְרֵ֖י מִשְׁמֶ֥רֶת הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Und der Fürst der Fürsten Levis war El'asar, der Sohn 'Aharons, des Priesters; er hatte die Aufsicht über die, welche den Dienst am Heiligtum versahen.

Kommentar: Die superlativische Construction וּנְשִׂיא נְשִׂיאֵי הַלֵּוִי (und der Fürst der Fürsten Levis) mit נְשִׂיא (Fürst) im Construct mit נְשִׂיאֵי (Fürsten von) zeigt Eleasars Oberaufsicht über alle levitischen Untergruppen.
Die Identifikation אֶלְעָזָר בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן mit der patronymischen Formel und der appositiven Bezeichnung הַכֹּהֵן (der Priester) betont die priesterliche Autorität über die Leviten.
Die Constructverbindung פְּקֻדַּת שֹׁמְרֵי מִשְׁמֶרֶת הַקֹּדֶשׁ mit פְּקֻדָּה (Aufsicht/Musterung), שֹׁמְרֵי (Hüter von) als Partizip im Construct mit מִשְׁמֶרֶת הַקֹּדֶשׁ (Dienst des Heiligtums) spezifiziert Eleasars Oberaufsicht über die heiligsten Funktionen.
Die LXX übersetzt καὶ ὁ ἄρχων ἀρχόντων Λευι Ελεαζαρ υἱὸς Ααρων τοῦ ἱερέως καθεσταμένος φυλάσσειν τὰς φυλακὰς τῶν ἁγίων und erweitert interpretierend.
Die Satzstruktur zeigt eine superlativische Construction als Subjekt mit patronymischer und appositiver Identifikation, gefolgt von einer Constructverbindung zur Aufsichtsspezifikation.
Dieser Vers etabliert die priesterliche Oberaufsicht über alle levitischen Funktionen durch Eleasar als Aarons Sohn und verdeutlicht die hierarchische Struktur zwischen Priestern und Leviten.
Numeri 3,33
Hebräisch: לִמְרָרִ֕י מִשְׁפַּ֨חַת֙ הַמַּחְלִ֔י וּמִשְׁפַּ֖חַת הַמּוּשִׁ֑י אֵ֥לֶּה הֵ֖ם מִשְׁפְּחֹ֥ת מְרָרִֽי׃
Deutsch: Von Merari die Familie des Machli und die Familie des Muschi; dies waren die Familien Meraris.

Kommentar: Die präpositionale Phrase לִמְרָרִי (von/zu Merari) mit לְ leitet die Behandlung der dritten levitischen Hauptlinie ein. Die koordinierten Constructverbindungen מִשְׁפַּחַת הַמַּחְלִי וּמִשְׁפַּחַת הַמּוּשִׁי zeigen מִשְׁפַּחַת (Familie von) im Construct mit den patronymischen Formen הַמַּחְלִי (der Machlite) und הַמּוּשִׁי (der Muschite) mit bestimmtem Artikel.
Diese entsprechen den in Vers 20 genannten beiden Söhnen Meraris. Der zusammenfassende Satz אֵלֶּה הֵם מִשְׁפְּחֹת מְרָרִי mit אֵלֶּה הֵם (diese sind) und מִשְׁפְּחֹת מְרָרִי (Familien Meraris) ohne Gentilizsuffix bietet eine einfachere Zusammenfassung als bei den anderen Hauptlinien.
Die LXX übersetzt τῷ Μεραρι δῆμος Μοολι καὶ δῆμος Μουσι οὗτοί εἰσιν δῆμοι Μεραρι und behält die Zweiteilung bei.
Die Satzstruktur zeigt eine präpositionale Einleitung mit zwei koordinierten Constructverbindungen und einem zusammenfassenden Identifikationssatz.
Dieser Vers stellt die beiden Merariter-Familien vor und zeigt durch die Zweiteilung eine einfachere Struktur gegenüber den vier Kehatiter- und zwei Gerschoniter-Familien.
Numeri 3,34
Hebräisch: וּפְקֻדֵיהֶם֙ בְּמִסְפַּ֣ר כָּל־זָכָ֔ר מִבֶּן־חֹ֖דֶשׁ וָמָ֑עְלָה שֵׁ֥שֶׁת אֲלָפִ֖ים וּמָאתָֽיִם׃
Deutsch: Und ihre Gemusterten in der Zahl aller Männlichen von einem Monat an und darüber waren 6.200.

Kommentar: Das Substantiv וּפְקֻדֵיהֶם (und ihre Gemusterten) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural folgt dem etablierten Muster. Die präpositionale Phrase בְּמִסְפַּר כָּל־זָכָר מִבֶּן־חֹדֶשׁ וָמָעְלָה entspricht exakt den vorherigen Formulierungen.
Die Zahlenangabe שֵׁשֶׁת אֲלָפִים וּמָאתָיִם zeigt: sechs Tausende plus zweihundert = 6.200, die niedrigste Zahl unter den levitischen Untergruppen.
Die LXX übersetzt καὶ ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν κατὰ ἀριθμὸν παντὸς ἀρσενικοῦ ἀπὸ μηνιαίου καὶ ἐπάνω ἑξακισχίλιοι καὶ διακόσιοι und behält die Zahlenstruktur bei.
Die Satzstruktur zeigt einen elliptischen Nominalsatz mit Subjekt, präpositionaler Spezifikation und prädikativer Zahlenangabe.
Dieser Vers gibt die niedrigste levitische Teilgruppenzahl an und zeigt die numerische Hierarchie: Kehatiter (8.600), Gerschoniter (7.500), Merariter (6.200).
Numeri 3,35
Hebräisch: וּנְשִׂ֤יא בֵֽית־אָב֙ לְמִשְׁפְּחֹ֣ת מְרָרִ֔י צוּרִיאֵ֖ל בֶּן־אֲבִיחָ֑יִל עַ֣ל יֶ֧רֶךְ הַמִּשְׁכָּ֛ן יַחֲנ֖וּ צָפֹֽנָה׃
Deutsch: Und der Fürst des Vaterhauses der Familien Meraris war Zuri'el, der Sohn Avichajils. Sie lagerten auf der Seite der Wohnung nach Norden.

Kommentar: Das Substantiv וּנְשִׂיא (und der Fürst) mit der Constructverbindung בֵית־אָב לְמִשְׁפְּחֹת מְרָרִי zeigt die Führungsstruktur. לְמִשְׁפְּחֹת מְרָרִי ohne Gentilizsuffix entspricht der einfacheren Form aus Vers 33.
Der Eigenname צוּרִיאֵל ist ein theophorer Name, gebildet aus צוּר (Fels) und אֵל (Gott) mit der Bedeutung "mein Fels ist Gott". Die patronymische Formel בֶּן־אֲבִיחָיִל zeigt אֲבִיחַיִל (mein Vater ist Macht), ebenfalls einen theophoren Namen.
Der koordinierte Satz עַל יֶרֶךְ הַמִּשְׁכָּן יַחֲנוּ צָפֹנָה mit עַל יֶרֶךְ (an der Seite), הַמִּשְׁכָּן und יַחֲנוּ (sie lagerten) von חנה im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die Lagerposition. צָפֹנָה (nördlich) von der Wurzel צפן (verbergen/Norden) komplettiert das Richtungsschema.
Die LXX übersetzt καὶ ὁ ἄρχων οἴκου πατριᾶς δήμων Μεραρι Σουριηλ υἱὸς Αβιχαιλ ἐκ πλαγίων τῆς σκηνῆς παρεμβαλοῦσι πρὸς βορρᾶν und verwendet πρὸς βορρᾶν für צָפֹנָה.
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz mit patronymischer Identifikation, gefolgt von einem koordinierten Verbalsatz zur Lagerpositionierung.
Dieser Vers nennt den Merariter-Führer und positioniert die Merariter auf der Nordseite, wodurch das räumliche Schema um die Stiftshütte komplettiert wird.
Numeri 3,36
Hebräisch: וּפְקֻדַּ֣ת מִשְׁמֶרֶת֮ בְּנֵ֣י מְרָרִי֒ קַרְשֵׁי֙ הַמִּשְׁכָּ֔ן וּבְרִיחָ֖יו וְעַמֻּדָ֣יו וַאֲדָנָ֑יו וְכָל־כֵּלָ֔יו וְכֹ֖ל עֲבֹדָתוֹֽ׃
Deutsch: Und die Aufgabe der Söhne Meraris war die Aufsicht über die Bretter der Wohnung und ihre Riegel und ihre Säulen und ihre Füße und alle ihre Geräte und deren ganzer Dienst.

Kommentar: Die Constructverbindung וּפְקֻדַּת מִשְׁמֶרֶת בְּנֵי מְרָרִי mit פְּקֻדָּה (Aufgabe/Aufsicht) und מִשְׁמֶרֶת (Wache/Aufsicht) zeigt eine doppelte Betonung der Verantwortlichkeit.
Die koordinierte Aufzählung der strukturellen Elemente beginnt mit קַרְשֵׁי הַמִּשְׁכָּן (Bretter der Wohnung) mit קֶרֶשׁ (Brett/Planke) im Construct. וּבְרִיחָיו (und ihre Riegel) mit בְּרִיחַ (Riegel/Querbalken) plus Possessivsuffix, וְעַמֻּדָיו (und ihre Säulen) mit עַמּוּד (Säule) plus Suffix, וַאֲדָנָיו (und ihre Füße/Sockel) mit אֶדֶן (Sockel/Basis) plus Suffix zeigen die tragenden Strukturelemente.
Die zusammenfassenden Phrasen וְכָל־כֵּלָיו וְכֹל עֲבֹדָתוֹ mit כָּל (alle), כֵּלָיו (seine Geräte) und עֲבֹדָה (Arbeit/Dienst) plus Suffixe betonen die Vollständigkeit der Verantwortung.
Die LXX übersetzt καὶ ἡ ἐπίσκεψις φυλακῆς υἱῶν Μεραρι τὰς κεφαλίδας τῆς σκηνῆς καὶ τοὺς μοχλοὺς αὐτῆς und listet die strukturellen Komponenten auf.
Die Satzstruktur zeigt eine Constructverbindung als Subjekt mit einer koordinierten Aufzählung struktureller Elemente und zusammenfassenden Ergänzungen.
Dieser Vers definiert die Merariter als Verantwortliche für die strukturellen und baulichen Elemente der Stiftshütte im Gegensatz zu den textilen (Gerschoniter) und kultischen (Kehatiter) Komponenten.
Numeri 3,37
Hebräisch: וְעַמֻּדֵ֧י הֶחָצֵ֛ר סָבִ֖יב וְאַדְנֵיהֶ֑ם וִיתֵדֹתָ֖ם וּמֵֽיתְרֵיהֶֽם׃
Deutsch: und die Säulen des Vorhofs ringsum und ihre Füße und ihre Pflöcke und ihre Seile.

Kommentar: Die koordinierte Fortsetzung der Aufzählung zeigt וְעַמֻּדֵי הֶחָצֵר סָבִיב (und die Säulen des Vorhofs ringsum) mit עַמֻּדִים (Säulen) im Construct mit חָצֵר (Vorhof) und dem Adverb סָבִיב (ringsum), das die vollständige Umfriedung betont.
וְאַדְנֵיהֶם (und ihre Füße) mit אֲדָנִים (Sockel/Füße) plus Possessivsuffix 3. maskulin Plural zeigt die Fundamente der Vorhofssäulen.
וִיתֵדֹתָם וּמֵיתְרֵיהֶם mit יְתֵדוֹת (Pflöcke) und מֵיתָרִים (Seile) plus entsprechende Possessivsuffixe bezeichnen die Befestigungsmaterialien für die Zeltstrukturen.
Die LXX übersetzt καὶ τοὺς στύλους τῆς αὐλῆς κύκλῳ καὶ τὰς βάσεις αὐτῶν καὶ τοὺς πασσάλους καὶ τοὺς κάλους αὐτῶν und behält die Materialaufzählung bei.
Die Satzstruktur zeigt eine koordinierte Fortsetzung der Aufzählung mit strukturellen Elementen des äußeren Bereichs und Befestigungsmaterialien.
Dieser Vers komplettiert die Aufgabenbeschreibung der Merariter durch die Verantwortung für die äußeren strukturellen Elemente und alle Befestigungsmaterialien der gesamten Anlage.
Numeri 3,38
Hebräisch: וְהַחֹנִ֣ים לִפְנֵ֣י הַמִּשְׁכָּ֡ן קֵ֣דְמָה לִפְנֵי֩ אֹֽהֶל־מוֹעֵ֨ד׀ מִזְרָ֜חָה מֹשֶׁ֣ה׀ וְאַהֲרֹ֣ן וּבָנָ֗יו שֹֽׁמְרִים֙ מִשְׁמֶ֣רֶת הַמִּקְדָּ֔שׁ לְמִשְׁמֶ֖רֶת בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְהַזָּ֥ר הַקָּרֵ֖ב יוּמָֽת׃
Deutsch: Und die vor der Wohnung nach Osten, vor dem Zelt der Begegnung gegen Sonnenaufgang Lagernden waren Mosche und 'Aharon und seine Söhne, die den Dienst des Heiligtums versehend (waren), zur Aufsicht für die Söhne Jisra'el; und der Fremde, der sich nähert, soll getötet werden.

Kommentar: Das Partizip וְהַחֹנִים (und die Lagernden) von חנה (lagern) im Qal-Partizip maskulin Plural mit bestimmtem Artikel leitet die Beschreibung der prestigeträchtigsten Lagerposition ein.
Die doppelte Ortsbestimmung לִפְנֵי הַמִּשְׁכָּן קֵדְמָה לִפְנֵי אֹהֶל־מוֹעֵד מִזְרָחָה mit לִפְנֵי (vor), קֵדְמָה (ostwärts) und מִזְרָחָה (nach Sonnenaufgang) zeigt die mehrfache Betonung der Ehrenstelle im Osten. 
Die Ostseite als Ehrenstelle basiert auf:
· Liturgischer Orientierung: Israeliten beten nach Osten zum Tempel (Ps 5,8; Dan 6,11)
· Paradies-Tradition: Eden lag im Osten (Gen 2,8), daher eschatologische Konnotation
· Theophanie-Richtung: Gottes Herrlichkeit kommt von Osten (Ez 43,2)
Die Position Moses und Aarons בְּאֵלֶּה (vor dem Eingang) kontrolliert den Zugang zum Heiligtum und visualisiert ihre Mittlerrolle zwischen Gott und Volk. Die dreifache Todesdrohung (1,51; 3,10; 3,38) markiert konzentrische Heiligkeitszonen mit zunehmender Restriktion.
Das Subjekt מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן וּבָנָיו mit koordinierender Struktur nennt die höchste Führungsebene Israels. Das Partizip שֹׁמְרִים (hütend/bewahrend) von שמר mit מִשְׁמֶרֶת הַמִּקְדָּשׁ (Dienst/Aufsicht des Heiligtums) im Construct betont die heiligste Verantwortung.
Die finale Phrase לְמִשְׁמֶרֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (zur Aufsicht der Söhne Israels) mit לְ zeigt den stellvertretenden Charakter des Dienstes.
Der Warnsatz וְהַזָּר הַקָּרֵב יוּמָת wiederholt die Todesdrohung aus 1,51 und 3,10 mit זָר (Fremder/Unbefugter), קָרֵב (sich nähernd) als Partizip und יוּמָת (er soll getötet werden) im Hoph'al-Imperfekt.
Die LXX erweitert die Beschreibung: למשמרת בני ישראל (lemishmereth benei yisra'el - "für die Wache der Söhne Israels") wird als εἰς τὰς φυλακὰς τῶν υἱῶν Ἰσραήλ (für die Wachen der Söhne Israels) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine partizipiale Construction mit doppelter Ortsbestimmung, koordiniertem Subjekt, partizipialer Funktionsbestimmung mit stellvertretender Ergänzung und abschließender Warnung.
Dieser Vers positioniert die höchste geistliche Autorität Israels auf der Ehrenstelle im Osten und betont durch die wiederholte Todesdrohung die absolute Heiligkeit des direkten Zugangs zum Heiligtum.
EXKURS: Levitische Lagerordnung und konzentrische Heiligkeitsstruktur
Die Verse 3,21-38 etablieren ein präzises räumliches Ordnungssystem um die Stiftshütte, das die theologische Hierarchie Israels visualisiert:
Levitische Lagerordnung um die Stiftshütte:
	
NORDEN צָפֹנָה

Merari (6.200)
Führer: Zuriel ben Abichajil
Aufgabe: Strukturelemente
Bretter, Riegel, Säulen, Sockel


	
WESTEN יָמָּה

Gerschon (7.500] 
Führer: Eljasaph             
Aufgabe: Textilien                                  
Zelte, Decken, Vorhänge 

	

STIFTSHÜTTE
מִשְׁכָּן/אֹהֶל מוֹעֵד

	
OSTEN מִזְרָחָה קֵדְמָה

Mose + Aaron + Söhne (Priesterschaft)
Aufgabe: Heiligtumaufsicht מִשְׁמֶרֶת הַמִּקְדָּשׁ


	
SÜDEN תֵּימָנָה

Kehat (8.600) 
Führer: Elizafan ben Usiel
Aufgabe: Heilige Kultgeräte 
Lade, Tisch, Leuchter, Altäre


Konzentrische Heiligkeitshierarchie:
Die räumliche Anordnung visualisiert theologische Abstufungen:
1. Zentrum (קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים): Allerheiligstes mit der Bundeslade – Gottes unmittelbare Gegenwart, nur dem Hohenpriester einmal jährlich zugänglich (Lev 16)
2. Innerer Bereich (קֹדֶשׁ): Heiligtum mit Tisch, Leuchter, Räucheraltar – priesterlicher Dienstraum, täglich von Priestern betreten
3. Östlicher Eingangsbereich: Mose, Aaron und Söhne – Kontrolle des Zugangs, Mittlerposition zwischen Gott und Volk (V. 38)
4. Levitischer Ring: Drei Untergruppen mit differenzierten Aufgaben nach Heiligkeitsgrad der betreuten Objekte: 
· Kehat (Süd): Heiligste Geräte, höchste levitische Verantwortung
· Gerschon (West): Textilkomponenten des Heiligtums
· Merari (Nord): Strukturelle Basiselemente
5. Äußerer Ring (nicht in Kap. 3, aber in Kap. 2): 12 Stämme Israels in vier Lagergruppen, durch levitische und priesterliche Vermittlung vom Heiligtum getrennt

Theologische Bedeutung:
Diese Raumordnung ist nicht pragmatisch-zufällig, sondern theologische Kartographie: Sie visualisiert Israels Selbstverständnis als Volk, das um die Gegenwart Gottes herum organisiert ist, mit kontrollierten Zugangswegen zum Heiligen. Die gestaffelte Vermittlung (Gott → Priester → Leviten → Volk) schützt vor versehentlichem קֶצֶף (göttlichem Zorn, 1,53) durch Schaffung sakraler "Pufferzonen".

Numeri 3,39
Hebräisch: כָּל־פְּקוּדֵ֨י הַלְוִיִּ֜ם אֲשֶׁר֩ פָּקַ֨ד מֹשֶׁ֧ה וְאַהֲרֹ֛ן עַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה לְמִשְׁפְּחֹתָ֑ם כָּל־זָכָר֙ מִבֶּן־חֹ֣דֶשׁ וָמַ֔עְלָה שְׁנַ֥יִם וְעֶשְׂרִ֖ים אָֽלֶף׃
Deutsch: Alle Gemusterten der Levijim, die Mosche und 'Aharon auf Befehl des Ewigen nach ihren Familien musterten, alle Männlichen von einem Monat an und darüber, waren 22.000.

Kommentar: Das zusammenfassende כָּל־פְּקוּדֵי הַלְוִיִּם (alle Gemusterten der Leviten) leitet die Gesamtsumme ein. Der Relativsatz אֲשֶׁר פָּקַד מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן עַל־פִּי יְהוָה לְמִשְׁפְּחֹתָם mit פָּקַד (er musterte) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular und der idiomatischen Wendung עַל־פִּי יְהוָה (nach dem Befehl JHWHs) betont die göttliche Autorisation.
Die wiederholte Spezifikation כָּל־זָכָר מִבֶּן־חֹדֶשׁ וָמָעְלָה bestätigt die Zählkriterien. Die Gesamtsumme שְׁנַיִם וְעֶשְׂרִים אָלֶף (22.000) weicht von der Addition der Einzelangaben ab: Gerschoniter (7.500) + Kehatiter (8.600) + Merariter (6.200) = 22.300. 
Mögliche Erklärungen für die Diskrepanz: 
1. Textfehler in V. 28, wo einige Handschriften 3.000 statt 8.000 lesen (Samaritanischer Pentateuch); 
2. Rundung zu einer glatten Tausenderzahl; 
3. Priesterabzug: Möglicherweise könnten Aaron, Eleasar und Itamar (ca. 300 Personen ihrer Haushalte?) separat gezählt und nicht in die levitische Gesamtsumme mit einbezogen worden sein. Diese wären nicht in der levitischen Zählung (V. 39), aber in den Einzelstämmen (V. 28) enthalten
Die textkritische Lösung (1) ist wahrscheinlicher als symbolische Interpretation, da 22 keine etablierte Bedeutungszahl ist.

Die LXX hat wie in Vers 16 textkritische Bedeutung: Der hebräische Text hat punktierte Buchstaben bei ואהרן wieder, was die textkritische Unsicherheit über Aarons Rolle bei dieser Zählung zeigt.
Die Satzstruktur zeigt eine zusammenfassende Construction mit relativischer Spezifikation der Ausführenden und Autorität, wiederholter Kriteriienangabe und abschließender Gesamtzahl.
Dieser Vers bietet die offizielle Gesamtsumme aller levitischen Männer und unterstreicht die göttliche Legitimation der Zählung durch Mose und Aaron.
Numeri 3,40
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה פְּקֹ֨ד כָּל־בְּכֹ֤ר זָכָר֙ לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל מִבֶּן־חֹ֖דֶשׁ וָמָ֑עְלָה וְשָׂ֕א אֵ֖ת מִסְפַּ֥ר שְׁמֹתָֽם׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Mustere alle männlichen Erstgeborenen der Söhne Jisra'el von einem Monat an und darüber, und nimm die Zahl ihrer Namen auf.

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר von אמר (sagen/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt eine direkte göttliche Rede. Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה entspricht der etablierten Offenbarungsformel.
Das Verb פְּקֹד von פקד (mustern/zählen) im Qal-Imperativ maskulin Singular richtet sich an Mose. Das direkte Objekt כָּל־בְּכֹר זָכָר לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל mit כָּל (alle), בְּכֹר (Erstgeborener), זָכָר (männlich) und לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל (der Söhne Israels) spezifiziert die zu zählende Gruppe.
Die Altersangabe מִבֶּן־חֹדֶשׁ וָמָעְלָה entspricht den levitischen Zählkriterien und zeigt die Parallelität zwischen Leviten und Erstgeborenen. Das koordinierte Verb וְשָׂא אֵת מִסְפַּר שְׁמֹתָם mit שָׂא von נשא (erheben/aufnehmen) im Qal-Imperativ und מִסְפַּר שְׁמֹתָם (Zahl ihrer Namen) betont die namentliche Erfassung.
Die LXX übersetzt καὶ εἶπεν κύριος πρὸς Μωυσῆν ἐπίσκεψαι πᾶν πρωτότοκον ἄρσεν τῶν υἱῶν Ισραηλ ἀπὸ μηνιαίου καὶ ἐπάνω καὶ λαβὲ τὸν ἀριθμὸν ἐξ ὀνομάτων αὐτῶν und behält die doppelte Anweisung bei.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung mit zwei koordinierten Imperativen: Musterung der Erstgeborenen und namentliche Erfassung.
Dieser Vers leitet die praktische Umsetzung der levitischen Substitution ein durch die parallele Zählung aller männlichen Erstgeborenen Israels.
Numeri 3,41
Hebräisch: וְלָקַחְתָּ֨ אֶת־הַלְוִיִּ֥ם לִי֙ אֲנִ֣י יְהוָ֔ה תַּ֥חַת כָּל־בְּכֹ֖ר בִּבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְאֵת֙ בֶּהֱמַ֣ת הַלְוִיִּ֔ם תַּ֣חַת כָּל־בְּכ֔וֹר בְּבֶהֱמַ֖ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und nimm die Levijim für mich - ich bin der Ewige - anstelle aller Erstgeborenen unter den Söhnen Jisra'el, und das Vieh der Levijim anstelle aller Erstgeborenen unter dem Vieh der Söhne Jisra'el.

Kommentar: Das Verb וְלָקַחְתָּ von לקח (nehmen) im Qal-Perfekt 2. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt die Anweisung an Mose. Das direkte Objekt אֶת־הַלְוִיִּם לִי mit nota accusativi und לִי (für mich) betont Gottes Besitzanspruch.
Die emphatische Selbstvorstellungsformel אֲנִי יְהוָה (ich bin JHWH) unterbricht die Syntax und verstärkt die göttliche Autorität. Die präpositionale Phrase תַּחַת כָּל־בְּכֹר בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל mit תַּחַת (anstelle von/unter) spezifiziert die Substitution.
Der koordinierte Satz וְאֵת בֶּהֱמַ֣ת הַלְוִיִּ֔ם תַּ֣חַת כָּל־בְּכ֔וֹר בְּבֶהֱמַ֖ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל erweitert die Substitution auf das Vieh. בֶּהֱמַת הַלְוִיִּם (Vieh der Leviten) im Construct und בֶּהֱמַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Vieh der Söhne Israels) zeigen die parallele Struktur.
Die LXX übersetzt καὶ λήμψῃ τοὺς Λευίτας ἐμοὶ ἐγώ εἰμι κύριος ἀντὶ παντὸς πρωτοτόκου υἱῶν Ισραηλ καὶ τὰ κτήνη τῶν Λευιτῶν ἀντὶ παντὸς πρωτοτόκου ἐν τοῖς κτήνεσιν υἱῶν Ισραηλ und behält die Parallelstruktur bei.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativsatz mit direktem Objekt, emphatischer Unterbrechung durch Selbstvorstellungsformel, Substitutionsangabe und parallelem koordiniertem Satz für das Vieh.
Dieser Vers etabliert die vollständige Substitution der Leviten für alle Erstgeborenen einschließlich des Viehs und unterstreicht durch die Selbstvorstellungsformel die absolute göttliche Autorität dieses Arrangements.
Numeri 3,42
Hebräisch: וַיִּפְקֹ֣ד מֹשֶׁ֔ה כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֹתוֹ֑ אֶֽת־כָּל־בְּכֹ֖ר בִּבְנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und Mosche musterte, wie der Ewige ihm geboten hatte, alle Erstgeborenen unter den Söhnen Jisra'el.

Kommentar: Das Verb וַיִּפְקֹד von פקד (mustern) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt Moses gehorsame Ausführung. Das Subjekt מֹשֶׁה betont seine Rolle als ausführendes Organ.
Der Vergleichssatz כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֹתוֹ mit כַּאֲשֶׁר (wie/so wie), צִוָּה von צוה (befehlen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular und dem Objektsuffix אֹתוֹ (ihm) unterstreicht den vollkommenen Gehorsam.
Das direkte Objekt אֶת־כָּל־בְּכֹר בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל mit nota accusativi entspricht der Anweisung aus Vers 40.
Die LXX übersetzt καὶ ἐπεσκέψατο Μωυσῆς ὃν τρόπον ἐνετείλατο αὐτῷ κύριος πᾶν πρωτότοκον ἐν υἱοῖς Ισραηλ und behält die Gehorsamsbetonung bei.
Die Satzstruktur zeigt einen Ausführungsbericht mit Subjekt, Prädikat, adverbialem Vergleichssatz zur Art der Ausführung und direktem Objekt.
Dieser Vers betont Moses vollkommenen Gehorsam bei der Erstgeborenenzählung und bereitet das konkrete Ergebnis vor.
Numeri 3,43
Hebräisch: וַיְהִי֩ כָל־בְּכ֨וֹר זָכָ֜ר בְּמִסְפַּ֥ר שֵׁמ֛וֹת מִבֶּן־חֹ֥דֶשׁ וָמַ֖עְלָה לִפְקֻדֵיהֶ֑ם שְׁנַ֤יִם וְעֶשְׂרִים֙ אֶ֔לֶף שְׁלֹשָׁ֥ה וְשִׁבְעִ֖ים וּמָאתָֽיִם׃
Deutsch: Und es waren alle männlichen Erstgeborenen in der Zahl der Namen, von einem Monat an und darüber, nach ihren Gemusterten, 22.273.

Kommentar: Das Verb וַיְהִי von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt das Ergebnis der Zählung. Das Subjekt כָּל־בְּכוֹר זָכָר (alle männlichen Erstgeborenen) entspricht dem Zählauftrag.
Die präpositionalen Spezifikationen בְּמִסְפַּר שֵׁמוֹת מִבֶּן־חֹדֶשׁ וָמַעְלָה לִפְקֻדֵיהֶם mit בְּמִסְפַּר שֵׁמוֹת (in der Zahl der Namen), der Altersangabe und לִפְקֻדֵיהֶם (nach ihren Gemusterten) betonen die systematische namentliche Erfassung.
Die komplexe Zahlenangabe שְׁנַיִם וְעֶשְׂרִים אֶלֶף שְׁלֹשָׁה וְשִׁבְעִים וּמָאתָיִם zeigt: 22.000 + 273 = 22.273. Diese Zahl übertrifft die levitische Gesamtzahl (22.000) um 273. 
Die LXX übersetzt καὶ ἐγένετο πάντα ἀρσενικὰ κατ᾽ ἀριθμὸν ἐξ ὀνομάτων ἀπὸ μηνιαίου καὶ ἐπάνω ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν δύο καὶ εἴκοσι χιλιάδες τρεῖς καὶ ἑβδομήκοντα καὶ διακόσιοι und gibt die genaue Zahl wieder.
Die Satzstruktur zeigt einen existenzialen Satz mit komplexem Subjekt, mehreren präpositionalen Spezifikationen und einer detaillierten Zahlenangabe.
Dieser Vers gibt das konkrete Ergebnis der Erstgeborenenzählung an und zeigt den Überschuss von 273 Erstgeborenen gegenüber den verfügbaren Leviten.
Numeri 3,44
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine weitere göttliche Rede ein. Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה mit אֶל (zu) entspricht der etablierten Offenbarungsformel.
Das abschließende לֵאמֹר ist der Infinitiv-Construct von אמר (sagen) und fungiert als Redeeinleitung für die folgenden Anweisungen zum Lösegeld der überzähligen Erstgeborenen.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων und behält die Standardformel bei.
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen Hauptsatz mit der charakteristischen Offenbarungsformel.
Dieser Vers markiert den Übergang zu den spezifischen Anweisungen für den Umgang mit den 273 überzähligen Erstgeborenen, die nicht durch Leviten abgedeckt werden können.
Numeri 3,45
Hebräisch: קַ֣ח אֶת־הַלְוִיִּ֗ם תַּ֤חַת כָּל־בְּכוֹר֙ בִּבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאֶת־בֶּהֱמַ֥ת הַלְוִיִּ֖ם תַּ֣חַת בְּהֶמְתָּ֑ם וְהָיוּ־לִ֥י הַלְוִיִּ֖ם אֲנִ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Nimm die Levijim anstelle aller Erstgeborenen unter den Söhnen Jisra'el und das Vieh der Levijim anstelle ihres Viehs; und die Levijim sollen mir gehören, ich bin der Ewige.

Kommentar: Das Verb קַח von לקח (nehmen) im Qal-Imperativ maskulin Singular richtet sich direkt an Mose. Das direkte Objekt אֶת־הַלְוִיִּם mit nota accusativi und die präpositionale Phrase תַּחַת כָּל־בְּכוֹר בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל mit תַּחַת (anstelle von) wiederholen die grundlegende Substitutionsanweisung aus Vers 41.
Der koordinierte Satz וְאֶת־בֶּהֱמַת הַלְוִיִּם תַּחַת בְּהֶמְתָּם mit בֶּהֱמַת הַלְוִיִּם (Vieh der Leviten) im Construct und בְּהֶמְתָּם (ihr Vieh) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural erweitert die Substitution auf das Vieh.
Der abschließende Satz וְהָיוּ־לִי הַלְוִיִּם אֲנִי יְהוָה mit הָיוּ von היה (sein) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural, לִי (mir) und der emphatischen Selbstvorstellungsformel אֲנִי יְהוָה (ich bin JHWH) bekräftigt den göttlichen Besitzanspruch.
Die LXX übersetzt λαβὲ τοὺς Λευίτας ἀντὶ παντὸς πρωτοτόκου υἱῶν Ισραηλ καὶ τὰ κτήνη τῶν Λευιτῶν ἀντὶ τῶν κτηνῶν αὐτῶν καὶ ἔσονταί μοι οἱ Λευῖται ἐγώ εἰμι κύριος und behält die Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativsatz mit direktem Objekt und Substitutionsangabe, einen parallelen koordinierten Satz für das Vieh und einen abschließenden Besitzanspruch mit Selbstvorstellungsformel.
Dieser Vers wiederholt und bekräftigt die grundlegende levitische Substitution und bereitet die Behandlung der überzähligen Erstgeborenen vor.
Numeri 3,46
Hebräisch: וְאֵת֙ פְּדוּיֵ֣י הַשְּׁלֹשָׁ֔ה וְהַשִּׁבְעִ֖ים וְהַמָּאתָ֑יִם הָעֹֽדְפִים֙ עַל־הַלְוִיִּ֔ם מִבְּכ֖וֹר בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und was die Lösung der 273 betrifft, die überzählig sind gegenüber den Levijim, von den Erstgeborenen der Söhne Jisra'el.

Kommentar: Das Waw copulativum וְ mit אֵת (was... betrifft) leitet den Spezialfall der überzähligen Erstgeborenen ein. פְּדוּיֵי (Lösungen von/Auslösungen von) ist der Plural von פָּדוּי (Gelöster/Ausgelöster) im Construct mit der komplexen Zahlenangabe.
Die Zahlenkomposition הַשְּׁלֹשָׁה וְהַשִּׁבְעִים וְהַמָּאתָיִם mit bestimmten Artikeln bei jedem Zahlwort zeigt: die drei und die siebzig und die zweihundert = 273. Diese präzise Aufschlüsselung betont die Genauigkeit der Berechnung.
Das Partizip הָעֹדְפִים von עדף (übrig sein/überzählig sein) im Qal-Partizip maskulin Plural mit bestimmtem Artikel und der präpositionalen Phrase עַל־הַלְוִיִּם (über den Leviten hinaus) spezifiziert den Überschuss.
Die finale präpositionale Phrase מִבְּכוֹר בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (von den Erstgeborenen der Söhne Israels) mit מִן zeigt die Herkunft der überzähligen Personen.
Die LXX übersetzt καὶ τὰ λύτρα τῶν τριῶν καὶ ἑβδομήκοντα καὶ διακοσίων τῶν πλεοναζόντων παρὰ τοὺς Λευίτας ἀπὸ τῶν πρωτοτόκων υἱῶν Ισραηλ und verwendet λύτρα (Lösegeld) für פְּדוּיֵי.
Die Satzstruktur zeigt eine elliptische Construction mit einleitendem וְאֵת, Constructverbindung mit komplexer Zahlenangabe, partizipialer Charakterisierung und präpositionaler Herkunftsangabe.
Dieser Vers identifiziert präzise die 273 überzähligen Erstgeborenen und führt das Konzept der monetären Lösung (פְּדוּיִים) ein, das zum Ausgleich der numerischen Diskrepanz dient.
Numeri 3,47
Hebräisch: וְלָקַחְתָּ֗ חֲמֵ֧שֶׁת חֲמֵ֛שֶׁת שְׁקָלִ֖ים לַגֻּלְגֹּ֑לֶת בְּשֶׁ֤קֶל הַקֹּ֨דֶשׁ֙ תִּקָּ֔ח עֶשְׂרִ֥ים גֵּרָ֖ה הַשָּֽׁקֶל׃
Deutsch: So sollst du je fünf Schekel für den Kopf nehmen; nach dem Schekel des Heiligtums sollst du nehmen, 20 Gera der Schekel.

Kommentar: Das Verb וְלָקַחְתָּ von לקח (nehmen) im Qal-Perfekt 2. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt die konkrete Anweisung für das Lösegeld.
Die distributive Construction חֲמֵשֶׁת חֲמֵשֶׁת שְׁקָלִים לַגֻּלְגֹּלֶת mit der charakteristischen hebräischen Reduplikation חֲמֵשֶׁת חֲמֵשֶׁת (fünf fünf) bedeutet "je fünf" oder "fünf für jeden". שְׁקָלִים (Schekel, Plural von שֶׁקֶל) und לַגֻּלְגֹּלֶת (für den Kopf/pro Person) mit לְ spezifizieren die Berechnungsgrundlage. Die Festsetzung von 5 Schekeln pro Erstgeborenem entspricht dem in Lev 27,6 etablierten Tarif für männliche Säuglinge (1 Monat bis 5 Jahre) im Kontext von Weihegelübden. Dieser Betrag ist signifikant höher als die jährliche Tempelsteuer (½ Schekel, Ex 30,13), aber deutlich niedriger als der Wert eines Sklaven (30 Schekel, Ex 21,32) oder eines erwachsenen Mannes (50 Schekel, Lev 27,3), was die einmalige Bedeutung der Erstgeborenen-Ablösung unterstreicht ohne wirtschaftliche Überforderung zu verursachen.

Die präpositionale Phrase בְּשֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ תִּקָּח mit בְּ (nach/gemäß), שֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ (Schekel des Heiligtums) im Construct und תִּקָּח von לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular etabliert den offiziellen Standard.

Die definierende Apposition עֶשְׂרִים גֵּרָה הַשָּׁקֶל mit עֶשְׂרִים (zwanzig), גֵּרָה (Gera, kleinste Gewichtseinheit) und הַשָּׁקֶל (der Schekel) spezifiziert die genaue Gewichts- und Wertrelation: 1 Schekel = 20 Gera.
Shekel ha-qodesh: Der "Heiligtums-Schekel" war vermutlich schwerer als kommerzielle Schekel, um Betrug bei Tempelabgaben zu verhindern. Die Spezifikation 1 Schekel = 20 Gera verhindert Manipulation durch unterschiedliche Gewichtsstandards.
Die LXX übersetzt חמשת חמשת שקלים (chamesheth chamesheth sheqalim - "fünf fünf Schekel") als πέντε σίκλους (fünf Schekel), wobei die Verdoppelung nicht beibehalten wird. שקל (sheqel) wird als σίκλος transliteriert, und גרה (gerah) als ὀβολός (Obolus) übersetzt, was griechische Währungseinheiten verwendet.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativsatz mit distributiver Mengenangabe, präpositionaler Standardspezifikation und definierender Apposition zur Gewichtsrelation.
Dieser Vers etabliert das präzise Lösegeld von 5 Schekel pro überzähligem Erstgeborenen nach dem offiziellen Heiligtums-Standard und definiert die genaue Gewichtsrelation zur Vermeidung von Missverständnissen.
Numeri 3,48
Hebräisch: וְנָתַתָּ֣ה הַכֶּ֔סֶף לְאַהֲרֹ֖ן וּלְבָנָ֑יו פְּדוּיֵ֕י הָעֹדְפִ֖ים בָּהֶֽם׃
Deutsch: Und du sollst das Geld 'Aharon und seinen Söhnen geben als Lösung für die Überzähligen unter ihnen.

Kommentar: Das Verb וְנָתַתָּה von נתן (geben) im Qal-Perfekt 2. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt die Anweisung zur Geldübergabe. Das direkte Objekt הַכֶּסֶף (das Geld/Silber) mit bestimmtem Artikel bezeichnet das zu entrichtende Lösegeld.
Die koordinierte präpositionale Phrase לְאַהֲרֹן וּלְבָנָיו (Aaron und seinen Söhnen) mit לְ zeigt die Empfänger des Lösegelds und betont die priesterliche Berechtigung zur Entgegennahme.
Die apposititive Bestimmung פְּדוּיֵי הָעֹדְפִים בָּהֶם mit פְּדוּיֵי (Lösungen von) im Construct mit הָעֹדְפִים (die Überzähligen) und der präpositionalen Phrase בָּהֶם (unter ihnen) mit בְּ und Possessivsuffix 3. maskulin Plural spezifiziert den Zweck der Zahlung.
Die LXX übersetzt καὶ δώσεις τὸ ἀργύριον Ααρων καὶ τοῖς υἱοῖς αὐτοῦ λύτρα τῶν πλεοναζόντων ἐν αὐτοῖς und verwendet λύτρα (Lösegeld) für פְּדוּיֵי.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativsatz mit direktem Objekt, koordinierter präpositionaler Empfängerangabe und appositiver Zweckbestimmung.
Dieser Vers bestimmt Aaron und seine Söhne als Empfänger des Lösegelds und etabliert das Prinzip priesterlicher Entgegennahme von Lösegeldern für überzählige Erstgeborene.
Numeri 3,49
Hebräisch: וַיִּקַּ֣ח מֹשֶׁ֔ה אֵ֖ת כֶּ֣סֶף הַפִּדְי֑וֹם מֵאֵת֙ הָעֹ֣דְפִ֔ים עַ֖ל פְּדוּיֵ֥י הַלְוִיִּֽם׃
Deutsch: Und Mosche nahm das Lösungsgeld von denen, die überzählig waren gegenüber den durch die Levijim Gelösten.

Kommentar: Das Verb וַיִּקַּח von לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt Moses Ausführung des göttlichen Befehls. Das Subjekt מֹשֶׁה betont seine Rolle als ausführendes Organ.
Das direkte Objekt אֵת כֶּסֶף הַפִּדְיוֹם mit nota accusativi und der Constructverbindung כֶּסֶף הַפִּדְיוֹם (Geld der Auslösung/Lösung) zeigt das spezielle Lösegeld. פִּדְיוֹם ist ein Abstraktum von פדה (auslösen/loskaufen).
Die präpositionale Phrase מֵאֵת הָעֹדְפִים mit מֵאֵת (von/aus) und הָעֹדְפִים (die Überzähligen) als Partizip von עדף (übrig sein) zeigt die Zahlungsquelle.
Die weitere präpositionale Spezifikation עַל פְּדוּיֵי הַלְוִיִּם mit עַל (über/gegenüber) und פְּדוּיֵי הַלְוִיִּם (durch die Leviten Gelöste) im Construct erklärt den Grund: die Überzähligen, die nicht durch levitische Substitution abgedeckt sind.
Die LXX übersetzt καὶ ἔλαβεν Μωυσῆς τὸ ἀργύριον τῶν λύτρων παρὰ τῶν πλεοναζόντων τῆς λυτρώσεως τῶν Λευιτῶν und behält die Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt einen Ausführungsbericht mit Subjekt, Prädikat, direktem Objekt und zwei präpositionalen Spezifikationen zur Herkunft und zum Grund der Zahlung.
Dieser Vers berichtet über Moses praktische Umsetzung der Lösegeld-Erhebung von den 273 überzähligen Erstgeborenen, die nicht durch die levitische Substitution abgedeckt werden.
Numeri 3,50
Hebräisch: מֵאֵ֗ת בְּכ֛וֹר בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לָקַ֣ח אֶת־הַכָּ֑סֶף חֲמִשָּׁ֨ה וְשִׁשִּׁ֜ים וּשְׁלֹ֥שׁ מֵא֛וֹת וָאֶ֖לֶף בְּשֶׁ֥קֶל הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Von den Erstgeborenen der Söhne Jisra'el nahm er das Geld, 1.365 Schekel, nach dem Schekel des Heiligtums.

Kommentar: Die präpositionale Phrase מֵאֵת בְּכוֹר בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit מֵאֵt (von) und der Constructverbindung בְּכוֹר בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Erstgeborene der Söhne Israels) spezifiziert die Herkunft des Geldes.
Das Verb לָקַח von לקח (nehmen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular mit dem direkten Objekt אֶת־הַכֶּסֶף (das Geld) zeigt die konkrete Geldentgegennahme.
Die komplexe Zahlenangabe חֲמִשָּׁה וְשִׁשִּׁים וּשְׁלֹשׁ מֵאוֹת וָאֶלֶף zeigt die ungewöhnliche Reihenfolge: fünf und sechzig und drei Hunderte und tausend = 1.365. Diese Summe entspricht exakt: 273 × 5 = 1.365 Schekel.
Die präpositionale Phrase בְּשֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ (nach dem Schekel des Heiligtums) bestätigt die Verwendung des offiziellen Standards aus Vers 47.
Die LXX gibt die Gesamtsumme identisch wieder: 1.365 Schekel.
Die Satzstruktur zeigt eine vorangestellte präpositionale Herkunftsangabe, gefolgt von Prädikat, direktem Objekt, detaillierter Zahlenangabe und Standard-Spezifikation.
Dieser Vers gibt die konkrete Gesamtsumme des eingesammelten Lösegelds an und bestätigt die mathematische Korrektheit: 273 überzählige Erstgeborene × 5 Schekel = 1.365 Schekel.
Numeri 3,51
Hebräisch: וַיִּתֵּ֨ן מֹשֶׁ֜ה אֶת־כֶּ֧סֶף הַפְּדֻיִ֛ם לְאַהֲרֹ֥ן וּלְבָנָ֖יו עַל־פִּ֣י יְהוָ֑ה כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und Mosche gab das Lösungsgeld 'Aharon und seinen Söhnen nach dem Befehl des Ewigen, wie der Ewige Mosche geboten hatte.

Kommentar: Das Verb וַיִּתֵּן von נתן (geben) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt Moses Ausführung der Geldübergabe. Das Subjekt מֹשֶׁה betont seine treue Befolgung der göttlichen Anweisungen.
Das direkte Objekt אֶת־כֶּסֶף הַפְּדֻיִם mit nota accusativi und der Constructverbindung כֶּסֶף הַפְּדֻיִם (Geld der Gelösten/Ausgelösten) bezeichnet das Lösegeld. פְּדֻיִים ist das Pu'al-Partizip Plural von פדה (auslösen) in passiver Bedeutung.
Die koordinierte präpositionale Phrase לְאַהֲרֹן וּלְבָנָיו (Aaron und seinen Söhnen) entspricht der Anweisung aus Vers 48 und betont die priesterliche Berechtigung.
Die idiomatische Wendung עַל־פִּי יְהוָה (nach dem Befehl JHWHs) mit עַל־פִּי (nach dem Mund von) zeigt die göttliche Autorisation der Handlung.
Der verstärkende Vergleichssatz כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה mit כַּאֲשֶׁר (wie/so wie), צִוָּה von צוה (befehlen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular und אֶת־מֹשֶׁה als direktem Objekt unterstreicht Moses vollkommenen Gehorsam.
Die LXX übersetzt καὶ ἔδωκεν Μωυσῆς τὸ ἀργύριον τῶν λύτρων Ααρων καὶ τοῖς υἱοῖς αὐτοῦ διὰ φωνῆς κυρίου ὃν τρόπον συνέταξεν κύριος τῷ Μωυσῇ und behält die doppelte Gehorsamsbetonung bei.
Die Satzstruktur zeigt einen Ausführungsbericht mit Subjekt, Prädikat, direktem Objekt, koordinierter Empfängerangabe und doppelter Betonung der göttlichen Autorisation und des gehorsamen Vollzugs.
Dieser abschließende Vers des Kapitels betont Moses vollkommenen Gehorsam bei der Übergabe des Lösegelds an die Priesterschaft und komplettiert die systematische Implementierung der levitischen Substitution mit monetärem Ausgleich für die überzähligen Erstgeborenen. Das Kapitel schließt mit der vollständigen Umsetzung des göttlichen Plans zur Organisation der levitischen Hierarchie und ihrer Integration in das israelitische Religionssystem.
EXKURS: Levitische Substitution und priesterliche Hierarchie in Numeri 3
Numeri 3 etabliert ein dreigliedriges hierarchisches System:
1. Priesterhierarchie (V. 1-10):
· Aaron als Hohepriester
· Eleasar und Itamar als amtierende Priester nach Nadabs und Abihus Tod
· Exklusive Zuständigkeit für heiligste Funktionen (V. 10: Todesdrohung)
2. Levitische Organisation (V. 14-39):
· Drei Hauptlinien mit spezialisierten Funktionen: 
· Gerschoniter: Textilkomponenten (Zelte, Vorhänge, Decken)
· Kehatiter: Heiligste Kultgeräte (Lade, Tisch, Leuchter, Altäre)
· Merariter: Strukturelemente (Bretter, Säulen, Sockel, Riegel)
· Altersgrenze: ab 1 Monat (im Gegensatz zu 20 Jahren bei militärischer Musterung)
· Numerische Hierarchie: Kehat (8.600) > Gerschon (7.500) > Merari (6.200)
3. Substitutionstheologie (V. 11-13, 40-51):
· Theologische Grundlage: Gottes Anspruch auf alle Erstgeborenen seit der Passanacht
· Praktische Umsetzung: Leviten ersetzen alle männlichen Erstgeborenen Israels
· Monetärer Ausgleich: 5 Schekel pro überzähligem Erstgeborenem (273 × 5 = 1.365 Schekel)
· Empfänger: Aaronidische Priesterschaft
Theologische Implikationen:
Die konzentrische Ordnung (Priester → Leviten → Volk) schafft eine gestaffelte Vermittlung zwischen Gott und Israel. Die Leviten fungieren als "Pufferzone", die das Volk vor versehentlichem Heiligtumsfrevel schützt (vgl. 1,53). Die Substitution demokratisiert ursprüngliche Erstgeburtsrechte: Statt einer aristokratischen Erstgeborenen-Kaste dient ein ganzer Stamm stellvertretend für alle.
Die ökonomische Dimension (Lösegeld V. 46-51) etabliert ein Präzedenzfall für monetäre Kompensation bei religösen Verpflichtungen und finanziert die priesterliche Infrastruktur.
Kapitel 4 wird diese Organisationsstruktur durch präzise Dienstanweisungen für jede levitische Untergruppe operationalisieren und die Altersgrenze für den aktiven Dienst (30-50 Jahre) von der Zählgrenze (ab 1 Monat) unterscheiden.
Numeri 4,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָ֔ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und zu 'Aharon, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue göttliche Rede ein. Das Subjekt יְהוָה mit der koordinierten präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה וְאֶֽל־אַהֲרֹן zeigt die gemeinsame Beauftragung beider Führungsgestalten, ähnlich wie in 2,1.
Das doppelte אֶל mit Waw copulativum betont die gleichberechtigte Adressierung beider Brüder für die folgenden speziellen Anweisungen zum levitischen Dienst.
Das abschließende לֵאמֹר ist der Infinitiv-Construct von אמר (sagen) und fungiert als Redeeinleitung für die detaillierten Bestimmungen zur levitischen Arbeitsorganisation.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν καὶ Ααρων λέγων und behält die doppelte Adressierung bei.
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen Hauptsatz mit der charakteristischen Offenbarungsformel, erweitert um die gemeinsame Beauftragung.
Dieser Vers leitet das vierte Kapitel ein, das sich auf die spezifischen Arbeitsaufgaben der drei levitischen Hauptgruppen im dienstfähigen Alter konzentriert.
Numeri 4,2
Hebräisch: נָשֹׂ֗א אֶת־רֹאשׁ֙ בְּנֵ֣י קְהָ֔ת מִתּ֖וֹךְ בְּנֵ֣י לֵוִ֑י לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֥ית אֲבֹתָֽם׃
Deutsch: Erhebt die Kopfzahl der Söhne Kehats aus der Mitte der Söhne Levis, nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern,

Kommentar: Das Verb נָשֹׂא von נשא (erheben/tragen) im Qal-Imperativ maskulin Singular mit der idiomatischen Wendung אֶת־רֹאשׁ (das Haupt erheben) zeigt den Befehl zur Musterung, wie bereits in 1,2 verwendet.
Die Angabe בְּנֵי קְהָת מִתּוֹךְ בְּנֵי לֵוִי mit מִתּוֹךְ (aus der Mitte von) spezifiziert die Kehatiter als Untergruppe der Leviten und betont ihre Sonderstellung. Die präpositionalen Phrasen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית אֲבֹתָם entsprechen dem etablierten Muster genealogischer Organisation.
Im Gegensatz zu Kapitel 3 werden hier nicht alle Leviten ab einem Monat, sondern nur die dienstfähigen Kehatiter im Arbeitsalter erfasst.
Die LXX übersetzt λάβετε τὸ κεφάλαιον τῶν υἱῶν Κααθ ἐκ μέσου τῶν υἱῶν Λευι κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und behält die Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativsatz mit direktem Objekt, präpositionaler Herkunftsangabe und organisatorischen Spezifikationen.
Dieser Vers beginnt die spezielle Musterung der arbeitsfähigen Kehatiter und bereitet ihre besonderen Aufgaben am Allerheiligsten vor.
Numeri 4,3
Hebräisch: מִבֶּ֨ן שְׁלֹשִׁ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה וְעַ֖ד בֶּן־חֲמִשִּׁ֣ים שָׁנָ֑ה כָּל־בָּא֙ לַצָּבָ֔א לַעֲשׂ֥וֹת מְלָאכָ֖ה בְּאֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: von 30 Jahren an und darüber, bis zu 50 Jahren, alle, die in den Dienst treten, um Arbeit zu verrichten am Zelt der Begegnung.

Kommentar: Die Altersangabe מִבֶּן שְׁלֹשִׁים שָׁנָה וָמַעְלָה וְעַד בֶּן־חֲמִשִּׁים שָׁנָה zeigt eine präzise Alterspanne von 30-50 Jahren, im deutlichen Unterschied zur militärischen Musterung (20-50 Jahre) und zur levitischen Gesamtzählung (ab 1 Monat). Das Alter von 30 Jahren markiert die volle geistliche Reife.
כָּל־בָּא לַצָּבָא (alle, die in den Dienst treten) verwendet צָבָא (Heer/Dienst) metaphorisch für den levitischen Tempeldienst, parallel zur militärischen Terminologie.
Der Zweck לַעֲשׂוֹת מְלָאכָה בְּאֹהֶל מוֹעֵד mit dem Infinitiv-Construct עֲשׂוֹת von עשה (tun/machen), מְלָאכָה (Arbeit/Werk) und בְּאֹהֶל מוֹעֵד (am Zelt der Begegnung) spezifiziert den heiligen Arbeitsbereich.
Die LXX ist Textkritischbedeutsam: Der hebräische Text hat מבן שלשים שנה (miben sheloshim shanah - "von 30 Jahren an"), während die LXX ἀπὸ εἴκοσι καὶ πέντε ἐτῶν (von 25 Jahren an) hat. Diese Diskrepanz findet sich durchgehend in Kapitel 4 (Verse 3, 23, 30, 35, 39, 43, 47). Die LXX senkt das Mindestalter für den levitischen Dienst von 30 auf 25 Jahre, was möglicherweise eine spätere Praxis reflektiert oder eine andere Textvorlage.
Die Satzstruktur zeigt eine präpositionale Altersbestimmung mit Partizipialkonstruktion und finalem Infinitivsatz.
Dieser Vers etabliert das spezielle Dienstalter der Leviten (30-50 Jahre) und charakterisiert ihre Tätigkeit als heilige Arbeit am Heiligtum.
Numeri 4,4
Hebräisch: זֹ֛את עֲבֹדַ֥ת בְּנֵי־קְהָ֖ת בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד קֹ֖דֶשׁ הַקֳּדָשִֽׁים׃
Deutsch: Dies ist der Dienst der Söhne Kehats am Zelt der Begegnung: das Allerheiligste.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen זֹאת (dies) leitet eine prägnante Zusammenfassung der kehatitischen Aufgabe ein. Die Constructverbindung עֲבֹדַת בְּנֵי־קְהָת (Dienst der Söhne Kehats) mit der Ortsangabe בְּאֹהֶל מוֹעֵד (am Zelt der Begegnung) spezifiziert den heiligen Arbeitsbereich.
Die appositieve Bestimmung קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים (Heiliges der Heiligen/Allerheiligste) ist eine superlativische Construction, die das Höchstmaß an Heiligkeit ausdrückt. Diese Phrase bezeichnet den innersten Bereich des Heiligtums und die heiligsten Kultgegenstände.
Die LXX übersetzt קדש הקדשים (qodesh haqqodashim - "Allerheiligstes") als ἅγιον τῶν ἁγίων (Heiliges der Heiligen).
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz mit demonstrativer Einleitung, Constructverbindung als Subjekt und appositiver Charakterisierung der besonderen Heiligkeit.
Dieser Vers etabliert die Kehatiter als Verantwortliche für die heiligsten Aspekte des Heiligtums und bereitet die detaillierten Anweisungen für den Umgang mit den Kultgegenständen vor.
Numeri 4,5
Hebräisch: וּבָ֨א אַהֲרֹ֤ן וּבָנָיו֙ בִּנְסֹ֣עַ הַֽמַּחֲנֶ֔ה וְהוֹרִ֕דוּ אֵ֖ת פָּרֹ֣כֶת הַמָּסָ֑ךְ וְכִ֨סּוּ־בָ֔הּ אֵ֖ת אֲרֹ֥ן הָעֵדֻֽת׃
Deutsch: Und 'Aharon und seine Söhne sollen kommen, wenn das Lager aufbricht, und den scheidenden Vorhang abnehmen und die Lade des Zeugnisses damit bedecken;

Kommentar: Das koordinierte Subjekt וּבָא אַהֲרֹן וּבָנָיו mit בָא von בוא (kommen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt die priesterliche Initiative. Die temporale Bestimmung בִּנְסֹעַ הַמַּחֲנֶה mit בְּ und dem Qal-Infinitiv-Construct נְסֹעַ von נסע (aufbrechen) spezifiziert den Zeitpunkt vor dem Lageraufbruch.
Das koordinierte Verb וְהוֹרִדוּ von ירד (hinabsteigen/abnehmen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Plural zeigt die kausative Bedeutung "sie sollen abnehmen". Das direkte Objekt אֵת פָּרֹכֶת הַמָּסָךְ mit nota accusativi und פָּרֹכֶת הַמָּסָךְ (Vorhang des Scheidenden) im Construct bezeichnet den Vorhang zwischen Heiligem und Allerheiligstem.
Das weitere koordinierte Verb וְכִסּוּ־בָהּ אֵת אֲרֹן הָעֵדֻת mit כִסּוּ von כסה (bedecken) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Plural, der präpositionalen Phrase בָהּ (mit ihr/damit) und אֲרֹן הָעֵדֻת (Lade des Zeugnisses) im Construct zeigt die erste Schutzmaßnahme für das heiligste Objekt.
Die LXX übersetzt פרכת המסך (parochet hammasach - "Vorhang der Abschirmung") als τὸ καταπέτασμα τὸ συσκιάζον (der beschattende Vorhang).
Die Satzstruktur zeigt koordinierte Verben mit temporaler Bestimmung und spezifischen Handlungsanweisungen für die heiligsten Kultgegenstände.
Dieser Vers beginnt die detaillierte Abfolge priesterlicher Vorbereitungen vor dem Lageraufbruch und betont die exklusive priesterliche Zuständigkeit für die heiligsten Objekte.
Numeri 4,6
Hebräisch: וְנָתְנ֣וּ עָלָ֗יו כְּסוּי֙ ע֣וֹר תַּ֔חַשׁ וּפָרְשׂ֧וּ בֶֽגֶד־כְּלִ֛יל תְּכֵ֖לֶת מִלְמָ֑עְלָה וְשָׂמ֖וּ בַּדָּֽיו׃
Deutsch: und sie sollen eine Decke aus Tachaschfell darüber legen und ein Tuch, ganz aus blauem Purpur, oben darüber breiten und ihre Stangen einsetzen.

Kommentar: Das koordinierte Verb וְנָתְנוּ von נתן (geben/legen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural setzt die Verpackungssequenz fort. Die präpositionale Phrase עָלָיו (darüber/auf ihn) bezieht sich auf die bereits mit dem Vorhang bedeckte Lade.
כְּסוּי עוֹר תַּחַשׁ (Decke aus Tachaschfell) im Construct zeigt die zweite Schutzschicht. תַּחַשׁ bezeichnet ein Meerestier (möglicherweise Delfin oder Seekuh), dessen Fell besonders widerstandsfähig war.
Das weitere koordinierte Verb וּפָרְשׂוּ von פרש (ausbreiten) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit בֶגֶד־כְּלִיל תְּכֵלֶת zeigt בֶּגֶד (Tuch/Stoff) im Construct mit כְּלִיל (ganz/vollständig) und תְּכֵלֶת (blauer Purpur). Die Farbe Blau symbolisiert das Himmlische und Göttliche.
מִלְמָעְלָה (von oben/oberhalb) mit מִן und מַעְלָה (oben) betont die oberste Position dieser kostbaren Schicht. וְשָׂמוּ בַּדָּיו mit שָׂמוּ von שים (setzen/stellen) und בַּדִּים (Stangen) mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular komplettiert die Transportvorbereitung.
Die LXX übersetzt עור תחש (or tachash - "Tachaschleder") als δέρμα ὑακίνθινον (hyazinthfarbenes Leder), was eine Interpretation der unklaren Tierart תחש darstellt. בגד־כליל תכלת (beged-kelil techelet - "ganz blaues Tuch") wird als ἱμάτιον ὅλον ὑακίνθινον (ganz hyazinthfarbenes Gewand) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Verben mit spezifischen Objekten und lokalen Bestimmungen für die dreischichtige Verpackung der Bundeslade.
Dieser Vers etabliert das aufwendige Verpackungssystem für die Bundeslade mit drei Schutzschichten und bereitet den Transport durch die Kehatiter vor.
Numeri 4,7
Hebräisch: וְעַ֣ל׀ שֻׁלְחַ֣ן הַפָּנִ֗ים יִפְרְשׂוּ֮ בֶּ֣גֶד תְּכֵלֶת֒ וְנָתְנ֣וּ עָ֠לָיו אֶת־הַקְּעָרֹ֤ת וְאֶת־הַכַּפֹּת֙ וְאֶת־הַמְּנַקִּיֹּ֔ת וְאֵ֖ת קְשׂ֣וֹת הַנָּ֑סֶךְ וְלֶ֥חֶם הַתָּמִ֖יד עָלָ֥יו יִהְיֶֽה׃
Deutsch: Und über den Tisch der Schaubrote sollen sie ein Tuch aus blauem Purpur breiten und darauf die Schüsseln und die Schalen und die Becher und die Kannen zum Trankopfer stellen; und das beständige Brot soll darauf sein.

Kommentar: Die präpositionale Phrase וְעַל שֻׁלְחַן הַפָּנִים (und über den Tisch der Schaubrote) mit עַל und שֻׁלְחַן הַפָּנִים im Construct (Tisch der Gesichter/Angesichter) leitet die Behandlung des zweiten heiligen Gegenstandes ein.
Das Verb יִפְרְשׂוּ von פרש (ausbreiten) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit בֶּגֶד תְּכֵלֶת (Tuch aus blauem Purpur) zeigt die erste Schutzschicht für den Schaubrottisch.
Die koordinierte Aufzählung der Tischgeräte אֶת־הַקְּעָרֹת וְאֶת־הַכַּפֹּת וְאֶת־הַמְּנַקִּיֹּת וְאֵת קְשׂוֹת הַנָּסֶךְ mit jeweils nota accusativi zeigt: קְעָרֹת (Schüsseln), כַּפֹּת (Schalen), מְנַקִּיֹּת (Becher) und קְשׂוֹת הַנָּסֶךְ (Kannen des Trankopfers) im Construct.
Der wichtige Zusatz וְלֶחֶם הַתָּמִיד עָלָיו יִהְיֶה mit לֶחֶם הַתָּמִיד (beständiges Brot) im Construct und עָלָיו יִהְיֶה (auf ihm soll es sein) betont die kontinuierliche Präsenz der Schaubrote auch während des Transports.
Die LXX übersetzt שלחן הפנים (shulchan happanim - "Schaubrottisch") als τράπεζα προκειμένη (vorliegender Tisch). Die kultischen Geräte werden präzisiert: קערת (qe'arot - "Schalen") als τρύβλια (Schalen), כפת (kappot - "Schalen") als θυίσκας (Räucherschalen), מנקית (menaqiyyot - "Kannen") als κυάθους (Becher), קשות הנסך (qesowt hannasech - "Libationsschalen") als σπονδεῖα (Trankopfergefäße).
Die Satzstruktur zeigt eine präpositionale Einleitung mit koordinierten Verben und einer systematischen Aufzählung der Kultgegenstände sowie einer wichtigen Bestimmung zur kontinuierlichen Präsenz der Schaubrote.
Dieser Vers behandelt die sorgfältige Verpackung des Schaubrottisches mit allen seinen Geräten und betont die Wichtigkeit der ununterbrochenen Schaubrotopferung.
Numeri 4,8
Hebräisch: וּפָרְשׂ֣וּ עֲלֵיהֶ֗ם בֶּ֚גֶד תּוֹלַ֣עַת שָׁנִ֔י וְכִסּ֣וּ אֹתוֹ֔ בְּמִכְסֵ֖ה ע֣וֹר תָּ֑חַשׁ וְשָׂמ֖וּ אֶת־בַּדָּֽיו׃
Deutsch: Und sie sollen darüber ein Tuch aus Karmesin breiten und es mit einer Decke aus Tachaschfell bedecken; und sie sollen seine Stangen einsetzen.

Kommentar: Das koordinierte Verb וּפָרְשׂוּ von פרש (ausbreiten) setzt die Verpackungssequenz fort. עֲלֵיהֶם (über sie) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural bezieht sich auf den bereits mit blauem Tuch bedeckten Tisch und seine Geräte.
בֶּגֶד תּוֹלַעַת שָׁנִי (Tuch aus Karmesin) im Construct zeigt תּוֹלַעַת שָׁנִי (Karmesinwurm) als Bezeichnung für die kostbare scharlachrote Farbe, die aus einer Schildlaus gewonnen wurde. Diese bildet die zweite Farbschicht über dem blauen Tuch.
Das weitere koordinierte Verb וְכִסּוּ אֹתוֹ בְּמִכְסֵה עוֹר תָּחַשׁ mit כִסּוּ von כסה (bedecken) im Pi'el-Perfekt, אֹתוֹ (ihn) und מִכְסֵה עוֹר תָּחַשׁ (Decke aus Tachaschfell) zeigt die äußere Schutzschicht, identisch mit der bei der Bundeslade verwendeten.
וְשָׂמוּ אֶת־בַּדָּיו mit שָׂמוּ von שים (setzen) und בַּדִּים (Stangen) mit Possessivsuffix komplettiert die Transportvorbereitung.
Die LXX übersetzt תולעת שני (tola'at shani - "Karmesin") als κόκκινον (Scharlach).
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Verben mit spezifischen Objekten für die dreischichtige Verpackung des Schaubrottisches.
Dieser Vers komplettiert die Verpackung des Schaubrottisches mit der charakteristischen Farbfolge: Blau (göttlich), Karmesin (königlich), Tachaschfell (praktischer Schutz).
Numeri 4,9
Hebräisch: וְלָקְח֣וּ׀ בֶּ֣גֶד תְּכֵ֗לֶת וְכִסּ֞וּ אֶת־מְנֹרַ֤ת הַמָּאוֹר֙ וְאֶת־נֵ֣רֹתֶ֔יהָ וְאֶת־מַלְקָחֶ֖יהָ וְאֶת־מַחְתֹּתֶ֑יהָ וְאֵת֙ כָּל־כְּלֵ֣י שַׁמְנָ֔הּ אֲשֶׁ֥ר יְשָׁרְתוּ־לָ֖הּ בָּהֶֽם׃
Deutsch: Und sie sollen ein Tuch aus blauem Purpur nehmen und den Leuchter des Lichts bedecken und seine Lampen und seine Dochtscheren und seine Löschnäpfe und alle seine Ölgefäße, womit man ihn bedient.

Kommentar: Das koordinierte Verb וְלָקְחוּ von לקח (nehmen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit בֶּגֶד תְּכֵלֶת (Tuch aus blauem Purpur) leitet die Behandlung des dritten großen Kultgegenstandes ein.
Das koordinierte Verb וְכִסּוּ von כסה (bedecken) mit dem direkten Objekt אֶת־מְנֹרַת הַמָּאוֹר (den Leuchter des Lichts) zeigt מְנֹרַת הַמָּאוֹר im Construct als besondere Bezeichnung für den siebenarmigen Leuchter.
Die systematische Aufzählung der Leuchtergeräte וְאֶת־נֵרֹתֶיהָ וְאֶת־מַלְקָחֶיהָ וְאֶת־מַחְתֹּתֶיהָ וְאֵת כָּל־כְּלֵי שַׁמְנָהּ mit jeweils nota accusativi zeigt: נֵרֹת (Lampen), מַלְקָחִים (Dochtscheren/Lichtputzen), מַחְתֹּת (Löschnäpfe/Feuerpfannen) und כְּלֵי שַׁמְנָהּ (Ölgefäße) mit entsprechenden Possessivsuffixen 3. feminin Singular.
Der Relativsatz אֲשֶׁר יְשָׁרְתוּ־לָהּ בָּהֶם mit יְשָׁרְתוּ von שרת (dienen) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Plural und den präpositionalen Suffixen לָהּ (ihr) und בָּהֶם (mit ihnen) spezifiziert die liturgische Funktion dieser Geräte.
Die LXX übersetzt καὶ λήμψονται ἱμάτιον ὑακίνθινον καὶ καλύψουσιν τὴν λυχνίαν τὴν φωτίζουσαν und zählt die Gerätschaften detailliert auf.
Die Satzstruktur zeigt koordinierte Verben mit systematischer Aufzählung aller zum Leuchter gehörenden Kultgegenstände und einem relativischen Zusatz zur Funktionsbestimmung.
Dieser Vers behandelt die Verpackung des siebenarmigen Leuchters mit allen seinen Zubehörteilen und betont durch die blaue Farbe seine himmlische Symbolik.
Numeri 4,10
Hebräisch: וְנָתְנ֤וּ אֹתָהּ֙ וְאֶת־כָּל־כֵּלֶ֔יהָ אֶל־מִכְסֵ֖ה ע֣וֹר תָּ֑חַשׁ וְנָתְנ֖וּ עַל־הַמּֽוֹט׃
Deutsch: Und sie sollen ihn und alle seine Geräte in eine Decke aus Tachaschfell tun und auf die Tragstange legen.

Kommentar: Das koordinierte Verb וְנָתְנוּ von נתן (geben/legen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural setzt die Verpackungssequenz fort. Das koordinierte direkte Objekt אֹתָהּ וְאֶת־כָּל־כֵּלֶיהָ mit אֹתָהּ (sie, feminin, bezogen auf die Menora) und כָּל־כֵּלֶיהָ (alle ihre Geräte) zeigt die Gesamtverpackung.
Die präpositionale Phrase אֶל־מִכְסֵה עוֹר תָּחַשׁ (in eine Decke aus Tachaschfell) mit אֶל (in/zu) zeigt die äußere Schutzverpackung, die als Hülle für das gesamte Ensemble dient.
Das weitere koordinierte Verb וְנָתְנוּ עַל־הַמּוֹט mit der präpositionalen Phrase עַל־הַמּוֹט (auf die Tragstange) zeigt מוֹט (Stange/Tragstange) und bereitet den tatsächlichen Transport vor. Dies unterscheidet sich von den בַּדִּים (Stangen) der anderen Gegenstände.
Die LXX übersetzt καὶ ἐμβαλοῦσιν αὐτὴν καὶ πάντα τὰ σκεύη αὐτῆς εἰς κάλυμμα δερμάτινον ὑακίνθινον καὶ ἐπιθήσουσιν ἐπὶ ἀναφορεῖς und verwendet ἀναφορεῖς (Traggestell) für מוֹט.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Verben mit zusammengesetztem direktem Objekt, präpositionaler Bestimmung der Verpackung und finaler Transportvorbereitung.
Dieser Vers komplettiert die Leuchterverpackung durch die äußere Schutzhülle und bereitet den Transport auf speziellen Tragstangen vor.
Numeri 4,11
Hebräisch: וְעַ֣ל׀ מִזְבַּ֣ח הַזָּהָ֗ב יִפְרְשׂוּ֙ בֶּ֣גֶד תְּכֵ֔לֶת וְכִסּ֣וּ אֹתוֹ֔ בְּמִכְסֵ֖ה ע֣וֹר תָּ֑חַשׁ וְשָׂמ֖וּ אֶת־בַּדָּֽיו׃
Deutsch: Und über den goldenen Altar sollen sie ein Tuch aus blauem Purpur breiten und ihn mit einer Decke aus Tachaschfell bedecken und seine Stangen einsetzen.

Kommentar: Die präpositionale Phrase וְעַל מִזְבַּח הַזָּהָב (und über den goldenen Altar) mit עַל und מִזְבַּח הַזָּהָב im Construct leitet die Behandlung des vierten heiligen Gegenstandes ein. מִזְבַּח הַזָּהָב (Altar des Goldes) bezeichnet spezifisch den Räucheraltar im Unterschied zum großen Aufsteigealtar.
Das Verb יִפְרְשׂוּ von פרש (ausbreiten) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit בֶּגֶד תְּכֵלֶת (Tuch aus blauem Purpur) zeigt die erste Schutzschicht, identisch mit der Behandlung des Leuchters.
Das koordinierte Verb וְכִסּוּ אֹתוֹ בְּמִכְסֵה עוֹר תָּחַשׁ mit כִסּוּ von כסה (bedecken) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Plural, אֹתוֹ (ihn) und מִכְסֵה עוֹר תָּחַשׁ (Decke aus Tachaschfell) zeigt die äußere Schutzschicht.
וְשָׂמוּ אֶת־בַּדָּיו mit שָׂמוּ von שים (setzen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural und בַּדִּים (Stangen) mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular komplettiert die Transportvorbereitung.
Die LXX übersetzt καὶ ἐπὶ τὸ θυσιαστήριον τὸ χρυσοῦν περιβαλοῦσιν ἱμάτιον ὑακίνθινον καὶ καλύψουσιν αὐτὸ καλύμματι δερματίνῳ ὑακινθίνῳ und betont die goldene Eigenschaft des Altars.
Die Satzstruktur zeigt eine präpositionale Einleitung mit drei koordinierten Verben für die systematische Verpackung des Räucheraltars.
Dieser Vers behandelt den goldenen Räucheraltar mit dem gleichen zweischichtigen Verpackungssystem (Blau + Tachaschfell) wie den Leuchter, was ihre ähnliche Heiligkeitsstufe unterstreicht.
Numeri 4,12
Hebräisch: וְלָקְחוּ֩ אֶת־כָּל־כְּלֵ֨י הַשָּׁרֵ֜ת אֲשֶׁ֧ר יְשָֽׁרְתוּ־בָ֣ם בַּקֹּ֗דֶשׁ וְנָֽתְנוּ֙ אֶל־בֶּ֣גֶד תְּכֵ֔לֶת וְכִסּ֣וּ אוֹתָ֔ם בְּמִכְסֵ֖ה ע֣וֹר תָּ֑חַשׁ וְנָתְנ֖וּ עַל־הַמּֽוֹט׃
Deutsch: Und sie sollen alle Dienstgeräte nehmen, womit man den Dienst im Heiligtum verrichtet, und sie in ein Tuch aus blauem Purpur legen und sie mit einer Decke aus Tachaschfell bedecken und auf die Tragstange legen.

Kommentar: Das koordinierte Verb וְלָקְחוּ von לקח (nehmen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit dem direkten Objekt אֶת־כָּל־כְּלֵי הַשָּׁרֵת zeigt כְּלֵי הַשָּׁרֵת (Dienstgeräte) im Construct als Sammelbezeichnung für alle kleineren Kultgegenstände.
Der Relativsatz אֲשֶׁר יְשָֽׁרְתוּ־בָם בַּקֹּדֶשׁ mit יְשָׁרְתוּ von שרת (dienen) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Plural, בָם (mit ihnen) und בַּקֹּדֶשׁ (im Heiligtum) spezifiziert die liturgische Funktion dieser Geräte.
Das koordinierte Verb וְנָתְנוּ אֶל־בֶּגֶד תְּכֵלֶת mit נָתְנוּ von נתן (geben/legen) und אֶל־בֶּגֶד תְּכֵלֶת (in ein Tuch aus blauem Purpur) mit אֶל (in/hinein) zeigt die erste Verpackungsschicht.
Das weitere koordinierte Verb וְכִסּוּ אוֹתָם בְּמִכְסֵה עוֹר תָּחַשׁ mit כִסּוּ von כסה (bedecken), אוֹתָם (sie) und מִכְסֵה עוֹר תָּחַשׁ (Decke aus Tachaschfell) zeigt die äußere Schutzschicht.
וְנָתְנוּ עַל־הַמּוֹט mit עַל־הַמּוֹט (auf die Tragstange) entspricht der Behandlung des Leuchters in Vers 10 und zeigt eine andere Transportmethode als die Stangen der Altäre.
Die LXX übersetzt καὶ λήμψονται πάντα τὰ σκεύη τὰ λειτουργικὰ ὅσα λειτουργοῦσιν ἐν αὐτοῖς ἐν τοῖς ἁγίοις und betont den liturgischen Charakter der Geräte.
Die Satzstruktur zeigt eine Sequenz von vier koordinierten Verben mit relativischer Spezifikation der Gerätschaften und systematischer Verpackungs- und Transportvorbereitung.
Dieser Vers behandelt alle kleineren heiligen Kultgegenstände als Gruppe und zeigt das gleiche Verpackungssystem wie bei den großen Kultgegenständen, was die Einheitlichkeit des Schutzsystems unterstreicht.
Numeri 4,13
Hebräisch: וְדִשְּׁנ֖וּ אֶת־הַמִּזְבֵּ֑חַ וּפָרְשׂ֣וּ עָלָ֔יו בֶּ֖גֶד אַרְגָּמָֽן׃
Deutsch: Und sie sollen die Asche vom Altar entfernen und ein Tuch aus rotem Purpur über ihn breiten,

Kommentar: Das koordinierte Verb וְדִשְּׁנוּ von דשן (fett machen/entaschen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Plural mit dem direkten Objekt אֶת־הַמִּזְבֵּחַ (den Altar) zeigt eine besondere Vorbereitung. דשן in der Pi'el-Form bedeutet hier "von der Asche reinigen/entaschen", was für den großen Aufsteigealtar notwendig ist.
הַמִּזְבֵּחַ (der Altar) mit bestimmtem Artikel bezeichnet hier ohne weitere Spezifikation den großen Aufsteigealtar im Vorhof, im Gegensatz zum "goldenen Altar" in Vers 11.
Das koordinierte Verb וּפָרְשׂוּ עָלָיו בֶּגֶד אַרְגָּמָן mit פָרְשׂוּ von פרש (ausbreiten), עָלָיו (über ihn) und בֶּגֶד אַרְגָּמָן (Tuch aus rotem Purpur) zeigt eine andere Farbwahl. אַרְגָּמָן (roter Purpur) unterscheidet sich vom blauen Purpur (תְּכֵלֶת) der inneren Heiligtumsgegenstände.
Die Farbwahl Rot/Purpur für den Aufsteigealtar könnte das Blut der Opfer und die Verbindung zu Sühne und Vergebung symbolisieren.
Die LXX übersetzt ודשנו (vedishnu - "und sie sollen entaschen") als καὶ τὸν καλυπτῆρα ἐπιθήσει (und den Aschendeckel wird er auflegen).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Verben mit spezifischer Vorbereitung (Entaschung) und charakteristischer Farbgebung für den Aufsteigealtar.
Dieser Vers leitet die Behandlung des großen Aufsteigealtars ein und zeigt durch die Entaschung und die rote Farbe die besonderen Eigenschaften dieses Altars als Opferstätte.
Numeri 4,14
Hebräisch: וְנָתְנ֣וּ עָ֠לָיו אֶֽת־כָּל־כֵּלָ֞יו אֲשֶׁ֣ר יְֽשָׁרְת֧וּ עָלָ֣יו בָּהֶ֗ם אֶת־הַמַּחְתֹּ֤ת אֶת־הַמִּזְלָגֹת֙ וְאֶת־הַיָּעִ֣ים וְאֶת־הַמִּזְרָקֹ֔ת כֹּ֖ל כְּלֵ֣י הַמִּזְבֵּ֑חַ וּפָרְשׂ֣וּ עָלָ֗יו כְּס֛וּי ע֥וֹר תַּ֖חַשׁ וְשָׂמ֥וּ בַדָּֽיו׃
Deutsch: und darauf alle seine Geräte legen, womit man auf ihm den Dienst verrichtet: die Kohlenpfannen und die Gabeln und die Schaufeln und die Sprengschalen, alle Geräte des Altars; und sie sollen eine Decke aus Tachaschfell darüber breiten und seine Stangen einsetzen.

Kommentar: Das koordinierte Verb וְנָתְנוּ עָלָיו von נתן (geben/legen) mit עָלָיו (auf ihn) setzt die Altarvorbereitung fort. Das direkte Objekt אֶת־כָּל־כֵּלָיו (alle seine Geräte) mit כָּל (alle) betont die Vollständigkeit.
Der Relativsatz אֲשֶׁר יְֽשָׁרְתוּ עָלָיו בָּהֶם mit יְשָׁרְתוּ von שרת (dienen) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Plural, עָלָיו (auf ihm) und בָּהֶם (mit ihnen) spezifiziert die liturgische Funktion am Altar.
Die detaillierte Aufzählung אֶת־הַמַּחְתֹּת אֶת־הַמִּזְלָגֹת וְאֶת־הַיָּעִ֣ים וְאֶת־הַמִּזְרָקֹת mit jeweils nota accusativi zeigt: מַחְתֹּת (Kohlenpfannen), מִזְלָגוֹת (Gabeln), יָעִים (Schaufeln) und מִזְרָקוֹת (Sprengschalen) als die vier Hauptkategorien der Altargeräte.
Die zusammenfassende Phrase כֹּל כְּלֵי הַמִּזְבֵּחַ (alle Geräte des Altars) im Construct betont nochmals die Vollständigkeit.
Das koordinierte Verb וּפָרְשׂוּ עָלָיו כְּסוּי עוֹר תַּחַשׁ mit פָרְשׂוּ von פרש (ausbreiten), עָלָיו (über ihn) und כְּסוּי עוֹר תַּחַשׁ (Decke aus Tachaschfell) zeigt die äußere Schutzschicht.
וְשָׂמוּ בַדָּיו mit שָׂמוּ von שים (setzen) und בַדִּים (Stangen) komplettiert die Transportvorbereitung.
Die LXX fügt eine Erweiterung hinzu, die im hebräischen Text fehlt: Sie beschreibt das Waschbecken und seinen Sockel (τὸν λουτῆρα καὶ τὴν βάσιν αὐτοῦ), was zeigt, dass die LXX möglicherweise eine vollständigere Beschreibung der kultischen Geräte anstrebte.
Die Satzstruktur zeigt eine komplexe Sequenz mit relativischer Spezifikation, detaillierter Aufzählung, zusammenfassender Wiederholung und abschließender Verpackung und Transportvorbereitung.
Dieser Vers zeigt die umfassende Behandlung des Aufsteigealtars mit allen seinen Geräten und etabliert das vollständige Verpackungssystem für den größten und komplexesten Kultgegenstand.
Verpackungssysteme nach Heiligkeitsgrad (Num 4,5-14) 
	Gegenstand
	Heiligkeitsgrad
	Schicht 1
	Schicht 2
	Schicht 3
	Verse

	Bundeslade
	Höchst heilig
	Vorhang (פָּרֹכֶת)
	Tachaschfell (עוֹר תַּחַשׁ)
	Blaues Tuch (תְּכֵלֶת)
	5-6

	Schaubrottisch
	Sehr heilig
	Blaues Tuch (תְּכֵלֶת)
	Karmesin (תּוֹלַעַתשָׁנִי)
	Tachaschfell (עוֹר תַּחַשׁ)
	7-8

	Leuchter
	Sehr heilig
	Blaues Tuch (תְּכֵלֶת)
	-
	Tachaschfell (עוֹר תַּחַשׁ)
	9-10

	Räucheraltar (Gold)
	Sehr heilig
	Blaues Tuch (תְּכֵלֶת)
	-
	Tachaschfell (עוֹר תַּחַשׁ)
	11

	Kleinere Geräte
	Heilig
	Blaues Tuch (תְּכֵלֶת)
	-
	Tachaschfell (עוֹר תַּחַשׁ)
	12

	Aufsteigealtar (Bronze)
	Heilig
	Roter Purpur (אַרְגָּמָן)
	-
	Tachaschfell (עוֹר תַּחַשׁ)
	13-14


Beobachtungen:
1. Bundeslade = einziges dreischichtiges System (Vorhang als innerste Schicht!)
2. Blau (תְּכֵלֶת) = Standardfarbe für innere Heiligtumsgegenstände (Tisch, Leuchter, Räucheraltar)
3. Rot (אַרְגָּמָן) = nur für Aufsteigealtar (Vorhof-Objekt, Blutopfer)
4. Tachaschfell = äußerste Schutzschicht für alle Gegenstände
Die Verpackungssystematik zeigt eine liturgische Hierarchie: Die Bundeslade erhält als einziges Objekt drei Schichten, wobei der Vorhang zwischen Heiligem und Allerheiligstem (פָּרֹכֶת הַמָּסָךְ, V. 5) als innerste Schicht ihre absolute Heiligkeit markiert. Die Farbwahl reflektiert die räumliche Zuordnung: Blau (תְּכֵלֶת) für Gegenstände des inneren Heiligtums, Rot (אַרְגָּמָן) für den Vorhof-Altar.
Numeri 4,15
Hebräisch: וְכִלָּ֣ה אַֽהֲרֹן־וּ֠בָנָיו לְכַסֹּ֨ת אֶת־הַקֹּ֜דֶשׁ וְאֶת־כָּל־כְּלֵ֣י הַקֹּדֶשׁ֮ בִּנְסֹ֣עַ הַֽמַּחֲנֶה֒ וְאַחֲרֵי־כֵ֗ן יָבֹ֤אוּ בְנֵי־קְהָת֙ לָשֵׂ֔את וְלֹֽא־יִגְּע֥וּ אֶל־הַקֹּ֖דֶשׁ וָמֵ֑תוּ אֵ֛לֶּה מַשָּׂ֥א בְנֵֽי־קְהָ֖ת בְּאֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und wenn 'Aharon und seine Söhne das Bedecken des Heiligtums und aller Geräte des Heiligtums beendet haben, wenn das Lager aufbricht, so sollen danach die Söhne Kehats kommen, um es zu tragen, damit sie das Heilige nicht berühren und sterben. Das ist die Traglast der Söhne Kehats am Zelt der Begegnung.

Kommentar: Das Verb וְכִלָּה von כלה (vollenden/beenden) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt den Abschluss der priesterlichen Vorbereitungen. Das koordinierte Subjekt אַהֲרֹן־וּבָנָיו betont die exklusive priesterliche Verantwortung für die heiligen Gegenstände.
Der Infinitiv-Construct לְכַסּוֹת אֶת־הַקֹּדֶשׁ וְאֶת־כָּל־כְּלֵי הַקֹּדֶשׁ mit כַסּוֹת von כסה (bedecken) und dem koordinierten Objekt הַקֹּדֶשׁ... כְּלֵי הַקֹּדֶשׁ (das Heiligtum... Geräte des Heiligtums) zeigt die umfassende Verpackungsarbeit.
Die temporale Bestimmung בִּנְסֹעַ הַמַּחֲנֶה mit בְּ und dem Qal-Infinitiv-Construct נְסֹעַ von נסע (aufbrechen) wiederholt die zeitliche Bedingung aus Vers 5.
Der koordinierte Satz וְאַחֲרֵי־כֵן יָבֹאוּ בְנֵי־קְהָת לָשֵׂאת mit אַחֲרֵי־כֵן (danach), יָבֹאוּ von בוא (kommen) und לָשֵׂאת von נשא (tragen) als Infinitiv-Construct etabliert die strikte Reihenfolge.
Die kritische Warnung וְלֹא־יִגְּעוּ אֶל־הַקֹּדֶשׁ וָמֵתוּ mit der Negation לֹא, יִגְּעוּ von נגע (berühren/anrühren) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural und וָמֵתוּ von מות (sterben) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum zeigt die tödliche Konsequenz direkter Berührung.
Der zusammenfassende Satz אֵלֶּה מַשָּׂא בְנֵֽי־קְהָת בְּאֹהֶל מוֹעֵד mit אֵלֶּה (diese), מַשָּׂא (Traglast) und בְנֵי־קְהָת (Söhne Kehats) fasst die kehatitische Verantwortung zusammen.
Die LXX übersetzt ולא־יגעו אל־הקדש ומתו (velo-yig'u el-haqqodesh vametu - "und sie sollen das Heilige nicht berühren, sonst sterben sie") als καὶ οὐχ ἅψονται τῶν ἁγίων, ἵνα μὴ ἀποθάνωσιν (und sie sollen das Heilige nicht berühren, damit sie nicht sterben), was einen Finalsatz statt einer Konsequenz verwendet.
Die Satzstruktur zeigt eine komplexe temporale Construction mit Bedingungssätzen, strikter Sequenzierung und einer lebensbedrohlichen Warnung sowie abschließender Zusammenfassung.
Dieser zentrale Vers etabliert das fundamentale Prinzip der levitischen Hierarchie: Nur die Priester dürfen die heiligen Gegenstände direkt handhaben, die Kehatiter sind nur für den Transport der bereits verpackten Objekte zuständig, und jede direkte Berührung des Heiligen durch Nicht-Priester ist tödlich.
Numeri 4,16
Hebräisch: וּפְקֻדַּ֞ת אֶלְעָזָ֣ר׀ בֶּן־אַהֲרֹ֣ן הַכֹּהֵ֗ן שֶׁ֤מֶן הַמָּאוֹר֙ וּקְטֹ֣רֶת הַסַּמִּ֔ים וּמִנְחַ֥ת הַתָּמִ֖יד וְשֶׁ֣מֶן הַמִּשְׁחָ֑ה פְּקֻדַּ֗ת כָּל־הַמִּשְׁכָּן֙ וְכָל־אֲשֶׁר־בּוֹ֔ בְּקֹ֖דֶשׁ וּבְכֵלָֽיו׃
Deutsch: Und El'asar, der Sohn 'Aharons, des Priesters, hat die Aufsicht über das Öl für den Leuchter und das wohlriechende Räucherwerk und das beständige Speisopfer und das Salböl, die Aufsicht über die ganze Wohnung und alles, was darin ist, über das Heiligtum und über seine Geräte.

Kommentar: Das Substantiv וּפְקֻדַּת (und die Aufsicht von) mit der Constructverbindung אֶלְעָזָר בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן zeigt Eleasars besondere Verantwortung. Die patronymische Formel mit der appositiven Bezeichnung הַכֹּהֵן (der Priester) betont seine priesterliche Autorität.
Die koordinierte Aufzählung seiner spezifischen Verantwortlichkeiten שֶׁמֶן הַמָּאוֹר וּקְטֹרֶת הַסַּמִּים וּמִנְחַת הַתָּמִיד וְשֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה zeigt: שֶׁמֶן הַמָּאוֹר (Öl des Lichts) im Construct für den Leuchter, קְטֹרֶת הַסַּמִּים (wohlriechendes Räucherwerk) im Construct, מִנְחַת הַתָּמִיד (beständiges Speisopfer) im Construct und שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה (Salböl) im Construct.
Die erweiternde zweite פְקֻדַּת-Construction פְּקֻדַּת כָּל־הַמִּשְׁכָּן וְכָל־אֲשֶׁר־בּוֹ בְּקֹדֶשׁ וּבְכֵלָיו mit כָּל־הַמִּשְׁכָּן (die ganze Wohnung), כָל־אֲשֶׁר־בּוֹ (alles, was in ihr ist) mit Relativsatz und בְּקֹדֶשׁ וּבְכֵלָיו (im Heiligtum und in seinen Geräten) zeigt Eleasars Gesamtverantwortung.
Die LXX übersetzt פקדת (pequddat - "Aufsicht") als ἐπισκοπή (Aufsicht/Inspektion). מנחת התמיד (minchat hattamid - "tägliches Speisopfer") wird als θυσία ἡ καθʼ ἡμέραν (tägliches Opfer) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte פְּקֻדַּת-Construction mit spezifischen und allgemeinen Verantwortlichkeiten, die Eleasars umfassende Oberaufsicht über alle heiligen Materialien und die gesamte Heiligtumsverwaltung etabliert.
Dieser Vers etabliert Eleasar als Oberaufseher aller heiligen Materialien und der gesamten Heiligtumsverwaltung, womit die priesterliche Hierarchie über den levitischen Dienst verdeutlicht wird.
Numeri 4,17
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָ֔ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und zu 'Aharon, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine weitere göttliche Rede ein. Das Subjekt יְהוָה mit der koordinierten präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה וְאֶֽל־אַהֲרֹן entspricht der Einleitung in Vers 1 und Vers 17.
Das doppelte אֶל mit Waw copulativum betont erneut die gemeinsame Verantwortung beider Brüder für die folgenden wichtigen Anweisungen zum Schutz der Kehatiter.
Das abschließende לֵאמֹר ist der Infinitiv-Construct von אמר (sagen) und fungiert als Redeeinleitung für die folgende lebensrettende Warnung.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν καὶ Ααρων λέγων und behält die doppelte Adressierung bei.
Die Satzstruktur zeigt die charakteristische Offenbarungsformel mit doppelter Adressierung.
Dieser Vers markiert einen wichtigen Wendepunkt zu spezifischen Schutzbestimmungen für die Kehatiter und unterstreicht durch die doppelte Adressierung die gemeinsame Verantwortung von Mose und Aaron für das Überleben der levitischen Diener.
Numeri 4,18
Hebräisch: אַל־תַּכְרִ֕יתוּ אֶת־שֵׁ֖בֶט מִשְׁפְּחֹ֣ת הַקְּהָתִ֑י מִתּ֖וֹךְ הַלְוִיִּֽם׃
Deutsch: Ihr sollt den Stamm der Familien des Kehati nicht ausrotten aus der Mitte der Levijim;

Kommentar: Die Negation אַל mit dem Verb תַּכְרִיתוּ von כרת (abschneiden/ausrotten) im Hiph'il-Imperfekt 2. maskulin Plural zeigt ein dringendes Verbot. כרת in der Hiph'il-Form bedeutet "ausrotten/vernichten" und wird oft für das göttliche Strafgericht verwendet.
Das direkte Objekt אֶת־שֵׁבֶט מִשְׁפְּחֹת הַקְּהָתִי mit nota accusativi zeigt שֵׁבֶט (Stamm/Zweig) im Construct mit מִשְׁפְּחֹת הַקְּהָתִי (Familien des Kehatiter) mit der kollektiven Gentilizform.
Die präpositionale Phrase מִתּוֹךְ הַלְוִיִּם (aus der Mitte der Leviten) mit מִתּוֹךְ (aus der Mitte von) zeigt den Kontext innerhalb der levitischen Gemeinschaft.
Die Formulierung impliziert, dass unsachgemäßer Umgang mit den heiligen Gegenständen zum Tod aller Kehatiter und damit zur Vernichtung dieser wichtigen levitischen Linie führen könnte.
Die LXX übersetzt אל־תכריתו (al-tachritū - "rottet nicht aus") als μὴ ὀλεθρεύσητε (vernichtet nicht), was die Ernsthaftigkeit der Warnung betont.
Die Satzstruktur zeigt einen prohibitiven Satz mit emphatischer Negation und kollektiver Bezeichnung der gefährdeten Gruppe.
Dieser Vers drückt Gottes Sorge um das Überleben der Kehatiter aus und bereitet die folgenden Schutzmaßnahmen vor, die ihre Vernichtung durch unsachgemäße Exposition gegenüber dem Heiligen verhindern sollen.
Numeri 4,19
Hebräisch: וְזֹ֣את׀ עֲשׂ֣וּ לָהֶ֗ם וְחָיוּ֙ וְלֹ֣א יָמֻ֔תוּ בְּגִשְׁתָּ֖ם אֶת־קֹ֣דֶשׁ הַקֳּדָשִׁ֑ים אַהֲרֹ֤ן וּבָנָיו֙ יָבֹ֔אוּ וְשָׂמ֣וּ אוֹתָ֗ם אִ֥ישׁ אִ֛ישׁ עַל־עֲבֹדָתוֹ֖ וְאֶל־מַשָּׂאֹֽו׃
Deutsch: sondern dies sollt ihr für sie tun, damit sie leben und nicht sterben, wenn sie dem Allerheiligsten nahen: 'Aharon und seine Söhne sollen kommen und sie, jeden Einzelnen, bei seinem Dienst und bei seiner Traglast anstellen.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen וְזֹאת (und dies) mit dem Imperativ עֲשׂוּ von עשה (tun) im Qal-Imperativ maskulin Plural und לָהֶם (für sie) leitet die rettende Maßnahme ein.
Die koordinierte Zweckangabe וְחָיוּ וְלֹא יָמֻתוּ mit חָיוּ von חיה (leben) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural und der Negation לֹא mit יָמֻתוּ von מות (sterben) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt das Ziel: Leben statt Tod.
Die temporale Bestimmung בְּגִשְׁתָּם אֶת־קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים mit בְּ und dem Qal-Infinitiv-Construct גִשְׁתָּם von נגש (sich nähern) plus Possessivsuffix 3. maskulin Plural und קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים (Allerheiligste) spezifiziert die Gefahrensituation.
Das koordinierte Subjekt אַהֲרֹן וּבָנָיו mit dem Verb יָבֹאוּ von בוא (kommen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die priesterliche Initiative.
Das koordinierte Verb וְשָׂמוּ אוֹתָם mit שָׂמוּ von שים (setzen/stellen) und אוֹתָם (sie) zeigt die Aufgabenverteilung.
Die distributive Construction אִישׁ אִישׁ עַל־עֲבֹדָתוֹ וְאֶל־מַשָּׂאֹו mit der charakteristischen Reduplikation אִישׁ אִישׁ (Mann Mann = jeder einzelne Mann) und den koordinierten präpositionalen Phrasen עַל־עֲבֹדָתוֹ (bei seinem Dienst) und אֶל־מַשָּׂאֹו (zu seiner Traglast) zeigt die individuelle Zuweisung.
Die LXX übersetzt כבלע (kevalla' - "wie ein Verschlingen/Augenblick") als ἐξάπινα (plötzlich/unerwartet), was eine interpretative Übersetzung eines schwierigen hebräischen Wortes darstellt.
Die Satzstruktur zeigt eine demonstrative Einleitung mit Zweckangaben (Leben vs. Tod), temporaler Gefahrenspezifikation und detaillierter Anweisung zur individuellen priesterlichen Aufgabenzuweisung.
Dieser Vers etabliert das lebensrettende Protokoll: Die Priester müssen jeden Kehatiter individuell einer spezifischen, bereits verpackten Aufgabe zuweisen, bevor diese sich dem Allerheiligsten nähern dürfen.
Numeri 4,20
Hebräisch: וְלֹא־יָבֹ֧אוּ לִרְא֛וֹת כְּבַלַּ֥ע אֶת־הַקֹּ֖דֶשׁ וָמֵֽתוּ׃
Deutsch: Aber sie sollen nicht kommen, um auch nur einen Augenblick das Heilige zu sehen, damit sie nicht sterben.

Kommentar: Die emphatische Negation וְלֹא־יָבֹאוּ mit לֹא und יָבֹאוּ von בוא (kommen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt das strikte Verbot für die Kehatiter.
Der finale Infinitiv לִרְאוֹת von ראה (sehen) im Qal-Infinitiv-Construct mit לְ zeigt den verbotenen Zweck des Kommens.
Die schwierige Phrase כְּבַלַּע אֶת־הַקֹּדֶשׁ (wörtlich: 'wie ein Verschlingen des Heiligen') ist exegetisch umstritten:
1. Temporal (bevorzugt): 'auch nur einen Augenblick' – בלע als Metapher für Schnelligkeit (vgl. Hi 7,19; Ps 21,10)
2. Modal: 'beim Verpacken/Einhüllen' – בלע als 'bedecken' (vgl. Ex 15,12)
3. Resultativ: 'bis zur Vernichtung' – בלע als 'verschlingen' (weniger wahrscheinlich, da וָמֵתוּ bereits die Todesfolge nennt)
Die temporale Deutung ist vorzuziehen, da sie die absolute Kürze der tödlichen Exposition betont: Selbst ein flüchtiger Blick auf das unverpackte Heilige ist tödlich. Dies steigert die Dramatik der Warnung gegenüber V. 15 (dort nur 'berühren', hier sogar 'sehen').
אֶת־הַקֹּדֶשׁ (das Heilige) mit nota accusativi bezeichnet die heiligen Gegenstände in ihrer unverpackten Form.
Die finale Warnung וָמֵתוּ von מות (sterben) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum zeigt die unweigerliche tödliche Konsequenz.
Die LXX übersetzt καὶ οὐκ εἰσελεύσονται ἰδεῖν ὡς καταπίνεται τὰ ἅγια καὶ ἀποθανοῦνται und interpretiert בלע als "verschlingen/vernichten".
Die Satzstruktur zeigt einen prohibitiven Satz mit finalem Infinitiv, umstrittener temporaler/modaler Bestimmung und tödlicher Konsequenzangabe.
Dieser abschließende Vers der kehatitischen Bestimmungen betont das absolute Verbot, die heiligen Gegenstände auch nur für einen Moment in unverpacktem Zustand zu sehen, und unterstreicht die tödliche Heiligkeit der Kultgegenstände.
Numeri 4,21
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue göttliche Rede ein. Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה zeigt eine Adressierung nur an Mose, im Unterschied zu den vorherigen gemeinsamen Beauftragungen von Mose und Aaron.
Das abschließende לֵאמֹר ist der Infinitiv-Construct von אמר (sagen) und fungiert als Redeeinleitung für die folgenden Anweisungen zu den Gerschonitern.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων und behält die einfache Adressierung bei.
Die Satzstruktur zeigt die charakteristische Offenbarungsformel mit alleiniger Adressierung an Mose.
Dieser Vers markiert den Übergang zu den Bestimmungen für die zweite levitische Hauptgruppe, die Gerschoniter, und zeigt durch die alleinige Adressierung an Mose eine andere Art der Beauftragung als bei den kritischen kehatitischen Bestimmungen.
Numeri 4,22
Hebräisch: נָשֹׂ֗א אֶת־רֹ֛אשׁ בְּנֵ֥י גֵרְשׁ֖וֹן גַּם־הֵ֑ם לְבֵ֥ית אֲבֹתָ֖ם לְמִשְׁפְּחֹתָֽם׃
Deutsch: Nimm auch die Summe der Söhne Gerschons auf, nach ihren Vaterhäusern, nach ihren Familien;

Kommentar: Das Verb נָשֹׂא von נשא (erheben/tragen) im Qal-Imperativ maskulin Singular mit der idiomatischen Wendung אֶת־רֹאשׁ (das Haupt erheben) zeigt den Musterungsbefehl, identisch mit Vers 2.
Das direkte Objekt בְּנֵי גֵרְשׁוֹן (Söhne Gerschons) bezeichnet die zweite levitische Hauptgruppe. Das emphatische גַּם־הֵם (auch sie) mit גַּם (auch) und הֵם (sie) betont die Einbeziehung auch dieser Gruppe in die Dienstmusterung.
Die organisatorischen Spezifikationen לְבֵית אֲבֹתָם לְמִשְׁפְּחֹתָם mit לְבֵית אֲבֹתָם (nach ihren Vaterhäusern) und לְמִשְׁפְּחֹתָם (nach ihren Familien) entsprechen der genealogischen Organisation, zeigen aber die umgekehrte Reihenfolge gegenüber Vers 2.
Die LXX übersetzt λαβὲ τὸ κεφάλαιον τῶν υἱῶν Γεδσων καὶ αὐτοὺς κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν und betont die Einbeziehung mit καὶ αὐτοὺς (auch sie).
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativsatz mit direktem Objekt, emphatischer Einschlusspartikel und organisatorischen Spezifikationen.
Dieser Vers beginnt die Musterung der Gerschoniter und betont durch גַּם־הֵם ihre gleichberechtigte Einbeziehung in den heiligen Dienst neben den bereits behandelten Kehatitern.
Numeri 4,23
Hebräisch: מִבֶּן֩ שְׁלֹשִׁ֨ים שָׁנָ֜ה וָמַ֗עְלָה עַ֛ד בֶּן־חֲמִשִּׁ֥ים שָׁנָ֖ה תִּפְקֹ֣ד אוֹתָ֑ם כָּל־הַבָּא֙ לִצְבֹ֣א צָבָ֔א לַעֲבֹ֥ד עֲבֹדָ֖ה בְּאֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: von 30 Jahren an und darüber bis zu 50 Jahren sollst du sie mustern, alle, die in den Dienst treten, um Arbeit zu verrichten am Zelt der Begegnung.

Kommentar: Die Altersangabe מִבֶּן שְׁלֹשִׁים שָׁנָה וָמַעְלָה עַד בֶּן־חֲמִשִּׁים שָׁנָה entspricht exakt der kehatitischen Bestimmung in Vers 3 und etabliert die einheitliche Dienstaltersspanne von 30-50 Jahren für alle levitischen Gruppen.
Das Verb תִּפְקֹד von פקד (mustern) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular mit אוֹתָם (sie) zeigt die direkte Anweisung an Mose für die Musterung der Gerschoniter.
Die charakterisierende Phrase כָּל־הַבָּא לִצְבֹא צָבָא mit בָּא als Partizip von בוא (kommen) und der Reduplikation לִצְבֹא צָבָא (zum Dienst dienen) verstärkt die Bedeutung des heiligen Dienstes.
Der finale Zweck לַעֲבֹד עֲבֹדָה בְּאֹהֶל מוֹעֵד mit dem Infinitiv-Construct עֲבֹד von עבד (arbeiten/dienen) und der Reduplikation עֲבֹד עֲבֹדָה (arbeiten Arbeit) sowie בְּאֹהֶל מוֹעֵד (am Zelt der Begegnung) betont die intensive heilige Arbeitsleistung.
Die LXX übersetzt ἀπὸ τριακονταετοῦς καὶ ἐπάνω καὶ ἕως πεντηκονταετοῦς ἐπισκέψῃ αὐτούς πᾶς ὁ εἰσπορευόμενος λειτουργεῖν λειτουργίαν ἐργάζεσθαι ἔργα ἐν τῇ σκηνῇ τοῦ μαρτυρίου und verwendet die reduplikativen Formen zur Betonung.
Die Satzstruktur zeigt eine präpositionale Altersbestimmung mit Imperativ, charakterisierender Partizipialkonstruktion und finalem reduplikativen Zwecksatz.
Dieser Vers etabliert für die Gerschoniter die identischen Dienstkriterien wie für die Kehatiter und betont durch die reduplikativen Formulierungen die Intensität und Heiligkeit auch ihres Dienstes.
Numeri 4,24
Hebräisch: זֹ֣את עֲבֹדַ֔ת מִשְׁפְּחֹ֖ת הַגֵּרְשֻׁנִּ֑י לַעֲבֹ֖ד וּלְמַשָּֽׂא׃
Deutsch: Dies ist der Dienst der Familien des Gerschuni im Dienen und im Tragen:

Kommentar: Das Demonstrativpronomen זֹאת (dies) leitet die spezifische Aufgabenbeschreibung für die Gerschoniter ein, parallel zu Vers 4 für die Kehatiter.
Die Constructverbindung עֲבֹדַת מִשְׁפְּחֹת הַגֵּרְשֻׁנִּי mit עֲבֹדַת (Dienst von) im Construct mit מִשְׁפְּחֹת הַגֵּרְשֻׁנִּי (Familien des Gerschuniters) zeigt die kollektive Gentilizform הַגֵּרְשֻׁנִּי für alle gerschonitischen Familien.
Die koordinierte finale Bestimmung לַעֲבֹד וּלְמַשָּׂא mit den Infinitiven-Construct עֲבֹד von עבד (arbeiten/dienen) und מַשָּׂא (Tragen/Traglast) zeigt die doppelte Aufgabe der Gerschoniter: sowohl ritueller Dienst als auch Transport.
Diese Formulierung unterscheidet sich von der kehatitischen Beschreibung in Vers 4, die nur קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים (Allerheiligste) erwähnte, und betont die praktischere, aber ebenso wichtige Funktion der Gerschoniter.
Die LXX übersetzt αὕτη ἡ λειτουργία δήμων τοῦ Γεδσων λειτουργεῖν καὶ αἴρειν und behält die doppelte Funktionsangabe bei.
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz mit demonstrativer Einleitung, Constructverbindung als Subjekt und koordinierter finaler Zweckbestimmung.
Dieser Vers definiert die gerschonitische Aufgabe als Kombination von liturgischem Dienst und praktischem Transport und bereitet die detaillierte Aufgabenbeschreibung in den folgenden Versen vor.
Numeri 4,25
Hebräisch: וְנָ֨שְׂא֜וּ אֶת־יְרִיעֹ֤ת הַמִּשְׁכָּן֙ וְאֶת־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד מִכְסֵ֕הוּ וּמִכְסֵ֛ה הַתַּ֥חַשׁ אֲשֶׁר־עָלָ֖יו מִלְמָ֑עְלָה וְאֶ֨ת־מָסַ֔ךְ פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Sie sollen die Teppiche der Wohnung und das Zelt der Begegnung tragen, seine Decke und die Decke aus Tachaschfell, die oben darüber ist, und den Vorhang vom Eingang des Zeltes der Begegnung,

Kommentar: Das koordinierte Verb וְנָשְׂאוּ von נשא (tragen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum zeigt die Hauptfunktion der Gerschoniter.
Das erste Objekt אֶת־יְרִיעֹת הַמִּשְׁכָּן mit nota accusativi und יְרִיעֹת הַמִּשְׁכָּן (Teppiche der Wohnung) im Construct bezeichnet die kostbaren textilen Wandbehänge der Stiftshütte.
Das koordinierte Objekt וְאֶת־אֹהֶל מוֹעֵד מִכְסֵהוּ mit אֹהֶל מוֹעֵד (Zelt der Begegnung) und מִכְסֵהוּ (seine Decke) mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular zeigt die äußere Zeltstruktur.
Die weitere Spezifikation וּמִכְסֵה הַתַּחַשׁ אֲשֶׁר־עָלָיו מִלְמָעְלָה mit מִכְסֵה הַתַּחַשׁ (Decke aus Tachaschfell) und dem Relativsatz אֲשֶׁר־עָלָיו מִלְמָעְלָה (die oben darüber ist) bezeichnet die wasserdichte äußerste Schicht.
Das abschließende Objekt וְאֶת־מָסַךְ פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד mit מָסָךְ פֶּתַח (Vorhang des Eingangs) im Construct mit אֹהֶל מוֹעֵד (Zelt der Begegnung) zeigt den Eingangsvorhang.
Die LXX übersetzt καὶ ἀροῦσιν τὰς αὐλαίας τῆς σκηνῆς καὶ τὴν σκηνὴν τοῦ μαρτυρίου καὶ τὸ κάλυμμα αὐτῆς und listet die textilen Komponenten systematisch auf.
Die Satzstruktur zeigt eine systematische Aufzählung der textilen und Deckmaterialien, die von den äußersten zu den innersten Schichten führt.
Dieser Vers etabliert die Gerschoniter als Verantwortliche für alle textilen Komponenten der Stiftshütte, von den kostbaren inneren Teppichen bis zu den praktischen äußeren Schutzdecken.
Numeri 4,26
Hebräisch: וְאֵת֩ קַלְעֵ֨י הֶֽחָצֵ֜ר וְאֶת־מָסַ֣ךְ׀ פֶּ֣תַח׀ שַׁ֣עַר הֶחָצֵ֗ר אֲשֶׁ֨ר עַל־הַמִּשְׁכָּ֤ן וְעַל־הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ סָבִ֔יב וְאֵת֙ מֵֽיתְרֵיהֶ֔ם וְאֶֽת־כָּל־כְּלֵ֖י עֲבֹדָתָ֑ם וְאֵ֨ת כָּל־אֲשֶׁ֧ר יֵעָשֶׂ֛ה לָהֶ֖ם וְעָבָֽדוּ׃
Deutsch: und die Umhänge des Vorhofs und den Vorhang vom Eingang des Tores des Vorhofs, der rings um die Wohnung und um den Altar ist, und ihre Seile und alle Geräte ihres Dienstes; und alles, was daran zu tun ist, sollen sie verrichten.

Kommentar: Die Fortsetzung der Aufzählung וְאֵת קַלְעֵי הֶחָצֵר mit nota accusativi und קַלְעֵי הֶחָצֵר (Umhänge des Vorhofs) im Construct zeigt die äußeren textilen Umfriedungen.
Das koordinierte Objekt וְאֶת־מָסַךְ פֶּתַח שַׁעַר הֶחָצֵר mit der komplexen Constructkette מָסַךְ פֶּתַח שַׁעַר הֶחָצֵר (Vorhang des Eingangs des Tores des Vorhofs) bezeichnet den Haupteingang zum heiligen Bereich.
Der Relativsatz אֲשֶׁר עַל־הַמִּשְׁכָּן וְעַל־הַמִּזְבֵּחַ סָבִיב mit עַל (um/bei) und סָבִיב (ringsum) spezifiziert die Umfassung von Stiftshütte und Altar.
Die weitere Aufzählung וְאֵת מֵֽיתְרֵיהֶם וְאֶֽת־כָּל־כְּלֵי עֲבֹדָתָם mit מֵיתָרִים (Seile) mit Possessivsuffix und כָּל־כְּלֵי עֲבֹדָתָם (alle Geräte ihres Dienstes) zeigt die Befestigungsmaterialien und Arbeitsgeräte.
Der zusammenfassende Satz וְאֵת כָּל־אֲשֶׁר יֵעָשֶׂה לָהֶם וְעָבָדוּ mit כָּל־אֲשֶׁר יֵעָשֶׂה לָהֶם (alles, was für sie getan werden soll) im Relativsatz und וְעָבָדוּ von עבד (arbeiten) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural zeigt die umfassende Verantwortung.
Die LXX übersetzt καὶ τὰ ἱστία τῆς αὐλῆς καὶ τὸ καταπέτασμα τῆς πύλης τῆς αὐλῆς und führt die systematische Aufzählung fort.
Die Satzstruktur zeigt eine fortsetzende koordinierte Aufzählung mit relativischer Spezifikation und einer zusammenfassenden Verantwortungsklausel.
Dieser Vers erweitert die gerschonitische Verantwortung auf die gesamten äußeren textilen Komponenten des Heiligtumskomplexes und alle damit verbundenen Arbeiten.
Numeri 4,27
Hebräisch: עַל־פִּי֩ אַהֲרֹ֨ן וּבָנָ֜יו תִּהְיֶ֗ה כָּל־עֲבֹדַת֙ בְּנֵ֣י הַגֵּרְשֻׁנִּ֔י לְכָל־מַשָּׂאָ֔ם וּלְכֹ֖ל עֲבֹדָתָ֑ם וּפְקַדְתֶּ֤ם עֲלֵהֶם֙ בְּמִשְׁמֶ֔רֶת אֵ֖ת כָּל־מַשָּׂאָֽם׃
Deutsch: Nach dem Befehl 'Aharons und seiner Söhne soll aller Dienst der Söhne des Gerschuni geschehen bezüglich all ihrer Traglast und all ihres Dienstes; und ihr sollt ihnen alles zuordnen, was sie zu tragen haben, zur Aufsicht.

Kommentar: Die idiomatische Wendung עַל־פִּי אַהֲרֹן וּבָנָיו (nach dem Befehl/Mund Aarons und seiner Söhne) mit עַל־פִּי (nach dem Mund von) etabliert die priesterliche Oberaufsicht über die gerschonitische Arbeit.
Das Verb תִּהְיֶה von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. feminin Singular bezieht sich auf die nachfolgende עֲבֹדַת (Dienst). Das Subjekt כָּל־עֲבֹדַת בְּנֵי הַגֵּרְשֻׁנִּי mit כָּל (aller) und עֲבֹדַת בְּנֵי הַגֵּרְשֻׁנִּי (Dienst der Söhne des Gerschuniters) zeigt die umfassende priesterliche Kontrolle.
Die spezifizierenden präpositionalen Phrasen לְכָל־מַשָּׂאָם וּלְכֹל עֲבֹדָתָם mit לְכָל־מַשָּׂאָם (bezüglich aller ihrer Traglast) und לְכֹל עֲבֹדָתָם (bezüglich aller ihrer Arbeit) zeigen die vollständige Reichweite der priesterlichen Aufsicht.
Das koordinierte Verb וּפְקַדְתֶּם von פקד (bestimmen/zuordnen) im Qal-Perfekt 2. maskulin Plural mit עֲלֵהֶם (über sie) zeigt die direkte Anweisung zur Aufgabenverteilung.
Die präpositionale Phrase בְּמִשְׁמֶרֶת אֵת כָּל־מַשָּׂאָם mit בְּמִשְׁמֶרֶת (zur Aufsicht) und אֵת כָּל־מַשָּׂאָם (alle ihre Traglast) betont die systematische Verantwortungszuordnung.
Die LXX übersetzt κατὰ στόμα Ααρων καὶ τῶν υἱῶν αὐτοῦ ἔσται πᾶσα ἡ λειτουργία τῶν υἱῶν Γεδσων κατὰ πάντα τὰ αἰρόμενα ὑπ᾽ αὐτῶν und betont die priesterliche Kontrolle.
Die Satzstruktur zeigt eine idiomatische Autoritätsangabe mit umfassendem Subjekt, spezifizierenden präpositionalen Phrasen und einer koordinierten Anweisung zur systematischen Aufgabenverteilung.
Dieser Vers etabliert die strikte priesterliche Hierarchie über die gerschonitische Arbeit und betont die systematische Kontrolle und Zuordnung aller ihrer Aufgaben.
Numeri 4,28
Hebräisch: זֹ֣את עֲבֹדַ֗ת מִשְׁפְּחֹ֛ת בְּנֵ֥י הַגֵּרְשֻׁנִּ֖י בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וּמִ֨שְׁמַרְתָּ֔ם בְּיַד֙ אִֽיתָמָ֔ר בֶּֽן־אַהֲרֹ֖ן הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Das ist der Dienst der Familien der Söhne des Gerschuni am Zelt der Begegnung; und ihre Aufgabe sei unter der Hand Itamars, des Sohnes 'Aharons, des Priesters.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen זֹאת (das) mit der Constructverbindung עֲבֹדַת מִשְׁפְּחֹת בְּנֵי הַגֵּרְשֻׁנִּי (Dienst der Familien der Söhne des Gerschuniters) fasst die gerschonitischen Aufgaben zusammen.
Die Ortsangabe בְּאֹהֶל מוֹעֵד (am Zelt der Begegnung) spezifiziert den heiligen Arbeitsbereich.
Das Substantiv וּמִשְׁמַרְתָּם (und ihre Aufsicht) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural und die idiomatische Wendung בְּיַד אִיתָמָר (unter der Hand Itamars) mit בְּיַד (in der Hand von) zeigt die spezifische priesterliche Verantwortung.
Die vollständige Identifikation אִיתָמָר בֶּֽן־אַהֲרֹ֖ן הַכֹּהֵן mit der patronymischen Formel בֶּן־אַהֲרֹן (Sohn Aarons) und der appositiven Bezeichnung הַכֹּהֵן (der Priester) etabliert Itamar als den verantwortlichen Priester für die Gerschoniter.
אִיתָמָר ist Aarons jüngster Sohn und wird hier erstmals in dieser besonderen Rolle erwähnt, während Eleasar in Vers 16 die Gesamtaufsicht hat.
Die LXX übersetzt αὕτη ἡ λειτουργία δήμων υἱῶν Γεδσων ἐν τῇ σκηνῇ τοῦ μαρτυρίου καὶ ἡ φυλακὴ αὐτῶν ἐν χειρὶ Ιθαμαρ υἱοῦ Ααρων τοῦ ἱερέως und betont Itamars Aufsichtsfunktion.
Die Satzstruktur zeigt eine zusammenfassende Construction mit Ortsangabe und einer spezifischen Autoritätszuordnung durch idiomatische Wendung und vollständige priesterliche Identifikation.
Dieser Vers schließt die gerschonitischen Bestimmungen ab und etabliert Itamar als ihren direkten priesterlichen Aufseher, was die arbeitsteilige Organisation der priesterlichen Aufsicht zeigt.
Numeri 4,29
Hebräisch: בְּנֵ֖י מְרָרִ֑י לְמִשְׁפְּחֹתָ֥ם לְבֵית־אֲבֹתָ֖ם תִּפְקֹ֥ד אֹתָֽם׃
Deutsch: Die Söhne Meraris - nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern sollst du sie mustern;

Kommentar: Das einfache Subjekt בְּנֵי מְרָרִי (Söhne Meraris) ohne einleitende Formel leitet direkt die Behandlung der dritten levitischen Hauptgruppe ein, im Gegensatz zu den ausführlicheren Einleitungen der anderen Gruppen.
Die organisatorischen Spezifikationen לְמִשְׁפְּחֹתָם לְבֵית־אֲבֹתָם entsprechen der gerschonitischen Anordnung in Vers 22 (umgekehrte Reihenfolge gegenüber den Kehatitern).
Das Verb תִּפְקֹד von פקד (mustern) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular mit אֹתָם (sie) zeigt die direkte Musterungsanweisung an Mose.
Die knappe Formulierung im Vergleich zu den vorhergehenden Gruppen könnte die geringere Komplexität der meraritischen Aufgaben oder ihre strukturelle Rolle andeuten.
Die LXX übersetzt τοὺς υἱοὺς Μεραρι κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτ῾ων ἐπισκέψῃ αὐτούς und behält die direkte Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt eine direkte Subjektnennung mit organisatorischen Spezifikationen und einfacher Musterungsanweisung ohne weitere Einleitungsformeln.
Dieser Vers beginnt die Behandlung der Merariter mit einer knappen, direkten Formulierung und bereitet ihre spezifischen strukturellen Aufgaben vor.
Numeri 4,30
Hebräisch: מִבֶּן֩ שְׁלֹשִׁ֨ים שָׁנָ֜ה וָמַ֗עְלָה וְעַ֛ד בֶּן־חֲמִשִּׁ֥ים שָׁנָ֖ה תִּפְקְדֵ֑ם כָּל־הַבָּא֙ לַצָּבָ֔א לַעֲבֹ֕ד אֶת־עֲבֹדַ֖ת אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: von 30 Jahren an und darüber bis zu 50 Jahren sollst du sie mustern, alle, die in den Dienst treten, um die Arbeit des Zeltes der Begegnung zu verrichten.

Kommentar: Die Altersangabe מִבֶּן שְׁלֹשִׁים שָׁנָה וָמַעְלָה וְעַד בֶּן־חֲמִשִּׁים שָׁנָה entspricht exakt den Bestimmungen für Kehatiter (Vers 3) und Gerschoniter (Vers 23), was die einheitliche Dienstaltersspanne aller levitischen Gruppen bestätigt.
Das Verb תִּפְקְדֵם von פקד (mustern) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular mit direktem Objektsuffix -ֵם (sie) zeigt die Musterungsanweisung.
Die charakterisierende Phrase כָּל־הַבָּא לַצָּבָא mit בָּא als Partizip von בוא (kommen) und לַצָּבָא (zum Dienst) verwendet die militärische Terminologie für den heiligen Dienst.
Der finale Zweck לַעֲבֹד אֶת־עֲבֹדַת אֹהֶל מוֹעֵד mit dem Infinitiv-Construct עֲבֹד von עבד (arbeiten), dem direkten Objekt אֶת־עֲבֹדַת (die Arbeit von) und אֹהֶל מוֹעֵד (Zelt der Begegnung) im Construct zeigt die spezifische Arbeitsbestimmung.
Im Unterschied zu den vorherigen Formulierungen fehlt hier die reduplikative Verstärkung (צְבֹא צָבָא oder עֲבֹד עֲבֹדָה), was möglicherweise die praktischere Natur der meraritischen Aufgaben reflektiert.
Die LXX übersetzt ἀπὸ τριακονταετοῦς καὶ ἐπάνω καὶ ἕως πεντηκονταετοῦς ἐπισκέψῃ αὐτούς πᾶς ὁ εἰσπορευόμενος λειτουργεῖν τὰ ἔργα τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου und behält die strukturelle Betonung bei.
Die Satzstruktur zeigt eine präpositionale Altersbestimmung mit Imperativ, charakterisierender Partizipialkonstruktion und finalem Zwecksatz ohne reduplikative Verstärkung.
Dieser Vers etabliert für die Merariter die identischen Altersvoraussetzungen wie für die anderen levitischen Gruppen, zeigt aber durch das Fehlen reduplikativer Verstärkungen die eher praktische Natur ihrer Aufgaben.
Numeri 4,31
Hebräisch: וְזֹאת֙ מִשְׁמֶ֣רֶת מַשָּׂאָ֔ם לְכָל־עֲבֹדָתָ֖ם בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד קַרְשֵׁי֙ הַמִּשְׁכָּ֔ן וּבְרִיחָ֖יו וְעַמּוּדָ֥יו וַאֲדָנָֽיו׃
Deutsch: Und dies ist die Aufsicht ihrer Traglast für ihren ganzen Dienst am Zelt der Begegnung: die Bretter der Wohnung und ihre Riegel und ihre Säulen und ihre Füße,

Kommentar: Das Demonstrativpronomen וְזֹאת (und dies) mit der Constructverbindung מִשְׁמֶרֶת מַשָּׂאָם (Aufsicht ihrer Traglast) leitet die spezifische Aufgabenbeschreibung der Merariter ein. מִשְׁמֶרֶת (Aufsicht/Wache) mit מַשָּׂא (Traglast) betont ihre Transportverantwortung.
Die präpositionale Phrase לְכָל־עֲבֹדָתָם בְּאֹהֶל מוֹעֵד (für ihren ganzen Dienst am Zelt der Begegnung) mit לְכָל (für alle) und עֲבֹדָתָם (ihre Arbeit) zeigt den umfassenden Arbeitsbereich.
Die systematische Aufzählung der strukturellen Komponenten קַרְשֵׁי הַמִּשְׁכָּן וּבְרִיחָיו וְעַמּוּדָיו וַאֲדָנָיו zeigt: קַרְשֵׁי הַמִּשְׁכָּן (Bretter der Wohnung) im Construct, בְּרִיחִים (Riegel) mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular, עַמּוּדִים (Säulen) mit Suffix und אֲדָנִים (Füße/Sockel) mit Suffix.
Diese Aufzählung entspricht genau der bereits in 3,36 gegebenen Beschreibung der meraritischen Verantwortlichkeiten und zeigt die strukturellen Grundelemente der Stiftshütte.
Die LXX übersetzt καὶ αὕτη ἡ φυλακὴ τῶν αἰρομένων ὑπ᾽ αὐτῶν κατὰ πάντα τὰ ἔργα αὐτῶν ἐν τῇ σκηνῇ τοῦ μαρτυρίου τὰς κεφαλίδας τῆς σκηνῆς καὶ τοὺς μοχλοὺς αὐτῆς und listet die strukturellen Elemente auf.
Die Satzstruktur zeigt eine demonstrative Einleitung mit Constructverbindung, umfassender präpositionaler Bestimmung und systematischer Aufzählung der tragenden strukturellen Komponenten.
Dieser Vers definiert die Merariter als Verantwortliche für das strukturelle "Skelett" der Stiftshütte und etabliert ihre fundamentale Rolle für die physische Stabilität des Heiligtums.
Numeri 4,32
Hebräisch: וְעַמּוּדֵי֩ הֶחָצֵ֨ר סָבִ֜יב וְאַדְנֵיהֶ֗ם וִֽיתֵדֹתָם֙ וּמֵ֣יתְרֵיהֶ֔ם לְכָל־כְּלֵיהֶ֔ם וּלְכֹ֖ל עֲבֹדָתָ֑ם וּבְשֵׁמֹ֣ת תִּפְקְד֔וּ אֶת־כְּלֵ֖י מִשְׁמֶ֥רֶת מַשָּׂאָֽם׃
Deutsch: und die Säulen des Vorhofs ringsum und ihre Füße und ihre Pflöcke und ihre Seile, mit allen ihren Geräten und ihrem ganzen Dienst; und mit Namen sollt ihr ihnen die Geräte ihrer Traglast-Aufgabe zuweisen.

Kommentar: Die Fortsetzung der Aufzählung וְעַמּוּדֵי הֶחָצֵר סָבִיב (und die Säulen des Vorhofs ringsum) mit עַמּוּדֵי (Säulen von) im Construct mit הֶחָצֵר (der Vorhof) und סָבִיב (ringsum) erweitert die meraritische Verantwortung auf die äußeren strukturellen Elemente.
Die koordinierte Aufzählung וְאַדְנֵיהֶ֗ם וִֽיתֵדֹתָם֙ וּמֵ֣יתְרֵיהֶ֔ם mit אֲדָנִים (Füße/Sockel), יְתֵדוֹת (Pflöcke) und מֵיתָרִים (Seile) mit entsprechenden Possessivsuffixen 3. maskulin Plural zeigt alle Befestigungsmaterialien.
Die zusammenfassenden Phrasen לְכָל־כְּלֵיהֶ֔ם וּלְכֹ֖ל עֲבֹדָתָ֑ם mit לְכָל־כְּלֵיהֶם (mit allen ihren Geräten) und לְכֹל עֲבֹדָתָם (und ihrem ganzen Dienst) betonen die Vollständigkeit der Verantwortung.
Der wichtige abschließende Satz וּבְשֵׁמֹת תִּפְקְדוּ אֶת־כְּלֵי מִשְׁמֶרֶת מַשָּׂאָם mit בְּשֵׁמוֹת (mit Namen), תִּפְקְדוּ von פקד (zuordnen/bestimmen) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Plural und כְּלֵי מִשְׁמֶרֶת מַשָּׂאָם (Geräte der Aufsicht ihrer Traglast) etabliert die namentliche Zuordnung spezifischer Gegenstände.
Diese namentliche Zuordnung (בְּשֵׁמוֹת – 'mit Namen') ist einzigartig für die Merariter und dient drei Funktionen:
1. Rechenschaftspflicht: Jedes schwere Strukturelement wird einem konkreten Leviten zugeordnet
2. Lastverteilung: Die unterschiedlich schweren Bretter (קַרְשֵׁי), Riegel (בְּרִיחִים) und Sockel (אֲדָנִים) erfordern individuelle Kraftzuordnung
3. Vollständigkeitskontrolle: Beim Auf- und Abbau kann jedes Teil eindeutig einem Verantwortlichen zugeordnet werden
Diese Präzision steht im Kontrast zu den Kehatitern und Gerschonitern, deren Aufgaben kollektiv beschrieben werden – ein Indiz für die höhere logistische Komplexität der meraritischen Strukturaufgaben.
Die LXX fügt hinzu: ἐξ ὀνομάτων ἐπισκέψασθε αὐτοὺς (mit Namen sollt ihr sie mustern), was die Präzision der Inventarisierung betont.
 Die Satzstruktur zeigt eine systematische Aufzählung äußerer struktureller Elemente mit zusammenfassenden Vollständigkeitsklauseln und einer besonderen Anweisung zur namentlichen Gerätezuordnung.
Dieser Vers komplettiert die meraritische Aufgabenbeschreibung und etabliert durch die namentliche Zuordnungsanforderung die besondere Verantwortlichkeit und Rechenschaftspflicht für die schweren strukturellen Komponenten.
Numeri 4,33
Hebräisch: זֹ֣את עֲבֹדַ֗ת מִשְׁפְּחֹת֙ בְּנֵ֣י מְרָרִ֔י לְכָל־עֲבֹדָתָ֖ם בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד בְּיַד֙ אִֽיתָמָ֔ר בֶּֽן־אַהֲרֹ֖ן הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Das ist der Dienst der Familien der Söhne Meraris, ihr ganzer Dienst am Zelt der Begegnung unter der Hand Itamars, des Sohnes 'Aharons, des Priesters.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen זֹאת (das) mit der Constructverbindung עֲבֹדַת מִשְׁפְּחֹת בְּנֵי מְרָרִ֔י (Dienst der Familien der Söhne Meraris) fasst die meraritischen Aufgaben zusammen, parallel zur gerschonitischen Zusammenfassung in Vers 28.
Die verstärkende Phrase לְכָל־עֲבֹדָתָ֖ם בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד (ihr ganzer Dienst am Zelt der Begegnung) mit לְכָל (für alle) betont die umfassende Natur ihrer strukturellen Verantwortlichkeiten.
Die idiomatische Wendung בְּיַד אִֽיתָמָ֔ר בֶּֽן־אַהֲרֹ֖ן הַכֹּהֵֽן (unter der Hand Itamars, des Sohnes Aarons, des Priesters) mit בְּיַד (in der Hand von) etabliert Itamar als Aufseher auch über die Merariter.
Die vollständige Identifikation mit patronymischer Formel בֶּן־אַהֲרֹן und appositiver Bezeichnung הַכֹּהֵן entspricht exakt der Formulierung in Vers 28 für die Gerschoniter.
Die Tatsache, dass Itamar sowohl über Gerschoniter als auch Merariter gesetzt ist, während Eleasar die Gesamtaufsicht und die besondere Verantwortung für die Kehatiter hat, zeigt eine klare arbeitsteilige Struktur der priesterlichen Aufsicht.
Die LXX übersetzt αὕτη ἡ λειτουργία δήμων υἱῶν Μεραρι κατὰ πάντα τὰ ἔργα αὐτῶν ἐν τῇ σκηνῇ τοῦ μαρτυρίου ἐν χειρὶ Ιθαμαρ υἱοῦ Ααρων τοῦ ἱερέως und behält die strukturelle Parallelität bei.
Die Satzstruktur zeigt eine zusammenfassende Construction mit verstärkender Vollständigkeitsangabe und identischer Autoritätszuordnung wie bei den Gerschonitern.
Dieser Vers schließt die meraritischen Bestimmungen ab und etabliert die duale Aufsichtsstruktur: Eleasar für die Kehatiter und Gesamtverantwortung, Itamar für Gerschoniter und Merariter.
Numeri 4,34
Hebräisch: וַיִּפְקֹ֨ד מֹשֶׁ֧ה וְאַהֲרֹ֛ן וּנְשִׂיאֵ֥י הָעֵדָ֖ה אֶת־בְּנֵ֣י הַקְּהָתִ֑י לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם וּלְבֵ֥ית אֲבֹתָֽם׃
Deutsch: Und Mosche und 'Aharon und die Fürsten der Gemeinde musterten die Söhne des Kehati nach ihren Familien und nach ihren Vaterhäusern,

Kommentar: Das Verb וַיִּפְקֹד von פקד (mustern) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet den Ausführungsbericht der praktischen Musterung ein. Das koordinierte Subjekt מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן וּנְשִׂיאֵי הָעֵדָה zeigt die vollständige Führungsautorität: מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן (Mose und Aaron) als oberste Führung und נְשִׂיאֵי הָעֵדָה (Fürsten der Gemeinde) als Vertreter der Stämme.
Das direkte Objekt אֶת־בְּנֵי הַקְּהָתִי mit nota accusativi und der kollektiven Gentilizform הַקְּהָתִי (der Kehatiter) zeigt die erste durchgeführte Musterung.
Die organisatorischen Spezifikationen לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם וּלְבֵ֥ית אֲבֹתָֽם (nach ihren Familien und nach ihren Vaterhäusern) entsprechen der systematischen genealogischen Erfassung und zeigen die Reihenfolge: Familien, dann Vaterhäuser.
Die LXX übersetzt καὶ ἐπεσκέψατο Μωυσῆς καὶ Ααρων καὶ οἱ ἄρχοντες Ισραηλ τοὺς υἱοὺς Κααθ κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und betont die gemeinsame Führungsverantwortung.
Die Satzstruktur zeigt einen Ausführungsbericht mit koordiniertem dreifachem Subjekt, direktem Objekt und systematischen organisatorischen Spezifikationen.
Dieser Vers beginnt den Abschnitt der praktischen Durchführung der levitischen Musterung und betont durch die Einbeziehung der Stammesführer die offizielle und repräsentative Natur dieser Zählung.
Numeri 4,35
Hebräisch: מִבֶּ֨ן שְׁלֹשִׁ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה וְעַ֖ד בֶּן־חֲמִשִּׁ֣ים שָׁנָ֑ה כָּל־הַבָּא֙ לַצָּבָ֔א לַעֲבֹדָ֖ה בְּאֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: von 30 Jahren an und darüber bis zu 50 Jahren, jeden, der in den Dienst trat zur Arbeit am Zelt der Begegnung.

Kommentar: Die Altersangabe מִבֶּן שְׁלֹשִׁים שָׁנָה וָמַעְלָה וְעַד בֶּן־חֲמִשִּׁים שָׁנָה wiederholt exakt die Dienstkriterien aus Vers 3 und bestätigt die einheitliche Anwendung der 30-50 Jahre Altersspanne.
כָּל־הַבָּא לַצָּבָא (jeden, der in den Dienst trat) mit בָּא als Partizip von בוא (kommen) im Qal und לַצָּבָא (zum Dienst) verwendet die Vergangenheitsform, da hier über die bereits durchgeführte Musterung berichtet wird.
Der finale Zweck לַעֲבֹדָה בְּאֹ֥הֶל מוֹעֵֽד mit dem Infinitiv-Construct עֲבֹדָה (Arbeit) und בְּאֹהֶל מוֹעֵד (am Zelt der Begegnung) spezifiziert den heiligen Arbeitsbereich.
Die Formulierung ist etwas kompakter als in den Anweisungsabschnitten, da hier zusammenfassend über die praktische Durchführung berichtet wird.
Die LXX übersetzt ἀπὸ τριακονταετοῦς καὶ ἐπάνω καὶ ἕως πεντηκονταετοῦς πᾶς ὁ εἰσπορευόμενος λειτουργεῖν εἰς τὰ ἔργα τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου und behält die zusammenfassende Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt eine elliptische Construction mit Altersbestimmung, charakterisierender Partizipialkonstruktion und finalem Zwecksatz.
Dieser Vers bestätigt die exakte Anwendung der vorgegebenen Musterungskriterien bei der praktischen Durchführung der kehatitischen Zählung.
Numeri 4,36
Hebräisch: וַיִּהְי֥וּ פְקֻדֵיהֶ֖ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֑ם אַלְפַּ֕יִם שְׁבַ֥ע מֵא֖וֹת וַחֲמִשִּֽׁים׃
Deutsch: Und ihre Gemusterten nach ihren Familien waren 2.750.

Kommentar: Das Verb וַיִּהְיוּ von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum zeigt das Ergebnis der Musterung. Das Subjekt פְקֻדֵיהֶ֖ם (ihre Gemusterten) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural bezeichnet die gezählten dienstfähigen Kehatiter.
Die präpositionale Spezifikation לְמִשְׁפְּחֹתָם (nach ihren Familien) zeigt die systematische Erfassung nach genealogischen Einheiten.
Die Zahlenangabe אַלְפַּ֕יִם שְׁבַ֥ע מֵא֖וֹת וַחֲמִשִּֽׁים zeigt: zwei Tausende plus sieben Hunderte plus fünfzig = 2.750. Diese Zahl ist deutlich niedriger als die Gesamtzahl aller männlichen Kehatiter ab einem Monat (8.600 in 3,28), was die Einschränkung auf das Dienstalter von 30-50 Jahren reflektiert.
Die Zahl 2.750 zeigt etwa ein Drittel aller Kehatiter im dienstfähigen Alter, was demographisch plausibel ist.
Die LXX übersetzt καὶ ἐγένετο ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν δισχίλιοι ἑπτακόσιοι πεντήκοντα und behält die strukturierte Zahlenangabe bei.
Die Satzstruktur zeigt einen existenzialen Satz mit Subjekt, präpositionaler Spezifikation und präziser numerischer Angabe.
Dieser Vers gibt das konkrete Ergebnis der kehatitischen Dienstmusterung an und zeigt die deutliche Reduktion gegenüber der Gesamtzahl durch die Altersbeschränkung.
Numeri 4,37
Hebräisch: אֵ֤לֶּה פְקוּדֵי֙ מִשְׁפְּחֹ֣ת הַקְּהָתִ֔י כָּל־הָעֹבֵ֖ד בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד אֲשֶׁ֨ר פָּקַ֤ד מֹשֶׁה֙ וְאַהֲרֹ֔ן עַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה בְּיַד־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Das sind die Gemusterten der Familien des Kehati, alle Dienenden am Zelt der Begegnung, die Mosche und 'Aharon musterten nach dem Befehl des Ewigen durch Mosche.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen אֵלֶּה (das sind) mit פְקוּדֵי מִשְׁפְּחֹת הַקְּהָתִי (Gemusterte der Familien des Kehatiter) fasst das Musterungsergebnis zusammen.
Die charakterisierende Apposition כָּל־הָעֹבֵ֖ד בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד mit כָּל (alle) und הָעֹבֵד als Partizip von עבד (arbeiten/dienen) im Qal mit בְּאֹהֶל מוֹעֵד (am Zelt der Begegnung) betont die aktive Dienstfunktion.
Der Relativsatz אֲשֶׁר פָּקַ֤ד מֹשֶׁה֙ וְאַהֲרֹ֔ן mit פָּקַד von פקד (mustern) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular und dem koordinierten Subjekt מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן etabliert die menschliche Ausführungsverantwortung.
Die idiomatische Wendung עַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה (nach dem Befehl des Ewigen) mit עַל־פִּי (nach dem Mund von) zeigt die göttliche Autorisation.
Die abschließende präpositionale Phrase בְּיַד־מֹשֶֽׁה (durch Mosche) mit בְּיַד (durch die Hand von) betont Moses besondere Vermittlerrolle zwischen göttlichem Befehl und praktischer Ausführung.
Die LXX übersetzt οὗτοι οἱ ἐπεσκεμμένοι δήμων Κααθ πᾶς ὁ λειτουργῶν ἐν τῇ σκηνῇ τοῦ μαρτυρίου οὓς ἐπεσκέψατο Μωυσῆς καὶ Ααρων διὰ φωνῆς κυρίου ἐν χειρὶ Μωυσῆ und betont die göttliche Autorisation.
Die Satzstruktur zeigt eine zusammenfassende Construction mit charakterisierender Apposition, relativischer Spezifikation der Ausführenden und doppelter Betonung der göttlichen Autorität und mosaischen Vermittlung.
Dieser Vers schließt die kehatitische Musterung ab und betont die göttliche Autorisation sowie Moses besondere Vermittlerrolle bei der praktischen Durchführung des göttlichen Befehls.
Numeri 4,38
Hebräisch: וּפְקוּדֵ֖י בְּנֵ֣י גֵרְשׁ֑וֹן לְמִשְׁפְּחוֹתָ֖ם וּלְבֵ֥ית אֲבֹתָֽם׃
Deutsch: Und die Gemusterten der Söhne Gerschons nach ihren Familien und nach ihren Vaterhäusern,

Kommentar: Das Waw copulativum וּ mit פְקוּדֵי בְּנֵי גֵרְשׁוֹן (und die Gemusterten der Söhne Gerschons) leitet den Bericht über die zweite levitische Musterung ein. פְקוּדֵי (Gemusterte) ist das Pu'al-Partizip Plural von פקד (mustern) in passiver Bedeutung.
Die organisatorischen Spezifikationen לְמִשְׁפְּחוֹתָ֖ם וּלְבֵ֥ית אֲבֹתָֽם (nach ihren Familien und nach ihren Vaterhäusern) entsprechen der systematischen genealogischen Erfassung, identisch mit der kehatitischen Organisation.
Die Construction ist elliptisch und erwartet die Ergänzung durch die folgenden Verse mit Altersangaben und Zahlenresultat.
Die LXX übersetzt καὶ οἱ ἐπεσκεμμένοι υἱῶν Γεδσων κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und behält die organisatorische Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt eine elliptische Einleitung mit koordinierender Verbindung und systematischen organisatorischen Spezifikationen.
Dieser Vers leitet den Musterungsbericht der Gerschoniter ein und etabliert die identische organisatorische Methodik wie bei den Kehatitern.
Numeri 4,39
Hebräisch: מִבֶּ֨ן שְׁלֹשִׁ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה וְעַ֖ד בֶּן־חֲמִשִּׁ֣ים שָׁנָ֑ה כָּל־הַבָּא֙ לַצָּבָ֔א לַעֲבֹדָ֖ה בְּאֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: von 30 Jahren an und darüber bis zu 50 Jahren, jeder, der in den Dienst trat zur Arbeit am Zelt der Begegnung:

Kommentar: Die Altersangabe מִבֶּן שְׁלֹשִׁים שָׁנָה וָמַעְלָה וְעַד בֶּן־חֲמִשִּׁים שָׁנָה wiederholt exakt die einheitlichen Dienstkriterien und bestätigt die konsistente Anwendung der 30-50 Jahre Altersspanne für alle levitischen Gruppen.
כָּל־הַבָּא לַצָּבָא לַעֲבֹדָה בְּאֹ֥הֶל מוֹעֵֽד mit בָּא als Partizip von בוא (kommen), לַצָּבָא (zum Dienst), לַעֲבֹדָה (zur Arbeit) und בְּאֹהֶל מוֹעֵד (am Zelt der Begegnung) zeigt die charakterisierenden Dienstkriterien.
Die doppelte finale Bestimmung לַצָּבָא לַעֲבֹדָה verstärkt die Betonung der aktiven Dienstleistung.
Die LXX übersetzt ἀπὸ τριακονταετοῦς καὶ ἐπάνω καὶ ἕως πεντηκονταετοῦς πᾶς ὁ εἰσπορευόμενος λειτουργεῖν εἰς τὰ ἔργα τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου und behält die doppelte Dienstbetonung bei.
Die Satzstruktur zeigt eine elliptische Fortsetzung mit Altersbestimmung, charakterisierender Partizipialkonstruktion und doppelter finaler Zweckbestimmung.
Dieser Vers bestätigt die einheitliche Anwendung der Dienstkriterien bei der gerschonitischen Musterung.
Numeri 4,40
Hebräisch: וַיִּֽהְיוּ֙ פְּקֻ֣דֵיהֶ֔ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם אַלְפַּ֕יִם וְשֵׁ֥שׁ מֵא֖וֹת וּשְׁלֹשִֽׁים׃
Deutsch: Ihre Gemusterten nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern, waren 2.630.

Kommentar: Das Verb וַיִּהְיוּ von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum zeigt das Musterungsergebnis. Das Subjekt פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) mit Possessivsuffix bezieht sich auf die gerschonitischen Dienstfähigen.
Die doppelte organisatorische Spezifikation לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם (nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern) zeigt die vollständige genealogische Erfassung.
Die Zahlenangabe אַלְפַּ֕יִם וְשֵׁ֥שׁ מֵא֖וֹת וּשְׁלֹשִֽׁים zeigt: zwei Tausende plus sechs Hunderte plus dreißig = 2.630. Diese Zahl ist niedriger als die kehatitische (2.750) und entspricht etwa einem Drittel der gerschonitischen Gesamtzahl ab einem Monat (7.500 in 3,22).
Die LXX übersetzt καὶ ἐγένετο ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν δισχίλιοι ἑξακόσιοι τριάκοντα und behält die strukturierte Zahlenangabe bei.
Die Satzstruktur zeigt einen existenzialen Satz mit Subjekt, doppelter organisatorischer Spezifikation und präziser numerischer Angabe.
Dieser Vers gibt das konkrete Ergebnis der gerschonitischen Dienstmusterung an und zeigt eine etwas niedrigere Zahl als die Kehatiter bei vergleichbarer demographischer Verteilung.
Numeri 4,41
Hebräisch: אֵ֣לֶּה פְקוּדֵ֗י מִשְׁפְּחֹת֙ בְּנֵ֣י גֵרְשׁ֔וֹן כָּל־הָעֹבֵ֖ד בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד אֲשֶׁ֨ר פָּקַ֥ד מֹשֶׁ֛ה וְאַהֲרֹ֖ן עַל־פִּ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Das sind die Gemusterten der Familien der Söhne Gerschons, alle Dienenden am Zelt der Begegnung, die Mosche und 'Aharon musterten nach dem Befehl des Ewigen.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen אֵלֶּה (das sind) mit פְקוּדֵי מִשְׁפְּחֹת בְּנֵי גֵרְשׁוֹן (Gemusterte der Familien der Söhne Gerschons) fasst das gerschonitische Musterungsergebnis zusammen, parallel zur kehatitischen Formulierung in Vers 37.
Die charakterisierende Apposition כָּל־הָעֹבֵ֖ד בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד mit כָּל (alle) und הָעֹבֵד als Partizip von עבד (arbeiten/dienen) betont die aktive Dienstfunktion am heiligen Ort.
Der Relativsatz אֲשֶׁר פָּקַ֥ד מֹשֶׁ֛ה וְאַהֲרֹ֖ן mit פָּקַד von פקד (mustern) und dem koordinierten Subjekt מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן etabliert die menschliche Ausführungsverantwortung.
Die idiomatische Wendung עַל־פִּ֥י יְהוָֽה (nach dem Befehl des Ewigen) zeigt die göttliche Autorisation, ist aber kürzer als die kehatitische Formulierung (fehlt בְּיַד־מֹשֶׁה).
Die LXX übersetzt οὗτοι οἱ ἐπεσκεμμένοι δήμων υἱῶν Γεδσων πᾶς ὁ λειτουργῶν ἐν τῇ σκηνῇ τοῦ μαρτυρίου οὓς ἐπεσκέψατο Μωυσῆς καὶ Ααρων διὰ φωνῆς κυρίου und behält die strukturelle Parallelität bei.
Die Satzstruktur zeigt eine zusammenfassende Construction mit charakterisierender Apposition, relativischer Spezifikation und göttlicher Autorisationsangabe.
Dieser Vers schließt die gerschonitische Musterung ab mit einer etwas kompakteren Formulierung als bei den Kehatitern, behält aber die wesentlichen Elemente der göttlichen Autorisation und menschlichen Ausführung bei.
Numeri 4,42
Hebräisch: וּפְקוּדֵ֕י מִשְׁפְּחֹ֖ת בְּנֵ֣י מְרָרִ֑י לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֥ית אֲבֹתָֽם׃
Deutsch: Und die Gemusterten der Familien der Söhne Meraris nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern,

Kommentar: Das Waw copulativum וּ mit פְקוּדֵי מִשְׁפְּחֹת בְּנֵי מְרָרִי (und die Gemusterten der Familien der Söhne Meraris) leitet den dritten und abschließenden Musterungsbericht ein. Die Constructverbindung פְקוּדֵי מִשְׁפְּחֹת (Gemusterte der Familien) zeigt die kollektive Erfassung.
Die organisatorischen Spezifikationen לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם לְבֵ֥ית אֲבֹתָֽם (nach ihren Familien, nach ihren Vaterhäusern) entsprechen der systematischen genealogischen Erfassung, identisch mit der gerschonitischen Organisation in Vers 38.
Die Construction ist wiederum elliptisch und bereitet die Altersangaben und das Zahlenresultat in den folgenden Versen vor.
Die LXX übersetzt καὶ ἡ ἐπίσκεψις δήμων υἱῶν Μεραρι κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und behält die strukturelle Parallelität bei.
Die Satzstruktur zeigt eine elliptische Einleitung mit koordinierender Verbindung und systematischen organisatorischen Spezifikationen.
Dieser Vers leitet den abschließenden Musterungsbericht der Merariter ein und folgt dem etablierten organisatorischen Muster.
Numeri 4,43
Hebräisch: מִבֶּ֨ן שְׁלֹשִׁ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה וְעַ֖ד בֶּן־חֲמִשִּׁ֣ים שָׁנָ֑ה כָּל־הַבָּא֙ לַצָּבָ֔א לַעֲבֹדָ֖ה בְּאֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: von 30 Jahren an und darüber bis zu 50 Jahren, jeder, der in den Dienst trat zur Arbeit am Zelt der Begegnung:

Kommentar: Die Altersangabe מִבֶּן שְׁלֹשִׁים שָׁנָה וָמַעְלָה וְעַד בֶּן־חֲמִשִּׁים שָׁנָה wiederholt zum dritten Mal exakt die einheitlichen Dienstkriterien und bestätigt die konsistente Anwendung der 30-50 Jahre Altersspanne für alle drei levitischen Hauptgruppen.
כָּל־הַבָּא לַצָּבָא לַעֲבֹדָה בְּאֹ֥הֶל מוֹעֵֽד entspricht genau der gerschonitischen Formulierung in Vers 39 und zeigt die identischen Dienstkriterien für alle Gruppen.
Die dreifache Wiederholung derselben Formulierung unterstreicht die Einheitlichkeit und Gerechtigkeit der levitischen Dienstbestimmungen.
Die LXX übersetzt ἀπὸ τριακονταετοῦς καὶ ἐπάνω καὶ ἕως πεντηκονταετοῦς πᾶς ὁ εἰσπορευόμενος λειτουργεῖν εἰς τὰ ἔργα τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου und behält die strukturelle Konsistenz bei.
Die Satzstruktur zeigt eine elliptische Fortsetzung mit identischen Altersbestimmungen und charakterisierenden Dienstkriterien.
Dieser Vers bestätigt die vollständige Einheitlichkeit der Dienstkriterien für alle levitischen Gruppen.
Numeri 4,44
Hebräisch: וַיִּהְי֥וּ פְקֻדֵיהֶ֖ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֑ם שְׁלֹ֥שֶׁת אֲלָפִ֖ים וּמָאתָֽיִם׃
Deutsch: Ihre Gemusterten nach ihren Familien waren 3.200.

Kommentar: Das Verb וַיִּהְיוּ von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum zeigt das Musterungsergebnis. Das Subjekt פְקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) bezieht sich auf die meraritischen Dienstfähigen.
Die organisatorische Spezifikation לְמִשְׁפְּחֹתָ֑ם (nach ihren Familien) zeigt die systematische Erfassung, ist aber kompakter als bei den anderen Gruppen.
Die Zahlenangabe שְׁלֹ֥שֶׁת אֲלָפִ֖ים וּמָאתָֽיִם zeigt: drei Tausende plus zweihundert = 3.200. Diese Zahl ist die höchste unter den drei levitischen Dienstgruppen und entspricht etwa der Hälfte der meraritischen Gesamtzahl ab einem Monat (6.200 in 3,34).
Die höhere Dienstquote der Merariter könnte ihre körperlich anspruchsvolleren Aufgaben (schwere strukturelle Komponenten) reflektieren, die mehr Personal erfordern.
Die LXX übersetzt καὶ ἐγένετο ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν κατὰ δήμους αὐτῶν τρισχίλιοι διακόσιοι und gibt die Zahl strukturiert wieder.
Die Satzstruktur zeigt einen existenzialen Satz mit Subjekt, organisatorischer Spezifikation und numerischer Angabe.
Dieser Vers gibt das höchste Ergebnis unter den levitischen Dienstmusterungen an und reflektiert möglicherweise den höheren Personalbedarf für die schweren strukturellen Aufgaben der Merariter.
Numeri 4,45
Hebräisch: אֵ֣לֶּה פְקוּדֵ֔י מִשְׁפְּחֹ֖ת בְּנֵ֣י מְרָרִ֑י אֲשֶׁ֨ר פָּקַ֤ד מֹשֶׁה֙ וְאַהֲרֹ֔ן עַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה בְּיַד־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Das sind die Gemusterten der Familien der Söhne Meraris, die Mosche und 'Aharon musterten nach dem Befehl des Ewigen durch Mosche.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen אֵלֶּה (das sind) mit פְקוּדֵי מִשְׁפְּחֹת בְּנֵי מְרָרִ֑י (Gemusterte der Familien der Söhne Meraris) fasst das meraritische Musterungsergebnis zusammen.
Der Relativsatz אֲשֶׁר פָּקַ֤ד מֹשֶׁה֙ וְאַהֲרֹ֔ן mit פָּקַד von פקד (mustern) und dem koordinierten Subjekt מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן etabliert die menschliche Ausführungsverantwortung.
Die idiomatische Wendung עַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה בְּיַד־מֹשֶֽׁה (nach dem Befehl des Ewigen durch Mosche) kombiniert עַל־פִּי (nach dem Mund von) für die göttliche Autorisation mit בְּיַד (durch die Hand von) für Moses spezielle Vermittlerrolle.
Diese Formulierung entspricht exakt der kehatitischen Zusammenfassung in Vers 37 und ist ausführlicher als die gerschonitische in Vers 41, was möglicherweise die besondere Bedeutung der strukturellen Aufgaben unterstreicht.
Die LXX übersetzt οὗτοι οἱ ἐπεσκεμμένοι δήμων υἱῶν Μεραρι οὓς ἐπεσκέψατο Μωυσῆς καὶ Ααρων διὰ φωνῆς κυρίου ἐν χειρὶ Μωυσῆ und behält die vollständige Autoritätsangabe bei.
Die Satzstruktur zeigt eine zusammenfassende Construction mit relativischer Spezifikation und vollständiger Betonung sowohl der göttlichen Autorisation als auch der mosaischen Vermittlung.
Dieser Vers schließt die meraritische Musterung ab und kehrt zur ausführlichen Formulierung der göttlichen Autorität und mosaischen Vermittlung zurück.
Numeri 4,46
Hebräisch: כָּֽל־הַפְּקֻדִ֡ים אֲשֶׁר֩ פָּקַ֨ד מֹשֶׁ֧ה וְאַהֲרֹ֛ן וּנְשִׂיאֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל אֶת־הַלְוִיִּ֑ם לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם וּלְבֵ֥ית אֲבֹתָֽם׃
Deutsch: Alle Gemusterten, die Mosche und 'Aharon und die Fürsten Jisra'els musterten, die Levijim nach ihren Familien und nach ihren Vaterhäusern,

Kommentar: Das zusammenfassende כָּל־הַפְּקֻדִים (alle Gemusterten) mit כָּל (alle) leitet die Gesamtsumme aller drei levitischen Dienstgruppen ein.
Der Relativsatz אֲשֶׁר פָּקַ֨ד מֹשֶׁ֧ה וְאַהֲרֹ֛ן וּנְשִׂיאֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל mit פָּקַד von פקד (mustern) und dem dreifachen koordinierten Subjekt מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן וּנְשִׂיאֵי יִשְׂרָאֵל (Mose und Aaron und die Fürsten Israels) entspricht der Einleitung in Vers 34 und betont die vollständige repräsentative Autorität.
Das direkte Objekt אֶת־הַלְוִיִּם (die Leviten) mit nota accusativi bezeichnet alle drei levitischen Hauptgruppen kollektiv.
Die organisatorischen Spezifikationen לְמִשְׁפְּחֹתָ֖ם וּלְבֵ֥ית אֲבֹתָֽם (nach ihren Familien und nach ihren Vaterhäusern) zeigen die systematische genealogische Erfassung aller Gruppen.
Die LXX übersetzt πάντες οἱ ἐπεσκεμμένοι οὓς ἐπεσκέψατο Μωυσῆς καὶ Ααρων καὶ οἱ ἄρχοντες Ισραηλ τοὺς Λευίτας κατὰ δήμους αὐτῶν κατὰ οἴκους πατριῶν αὐτῶν und betont die umfassende Autorität.
Die Satzstruktur zeigt eine zusammenfassende Construction mit relativischer Spezifikation der dreifachen Autorität, kollektivem Objekt und systematischen organisatorischen Spezifikationen.
Dieser Vers leitet die Gesamtzusammenfassung aller levitischen Dienstmusterungen ein und betont die vollständige repräsentative und autoritäre Durchführung.
Numeri 4,47
Hebräisch: מִבֶּ֨ן שְׁלֹשִׁ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה וְעַ֖ד בֶּן־חֲמִשִּׁ֣ים שָׁנָ֑ה כָּל־הַבָּ֗א לַעֲבֹ֨ד עֲבֹדַ֧ת עֲבֹדָ֛ה וַעֲבֹדַ֥ת מַשָּׂ֖א בְּאֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: von 30 Jahren an und darüber bis zu 50 Jahren, jeder, der kam, um die Arbeit des Dienstes und die Arbeit des Tragens am Zelt der Begegnung zu verrichten:

Kommentar: Die Altersangabe מִבֶּן שְׁלֹשִׁים שָׁנָה וָמַעְלָה וְעַד בֶּן־חֲמִשִּׁים שָׁנָה wiederholt ein letztes Mal die einheitlichen Dienstkriterien für die Gesamtzusammenfassung.
כָּל־הַבָּא לַעֲבֹד עֲבֹדַת עֲבֹדָה וַעֲבֹדַת מַשָּׂא בְּאֹהֶל מוֹעֵד zeigt eine erweiterte und intensivierte Beschreibung der levitischen Aufgaben mit בָּא als Partizip von בוא (kommen) und לַעֲבֹד als Infinitiv-Construct von עבד (arbeiten).
Die reduplikative Construction עֲבֹדַת עֲבֹדָה (Arbeit der Arbeit) verstärkt die Bedeutung des liturgischen Dienstes. Die koordinierte Phrase וַעֲבֹדַת מַשָּׂא (und Arbeit des Tragens) spezifiziert die praktische Transportfunktion.
Diese Formulierung ist die ausführlichste im gesamten Kapitel und fasst beide Hauptaspekte der levitischen Tätigkeit zusammen: den liturgischen Dienst und den praktischen Transport.
Die LXX übersetzt ἀπὸ τριακονταετοῦς καὶ ἐπάνω καὶ ἕως πεντηκονταετοῦς πᾶς ὁ εἰσπορευόμενος ἐργάζεσθαι ἔργα καὶ ἔργα αἴρειν ἐν τῇ σκηνῇ τοῦ μαρτυρίου und behält die reduplikative Struktur bei.
Die Satzstruktur zeigt eine elliptische Fortsetzung mit Altersbestimmung und der ausführlichsten charakterisierenden Beschreibung der levitischen Doppelfunktion im gesamten Kapitel.
Dieser Vers bietet die umfassendste Definition der levitischen Aufgaben als Kombination von liturgischem Dienst und praktischem Transport.
Numeri 4,48
Hebräisch: וַיִּהְי֖וּ פְּקֻדֵיהֶ֑ם שְׁמֹנַ֣ת אֲלָפִ֔ים וַחֲמֵ֥שׁ מֵא֖וֹת וּשְׁמֹנִֽים׃
Deutsch: Ihre Gemusterten waren 8.580.

Kommentar: Das Verb וַיִּהְיוּ von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum zeigt das Gesamtergebnis. Das Subjekt פְּקֻדֵיהֶם (ihre Gemusterten) bezieht sich auf alle dienstfähigen Leviten der drei Hauptgruppen.
Die Zahlenangabe שְׁמֹנַ֣ת אֲלָפִ֔ים וַחֲמֵ֥שׁ מֵא֖וֹת וּשְׁמֹנִֽים zeigt: acht Tausende plus fünf Hunderte plus achtzig = 8.580.
Die mathematische Verifikation: Kehatiter (2.750) + Gerschoniter (2.630) + Merariter (3.200) = 8.580 bestätigt die Korrektheit der Addition.
Diese Gesamtzahl von 8.580 dienstfähigen Leviten entspricht etwa 39% der levitischen Gesamtbevölkerung ab einem Monat (22.000 in 3,39), was demographisch plausibel für die Altersgruppe 30-50 Jahre ist.
Die LXX übersetzt καὶ ἐγένετο ἡ ἐπίσκεψις αὐτῶν ὀκτακισχίλιοι πεντακόσιοι ὀγδοήκοντα und gibt die Gesamtzahl strukturiert wieder.
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen existenzialen Satz mit Subjekt und präziser numerischer Gesamtangabe.
Dieser Vers gibt die wichtige Gesamtzahl aller dienstfähigen Leviten an und bestätigt die mathematische Korrektheit der vorhergehenden Einzelzählungen.
Numeri 4,49
Hebräisch: עַל־פִּ֨י יְהוָ֜ה פָּקַ֤ד אוֹתָם֙ בְּיַד־מֹשֶׁ֔ה אִ֥ישׁ אִ֛ישׁ עַל־עֲבֹדָתוֹ֖ וְעַל־מַשָּׂאֹ֑ו וּפְקֻדָ֕יו אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Nach dem Befehl des Ewigen musterte man sie durch Mosche, Mann für Mann bei seiner Arbeit und bei seiner Traglast; und sie wurden von ihm gemustert, wie der Ewige Mosche geboten hatte.

Kommentar: Die idiomatische Wendung עַל־פִּי יְהוָה (nach dem Befehl des Ewigen) mit עַל־פִּי (nach dem Mund von) eröffnet diesen abschließenden Vers mit der Betonung der göttlichen Autorisation.
Das Verb פָּקַד von פקד (mustern) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular mit אוֹתָם (sie) und בְּיַד־מֹשֶׁה (durch Mosche) zeigt Moses Vermittlerrolle.
Die distributive Construction אִ֥ישׁ אִ֛ישׁ עַל־עֲבֹדָתוֹ֖ וְעַל־מַשָּׂאֹ֑ו mit der charakteristischen Reduplikation אִישׁ אִישׁ (Mann Mann = jeder einzelne Mann) und den koordinierten präpositionalen Phrasen עַל־עֲבֹדָתוֹ (bei seiner Arbeit) und עַל־מַשָּׂאוֹ (bei seiner Traglast) betont die individuelle Aufgabenzuordnung.
Der zusammenfassende Satz וּפְקֻדָיו אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה mit פְקֻדָיו (und sie wurden gemustert) im Pu'al-Perfekt 3. maskulin Plural (passiv) und dem Relativsatz אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה (wie der Ewige Mosche geboten hatte) schließt mit einer doppelten Betonung der göttlichen Autorität und vollkommenen Ausführung.
Die LXX übersetzt διὰ φωνῆς κυρίου ἐπεσκέψατο αὐτοὺς ἐν χειρὶ Μωυσῆ ἄνδρα ἄνδρα ἐπὶ τῶν ἔργων αὐτοῦ καὶ ἐπὶ ὧν αἴρει καὶ ἐπεσκέπησαν ὃν τρόπον συνέταξεν κύριος τῷ Μωυσῇ und behält die distributive Struktur und doppelte Autoritätsbetonung bei.
Die Satzstruktur zeigt eine komplexe Construction mit einleitender Autoritätsangabe, Vermittlungsbestimmung, distributiver Aufgabenspezifikation und abschließender doppelter Betonung der göttlichen Autorität und vollkommenen Ausführung.
Dieser abschließende Vers des Kapitels betont die vollkommene Übereinstimmung zwischen göttlichem Befehl und menschlicher Ausführung und unterstreicht die individuelle Zuordnung jedes Leviten zu seiner spezifischen Aufgabe. Das Kapitel schließt mit der Betonung der göttlichen Autorität, mosaischen Vermittlung und systematischen Organisation des gesamten levitischen Dienstes am Heiligtum.
Numeri 5,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet ein neues Kapitel mit göttlichen Anweisungen ein. Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה (zu Mosche) zeigt die direkte göttliche Kommunikation nur an Mose.
Das abschließende לֵאמֹר ist der Infinitiv-Construct von אמר (sagen) und fungiert als Redeeinleitung für die folgenden Reinheitsbestimmungen.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων und behält die Standardformel bei.
Die Satzstruktur zeigt die charakteristische Offenbarungsformel mit alleiniger Adressierung an Mose.
Dieser Vers leitet Kapitel 5 ein, das sich mit verschiedenen Aspekten der Lagerreinheit und sozialen Ordnung beschäftigt.
Numeri 5,2
Hebräisch: צַ֚ו אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וִֽישַׁלְּחוּ֙ מִן־הַֽמַּחֲנֶ֔ה כָּל־צָר֖וּעַ וְכָל־זָ֑ב וְכֹ֖ל טָמֵ֥א לָנָֽפֶשׁ׃
Deutsch: Gebiete den Söhnen Jisra'el, dass sie alle Aussätzigen und alle mit Ausfluss Behafteten und alle an einer Leiche Verunreinigten aus dem Lager schicken.

Kommentar: Das Verb צַו von צוה (befehlen/gebieten) im Pi'el-Imperativ maskulin Singular mit אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (den Söhnen Israels) zeigt die direkte Anweisung an das gesamte Volk.
Das koordinierte Verb וִישַׁלְּחוּ von שלח (schicken/senden) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Plural mit מִן־הַמַּחֲנֶה (aus dem Lager) zeigt die Entfernung aus der heiligen Gemeinschaft.
Die dreifache Aufzählung der Unreinen כָּל־צָרוּעַ וְכָל־זָב וְכֹל טָמֵא לָנֶפֶש zeigt: צָרוּעַ (Aussätziger) von צרע (aussätzig sein), זָב (Fließender/mit Ausfluss Behafteter) von זוב (fließen), und טָמֵא לָנֶפֶש (unrein für eine Seele/an einer Leiche unrein) mit טָמֵא (unrein) und נֶפֶש (Seele/Person/Leiche).
Diese drei Kategorien entsprechen den hauptsächlichen Unreinheitsformen: Hautkrankheiten, Körperausflüsse und Leichenunreinheit.
Die LXX übersetzt צרוע (tzaru'a - "Aussätziger") als λεπρός (Leprakranker), זב (zav - "Flussleidender") als γονορρυής (Samenfluss-Leidender), und טמא לנפש (tame lanefesh - "unrein durch eine Seele/Leiche") als ἀκάθαρτος ἐπὶ ψυχῇ (unrein wegen einer Seele).
Die Satzstruktur zeigt eine imperativische Anweisung mit koordiniertem Verb und systematischer dreifacher Aufzählung der zu entfernenden Unreinheitskategorien.
Dieser Vers etabliert die grundlegenden Reinheitsbestimmungen für das Lager und zeigt die drei Hauptformen ritueller Unreinheit, die mit der göttlichen Präsenz unvereinbar sind.
Numeri 5,3
Hebräisch: מִזָּכָ֤ר עַד־נְקֵבָה֙ תְּשַׁלֵּ֔חוּ אֶל־מִח֥וּץ לַֽמַּחֲנֶ֖ה תְּשַׁלְּח֑וּם וְלֹ֤א יְטַמְּאוּ֙ אֶת־מַ֣חֲנֵיהֶ֔ם אֲשֶׁ֥ר אֲנִ֖י שֹׁכֵ֥ן בְּתוֹכָֽם׃
Deutsch: Sowohl Mann als auch Frau sollt ihr hinausschicken, vor das Lager sollt ihr sie schicken, damit sie nicht ihre Lager verunreinigen, in deren Mitte ich wohne.

Kommentar: Die umfassende Geschlechtsangabe מִזָּכָר עַד־נְקֵבָה (von männlich bis weiblich) mit מִן (von) und עַד (bis) betont die geschlechtslose Anwendung der Reinheitsgesetze.
Das koordinierte Verb תְּשַׁלֵּחוּ von שלח (schicken) im Pi'el-Imperfekt 2. maskulin Plural wiederholt die Sendungsanweisung. Die präpositionale Phrase אֶל־מִחוּץ לַמַּחֲנֶה (hinaus vor das Lager) mit מִחוּץ (außerhalb) spezifiziert den Ort der Quarantäne.
Das wiederholte Verb תְּשַׁלְּחוּם mit Objektsuffix 3. maskulin Plural verstärkt die Anweisung zur Entfernung.
Die finale Begründung וְלֹא יְטַמְּאוּ אֶת־מַחֲנֵיהֶם mit der Negation לֹא, יְטַמְּאוּ von טמא (unrein machen) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Plural und מַחֲנֵיהֶם (ihre Lager) mit Possessivsuffix zeigt den Zweck der Maßnahme.
Der Relativsatz אֲשֶׁר אֲנִי שֹׁכֵן בְּתוֹכָם mit אֲנִי (ich) als emphatischem Subjekt, שֹׁכֵן von שכן (wohnen) als Partizip und בְּתוֹכָם (in ihrer Mitte) etabliert die theologische Grundlage: Gottes Präsenz erfordert Reinheit.
Die LXX übersetzt אשר אני שכן בתוכם (asher ani shochen betocham - "in deren Mitte ich wohne") als ἐν οἷς ἐγὼ καταγίνομαι ἐν αὐτοῖς (in denen ich mich aufhalte unter ihnen), was eine weniger statische Vorstellung der göttlichen Präsenz ausdrückt.
Die Satzstruktur zeigt eine umfassende Geschlechtsangabe, wiederholte imperativische Anweisungen, finale Zweckangabe und theologische Begründung durch göttliche Präsenz.
Dieser Vers betont die universelle Geltung der Reinheitsgesetze unabhängig vom Geschlecht und etabliert die theologische Grundlage: Gottes Wohnen inmitten des Volkes erfordert kultische Reinheit.
Numeri 5,4
Hebräisch: וַיַּֽעֲשׂוּ־כֵן֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וַיְשַׁלְּח֣וּ אוֹתָ֔ם אֶל־מִח֖וּץ לַֽמַּחֲנֶ֑ה כַּאֲשֶׁ֨ר דִּבֶּ֤ר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה כֵּ֥ן עָשׂ֖וּ בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und die Söhne Jisra'el taten so und schickten sie vor das Lager hinaus; wie der Ewige zu Mosche geredet hatte, so taten die Söhne Jisra'el.

Kommentar: Das Verb וַיַּעֲשׂוּ־כֵן von עשה (tun) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum und כֵן (so) zeigt den gehorsamen Vollzug. Das Subjekt בְּנֵי יִשְׂרָאֵל betont die kollektive Ausführung.
Das koordinierte Verb וַיְשַׁלְּחוּ אוֹתָם von שלח (schicken) mit אוֹתָם (sie) und אֶל־מִחוּץ לַמַּחֲנֶה (hinaus vor das Lager) bestätigt die praktische Umsetzung der Anweisung.
Der Vergleichssatz כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה mit כַּאֲשֶׁר (wie/so wie), דִּבֶּר von דבר (reden) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular etabliert die Übereinstimmung zwischen göttlichem Befehl und menschlicher Ausführung.
Der abschließende verstärkende Satz כֵּן עָשׂוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit כֵן (so) und עָשׂוּ von עשה (tun) wiederholt die vollkommene Gehorsamsleistung.
Die LXX übersetzt καὶ ἐποίησαν οὕτως οἱ υἱοὶ Ισραηλ καὶ ἐξαπέστειλαν αὐτοὺς ἔξω τῆς παρεμβολῆς καθὰ ἐλάλησεν κύριος τῷ Μωυσῇ οὕτως ἐποίησαν οἱ υἱοὶ Ισραηλ und betont die doppelte Bestätigung des Gehorsams.
Die Satzstruktur zeigt einen Ausführungsbericht mit initialem Gehorsamsbekenntnis, praktischer Durchführung, Übereinstimmungsvergleich und abschließender Gehorsamsbestätigung.
Dieser Vers betont den vollkommenen Gehorsam Israels bei der Durchführung der Reinheitsbestimmungen und etabliert das Muster göttlicher Anweisung und menschlicher Ausführung.
Numeri 5,5
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue göttliche Rede ein. Diese Formel markiert einen thematischen Übergang von den Reinheitsbestimmungen zu den Wiedergutmachungsgesetzen.
Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה entspricht der Standardoffenbarungsformel und zeigt Moses fortdauernde Rolle als Vermittler göttlicher Anweisungen.
Das abschließende לֵאמֹר als Infinitiv-Construct von אמר (sagen) fungiert als Redeeinleitung.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων und behält die Standardformel bei.
Die Satzstruktur zeigt die charakteristische Offenbarungsformel für einen neuen thematischen Abschnitt.
Dieser Vers leitet die Bestimmungen über Wiedergutmachung und Schuldbekenntnis ein.
Numeri 5,6
Hebräisch: דַּבֵּר֮ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ אִ֣ישׁ אֽוֹ־אִשָּׁ֗ה כִּ֤י יַעֲשׂוּ֙ מִכָּל־חַטֹּ֣את הָֽאָדָ֔ם לִמְעֹ֥ל מַ֖עַל בַּיהוָ֑ה וְאָֽשְׁמָ֖ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִֽוא׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'el: Wenn ein Mann oder eine Frau irgendeine von allen Sünden der Menschen tut, um eine Untreue gegen den Ewigen zu begehen, und diese Seele sich verschuldet,

Kommentar: Das Verb דַּבֵּר von דבר (reden) im Pi'el-Imperativ maskulin Singular mit אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל zeigt die Anweisung zur Verkündigung an das ganze Volk.
Die universelle Formulierung אִישׁ אוֹ־אִשָּׁה (Mann oder Frau) betont die geschlechtslose Geltung der Wiedergutmachungsbestimmungen.
Die temporale Bedingung כִּי יַעֲשׂוּ מִכָּל־חַטֹּאת הָאָדָם mit כִּי (wenn), יַעֲשׂוּ von עשה (tun) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural und מִכָּל־חַטֹּאת הָאָדָם (von allen Sünden der Menschen) zeigt die umfassende Kategorie menschlicher Vergehen.
Die finale Bestimmung לִמְעֹל מַעַל בַּיהוָה mit לִמְעֹל als Infinitiv-Construct von מעל (untreu sein) und der charakteristischen Reduplikation מְעֹל מַעַל (untreu sein Untreue) verstärkt die Schwere des Vergehens gegen Gott.
Der Folgesatz וְאָשְׁמָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא mit אָשְׁמָה von אשם (sich verschulden) im Qal-Perfekt 3. feminin Singular und הַנֶּפֶשׁ הַהִוא (diese Seele) zeigt die resultierende Schuldigkeit.
Die LXX übersetzt למעל מעל (lim'ol ma'al - "Untreue begehen") als παριδὼν παρίδῃ (mit Verachtung verachten), was die moralische Dimension betont. Das Verb πλημμελέω (fehlen/verfehlen) wird für die Schuld verwendet.
Die Satzstruktur zeigt eine Verkündigungsanweisung mit universeller Adressierung, temporaler Bedingung, umfassender Sündenkategorie, finaler Zweckbestimmung und resultierender Schuldkonsequenz.
Dieser Vers etabliert den universellen Rahmen für Wiedergutmachungsbestimmungen bei Vergehen gegen Menschen, die gleichzeitig als Untreue gegen Gott verstanden werden.
Numeri 5,7
Hebräisch: וְהִתְוַדּ֗וּ אֶֽת־חַטָּאתָם֮ אֲשֶׁ֣ר עָשׂוּ֒ וְהֵשִׁ֤יב אֶת־אֲשָׁמוֹ֙ בְּרֹאשֹׁ֔ו וַחֲמִישִׁתוֹ֖ יֹסֵ֣ף עָלָ֑יו וְנָתַ֕ן לַאֲשֶׁ֖ר אָשַׁ֥ם לוֹ׃
Deutsch: so sollen sie ihre Sünde bekennen, die sie getan haben; und er soll seine Schuld in ihrer Hauptsumme erstatten und ihr Fünftel hinzufügen und es dem geben, an dem er sich verschuldet hat.

Kommentar: Das Verb וְהִתְוַדּוּ von ידה (bekennen) im Hithpa'el-Perfekt 3. maskulin Plural zeigt die reflexive Bekenntnishandlung. Das direkte Objekt אֶת־חַטָּאתָם (ihre Sünde) mit nota accusativi und dem Relativsatz אֲשֶׁר עָשׂוּ (die sie getan haben) spezifiziert das zu bekennende Vergehen.
Das koordinierte Verb וְהֵשִׁיב von שוב (zurückkehren/erstatten) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular zeigt die kausative Bedeutung "erstatten". Das direkte Objekt אֶת־אֲשָׁמוֹ בְּרֹאשׁוֹ mit אָשָׁם (Schuld) und בְּרֹאשׁוֹ (in seinem Haupt/seiner Hauptsumme) zeigt die vollständige Erstattung des Grundbetrags.
Die koordinierte Bestimmung וַחֲמִישִׁתוֹ יֹסֵף עָלָיו mit חֲמִישִׁת (Fünftel) mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular, יֹסֵף von יסף (hinzufügen) und עָלָיו (darauf) zeigt die zusätzliche 20%-Strafe.
Der abschließende Satz וְנָתַן לַאֲשֶׁר אָשַׁם לוֹ mit נָתַן von נתן (geben), לַאֲשֶׁר (dem, der) und אָשַׁם לוֹ (er hat sich an ihm verschuldet) spezifiziert den Empfänger der Wiedergutmachung.
Die LXX übersetzt והתודו (vehitvaddu - "sie sollen bekennen") als ἐξαγορεύσει (er/sie wird bekennen), wobei der Singular verwendet wird. ברֹאשׁוֹ (beroshō - "in seiner Hauptsumme") wird als τὸ κεφάλαιον (die Hauptsumme) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine Sequenz von drei koordinierten Handlungen: Bekenntnis, vollständige Erstattung plus Strafe, und Übergabe an den Geschädigten.
Dieser Vers etabliert das vollständige Wiedergutmachungsverfahren: Bekenntnis, 120%-Erstattung und direkte Übergabe an den Geschädigten.
Numeri 5,8
Hebräisch: וְאִם־אֵ֨ין לָאִ֜ישׁ גֹּאֵ֗ל לְהָשִׁ֤יב הָאָשָׁם֙ אֵלָ֔יו הָאָשָׁ֛ם הַמּוּשָׁ֥ב לַיהוָ֖ה לַכֹּהֵ֑ן מִלְּבַ֗ד אֵ֚יל הַכִּפֻּרִ֔ים אֲשֶׁ֥ר יְכַפֶּר־בּוֹ֖ עָלָֽיו׃
Deutsch: Und wenn der Mann keinen Blutsverwandten hat, dem die Schuld erstattet werden könnte, so wird die zu erstattende Schuld dem Ewigen erstattet, für den Priester, außer dem Widder der Sühnung, womit man Sühne für ihn tut.

Kommentar: Die Bedingung וְאִם־אֵין לָאִישׁ גֹּאֵל mit אִם (wenn) und der Negation אֵין (nicht ist), לָאִישׁ (dem Mann) und גֹּאֵל (Löser/Blutsverwandter) behandelt den Sonderfall fehlender Verwandtschaft.
Der Infinitiv לְהָשִׁיב הָאָשָׁם אֵלָיו mit לְהָשִׁיב von שוב (erstatten) im Hiph'il-Infinitiv-Construct, הָאָשָׁם (die Schuld) und אֵלָיו (zu ihm) zeigt den unmöglichen Erstattungsweg.
Die Lösung הָאָשָׁם הַמּוּשָׁב לַיהוָה לַכֹּהֵן mit הַמּוּשָׁב (der zu erstattende) als Hoph'al-Partizip von שוב (erstatten), לַיהוָה (dem Ewigen) und לַכֹּהֵן (dem Priester) zeigt die doppelte Zuordnung: formal an Gott, praktisch an den Priester.
Die Ausnahme מִלְּבַד אֵיל הַכִּפֻּרִים mit מִלְּבַד (außer/zusätzlich zu), אֵיל (Widder) und הַכִּפֻּרִים (der Sühnungen) im Construct zeigt eine zusätzliche Opferanforderung.
Der Relativsatz אֲשֶׁר יְכַפֶּר־בּוֹ עָלָיו mit יְכַפֶּר von כפר (sühnen) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Singular, בּוֹ (mit ihm) und עָלָיו (für ihn) spezifiziert die Sühnfunktion des Widders.
Die LXX übersetzt ἐὰν δὲ μὴ ᾖ τῷ ἀνθρώπῳ ἀγχιστεύς ὥστε ἀποδοῦναι αὐτῷ τὸ πλημμέλημα πρὸς αὐτόν τὸ πλημμέλημα τὸ ἀποδιδόμενον κυρίῳ τῷ ἱερεῖ ἔσται πλὴν τοῦ κριοῦ τοῦ ἱλασμοῦ δι᾽ οὗ ἐξιλάσεται περὶ αὐτοῦ und verwendet ἀγχιστεύς (nächster Verwandter) für גֹּאֵל.
Die Satzstruktur zeigt eine Bedingung mit Negation, unmögliche Handlung, alternative Lösung mit doppelter Zuordnung, Ausnahme und relativische Funktionsbestimmung.
Dieser Vers regelt den Sonderfall fehlender Verwandtschaft und etabliert die priesterliche Entgegennahme von Wiedergutmachung bei gleichzeitiger Sühnopferanforderung.
Numeri 5,9
Hebräisch: וְכָל־תְּרוּמָ֞ה לְכָל־קָדְשֵׁ֧י בְנֵי־יִשְׂרָאֵ֛ל אֲשֶׁר־יַקְרִ֥יבוּ לַכֹּהֵ֖ן לוֹ֥ יִהְיֶֽה׃
Deutsch: Und jedes Hebeopfer von allen heiligen Gaben der Söhne Jisra'el, die sie dem Priester bringen, soll ihm gehören.

Kommentar: Das universelle וְכָל־תְּרוּמָה (und jedes Hebeopfer) mit כָל (jede/alle) und תְּרוּמָה (Hebeopfer/Abgabe) zeigt die umfassende Regelung priesterlicher Einkünfte.
Die Constructverbindung לְכָל־קָדְשֵׁי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל (von allen heiligen Gaben der Söhne Israels) mit קָדְשֵׁי (heilige Dinge von) im Construct Plural spezifiziert die Quelle der Abgaben.
Der Relativsatz אֲשֶׁר־יַקְרִיבוּ לַכֹּהֵן mit יַקְרִיבוּ von קרב (nahen/darbringen) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Plural und לַכֹּהֵן (dem Priester) zeigt die Übergabehandlung.
Der Folgesatz לוֹ יִהְיֶה mit לוֹ (ihm) und יִהְיֶה von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular etabliert das priesterliche Eigentumsrecht.
Die LXX übersetzt καὶ πᾶσα ἀπαρχὴ κατὰ πάντα τὰ ἁγιαζόμενα ἐν υἱοῖς Ισραηλ ὅσα ἂν προσφέρωσιν τῷ ἱερεῖ αὐτῷ ἔσται und verwendet ἀπαρχή (Erstling) für תְּרוּמָה.
Die Satzstruktur zeigt eine universelle Bestimmung mit Constructverbindung, relativischer Spezifikation und abschließender Eigentumsdeklaration.
Dieser Vers etabliert das allgemeine Prinzip priesterlicher Berechtigung zu allen heiligen Abgaben als Erweiterung der spezifischen Wiedergutmachungsregelung.
Numeri 5,10
Hebräisch: וְאִ֥ישׁ אֶת־קֳדָשָׁ֖יו לוֹ֣ יִהְי֑וּ אִ֛ישׁ אֲשֶׁר־יִתֵּ֥ן לַכֹּהֵ֖ן לוֹ֥ יִהְיֶֽה׃
Deutsch: Und jedermanns heilige Gaben sollen ihm gehören; was jemand dem Priester gibt, soll ihm gehören.

Kommentar: Die distributive Construction וְאִישׁ אֶת־קֳדָשָׁיו לוֹ יִהְיוּ mit אִישׁ (jeder Mann/jedermann), קֳדָשָׁיו (seine heiligen Gaben) mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular und לוֹ יִהְיוּ (ihm sollen sie gehören) scheint zunächst zu besagen, dass jeder seine eigenen heiligen Gaben behält.
Die Klarstellung אִישׁ אֲשֶׁר־יִתֵּן לַכֹּהֵן לוֹ יִהְיֶה mit אִישׁ (ein Mann), dem Relativsatz אֲשֶׁר־יִתֵּן לַכֹּהֵן (der dem Priester gibt) mit יִתֵּן von נתן (geben) und לוֹ יִהְיֶה (ihm soll es gehören) stellt klar, dass priesterlich übergebene Gaben definitiv priesterliches Eigentum werden.
Diese Formulierung betont sowohl die freiwillige Verfügungsgewalt über heilige Gaben als auch die unwiderrufliche Eigentumsübertragung bei priesterlicher Übergabe.
Die LXX übersetzt καὶ ἑκάστου τὰ ἡγιασμένα αὐτοῦ ἔσται ἀνὴρ ὃς ἐὰν δῷ τῷ ἱερεῖ αὐτῷ ἔσται und betont die individuelle Verfügungsgewalt und priesterliche Berechtigung.
Die Satzstruktur zeigt eine distributive Eigentumsdeklaration mit klarstellender relativischer Spezifikation der priesterlichen Übertragungsfolgen.
Dieser Vers betont sowohl die individuelle Verfügungsgewalt über heilige Gaben als auch die unwiderrufliche Eigentumsübertragung an den Priester bei Übergabe.
Numeri 5,11
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine weitere neue göttliche Rede ein, die einen bedeutsamen thematischen Übergang markiert.
Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה entspricht der Standardoffenbarungsformel und zeigt Moses fortdauernde Vermittlerrolle.
Das abschließende לֵאמֹר als Infinitiv-Construct von אמר (sagen) fungiert als Redeeinleitung für die folgenden komplexen Bestimmungen zum Eifersuchtsordal.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων und behält die Standardformel bei.
Die Satzstruktur zeigt die charakteristische Offenbarungsformel für einen neuen, bedeutsamen thematischen Abschnitt.
Dieser Vers leitet die komplexen und umstrittenen Bestimmungen zum Eifersuchtsordal ein, die einen einzigartigen Bereich altorientalischer Rechtspraxis reflektieren.
Numeri 5,12
Hebräisch: דַּבֵּר֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאָמַרְתָּ֖ אֲלֵהֶ֑ם אִ֥ישׁ אִישׁ֙ כִּֽי־תִשְׂטֶ֣ה אִשְׁתּוֹ֔ וּמָעֲלָ֥ה בוֹ֖ מָֽעַל׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'els und sprich zu ihnen: Wenn irgendjemandes Frau abweicht und ihm untreu wird,

Kommentar: Das Verb דַּבֵּר von דבר (reden) im Pi'el-Imperativ maskulin Singular mit אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל zeigt die Verkündigungsanweisung. Das koordinierte Verb וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם mit אָמַרְתָּ von אמר (sagen) im Qal-Perfekt 2. maskulin Singular verstärkt die Kommunikationsanweisung.
Die distributive Construction אִישׁ אִישׁ mit der charakteristischen Reduplikation bedeutet "jeder einzelne Mann" und betont die universelle Geltung.
Die temporale Bedingung כִּי־תִשְׂטֶה אִשְׁתּוֹ mit כִּי (wenn), תִּשְׂטֶה von שטה (abweichen/abirren) im Qal-Imperfekt 3. feminin Singular und אִשְׁתּוֹ (seine Frau) beschreibt die vermutete eheliche Untreue.
Die koordinierte Verstärkung וּמָעֲלָה בוֹ מָעַל mit מָעֲלָה von מעל (untreu sein) im Qal-Perfekt 3. feminin Singular, בוֹ (an ihm) und der reduplikativen Construction מָעַל (Untreue) intensiviert die Schwere des Vergehens.
Die LXX übersetzt כי־תשטה אשתו (ki-tisteh ishto - "wenn seine Frau abweicht") als ἐὰν παραβῇ ἡ γυνὴ αὐτοῦ (wenn seine Frau übertritt). ומעלה בו מעל (uma'alah vo ma'al - "und Untreue gegen ihn begeht") wird als καὶ παρίδῃ αὐτὸν ὑπεριδοῦσα (und ihn verachtend verachtet) übersetzt, was die emotionale Dimension verstärkt.
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte Verkündigungsanweisung mit distributiver Universalisierung, temporaler Bedingung und reduplikativer Untreuecharakterisierung.
Dieser Vers leitet die Eifersuchtsgesetze ein und etabliert durch die doppelte Verkündigungsanweisung und reduplikative Formulierungen die Schwere des behandelten Themas.
Numeri 5,13
Hebräisch: וְשָׁכַ֨ב אִ֣ישׁ אֹתָהּ֮ שִׁכְבַת־זֶרַע֒ וְנֶעְלַם֙ מֵעֵינֵ֣י אִישָׁ֔הּ וְנִסְתְּרָ֖ה וְהִ֣יא נִטְמָ֑אָה וְעֵד֙ אֵ֣ין בָּ֔הּ וְהִ֖וא לֹ֥א נִתְפָּֽשָׂה׃
Deutsch: und ein Mann liegt bei ihr zur Begattung, und es ist verborgen vor den Augen ihres Mannes, und sie hat sich im Geheimen verunreinigt, und es ist kein Zeuge gegen sie, und sie ist nicht ertappt worden;

Kommentar: Das Verb וְשָׁכַב von שכב (liegen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum und אִישׁ אֹתָהּ (ein Mann sie) beschreibt den vermuteten Ehebruch. Die spezifizierende Phrase שִׁכְבַת־זֶרַע (Liegen des Samens) im Construct macht die sexuelle Natur des Aktes explizit.
Die fünffache Beschreibung der Heimlichkeit zeigt die Beweisschwierigkeit:
1. וְנֶעְלַם מֵעֵינֵי אִישָׁהּ (und es war verborgen vor den Augen ihres Mannes) mit נֶעְלַם von עלם (verborgen sein) im Niph'al-Perfekt
2. וְנִסְתְּרָה (und sie hat sich versteckt) von סתר (verbergen) im Niph'al-Perfekt 3. feminin Singular
3. וְהִיא נִטְמָאָה (und sie hat sich verunreinigt) mit נִטְמָאָה von טמא (unrein werden) im Niph'al-Perfekt 3. feminin Singular
4. וְעֵד אֵין בָּהּ (und kein Zeuge ist gegen sie) mit עֵד (Zeuge) und אֵין (nicht ist)
5. וְהִוא לֹא נִתְפָּשָׂה (und sie wurde nicht ertappt) mit נִתְפָּשָׂה von תפש (ergreifen/ertappen) im Niph'al-Perfekt 3. feminin Singular
Die LXX übersetzt καὶ κοιμηθῇ τις μετ᾽ αὐτῆς κοίτην σπέρματος καὶ λάθῃ ἐξ ὀφθαλμῶν τοῦ ἀνδρὸς αὐτῆς καὶ κρύψῃ αὐτὴ δὲ ᾖ μεμιαμμένη καὶ μάρτυς μὴ ᾖ μετ᾽ αὐτῆς καὶ αὐτὴ μὴ ᾖ συνειλημμένη und betont die Heimlichkeit.
Die Satzstruktur zeigt eine detaillierte Beschreibung heimlichen Ehebruchs mit fünffacher Betonung der Unbeweisbarkeit.
Dieser Vers etabliert die Problemstellung des Eifersuchtsordals: vermuteter aber unbeweisbarer Ehebruch.
Numeri 5,14
Hebräisch: וְעָבַ֨ר עָלָ֧יו רֽוּחַ־קִנְאָ֛ה וְקִנֵּ֥א אֶת־אִשְׁתּוֹ֖ וְהִ֣וא נִטְמָ֑אָה אוֹ־עָבַ֨ר עָלָ֤יו רֽוּחַ־קִנְאָה֙ וְקִנֵּ֣א אֶת־אִשְׁתּוֹ֔ וְהִ֖יא לֹ֥א נִטְמָֽאָה׃
Deutsch: und der Geist der Eifersucht kommt über ihn, und er wird eifersüchtig auf seine Frau, und sie hat sich verunreinigt; oder der Geist der Eifersucht kommt über ihn, und er wird eifersüchtig auf seine Frau, und sie hat sich nicht verunreinigt:

Kommentar: Das Verb וְעָבַר עָלָיו von עבר (vorübergehen/über jemanden kommen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular mit עָלָיו (über ihn) und רוּחַ־קִנְאָה (Geist der Eifersucht) beschreibt das Entstehen des Eifersuchtsgefühls als überwältigende Kraft.
Das koordinierte Verb וְקִנֵּא אֶת־אִשְׁתּוֹ mit קִנֵּא von קנא (eifersüchtig sein) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular und אֶת־אִשְׁתּוֹ (seine Frau) zeigt die gerichtete Eifersucht.
Die erste Möglichkeit וְהִוא נִטְמָאָה (und sie hat sich verunreinigt) mit נִטְמָאָה von טמא (unrein werden) behandelt berechtigte Eifersucht.
Die alternative Möglichkeit אוֹ־עָבַר עָלָיו רוּחַ־קִנְאָה וְקִנֵּא אֶת־אִשְׁתּוֹ וְהִיא לֹא נִטְמָֽאָה mit אוֹ (oder) wiederholt die identische Eifersuchtsbeschreibung, aber mit לֹא נִטְמָֽאָה (sie hat sich nicht verunreinigt) für unberechtigte Eifersucht.
Die LXX übersetzt רוח־קנאה (ruach-qin'ah - "Geist der Eifersucht") als πνεῦμα ζηλώσεως (Geist der Eifersucht), wobei ζῆλος sowohl Eifersucht als auch Eifer bedeuten kann.
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte parallele Construction, die sowohl berechtigte als auch unberechtigte Eifersucht abdeckt.
Dieser Vers etabliert die zwei Grundsituationen des Eifersuchtsordals: Die Eifersucht kann berechtigt oder unberechtigt sein, aber beide erfordern das gleiche Verfahren zur Klärung.
Numeri 5,15
Hebräisch: וְהֵבִ֨יא הָאִ֣ישׁ אֶת־אִשְׁתּוֹ֮ אֶל־הַכֹּהֵן֒ וְהֵבִ֤יא אֶת־קָרְבָּנָהּ֙ עָלֶ֔יהָ עֲשִׂירִ֥ת הָאֵיפָ֖ה קֶ֣מַח שְׂעֹרִ֑ים לֹֽא־יִצֹ֨ק עָלָ֜יו שֶׁ֗מֶן וְלֹֽא־יִתֵּ֤ן עָלָיו֙ לְבֹנָ֔ה כִּֽי־מִנְחַ֤ת קְנָאֹת֙ ה֔וּא מִנְחַ֥ת זִכָּר֖וֹן מַזְכֶּ֥רֶת עָוֹֽן׃
Deutsch: so soll der Mann seine Frau zum Priester bringen und ihre Opfergabe für sie bringen, ein Zehntel Epha Gerstenmehl; er soll kein Öl darauf gießen und keinen Weihrauch darauf legen, denn es ist ein Speisopfer der Eifersucht, ein Speisopfer des Gedächtnisses, das Schuld in Erinnerung bringt.

Kommentar: Das Verb וְהֵבִיא von בוא (bringen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular mit הָאִישׁ אֶת־אִשְׁתּוֹ אֶל־הַכֹּהֵן zeigt die obligatorische priesterliche Vorführung.
Das koordinierte Verb וְהֵבִיא אֶת־קָרְבָּנָהּ עָלֶיהָ mit קָרְבָּנָהּ (ihre Opfergabe) und עָלֶיהָ (für sie) zeigt die stellvertretende Opferdarbringung durch den Mann.
Die Mengenangabe עֲשִׂירִת הָאֵיפָה קֶמַח שְׂעֹרִים mit עֲשִׂירִת (Zehntel), אֵיפָה (Epha-Maß) und קֶמַח שְׂעֹרִים (Gerstenmehl) spezifiziert das bescheidene, minderwertige Opfer (Gerste statt Weizen).
Die doppelte Negation לֹא־יִצֹק עָלָיו שֶׁמֶן וְלֹא־יִתֵּן עָלָיו לְבֹנָה mit יִצֹק von יצק (gießen), שֶׁמֶן (Öl), יִתֵּן von נתן (geben) und לְבֹנָה (Weihrauch) zeigt das Fehlen normaler Opferzusätze.
Die dreifache Charakterisierung כִּי־מִנְחַת קְנָאֹת הוּא מִנְחַת זִכָּרוֹן מַזְכֶּרֶת עָוֹן mit מִנְחַת קְנָאֹת (Speisopfer der Eifersucht), מִנְחַת זִכָּרוֹן (Speisopfer des Gedächtnisses) und מַזְכֶּרֶת עָוֹן (in Erinnerung bringend Schuld) betont den anklagenden Charakter.
Die LXX übersetzt מנחת קנאת (minchat qena'ot - "Eifersuchtsspeisopfer") als θυσία ζηλοτυπίας (Eifersuchtsopfer), wobei ζηλοτυπία ein stärkerer griechischer Begriff für Eifersucht ist. מנחת זכרון מזכרת עון (minchat zikkaron mazkeret avon - "Erinnerungsspeisopfer, das Schuld ins Gedächtnis ruft") wird als θυσία μνημοσύνου ἀναμιμνήσκουσα ἁμαρτίαν (Gedächtnisopfer, das Sünde ins Gedächtnis ruft) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte Bringungsanweisung mit spezifischer Opferbestimmung, doppelter Negation normaler Zusätze und dreifacher funktionaler Charakterisierung.
Dieser Vers etabliert das spezielle Eifersuchtsopfer als bescheidenes, zusatzloses Anklageopfer, das Schuld aufdecken soll.
Numeri 5,16
Hebräisch: וְהִקְרִ֥יב אֹתָ֖הּ הַכֹּהֵ֑ן וְהֶֽעֱמִדָ֖הּ לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll sie herantreten lassen und sie vor den Ewigen stellen.

Kommentar: Das Verb וְהִקְרִיב von קרב (nahen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular mit אֹתָהּ (sie) zeigt die priesterliche Heranführung der Frau. Das koordinierte Verb וְהֶעֱמִדָהּ von עמד (stehen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular mit der präpositionalen Phrase לִפְנֵי יְהוָה (vor dem Ewigen) etabliert die heilige Gerichtssituation.
Die LXX übersetzt καὶ προσάξει αὐτὴν ὁ ἱερεὺς καὶ στήσει αὐτὴν ἔναντι κυρίου.
Dieser Vers beginnt das eigentliche Ordal durch die Positionierung der Frau vor Gott als dem ultimativen Richter.
Numeri 5,17
Hebräisch: וְלָקַ֧ח הַכֹּהֵ֛ן מַ֥יִם קְדֹשִׁ֖ים בִּכְלִי־חָ֑רֶשׂ וּמִן־הֶֽעָפָ֗ר אֲשֶׁ֤ר יִהְיֶה֙ בְּקַרְקַ֣ע הַמִּשְׁכָּ֔ן יִקַּ֥ח הַכֹּהֵ֖ן וְנָתַ֥ן אֶל־הַמָּֽיִם׃
Deutsch: Und der Priester soll heiliges Wasser in einem irdenen Gefäß nehmen, und der Priester soll von dem Staub nehmen, der auf dem Boden der Wohnung ist, und ihn in das Wasser tun.

Kommentar: Das Verb וְלָקַח von לקח (nehmen) mit מַיִם קְדֹשִׁים בִּכְלִי־חָרֶשׂ (heiliges Wasser in einem irdenen Gefäß) zeigt die erste Komponente des Ordaltranks. מַיִם קְדֹשִׁים bezeichnet vermutlich Wasser aus dem Reinigungsbecken im Heiligtum (כִּיּוֹר, Ex 30,18-21) oder Quellwasser, das durch seine Verwendung am heiligen Ort geheiligt wird. Die LXX präzisiert mit ὕδωρ καθαρὸν ζῶν (reines, lebendiges Wasser), was fließendes Quellwasser impliziert (vgl. Lev 14,5-6 für טְהֹרוֹת מַיִם חַיִּים). Das irdene Gefäß (כְלִי־חָרֶשׂ) betont die einmalige Verwendung (vgl. Lev 6,21; 11,33) und verhindert wiederholte Benutzung des rituell kontaminierten Behälters.
Die zweite Komponente וּמִן־הֶעָפָר אֲשֶׁר יִהְיֶה בְּקַרְקַע הַמִּשְׁכָּן mit עָפָר (Staub/Erde) und der Ortsangabe בְּקַרְקַע הַמִּשְׁכָּן (auf dem Boden der Wohnung) zeigt die symbolische Verbindung zur heiligen Stätte.
Die LXX übersetzt καὶ λήμψεται ὁ ἱερεὺς ὕδωρ καθαρὸν ζῶν ἐν ἀγγείῳ ὀστρακίνῳ καὶ τῆς γῆς τῆς οὔσης ἐπὶ τοῦ ἐδάφους τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου. Ein wichtiger Unterschied ist die Präzisierung ὕδωρ καθαρὸν ζῶν (reines, lebendiges Wasser) gegenüber dem hebräischen מַיִם קְדֹשִׁים (heiliges Wasser). Die LXX betont die Frische und Reinheit des Wassers, während der hebräische Text die sakrale Qualität hervorhebt. Dies zeigt unterschiedliche Konzepte ritueller Reinheit in jüdisch-hellenistischer gegenüber hebräisch-priesterlicher Tradition.
Auch übersetzt selbige καὶ προσάξει αὐτὴν ὁ ἱερεὺς καὶ στήσει αὐτὴν ἔναντι κυρίου. Die Septuaginta zeigt hier keine wesentlichen inhaltlichen Abweichungen, jedoch verwendet sie konsequent κύριος für das Tetragramm, was die hellenistische Adaption der göttlichen Bezeichnungen zeigt. Das Verb προσάξει (heranführen) ist präziser als das einfache "herantreten lassen" und betont die aktive priesterliche Rolle.
Dieser Vers etabliert die Zubereitung des heiligen Ordaltranks aus Wasser und Erde vom heiligen Ort.
Numeri 5,18
Hebräisch: וְהֶעֱמִ֨יד הַכֹּהֵ֥ן אֶֽת־הָאִשָּׁה֮ לִפְנֵ֣י יְהוָה֒ וּפָרַע֙ אֶת־רֹ֣אשׁ הָֽאִשָּׁ֔ה וְנָתַ֣ן עַל־כַּפֶּ֗יהָ אֵ֚ת מִנְחַ֣ת הַזִּכָּר֔וֹן מִנְחַ֥ת קְנָאֹ֖ת הִ֑וא וּבְיַ֤ד הַכֹּהֵן֙ יִהְי֔וּ מֵ֥י הַמָּרִ֖ים הַמְאָֽרֲרִֽים׃
Deutsch: Und der Priester soll die Frau vor den Ewigen stellen und das Haupt der Frau entblößen und das Speisopfer des Gedächtnisses auf ihre Hände legen - es ist ein Speisopfer der Eifersucht; und in der Hand des Priesters sollen die bitteren, fluchbringenden Wasser sein.

Kommentar: Die Wiederholung וְהֶעֱמִיד הַכֹּהֵן אֶֽת־הָאִשָּׁה לִפְנֵי יְהוָה betont die Gerichtssituation. Das Verb וּפָרַע אֶת־רֹאשׁ הָאִשָּׁה mit פָרַע (entblößen/lösen) zeigt die rituelle Entschleierung als Zeichen der Schande und Vulnerabilität.
וְנָתַן עַל־כַּפֶּיהָ אֵת מִנְחַת הַזִּכָּרוֹן mit כַּפֶּיהָ (ihre Handflächen) zeigt die symbolische Übertragung der Anklagefunktion des Opfers auf die Frau.
Die zusammenfassende Charakterisierung מִנְחַת קְנָאֹת הִוא wiederholt die Opferbezeichnung. וּבְיַד הַכֹּהֵן יִהְיוּ מֵי הַמָּרִים הַמְאָרֲרִים mit מֵי הַמָּרִים (bittere Wasser) und הַמְאָרֲרִים (die fluchbringenden) charakterisiert den Ordaltrunk.
Die LXX übersetzt ופרע את־ראש (ufara' et-rosh - "und er soll das Haupt entblößen") als καὶ ἀποκαλύψει τὴν κεφαλήν (und er soll das Haupt enthüllen). מי המרים המאררים (mei hammarim hame'ararim - "das bittere, verfluchende Wasser") wird als τὸ ὕδωρ τοῦ ἐλεγμοῦ τοῦ ἐπικαταρωμένου (das Wasser der Überführung, das verfluchende) übersetzt, wobei ἔλεγχος (Überführung/Beweis) eine juristische Dimension hinzufügt.
Dieser Vers beschreibt die rituelle Vorbereitung der Frau für das Ordal mit symbolischen Handlungen der Entblößung und Anklageübertragung.
Numeri 5,19
Hebräisch: וְהִשְׁבִּ֨יעַ אֹתָ֜הּ הַכֹּהֵ֗ן וְאָמַ֤ר אֶל־הָֽאִשָּׁה֙ אִם־לֹ֨א שָׁכַ֥ב אִישׁ֙ אֹתָ֔ךְ וְאִם־לֹ֥א שָׂטִ֛ית טֻמְאָ֖ה תַּ֣חַת אִישֵׁ֑ךְ הִנָּקִ֕י מִמֵּ֛י הַמָּרִ֥ים הַֽמְאָרֲרִ֖ים הָאֵֽלֶּה׃
Deutsch: Und der Priester soll sie beschwören und zu der Frau sagen: Wenn kein Mann bei dir gelegen hat, und wenn du nicht abgewichen bist zur Unreinheit unter deinem Mann, so bleibe unversehrt von diesen bitteren, fluchbringenden Wassern.

Kommentar: Das Verb וְהִשְׁבִּיעַ von שבע (schwören) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular mit אֹתָהּ (sie) zeigt die priesterliche Beschwörung der Frau zur Eidleistung.
Das koordinierte Verb וְאָמַר אֶל־הָאִשָּׁה mit אָמַר von אמר (sagen) leitet die Eidformel ein.
Die erste Bedingung אִם־לֹא שָׁכַב אִישׁ אֹתָךְ mit אִם־לֹא (wenn nicht) und שָׁכַב von שכב (liegen) behandelt den direkten sexuellen Akt.
Die zweite Bedingung וְאִם־לֹא שָׂטִית טֻמְאָה תַּחַת אִישֵׁךְ mit שָׂטִית von שטה (abweichen) im Qal-Perfekt 2. feminin Singular, טֻמְאָה (Unreinheit) und תַּחַת אִישֵׁךְ (unter deinem Mann) erweitert auf allgemeine eheliche Untreue.
Die Folgerung הִנָּקִי מִמֵּי הַמָּרִים הַמְאָרֲרִים הָאֵלֶּה mit הִנָּקִי von נקה (unschuldig/unversehrt sein) im Niph'al-Imperativ feminin Singular und מִמֵּי הַמָּרִים הַמְאָרֲרִים הָאֵלֶּה (von diesen bitteren, fluchbringenden Wassern) verspricht Immunität bei Unschuld.
Die LXX verwendet παραβαίνω (übertreten) für שטה (abweichen), was einen stärker rechtlichen Charakter hat. Das griechische ἀθῴα ἴσθι (sei unschuldig) ist direkter als das hebräische הִנָּקִי (bleibe unversehrt), zeigt aber eine ähnliche Immunitätszusage.
Die Satzstruktur zeigt eine Beschwörungsanweisung mit koordinierter Redeeinleitung, doppelter konditionaler Unschuldsbeteuerung und verheißungsvoller Immunitätszusage.
Dieser Vers beginnt die formelle Eidzeremonie mit der Unschuldsvermutung und Immunitätszusage für unschuldige Frauen.
Numeri 5,20
Hebräisch: וְאַ֗תְּ כִּ֥י שָׂטִ֛ית תַּ֥חַת אִישֵׁ֖ךְ וְכִ֣י נִטְמֵ֑את וַיִּתֵּ֨ן אִ֥ישׁ בָּךְ֙ אֶת־שְׁכָבְתּוֹ֔ מִֽבַּלְעֲדֵ֖י אִישֵֽׁךְ׃
Deutsch: Du aber, wenn du abgewichen bist unter deinem Mann und dich verunreinigt hast, und ein Mann außer deinem Mann bei dir gelegen hat -

Kommentar: Das emphatische וְאַתְּ (du aber) mit Waw adversativum leitet den Gegensatz zur Unschuldsvermutung ein.
Die erste Bedingung כִּי שָׂטִית תַּחַת אִישֵׁךְ mit כִּי (wenn), שָׂטִית von שטה (abweichen) im Qal-Perfekt 2. feminin Singular und תַּחַת אִישֵׁךְ (unter deinem Mann) beschreibt die eheliche Untreue.
Die koordinierte Bedingung וְכִי נִטְמֵאת mit נִטְמֵאת von טמא (unrein werden) im Niph'al-Perfekt 2. feminin Singular zeigt die resultierende rituelle Unreinheit.
Die explizite Beschreibung וַיִּתֵּן אִישׁ בָּךְ אֶת־שְׁכָבְתּוֹ מִבַּלְעֲדֵי אִישֵׁךְ mit יִתֵּן von נתן (geben), שְׁכָבְתּוֹ (seine Lagerung/seinen Beischlaf) und מִבַּלְעֲדֵי אִישֵׁךְ (außer deinem Mann) macht den sexuellen Akt explizit. Siehe Num 4,20.
Die LXX in der griechischen Version euphemistischer in der sexuellen Sprache: ἔδωκέν τις τὴν κοίτην αὐτοῦ ἐν σοὶ (jemand gab sein Lager in dich) gegenüber dem direkteren hebräischen וַיִּתֵּן אִישׁ בָּךְ אֶת־שְׁכָבְתּוֹ (ein Mann gab seinen Beischlaf in dich). Dies zeigt hellenistische Zurückhaltung bei expliziter sexueller Terminologie.
Die Satzstruktur zeigt eine adversative Einleitung mit drei koordinierten konditionalen Bestimmungen steigender Explizitheit.
Dieser Vers leitet die Fluchformel ein durch die explizite Beschreibung des vermuteten Ehebruchs in drei steigernden Formulierungen.
Numeri 5,21
Hebräisch: וְהִשְׁבִּ֨יעַ הַכֹּהֵ֥ן אֶֽת־הָֽאִשָּׁה֮ בִּשְׁבֻעַ֣ת הָאָלָה֒ וְאָמַ֤ר הַכֹּהֵן֙ לָֽאִשָּׁ֔ה יִתֵּ֨ן יְהוָ֥ה אוֹתָ֛ךְ לְאָלָ֥ה וְלִשְׁבֻעָ֖ה בְּת֣וֹךְ עַמֵּ֑ךְ בְּתֵ֨ת יְהוָ֤ה אֶת־יְרֵכֵךְ֙ נֹפֶ֔לֶת וְאֶת־בִּטְנֵ֖ךְ צָבָֽה׃
Deutsch: und der Priester soll die Frau beschwören mit dem Schwur des Fluches, und der Priester soll zu der Frau sagen: So mache dich der Ewige zum Fluch und zum Schwur in der Mitte deines Volkes, indem der Ewige deine Hüfte verfallen und deinen Bauch anschwellen lässt,

Kommentar: Die Wiederholung וְהִשְׁבִּיעַ הַכֹּהֵן אֶֽת־הָאִשָּׁה verstärkt die Beschwörung. Die spezifizierende Phrase בִּשְׁבֻעַת הָאָלָה (mit dem Schwur des Fluches) mit שְׁבֻעַת (Schwur von) im Construct und אָלָה (Fluch) zeigt die Verwandlung des Eides in einen bedingten Fluch.
Die Redeeinleitung וְאָמַר הַכֹּהֵן לָאִשָּׁה leitet die eigentliche Fluchformel ein.
Der erste Teil יִתֵּן יְהוָה אוֹתָךְ לְאָלָה וְלִשְׁבֻעָה בְּתוֹךְ עַמֵּךְ mit יִתֵּן von נתן (geben) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular, לְאָלָה וְלִשְׁבֻעָה (zum Fluch und zum Schwur) und בְּתוֹךְ עַמֵּךְ (in der Mitte deines Volkes) macht die Frau zum abschreckenden Beispiel.
Die spezifizierende temporale Bestimmung בְּתֵת יְהוָה אֶת־יְרֵכֵךְ נֹפֶלֶת וְאֶת־בִּטְנֵךְ צָבָה mit בְּתֵת als Qal-Infinitiv-Construct von נתן (geben), יְרֵכֵךְ נֹפֶלֶת (deine Hüfte verfallend) mit נֹפֶלֶת als Partizip von נפל (fallen) und בִּטְנֵךְ צָבָה (deinen Bauch anschwellend) mit צָבָה als Partizip von צבה (anschwellen) beschreibt die körperlichen Fluchsymptome.
Die LXX übersetzt נפלת... צבה (nofelet... tzavah - "fallend... schwellend") als διαπεπτωκότα... πεπρησμένην (gefallen... geschwollen), wobei medizinische Terminologie verwendet wird.
Die Satzstruktur zeigt eine verstärkte Beschwörung mit spezifizierender Fluchcharakterisierung, Redeeinleitung und einer zweiteiligen Fluchformel mit gesellschaftlicher und körperlicher Dimension.
Dieser Vers etabliert die formelle Fluchformel mit gesellschaftlicher Ächtung und spezifischen körperlichen Strafsymptomen.
Exkurs: Medizinische Deutung der Symptome (Vers 21.27)
Die Fluchsymptome בֶּטֶן צָבָה (anschwellender Bauch) und יָרֵךְ נֹפֶלֶת (verfallende Hüfte) sind exegetisch umstritten:
1. Gynäkologische Deutung (bevorzugt):
· צָבָה (anschwellen) könnte eine Fehlgeburt oder Infektion beschreiben
· נָפַל יָרֵךְ (Hüfte verfallen) wird oft als Gebärmutterprolaps gedeutet
· יָרֵךְ (Hüfte/Lende) ist ein Euphemismus für Fortpflanzungsorgane (vgl. Gen 46,26: "aus seiner Hüfte gekommen" = seine Nachkommen)
· Das Gegenteil (V. 28: נִזְרְעָה זָרַע = Empfängnis) bestätigt die gynäkologische Dimension
2. Allgemein-medizinische Deutung:
· צָבָה könnte Bauchwassersucht (Aszites) beschreiben
· נָפַל יָרֵךְ könnte Muskelschwund oder Lähmung meinen
3. Symbolische Deutung:
· Die Symptome sind nicht empirisch, sondern theologisch: Sie markieren Schuld sichtbar
· Vergleichbar mit Mirjams Aussatz (Num 12,10): Sichtbare Strafe als göttliches Zeichen
Methodischer Hinweis: Der Text verlangt keine medizinische Plausibilität, sondern beschreibt ein theologisches Ordal mit göttlichem Eingreifen. Die physischen Symptome sind Zeichen (V. 27: "die Frau wird zum Fluch werden"), keine naturalistischen Krankheitsbeschreibungen. Die Vagheit ist funktional: Sie lässt Raum für göttliche Souveränität statt für präzise medizinische Diagnosen.
Numeri 5,22
Hebräisch: וּ֠בָאוּ הַמַּ֨יִם הַמְאָרְרִ֤ים הָאֵ֨לֶּה֙ בְּֽמֵעַ֔יִךְ לַצְבּ֥וֹת בֶּ֖טֶן וְלַנְפִּ֣ל יָרֵ֑ךְ וְאָמְרָ֥ה הָאִשָּׁ֖ה אָמֵ֥ן׀ אָמֵֽן׃
Deutsch: und es sollen diese fluchbringenden Wasser in deine Eingeweide kommen, um den Bauch anschwellen und die Hüfte verfallen zu lassen! Und die Frau soll sagen: Amen, Amen!

Kommentar: Das Verb וּבָאוּ von בוא (kommen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum und הַמַּיִם הַמְאָרְרִים הָאֵלֶּה (diese fluchbringenden Wasser) als Subjekt zeigt die Wirkung des Ordaltranks.
Die Ortsangabe בְּמֵעַיִךְ (in deine Eingeweide) mit מֵעִים (Eingeweide/Bauch) spezifiziert den Wirkungsort.
Die finale Zweckbestimmung לַצְבּוֹת בֶּטֶן וְלַנְפִּל יָרֵךְ mit den Infinitiven-Construct צְבּוֹת von צבה (anschwellen) und נְפִּל von נפל (fallen) wiederholt die körperlichen Fluchsymptome in infinitivischer Form.
Die abschließende Anweisung וְאָמְרָה הָאִשָּׁה אָמֵן אָמֵן mit אָמְרָה von אמר (sagen) im Qal-Perfekt 3. feminin Singular und der doppelten Bestätigungsformel אָמֵן אָמֵן (Amen, Amen) zeigt die liturgische Selbstverpflichtung der Frau auf die Fluchkonsequenzen.
Die LXX hat einen bedeutsamen Unterschied bei γένοιτο γένοιτο (es geschehe, es geschehe) für אָמֵן אָמֵן (Amen, Amen). Die LXX übersetzt die liturgische Bekräftigungsformel in eine griechische Äquivalentformel, die weniger kultisch und mehr wie eine allgemeine Zustimmung klingt. Dies zeigt die Anpassung liturgischer Formeln an hellenistische Kontexte.
Die Satzstruktur zeigt eine finale Fluchvollendung mit Wirkungsbeschreibung, Zweckangabe und liturgischer Selbstverpflichtung durch doppelte Amen-Formel.
Dieser Vers komplettiert die Fluchformel und etabliert durch die doppelte Amen-Formel die freiwillige Unterwerfung der Frau unter das göttliche Urteil.
Numeri 5,23
Hebräisch: וְ֠כָתַב אֶת־הָאָלֹ֥ת הָאֵ֛לֶּה הַכֹּהֵ֖ן בַּסֵּ֑פֶר וּמָחָ֖ה אֶל־מֵ֥י הַמָּרִֽים׃
Deutsch: Und der Priester soll diese Flüche in ein Buch schreiben und sie in die bitteren Wasser abwischen.

Kommentar: Das Verb וְכָתַב von כתב (schreiben) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular mit אֶת־הָאָלֹת הָאֵלֶּה (diese Flüche) mit nota accusativi und הָאָלֹת (Flüche) Plural von אָלָה (Fluch) zeigt die schriftliche Fixierung der Fluchformeln.
Die Ortsangabe בַּסֵּפֶר (in ein Buch/eine Schriftrolle) mit סֵפֶר (Buch/Schriftrolle) zeigt das Schreibmaterial.
Das koordinierte Verb וּמָחָה אֶל־מֵי הַמָּרִים mit מָחָה von מחה (abwischen/austilgen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular und אֶל־מֵי הַמָּרִים (in die bitteren Wasser) zeigt die physische Übertragung der geschriebenen Flüche in den Ordaltrunk.
Dieser Vorgang macht die Flüche zu einem physischen Bestandteil des zu trinkenden Wassers.
Die LXX behält die Prüfungsterminologie (ἔλεγχος) bei und verwendet βιβλίον (Buch) für סֵפֶר, was in hellenistischer Zeit bereits stärker auf geschriebene Literatur verwies als das hebräische "Schriftrolle". Das Verb ἐξαλείψει (auslöschen/abwischen) entspricht genau dem hebräischen מחה und zeigt die magische Komponente des Rituals.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Handlungen: schriftliche Fixierung und physische Übertragung der Flüche in den Ordaltrunk.
Dieser Vers etabliert die materielle Verbindung zwischen gesprochenem Fluch, geschriebenem Text und zu trinkendem Ordaltrunk.
Numeri 5,24
Hebräisch: וְהִשְׁקָה֙ אֶת־הָ֣אִשָּׁ֔ה אֶת־מֵ֥י הַמָּרִ֖ים הַמְאָֽרֲרִ֑ים וּבָ֥אוּ בָ֛הּ הַמַּ֥יִם הַֽמְאָרֲרִ֖ים לְמָרִֽים׃
Deutsch: Und er soll die Frau die bitteren, fluchbringenden Wasser trinken lassen, und die fluchbringenden Wasser werden in sie kommen zur Bitterkeit.

Kommentar: Das Verb וְהִשְׁקָה von שקה (tränken) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular mit אֶת־הָאִשָּׁה (die Frau) und אֶת־מֵי הַמָּרִים הַמְאָרֲרִים (die bitteren, fluchbringenden Wasser) zeigt die Verabreichung des Ordaltranks.
Das koordinierte Verb וּבָאוּ בָהּ von בוא (kommen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit בָהּ (in sie) und הַמַּיִם הַמְאָרֲרִים (die fluchbringenden Wasser) als Subjekt beschreibt die interne Wirkung.
Die finale Bestimmung לְמָרִים (zur Bitterkeit) von מָרִים (Bitterkeit) zeigt das erwartete Resultat bei Schuld.
Die LXX konsequente Verwendung von ἔλεγχος (Prüfung) statt der hebräischen "Bitterkeit" zeigt eine rationalisierte Darstellung des Ordals in der hellenistischen Tradition, die weniger auf emotionale und mehr auf gerichtliche Aspekte fokussiert.
Die Satzstruktur zeigt die Verabreichung des Ordaltranks und die erwartete interne Wirkung bei Schuld.
Dieser Vers beschreibt den kritischen Moment der Ordaltrunk-Verabreichung und die erwartete Wirkung bei schuldigen Frauen.
Numeri 5,25
Hebräisch: וְלָקַ֤ח הַכֹּהֵן֙ מִיַּ֣ד הָֽאִשָּׁ֔ה אֵ֖ת מִנְחַ֣ת הַקְּנָאֹ֑ת וְהֵנִ֤יף אֶת־הַמִּנְחָה֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה וְהִקְרִ֥יב אֹתָ֖הּ אֶל־הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und der Priester soll aus der Hand der Frau das Speisopfer der Eifersucht nehmen und das Speisopfer vor dem Ewigen schwingen und es zum Altar bringen.

Kommentar: Das Verb וְלָקַח von לקח (nehmen) mit מִיַּד הָאִשָּׁה אֵת מִנְחַת הַקְּנָאֹת (aus der Hand der Frau das Speisopfer der Eifersucht) zeigt die Rücknahme des Opfers vom symbolischen Träger.
Das koordinierte Verb וְהֵנִיף אֶת־הַמִּנְחָה לִפְנֵי יְהוָה mit הֵנִיף von נוף (schwingen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular und לִפְנֵי יְהוָה (vor dem Ewigen) zeigt die rituelle Schwingung als Präsentationsgeste.
Das weitere koordinierte Verb וְהִקְרִ֥יב אֹתָ֖הּ אֶל־הַמִּזְבֵּֽחַ mit הִקְרִיב von קרב (nahen) im Hiph'il-Perfekt und אֶל־הַמִּזְבֵּחַ (zum Altar) bereitet die eigentliche Opferung vor.
Die LXX zeigt hier eine interessante terminologische Anpassung: Sie verwendet durchgängig θυσία (Opfer) für מִנְחָה (Speisopfer), was im griechischen Kontext allgemeiner und weniger spezifisch für Getreideoper ist. Das Verb ἐπιθήσει (aufsetzen/hinlegen) für הֵנִיף (schwingen) verliert die spezifische Schwingbewegung des hebräischen Rituals und macht daraus eine einfachere Präsentationsgeste. Dies deutet auf ein reduziertes Verständnis der komplexen priesterlichen Gestik in der hellenistischen Adaption hin.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte priesterliche Handlungen: Rücknahme, rituelle Präsentation und Altarheranführung des Eifersuchtsopfers.
Dieser Vers beschreibt die priesterliche Übernahme und rituelle Behandlung des Eifersuchtsopfers nach der Ordaltrunk-Verabreichung.
Numeri 5,26
Hebräisch: וְקָמַ֨ץ הַכֹּהֵ֤ן מִן־הַמִּנְחָה֙ אֶת־אַזְכָּ֣רָתָ֔הּ וְהִקְטִ֖יר הַמִּזְבֵּ֑חָה וְאַחַ֛ר יַשְׁקֶ֥ה אֶת־הָאִשָּׁ֖ה אֶת־הַמָּֽיִם׃
Deutsch: Und der Priester soll von dem Speisopfer dessen Gedächtnisteil eine Handvoll nehmen und es auf dem Altar räuchern, und danach soll er die Frau das Wasser trinken lassen.

Kommentar: Das Verb וְקָמַץ von קמץ (eine Handvoll nehmen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular mit מִן־הַמִּנְחָה אֶת־אַזְכָּרָתָהּ (von dem Speisopfer dessen Gedächtnisteil) zeigt die übliche Teilentnahme bei Speisopfern. אַזְכָּרָה (Gedächtnisteil) ist der für Gott bestimmte Anteil.
Das koordinierte Verb וְהִקְטִיר הַמִּזְבֵּחָה mit הִקְטִיר von קטר (räuchern) im Hiph'il-Perfekt und הַמִּזְבֵּחָה (auf dem Altar) mit Richtungshe zeigt die Verbrennung des Gedächtnisteils.
Die temporale Bestimmung וְאַחַר יַשְׁקֶה אֶת־הָאִשָּׁה אֶת־הַמָּיִם mit אַחַר (danach), יַשְׁקֶה von שקה (tränken) im Hiph'il-Imperfekt und הַמָּיִם (das Wasser) zeigt die Reihenfolge: erst Opfer, dann erneute oder fortgesetzte Ordaltrunk-Verabreichung.
Die LXX hat einen wichtigen Unterschied in δραξάμενος (mit der Faust nehmend) für קָמַץ, was präziser die Handvoll-Geste beschreibt als das hebräische Verb. Die LXX verwendet μνημόσυνον (Gedächtnis/Erinnerungsteil) für אַזְכָּרָה, was philosophischer und weniger kultisch klingt. Die temporale Verbindung μετὰ ταῦτα (danach) ist expliziter als das hebräische אַחַר und betont die sequenzielle Ordnung des Rituals stärker, was auf hellenistische Vorlieben für logische Abfolgen hindeutet.
Die Satzstruktur zeigt eine Sequenz priesterlicher Handlungen: Gedächtnisteil-Entnahme, Altarräucherung und nachfolgende Ordaltrunk-Verabreichung.
Dieser Vers etabliert die korrekte liturgische Reihenfolge von Opferhandlung und Ordaltrunk-Verabreichung.
Numeri 5,27
Hebräisch: וְהִשְׁקָ֣הּ אֶת־הַמַּ֗יִם וְהָיְתָ֣ה אִֽם־נִטְמְאָה֮ וַתִּמְעֹ֣ל מַ֣עַל בְּאִישָׁהּ֒ וּבָ֨אוּ בָ֜הּ הַמַּ֤יִם הַמְאָֽרֲרִים֙ לְמָרִ֔ים וְצָבְתָ֣ה בִטְנָ֔הּ וְנָפְלָ֖ה יְרֵכָ֑הּ וְהָיְתָ֧ה הָאִשָּׁ֛ה לְאָלָ֖ה בְּקֶ֥רֶב עַמָּֽהּ׃
Deutsch: Und wenn er sie das Wasser hat trinken lassen, so wird es geschehen, wenn sie sich verunreinigt und ihrem Mann untreu gewesen ist, dass die fluchbringenden Wasser in sie zur Bitterkeit kommen, und ihr Bauch wird anschwellen und ihre Hüfte verfallen, und die Frau wird zum Fluch werden in der Mitte ihres Volkes.

Kommentar: Das Verb וְהִשְׁקָהּ אֶת־הַמַּיִם von שקה (tränken) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular mit Objektsuffix 3. feminin Singular zeigt die vollzogene Ordaltrunk-Verabreichung.
Die Einleitung וְהָיְתָה von היה (sein/geschehen) im Qal-Perfekt 3. feminin Singular mit Waw consecutivum leitet die Bedingungsfolge ein.
Die doppelte Bedingung אִם־נִטְמְאָה וַתִּמְעֹל מַעַל בְּאִישָׁהּ mit אִם (wenn), נִטְמְאָה von טמא (unrein werden) im Niph'al-Perfekt 3. feminin Singular und תִּמְעֹל מַעַל (untreu sein Untreue) mit reduplikativer Verstärkung zeigt die Voraussetzungen für die Fluchaktivierung.
Die Wirkungsbeschreibung וּבָאוּ בָהּ הַמַּיִם הַמְאָרֲרִים לְמָרִים mit בָאוּ von בוא (kommen) und לְמָרִים (zur Bitterkeit) zeigt die interne Fluchaktivierung.
Die körperlichen Symptome וְצָבְתָה בִטְנָהּ וְנָפְלָה יְרֵכָהּ mit צָבְתָה von צבה (anschwellen) im Qal-Perfekt 3. feminin Singular und נָפְלָה von נפל (fallen) im Qal-Perfekt 3. feminin Singular beschreiben die sichtbaren Strafsymptome.
Die gesellschaftliche Konsequenz וְהָיְתָה הָאִשָּׁה לְאָלָה בְּקֶרֶב עַמָּהּ mit לְאָלָה (zum Fluch) und בְּקֶרֶב עַמָּהּ (in der Mitte ihres Volkes) zeigt die dauerhafte soziale Ächtung.
Die LXX hat eine bedeutsame Reduplikation λήθῃ λάθῃ (verborgen verborgen) für תִּמְעֹל מַעַל, was die Heimlichkeit statt der Untreue betont. Die medizinischen Begriffe πρησθήσεται (sie wird aufgebläht werden) und διαπεσεῖται (es wird verfallen) sind präziser als die hebräischen Partizipien und zeigen medizinisches Verständnis. Die LXX vermeidet die dramatische Formulierung "zur Bitterkeit" und behält die rationalisierte Prüfungsterminologie bei.
Die Satzstruktur zeigt eine komplexe Bedingungsfolge mit Einleitung, doppelter Schuldbedingung, Fluchaktivierung, körperlichen Symptomen und gesellschaftlicher Ächtung.
Dieser Vers beschreibt das negative Ordal-Ergebnis bei schuldigen Frauen mit körperlichen und sozialen Konsequenzen. Siehe Num 5,21.
Numeri 5,28
Hebräisch: וְאִם־לֹ֤א נִטְמְאָה֙ הָֽאִשָּׁ֔ה וּטְהֹרָ֖ה הִ֑וא וְנִקְּתָ֖ה וְנִזְרְעָ֥ה זָֽרַע׃
Deutsch: Wenn aber die Frau sich nicht verunreinigt hat und rein ist, so wird sie unversehrt bleiben und Samen empfangen.

Kommentar: Die adversative Bedingung וְאִם־לֹא נִטְמְאָה הָאִשָּׁה mit וְאִם־לֹא (wenn aber nicht) und נִטְמְאָה von טמא (unrein werden) im Niph'al-Perfekt 3. feminin Singular zeigt den Gegensatz zum vorherigen Vers.
Die verstärkende Charakterisierung וּטְהֹרָה הִוא mit טְהֹרָה (rein) als Adjektiv und הִוא (sie) als emphatischem Pronomen betont die positive Reinheit über die bloße Abwesenheit von Unreinheit hinaus.
Die doppelte positive Konsequenz וְנִקְּתָה וְנִזְרְעָה זָרַע zeigt zwei koordinierte Verben: נִקְּתָה von נקה (unschuldig/unversehrt sein) im Niph'al-Perfekt 3. feminin Singular und נִזְרְעָה זָרַע von זרע (besäen/schwanger werden) im Niph'al-Perfekt 3. feminin Singular mit cognate Accusativ זָרַע (Samen).
Die Formulierung נִזְרְעָה זָרַע ist eine euphemistische Umschreibung für Empfängnis und erfolgreiche Fortpflanzung.
Die LXX übersetzt ἐὰν δὲ μὴ μιανθῇ ἡ γυνὴ καὶ καθαρὰ ᾖ καὶ ἀθῴα ἔσται καὶ ἐκσπερματισθήσεται σπέρμα. Ein wichtiger Unterschied liegt in der dreifachen positiven Charakterisierung: μὴ μιανθῇ (nicht verunreinigt), καθαρὰ ᾖ (rein sei), und ἀθῴα ἔσται (unschuldig wird sie sein) gegenüber dem hebräischen Doppelausdruck. Die LXX verstärkt die Unschuldsbeteuerung. Das Verb ἐκσπερματισθήσεται (sie wird besamt werden) ist expliziter und medizinischer als das euphemistische hebräische נִזְרְעָה זָרַע. Dies zeigt unterschiedliche kulturelle Haltungen zur Darstellung von Sexualität und Reproduktion: Die griechische Tradition ist direkter in biologischen Begriffen, während die hebräische euphemistischer ist.
Die Satzstruktur zeigt eine adversative Bedingung mit verstärkender Charakterisierung und doppelter positiver Konsequenz für unschuldige Frauen.
Dieser Vers etabliert das positive Ordal-Ergebnis für unschuldige Frauen: Unversehrtheit und Fruchtbarkeit als göttliche Bestätigung der Unschuld.
Numeri 5,29
Hebräisch: זֹ֥את תּוֹרַ֖ת הַקְּנָאֹ֑ת אֲשֶׁ֨ר תִּשְׂטֶ֥ה אִשָּׁ֛ה תַּ֥חַת אִישָׁ֖הּ וְנִטְמָֽאָה׃
Deutsch: Das ist das Gesetz der Eifersucht: Wenn eine Frau, unter ihrem Mann seiend, abweicht und sich verunreinigt,

Kommentar: Das Demonstrativpronomen זֹאת (das) mit der Constructverbindung תּוֹרַת הַקְּנָאֹת (Gesetz der Eifersucht) leitet die formelle Zusammenfassung des gesamten Verfahrens ein. תּוֹרָה (Gesetz/Lehre) bezeichnet hier die vollständige Rechtsordnung, קְנָאֹת (Eifersucht) Plural von קִנְאָה.
Der Relativsatz אֲשֶׁר תִּשְׂטֶה אִשָּׁה תַּחַת אִישָׁהּ וְנִטְמָאָה mit תִּשְׂטֶה von שטה (abweichen) im Qal-Imperfekt 3. feminin Singular, תַּחַת אִישָׁהּ (unter ihrem Mann) und נִטְמָאָה von טמא (unrein werden) im Niph'al-Perfekt 3. feminin Singular spezifiziert einen der beiden Anwendungsfälle.
Die LXX übersetzt οὗτος ὁ νόμος τῆς ζηλοτυπίας ἐν ᾧ ἂν παραβῇ γυνὴ ὑπὸ ἄνδρα οὖσα καὶ μιανθῇ. Die LXX verwendet konsequent νόμος (Gesetz) für תּוֹרָה, was in der hellenistischen Periode bereits stärker auf geschriebenes Recht verwies als das hebräische Konzept von "Lehre/Weisung". Das Partizip ὑπὸ ἄνδρα οὖσα (unter einem Mann seiend) für תַּחַת אִישָׁהּ ist rechtlich präziser und betont den Rechtsstatus der Ehe stärker. Die LXX zeigt hier eine Tendenz zur Juridifizierung religiöser Konzepte entsprechend hellenistischer Rechtstradition.
Die Satzstruktur zeigt eine zusammenfassende Gesetzesdeklaration mit relativischer Spezifikation eines Anwendungsfalls.
Dieser Vers beginnt die formelle Zusammenfassung des Eifersuchtsgesetzes und nennt den ersten Fall: tatsächliche Untreue.
Numeri 5,30
Hebräisch: א֣וֹ אִ֗ישׁ אֲשֶׁ֨ר תַּעֲבֹ֥ר עָלָ֛יו ר֥וּחַ קִנְאָ֖ה וְקִנֵּ֣א אֶת־אִשְׁתּוֹ֑ וְהֶעֱמִ֤יד אֶת־הָֽאִשָּׁה֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה וְעָ֤שָׂה לָהּ֙ הַכֹּהֵ֔ן אֵ֥ת כָּל־הַתּוֹרָ֖ה הַזֹּֽאת׃
Deutsch: oder wenn über einen Mann der Geist der Eifersucht kommt, und er eifersüchtig wird auf seine Frau, so soll er die Frau vor den Ewigen stellen, und der Priester soll an ihr dieses ganze Gesetz vollziehen.

Kommentar: Das alternative אוֹ (oder) mit אִישׁ (ein Mann) leitet den zweiten Anwendungsfall ein: Eifersucht ohne bewiesene Untreue.
Der Relativsatz אֲשֶׁר תַּעֲבֹר עָלָיו רוּחַ קִנְאָה וְקִנֵּא אֶת־אִשְׁתּוֹ mit תַּעֲבֹר von עבר (vorübergehen) im Qal-Imperfekt 3. feminin Singular, רוּחַ קִנְאָה (Geist der Eifersucht) und קִנֵּא von קנא (eifersüchtig sein) wiederholt die Eifersuchtsbeschreibung aus Vers 14.
Die Verfahrensanweisung וְהֶעֱמִיד אֶת־הָאִשָּׁה לִפְנֵי יְהוָה mit הֶעֱמִיד von עמד (stehen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular zeigt die Initiierung des Verfahrens durch den eifersüchtigen Ehemann.
Die abschließende Vollzugsanweisung וְעָשָׂה לָהּ הַכֹּהֵן אֵת כָּל־הַתּוֹרָה הַזֹּאת mit עָשָׂה von עשה (tun) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular und כָּל־הַתּוֹרָה הַזֹּאת (dieses ganze Gesetz) verweist auf das gesamte beschriebene Verfahren.
Die LXX übersetzt ἢ ἄνθρωπος ᾧ ἂν ἐπέλθῃ ἐπ᾽ αὐτὸν πνεῦμα ζηλοτυπίας καὶ ζηλοτυπήσῃ τὴν γυναῖκα αὐτοῦ καὶ στήσει τὴν γυναῖκα ἔναντι κυρίου καὶ ποιήσει αὐτῇ ὁ ἱερεὺς πάντα τὸν νόμον τοῦτον. Die LXX verwendet ἄνθρωπος (Mensch) statt ἀνήρ (Mann) für אִישׁ, was universeller klingt, aber den geschlechtsspezifischen Charakter des Gesetzes verschleiert. Das Verb ἐπέλθῃ (darauf kommen) für עָבַר (vorübergehen) ist dramatischer und betont die überwältigende Natur der Eifersucht stärker. Die Wendung πάντα τὸν νόμον τοῦτον (dieses ganze Gesetz) verstärkt die Vollständigkeit der Anwendung und zeigt die hellenistische Betonung systematischer Rechtsanwendung.
Die Satzstruktur zeigt eine alternative Fallbeschreibung mit relativischer Eifersuchtsspezifikation und doppelter Verfahrensanweisung für Mann und Priester.
Dieser Vers komplettiert die Anwendungsfälle des Eifersuchtsgesetzes durch den Fall bloßer Eifersucht ohne bewiesene Untreue.
Numeri 5,31
Hebräisch: וְנִקָּ֥ה הָאִ֖ישׁ מֵעָוֹ֑ן וְהָאִשָּׁ֣ה הַהִ֔וא תִּשָּׂ֖א אֶת־עֲוֹנָֽהּ׃
Deutsch: Und der Mann wird frei sein von Schuld; jene Frau aber soll ihre Schuld tragen.

Kommentar: Das Verb וְנִקָּה von נקה (unschuldig/frei sein) im Niph'al-Perfekt 3. maskulin Singular mit הָאִישׁ מֵעָוֹן (der Mann von Schuld) mit מֵעָוֹן (von Schuld) zeigt die rechtliche Immunität des Ehemannes bei diesem Verfahren.
Die adversative Construction וְהָאִשָּׁה הַהִוא (jene Frau aber) mit dem demonstrativen הַהִוא (jene) schafft einen starken Kontrast zur männlichen Straffreiheit.
Das Verb תִּשָּׂא אֶת־עֲוֹנָהּ mit תִּשָּׂא von נשא (tragen) im Qal-Imperfekt 3. feminin Singular und עֲוֹנָהּ (ihre Schuld) mit Possessivsuffix 3. feminin Singular zeigt die vollständige weibliche Verantwortung für die Konsequenzen.
Dieser Schlussvers etabliert die geschlechtsspezifische Asymmetrie des Verfahrens: Der Mann trägt kein Risiko, die Frau trägt die volle Konsequenz unabhängig vom Ausgang.
Die LXX übersetzt καὶ ἀθῷος ἔσται ὁ ἄνθρωπος ἀπὸ ἁμαρτίας καὶ ἡ γυνὴ ἐκείνη λήμψεται τὴν ἁμαρτίαν αὐτῆς. Hier zeigt sich ein wichtiger theologischer Unterschied: Die LXX verwendet ἁμαρτία (Sünde) sowohl für עָוֹן (Schuld/Strafe) als auch für עֲוֹנָהּ (ihre Schuld), was das Konzept theologisiert. Das hebräische עָוֹן hat stärkere Konnotationen von Konsequenz und Bestrafung, während ἁμαρτία primär moralische Verfehlung bedeutet. Das Verb λήμψεται (sie wird nehmen/empfangen) für תִּשָּׂא (sie wird tragen) ist neutraler und weniger belastend als das hebräische "Tragen" der Schuld.
Die Satzstruktur zeigt eine adversative Gegenüberstellung männlicher Straffreiheit und weiblicher Verantwortungsübernahme.
Dieser abschließende Vers des Kapitels etabliert die grundlegende Ungleichmäßigkeit des Eifersuchtsurteils: Während der Mann von jeder Schuld befreit wird, trägt die Frau die volle Konsequenz ihrer Handlungen oder ihres Schicksals. Das Kapitel endet mit dieser bemerkenswerten rechtlichen Ungleichheit, die die patriarchalen Strukturen der altorientalischen Gesellschaft widerspiegelt.
Textkritik: Die LXX zeigt hier ihre Tendenz, die drastische Asymmetrie des hebräischen Textes durch neutralere Sprache zu mildern, behält aber die grundlegende geschlechtsspezifische Ungerechtigkeit des Verfahrens bei. Die hellenistische Adaption macht das Ritual rationaler und medizinischer, kann aber seine fundamentale Problematik nicht vollständig verschleiern.
Exkurs: Ethische und hermeneutische Reflexion
Das Eifersuchtsordal (Num 5,11-31) gehört zu den ethisch problematischsten Texten des Pentateuch und erfordert verantwortungsvolle Interpretation:
1. Geschlechtsspezifische Asymmetrie
	Aspekt
	Mann
	Frau

	Anklage
	Kann ohne Beweise anklagen
	Wird ohne Verteidigung angeklagt

	Risiko
	Keine (V. 31: וְנִקָּה הָאִישׁ מֵעָוֹן)
	Lebensgefahr bei Schuld

	Verfahren
	Kein Ordal für männliche Untreue
	Nur bei vermuteter weiblicher Untreue

	Ausgang
	Immer straffrei
	Entweder stigmatisiert oder physisch geschädigt


Die radikale Ungleichheit ist textimmanent und darf nicht apologetisch harmonisiert werden.
2. Altorientalischer Kontext
Das Ordal ist kein israelitisches Unikat, sondern Teil altorientalischer Rechtspraxis:
Codex Hammurapi §132: Verdächtige Ehefrau muss "Flussordal" durchlaufen (Eintauchen in Fluss)
Mittelassyrische Gesetze §17-18: Ähnliche Ordalverfahren bei Ehebruchsverdacht
Hethitische Texte: Schwurordale mit göttlichem Urteil
Unterschied zu Num 5: Das biblische Ordal ist nicht-invasiv (Trinken statt Ertränken) und ermöglicht Rehabilitation unschuldiger Frauen (V. 28).
3. Hermeneutische Perspektiven
a) Deskriptiv-historisch: Der Text beschreibt eine patriarchale Rechtspraxis, ohne sie notwendigerweise zu präskribieren (Ist ≠ Soll).
b) Kanonisch-theologisch: Kein neutestamentlicher Text bestätigt oder wiederholt dieses Ritual. Die christliche Tradition hat es nie praktiziert.
c) Feministisch-kritisch: Der Text dokumentiert strukturelle Gewalt gegen Frauen und muss als solche benannt werden (vgl. Phyllis Trible: "Texts of Terror").
d) Rezeptionsgeschichtlich:
Rabbinische Tradition (m. Sotah): Detaillierte Ausarbeitung, aber faktisch nicht mehr praktiziert nach Zerstörung des Tempels (70 n.Chr.)
Johannes 8,1-11 (Ehebrecherin): Jesus dekonstruiert die asymmetrische Sexualmoral ("Wer ohne Sünde ist...")
4. Theologische Einordnung
Positive Elemente (relativ zum altorientalischen Kontext):
· ✅ Vermeidet Lynchjustiz bei bloßem Verdacht
· ✅ Ermöglicht Rehabilitation unschuldiger Frauen
· ✅ Gottesurteil statt männlicher Willkür
Problematische Elemente (absolut):
· ❌ Keine Reziprozität: Kein Ordal für männliche Untreue
· ❌ Patriarchale Kontrolle: Männliche Eifersucht genügt als Anklage
· ❌ Körperliche Gewalt: Rituelle Demütigung (Entblößung, V. 18)
5. Methodischer Hinweis
Wissenschaftliche Exegese muss drei Aufgaben erfüllen:
1. Philologisch: Den Text präzise verstehen (Was sagt er?)
2. Historisch: Den Kontext rekonstruieren (Warum sagt er es?)
3. Ethisch: Die Problematik benennen (Darf er das sagen?)
Apologetische Harmonisierungen (z. B. "Es schützte Frauen vor Gewalt") verschleiern die textimmanente Problematik und sind methodisch unredlich.
Numeri 6,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet ein neues Kapitel mit göttlichen Anweisungen ein. Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה (zu Mosche) zeigt die direkte göttliche Kommunikation nur an Mose.
Das abschließende לֵאמֹר ist der Infinitiv-Construct von אמר (sagen) und fungiert als Redeeinleitung für die folgenden Bestimmungen zum Nasiräat.
Die LXX übersetzt καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων und behält die Standardformel bei.
Die Satzstruktur zeigt die charakteristische Offenbarungsformel mit alleiniger Adressierung an Mose.
Dieser Vers leitet Kapitel 6 ein, das sich mit dem Nasiräatsgelübde als besonderer Form religiöser Hingabe beschäftigt.
Numeri 6,2
Hebräisch: דַּבֵּר֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאָמַרְתָּ֖ אֲלֵהֶ֑ם אִ֣ישׁ אֽוֹ־אִשָּׁ֗ה כִּ֤י יַפְלִא֙ לִנְדֹּר֙ נֶ֣דֶר נָזִ֔יר לְהַזִּ֖יר לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'el und sage zu ihnen: Wenn ein Mann oder eine Frau sich absondert, das Gelübde eines Nasir abzulegen, um sich dem Ewigen zu weihen,

Kommentar: Das Verb דַּבֵּר von דבר (reden) im Pi'el-Imperativ maskulin Singular mit אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל zeigt die Verkündigungsanweisung. Das koordinierte Verb וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם mit אָמַרְתָּ von אמר (sagen) im Qal-Perfekt 2. maskulin Singular verstärkt die Kommunikationsanweisung.
Die universelle Formulierung אִישׁ אוֹ־אִשָּׁה (Mann oder Frau) betont die geschlechtslose Zugänglichkeit des Nasiräatsgelübdes, im Gegensatz zu vielen anderen religiösen Ämtern.
Die temporale Bedingung כִּי יַפְלִא לִנְדֹּר נֶדֶר נָזִיר mit כִּי (wenn), יַפְלִא von פלא (wunderbar/außergewöhnlich machen) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt die besondere Natur dieses Gelübdes. Das Hiph'il von פלא bedeutet wörtlich 'etwas Außergewöhnliches tun/sich besonders verpflichten'. Mögliche Übersetzungen:
1. 'Sich besonders verpflichten' (bevorzugt): Betonung der freiwilligen Selbstverpflichtung
2. 'Ein außergewöhnliches Gelübde tun': Betonung der Sonderstellung des Nasiräats
3. 'Sich absondern': Funktionale Äquivalenz zur Bedeutung von נזר
Die LXX übersetzt mit μεγάλως εὔξηται (großartig geloben), was die Außergewöhnlichkeit betont. Das Verb פלא kennzeichnet das Nasiräat als über die normale Frömmigkeit hinausgehende Hingabe – vergleichbar mit dem 'heroischen Gelübde' im antiken Judentum (vgl. Josephus, Ant. 4.72-73).
Die finale Bestimmung לְהַזִּיר לַיהוָה mit לְהַזִּיר von נזר (sich weihen/absondern) im Hiph'il-Infinitiv-Construct und לַיהוָה (dem Ewigen) zeigt den Zweck der Absonderung für Gott.
Die LXX übersetzt יפליא לנדר נדר נזיר (yafli lindor neder nazir - "ein besonderes Gelübde ablegt, ein Nasiräatsgelübde") als μεγάλως εὔξηται εὐχὴν ἀφαγνίσασθαι ἁγνείαν (großartig ein Gelübde ablegt, sich zu weihen zur Reinheit). להזיר (lehazzir - "sich zu weihen") wird als ἀφαγνίσασθαι (sich reinigen/heiligen) übersetzt, was die kultische Reinheit betont.
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte Verkündigungsanweisung mit universeller Geschlechtsinklusion, konditionaler Einleitung und finaler Zweckbestimmung der göttlichen Weihe.
Dieser Vers etabliert das Nasiräat als freiwilliges, außergewöhnliches Gelübde, das sowohl Männern als auch Frauen offensteht und eine besondere Form der Gottesweihe darstellt.
Numeri 6,3
Hebräisch: מִיַּ֤יִן וְשֵׁכָר֙ יַזִּ֔יר חֹ֥מֶץ יַ֛יִן וְחֹ֥מֶץ שֵׁכָ֖ר לֹ֣א יִשְׁתֶּ֑ה וְכָל־מִשְׁרַ֤ת עֲנָבִים֙ לֹ֣א יִשְׁתֶּ֔ה וַעֲנָבִ֛ים לַחִ֥ים וִיבֵשִׁ֖ים לֹ֥א יֹאכֵֽל׃
Deutsch: so soll er sich des Weines und des Rauschtranks enthalten; Essig von Wein und Essig von Rauschtrank soll er nicht trinken; und keinerlei Traubensaft soll er trinken, und Trauben, frische oder getrocknete, soll er nicht essen.

Kommentar: Das Verb יַזִּיר von נזר (sich absondern/sich enthalten) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt die erste und grundlegendste Einschränkung des Nasiräats. Die koordinierte Aufzählung מִיַּיִן וְשֵׁכָר (von Wein und Rauschtrank) mit יַיִן (Wein) und שֵׁכָר (berauschender Trunk/Bier) umfasst alle alkoholischen Getränke.
Die erweiternde Bestimmung חֹמֶץ יַיִן וְחֹמֶץ שֵׁכָר לֹא יִשְׁתֶּה mit חֹמֶץ (Essig) im Construct und der Negation לֹא יִשְׁתֶּה (er soll nicht trinken) von שתה (trinken) schließt auch fermentierte Essigprodukte ein, die keinen Alkohol mehr enthalten.
Die weitere Ausdehnung וְכָל־מִשְׁרַת עֲנָבִים לֹא יִשְׁתֶּה mit מִשְׁרַת עֲנָבִים (Getränk/Einweichung von Trauben) im Construct verbietet sogar alkoholfreien Traubensaft.
Die abschließende Bestimmung וַעֲנָבִים לַחִים וִיבֵשִׁים לֹא יֹאכֵל mit עֲנָבִים (Trauben), לַחִים (frische), יְבֵשִׁים (getrocknete) und לֹא יֹאכֵל (er soll nicht essen) von אכל (essen) verbietet selbst den Verzehr von Trauben in jeder Form.
Die LXX übersetzt שכר (shechar - "berauschendes Getränk") als σίκερα (Sikera), eine Transliteration. מִשְׁרַת עֲנָבִים (mishrat anavim - "Traubensaft/Getränk") wird als ὅσα κατεργάζεται ἐκ σταφυλῆς (alles, was aus Trauben hergestellt wird) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine systematische Steigerung der Verbote: von alkoholischen Getränken über deren Derivate zu allen Traubenprodukten und schließlich zu den Trauben selbst.
Dieser Vers etabliert die umfassendste Nahrungseinschränkung des Nasiräats, die jeglichen Kontakt mit der Weinrebe und ihren Produkten verbietet.
Numeri 6,4
Hebräisch: כֹּ֖ל יְמֵ֣י נִזְרֹ֑ו מִכֹּל֩ אֲשֶׁר֨ יֵעָשֶׂ֜ה מִגֶּ֣פֶן הַיַּ֗יִן מֵחַרְצַנִּ֛ים וְעַד־זָ֖ג לֹ֥א יֹאכֵֽל׃
Deutsch: Alle Tage seiner Absonderung soll er von allem, was vom Weinstock bereitet wird, und zwar von den Kernen bis zur Hülse, nicht essen.

Kommentar: Die temporale Bestimmung כֹּל יְמֵי נִזְרוֹ (alle Tage seiner Absonderung) mit כֹּל (alle) und נִזְרוֹ (seiner Absonderung) von נֵזֶר (Absonderung/Weihe) mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular betont die Dauer der Einschränkung.
Die umfassende Formulierung מִכֹּל אֲשֶׁר יֵעָשֶׂה מִגֶּפֶן הַיַּיִן mit מִכֹּל (von allem), אֲשֶׁר יֵעָשֶׂה (was gemacht wird) im Niph'al-Imperfekt 3. maskulin Singular und מִגֶּפֶן הַיַּיִן (vom Weinstock) im Construct zeigt die vollständige Reichweite des Verbots.
Die spezifizierende Phrase מֵחַרְצַנִּים וְעַד־זָג (von den Kernen bis zur Hülse) mit מֵחַרְצַנִּים (von den Kernen) von חַרְצַן (Kern/Stein) und זָג (Hülse/Schale) mit עַד (bis) zeigt die absolute Vollständigkeit: selbst die normalerweise nicht essbaren Teile der Traube sind verboten.
Die LXX übersetzt זָג mit ἕως γιγάρτου (bis zum Kern), was eine andere Reihenfolge zeigt als das Hebräische und möglicherweise ein anderes Verständnis der Traubenteile reflektiert. Die Septuaginta betont stärker den Aspekt der Verarbeitung (κατεργάζεται) gegenüber dem hebräischen יֵעָשֶׂה.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung mit einer umfassenden negativen Bestimmung, die durch eine spezifizierende Phrase von Teil zu Teil absolute Vollständigkeit etabliert.
Dieser Vers verstärkt und präzisiert das Traubenverbot durch die Formel "von den Kernen bis zur Hülse", die sprichwörtlich absolute Vollständigkeit ausdrückt.
Exkurs: Steigerungslogik des Traubenverbots (V. 3-4)

	Stufe
	Verbotenes Produkt
	Hebräisch
	Alkohol?
	Begründung

	1
	Wein
	יַיִן
	Ja
	Alkoholisches Hauptgetränk

	2
	Rauschtrank
	שֵׁכָר
	Ja
	Andere alkoholische Getränke (Bier, Met)

	3
	Weinessig
	חֹמֶץ יַיִן
	Nein
	Fermentiertes Derivat (kein Alkohol mehr)

	4
	Traubensaft
	מִשְׁרַת עֲנָבִים
	Nein
	Alkoholfreies Traubenprodukt

	5
	Frische Trauben
	עֲנָבִים לַחִים
	Nein
	Rohe Frucht

	6
	Getrocknete Trauben
	עֲנָבִים יְבֵשִׁים
	Nein
	Konservierte Frucht

	7
	Traubenkerne
	חַרְצַנִּים
	Nein
	Nicht-essbare Teile

	8
	Traubenschalen
	זָג
	Nein
	Nicht-essbare Teile



Interpretationen der Steigerung:
1. Radikale Absonderung (bevorzugt):
· Das Verbot geht weit über Alkoholvermeidung hinaus
· Selbst nicht-essbare Teile sind verboten (חַרְצַנִּים, זָג)
· Die Weinrebe selbst wird zum Symbol der weltlichen Freude, die gemieden wird
· Vergleichbar mit der totalen Meidung unreiner Tiere (Lev 11: nicht essen, nicht berühren, nicht tragen)
2. Kultische Reinheit:
· Weinprodukte könnten rituell verunreinigt sein
· Vollständiges Verbot verhindert versehentliche Kontamination
3. Symbolische Absonderung:
· Der Weinstock symbolisiert im AT oft Israel (Ps 80,9-17; Jes 5,1-7)
· Meidung könnte Absonderung vom Volk symbolisieren
· Allerdings problematisch, da Nasiräer für Israel handeln (V. 27)
Methodischer Hinweis: Die extreme Ausweitung (bis zu nicht-essbaren Teilen) zeigt, dass es nicht um Alkoholvermeidung geht, sondern um totale Meidung der Weinrebe als Symbol weltlicher Freude (vgl. Ps 104,15: "Wein erfreut des Menschen Herz").
Das Nasiräatsgesetz zeigt eine systematische Ausweitung des Weinverbots in konzentrischen Kreisen:

Numeri 6,5
Hebräisch: כָּל־יְמֵי֙ נֶ֣דֶר נִזְרֹ֔ו תַּ֖עַר לֹא־יַעֲבֹ֣ר עַל־רֹאשֹׁ֑ו עַד־מְלֹ֨את הַיָּמִ֜ם אֲשֶׁר־יַזִּ֤יר לַיהוָה֙ קָדֹ֣שׁ יִהְיֶ֔ה גַּדֵּ֥ל פֶּ֖רַע שְׂעַ֥ר רֹאשֹֽׁו׃
Deutsch: Alle Tage des Gelübdes seiner Absonderung soll kein Schermesser über sein Haupt gehen; bis die Tage erfüllt sind, die er sich dem Ewigen geweiht hat, soll er heilig sein; er soll das Haar seines Hauptes frei wachsen lassen.

Kommentar: Die erweiterte temporale Bestimmung כָּל־יְמֵי נֶדֶר נִזְרוֹ (alle Tage des Gelübdes seiner Absonderung) mit der Constructkette נֶדֶר נִזְרוֹ (Gelübde seiner Absonderung) betont die freiwillige Natur und Dauer der zweiten Haupteinschränkung.
Das Subjekt תַּעַר (Schermesser) mit der Negation לֹא־יַעֲבֹר עַל־רֹאשׁוֹ (soll nicht über sein Haupt gehen) mit יַעֲבֹר von עבר (vorübergehen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular etabliert das Schurverbot als physisches Nicht-Berühren.
Die verstärkende temporale Bestimmung עַד־מְלֹאת הַיָּמִים אֲשֶׁר־יַזִּיר לַיהוָה mit עַד־מְלֹאת (bis zur Erfüllung) und dem Qal-Infinitiv-Construct מְלֹאת von מלא (erfüllen), הַיָּמִים (die Tage) und dem Relativsatz אֲשֶׁר־יַזִּיר לַיהוָה (die er sich dem Ewigen weiht) wiederholt die gottgeweihte Natur der Zeitspanne.
Die charakterisierende Bestimmung קָדֹשׁ יִהְיֶה (heilig soll er sein) mit קָדֹשׁ (heilig) und יִהְיֶה von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt den besonderen Status des Nasiräers.
Der abschließende Imperativ גַּדֵּל פֶּרַע שְׂעַר רֹאשׁוֹ mit גַּדֵּל von גדל (wachsen lassen) im Pi'el-Imperativ, פֶּרַע (frei wachsen/wild wuchern) und שְׂעַר רֹאשׁוֹ (Haar seines Hauptes) zeigt die positive Seite des Schurverbots.
Die LXX übersetzt פֶּרַע mit κόμην (Haupthaar), was weniger die wilde, ungepflegte Natur betont als das hebräische Wort. Sie verwendet ἅγιος ἔσται (heilig wird er sein) und betont damit stärker den zukünftigen Heiligkeitsstatus.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung, ein negatives Verbot, eine verstärkende Zeitbestimmung, eine Statusdeklaration und einen positiven Imperativ.
Dieser Vers etabliert die zweite Haupteinschränkung des Nasiräats: das Schurverbot als sichtbares Zeichen der Heiligkeit und Gottesweihung.
Numeri 6,6
Hebräisch: כָּל־יְמֵ֥י הַזִּירֹ֖ו לַיהוָ֑ה עַל־נֶ֥פֶשׁ מֵ֖ת לֹ֥א יָבֹֽא׃
Deutsch: Alle Tage, die er sich dem Ewigen geweiht hat, soll er zu keiner Leiche kommen.

Kommentar: Die temporale Bestimmung כָּל־יְמֵי הַזִּירוֹ לַיהוָה (alle Tage, die er sich dem Ewigen geweiht hat) mit הַזִּירוֹ (seines Sich-Weihens) als Hiph'il-Infinitiv-Construct von נזר (sich weihen) mit Possessivsuffix und לַיהוָה (dem Ewigen) betont die theozentrische Ausrichtung der Weihe.
Die präpositionale Phrase עַל־נֶפֶשׁ מֵת (zu einer Leiche) mit עַל (zu/über), נֶפֶשׁ (Seele/Person) und מֵת (tot) bezeichnet euphemistisch eine Leiche durch das hebräische Konzept der "toten Seele".
Die Negation לֹא יָבֹא (er soll nicht kommen) mit יָבֹא von בוא (kommen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular etabliert das absolute Leichenunreinheitsverbot.
Die LXX übersetzt נֶפֶשׁ מֵת mit ψυχῇ τετελευτηκυίᾳ (zu einer verstorbenen Seele), was philosophischer klingt als das hebräische Euphemismus und stärker die Seele als vom Körper getrennt darstellt.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Bestimmung mit theozentrischem Fokus und ein absolutes Verbot des Leichenkonakts.
Dieser Vers etabliert die dritte Haupteinschränkung des Nasiräats: absolute Leichenunreinheitsvermeidung, die sogar über priesterliche Standards hinausgeht.
Numeri 6,7
Hebräisch: לְאָבִ֣יו וּלְאִמֹּ֗ו לְאָחִיו֙ וּלְאַ֣חֹתוֹ֔ לֹא־יִטַּמָּ֥א לָהֶ֖ם בְּמֹתָ֑ם כִּ֛י נֵ֥זֶר אֱלֹהָ֖יו עַל־רֹאשֹֽׁו׃
Deutsch: Wegen seines Vaters und wegen seiner Mutter, wegen seines Bruders und wegen seiner Schwester - ihretwegen soll er sich nicht verunreinigen, wenn sie sterben; denn die Weihe seines Gottes ist auf seinem Haupt.

Kommentar: Die systematische Aufzählung לְאָבִיו וּלְאִמּוֹ לְאָחִיו וּלְאַחֹתוֹ (für seinen Vater und für seine Mutter, für seinen Bruder und für seine Schwester) mit der präpositionalen Reihe לְ (für/wegen) und entsprechenden Possessivsuffixen 3. maskulin Singular zeigt die engsten Familienbeziehungen.
Die emphatische Negation לֹא־יִטַּמָּא לָהֶם בְּמֹתָם mit לֹא (nicht), יִטַּמָּא von טמא (unrein werden) im Niph'al-Imperfekt 3. maskulin Singular, לָהֶם (für sie) und בְּמֹתָם (in ihrem Tod) mit מוֹת (Tod) plus Possessivsuffix 3. maskulin Plural zeigt das Ausmaß des Verbots: selbst bei den nächsten Angehörigen.
Die theologische Begründung כִּי נֵזֶר אֱלֹהָיו עַל־רֹאשׁוֹ mit כִּי (denn), נֵזֶר אֱלֹהָיו (Weihe seines Gottes) im Construct und עַל־רֹאשׁוֹ (auf seinem Haupt) zeigt die physisch-sichtbare Präsenz der göttlichen Weihe durch das ungeschnittene Haar.
Die LXX übersetzt נזר אלהיו על־ראשו (nezer elohav al-rosho - "die Weihe seines Gottes ist auf seinem Haupt") als εὐχὴ θεοῦ αὐτοῦ ἐπʼ αὐτῷ ἐπὶ κεφαλῆς αὐτοῦ (das Gelübde seines Gottes ist auf ihm, auf seinem Haupt).
Die Satzstruktur zeigt eine systematische Familienliste, ein emphatisches Verbot mit temporaler Spezifikation und eine theologische Begründung durch die physische Präsenz der Gottesweihe.
Dieser Vers zeigt die radikale Natur des Nasiräatsgelübdes: Es übertrifft sogar familiale Verpflichtungen und macht religiöse Hingabe absolut prioritär.
Numeri 6,8
Hebräisch: כֹּ֖ל יְמֵ֣י נִזְרֹ֑ו קָדֹ֥שׁ ה֖וּא לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Alle Tage seiner Absonderung ist er dem Ewigen heilig.

Kommentar: Die temporale Bestimmung כֹּל יְמֵי נִזְרוֹ (alle Tage seiner Absonderung) mit כֹּל (alle) wiederholt die Dauer der Weihe. Das Prädikat קָדֹשׁ הוּא לַיהוָה mit קָדֹשׁ (heilig), הוּא (er) als emphatischem Pronomen und לַיהוָה (dem Ewigen) etabliert den besonderen Status des Nasiräers als gottgeweiht.
Die LXX übersetzt mit ἅγιος ἔσται κυρίῳ (heilig wird er dem Herrn sein), wobei das Futur stärker den andauernden Prozess betont als das hebräische Präsens der Zustandsbeschreibung.
Die Satzstruktur zeigt eine einfache, aber feierliche Zustandsdeklaration, die als Zusammenfassung der drei Haupteinschränkungen dient.
Dieser kurze Vers fungiert als theologische Zentrale des Nasiräatsgesetzes und definiert das Ergebnis der drei Absonderungen: vollständige Heiligkeit für Gott.
Numeri 6,9
Hebräisch: וְכִֽי־יָמ֨וּת מֵ֤ת עָלָיו֙ בְּפֶ֣תַע פִּתְאֹ֔ם וְטִמֵּ֖א רֹ֣אשׁ נִזְרֹ֑ו וְגִלַּ֤ח רֹאשׁוֹ֙ בְּי֣וֹם טָהֳרָתוֹ֔ בַּיּ֥וֹם הַשְּׁבִיעִ֖י יְגַלְּחֶֽנּוּ׃
Deutsch: Und wenn jemand neben ihm plötzlich, unversehens stirbt und er das Haupt seiner Weihe verunreinigt, so soll er sein Haupt an dem Tag seiner Reinigung scheren; am siebten Tag soll er es scheren.

Kommentar: Die konditionalen Einleitung וְכִי־יָמוּת מֵת עָלָיו בְּפֶתַע פִּתְאֹם mit כִי (wenn), יָמוּת מֵת (er stirbt Tod) mit cognate Accusativ für Verstärkung, עָלָיו (über ihm/neben ihm) und der doppelten Adverbkonstruktion בְּפֶתַע פִּתְאֹם (plötzlich unversehens) betont die Unvorhersehenheit und Unkontrollierbarkeit des Ereignisses.
Die Folge וְטִמֵּא רֹאשׁ נִזְרוֹ mit טִמֵּא von טמא (unrein machen/werden) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular und רֹאשׁ נִזְרוֹ (Haupt seiner Weihe) im Construct zeigt die Kontamination des Symbols der Heiligkeit.
Die Reinigungsanweisung וְגִלַּח רֹאשׁוֹ בְּיוֹם טָהֳרָתוֹ mit גִלַּח von גלח (scheren) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular und בְּיוֹם טָהֳרָתוֹ (am Tag seiner Reinigung) im Construct zeigt die rituelle Antwort.
Die zeitliche Spezifikation בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי יְגַלְּחֶנּוּ mit הַשְּׁבִיעִי (der siebte) und יְגַלְּחֶנּוּ von גלח (scheren) mit Objektsuffix 3. maskulin Singular entspricht den allgemeinen Leichenunreinheitsgesetzen.
Die LXX verwendet παραχρῆμα ἐξαίφνης (sofort plötzlich) für בְּפֶתַע פִּתְאֹם, was stärker die zeitliche Unmittelbarkeit betont. Sie übersetzt טָהֳרָה mit καθαρισμός (Reinigung), was medizinischer klingt als das hebräische Reinheitskonzept.
Die Satzstruktur zeigt eine konditionelle Problemstellung mit doppelter Betonung der Unvorhersehbarkeit, resultierende Kontamination und präzise zeitgebundene Reinigungsanweisung.
Dieser Vers behandelt den Notfall unvorhersehbarer Leichenunreinheit und zeigt, dass selbst die heiligste Weihe durch äußere Umstände kompromittiert werden kann.
Numeri 6,10
Hebräisch: וּבַיּ֣וֹם הַשְּׁמִינִ֗י יָבִא֙ שְׁתֵּ֣י תֹרִ֔ים א֥וֹ שְׁנֵ֖י בְּנֵ֣י יוֹנָ֑ה אֶל־הַכֹּהֵ֔ן אֶל־פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und am achten Tag soll er zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben zum Priester bringen an den Eingang des Zeltes der Begegnung.

Kommentar: Die zeitliche Bestimmung וּבַיּוֹם הַשְּׁמִינִי (und am achten Tag) folgt der standardmäßigen Reinigungssequenz: sieben Tage Unreinheit, Schur am siebten Tag, Opfer am achten Tag.
Das Verb יָבִא von בוא (bringen) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt die Bringungsverpflichtung. Die alternative Opfergabe שְׁתֵּי תֹרִים אוֹ שְׁנֵי בְּנֵי יוֹנָה (zwei Turteltauben oder zwei junge Tauben) mit תֹּרִים (Turteltauben) und בְּנֵי יוֹנָה (Söhne der Taube = junge Tauben) entspricht den Armen-Opferbestimmungen und zeigt, dass Nasiräat nicht an Wohlstand gebunden ist.
Die doppelte Ortsangabe אֶל־הַכֹּהֵן אֶל־פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד (zum Priester, zum Eingang des Zeltes der Begegnung) betont sowohl die priesterliche Vermittlung als auch den heiligen Ort.
Die LXX übersetzt בְּנֵי יוֹנָה mit νεοσσοὺς περιστερῶν (Taubenjunge), was biologisch präziser ist als die hebräische "Söhne der Taube"-Metapher.
Die Satzstruktur zeigt eine zeitliche Einleitung, Opferverpflichtung mit alternativer Spezifikation und doppelte Ortsbestimmung.
Dieser Vers beginnt das Reinigungsritual nach unvorhergesehener Leichenunreinheit und zeigt die Zugänglichkeit durch alternative, kostengünstigere Opfergaben.
Numeri 6,11
Hebräisch: וְעָשָׂ֣ה הַכֹּהֵ֗ן אֶחָ֤ד לְחַטָּאת֙ וְאֶחָ֣ד לְעֹלָ֔ה וְכִפֶּ֣ר עָלָ֔יו מֵאֲשֶׁ֥ר חָטָ֖א עַל־הַנָּ֑פֶשׁ וְקִדַּ֥שׁ אֶת־רֹאשֹׁ֖ו בַּיּ֥וֹם הַהֽוּא׃
Deutsch: Und der Priester soll eine zum Sündopfer und eine zum Aufsteigeopfer herrichten und Sühne für ihn schaffen wegen dessen, was er sich an der Leiche versündigt hat; und er soll sein Haupt an diesem Tag heiligen.

Kommentar: Das Verb וְעָשָׂה הַכֹּהֵן von עשה (machen/herrichten) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular zeigt die priesterliche Ausführung. Die Aufteilung אֶחָד לְחַטָּאת וְאֶחָד לְעֹלָה (eine zum Sündopfer und eine zum Aufsteigeopfer) mit חַטָּאת (Sündopfer) und עֹלָה (Aufsteigeopfer) zeigt die doppelte Sühnfunktion.
Das koordinierte Verb וְכִפֶּר עָלָיו mit כִפֶּר von כפר (sühnen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular und עָלָיו (für ihn) zeigt den Sühnvorgang.
Die kausale Bestimmung מֵאֲשֶׁר חָטָא עַל־הַנֶּפֶשׁ mit מֵאֲשֶׁר (von dem, was), חָטָא von חטא (sündigen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular und עַל־הַנֶּפֶשׁ (an der Leiche) zeigt die paradoxe Formulierung: Sünde durch unverschuldete Leichenberührung.
Das weitere koordinierte Verb וְקִדַּשׁ אֶת־רֹאשׁוֹ בַּיּוֹם הַהוּא mit קִדַּשׁ von קדש (heiligen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular zeigt die Wiederherstellung der Kopfheiligkeit am selben Tag.
Die LXX übersetzt חָטָא עַל־הַנֶּפֶשׁ mit ἥμαρτεν περὶ τῆς ψυχῆς (er sündigte bezüglich der Seele), was weniger die physische Leichenberührung und mehr die spirituelle Dimension betont.
Die Satzstruktur zeigt priesterliche Opferausführung, Sühnvorgang mit paradoxer Sündencharakterisierung und Wiederherstellung der Kopfheiligkeit.
Dieser Vers zeigt die theologische Komplexität: Selbst unverschuldete Unreinheit erfordert Sühne, da sie die Heiligkeit kompromittiert.
Numeri 6,12
Hebräisch: וְהִזִּ֤יר לַֽיהוָה֙ אֶת־יְמֵ֣י נִזְרֹ֔ו וְהֵבִ֛יא כֶּ֥בֶשׂ בֶּן־שְׁנָתוֹ֖ לְאָשָׁ֑ם וְהַיָּמִ֤ים הָרִאשֹׁנִים֙ יִפְּל֔וּ כִּ֥י טָמֵ֖א נִזְרֹֽו׃
Deutsch: Und er soll die Tage seiner Absonderung dem Ewigen weihen und ein einjähriges Lamm zum Schuldopfer bringen; die früheren Tage aber sollen verfallen, weil seine Weihe verunreinigt wurde.

Kommentar: Das Verb וְהִזִּיר לַיהוָה אֶת־יְמֵי נִזְרוֹ mit הִזִּיר von נזר (weihen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular zeigt die komplette Neuweihe. אֶת־יְמֵי נִזְרוֹ (die Tage seiner Absonderung) als direktes Objekt betont, dass die gesamte Zeitspanne neu geweiht werden muss.
Das koordinierte Verb וְהֵבִיא כֶּבֶשׂ בֶּן־שְׁנָתוֹ לְאָשָׁם mit הֵבִיא von בוא (bringen) im Hiph'il-Perfekt, כֶּבֶשׂ בֶּן־שְׁנָתוֹ (einjähriges Lamm) im Construct und לְאָשָׁם (zum Schuldopfer) zeigt ein zusätzliches, wertvolleres Opfer als die Tauben.
Die drastische Konsequenz וְהַיָּמִים הָרִאשֹׁנִים יִפְּלוּ mit הַיָּמִים הָרִאשֹׁנִים (die früheren Tage) und יִפְּלוּ von נפל (fallen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt den vollständigen Verlust der bisherigen Weihezeit.
Die kausale Begründung כִּי טָמֵא נִזְרוֹ mit כִּי (weil), טָמֵא von טמא (unrein werden) im Niph'al-Perfekt 3. maskulin Singular und נִזְרוֹ (seine Weihe) zeigt die Kontamination der gesamten Weihe.
Die LXX übersetzt והימים הראשנים יפלו (vehayamim harishonim yippelu - "die ersten Tage fallen weg") als αἱ ἡμέραι αἱ πρότεραι ἄλογοι ἔσονται (die früheren Tage werden ungültig/nicht gezählt sein), wobei ἄλογος (unvernünftig/nicht gezählt) eine interpretative Übersetzung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Neuweihe, zusätzliches Schuldopfer, drastischen Zeitverlust und kausale Begründung durch Weihekontamination.
Dieser Vers zeigt die harten Konsequenzen unvorhergesehener Leichenunreinheit: kompletter Neustart des Nasiräats mit Verlust aller bisherigen Zeit.
Exkurs: Paradoxie der unverschuldeten Sünde (V. 9-12)
Die Formulierung חָטָא עַל־הַנֶּפֶשׁ ("er sündigte an der Leiche", V. 11) wirft eine theologische Spannung auf:
Das Problem:
· Die Leichenberührung geschah בְּפֶתַע פִּתְאֹם (plötzlich, unversehens, V. 9)
· Der Nasiräer hatte keine Kontrolle über das Ereignis
· Dennoch wird es als חָטָא (Sünde) bezeichnet, die Sühne (כִּפֶּר, V. 11) erfordert
Lösungsansätze:
1. Objektive Unreinheit (bevorzugt):
· חֵטְא bezeichnet hier nicht moralische Schuld, sondern objektive Unreinheit
· Die Sünde liegt nicht in der Handlung, sondern im Zustand der Verunreinigung
· Vergleichbar mit Lev 4,2-3: חֵטְא בִשְׁגָגָה (unabsichtliche Sünde) erfordert trotzdem Sühne
· Heiligkeit und Unreinheit sind objektive Kategorien, unabhängig von Intention
2. Verletzung der Heiligkeit:
· Die נֵזֶר (Weihe) ist ein objektiver Zustand, der durch Kontakt mit Tod automatisch kontaminiert wird
· Die "Sünde" besteht in der Unterbrechung der Heiligkeit, nicht in Schuld
· Vergleichbar mit dem Hohepriester (Lev 21,11): Selbst bei engsten Verwandten keine Leichenberührung
3. Rituelle Logik statt moralische Logik:
· Das Opfersystem folgt ritueller Logik, nicht juridischer Logik
· Sünde (חֵטְא) = Abweichung vom gottgeweihten Zustand
· Sühne (כִּפֶּר) = Wiederherstellung der Gottesbeziehung
· Keine Schuldzuweisung impliziert
Theologische Konsequenz:
Das Sündopfer (חַטָּאת, V. 11) reinigt nicht von moralischer Schuld, sondern von ritueller Verunreinigung. Die Unterscheidung zwischen:
· חֵטְא בְּיָד רָמָה (Sünde mit erhobener Hand = Vorsatz, Num 15,30) → keine Sühne möglich
· חֵטְא בִשְׁגָגָה (unabsichtliche Sünde/Verunreinigung, Lev 4,2) → Sühne durch Opfer
...zeigt, dass das AT differenziert zwischen moralischer Schuld und ritueller Unreinheit.
Methodischer Hinweis: Die paradoxe Formulierung "er sündigte an der Leiche" zeigt die Grenzen moderner ethischer Kategorien beim Verständnis altorientalischer Reinheitssysteme. Das AT kennt kein modernes Schuldprinzip, sondern ein Heiligkeitssystem, in dem objektive Zustände wichtiger sind als subjektive Intentionen.
Numeri 6,13
Hebräisch: וְזֹ֥את תּוֹרַ֖ת הַנָּזִ֑יר בְּי֗וֹם מְלֹאת֙ יְמֵ֣י נִזְרֹ֔ו יָבִ֣יא אֹתוֹ֔ אֶל־פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und dies ist das Gesetz des Nasir: An dem Tag, an dem die Tage seiner Absonderung erfüllt sind, soll man ihn an den Eingang des Zeltes der Begegnung bringen.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen וְזֹאת (und dies) mit der Constructverbindung תּוֹרַת הַנָּזִיר (Gesetz des Nasir) leitet die Bestimmungen für die erfolgreiche Beendigung des Nasiräatsgelübdes ein.
Die temporale Bestimmung בְּיוֹם מְלֹאת יְמֵי נִזְרוֹ mit בְּיוֹם (am Tag), מְלֹאת als Qal-Infinitiv-Construct von מלא (erfüllen) und יְמֵי נִזְרוֹ (Tage seiner Absonderung) im Construct zeigt den Zeitpunkt der Vollendung.
Das Verb יָבִיא אֹתוֹ mit יָבִיא von בוא (bringen) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Singular und אֹתוֹ (ihn) mit der Ortsangabe אֶל־פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד (zum Eingang des Zeltes der Begegnung) zeigt den rituellen Abschluss am heiligen Ort.
Die LXX übersetzt יָבִיא אֹתוֹ mit προσάξει αὐτόν (er soll ihn heranführen), was stärker die formelle Präsentation betont. Das passive יָבִיא wird als aktive priesterliche Handlung verstanden.
Die Satzstruktur zeigt eine zusammenfassende Gesetzeseinleitung mit präziser temporaler Vollendungsangabe und Ortsbestimmung für den Abschlussritus.
Dieser Vers leitet die Bestimmungen für die erfolgreiche Vollendung des Nasiräatsgelübdes ein und betont den formellen, öffentlichen Charakter des Abschlusses.
Numeri 6,14
Hebräisch: וְהִקְרִ֣יב אֶת־קָרְבָּנֹ֣ו לַיהוָ֡ה כֶּבֶשׂ֩ בֶּן־שְׁנָתוֹ֨ תָמִ֤ים אֶחָד֙ לְעֹלָ֔ה וְכַבְשָׂ֨ה אַחַ֧ת בַּת־שְׁנָתָ֛הּ תְּמִימָ֖ה לְחַטָּ֑את וְאַֽיִל־אֶחָ֥ד תָּמִ֖ים לִשְׁלָמִֽים׃
Deutsch: Und er soll dem Ewigen seine Opfergabe darbringen: ein einjähriges, makelloses männliches Lamm zum Aufsteigeopfer, und ein einjähriges, makelloses weibliches Lamm zum Sündopfer, und einen makellosen Widder zum Friedensopfer,

Kommentar: Das Verb וְהִקְרִיב אֶת־קָרְבָּנוֹ לַיהוָה mit הִקְרִיב von קרב (nahen/darbringen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular zeigt die formelle Opferdarbringung. קָרְבָּנוֹ (seine Opfergabe) mit Possessivsuffix betont die persönliche Verpflichtung.
Die dreifache Opferaufzählung beginnt mit כֶּבֶשׂ בֶּן־שְׁנָתוֹ תָמִים אֶחָד לְעֹלָה (ein einjähriges, makelloses männliches Lamm zum Aufsteigeopfer) mit der Constructkette בֶּן־שְׁנָתוֹ (Sohn seines Jahres = einjährig), תָמִים (makellos) und לְעֹלָה (zum Aufsteigeopfer).
Das zweite Opfer וְכַבְשָׂה אַחַת בַּת־שְׁנָתָהּ תְּמִימָה לְחַטָּאת zeigt die feminine Form כַבְשָׂה (weibliches Lamm), בַּת־שְׁנָתָהּ (Tochter ihres Jahres) mit femininem Possessivsuffix und לְחַטָּאת (zum Sündopfer).
Das dritte Opfer וְאַיִל־אֶחָד תָמִים לִשְׁלָמִים mit אַיִל (Widder), אֶחָד (einer) und לִשְׁלָמִים (zum Friedensopfer) komplettiert die drei Hauptopfertypen.
Die LXX übersetzt die Opfersequenz mit präzisen griechischen Entsprechungen und betont stärker die Geschlechtsunterschiede der Tiere durch ἀμνὸς ἄρσην (männliches Lamm) und ἀμνὰς θήλεια (weibliches Lamm). Die Septuaginta übersetzt שלמים (shelamim - "Friedensopfer") als σωτήριον (Heilsopfer), was eine theologische Interpretation des Opferzwecks darstellt.
Die Satzstruktur zeigt eine formelle Darbringungseinleitung mit systematischer dreifacher Opferaufzählung, die alle Hauptopfertypen umfasst.
Dieser Vers etabliert das umfassende Opferprogramm für den Nasiräatsabschluss mit den drei Grundtypen: Aufsteigeopfer, Sündopfer und Friedensopfer.
Numeri 6,15
Hebräisch: וְסַ֣ל מַצּ֗וֹת סֹ֤לֶת חַלֹּת֙ בְּלוּלֹ֣ת בַּשֶּׁ֔מֶן וּרְקִיקֵ֥י מַצּ֖וֹת מְשֻׁחִ֣ים בַּשָּׁ֑מֶן וּמִנְחָתָ֖ם וְנִסְכֵּיהֶֽם׃
Deutsch: und einen Korb mit Ungesäuertem: Feinmehlkuchen, mit Öl gemengt, und ungesäuerte Fladen, mit Öl gesalbt, und ihr Speisopfer und ihre Trankopfer.

Kommentar: Das Substantiv וְסַל מַצּוֹת (und einen Korb mit Ungesäuertem) mit סַל (Korb) und מַצּוֹת (Ungesäuertes) Plural von מַצָּה zeigt die Sammlung ungesäuerter Backwaren.
Die erste Kategorie סֹלֶת חַלֹּת בְּלוּלֹת בַּשֶּׁמֶן mit סֹלֶת (Feinmehl), חַלֹּת (Kuchen/Brote) Plural von חַלָּה, בְּלוּלֹת (vermischt/gemengt) als Pu'al-Partizip Plural feminin von בלל (vermischen) und בַּשֶּׁמֶן (mit Öl) zeigt ölhaltige Kuchen.
Die zweite Kategorie וּרְקִיקֵי מַצּוֹת מְשֻׁחִים בַּשָּׁמֶן mit רְקִיקֵי (Fladen von) im Construct, מַצּוֹת (Ungesäuertem), מְשֻׁחִים (gesalbt) als Pu'al-Partizip Plural maskulin von משח (salben) und בַּשָּׁמֶן (mit Öl) zeigt oberflächlich geölte Fladen.
Die abschließende Ergänzung וּמִנְחָתָם וְנִסְכֵּיהֶם (und ihr Speisopfer und ihre Trankopfer) mit מִנְחָה (Speisopfer) und נֶסֶךְ (Trankopfer) mit entsprechenden Possessivsuffixen zeigt die begleitenden Opfer.
Die LXX unterscheidet präziser zwischen κολλυρίδας (Kuchen) für חַלֹּת und λάγανα (Fladen) für רְקִיקֵי und zeigt damit ein klareres Verständnis der unterschiedlichen Backformen.
Die Satzstruktur zeigt eine Korbsammlung mit zwei spezifizierten Backwarentypen und ergänzenden Opferbestandteilen.
Dieser Vers erweitert das Opferprogramm um eine umfassende Sammlung ungesäuerter Backwaren mit unterschiedlichen Ölbehandlungen.
Numeri 6,16
Hebräisch: וְהִקְרִ֥יב הַכֹּהֵ֖ן לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה וְעָשָׂ֥ה אֶת־חַטָּאתוֹ֖ וְאֶת־עֹלָתוֹֽ׃
Deutsch: Und der Priester soll es vor den Ewigen bringen und sein Sündopfer und sein Aufsteigeopfer herrichten.

Kommentar: Das Verb וְהִקְרִיב הַכֹּהֵן לִפְנֵי יְהוָה mit הִקְרִיב von קרב (nahen/darbringen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular zeigt die priesterliche Übernahme der Opferdarbringung לִפְנֵי יְהוָה (vor dem Ewigen).
Das koordinierte Verb וְעָשָׂה אֶת־חַטָּאתוֹ וְאֶת־עֹלָתוֹ mit עָשָׂה von עשה (machen/herrichten) und den koordinierten direkten Objekten חַטָּאתוֹ (sein Sündopfer) und עֹלָתוֹ (sein Aufsteigeopfer) mit entsprechenden Possessivsuffixen zeigt die ersten beiden Opferausführungen.
Die LXX übersetzt mit προσοίσει (er wird darbringen) und ποιήσει (er wird machen/herrichten), was die Zukunftsdimension stärker betont als das hebräische perfektive System.
Die Satzstruktur zeigt priesterliche Übernahme mit gottgerichteter Darbringung und spezifische Ausführung der ersten beiden Hauptopfer.
Dieser Vers beginnt die praktische Opferausführung durch den Priester und etabliert die Reihenfolge: Sünd- und Aufsteigeopfer zuerst.
Numeri 6,17
Hebräisch: וְאֶת־הָאַ֜יִל יַעֲשֶׂ֨ה זֶ֤בַח שְׁלָמִים֙ לַֽיהוָ֔ה עַ֖ל סַ֣ל הַמַּצּ֑וֹת וְעָשָׂה֙ הַכֹּהֵ֔ן אֶת־מִנְחָתוֹ֖ וְאֶת־נִסְכֹּֽו׃
Deutsch: Und den Widder soll er als Friedensopfer dem Ewigen herrichten samt dem Korb des Ungesäuerten; und der Priester soll sein Speisopfer und sein Trankopfer herrichten.

Kommentar: Das direkte Objekt וְאֶת־הָאַיִל (und den Widder) mit nota accusativi zeigt das dritte Hauptopfer. Das Verb יַעֲשֶׂה זֶבַח שְׁלָמִים לַיהוָה mit יַעֲשֶׂה von עשה (machen/herrichten) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular, זֶבַח שְׁלָמִים (Friedensopfer) und לַיהוָה (dem Ewigen) zeigt die spezifische Opferart.
Die präpositionale Bestimmung עַל סַל הַמַּצּוֹת (mit dem Korb des Ungesäuerten) mit עַל (mit/zusätzlich zu) verbindet das Tieropfer mit den Backwaren aus Vers 15.
Das koordinierte Verb וְעָשָׂה הַכֹּהֵן אֶת־מִנְחָתוֹ וְאֶת־נִסְכּוֹ mit עָשָׂה von עשה (herrichten), מִנְחָתוֹ (sein Speisopfer) und נִסְכּוֹ (sein Trankopfer) mit entsprechenden Possessivsuffixen komplettiert die begleitenden Opfer.
Die LXX übersetzt עַל mit σὺν (mit), was die Begleitung der Backwaren deutlicher macht als das vieldeutige hebräische עַל. Sie verwendet θυσίαν σωτηρίου (Heilsopfer) für זֶבַח שְׁלָמִים, was theologischer klingt.
Die Satzstruktur zeigt die Ausführung des dritten Hauptopfers mit begleitenden Backwaren und die Ergänzung der zugehörigen Speise- und Trankopfer.
Dieser Vers komplettiert die drei Hauptopfer und verbindet das Friedensopfer mit den ungesäuerten Backwaren als integrierten Opferkomplex.
Numeri 6,18
Hebräisch: וְגִלַּ֣ח הַנָּזִ֗יר פֶּ֛תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵ֖ד אֶת־רֹ֣אשׁ נִזְרֹ֑ו וְלָקַ֗ח אֶת־שְׂעַר֙ רֹ֣אשׁ נִזְרֹ֔ו וְנָתַן֙ עַל־הָאֵ֔שׁ אֲשֶׁר־תַּ֖חַת זֶ֥בַח הַשְּׁלָמִֽים׃
Deutsch: Und der Nasir soll am Eingang des Zeltes der Begegnung das Haupt seiner Weihe scheren und das Haar des Hauptes seiner Weihe nehmen und es auf das Feuer legen, das unter dem Friedensopfer ist.

Kommentar: Das Verb וְגִלַּח הַנָּזִיר mit גִלַּח von גלח (scheren) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular zeigt die zentrale Handlung des Nasiräatsabschlusses. Die Ortsangabe פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד (am Eingang des Zeltes der Begegnung) betont die Öffentlichkeit und Heiligkeit des Aktes.
Das direkte Objekt אֶת־רֹאשׁ נִזְרוֹ (das Haupt seiner Weihe) mit רֹאשׁ נִזְרוֹ im Construct zeigt das Symbol der gesamten Weihezeit.
Das koordinierte Verb וְלָקַח אֶת־שְׂעַר רֹאשׁ נִזְרוֹ mit לָקַח von לקח (nehmen) und שְׂעַר רֹאשׁ נִזְרוֹ (Haar des Hauptes seiner Weihe) in der Constructkette zeigt die sorgfältige Sammlung des geweihten Haares.
Das weitere koordinierte Verb וְנָתַן עַל־הָאֵשׁ אֲשֶׁר־תַּחַת זֶבַח הַשְּׁלָמִים mit נָתַן von נתן (geben/legen), עַל־הָאֵשׁ (auf das Feuer) und dem Relativsatz אֲשֶׁר־תַּחַת זֶבַח הַשְּׁלָמִים (das unter dem Friedensopfer ist) zeigt die rituelle Verbrennung des geweihten Haares zusammen mit dem Opfer.
Die LXX übersetzt גִלַּח mit ξυρήσεται (er wird sich rasieren), was reflexiver ist als das hebräische Aktiv. Sie verwendet κόμην (Haupthaar) für שְׂעַר, was ästhetischer klingt als das neutral-technische hebräische Wort. Die LXX verwendet durchgehend ὁ ηὐγμένος (der Geweihte) für הנזיר (hannazir - "der Nasiräer"), was die religiöse Bedeutung der Weihe betont.
Die Satzstruktur zeigt eine dreifache Handlungssequenz: Scheren, Sammeln und rituelles Verbrennen des geweihten Haares als Abschluss der Weihe.
Dieser Vers beschreibt den symbolischen Höhepunkt des Nasiräatsabschlusses: die Rückgabe der sichtbaren Weihe an Gott durch Verbrennung.
Numeri 6,19
Hebräisch: וְלָקַ֨ח הַכֹּהֵ֜ן אֶת־הַזְּרֹ֣עַ בְּשֵׁלָה֮ מִן־הָאַיִל֒ וְֽחַלַּ֨ת מַצָּ֤ה אַחַת֙ מִן־הַסַּ֔ל וּרְקִ֥יק מַצָּ֖ה אֶחָ֑ד וְנָתַן֙ עַל־כַּפֵּ֣י הַנָּזִ֔יר אַחַ֖ר הִֽתְגַּלְּחֹ֥ו אֶת־נִזְרֹֽו׃
Deutsch: Und der Priester nehme das gekochte Schulterstück von dem Widder und einen ungesäuerten Kuchen aus dem Korb und einen ungesäuerten Fladen und lege sie auf die Hände des Nasir, nachdem er (das Zeichen) seiner Weihe geschoren hat.

Kommentar: Das Verb וְלָקַח הַכֹּהֵן mit לָקַח von לקח (nehmen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular zeigt die priesterliche Übernahme spezifischer Opferteile.
Die erste Komponente אֶת־הַזְּרֹעַ בְּשֵׁלָה מִן־הָאַיִל mit הַזְּרֹעַ (das Schulterstück), בְּשֵׁלָה (gekocht) als Pu'al-Partizip feminin Singular von בשל (kochen) und מִן־הָאַיִל (von dem Widder) zeigt einen spezifischen, zubereiteten Fleischteil.
Die koordinierten Backwaren וְחַלַּת מַצָּה אַחַת מִן־הַסַּל וּרְקִיק מַצָּה אֶחָד mit חַלַּת מַצָּה (ungesäuerter Kuchen), אַחַת (eine), מִן־הַסַּל (aus dem Korb) und רְקִיק מַצָּה אֶחָד (einen ungesäuerten Fladen) zeigen je einen Vertreter der beiden Backwarentypen.
Das koordinierte Verb וְנָתַן עַל־כַּפֵּי הַנָּזִיר mit נָתַן von נתן (geben/legen), עַל־כַּפֵּי (auf die Handflächen von) und הַנָּזִיר (der Nasir) zeigt die symbolische Übertragung.
Die temporale Bestimmung אַחַר הִתְגַּלְּחוֹ אֶת־נִזְרוֹ mit אַחַר (nachdem), הִתְגַּלְּחוֹ als Hithpa'el-Infinitiv-Construct von גלח (sich scheren) mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular und אֶת־נִזְרוֹ (seine Weihe) zeigt die Reihenfolge: erst Schur, dann Übertragung.
Die LXX übersetzt בְּשֵׁלָה mit ἑφθόν (gekocht), was medizinisch-kulinarischer ist als das hebräische Partizip. Sie verwendet βραχίονα (Oberarm) für זְרֹעַ, was anatomisch spezifischer ist.
Die Satzstruktur zeigt priesterliche Auswahl spezifischer Opferteile, symbolische Übertragung auf den Nasir und präzise zeitliche Sequenzierung nach der Schur.
Dieser Vers beschreibt die symbolische Rückübertragung geweihter Opferteile an den nun entweihten ehemaligen Nasir.
Numeri 6,20
Hebräisch: וְהֵנִיף֩ אוֹתָ֨ם הַכֹּהֵ֥ן׀ תְּנוּפָה֮ לִפְנֵ֣י יְהוָה֒ קֹ֤דֶשׁ הוּא֙ לַכֹּהֵ֔ן עַ֚ל חֲזֵ֣ה הַתְּנוּפָ֔ה וְעַ֖ל שׁ֣וֹק הַתְּרוּמָ֑ה וְאַחַ֛ר יִשְׁתֶּ֥ה הַנָּזִ֖יר יָֽיִן׃
Deutsch: Und der Priester soll sie als Schwingopfer vor dem Ewigen schwingen; es ist dem Priester heilig nebst der Brust des Schwingopfer und nebst der Keule des Hebeopfers. Und danach kann der Nasir Wein trinken.

Kommentar: Das Verb וְהֵנִיף אוֹתָם הַכֹּהֵן תְּנוּפָה לִפְנֵי יְהוָה mit הֵנִיף von נוף (schwingen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular, אוֹתָם (sie), תְּנוּפָה (Schwingung) als cognate Accusativ und לִפְנֵי יְהוָה (vor dem Ewigen) zeigt die rituelle Schwingbewegung.
Die Eigentumsdeklaration קֹדֶשׁ הוּא לַכֹּהֵן mit קֹדֶשׁ (heilig), הוּא (es) und לַכֹּהֵן (dem Priester) etabliert das priesterliche Eigentumsrecht.
Die erweiternde Bestimmung עַל חֲזֵה הַתְּנוּפָה וְעַל שׁוֹק הַתְּרוּמָה mit עַל (zusätzlich zu), חֲזֵה הַתְּנוּפָה (Brust des Schwingopfers) im Construct und שׁוֹק הַתְּרוּמָה (Keule des Hebeopfers) im Construct zeigt die regulären priesterlichen Anteile.
Der abschließende Satz וְאַחַר יִשְׁתֶּה הַנָּזִיר יָיִן mit אַחַר (danach), יִשְׁתֶּה von שתה (trinken) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular, הַנָּזִיר (der Nasir) und יָיִן (Wein) markiert das Ende aller Nasiräatseinschränkungen.
Die LXX übersetzt תנופה (tenuphah - "Schwingopfer") als ἐπίθεμα (Auflegung/Erhebung) und תרומה (terumah - "Hebeopfer") als ἀφαίρεμα (Wegnahme/Abhebung), was die rituellen Bewegungen beschreibt.
Die Satzstruktur zeigt rituelle Schwingung, priesterliche Eigentumsdeklaration mit Ergänzungsangabe und die symbolische Rückkehr zur Normalität durch Weingenuss.
Dieser Vers komplettiert das Nasiräatsritual und markiert durch die Weinerlaubnis die vollständige Rückkehr zur normalen Lebensweise.
Numeri 6,21
Hebräisch: זֹ֣את תּוֹרַ֣ת הַנָּזִיר֮ אֲשֶׁ֣ר יִדֹּר֒ קָרְבָּנֹ֤ו לַֽיהוָה֙ עַל־נִזְרֹ֔ו מִלְּבַ֖ד אֲשֶׁר־תַּשִּׂ֣יג יָדֹ֑ו כְּפִ֤י נִדְרוֹ֙ אֲשֶׁ֣ר יִדֹּ֔ר כֵּ֣ן יַעֲשֶׂ֔ה עַ֖ל תּוֹרַ֥ת נִזְרֹֽו׃
Deutsch: Das ist das Gesetz des Nasir, der ein Gelübde tut, seine Opfergabe dem Ewigen wegen seiner Weihe, außer dem, was seine Hand aufbringen kann. Gemäß seinem Gelübde, das er getan hat, so soll er tun nach dem Gesetz seiner Weihe.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen זֹאת (das) mit der Constructverbindung תּוֹרַת הַנָּזִיר (Gesetz des Nasir) leitet die abschließende Zusammenfassung ein. Der Relativsatz אֲשֶׁר יִדֹּר mit יִדֹּר von נדר (geloben) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt die freiwillige Natur des Gelübdes.
Die Opferverpflichtung קָרְבָּנוֹ לַיהוָה עַל־נִזְרוֹ mit קָרְבָּן (Opfergabe) im Construct mit Possessivsuffix, לַיהוָה (dem Ewigen) und עַל־נִזְרוֹ (wegen seiner Weihe) zeigt die grundlegende Mindestverpflichtung.
Die Erweiterungsklausel מִלְּבַד אֲשֶׁר־תַּשִּׂיג יָדוֹ mit מִלְּבַד (außer/zusätzlich zu), אֲשֶׁר־תַּשִּׂיג (was erreichen kann) mit תַּשִּׂיג von נשג (erreichen/erlangen) im Hiph'il-Imperfekt 3. feminin Singular und יָדוֹ (seine Hand) zeigt zusätzliche freiwillige Gaben entsprechend den finanziellen Möglichkeiten.
Die verstärkende Schlussformel כְּפִי נִדְרוֹ אֲשֶׁר יִדֹּר כֵּן יַעֲשֶׂה עַל תּוֹרַת נִזְרוֹ mit כְּפִי (gemäß), נִדְרוֹ (seinem Gelübde), כֵּן יַעֲשֶׂה (so soll er tun) und עַל תּוֹרַת נִזְרוֹ (nach dem Gesetz seiner Weihe) betont die strikte Bindung an das individuelle Gelübde.
Die LXX übersetzt תַּשִּׂיג יָדוֹ mit εὕρῃ ἡ χεὶρ αὐτοῦ (seine Hand findet), was stärker die Suche und das Finden betont als das hebräische "Erreichen". Sie verwendet κατὰ δύναμιν (nach Vermögen) interpretierend für die finanzielle Möglichkeit.
Die Satzstruktur zeigt eine zusammenfassende Gesetzesdeklaration mit relativischer Spezifikation, Mindestverpflichtung, Erweiterungsklausel und verstärkender Bindungsformel.
Dieser Vers schließt die Nasiräatsbestimmungen ab und betont sowohl die Verbindlichkeit der Mindestverpflichtung als auch die Möglichkeit zusätzlicher freiwilliger Gaben.
Numeri 6,22
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue göttliche Rede ein, die einen bedeutsamen thematischen Übergang vom Nasiräat zum priesterlichen Segen markiert.
Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה (zu Mosche) zeigt die direkte göttliche Kommunikation nur an Mose.
Das abschließende לֵאמֹר als Infinitiv-Construct von אמר (sagen) fungiert als Redeeinleitung für die folgende berühmte Segensformel.
Die LXX hat andere Reihenfolge in Vers 22-27 (Aaronitischer Segen): Textkritisch bedeutsam: Die Versreihenfolge ist in der LXX anders als im MT. Die LXX stellt Vers 27 (über das Auflegen des Namens) VOR die Segensformeln (Verse 24-26), während der MT die Segensformeln zuerst gibt und dann Vers 27 folgt. Die LXX-Anordnung lautet: V. 22-23, V. 27, V. 24-26.
Die Satzstruktur zeigt die charakteristische Offenbarungsformel für einen neuen, bedeutsamen thematischen Abschnitt.
Dieser Vers leitet die berühmte aaronitische Segensformel ein, die einen der wichtigsten liturgischen Texte des Judentums und Christentums darstellt.
Numeri 6,23
Hebräisch: דַּבֵּ֤ר אֶֽל־אַהֲרֹן֙ וְאֶל־בָּנָ֣יו לֵאמֹ֔ר כֹּ֥ה תְבָרֲכ֖וּ אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל אָמ֖וֹר לָהֶֽם׃
Deutsch: Rede zu 'Aharon und seinen Söhnen und sprich: So sollt ihr die Söhne Jisra'el segnen; sprecht zu ihnen:

Kommentar: Das Verb דַּבֵּר von דבר (reden) im Pi'el-Imperativ maskulin Singular mit der koordinierten präpositionalen Phrase אֶל־אַהֲרֹן וְאֶל־בָּנָיו (zu Aaron und zu seinen Söhnen) zeigt die Adressierung an die gesamte Priesterschaft.
Das abschließende לֵאמֹר als Infinitiv-Construct von אמר (sagen) leitet die spezifische Anweisung ein.
Die Segensanweisung כֹּה תְבָרֲכוּ אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit כֹּה (so), תְבָרֲכוּ von ברך (segnen) im Pi'el-Imperfekt 2. maskulin Plural und אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (die Söhne Israels) etabliert die priesterliche Segnungsfunktion.
Die verstärkende Redeeinleitung אָמוֹר לָהֶם mit אָמוֹר als Qal-Infinitiv absolut von אמר (sagen) und לָהֶם (zu ihnen) betont die direkte Kommunikation der Segensworte.
Die LXX übersetzt כֹּה mit οὕτως (so/auf diese Weise) und אָמוֹר mit λέγοντες (sagend), was die Art der Segensübertragung präzisiert.
Die Satzstruktur zeigt eine Verkündigungsanweisung mit priesterlicher Adressierung, spezifischer Segensanweisung und verstärkender Kommunikationsformel.
Dieser Vers etabliert die priesterliche Autorität und Verantwortung für den Volkssegen und bereitet die folgende dreigliedrige Segensformel vor.
Numeri 6,24-26 
(Die dreigliedrige Segensformel)
Numeri 6,24
Hebräisch: יְבָרֶכְךָ֥ יְהוָ֖ה וְיִשְׁמְרֶֽךָ׃
Deutsch: Der Ewige segne dich und behüte dich!

Kommentar: Das Verb יְבָרֶכְךָ von ברך (segnen) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Objektsuffix 2. maskulin Singular zeigt den ersten Segensaspekt. Das Subjekt יְהוָה (der Ewige) etabliert Gott als alleinigen Segensspender.
Das koordinierte Verb וְיִשְׁמְרֶךָ von שמר (hüten/bewahren) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Objektsuffix 2. maskulin Singular zeigt den zweiten Aspekt: göttlichen Schutz.
Die LXX übersetzt יברכך יהוה וישמרך (yevarechecha YHWH veyishmerecha - "JHWH segne dich und behüte dich") als Εὐλογήσαι σε κύριος καὶ φυλάξαι σε (segne dich der Herr und behüte dich).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Verben mit identischen Suffixen in direkter, einfacher Wunschform.
Der erste Segensvers kombiniert grundlegende Wohltat (Segen) mit grundlegendem Schutz (Bewahrung) als fundamentale göttliche Fürsorge.
Numeri 6,25
Hebräisch: יָאֵ֨ר יְהוָ֧ה׀ פָּנָ֛יו אֵלֶ֖יךָ וִֽיחֻנֶּֽךָּ׃
Deutsch: Der Ewige lasse sein Angesicht leuchten über dir und sei dir gnädig!

Kommentar: Das Verb יָאֵר von אור (leuchten) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt die kausative Bedeutung "leuchten lassen". Das Subjekt יְהוָה mit dem direkten Objekt פָּנָיו (sein Angesicht) und der präpositionalen Phrase אֵלֶיךָ (zu dir) beschreibt die göttliche Zuwendung durch das Metapher des leuchtenden Angesichts.
Das koordinierte Verb וִיחֻנֶּךָּ von חנן (gnädig sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Objektsuffix 2. maskulin Singular zeigt den zweiten Aspekt: göttliche Gnade.
Die LXX übersetzt יָאֵר mit ἐπιφάναι (erscheinen lassen), was weniger die Helligkeit und mehr die Sichtbarkeit betont. Sie verwendet ἐλεήσαι (erbarmen) für חנן, was emotionaler ist als das hebräische Gnadenkonzept.
Die Satzstruktur zeigt eine metaphorische Construction mit direktem Objekt und präpositionaler Richtungsangabe, gefolgt von einem einfachen transitiven Verb.
Der zweite Segensvers intensiviert die göttliche Zuwendung durch das Bild des leuchtenden Angesichts und fügt die Dimension der Gnade hinzu.
Numeri 6,26
Hebräisch: יִשָּׂ֨א יְהוָ֤ה׀ פָּנָיו֙ אֵלֶ֔יךָ וְיָשֵׂ֥ם לְךָ֖ שָׁלֽוֹם׃
Deutsch: Der Ewige erhebe sein Angesicht zu dir und gebe dir Frieden!

Kommentar: Das Verb יִשָּׂא von נשא (erheben/tragen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit פָּנָיו אֵלֶיךָ (sein Angesicht zu dir) steigert die Zuwendungsmetaphorik: von Leuchten zu Erheben des Angesichts.
Das koordinierte Verb וְיָשֵׂם לְךָ שָׁלוֹם mit יָשֵׂם von שים (setzen/geben) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular, לְךָ (dir) und שָׁלוֹם (Frieden) als direktem Objekt zeigt das höchste Segensgut: umfassender Frieden.
Die LXX übersetzt יִשָּׂא mit ἐπάραι (erheben) und שָׁלוֹם mit εἰρήνην (Frieden), wobei das griechische Friedenskonzept politischer und weniger umfassend ist als das hebräische שָׁלוֹם.
Die Satzstruktur zeigt eine Steigerung der Angesichtsmetaphorik und die Krönung mit dem umfassendsten Segensgut.
Der dritte Segensvers steigert die göttliche Zuwendung zum Maximum und gipfelt im umfassenden שָׁלוֹם als Inbegriff allen Heils.
Numeri 6,27
Hebräisch: וְשָׂמ֥וּ אֶת־שְׁמִ֖י עַל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וַאֲנִ֖י אֲבָרֲכֵֽם׃
Deutsch: Und sie sollen meinen Namen auf die Söhne Jisra'els legen, und ich werde sie segnen.

Kommentar: Das Verb וְשָׂמוּ von שים (setzen/legen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit אֶת־שְׁמִי (meinen Namen) als direktes Objekt und עַל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (auf die Söhne Israels) zeigt die Auflegung des Gottesnamens als priesterliche Funktion.
Das koordinierte, emphatische וַאֲנִי אֲבָרֲכֵם mit אֲנִי (ich) als betonendem Subjekt und אֲבָרֲכֵם von ברך (segnen) im Pi'el-Imperfekt 1. Person Singular mit Objektsuffix 3. maskulin Plural zeigt Gottes persönliche Segensgarantie.
Die LXX übersetzt שָׂמוּ אֶת־שְׁמִי mit ἐπιθήσουσιν τὸ ὄνομά μου (sie werden meinen Namen auflegen) und κἀγὼ εὐλογήσω (und ich werde segnen), was die kausale Verbindung zwischen priesterlicher Namensauflegung und göttlicher Segensantwort verdeutlicht.
Die Satzstruktur zeigt priesterliche Namensinvokation und göttliche Segensgarantie als zweiseitigen Vorgang.
Dieser abschließende Vers etabliert die theologische Grundlage des priesterlichen Segens: Die Priester legen Gottes Namen auf das Volk, und Gott selbst antwortet mit seinem Segen.
Exkurs: Steigerungslogik des Aaronitischen Segens (V. 24-26)
Der dreigliedrige Segen zeigt eine systematische Steigerung in drei Dimensionen:
1. Quantitative Steigerung (Wortanzahl):
	Vers
	Hebräische Wörter
	Silben
	Struktur

	V. 24
	3 Wörter
	יְבָרֶכְךָ יְהוָה וְיִשְׁמְרֶךָ
	2+2 Verben

	V. 25
	5 Wörter
	יָאֵר יְהוָה פָּנָיו אֵלֶיךָ וִיחֻנֶּךָּ
	2+3+2 Verben + Objekt

	V. 26
	7 Wörter
	יִשָּׂא יְהוָה פָּנָיו אֵלֶיךָ וְיָשֵׂם לְךָ שָׁלוֹם
	2+3+2+3 Verben + Objekt + Gabe


Beobachtung: Die Wortanzahl steigt (3 → 5 → 7), was die wachsende Intensität des Segens symbolisiert.
2. Qualitative Steigerung (Inhalt):
	Vers
	Segensaspekt
	Metapher
	Höhepunkt

	V. 24
	Grundsegen
	–
	Segen + Schutz

	V. 25
	Zuwendung
	Leuchtendes Angesicht
	Gnade

	V. 26
	Erhebung
	Erhobenes Angesicht
	Schalom



Beobachtung: Die Angesichtsmetaphorik steigert sich (Leuchten → Erheben), und der Segensinhalt intensiviert sich (Schutz → Gnade → umfassender Frieden).
3. Theologische Steigerung (Gottesbeziehung):
	Vers
	Gotteshandeln
	Dimension
	Menschliche Antwort

	V. 24
	Segen + Bewahrung
	Allgemeine Fürsorge
	Sicherheit

	V. 25
	Leuchten + Gnade
	Persönliche Zuwendung
	Begnadigung

	V. 26
	Erheben + Frieden
	Vollkommene Gemeinschaft
	Schalom (= Heil)



Beobachtung: Von allgemeiner Fürsorge über persönliche Zuwendung zu vollkommener Gemeinschaft.
4. Literarische Form:
Die dreigliedrige Struktur entspricht der semitischen Rhetorik der Steigerung (vgl. Spr 30,15-31; Am 1-2). Die Zahl 3 symbolisiert Vollkommenheit im AT.
5. Rezeptionsgeschichte:
a) Archäologischer Befund:
· Ketef Hinnom-Amulette (7. Jh. v.Chr.): Älteste bekannte biblische Texte
· Enthalten Num 6,24-26 auf Silberamuletten
· Zeigen frühe liturgische Verwendung
b) Jüdische Tradition:
· Birkat Kohanim (Priesterlicher Segen) in der Synagoge
· Täglich im Tempel, dreimal jährlich in der Synagoge (Pesach, Schawuot, Sukkot)
· Mit erhobenen Händen (V-Form der Finger: Schin = Schaddai)
c) Christliche Tradition:
· Trinitarische Deutung (3 Segensverse = Trinität)
· Aaronitischer Segen als liturgischer Schlusssegen
· Keine biblische Basis für trinitarische Deutung (AT kennt keine Trinität)

Abschließende Bewertung: Der Aaronitische Segen ist ein Meisterwerk semitischer Poesie mit systematischer Steigerung in Form und Inhalt. Die Einfachheit der Sprache steht im Kontrast zur Tiefe der Theologie.
Numeri 7,1
Hebräisch: וַיְהִ֡י בְּיוֹם֩ כַּלּ֨וֹת מֹשֶׁ֜ה לְהָקִ֣ים אֶת־הַמִּשְׁכָּ֗ן וַיִּמְשַׁ֨ח אֹת֜וֹ וַיְקַדֵּ֤שׁ אֹתוֹ֙ וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֔יו וְאֶת־הַמִּזְבֵּ֖חַ וְאֶת־כָּל־כֵּלָ֑יו וַיִּמְשָׁחֵ֥ם וַיְקַדֵּ֖שׁ אֹתָֽם׃
Deutsch: Und es geschah an dem Tag, als Mosche die Aufrichtung der Wohnung vollendet hatte, da salbte er sie und heiligte sie und all ihre Geräte und den Altar und all seine Geräte; und er salbte sie und heiligte sie.

Kommentar: Der Vers leitet das längste Kapitel des Pentateuch ein und verbindet es zeitlich mit der Vollendung der Stiftshütte. וַיְהִי בְּיוֹם כַּלּוֹת מֹשֶׁה לְהָקִים אֶת־הַמִּשְׁכָּן ist die temporale Einleitung. וַיְהִי (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von היה „sein, geschehen" - die klassische Erzähleinleitung „und es geschah"), בְּיוֹם (Präposition בְ mit יוֹם „Tag" „an dem Tag"), כַּלּוֹת מֹשֶׁה (Piel Infinitiv Constructus von כלה „vollenden, beenden" mit מֹשֶׁה als Subjekt im Genitiv „als Mosche vollendet hatte"), לְהָקִים אֶת־הַמִּשְׁכָּן (Präposition לְ mit Hiphil Infinitiv Constructus von קום „aufrichten, aufstellen" und Akkusativpartikel mit מִשְׁכָּן „Wohnung, Stiftshütte" mit Artikel „die Aufrichtung der Wohnung").
וַיִּמְשַׁח אֹתוֹ וַיְקַדֵּשׁ אֹתוֹ וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו sind die ersten rituellen Handlungen. וַיִּמְשַׁח אֹתוֹ (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von משׁח „salben" mit Akkusativpartikel und Suffix 3. Person maskulin Singular „und er salbte sie"), וַיְקַדֵּשׁ אֹתוֹ (Piel Wayyiqtol von קדשׁ „heiligen, weihen" mit Akkusativpartikel und Suffix „und heiligte sie"), וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו (Konjunktion mit Akkusativpartikel, כֹּל „alles" und Plural von כְּלִי „Gerät, Gefäß" mit Suffix 3. Person maskulin Singular „und all ihre Geräte").
וְאֶת־הַמִּזְבֵּחַ וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו erweitert auf den Altar. וְאֶת־הַמִּזְבֵּחַ (Konjunktion mit Akkusativpartikel und מִזְבֵּחַ „Altar" mit Artikel „und den Altar"), וְאֶת־כָּל־כֵּלָיו (parallel „und all seine Geräte"). וַיִּמְשָׁחֵם וַיְקַדֵּשׁ אֹתָם wiederholt die rituellen Handlungen. וַיִּמְשָׁחֵם (Qal Wayyiqtol von משׁח mit Suffix 3. Person maskulin Plural - bezieht sich auf Altar und Geräte „und er salbte sie"), וַיְקַדֵּשׁ אֹתָם (Piel Wayyiqtol von קדשׁ mit Akkusativpartikel und Suffix Plural „und heiligte sie").
Die LXX gibt keine wesentlichen Abweichungen vom hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung mit וַיְהִי und doppeltem Infinitiv Constructus, gefolgt von vier koordinierten Verbalhandlungen (salben, heiligen, salben, heiligen) mit zwei Objektgruppen (Stiftshütte + Geräte, Altar + Geräte).
Der Vers datiert die folgenden Ereignisse auf den Tag der Vollendung und Weihe der Stiftshütte - laut Exodus 40,17 war dies der erste Tag des ersten Monats im zweiten Jahr nach dem Auszug. Die zweifache Erwähnung von Salbung (משׁח) und Heiligung (קדשׁ) unterstreicht die rituelle Bedeutung: Die Stiftshütte und ihre Geräte werden durch Salbung mit heiligem Öl für den göttlichen Dienst geweiht und aus dem profanen Bereich herausgenommen. Die Struktur (Stiftshütte + Geräte, Altar + Geräte) betont beide Hauptelemente des Heiligtums.
Numeri 7,2
Hebräisch: וַיַּקְרִ֙יבוּ֙ נְשִׂיאֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל רָאשֵׁ֖י בֵּ֣ית אֲבֹתָ֑ם הֵ֚ם נְשִׂיאֵ֣י הַמַּטֹּ֔ת הֵ֥ם הָעֹמְדִ֖ים עַל־הַפְּקֻדִֽים׃
Deutsch: Da brachten die Fürsten Jisra'els dar, die Häupter ihrer Vaterhäuser; das sind die Fürsten der Stämme, das sind die, die über den Gemusterten standen.

Kommentar: Der Vers identifiziert die Darbringenden dreifach. וַיַּקְרִיבוּ נְשִׂיאֵי יִשְׂרָאֵל ist die Hauptaussage. וַיַּקְרִיבוּ (Hiphil Wayyiqtol 3. Person Plural von קרב „nahen" - im Hiphil „darbringen, opfern"), נְשִׂיאֵי יִשְׂרָאֵל (Plural Constructus von נָשִׂיא „Fürst, Anführer" mit יִשְׂרָאֵל „die Fürsten Israels"). רָאשֵׁי בֵּית אֲבֹתָם ist die erste Apposition. רָאשֵׁי (Plural Constructus von רֹאשׁ „Haupt, Oberhaupt"), בֵּית אֲבֹתָם (Constructusverbindung: בַּיִת „Haus" im Constructus mit Plural von אָב „Vater" und Suffix 3. Person Plural „die Häupter ihrer Vaterhäuser").
הֵם נְשִׂיאֵי הַמַּטֹּת ist die zweite identifizierende Aussage. הֵם (emphatisches Pronomen 3. Person Plural „sie, das sind"), נְשִׂיאֵי הַמַּטֹּת (Plural Constructus von נָשִׂיא mit Plural von מַטֶּה „Stamm" mit Artikel „die Fürsten der Stämme"). הֵם הָעֹמְדִים עַל־הַפְּקֻדִים ist die dritte Identifikation. הֵם (wiederholt), הָעֹמְדִים (Qal-Partizip Plural maskulin von עמד „stehen" mit Artikel „die Stehenden"), עַל־הַפְּקֻדִים (Präposition עַל „über" mit Qal-Partizip Plural passiv von פקד „mustern, zählen" mit Artikel „die über den Gemusterten standen" - Bezug auf die Volkszählung in Kapitel 1-2).
Die LXX gibt keine wesentlichen Abweichungen vom hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt ein Hauptverb mit Subjekt, gefolgt von drei identifizierenden Appositionen/Aussagen, die das Subjekt präzisieren.
Der Vers identifiziert die Darbringenden mit dreifacher Präzision: (1) נְשִׂיאֵי יִשְׂרָאֵל - nationale Ebene, (2) רָאשֵׁי בֵּית אֲבֹתָם - familiäre/klantische Ebene, (3) נְשִׂיאֵי הַמַּטֹּת - Stammesebene. Die dritte Identifikation הָעֹמְדִים עַל־הַפְּקֻדִים verknüpft mit Kapitel 1-2: Dies sind dieselben zwölf Stammesführer, die bei der Volkszählung mitgewirkt haben. Die mehrfache Identifikation unterstreicht ihre Autorität und Repräsentativität - sie handeln nicht als Privatpersonen, sondern als offizielle Vertreter ihrer Stämme.
Numeri 7,3
Hebräisch: וַיָּבִ֨יאוּ אֶת־קָרְבָּנָ֜ם לִפְנֵ֣י יְהוָ֗ה שֵׁשׁ־עֶגְלֹ֥ת צָב֙ וּשְׁנֵ֣י עָשָׂ֣ר בָּקָ֔ר עֲגָלָ֛ה עַל־שְׁנֵ֥י הַנְּשִׂאִ֖ים וְשׁ֣וֹר לְאֶחָ֑ד וַיַּקְרִ֥יבוּ אוֹתָ֖ם לִפְנֵ֥י הַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Und sie brachten ihre Opfergabe vor den Ewigen: sechs bedeckte Wagen und zwölf Rinder, einen Wagen für je zwei Fürsten und ein Rind für jeden; und sie brachten sie dar vor die Wohnung.

Kommentar: Der Vers beschreibt die erste gemeinsame Gabe der Stammesführer. וַיָּבִיאוּ אֶת־קָרְבָּנָם לִפְנֵי יהוה ist die Haupthandlung. וַיָּבִיאוּ (Hiphil Wayyiqtol 3. Person Plural von בוא „kommen" - im Hiphil „bringen"), אֶת־קָרְבָּנָם (Akkusativpartikel mit קָרְבָּן „Opfergabe, Darbringung" mit Suffix 3. Person Plural „ihre Opfergabe"), לִפְנֵי יהוה (Präposition לִפְנֵי „vor" mit Tetragramm „vor den Ewigen").
שֵׁשׁ־עֶגְלֹת צָב וּשְׁנֵי עָשָׂר בָּקָר spezifiziert die Gabe. שֵׁשׁ־עֶגְלֹת צָב (Kardinalzahl שֵׁשׁ „sechs" im Constructus mit Plural von עֲגָלָה „Wagen" und צָב „bedeckt" - עֶגְלֹת צָב „bedeckte Wagen"), וּשְׁנֵי עָשָׂר בָּקָר (Konjunktion mit zusammengesetzter Kardinalzahl „zwölf" - שְׁנֵי עָשָׂר - und בָּקָר „Rind" Singular kollektiv „und zwölf Rinder"). עֲגָלָה עַל־שְׁנֵי הַנְּשִׂאִים וְשׁוֹר לְאֶחָד gibt das Verhältnis an. עֲגָלָה עַל־שְׁנֵי הַנְּשִׂאִים (Singular עֲגָלָה „ein Wagen" mit Präposition עַל „auf, für" und Kardinalzahl שְׁנַיִם „zwei" im Constructus mit Plural נָשִׂיא mit Artikel „ein Wagen für zwei Fürsten"), וְשׁוֹר לְאֶחָד (Konjunktion mit שׁוֹר „Ochse, Rind" und Präposition לְ mit אֶחָד „einer" „und ein Rind für einen").
וַיַּקְרִיבוּ אוֹתָם לִפְנֵי הַמִּשְׁכָּן wiederholt die Darbringung. וַיַּקְרִיבוּ אוֹתָם (Hiphil Wayyiqtol von קרב mit Akkusativpartikel und Suffix 3. Person Plural „und sie brachten sie dar"), לִפְנֵי הַמִּשְׁכָּן (Präposition לִפְנֵי mit מִשְׁכָּן mit Artikel „vor die Wohnung").
Die LXX übersetzt עֶגְלֹת צָב mit ἁμάξας λαμπηνικάς („Lampenwagen") oder ἁμάξας καλύπτρας („bedeckte Wagen"), was die Unsicherheit über die genaue Bedeutung von צָב zeigt.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Darbringungsaussagen, dazwischen die detaillierte Spezifikation der Gabe mit Verhältnisangaben.
Der Vers beschreibt eine kollektive Gabe: sechs bedeckte Wagen und zwölf Rinder - je ein Wagen für zwei Fürsten, je ein Rind pro Fürst. Die עֶגְלֹת צָב (bedeckte Wagen) sind wahrscheinlich überdachte Transportwagen für den Transport der heiligen Geräte. Die Verteilung zeigt Kooperation: Je zwei Stämme teilen sich einen Wagen, aber jeder Stamm gibt ein eigenes Rind. Die zweifache Erwähnung der Darbringung (וַיָּבִיאוּ ... וַיַּקְרִיבוּ) mit verschiedenen Ortsangaben (לִפְנֵי יהוה ... לִפְנֵי הַמִּשְׁכָּן) betont sowohl die theologische (vor Gott) als auch die praktische (vor der Stiftshütte) Dimension.
Numeri 7,4
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Standard-Redeeinleitung. וַיֹּאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר - die klassische Formel für göttliche Rede (Qal Wayyiqtol von אמר „sagen" mit Tetragramm als Subjekt, Präposition אֶל „zu" mit מֹשֶׁה und Infinitiv לֵאמֹר „sagend" - leitet die direkte Rede ein).
Die LXX gibt keine Abweichungen.
Der Vers leitet Gottes Anweisung zum Umgang mit den Wagen und Rindern ein.
Numeri 7,5
Hebräisch: קַ֚ח מֵֽאִתָּ֔ם וְהָי֕וּ לַעֲבֹ֕ד אֶת־עֲבֹדַ֖ת אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְנָתַתָּ֤ה אוֹתָם֙ אֶל־הַלְוִיִּ֔ם אִ֖ישׁ כְּפִ֥י עֲבֹדָתֽוֹ׃
Deutsch: Nimm von ihnen, und sie sollen zum Dienst für den Dienst des Zeltes der Begegnung sein; und gib sie den Levijim, jedem nach seinem Dienst.

Kommentar: Der Vers enthält Gottes Anweisung zur Verwendung der Gaben. קַח מֵאִתָּם ist der Befehl. קַח (Qal Imperativ maskulin Singular von לקח „nehmen"), מֵאִתָּם (Präposition מִן mit אֵת - hier nicht Akkusativpartikel, sondern Präposition „bei, von" - und Suffix 3. Person Plural „von ihnen"). וְהָיוּ לַעֲבֹד אֶת־עֲבֹדַת אֹהֶל מוֹעֵד gibt den Zweck an. וְהָיוּ (Qal Perfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von היה „sein"), לַעֲבֹד (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von עבד „dienen, arbeiten"), אֶת־עֲבֹדַת אֹהֶל מוֹעֵד (Akkusativpartikel mit עֲבֹדָה „Dienst, Arbeit" im Constructus und אֹהֶל מוֹעֵד „Zelt der Begegnung" „für den Dienst des Zeltes der Begegnung"). Die Paronomasie לַעֲבֹד אֶת־עֲבֹדַת (Verb und verwandtes Nomen) betont die Dienstfunktion.
וְנָתַתָּה אוֹתָם אֶל־הַלְוִיִּם ist die zweite Anweisung. וְנָתַתָּה (Qal Perfekt 2. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von נתן „geben"), אוֹתָם (Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person Plural „sie"), אֶל־הַלְוִיִּם (Präposition אֶל mit לְוִיִּם mit Artikel „den Leviten"). אִישׁ כְּפִי עֲבֹדָתוֹ gibt das Verteilungsprinzip an. אִישׁ (distributiv „jeder, jedem"), כְּפִי עֲבֹדָתוֹ (Präposition כְּ „wie, gemäß" mit פֶּה „Mund" im Constructus - idiomatisch כְּפִי „entsprechend, nach Maßgabe" - und עֲבֹדָה „Dienst" mit Suffix 3. Person maskulin Singular „nach seinem Dienst").
Die LXX gibt keine wesentlichen Abweichungen.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ, gefolgt von zwei koordinierten Zweckangaben (finales וְהָיוּ und zweiter Imperativ וְנָתַתָּה) mit abschließendem Verteilungsprinzip.
Der Vers ordnet an: Mose soll die Wagen und Rinder entgegennehmen und an die Leviten verteilen - אִישׁ כְּפִי עֲבֹדָתוֹ („jedem nach seinem Dienst"). Dies bedeutet: nicht gleichmäßig, sondern entsprechend den unterschiedlichen Transportbedürfnissen der drei Levitensippen. Die Paronomasie לַעֲבֹד ... עֲבֹדַת ... עֲבֹדָתוֹ (dreimal die Wurzel עבד) unterstreicht: Die Gaben dienen ausschließlich dem heiligen Dienst.
Numeri 7,6
Hebräisch: וַיִּקַּ֣ח מֹשֶׁ֔ה אֶת־הָעֲגָלֹ֖ת וְאֶת־הַבָּקָ֑ר וַיִּתֵּ֥ן אוֹתָ֖ם אֶל־הַלְוִיִּֽם׃
Deutsch: Und Mosche nahm die Wagen und die Rinder und gab sie den Levijim.

Kommentar: Der Vers berichtet Moses Ausführung des Befehls. וַיִּקַּח מֹשֶׁה אֶת־הָעֲגָלֹת וְאֶת־הַבָּקָר ist die erste Handlung. וַיִּקַּח מֹשֶׁה (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von לקח „nehmen" mit מֹשֶׁה als Subjekt „und Mosche nahm"), אֶת־הָעֲגָלֹת וְאֶת־הַבָּקָר (zweimal Akkusativpartikel mit Plural עֲגָלָה mit Artikel und בָּקָר mit Artikel „die Wagen und die Rinder"). וַיִּתֵּן אוֹתָם אֶל־הַלְוִיִּם ist die zweite Handlung. וַיִּתֵּן (Qal Wayyiqtol von נתן „geben"), אוֹתָם (Akkusativpartikel mit Suffix Plural), אֶל־הַלְוִיִּם (wie V. 5).
Die LXX gibt keine Abweichungen.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Verbalhandlungen (nehmen, geben) mit demselben Objekt.
Der Vers berichtet knapp Moses Gehorsam - die detaillierte Verteilung folgt in den nächsten Versen.
Numeri 7,7
Hebräisch: אֵ֣ת׀ שְׁתֵּ֣י הָעֲגָלֹ֗ת וְאֵת֙ אַרְבַּעַ֣ת הַבָּקָ֔ר נָתַ֖ן לִבְנֵ֣י גֵרְשׁ֑וֹן כְּפִ֖י עֲבֹדָתָֽם׃
Deutsch: Die zwei Wagen und die vier Rinder gab er den Söhnen Gerschons, nach ihrem Dienst.

Kommentar: Der Vers spezifiziert die Zuteilung an die Gerschoniter. אֵת שְׁתֵּי הָעֲגָלֹת וְאֵת אַרְבַּעַת הַבָּקָר נָתַן לִבְנֵי גֵרְשׁוֹן ist die Hauptaussage. אֵת שְׁתֵּי הָעֲגָלֹת (Akkusativpartikel mit Kardinalzahl שְׁתַּיִם „zwei" im Constructus Dual feminin und Plural עֲגָלָה mit Artikel „die zwei Wagen"), וְאֵת אַרְבַּעַת הַבָּקָר (Konjunktion mit Akkusativpartikel, Kardinalzahl אַרְבַּע „vier" im Constructus und בָּקָר mit Artikel „und die vier Rinder"), נָתַן (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular von נתן „geben" - Subjekt Mose aus V. 6), לִבְנֵי גֵרְשׁוֹן (Präposition לְ mit Plural Constructus בֵּן und גֵּרְשׁוֹן „den Söhnen Gerschons"). כְּפִי עֲבֹדָתָם begründet die Zuteilung. כְּפִי עֲבֹדָתָם (wie V. 5, jetzt Suffix 3. Person Plural „nach ihrem Dienst").
Die LXX gibt keine Abweichungen.
Die Satzstruktur zeigt ein doppeltes Akkusativobjekt, Verb und Dativ-Empfänger mit begründender Phrase.
Die Gerschoniter erhalten zwei Wagen und vier Rinder - ihre Aufgabe ist der Transport der Zeltteppiche, Decken und Vorhänge der Stiftshütte (vgl. Num 4,24-26), die weniger schwer sind als die Gegenstände der Merariter.
Numeri 7,8
Hebräisch: וְאֵ֣ת׀ אַרְבַּ֣ע הָעֲגָלֹ֗ת וְאֵת֙ שְׁמֹנַ֣ת הַבָּקָ֔ר נָתַ֖ן לִבְנֵ֣י מְרָרִ֑י כְּפִי֙ עֲבֹ֣דָתָ֔ם בְּיַד֙ אִֽיתָמָ֔ר בֶּֽן־אַהֲרֹ֖ן הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Und die vier Wagen und die acht Rinder gab er den Söhnen Meraris, nach ihrem Dienst, unter der Aufsicht Ijtamars, des Sohnes Aharons, des Priesters.

Kommentar: Der Vers spezifiziert die Zuteilung an die Merariter. וְאֵת אַרְבַּע הָעֲגָלֹת וְאֵת שְׁמֹנַת הַבָּקָר נָתַן לִבְנֵי מְרָרִי folgt dem Muster von V. 7. אַרְבַּע הָעֲגָלֹת („vier Wagen"), שְׁמֹנַת הַבָּקָר (Kardinalzahl שְׁמֹנֶה „acht" im Constructus mit בָּקָר „acht Rinder"), לִבְנֵי מְרָרִי („den Söhnen Meraris"). כְּפִי עֲבֹדָתָם begründet wieder die Zuteilung. בְּיַד אִיתָמָר בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן fügt die Aufsichtsperson hinzu. בְּיַד (Präposition בְ mit יָד „Hand" - idiomatisch „unter der Hand/Aufsicht von"), אִיתָמָר בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן (Eigenname אִיתָמָר im Constructus mit בֵּן „Sohn" und אַהֲרֹן mit Apposition כֹּהֵן „Priester" mit Artikel „Itamar, Sohn Aarons, des Priesters").
Die Satzstruktur entspricht V. 7 mit zusätzlicher Aufsichtsangabe am Ende.
Die Merariter erhalten vier Wagen und acht Rinder - doppelt so viel wie die Gerschoniter - weil sie die schwersten Teile transportieren: Bretter, Riegel, Säulen und Sockel der Stiftshütte (vgl. Num 4,29-33). Die Erwähnung von אִיתָמָר בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן als Aufseher zeigt die priesterliche Aufsicht über den Levitendienst. Die Verteilung ist proportional: zwei Wagen für leichtere Lasten (Gerschon), vier für schwerere (Merari).
Numeri 7,9
Hebräisch: וְלִבְנֵ֥י קְהָ֖ת לֹ֣א נָתָ֑ן כִּֽי־עֲבֹדַ֤ת הַקֹּ֙דֶשׁ֙ עֲלֵהֶ֔ם בַּכָּתֵ֖ף יִשָּֽׂאוּ׃
Deutsch: Aber den Söhnen Kehats gab er nicht, denn der Dienst des Heiligtums lag auf ihnen; auf der Schulter trugen sie.

Kommentar: Der Vers erklärt, warum die Kehatiter keine Wagen erhalten. וְלִבְנֵי קְהָת לֹא נָתָן ist die negative Aussage. וְלִבְנֵי קְהָת (Konjunktion mit Präposition לְ und Plural Constructus בֵּן mit קְהָת „und den Söhnen Kehats"), לֹא נָתָן (Negation לֹא mit Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular von נתן „geben" - Subjekt Mose „gab er nicht"). כִּי־עֲבֹדַת הַקֹּדֶשׁ עֲלֵהֶם ist die erste Begründung. כִּי (kausale Konjunktion „denn"), עֲבֹדַת הַקֹּדֶשׁ (Constructusverbindung: עֲבֹדָה „Dienst" mit קֹדֶשׁ „Heiligtum, Heiligkeit" mit Artikel „der Dienst des Heiligtums"), עֲלֵהֶם (Präposition עַל „auf" mit Suffix 3. Person Plural „auf ihnen", idiomatisch „lag auf ihnen, war ihre Aufgabe").
בַּכָּתֵף יִשָּׂאוּ gibt die Art des Transports an. בַּכָּתֵף (Präposition בְ mit כָּתֵף „Schulter" mit Artikel „auf der Schulter"), יִשָּׂאוּ (Qal Imperfekt 3. Person Plural von נשׂא „tragen, heben" „trugen sie, sollten sie tragen").
Die Satzstruktur zeigt eine negative Hauptaussage mit zweigliedriger kausaler Begründung (nominale Aussage + verbale Aussage).
Der Vers erklärt eine bedeutende Ausnahme: Die Kehatiter erhalten keine Wagen, obwohl sie die heiligsten Gegenstände transportieren - Bundeslade, Tisch, Leuchter, Altäre (vgl. Num 4,4-15). Gerade weil עֲבֹדַת הַקֹּדֶשׁ עֲלֵהֶם („der Dienst des Heiligtums auf ihnen lag"), müssen sie בַּכָּתֵף („auf der Schulter") tragen. Die heiligsten Gegenstände dürfen nicht auf Wagen gelegt werden, sondern erfordern direkten körperlichen Kontakt - eine größere Ehrerbietung und Verantwortung. Dies wird später in 2 Sam 6,6-7 dramatisch bestätigt, als Usa stirbt, weil die Bundeslade auf einem Wagen transportiert wurde statt auf Schultern.
Numeri 7,10
Hebräisch: וַיַּקְרִ֣יבוּ הַנְּשִׂאִ֗ים אֵ֚ת חֲנֻכַּ֣ת הַמִּזְבֵּ֔חַ בְּי֖וֹם הִמָּשַׁ֣ח אֹת֑וֹ וַיַּקְרִ֧יבוּ הַנְּשִׂיאִ֛ם אֶת־קָרְבָּנָ֖ם לִפְנֵ֥י הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und die Fürsten brachten die Einweihung des Altars dar an dem Tag, als man ihn salbte; und die Fürsten brachten ihre Opfergabe dar vor dem Altar.

Kommentar: Der Vers leitet die individuellen Stammesopfer ein. וַיַּקְרִיבוּ הַנְּשִׂאִים אֵת חֲנֻכַּת הַמִּזְבֵּחַ ist die Hauptaussage. וַיַּקְרִיבוּ (Hiphil Wayyiqtol 3. Person Plural von קרב „darbringen"), הַנְּשִׂאִים (Plural נָשִׂיא „Fürst" mit Artikel - Subjekt), אֵת חֲנֻכַּת הַמִּזְבֵּחַ (Akkusativpartikel mit חֲנֻכָּה „Einweihung, Weihegabe" - von חנך „einweihen, weihen" - im Constructus mit מִזְבֵּחַ „Altar" mit Artikel „die Einweihung des Altars"). בְּיוֹם הִמָּשַׁח אֹתוֹ gibt die Zeit an. בְּיוֹם (Präposition mit יוֹם „an dem Tag"), הִמָּשַׁח אֹתוֹ (Niphal Infinitiv Constructus von משׁח „salben" mit Artikel und Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person maskulin Singular „als man ihn salbte" - Bezug auf V. 1).
וַיַּקְרִיבוּ הַנְּשִׂיאִם אֶת־קָרְבָּנָם לִפְנֵי הַמִּזְבֵּחַ wiederholt die Aussage. וַיַּקְרִיבוּ הַנְּשִׂיאִם (wie oben, jetzt mit Pausalform הַנְּשִׂיאִם), אֶת־קָרְבָּנָם (Akkusativpartikel mit קָרְבָּן „Opfergabe" und Suffix Plural „ihre Opfergabe"), לִפְנֵי הַמִּזְבֵּחַ (Präposition לִפְנֵי „vor" mit מִזְבֵּחַ mit Artikel „vor dem Altar").
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Darbringungsaussagen mit verschiedenen Objekten (חֲנֻכַּת הַמִּזְבֵּחַ vs. קָרְבָּנָם) und verschiedenen Ortsangaben (temporale Angabe vs. לִפְנֵי הַמִּזְבֵּחַ).
Der Vers verbindet die Altarweihe mit den Opfergaben der Stammesführer - חֲנֻכַּת הַמִּזְבֵּחַ bezeichnet sowohl die Weihungshandlung als auch die dafür dargebrachten Gaben. Die Wiederholung וַיַּקְרִיבוּ ... וַיַּקְרִיבוּ betont die feierliche Darbringung. Die Datierung בְּיוֹם הִמָּשַׁח אֹתוֹ verknüpft mit V. 1 - alles geschieht am Tag der Vollendung und Salbung der Stiftshütte.
Numeri 7,11
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֑ה נָשִׂ֨יא אֶחָ֜ד לַיּ֗וֹם נָשִׂ֤יא אֶחָד֙ לַיּ֔וֹם יַקְרִ֙יבוּ֙ אֶת־קָרְבָּנָ֔ם לַחֲנֻכַּ֖ת הַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Je ein Fürst an einem Tag, je ein Fürst an einem Tag sollen sie ihre Opfergabe darbringen zur Einweihung des Altars.

Kommentar: Der Vers ordnet die zeitliche Staffelung der Opfer an. וַיֹּאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה ist die Redeeinleitung (Standard-Formel). נָשִׂיא אֶחָד לַיּוֹם נָשִׂיא אֶחָד לַיּוֹם ist die doppelte Anordnung. נָשִׂיא אֶחָד (Constructusverbindung: נָשִׂיא „Fürst" mit אֶחָד „einer" „ein Fürst"), לַיּוֹם (Präposition לְ mit יוֹם „Tag" mit Artikel „an einem Tag, pro Tag"). Die vollständige Doppelung נָשִׂיא אֶחָד לַיּוֹם נָשִׂיא אֶחָד לַיּוֹם betont die strikte zeitliche Ordnung - nicht alle auf einmal, sondern nacheinander.
יַקְרִיבוּ אֶת־קָרְבָּנָם לַחֲנֻכַּת הַמִּזְבֵּחַ ist die Hauptaussage. יַקְרִיבוּ (Hiphil Imperfekt 3. Person Plural von קרב „darbringen" - jussivisch „sollen sie darbringen"), אֶת־קָרְבָּנָם (Akkusativpartikel mit קָרְבָּן und Suffix Plural), לַחֲנֻכַּת הַמִּזְבֵּחַ (Präposition לְ mit חֲנֻכָּה im Constructus und מִזְבֵּחַ mit Artikel „zur Einweihung des Altars").
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von einer doppelt wiederholten distributiven Formel und der jussivischen Hauptaussage mit finalem Zweck.
Der Vers ordnet eine zwölftägige Einweihungsfeier an: Je ein Stammesführer pro Tag bringt seine Opfergabe dar. Die emphatische Doppelung נָשִׂיא אֶחָד לַיּוֹם נָשִׂיא אֶחָד לַיּוֹם unterstreicht: keine Gleichzeitigkeit, sondern nacheinander - jeder Stamm erhält seinen eigenen Tag, seine eigene Aufmerksamkeit. Dies verlängert die Feier über zwölf Tage und gibt jedem Stamm gleiche Würde. Die folgende lange Liste (V. 12-83) wird diese Anordnung umsetzen.
Numeri 7,12
Hebräisch: וַיְהִ֗י הַמַּקְרִ֛יב בַּיּ֥וֹם הָרִאשׁ֖וֹן אֶת־קָרְבָּנ֑וֹ נַחְשׁ֥וֹן בֶּן־עַמִּינָדָ֖ב לְמַטֵּ֥ה יְהוּדָֽה׃
Deutsch: Und es war der Darbringende am ersten Tag seine Opfergabe: Nachschon, Sohn des Amminadav, vom Stamm Jehuda.

Kommentar: Der Vers nennt den ersten Darbringenden. וַיְהִי הַמַּקְרִיב בַּיּוֹם הָרִאשׁוֹן אֶת־קָרְבָּנוֹ ist die Einleitung. וַיְהִי (Qal Wayyiqtol von היה - Erzähleinleitung), הַמַּקְרִיב (Hiphil-Partizip maskulin Singular von קרב „darbringen" mit Artikel „der Darbringende"), בַּיּוֹם הָרִאשׁוֹן (Präposition בְ mit יוֹם mit Artikel und Ordinalzahl רִאשׁוֹן „erster" „am ersten Tag"), אֶת־קָרְבָּנוֹ (Akkusativpartikel mit קָרְבָּן und Suffix 3. Person maskulin Singular „seine Opfergabe").
נַחְשׁוֹן בֶּן־עַמִּינָדָב לְמַטֵּה יְהוּדָה identifiziert den Darbringenden. נַחְשׁוֹן בֶּן־עַמִּינָדָב (Eigenname נַחְשׁוֹן im Constructus mit בֵּן „Sohn" und Eigenname עַמִּינָדָב „Nachschon, Sohn des Amminadav"), לְמַטֵּה יְהוּדָה (Präposition לְ mit מַטֶּה „Stamm" im Constructus und יְהוּדָה „Juda" „vom Stamm Juda").
Die Satzstruktur zeigt eine וַיְהִי-Einleitung mit Partizip als Subjekt, temporaler und akkusativischer Ergänzung, gefolgt von der nominalen Identifikation.
Der Vers ehrt Juda mit dem ersten Platz - נַחְשׁוֹן בֶּן־עַמִּינָדָב ist derselbe Stammesführer aus der Volkszählung (1,7) und der Lagerordnung (2,3). Juda erhält die Erstlingsposition, was seine führende Stellung unter den Stämmen widerspiegelt. Die folgende detaillierte Beschreibung seiner Opfergabe (V. 13-17) dient als Muster für alle folgenden elf Stämme.
Numeri 7,13
Hebräisch: וְקָרְבָּנ֞וֹ קַֽעֲרַת־כֶּ֣סֶף אַחַ֗ת שְׁלֹשִׁ֣ים וּמֵאָה֮ מִשְׁקָלָהּ֒ מִזְרָ֤ק אֶחָד֙ כֶּ֔סֶף שִׁבְעִ֥ים שֶׁ֖קֶל בְּשֶׁ֣קֶל הַקֹּ֑דֶשׁ שְׁנֵיהֶ֣ם׀ מְלֵאִ֗ים סֹ֛לֶת בְּלוּלָ֥ה בַשֶּׁ֖מֶן לְמִנְחָֽה׃
Deutsch: Und seine Opfergabe: eine silberne Schüssel, 130 Schekel ihr Gewicht, eine silberne Sprengschale, 70 Schekel nach dem Schekel des Heiligtums; beide gefüllt mit Feinmehl, gemengt mit Öl, zum Speisopfer.

Kommentar: Der Vers beschreibt die ersten Gegenstände von Nachschons Opfergabe. וְקָרְבָּנוֹ ist die Überschrift. וְקָרְבָּנוֹ (Konjunktion mit קָרְבָּן „Opfergabe" und Suffix 3. Person maskulin Singular „und seine Opfergabe"). קַעֲרַת־כֶּסֶף אַחַת שְׁלֹשִׁים וּמֵאָה מִשְׁקָלָהּ ist das erste Gefäß. קַעֲרַת־כֶּסֶף אַחַת (Constructusverbindung: קְעָרָה „Schüssel, Schale" mit כֶּסֶף „Silber" und Kardinalzahl אֶחָד feminin „eine silberne Schüssel"), שְׁלֹשִׁים וּמֵאָה (Kardinalzahlen „dreißig und hundert" = 130), מִשְׁקָלָהּ (מִשְׁקָל „Gewicht" mit Suffix 3. Person feminin Singular „ihr Gewicht" - von שׁקל „wiegen, wägen").
מִזְרָק אֶחָד כֶּסֶף שִׁבְעִים שֶׁקֶל בְּשֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ ist das zweite Gefäß. מִזְרָק אֶחָד כֶּסֶף (מִזְרָק „Sprengschale, Opferschale" - von זרק „sprengen, spritzen" - mit אֶחָד und כֶּסֶף „eine silberne Sprengschale"), שִׁבְעִים שֶׁקֶל (Kardinalzahl „siebzig" mit שֶׁקֶל „Schekel" „siebzig Schekel"), בְּשֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ (Präposition בְ mit שֶׁקֶל im Constructus und קֹדֶשׁ „Heiligkeit, Heiligtum" mit Artikel „nach dem Schekel des Heiligtums" - der offizielle Standard-Schekel).
שְׁנֵיהֶם מְלֵאִים סֹלֶת בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה beschreibt den Inhalt beider Gefäße. שְׁנֵיהֶם (Kardinalzahl שְׁנַיִם „zwei" im Dual mit Suffix 3. Person Plural „beide von ihnen"), מְלֵאִים (Qal-Partizip Plural maskulin von מלא „voll sein, füllen" „gefüllt"), סֹלֶת (Akkusativ סֹלֶת „Feinmehl, feines Weizenmehl"), בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן (Qal-Partizip feminin Singular passiv von בלל „mischen, mengen" mit Präposition בְ und שֶׁמֶן „Öl" mit Artikel „gemengt mit dem Öl"), לְמִנְחָה (Präposition לְ mit מִנְחָה „Speisopfer, Gabe" „zum Speisopfer").
Die Satzstruktur zeigt eine Überschrift, gefolgt von zwei nominalen Aufzählungen (Gefäß 1 mit Gewicht, Gefäß 2 mit Gewicht und Standard), abgeschlossen mit einer nominalen Aussage über den gemeinsamen Inhalt.
Der Vers listet die ersten Opfergegenstände detailliert auf: Eine schwere silberne Schüssel (130 Schekel = ca. 1,5 kg) und eine Sprengschale (70 Schekel = ca. 800 g), beide nach dem offiziellen שֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ gewogen. Die Gefäße sind mit סֹלֶת בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן gefüllt - dem klassischen Speisopfer aus Lev 2. Der Reichtum der Gabe (Silbergefäße, Feinmehl, Öl) zeigt die Großzügigkeit und Ehrerbietung Judas.
Numeri 7,14
Hebräisch: כַּ֥ף אַחַ֛ת עֲשָׂרָ֥ה זָהָ֖ב מְלֵאָ֥ה קְטֹֽרֶת׃
Deutsch: Eine Schale, zehn Schekel Gold, gefüllt mit Räucherwerk.

Kommentar: Der Vers fügt ein drittes, kostbares Gefäß hinzu. כַּף אַחַת עֲשָׂרָה זָהָב beschreibt das Gefäß. כַּף אַחַת (כַּף „Schale, Löffel" - eigentlich „Handfläche" - mit אֶחָד feminin „eine Schale"), עֲשָׂרָה (Kardinalzahl „zehn"), זָהָב (זָהָב „Gold" „zehn Gold", d.h. zehn Schekel Gold - die Gewichtseinheit ist aus dem Kontext zu ergänzen). מְלֵאָה קְטֹרֶת gibt den Inhalt an. מְלֵאָה (Qal-Partizip feminin Singular von מלא „gefüllt"), קְטֹרֶת (Akkusativ קְטֹרֶת „Räucherwerk, Weihrauch" - von קטר „räuchern, in Rauch aufgehen lassen").
Die Satzstruktur zeigt eine nominale Aufzählung: Objekt mit Material und Gewicht, gefolgt von partizipialer Inhaltsangabe.
Der Vers fügt eine goldene Schale hinzu (zehn Schekel Gold = ca. 115 g) - kleiner als die Silbergefäße, aber wertvoller durch das Material. Sie enthält קְטֹרֶת - das heilige Räucherwerk, dessen Rezept in Ex 30,34-38 gegeben ist. Räucherwerk war besonders kostbar und diente dem Wohlgeruch vor Gott. Die Kombination von Speisopfer (V. 13) und Räucherwerk zeigt die Vollständigkeit der Gabe.
Numeri 7,15
Hebräisch: פַּ֣ר אֶחָ֞ד בֶּן־בָּקָ֗ר אַ֧יִל אֶחָ֛ד כֶּֽבֶשׂ־אֶחָ֥ד בֶּן־שְׁנָת֖וֹ לְעֹלָֽה׃
Deutsch: Ein Stier, ein Jungrind, ein Widder, ein einjähriges Lamm zum Aufsteigeopfer.

Kommentar: Der Vers listet die Aufsteigeopfertiere auf. פַּר אֶחָד בֶּן־בָּקָר ist das erste Tier. פַּר אֶחָד (פַּר „Stier, junger Stier" mit אֶחָד „ein Stier"), בֶּן־בָּקָר (Constructusverbindung: בֵּן „Sohn" mit בָּקָר „Rind" „ein Sohn des Rindes", d.h. ein Jungrind - eine appositionelle Erklärung). אַיִל אֶחָד ist das zweite Tier. אַיִל אֶחָד (אַיִל „Widder" mit אֶחָד „ein Widder"). כֶּבֶשׂ־אֶחָד בֶּן־שְׁנָתוֹ ist das dritte Tier. כֶּבֶשׂ־אֶחָד (כֶּבֶשׂ „Lamm" mit אֶחָד „ein Lamm"), בֶּן־שְׁנָתוֹ (Constructusverbindung: בֵּן mit שָׁנָה „Jahr" und Suffix 3. Person maskulin Singular „Sohn seines Jahres", d.h. einjährig). לְעֹלָה gibt den Zweck an. לְעֹלָה (Präposition לְ mit עֹלָה „Aufsteigeopfer" - von עלה „hinaufsteigen" - „zum Aufsteigeopfer").
Die Satzstruktur zeigt eine dreigliedrige nominale Aufzählung mit finaler Zweckangabe.
Der Vers nennt drei Tiere für das עֹלָה (Aufsteigeopfer): ein Jungrind, ein Widder, ein einjähriges Lamm - eine aufsteigende Reihe von groß zu klein. Das Aufsteigeopfer wird vollständig auf dem Altar verbrannt (daher עֹלָה „das Hinaufsteigende" - der Rauch steigt zu Gott auf). Die Dreizahl und Varietät zeigt die Großzügigkeit der Opfergabe.
Numeri 7,16
Hebräisch: שְׂעִיר־עִזִּ֥ים אֶחָ֖ד לְחַטָּֽאת׃
Deutsch: Ein Ziegenbock zum Sündopfer.

Kommentar: Der Vers fügt das Sündopfer hinzu. שְׂעִיר־עִזִּים אֶחָד beschreibt das Tier. שְׂעִיר־עִזִּים (Constructusverbindung: שָׂעִיר „Bock, männliche Ziege" mit Plural עֵז „Ziege" „ein Ziegenbock"), אֶחָד („einer"). לְחַטָּאת gibt den Zweck an. לְחַטָּאת (Präposition לְ mit חַטָּאת „Sündopfer" - von חטא „sündigen, verfehlen" - „zum Sündopfer").
Die Satzstruktur zeigt eine nominale Aufzählung mit finaler Zweckangabe.
Der Vers ergänzt das Aufsteigeopfer (V. 15) mit einem חַטָּאת (Sündopfer) - ein Ziegenbock. Das Sündopfer dient der Sühne und Reinigung von Sünde und Unreinheit, während das Aufsteigeopfer die völlige Hingabe an Gott symbolisiert. Die Kombination beider Opferarten zeigt: Erst Sühne und Reinigung, dann völlige Hingabe - die richtige theologische Reihenfolge.
Numeri 7,17
Hebräisch: וּלְזֶ֣בַח הַשְּׁלָמִים֮ בָּקָ֣ר שְׁנַיִם֒ אֵילִ֤ם חֲמִשָּׁה֙ עַתּוּדִ֣ים חֲמִשָּׁ֔ה כְּבָשִׂ֥ים בְּנֵי־שָׁנָ֖ה חֲמִשָּׁ֑ה זֶ֛ה קָרְבַּ֥ן נַחְשׁ֖וֹן בֶּן־עַמִּינָדָֽב׃
Deutsch: Und zum Friedensopfer: zwei Rinder, fünf Widder, fünf Böcke, fünf einjährige Lämmer. Das war die Opfergabe Nachschons, des Sohnes Amminadavs.

Kommentar: Der Vers schließt Nachschons Opfergabe mit dem Friedensopfer ab. וּלְזֶבַח הַשְּׁלָמִים ist die Überschrift. וּלְזֶבַח הַשְּׁלָמִים (Konjunktion mit Präposition לְ und זֶבַח „Schlachtopfer" im Constructus mit Plural שָׁלֵם oder שֶׁלֶם „Friedensopfer, Heilsopfer" mit Artikel „und zum Friedensopfer"). בָּקָר שְׁנַיִם ist die erste Tiergruppe. בָּקָר שְׁנַיִם (בָּקָר „Rind" Singular kollektiv mit Kardinalzahl שְׁנַיִם Dual „zwei Rinder").
אֵילִם חֲמִשָּׁה עַתּוּדִים חֲמִשָּׁה כְּבָשִׂים בְּנֵי־שָׁנָה חֲמִשָּׁה sind die weiteren Tiergruppen. אֵילִם חֲמִשָּׁה (Plural אַיִל „Widder" mit Kardinalzahl חֲמִשָּׁה „fünf" „fünf Widder"), עַתּוּדִים חֲמִשָּׁה (Plural עַתּוּד „Bock, männliche Ziege" mit חֲמִשָּׁה „fünf Böcke"), כְּבָשִׂים בְּנֵי־שָׁנָה חֲמִשָּׁה (Plural כֶּבֶשׂ „Lamm" mit Plural Constructus בֵּן „Söhne" und שָׁנָה „Jahr" und חֲמִשָּׁה „fünf einjährige Lämmer"). זֶה קָרְבַּן נַחְשׁוֹן בֶּן־עַמִּינָדָב ist die Schlussformel. זֶה (Demonstrativpronomen maskulin Singular „dies"), קָרְבַּן נַחְשׁוֹן בֶּן־עַמִּינָדָב (Constructuskette: קָרְבָּן „Opfergabe" im Constructus mit נַחְשׁוֹן בֶּן־עַמִּינָדָב „die Opfergabe Nachschons, des Sohnes Amminadavs").
Die Satzstruktur zeigt eine Überschrift, gefolgt von vier nominalen Tieraufzählungen mit Zahlenangaben und einer abschließenden Identifikationsformel.
Der Vers vollendet Nachschons Opfergabe mit dem זֶבַח הַשְּׁלָמִים (Friedensopfer): zwei Rinder, fünf Widder, fünf Böcke, fünf einjährige Lämmer - insgesamt 17 Tiere! Das Friedensopfer unterscheidet sich von Brand- und Sündopfer: Nur Teile werden auf dem Altar verbrannt, der Rest wird von den Opfernden und Priestern gegessen - ein Gemeinschaftsmahl, das Frieden und Gemeinschaft mit Gott symbolisiert. Die großzügige Zahl (besonders die dreifache Fünfzahl) zeigt überfließende Dankbarkeit und Freude. Die Schlussformel זֶה קָרְבַּן נַחְשׁוֹן markiert das Ende der ersten, vollständigen Opfergabe - sie dient als Muster für alle folgenden elf Stämme.
Numeri 7,18-83
Die identischen Opfergaben der elf weiteren Stämme
Die Verse 18-83 (66 Verse!) wiederholen exakt dieselbe Opfergabe wie V. 12-17 für die elf weiteren Stammesführer, Tag für Tag. Jeder Abschnitt folgt demselben Muster:
Tag X: Name des Stammesführers mit Vater und Stamm V. 1 (= V. 13): Eine silberne Schüssel (130 Schekel), eine silberne Sprengschale (70 Schekel), beide gefüllt mit Feinmehl, gemengt mit Öl, zum Speisopfer V. 2 (= V. 14): Eine goldene Schale (10 Schekel), gefüllt mit Räucherwerk V. 3 (= V. 15): Ein Jungrind, ein Widder, ein einjähriges Lamm zum Aufsteigeopfer V. 4 (= V. 16): Ein Ziegenbock zum Sündopfer V. 5 (= V. 17): Zwei Rinder, fünf Widder, fünf Böcke, fünf einjährige Lämmer zum Friedensopfer Schlussformel: "Das war die Opfergabe des [Name]"
Die zwölf Stammesführer in ihrer Reihenfolge:
Tag 1 (V. 12-17): Nachschon ben Amminadav - Juda Tag 2 (V. 18-23): Netanel ben Zuar - Issachar Tag 3 (V. 24-29): Eliav ben Chelon - Sebulon Tag 4 (V. 30-35): Elizur ben Schedeur - Ruben Tag 5 (V. 36-41): Schelumiël ben Zurischaddai - Simeon Tag 6 (V. 42-47): Eljasaf ben Deuel - Gad Tag 7 (V. 48-53): Elischama ben Ammihud - Efraim Tag 8 (V. 54-59): Gamliël ben Pedazur - Manasse Tag 9 (V. 60-65): Avidan ben Gideoni - Benjamin Tag 10 (V. 66-71): Achieser ben Ammischaddai - Dan Tag 11 (V. 72-77): Pagiël ben Ochran - Ascher Tag 12 (V. 78-83): Achira ben Enan - Naftali
Theologische Bedeutung der vollkommenen Gleichheit:
Die massive Wiederholung ist kein literarischer Fehler, sondern theologisches Programm. Die absolute Identität aller zwölf Opfergaben verkündet fundamentale Wahrheiten:
1. Gleichheit vor Gott: Jeder Stamm - groß oder klein, reich oder arm, erstgeboren oder nachgeboren - bringt exakt dieselbe Gabe dar. Es gibt keine Hierarchie in der Opfergabe, keine Bevorzugung, keine Benachteiligung. Vor Gott sind alle Stämme Israels völlig gleich.
2. Individuelle Würdigung: Obwohl die Gaben identisch sind, erhält jeder Stamm seinen eigenen Tag, seine eigene vollständige Nennung, seine eigene Aufmerksamkeit. Die Wiederholung ehrt jeden Stamm einzeln - niemand wird übergangen oder in einer Gruppe zusammengefasst.
3. Einheit in Vielfalt: Die zwölf Stämme sind verschieden (verschiedene Namen, verschiedene Väter, verschiedene Territorien), aber sie sind eins in ihrer Hingabe an Gott. Die identische Opfergabe symbolisiert die Einheit Israels trotz seiner Vielfalt.
4. Vollständigkeit: Die Zwölfzahl mit zwölf vollständigen Wiederholungen unterstreicht die Vollständigkeit Israels - alle Stämme sind dabei, keiner fehlt, keiner wird vergessen. Israel als Ganzes weiht den Altar ein.
5. Geduld und Ausdauer: Die zwölftägige Zeremonie erfordert Geduld - sowohl von den wartenden Stämmen als auch von den Lesern/Hörern des Textes. Diese literarische "Langsamkeit" spiegelt die rituelle Langsamkeit wider und lehrt: Heilige Handlungen erfordern Zeit, Aufmerksamkeit, Geduld.
6. Gleichförmigkeit des Kultes: Die identischen Opfergaben etablieren einen Standard - so sollen Einweihungsopfer aussehen. Dies schafft kultische Ordnung und Einheitlichkeit.
Die scheinbar ermüdende Wiederholung ist also bewusste Theologie: Jeder Stamm zählt, jeder ist gleich wichtig, jeder verdient seine eigene vollständige Nennung. Die Länge des Textes spiegelt die Länge der Zeremonie - zwölf Tage feierlicher, gleichförmiger Hingabe.
Numeri 7,84
Hebräisch: זֹ֣את׀ חֲנֻכַּ֣ת הַמִּזְבֵּ֗חַ בְּיוֹם֙ הִמָּשַׁ֣ח אֹת֔וֹ מֵאֵ֖ת נְשִׂיאֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל קְעָרֹ֨ת כֶּ֜סֶף שְׁתֵּ֣ים עֶשְׂרֵ֗ה מִֽזְרְקֵי־כֶ֙סֶף֙ שְׁנֵ֣ים עָשָׂ֔ר כַּפּ֥וֹת זָהָ֖ב שְׁתֵּ֥ים עֶשְׂרֵֽה׃
Deutsch: Dies war die Einweihung des Altars an dem Tag, als man ihn salbte, von den Fürsten Israels: zwölf silberne Schüsseln, zwölf silberne Sprengschalen, zwölf goldene Schalen.

Kommentar: Der Vers leitet die Gesamtzusammenfassung ein. זֹאת חֲנֻכַּת הַמִּזְבֵּחַ בְּיוֹם הִמָּשַׁח אֹתוֹ מֵאֵת נְשִׂיאֵי יִשְׂרָאֵל ist die Überschrift. זֹאת (Demonstrativpronomen feminin Singular „dies"), חֲנֻכַּת הַמִּזְבֵּחַ (Constructus: חֲנֻכָּה „Einweihung" mit מִזְבֵּחַ mit Artikel „die Einweihung des Altars"), בְּיוֹם הִמָּשַׁח אֹתוֹ (Präposition בְ mit יוֹם, Niphal Infinitiv Constructus von משׁח mit Artikel und Akkusativpartikel mit Suffix „an dem Tag, als man ihn salbte"), מֵאֵת נְשִׂיאֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition מִן mit אֵת und Plural Constructus נָשִׂיא mit יִשְׂרָאֵל „von den Fürsten Israels").
קְעָרֹת כֶּסֶף שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה מִזְרְקֵי־כֶסֶף שְׁנֵים עָשָׂר כַּפּוֹת זָהָב שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה ist die erste Aufzählung. קְעָרֹת כֶּסֶף שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה (Plural Constructus קְעָרָה mit כֶּסֶף und zusammengesetzte Kardinalzahl feminin „zwölf silberne Schüsseln"), מִזְרְקֵי־כֶסֶף שְׁנֵים עָשָׂר (Plural Constructus מִזְרָק mit כֶּסֶף und zusammengesetzte Kardinalzahl maskulin „zwölf silberne Sprengschalen"), כַּפּוֹת זָהָב שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה (Plural כַּף im Constructus mit זָהָב und Kardinalzahl feminin „zwölf goldene Schalen").
Die Satzstruktur zeigt eine demonstrative Überschrift mit temporaler und agentiver Bestimmung, gefolgt von einer dreigliedrigen nominalen Aufzählung.
Der Vers beginnt die Gesamtbilanz: Nach zwölf Tagen identischer Opfergaben summiert der Text die Gefäße - zwölf von jeder Art. Die Wiederholung der Zwölfzahl unterstreicht die Vollständigkeit: jeder Stamm hat beigetragen.
Numeri 7,85
Hebräisch: שְׁלֹשִׁ֣ים וּמֵאָה֮ הַקְּעָרָ֣ה הָאַחַ֣ת׀ כֶּסֶף֒ וְשִׁבְעִ֗ים הַמִּזְרָ֤ק הָאֶחָד֙ כֹּ֚ל כֶּ֣סֶף הַכֵּלִ֔ים אַלְפַּ֥יִם וְאַרְבַּע־מֵא֖וֹת בְּשֶׁ֥קֶל הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: 130 Schekel die eine Schüssel an Silber und 70 die eine Sprengschale; alles Silber der Gefäße: 2.400 Schekel nach dem Schekel des Heiligtums.

Kommentar: Der Vers gibt die Gewichte der Silbergefäße an. שְׁלֹשִׁים וּמֵאָה הַקְּעָרָה הָאַחַת כֶּסֶף ist das Gewicht einer Schüssel. שְׁלֹשִׁים וּמֵאָה (Kardinalzahlen „dreißig und hundert" = 130), הַקְּעָרָה הָאַחַת (Artikel mit קְעָרָה und אֶחָד feminin mit Artikel „die eine Schüssel"), כֶּסֶף (Akkusativ oder Genitivus materiae „an Silber"). וְשִׁבְעִים הַמִּזְרָק הָאֶחָד ist das Gewicht einer Sprengschale. וְשִׁבְעִים (Konjunktion mit Kardinalzahl „und siebzig"), הַמִּזְרָק הָאֶחָד („die eine Sprengschale").
כֹּל כֶּסֶף הַכֵּלִים אַלְפַּיִם וְאַרְבַּע־מֵאוֹת בְּשֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ gibt die Gesamtsumme an. כֹּל כֶּסֶף הַכֵּלִים (Constructuskette: כֹּל „alles" im Constructus mit כֶּסֶף „Silber" im Constructus mit Plural כְּלִי mit Artikel „alles Silber der Gefäße"), אַלְפַּיִם וְאַרְבַּע־מֵאוֹת (Kardinalzahlen: Dual אֶלֶף „zwei tausend" und אַרְבַּע מֵאוֹת „vier hundert" = 2.400), בְּשֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ („nach dem Schekel des Heiligtums").
Die Satzstruktur zeigt zwei nominale Gewichtsangaben pro Gefäßtyp, gefolgt von einer Gesamtsummenangabe.
Der Vers berechnet: 12 Schüsseln à 130 Schekel = 1.560 Schekel, 12 Sprengschalen à 70 Schekel = 840 Schekel, zusammen 2.400 Schekel Silber (ca. 27,6 kg). Die präzise Buchhaltung zeigt: Jede Gabe wurde gewogen und registriert - Transparenz und Ordnung im Heiligtumsdienst.
Numeri 7,86
Hebräisch: כַּפּ֨וֹת זָהָ֤ב שְׁתֵּים־עֶשְׂרֵה֙ מְלֵאֹ֣ת קְטֹ֔רֶת עֲשָׂרָ֧ה עֲשָׂרָ֛ה הַכַּ֖ף בְּשֶׁ֣קֶל הַקֹּ֑דֶשׁ כָּל־זְהַ֥ב הַכַּפּ֖וֹת עֶשְׂרִ֥ים וּמֵאָֽה׃
Deutsch: Zwölf goldene Schalen, gefüllt mit Räucherwerk, je zehn, zehn Schekel die Schale nach dem Schekel des Heiligtums; alles Gold der Schalen: 120 Schekel.

Kommentar: Der Vers gibt die Gewichte der Goldschalen an. כַּפּוֹת זָהָב שְׁתֵּים־עֶשְׂרֵה מְלֵאֹת קְטֹרֶת wiederholt die Zahl und den Inhalt. כַּפּוֹת זָהָב שְׁתֵּים־עֶשְׂרֵה (Plural כַּף im Constructus mit זָהָב und Kardinalzahl „zwölf goldene Schalen"), מְלֵאֹת קְטֹרֶת (Qal-Partizip feminin Plural von מלא mit קְטֹרֶת „gefüllt mit Räucherwerk"). עֲשָׂרָה עֲשָׂרָה הַכַּף בְּשֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ gibt das Gewicht an. עֲשָׂרָה עֲשָׂרָה (distributive Wiederholung der Kardinalzahl „je zehn, zehn"), הַכַּף (כַּף mit Artikel „die Schale"), בְּשֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ („nach dem Schekel des Heiligtums").
כָּל־זְהַב הַכַּפּוֹת עֶשְׂרִים וּמֵאָה gibt die Gesamtsumme an. כָּל־זְהַב הַכַּפּוֹת (Constructuskette: כֹּל mit זָהָב im Constructus mit Plural כַּף mit Artikel „alles Gold der Schalen"), עֶשְׂרִים וּמֵאָה (Kardinalzahlen „zwanzig und hundert" = 120).
Die Satzstruktur zeigt eine Wiederholungsangabe mit Inhalt, eine distributive Gewichtsangabe und eine Gesamtsumme.
Der Vers berechnet: 12 Goldschalen à 10 Schekel = 120 Schekel Gold (ca. 1,38 kg). Das Gold ist weniger in der Masse, aber wertvoller im Material. Die קְטֹרֶת (Räucherwerk) in den Goldschalen symbolisiert das Gebet, das zu Gott aufsteigt (vgl. Ps 141,2; Offb 5,8).
Numeri 7,87
Hebräisch: כָּל־הַבָּקָ֨ר לָעֹלָ֜ה שְׁנֵ֧ים עָשָׂ֣ר פָּרִ֗ים אֵילִ֤ם שְׁנֵים־עָשָׂר֙ כְּבָשִׂ֧ים בְּנֵי־שָׁנָ֛ה שְׁנֵ֥ים עָשָׂ֖ר וּמִנְחָתָ֑ם וּשְׂעִירֵ֥י עִזִּ֛ים שְׁנֵ֥ים עָשָׂ֖ר לְחַטָּֽאת׃
Deutsch: Alle Rinder zum Aufsteigeopfer: zwölf Stiere, zwölf Widder, zwölf einjährige Lämmer und ihr Speisopfer; und zwölf Ziegenböcke zum Sündopfer.

Kommentar: Der Vers summiert die Aufsteigeopfer und Sündopfer. כָּל־הַבָּקָר לָעֹלָה שְׁנֵים עָשָׂר פָּרִים אֵילִם שְׁנֵים־עָשָׂר כְּבָשִׂים בְּנֵי־שָׁנָה שְׁנֵים עָשָׂר וּמִנְחָתָם zählt die Aufsteigeopfertiere. כָּל־הַבָּקָר לָעֹלָה (Constructuskette: כֹּל mit בָּקָר mit Artikel und Präposition לְ mit עֹלָה „alle Rinder zum Aufsteigeopfer"), שְׁנֵים עָשָׂר פָּרִים (Kardinalzahl mit Plural פַּר „zwölf Stiere"), אֵילִם שְׁנֵים־עָשָׂר (Plural אַיִל mit Kardinalzahl „zwölf Widder"), כְּבָשִׂים בְּנֵי־שָׁנָה שְׁנֵים עָשָׂר (Plural כֶּבֶשׂ mit Plural Constructus בֵּן und שָׁנָה und Kardinalzahl „zwölf einjährige Lämmer"), וּמִנְחָתָם (Konjunktion mit מִנְחָה „Speisopfer" und Suffix Plural „und ihr Speisopfer" - Bezug auf das Speisopfer, das die Aufsteigeopfer begleitet).
וּשְׂעִירֵי עִזִּים שְׁנֵים עָשָׂר לְחַטָּאת zählt die Sündopfer. וּשְׂעִירֵי עִזִּים (Konjunktion mit Plural Constructus שָׂעִיר und Plural עֵז „und Ziegenböcke"), שְׁנֵים עָשָׂר („zwölf"), לְחַטָּאת („zum Sündopfer").
Die Satzstruktur zeigt eine Gesamtangabe mit drei Unterkategorien für Aufsteigeopfer (mit Ergänzung des Speisopfers) und eine separate Angabe für Sündopfer.
Der Vers summiert: 12 Stiere + 12 Widder + 12 Lämmer = 36 Aufsteigeopfertiere, plus 12 Ziegenböcke als Sündopfer - insgesamt 48 Tiere für Brand- und Sündopfer. Die Erwähnung וּמִנְחָתָם erinnert daran, dass zu den Aufsteigeopfern auch Speisopfer (Feinmehl mit Öl) gehörten, wie in V. 13 beschrieben.
Numeri 7,88
Hebräisch: וְכֹ֞ל בְּקַ֣ר׀ זֶ֣בַח הַשְּׁלָמִים֮ עֶשְׂרִ֣ים וְאַרְבָּעָה֒ פָּרִים֙ אֵילִ֣ם שִׁשִּׁ֔ים עַתֻּדִ֖ים שִׁשִּׁ֑ים כְּבָשִׂ֥ים בְּנֵי־שָׁנָ֖ה שִׁשִּׁ֑ים זֹ֚את חֲנֻכַּ֣ת הַמִּזְבֵּ֔חַ אַחֲרֵ֖י הִמָּשַׁ֥ח אֹתֽוֹ׃
Deutsch: Und alle Rinder als Friedensopfer: 24 Stiere, 60 Widder, 60 Böcke, 60 einjährige Lämmer. Das war die Einweihung des Altars, nachdem man ihn gesalbt hatte.

Kommentar: Der Vers summiert die Friedensopfer und schließt die Gesamtbilanz ab. וְכֹל בְּקַר זֶבַח הַשְּׁלָמִים ist die Überschrift. וְכֹל בְּקַר (Konjunktion mit כֹּל „alle" im Constructus und בָּקָר „Rinder"), זֶבַח הַשְּׁלָמִים (Constructus: זֶבַח mit Plural שֶׁלֶם mit Artikel „Friedensopfer"). עֶשְׂרִים וְאַרְבָּעָה פָּרִים אֵילִם שִׁשִּׁים עַתֻּדִים שִׁשִּׁים כְּבָשִׂים בְּנֵי־שָׁנָה שִׁשִּׁים ist die detaillierte Aufzählung. עֶשְׂרִים וְאַרְבָּעָה פָּרִים (Kardinalzahlen „zwanzig und vier" = 24 mit Plural פַּר „24 Stiere"), אֵילִם שִׁשִּׁים (Plural אַיִל mit Kardinalzahl „60 Widder"), עַתֻּדִים שִׁשִּׁים (Plural עַתּוּד mit Kardinalzahl „60 Böcke"), כְּבָשִׂים בְּנֵי־שָׁנָה שִׁשִּׁים (Plural כֶּבֶשׂ mit Plural Constructus בֵּן und שָׁנָה und Kardinalzahl „60 einjährige Lämmer").
זֹאת חֲנֻכַּת הַמִּזְבֵּחַ אַחֲרֵי הִמָּשַׁח אֹתוֹ ist die feierliche Schlussformel. זֹאת חֲנֻכַּת הַמִּזְבֵּחַ (Demonstrativpronomen feminin mit Constructus חֲנֻכָּה „Einweihung" und מִזְבֵּחַ mit Artikel „dies war die Einweihung des Altars"), אַחֲרֵי הִמָּשַׁח אֹתוֹ (Präposition אַחַר Plural im Constructus - idiomatisch אַחֲרֵי „nach" - mit Niphal Infinitiv Constructus von משׁח mit Artikel und Akkusativpartikel mit Suffix „nachdem man ihn gesalbt hatte").
Die Satzstruktur zeigt eine Überschrift, eine viergliedrige Aufzählung und eine feierliche Abschlussformel mit temporaler Bestimmung.
Der Vers summiert die Friedensopfertiere: 24 Stiere + 60 Widder + 60 Böcke + 60 Lämmer = 204 Friedensopfertiere! Zusammen mit den 48 Tieren aus V. 87 ergibt dies insgesamt 252 Tiere in zwölf Tagen - ein überwältigendes Opfer. Die Dreifachheit der Sechzig (60 Widder, 60 Böcke, 60 Lämmer) unterstreicht die Fülle und Vollständigkeit. Die Schlussformel זֹאת חֲנֻכַּת הַמִּזְבֵּחַ אַחֲרֵי הִמָּשַׁח אֹתוֹ schließt den Kreis zu V. 1 und V. 10 - die Altarweihe ist vollendet.
Numeri 7,89
Hebräisch: וּבְבֹ֨א מֹשֶׁ֜ה אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵד֮ לְדַבֵּ֣ר אִתּוֹ֒ וַיִּשְׁמַ֨ע אֶת־הַקּ֜וֹל מִדַּבֵּ֣ר אֵלָ֗יו מֵעַ֤ל הַכַּפֹּ֙רֶת֙ אֲשֶׁר֙ עַל־אֲרֹ֣ן הָעֵדֻ֔ת מִבֵּ֖ין שְׁנֵ֣י הַכְּרֻבִ֑ים וַיְדַבֵּ֖ר אֵלָֽיו׃
Deutsch: Und wenn Mosche in das Zelt der Begegnung hineinging, um mit Ihm zu reden, da hörte er die Stimme zu ihm redend von oberhalb der Deckplatte, die auf der Lade des Zeugnisses war, zwischen den beiden Cherubim; und Er redete zu ihm.

Kommentar: Der Vers schließt das Kapitel mit der göttlichen Gegenwart ab - ein überraschender und erhabener Abschluss nach der langen Opferliste. וּבְבֹא מֹשֶׁה אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד לְדַבֵּר אִתּוֹ ist die temporale Einleitung. וּבְבֹא מֹשֶׁה (Konjunktion mit Präposition בְ und Qal Infinitiv Constructus von בוא „kommen" mit מֹשֶׁה als Subjekt im Genitiv „und wenn Mosche hineinging"), אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד (Präposition אֶל mit אֹהֶל מוֹעֵד „Zelt der Begegnung" „in das Zelt der Begegnung"), לְדַבֵּר אִתּוֹ (Präposition לְ mit Piel Infinitiv Constructus von דבר „reden" und Präposition אֵת „mit" mit Suffix 3. Person maskulin Singular „um mit Ihm zu reden" - אִתּוֹ bezieht sich auf Gott).
וַיִּשְׁמַע אֶת־הַקּוֹל מִדַּבֵּר אֵלָיו מֵעַל הַכַּפֹּרֶת אֲשֶׁר עַל־אֲרֹן הָעֵדֻת מִבֵּין שְׁנֵי הַכְּרֻבִים ist die Hauptaussage. וַיִּשְׁמַע (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von שׁמע „hören" - Subjekt Mose), אֶת־הַקּוֹל (Akkusativpartikel mit קוֹל „Stimme" mit Artikel „die Stimme"), מִדַּבֵּר אֵלָיו (Piel-Partizip maskulin Singular von דבר „redend" mit Präposition אֶל und Suffix „zu ihm redend"), מֵעַל הַכַּפֹּרֶת (Präposition מִן mit עַל „von oberhalb" und כַּפֹּרֶת „Deckplatte, Sühneplatte" mit Artikel - die goldene Platte auf der Bundeslade), אֲשֶׁר עַל־אֲרֹן הָעֵדֻת (Relativsatz: אֲשֶׁר mit Präposition עַל und אָרוֹן „Lade" im Constructus mit עֵדוּת „Zeugnis" mit Artikel „die auf der Lade des Zeugnisses war"), מִבֵּין שְׁנֵי הַכְּרֻבִים (Präposition מִן mit בֵּין „zwischen" und Kardinalzahl שְׁנַיִם Dual im Constructus mit Plural כְּרוּב „Cherub" mit Artikel „zwischen den beiden Cherubim").
וַיְדַבֵּר אֵלָיו ist die abschließende Aussage. וַיְדַבֵּר (Piel Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von דבר „reden" - Subjekt ist Gott), אֵלָיו (Präposition אֶל mit Suffix „zu ihm").
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung mit finalem Infinitiv, eine ausführliche Hauptaussage mit mehrfacher Ortsangabe und eine kurze abschließende Wiederaufnahme des Verbs.
Der Vers ist theologisch überwältigend: Nach der vollendeten Weihe und den großzügigen Opfergaben manifestiert sich Gottes Gegenwart. Mose hört הַקּוֹל („die Stimme") - nicht irgendeine Stimme, sondern die Stimme Gottes - מִדַּבֵּר אֵלָיו („zu ihm redend"), kommend מֵעַל הַכַּפֹּרֶת („von oberhalb der Deckplatte") מִבֵּין שְׁנֵי הַכְּרֻבִים („zwischen den beiden Cherubim"). Dies ist der Ort, den Gott in Ex 25,22 als seinen Redeort bestimmt hatte: „Dort werde ich dir begegnen und mit dir reden von oberhalb der Deckplatte, zwischen den beiden Cherubim." Die Verheißung wird Wirklichkeit.
Der Wechsel der Verben ist bedeutsam: לְדַבֵּר אִתּוֹ („um mit Ihm zu reden" - Mose will reden), dann מִדַּבֵּר אֵלָיו („zu ihm redend" - Gott redet), schließlich וַיְדַבֵּר אֵלָיו („und Er redete zu ihm" - die vollendete Kommunikation). Mose kommt, um zu reden, aber Gott spricht zuerst - Gott hat die Initiative im Dialog.
Die präzise Ortsangabe (מֵעַל הַכַּפֹּרֶת ... מִבֵּין שְׁנֵי הַכְּרֻבִים) lokalisiert Gottes Gegenwart genau: über der כַּפֹּרֶת (Sühneplatte), zwischen den beiden כְּרֻבִים (Cherubim) - dem Thron Gottes auf Erden. Die Bundeslade mit der כַּפֹּרֶת ist nicht nur ein Möbelstück, sondern der Ort der göttlichen Präsenz.
Der Vers schließt das Kapitel nicht mit Zahlen und Statistiken, sondern mit der lebendigen Beziehung zwischen Gott und Mose - das Ziel aller Opfer und aller Weihe ist die Begegnung mit dem lebendigen Gott, der redet. Die Stiftshütte ist geweiht, der Altar eingeweiht, die Opfer dargebracht - und nun erfüllt sich der Zweck: וַיְדַבֵּר אֵלָיו - „und Er redete zu ihm". Gott wohnt inmitten seines Volkes und spricht zu seinem Knecht.
Numeri 8,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet ein neues Kapitel mit göttlichen Anweisungen ein. Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה (zu Mosche) zeigt die direkte göttliche Kommunikation an Mose.
Das abschließende לֵאמֹר als Infinitiv-Construct von אמר (sagen) fungiert als Redeeinleitung für die folgenden Bestimmungen zur Leuchterbeleuchtung.
Die LXX übersetzt mit der Standardformel καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων und behält die charakteristische Offenbarungsformel bei.
Die Satzstruktur zeigt die typische Einleitungsformel für göttliche Kommunikation.
Dieser Vers leitet Kapitel 8 ein, das sich mit der Beleuchtung der Menora und der levitischen Weihe beschäftigt.
Numeri 8,2
Hebräisch: דַּבֵּר֙ אֶֽל־אַהֲרֹ֔ן וְאָמַרְתָּ֖ אֵלָ֑יו בְּהַעֲלֹֽתְךָ֙ אֶת־הַנֵּרֹ֔ת אֶל־מוּל֙ פְּנֵ֣י הַמְּנוֹרָ֔ה יָאִ֖ירוּ שִׁבְעַ֥ת הַנֵּרֽוֹת׃
Deutsch: Rede zu 'Aharon und sprich zu ihm: Wenn du die Lampen aufsetzt, sollen die sieben Lampen gegenüber der Vorderseite des Leuchters leuchten.

Kommentar: Das Verb דַּבֵּר von דבר (reden) im Pi'el-Imperativ maskulin Singular mit אֶל־אַהֲרֹן zeigt die Adressierung an Aaron als Hohepriester. Das koordinierte Verb וְאָמַרְתָּ אֵלָיו mit אָמַרְתָּ von אמר (sagen) im Qal-Perfekt 2. maskulin Singular verstärkt die Kommunikationsanweisung.
Die temporale Bestimmung בְּהַעֲלֹתְךָ אֶת־הַנֵּרֹת mit בְּהַעֲלֹתְךָ als Hiph'il-Infinitiv-Construct von עלה (hinaufbringen/anzünden) mit Possessivsuffix 2. maskulin Singular und אֶת־הַנֵּרֹת (die Lampen) zeigt die liturgische Handlung des Lampenzündens.
Die Richtungsangabe אֶל־מוּל פְּנֵי הַמְּנוֹרָה mit אֶל־מוּל (gegenüber), פְּנֵי (Vorderseite/Angesicht) und הַמְּנוֹרָה (der Leuchter) spezifiziert die Ausrichtung der Beleuchtung.
Das Prädikat יָאִירוּ שִׁבְעַת הַנֵּרוֹת mit יָאִירוּ von אור (leuchten) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Plural und שִׁבְעַת הַנֵּרוֹת (die sieben Lampen) zeigt das Ergebnis: alle sieben Lampen sollen leuchten.
Die LXX übersetzt בהעלתך את־הנרת (beha'alotcha et-hanerot - "wenn du die Lampen aufsteigen lässt/anzündest") als ὅταν ἐπιτιθῇς τοὺς λύχνους (wenn du die Lampen aufsetzt), was eine andere Nuance hat. אל־מול פני המנורה (el-mul penei hamenorah - "gegenüber der Vorderseite des Leuchters") wird als ἐκ μέρους κατὰ πρόσωπον τῆς λυχνίας (von einer Seite her gegenüber dem Leuchter) übersetzt, was eine räumliche Präzisierung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte Verkündigungsanweisung mit temporaler Handlungsangabe, präziser Richtungsbestimmung und dem gewünschten Beleuchtungsergebnis.
Dieser Vers etabliert Aarons Verantwortung für die ordnungsgemäße Beleuchtung der siebenarmigen Menora im Heiligtum.
Numeri 8,3
Hebräisch: וַיַּ֤עַשׂ כֵּן֙ אַהֲרֹ֔ן אֶל־מוּל֙ פְּנֵ֣י הַמְּנוֹרָ֔ה הֶעֱלָ֖ה נֵרֹתֶ֑יהָ כַּֽאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und 'Aharon tat so: Gegenüber der Vorderseite des Leuchters setzte er seine Lampen auf, so wie der Ewige Mosche geboten hatte.

Kommentar: Das Verb וַיַּעַשׂ כֵּן אַהֲרֹן mit יַּעַשׂ von עשה (tun/machen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum, כֵּן (so) und אַהֲרֹן (Aaron) zeigt Aarons gehorsame Ausführung der göttlichen Anweisung.
Die Richtungsangabe אֶל־מוּל פְּנֵי הַמְּנוֹרָה wiederholt exakt die Spezifikation aus Vers 2 und betont die präzise Befolgung der Anweisungen.
Das Verb הֶעֱלָה נֵרֹתֶיהָ mit הֶעֱלָה von עלה (hinaufbringen/anzünden) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular und נֵרֹתֶיהָ (ihre Lampen) mit femininem Possessivsuffix 3. feminin Singular zeigt die konkrete Ausführung der Lampenzündung.
Die bestätigende Formel כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה mit כַּאֲשֶׁר (wie/so wie), צִוָּה von צוה (befehlen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular und יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה (der Ewige dem Mose) betont die Treue zur göttlichen Anweisung.
Die LXX übersetzt מקשה זהב (miqshah zahav - "getriebenes Gold") als στερεὰ χρυσῆ (massives Gold). ירכה (yerechah - "ihr Schaft") wird als ὁ καυλός (der Stängel/Schaft) übersetzt, und פרחה (pirchah - "ihre Blüte") als τὰ κρίνα (die Lilien), was eine spezifischere botanische Beschreibung bietet.
Die Satzstruktur zeigt gehorsame Ausführung mit exakter Wiederholung der Anweisungen und bestätigender Gehorsamsformel.
Dieser Vers dokumentiert Aarons vollständigen Gehorsam gegenüber den göttlichen Anweisungen für die Menorabeleuchtung.
Numeri 8,4
Hebräisch: וְזֶ֨ה מַעֲשֵׂ֤ה הַמְּנֹרָה֙ מִקְשָׁ֣ה זָהָ֔ב עַד־יְרֵכָ֥הּ עַד־פִּרְחָ֖הּ מִקְשָׁ֣ה הִ֑וא כַּמַּרְאֶ֗ה אֲשֶׁ֨ר הֶרְאָ֤ה יְהוָה֙ אֶת־מֹשֶׁ֔ה כֵּ֥ן עָשָׂ֖ה אֶת־הַמְּנֹרָֽה׃
Deutsch: Und dies war die Arbeit des Leuchters: getriebene Arbeit aus Gold; von seinem Fuß bis zu seinen Blumen, alles war getriebene Arbeit; nach dem Bild, das der Ewige Mosche gezeigt hatte, so hatte er den Leuchter gemacht.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen וְזֶה (und dies) mit der Constructverbindung מַעֲשֵׂה הַמְּנֹרָה (Arbeit des Leuchters) leitet eine detaillierte Beschreibung der Menora-Construction ein.
Die technische Spezifikation מִקְשָׁה זָהָב (getriebene Arbeit aus Gold) mit מִקְשָׁה (getrieben) als Pu'al-Partizip feminin Singular von קשה (hart machen/treiben) und זָהָב (Gold) zeigt die Herstellungstechnik: ein einziges Stück getriebenen Goldes.
Die umfassende Angabe עַד־יְרֵכָהּ עַד־פִּרְחָהּ מִקְשָׁה הִוא mit עַד־יְרֵכָהּ (bis zu ihrem Fuß), עַד־פִּרְחָהּ (bis zu ihrer Blume/Blüte) und מִקְשָׁה הִוא (getrieben ist sie) mit emphatischem Pronomen zeigt, dass der gesamte Leuchter aus einem Stück getrieben ist.
Die Referenz כַּמַּרְאֶה אֲשֶׁר הֶרְאָה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה mit כַּמַּרְאֶה (nach dem Bild/Anblick), אֲשֶׁר הֶרְאָה (das er zeigte) mit הֶרְאָה von ראה (sehen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular und יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה (der Ewige dem Mose) verweist auf die göttliche Vision.
Die abschließende Bestätigung כֵּן עָשָׂה אֶת־הַמְּנֹרָה (so machte er den Leuchter) betont die exakte Umsetzung der göttlichen Vorgabe.
Die LXX übersetzt מִקְשָׁה mit τορευτή (getrieben/gehämmert) und יְרֵכָהּ mit βάσεως (Basis), was die technischen Aspekte präzisiert.
Die Satzstruktur zeigt eine technische Beschreibung mit Herstellungsverfahren, umfassender Reichweite, göttlicher Vorlagenreferenz und Ausführungsbestätigung.
Dieser Vers betont die kunsthandwerkliche Perfektion der Menora und ihre exakte Entsprechung zur göttlichen Vision, die Mose empfangen hatte.
Exkurs: כַּמַּרְאֶה – "Nach dem Bild" (Ex 25,40)
Die Formulierung כַּמַּרְאֶה אֲשֶׁר הֶרְאָה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה ("nach dem Bild, das JHWH dem Mose zeigte") verweist auf Ex 25,40:
Ex 25,40: וּרְאֵה וַעֲשֵׂה בְּתַבְנִיתָם אֲשֶׁר־אַתָּה מָרְאֶה בָּהָר
("Und siehe zu, dass du sie nach ihrem Muster machst, das dir auf dem Berg gezeigt wird")
Bedeutung von מַרְאֶה:
1. "Vision/Anblick" – Mose sah eine himmlische Vision der Menora
2. "Muster/Vorbild" – Mose erhielt ein konkretes Modell
Theologische Spannung:
· Himmlisches Urbild: Die irdische Menora ist Abbild einer himmlischen Realität (vgl. Hebr 8,5: ὑποδείγματι καὶ σκιᾷ – "Abbild und Schatten der himmlischen Dinge")
· Präzise Anweisung: Die detaillierten Maßangaben in Ex 25,31-40 zeigen, dass Mose konkrete Vorgaben erhielt
Num 8,4 betont: Die ausgeführte Menora entspricht exakt der göttlichen Vorgabe – ob Vision oder Muster, die Übereinstimmung ist vollkommen.
Numeri 8,5
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue göttliche Anweisung ein, die thematisch von der Menorabeleuchtung zur levitischen Weihe übergeht.
Das Subjekt יְהוָה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁה zeigt die fortgesetzte direkte göttliche Kommunikation an Mose. Das abschließende לֵאמֹר fungiert als Redeeinleitung für die folgenden Bestimmungen zur levitischen Reinigung und Weihe.
Die LXX übersetzt mit der bekannten Formel καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων.
Die Satzstruktur zeigt die charakteristische Einleitungsformel für eine neue thematische Sektion innerhalb desselben Kapitels.
Dieser Vers markiert den Übergang von der Menorabeleuchtung zu den umfangreichen Bestimmungen für die levitische Weihe.
Numeri 8,6
Hebräisch: קַ֚ח אֶת־הַלְוִיִּ֔ם מִתּ֖וֹךְ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְטִהַרְתָּ֖ אֹתָֽם׃
Deutsch: Nimm die Levijim aus der Mitte der Söhne Jisra'els und reinige sie.

Kommentar: Der Imperativ קַח von לקח (nehmen) im Qal-Imperativ maskulin Singular mit dem direkten Objekt אֶת־הַלְוִיִּם (die Leviten) zeigt die erste Anweisung für die levitische Weihe.
Die präpositionale Bestimmung מִתּוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (aus der Mitte der Söhne Israels) mit מִתּוֹךְ (aus der Mitte) betont die Aussonderung der Leviten aus der Gesamtheit des Volkes Israel.
Das koordinierte Verb וְטִהַרְתָּ אֹתָם mit טִהַרְתָּ von טהר (reinigen) im Pi'el-Perfekt 2. maskulin Singular und אֹתָם (sie) zeigt den zweiten Schritt: die rituelle Reinigung der ausgesonderten Leviten.
Die LXX übersetzt וטהרת אתם (vetiharta otam - "und du sollst sie reinigen") als καὶ ἀφαγνιεῖς αὐτούς (und du wirst sie heiligen/reinigen), wobei ἁγνίζω ein stärkerer Begriff für rituelle Reinigung ist.
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte Imperativkonstruktion: Aussonderung aus dem Volk und anschließende Reinigung als Voraussetzung für den besonderen Dienst.
Dieser Vers etabliert die beiden Grundschritte der levitischen Weihe: Separation und Purifikation.
Numeri 8,7
Hebräisch: וְכֹֽה־תַעֲשֶׂ֤ה לָהֶם֙ לְטַֽהֲרָ֔ם הַזֵּ֥ה עֲלֵיהֶ֖ם מֵ֣י חַטָּ֑את וְהֶעֱבִ֤ירוּ תַ֨עַר֙ עַל־כָּל־בְּשָׂרָ֔ם וְכִבְּס֥וּ בִגְדֵיהֶ֖ם וְהִטֶּהָֽרוּ׃
Deutsch: Und so sollst du mit ihnen tun, um sie zu reinigen: Sprenge Entsündigungswasser auf sie, und sie sollen ein Schermesser über ihren ganzen Leib gehen lassen und ihre Kleider waschen und sich reinigen.

Kommentar: Die einleitende Formel וְכֹה־תַעֲשֶׂה לָהֶם לְטַהֲרָם mit כֹה (so), תַעֲשֶׂה von עשה (tun) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular, לָהֶם (ihnen) und לְטַהֲרָם als Pi'el-Infinitiv-Construct von טהר (reinigen) mit Objektsuffix 3. maskulin Plural leitet die detaillierten Reinigungsanweisungen ein.
Die erste Anweisung הַזֵּה עֲלֵיהֶם מֵי חַטָּאת mit הַזֵּה von נזה (sprengen) im Hiph'il-Imperativ maskulin Singular, עֲלֵיהֶם (auf sie) und מֵי חַטָּאת (Wasser der Entsündigung) im Construct zeigt die rituelle Besprengung mit besonderem Reinigungswasser.
Die zweite Anweisung וְהֶעֱבִירוּ תַעַר עַל־כָּל־בְּשָׂרָם mit הֶעֱבִירוּ von עבר (vorübergehen lassen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Plural, תַעַר (Schermesser) und עַל־כָּל־בְּשָׂרָם (über ihren ganzen Leib) zeigt die vollständige Körperrasur.
Die koordinierten abschließenden Anweisungen וְכִבְּסוּ בִגְדֵיהֶם וְהִטֶּהָרוּ mit כִבְּסוּ von כבס (waschen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Plural, בִגְדֵיהֶם (ihre Kleider) und הִטֶּהָרוּ von טהר (sich reinigen) im Hithpa'el-Perfekt 3. maskulin Plural zeigen Kleiderwäsche und abschließende Selbstreinigung.
Die LXX übersetzt מי חטאת (mei chattat - "Entsündigungswasser") als ὕδωρ ἁγνισμοῦ (Reinigungswasser). והעבירו תער על־כל־בשרם (veha'eviru ta'ar al-kol-besaram - "und sie sollen ein Schermesser über ihr ganzes Fleisch gehen lassen") wird als καὶ ἐπελεύσεται ξυρὸν ἐπὶ πᾶν τὸ σῶμα αὐτῶν (und ein Rasiermesser wird über ihren ganzen Körper gehen) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine systematische vierfache Reinigungssequenz: Besprengung, Rasur, Kleiderwäsche und Selbstreinigung.
Dieser Vers detailliert das umfassende Reinigungsritual für die levitische Weihe mit vier spezifischen Reinigungshandlungen.
Numeri 8,8
Hebräisch: וְלָֽקְחוּ֙ פַּ֣ר בֶּן־בָּקָ֔ר וּמִנְחָתוֹ֔ סֹ֖לֶת בְּלוּלָ֣ה בַשָּׁ֑מֶן וּפַר־שֵׁנִ֥י בֶן־בָּקָ֖ר תִּקַּ֥ח לְחַטָּֽאת׃
Deutsch: Und sie sollen einen jungen Stier nehmen und sein Speisopfer: Feinmehl, gemengt mit Öl; und einen zweiten jungen Stier sollst du zum Sündopfer nehmen.

Kommentar: Das Verb וְלָקְחוּ von לקח (nehmen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural zeigt die levitische Verpflichtung zur Opferbeschaffung. Das erste Opfertier פַּר בֶּן־בָּקָר (junger Stier) mit פַּר (Stier) und בֶּן־בָּקָר (Sohn des Rindes) im Construct zeigt das Hauptopfertier.
Die Spezifikation וּמִנְחָתוֹ סֹלֶת בְּלוּלָה בַשָּׁמֶן mit מִנְחָתוֹ (sein Speisopfer) mit Possessivsuffix 3. maskulin Singular, סֹלֶת (Feinmehl), בְּלוּלָה (gemengt) als Pu'al-Partizip feminin Singular von בלל (vermischen) und בַשָּׁמֶן (mit Öl) zeigt das begleitende Speisopfer.
Die zweite Komponente וּפַר־שֵׁנִי בֶן־בָּקָר תִּקַּח לְחַטָּאת mit פַר־שֵׁנִי (zweiter Stier), בֶּן־בָּקָר (junger Stier), תִּקַּח von לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular und לְחַטָּאת (zum Sündopfer) zeigt das zweite, spezifisch für Sündopfer bestimmte Tier.
Die LXX fügt eine Altersangabe hinzu, die im MT fehlt: μόσχον ἐνιαύσιον (einen einjährigen Stier) für das Sündopfer, während der MT nur פר־שני בן־בקר (par-sheni ben-baqar - "einen zweiten jungen Stier") hat.
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte Opferbestimmung: erstes Tier mit Speisopfer, zweites Tier für Sündopfer.
Dieser Vers etabliert die beiden erforderlichen Tieropfer für die levitische Weihe: einen Stier mit Speisopfer und einen zweiten Stier als Sündopfer.
Numeri 8,9
Hebräisch: וְהִקְרַבְתָּ֙ אֶת־הַלְוִיִּ֔ם לִפְנֵ֖י אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְהִ֨קְהַלְתָּ֔ אֶֽת־כָּל־עֲדַ֖ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und du sollst die Levijim vor das Zelt der Begegnung nahen lassen und die ganze Gemeinde der Söhne Jisra'el versammeln.

Kommentar: Das Verb וְהִקְרַבְתָּ von קרב (nahen) im Hiph'il-Perfekt 2. maskulin Singular mit אֶת־הַלְוִיִּם (die Leviten) zeigt die Heranführung der gereinigten Leviten an den heiligen Ort.
Die Ortsangabe לִפְנֵי אֹהֶל מוֹעֵד (vor das Zelt der Begegnung) betont die Öffentlichkeit und Heiligkeit des Weiheortes.
Das koordinierte Verb וְהִקְהַלְתָּ אֶת־כָּל־עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit הִקְהַלְתָּ von קהל (versammeln) im Hiph'il-Perfekt 2. maskulin Singular und כָּל־עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (die ganze Gemeinde der Söhne Israels) zeigt die vollständige Volksversammlung als Zeugen der levitischen Weihe.
Die LXX übersetzt הִקְרַבְתָּ mit προσάξεις (du wirst heranführen) und הִקְהַלְתָּ mit συνάξεις (du wirst versammeln).
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte Anweisung: Heranführung der Leviten und Versammlung der gesamten Volksgemeinschaft.
Dieser Vers etabliert den öffentlichen Charakter der levitischen Weihe vor der gesamten israelitischen Gemeinschaft.
Numeri 8,10
Hebräisch: וְהִקְרַבְתָּ֥ אֶת־הַלְוִיִּ֖ם לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה וְסָמְכ֧וּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵ֛ל אֶת־יְדֵיהֶ֖ם עַל־הַלְוִיִּֽם׃
Deutsch: Und du sollst die Levijim vor den Ewigen nahen lassen, und die Söhne Jisra'el sollen ihre Hände auf die Levijim stützen.

Kommentar: Das wiederholte Verb וְהִקְרַבְתָּ אֶת־הַלְוִיִּם (und du sollst die Leviten nahen lassen) verstärkt die Heranführung, diesmal mit der präziseren Ortsangabe לִפְנֵי יְהוָה (vor den Ewigen), was die unmittelbare göttliche Präsenz betont.
Das Verb וְסָמְכוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־יְדֵיהֶם עַל־הַלְוִיִּם mit סָמְכוּ von סמך (stützen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural, בְנֵי־יִשְׂרָאֵל (die Söhne Israels), אֶת־יְדֵיהֶם (ihre Hände) und עַל־הַלְוִיִּם (auf die Leviten) zeigt die rituelle Handauflegung als Übertragungsakt.
Die LXX übersetzt סָמְכוּ mit ἐπιθήσουσιν (sie werden auflegen) und betont die physische Übertragungshandlung.
Die Satzstruktur zeigt die Steigerung der Heranführung zur direkten göttlichen Präsenz und die symbolische Übertragung durch Handauflegung.
Dieser Vers etabliert die rituelle Handauflegung als Übertragung der Volksrepräsentation auf die Leviten.
Numeri 8,11
Hebräisch: וְהֵנִיף֩ אַהֲרֹ֨ן אֶת־הַלְוִיִּ֤ם תְּנוּפָה֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה מֵאֵ֖ת בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְהָי֕וּ לַעֲבֹ֖ד אֶת־עֲבֹדַ֥ת יְהוָֽה׃
Deutsch: Und 'Aharon soll die Levijim ein Schwingopfer schwingen lassen vor dem Angesicht des Ewigen für die Söhne Jisra'el, damit sie den Dienst des Ewigen verrichten können.

Kommentar: Das Verb וְהֵנִיף אַהֲרֹן אֶת־הַלְוִיִּם תְּנוּפָה mit הֵנִיף von נוף (schwingen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular, אַהֲרֹן (Aaron) als Subjekt, אֶת־הַלְוִיִּם (die Leviten) als direktes Objekt und תְּנוּפָה (Schwingung) als cognate Accusativ zeigt die außergewöhnliche rituelle Handlung.
Die Ortsangabe לִפְנֵי יְהוָה (vor dem Ewigen) und die Bestimmung מֵאֵת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (von/für die Söhne Israels) mit מֵאֵת (von/im Namen von) zeigen die Leviten als Stellvertreter des Volkes.
Die finale Bestimmung וְהָיוּ לַעֲבֹד אֶת־עֲבֹדַת יְהוָה mit הָיוּ von היה (sein) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural, לַעֲבֹד als Infinitiv-Construct von עבד (dienen) und der reduplikativen Construction עֲבֹדַת יְהוָה (Dienst des Ewigen) zeigt den Zweck der Weihe.
Die LXX übersetzt הֵנִיף mit ἀποδώσει (er wird abgeben/weihen) und interpretiert die Schwingbewegung als Weihegabe. Das hebräische תנופה (tenūfāh – „Schwingopfer“) bezeichnet im Opferkult eine rituelle Schwingbewegung von Opfergaben (z. B. Speisen oder Teile des Tieres) vor JHWH. In Numeri 8 wird diese Sprache metaphorisch auf die Leviten übertragen: Sie werden symbolisch wie ein Schwingopfer „geschwungen“, d. h. Gott geweiht. Aaron „schwingt“ sie also nicht physisch, sondern vollzieht durch symbolische Handlung und Proklamation ihre Einsetzung in den Dienst. 
Die Septuaginta vermeidet die wörtliche Vorstellung und übersetzt ἀπόδομα („Weihgabe, Darbringung“), wodurch der Sinn als Weihegabe für Gott deutlicher hervorgehoben wird.
Der Ausdruck verdeutlicht, dass die Leviten als Stellvertreter des Volkes JHWH übergeben werden, um ihren Dienst im Heiligtum zu verrichten. Damit wird ihr Status liturgisch markiert: Sie sind nicht Opfer im eigentlichen Sinn, sondern „lebendige Gabe“ für den priesterlichen Dienst.
Die Satzstruktur zeigt die priesterliche Durchführung einer Schwingopferung mit stellvertretender Bestimmung und finaler Zweckangabe.
Dieser Vers beschreibt die außergewöhnliche rituelle Handlung, bei der die Levijim ein Schwingopfer darbringen, um sie für den göttlichen Dienst zu weihen.
Die "Menschen-Tenufah" – Eine einzigartige Metapher
Num 8,11.13.21 ist die einzige Stelle im AT, wo תְּנוּפָה auf Menschen angewendet wird!
Vergleich mit anderen Tenufah-Texten:
	Stelle
	Objekt der תְּנוּפָה
	Zweck

	Ex 29,24-26
	Teile des Opfertiers
	Priester-Einsetzung

	Lev 7,30
	Brust des Friedensopfers
	Gabe für Priester

	Lev 23,11
	Garbe Erstlingsfrüchte
	Wochenfest

	Num 5,25
	Eifersuchtsopfer (Mehl)
	Eifersuchtsritual

	Num 8,11
	DIE LEVITEN
	Leviten-Weihe


Theologische Bedeutung:
1. Lebendige Gabe: Die Leviten sind nicht Opfer, sondern "lebendige Opfergabe" für den Tempeldienst
2. Totale Hingabe: Die Metapher unterstreicht die vollständige Weihung der Leviten an JHWH
3. Priesterliche Vermittlung: Aaron vollzieht die תְּנוּפָה – die Leviten können sich nicht selbst weihen
4. Öffentliche Proklamation: Die Schwingbewegung ist symbolisch-deklarativ, nicht physisch
Spätere Rezeption:
· Röm 12,1: παραστῆσαι τὰ σώματα ὑμῶν θυσίαν ζῶσαν ("eure Leiber als lebendiges Opfer darzubringen") – Paulus greift diese Metapher auf!


Numeri 8,12
Hebräisch: וְהַלְוִיִּם֙ יִסְמְכ֣וּ אֶת־יְדֵיהֶ֔ם עַ֖ל רֹ֣אשׁ הַפָּרִ֑ים וַ֠עֲשֵׂה אֶת־הָאֶחָ֨ד חַטָּ֜את וְאֶת־הָאֶחָ֤ד עֹלָה֙ לַֽיהוָ֔ה לְכַפֵּ֖ר עַל־הַלְוִיִּֽם׃
Deutsch: Und die Levijim sollen ihre Hände auf den Kopf der Stiere stützen; und bereite den einen als Sündopfer und den anderen als Aufsteigeopfer für den Ewigen zu, um Sühne für die Levijim zu schaffen.

Kommentar: Das Verb וְהַלְוִיִּם יִסְמְכוּ אֶת־יְדֵיהֶם עַל רֹאשׁ הַפָּרִים mit יִסְמְכוּ von סמך (stützen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die levitische Handauflegung auf die beiden Stiere aus Vers 8.
Die doppelte Imperativkonstruktion וַעֲשֵׂה אֶת־הָאֶחָד חַטָּאת וְאֶת־הָאֶחָד עֹלָה לַיהוָה mit עֲשֵׂה von עשה (machen/bereiten) im Qal-Imperativ, הָאֶחָד (der eine), חַטָּאת (Sündopfer), הָאֶחָד (der andere) und עֹלָה (Aufsteigeopfer) zeigt die unterschiedliche liturgische Verwendung der beiden Stiere.
Die finale Bestimmung לְכַפֵּר עַל־הַלְוִיִּם mit לְכַפֵּר als Pi'el-Infinitiv-Construct von כפר (sühnen) und עַל־הַלְוִיִּם (für die Leviten) zeigt den Sühnzweck der Opfer speziell für die Leviten.
Die LXX übersetzt יִסְמְכוּ mit ἐπιθήσουσιν (sie werden auflegen) und לְכַפֵּר mit ἐξιλάσασθαι (um zu sühnen).
Die Satzstruktur zeigt levitische Handauflegung auf die Opfertiere und deren unterschiedliche liturgische Verwendung mit spezifischem Sühnzweck für die Leviten.
Dieser Vers komplettiert das Opferritual mit levitischer Handauflegung und der Bestimmung der beiden Stiere für Sünd- und Aufsteigeopfer zur levitischen Sühne.
Numeri 8,13
Hebräisch: וְהַֽעֲמַדְתָּ֙ אֶת־הַלְוִיִּ֔ם לִפְנֵ֥י אַהֲרֹ֖ן וְלִפְנֵ֣י בָנָ֑יו וְהֵנַפְתָּ֥ אֹתָ֛ם תְּנוּפָ֖ה לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Und du sollst die Levijim vor 'Aharon und vor seine Söhne stellen und sie Schwingopfer für den Ewigen schwingen lassen.

Kommentar: Das Verb וְהַעֲמַדְתָּ von עמד (stehen) im Hiph'il-Perfekt 2. maskulin Singular mit אֶת־הַלְוִיִּם (die Leviten) zeigt die Positionierung der Leviten zur priesterlichen Präsentation.
Die doppelte Präsentation לִפְנֵי אַהֲרֹן וְלִפְנֵי בָנָיו (vor Aaron und vor seine Söhne) mit לִפְנֵי (vor) betont die Darstellung vor der gesamten Priesterschaft: dem Hohepriester und allen anderen Priestern.
Das koordinierte Verb וְהֵנַפְתָּ אֹתָם תְּנוּפָה לַיהוָה mit הֵנַפְתָּ von נוף (schwingen) im Hiph'il-Perfekt 2. maskulin Singular, אֹתָם (sie), תְּנוּפָה (Schwingung) als cognate Accusativ und לַיהוָה (für den Ewigen) wiederholt die außergewöhnliche Menschen-Schwingopferung aus Vers 11.
Die LXX übersetzt הַעֲמַדְתָּ mit στήσεις (du wirst stellen) und הֵנַפְתָּ mit ἀποδώσεις (du wirst abgeben/weihen).
Die Satzstruktur zeigt die Positionierung vor der gesamten Priesterschaft und die wiederholte Schwingopferung als Verstärkung der Weihe.
Dieser Vers verstärkt die levitische Weihe durch Präsentation vor der gesamten Priesterschaft und wiederholte Schwingopferung.
Numeri 8,14
Hebräisch: וְהִבְדַּלְתָּ֙ אֶת־הַלְוִיִּ֔ם מִתּ֖וֹךְ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְהָ֥יוּ לִ֖י הַלְוִיִּֽם׃
Deutsch: Und du sollst die Levijim aus der Mitte der Söhne Jisra'els aussondern, damit die Levijim mir gehören.

Kommentar: Das Verb וְהִבְדַּלְתָּ von בדל (trennen/aussondern) im Hiph'il-Perfekt 2. maskulin Singular mit אֶת־הַלְוִיִּם (die Leviten) zeigt die definitive Separation der Leviten.
Die präpositionale Bestimmung מִתּוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (aus der Mitte der Söhne Israels) wiederholt die Formulierung aus Vers 6, betont aber jetzt die vollzogene Aussonderung nach der Weihe.
Die finale Bestimmung וְהָיוּ לִי הַלְוִיִּם mit הָיוּ von היה (sein) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural, לִי (mir) und הַלְוִיִּם (die Leviten) zeigt das Ergebnis: die Leviten gehören nun Gott.
Die LXX übersetzt הִבְדַּלְתָּ mit διαστελεῖς (du wirst unterscheiden/trennen) und הָיוּ לִי mit ἔσονταί μοι (sie werden mir gehören).
Die Satzstruktur zeigt die vollzogene Aussonderung aus dem Volk und die resultierende exklusive göttliche Zugehörigkeit.
Dieser Vers markiert die vollzogene Separation der Leviten und ihre ausschließliche Zugehörigkeit zu Gott.
Numeri 8,15
Hebräisch: וְאַֽחֲרֵי־כֵן֙ יָבֹ֣אוּ הַלְוִיִּ֔ם לַעֲבֹ֖ד אֶת־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְטִֽהַרְתָּ֣ אֹתָ֔ם וְהֵנַפְתָּ֥ אֹתָ֖ם תְּנוּפָֽה׃
Deutsch: Und danach sollen die Levijim kommen, um am Zelt der Begegnung zu dienen. So sollst du sie reinigen und sie Schwingopfer schwingen lassen.

Kommentar: Die temporale Bestimmung וְאַחֲרֵי־כֵן (und danach) mit אַחֲרֵי (nach) und כֵן (so/dies) zeigt die zeitliche Sequenz nach vollzogener Weihe.
Das Verb יָבֹאוּ הַלְוִיִּם לַעֲבֹד אֶת־אֹהֶל מוֹעֵד mit יָבֹאוּ von בוא (kommen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural, לַעֲבֹד als Infinitiv-Construct von עבד (dienen) und אֶת־אֹהֶל מוֹעֵד (das Zelt der Begegnung) zeigt den Beginn des levitischen Dienstes.
Die zusammenfassende Wiederholung וְטִהַרְתָּ אֹתָם וְהֵנַפְתָּ אֹתָם תְּנוּפָה mit טִהַרְתָּ von טהר (reinigen) und הֵנַפְתָּ von נוף (schwingen) wiederholt die beiden Hauptelemente der Weihe als Voraussetzung für den Dienst.
Die LXX übersetzt אַחֲרֵי־כֵן mit μετὰ ταῦτα (nach diesen Dingen) und betont die zeitliche Abfolge.
Die Satzstruktur zeigt die zeitliche Sequenz von Weihe zu Dienst mit zusammenfassender Wiederholung der Weiheelemente.
Dieser Vers markiert den Übergang von der Weihe zum aktiven levitischen Dienst und fasst die Weihevoraussetzungen zusammen.
Numeri 8,16
Hebräisch: כִּי֩ נְתֻנִ֨ים נְתֻנִ֥ים הֵ֨מָּה֙ לִ֔י מִתּ֖וֹךְ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל תַּחַת֩ פִּטְרַ֨ת כָּל־רֶ֜חֶם בְּכ֥וֹר כֹּל֙ מִבְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל לָקַ֥חְתִּי אֹתָ֖ם לִֽי׃
Deutsch: Denn sie sind mir ganz zu eigen gegeben aus der Mitte der Söhne Jisra'el; anstelle alles Erstgeborenen, das den Mutterschoß durchbricht, aller Erstgeborenen der Söhne Jisra'el, habe ich sie mir genommen.

Kommentar: Die emphatische reduplikative Construction כִּי נְתֻנִים נְתֻנִים הֵמָּה לִי mit כִּי (denn), נְתֻנִים נְתֻנִים (gegeben, gegeben) als doppeltes Pu'al-Partizip Plural maskulin von נתן (geben), הֵמָּה (sie) und לִי (mir) betont die vollständige göttliche Zueignung der Leviten.
Die Herkunftsangabe מִתּוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (aus der Mitte der Söhne Israels) wiederholt die Formulierung der Aussonderung.
Die Substitutionsbestimmung תַּחַת פִּטְרַת כָּל־רֶחֶם בְּכוֹר כֹּל מִבְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit תַּחַת (anstelle), פִּטְרַת כָּל־רֶחֶם (alles was den Mutterschoß durchbricht) im Construct und בְּכוֹר כֹּל מִבְּנֵי יִשְׂרָאֵל (alle Erstgeborenen der Söhne Israels) zeigt die theologische Grundlage: Leviten als Ersatz für alle israelitischen Erstgeborenen.
Das abschließende לָקַחְתִּי אֹתָם לִי mit לָקַחְתִּי von לקח (nehmen) im Qal-Perfekt 1. Person Singular und אֹתָם לִי (sie für mich) betont Gottes persönliche Aneignung.
Die LXX übersetzt die Reduplikation נְתֻנִים נְתֻנִים mit δεδομένοι δόσει (gegeben als Gabe) und פִּטְרַת כָּל־רֶחֶם mit διανοιγομένων πᾶσαν μήτραν (allem was jeden Mutterschoß öffnet).
Die Satzstruktur zeigt eine emphatische Zueignungsdeklaration mit Herkunftsangabe, theologischer Substitutionsbegründung und persönlicher göttlicher Aneignung.
Dieser Vers etabliert die theologische Grundlage der levitischen Weihe: sie sind Gottes vollständiger Ersatz für alle israelitischen Erstgeborenen.
Numeri 8,17
Hebräisch: כִּ֣י לִ֤י כָל־בְּכוֹר֙ בִּבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל בָּאָדָ֖ם וּבַבְּהֵמָ֑ה בְּי֗וֹם הַכֹּתִ֤י כָל־בְּכוֹר֙ בְּאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם הִקְדַּ֥שְׁתִּי אֹתָ֖ם לִֽי׃
Deutsch: Denn mein ist alles Erstgeborene unter den Söhnen Jisra'el, an Menschen und an Vieh; an dem Tag, da ich alle Erstgeburt im Land Mizrajim schlug, heiligte ich sie mir.

Kommentar: Die emphatische Eigentumsdeklaration כִּי לִי כָל־בְּכוֹר בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל mit כִּי (denn), לִי (mir), כָל־בְּכוֹר (alles Erstgeborene) und בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל (unter den Söhnen Israels) etabliert Gottes grundsätzlichen Anspruch auf alle Erstgeburt.
Die umfassende Spezifikation בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה (an Menschen und an Vieh) zeigt die totale Reichweite des göttlichen Anspruchs auf alle Erstgeburt.
Die historische Begründung בְּיוֹם הַכֹּתִי כָל־בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם mit בְּיוֹם (am Tag), הַכֹּתִי von נכה (schlagen) im Hiph'il-Infinitiv-Construct mit Possessivsuffix 1. Person Singular, כָל־בְּכוֹר (alle Erstgeburt) und בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם (im Land Ägypten) verweist auf die zehnte Plage.
Die abschließende Weiheformel הִקְדַּשְׁתִּי אֹתָם לִי mit הִקְדַּשְׁתִּי von קדש (heiligen) im Hiph'il-Perfekt 1. Person Singular und אֹתָם לִי (sie mir) zeigt die göttliche Heiligung aller israelitischen Erstgeburt als Folge der ägyptischen Erlösung.
Die LXX übersetzt הַכֹּתִי mit ἐπάταξα (ich schlug) und הִקְדַּשְׁתִּי mit ἡγίασα (ich heiligte).
Die Satzstruktur zeigt eine umfassende Eigentumsdeklaration mit historischer Begründung durch die Pesach-Erlösung und resultierende Heiligung.
Dieser Vers etabliert die historisch-theologische Grundlage des göttlichen Anspruchs auf alle israelitische Erstgeburt durch die Pesach-Erlösung.
Numeri 8,18
Hebräisch: וָאֶקַּח֙ אֶת־הַלְוִיִּ֔ם תַּ֥חַת כָּל־בְּכ֖וֹר בִּבְנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und ich nahm die Levijim anstelle aller Erstgeborenen unter den Söhnen Jisra'el.

Kommentar: Das Verb וָאֶקַּח von לקח (nehmen) im Qal-Imperfekt 1. Person Singular mit Waw consecutivum zeigt Gottes direkte Handlung der levitischen Aneignung.
Das direkte Objekt אֶת־הַלְוִיִּם (die Leviten) mit nota accusativi zeigt die spezifische Auswahl des Stammes Levi.
Die Substitutionsbestimmung תַּחַת כָּל־בְּכוֹר בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל (anstelle aller Erstgeborenen unter den Söhnen Israels) mit תַּחַת (anstelle) etabliert die Leviten als vollständigen Ersatz für alle israelitischen Erstgeborenen.
Die LXX übersetzt וָאֶקַּח mit καὶ ἔλαβον (und ich nahm) und behält die erste Person Singular bei.
Die Satzstruktur zeigt eine einfache, aber theologisch fundamentale Substitutionsdeklaration.
Dieser kurze Vers fasst die levitische Substitution für alle israelitischen Erstgeborenen als göttliche Entscheidung zusammen.
Numeri 8,19
Hebräisch: וָאֶתְּנָ֨ה אֶת־הַלְוִיִּ֜ם נְתֻנִ֣ים׀ לְאַהֲרֹ֣ן וּלְבָנָ֗יו מִתּוֹךְ֮ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ לַעֲבֹ֞ד אֶת־עֲבֹדַ֤ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד וּלְכַפֵּ֖ר עַל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וְלֹ֨א יִהְיֶ֜ה בִּבְנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ נֶ֔גֶף בְּגֶ֥שֶׁת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל אֶל־הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Und ich gab die Levijim als Gegebene an 'Aharon und seine Söhne aus der Mitte der Söhne Jisra'el, um den Dienst der Söhne Jisra'el am Zelt der Begegnung zu verrichten und um für die Söhne Jisra'el Sühne zu erwirken, damit nicht unter den Söhnen Jisra'el eine Plage sei, wenn die Söhne Jisra'el dem Heiligtum nahen.

Kommentar: Das Verb וָאֶתְּנָה von נתן (geben) im Qal-Imperfekt 1. Person Singular mit Waw consecutivum zeigt Gottes Weitergabe der Leviten an die Priesterschaft.
Die reduplikative Construction אֶת־הַלְוִיִּ֣ם נְתֻנִ֣ים לְאַהֲרֹ֣ן וּלְבָנָ֗יו mit נְתֻנִים (Gegebene) als Pu'al-Partizip betont die vollständige Übertragung an Aaron und seine Söhne.
Die erste Zweckbestimmung לַעֲבֹד אֶת־עֲבֹדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל בְּאֹהֶל מוֹעֵד mit der reduplikativen Construction עֲבֹדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (Dienst der Söhne Israels) zeigt den stellvertretenden Charakter des levitischen Dienstes.
Die zweite Zweckbestimmung וּלְכַפֵּר עַל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit לְכַפֵּר als Pi'el-Infinitiv-Construct von כפר (sühnen) zeigt die Sühnfunktion der Leviten für das Volk.
Die finale Schutzbestimmung וְלֹא יִהְיֶה בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל נֶגֶף בְּגֶשֶׁת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶל־הַקֹּדֶשׁ mit נֶגֶף (Plage), בְּגֶשֶׁת als Qal-Infinitiv-Construct von נגש (nahen) und אֶל־הַקֹּדֶשׁ (zum Heiligtum) zeigt den Schutzweck: Verhinderung göttlicher Strafen bei unsachgemäßer Annäherung ans Heiligtum.
Die LXX übersetzt ולא יהיה בבני ישראל נגף בגשת בני־ישראל אל־הקדש (velo yihyeh bivnei yisra'el negef bigeshet benei-yisra'el el-haqqodesh - "damit keine Plage über die Israeliten komme, wenn sie sich dem Heiligtum nahen") als καὶ οὐκ ἔσται ἐν τοῖς υἱοῖς Ἰσραὴλ προσεγγίζων πρὸς τὰ ἅγια (und es wird nicht unter den Israeliten einen geben, der sich den heiligen Dingen nähert), was eine etwas andere Interpretation der Gefahr darstellt.
Die Satzstruktur zeigt eine komplexe Zweckbestimmung mit stellvertretendem Dienst, Sühnfunktion und Schutzwirkung für das Volk.
Dieser umfassende Vers etabliert die dreifache Funktion der Leviten: stellvertretender Dienst, Sühnwirkung und Schutz des Volkes vor göttlichem Zorn.
Numeri 8,20
Hebräisch: וַיַּ֨עַשׂ מֹשֶׁ֧ה וְאַהֲרֹ֛ן וְכָל־עֲדַ֥ת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֖ל לַלְוִיִּ֑ם כְּ֠כֹל אֲשֶׁר־צִוָּ֨ה יְהוָ֤ה אֶת־מֹשֶׁה֙ לַלְוִיִּ֔ם כֵּן־עָשׂ֥וּ לָהֶ֖ם בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und Mosche und 'Aharon und die ganze Gemeinde der Söhne Jisra'el taten so mit den Levijim; gemäß allem, was der Ewige Mosche bezüglich der Levijim geboten hatte, so taten die Söhne Jisra'el mit ihnen.

Kommentar: Das Verb וַיַּעַשׂ von עשה (tun) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt die Ausführung der göttlichen Anweisungen. Das dreifache Subjekt מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן וְכָל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (Mose und Aaron und die ganze Gemeinde der Söhne Israels) betont die umfassende Partizipation aller beteiligten Parteien.
Die Konformitätsbestimmung כְּכֹל אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה לַלְוִיִּם mit כְּכֹל (gemäß allem), אֲשֶׁר־צִוָּה (was er befohlen hatte) und יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה (der Ewige dem Mose) zeigt die exakte Befolgung der göttlichen Anweisungen.
Die verstärkende Wiederholung כֵּן־עָשׂוּ לָהֶם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit כֵּן (so), עָשׂוּ von עשה (taten) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural und בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (die Söhne Israels) betont nochmals die vollständige Ausführung.
Die LXX übersetzt mit der Betonung auf παρὰ πάντα ὅσα ἐνετείλατο (entsprechend allem was er befohlen hatte).
Die Satzstruktur zeigt eine Bestätigungsformel mit dreifachem Subjekt, Konformitätsbestimmung und verstärkender Wiederholung.
Dieser Vers bestätigt die vollständige und korrekte Ausführung aller göttlichen Anweisungen zur levitischen Weihe durch alle beteiligten Parteien.
Numeri 8,21
Hebräisch: וַיִּֽתְחַטְּא֣וּ הַלְוִיִּ֗ם וַֽיְכַבְּסוּ֙ בִּגְדֵיהֶ֔ם וַיָּ֨נֶף אַהֲרֹ֥ן אֹתָ֛ם תְּנוּפָ֖ה לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה וַיְכַפֵּ֧ר עֲלֵיהֶ֛ם אַהֲרֹ֖ן לְטַהֲרָֽם׃
Deutsch: Und die Levijim entsündigten sich und wuschen ihre Kleider; und 'Aharon ließ sie Schwingopfer vor dem Ewigen schwingen; und 'Aharon schaffte Sühne für sie, um sie zu reinigen.

Kommentar: Das Verb וַיִּתְחַטְּאוּ הַלְוִיִּם mit יִּתְחַטְּאוּ von חטא (sündigen) im Hithpa'el-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die levitische Selbstentsündigung als reflexive Handlung.
Das koordinierte Verb וַיְכַבְּסוּ בִגְדֵיהֶם mit יְכַבְּסוּ von כבס (waschen) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Plural und בִגְדֵיהֶם (ihre Kleider) wiederholt die Reinigungshandlung aus Vers 7.
Die priesterliche Schwinghandlung וַיָּנֶף אַהֲרֹן אֹתָם תְּנוּפָה לִפְנֵי יְהוָה wiederholt die außergewöhnliche Menschen-Schwingopferung aus den Versen 11 und 13.
Die abschließende Sühnehandlung וַיְכַפֵּר עֲלֵיהֶם אַהֲרֹן לְטַהֲרָם mit יְכַפֵּר von כפר (sühnen) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Singular und לְטַהֲרָם als Pi'el-Infinitiv-Construct von טהר (reinigen) zeigt die priesterliche Sühnwirkung zur levitischen Reinigung.
Die LXX übersetzt יִּתְחַטְּאוּ mit ἡγνίσαντο (sie reinigten sich) und betont die Reinigungsaspekte.
Die Satzstruktur zeigt eine vierfache Sequenz: levitische Selbstentsündigung, Kleiderwäsche, priesterliche Schwingopferung und Sühnung.
Dieser Vers dokumentiert die praktische Ausführung der levitischen Reinigung mit sowohl selbstständigen als auch priesterlich vermittelten Elementen.
Numeri 8,22
Hebräisch: וְאַחֲרֵי־כֵ֞ן בָּ֣אוּ הַלְוִיִּ֗ם לַעֲבֹ֤ד אֶת־עֲבֹֽדָתָם֙ בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד לִפְנֵ֥י אַהֲרֹ֖ן וְלִפְנֵ֣י בָנָ֑יו כַּאֲשֶׁר֩ צִוָּ֨ה יְהוָ֤ה אֶת־מֹשֶׁה֙ עַל־הַלְוִיִּ֔ם כֵּ֖ן עָשׂ֥וּ לָהֶֽם׃
Deutsch: Und danach kamen die Levijim, um ihren Dienst am Zelt der Begegnung zu verrichten vor 'Aharon und vor seinen Söhnen; wie der Ewige Mosche bezüglich der Levijim geboten hatte, so taten sie mit ihnen.

Kommentar: Die temporale Bestimmung וְאַחֲרֵי־כֵן (und danach) wiederholt die Formulierung aus Vers 15 und markiert den Beginn des tatsächlichen levitischen Dienstes nach vollzogener Weihe.
Das Verb בָּאוּ הַלְוִיִּם לַעֲבֹד אֶת־עֲבֹדָתָם בְּאֹהֶל מוֹעֵד mit בָּאוּ von בוא (kommen), לַעֲבֹד als Infinitiv-Construct von עבד (dienen) und עֲבֹדָתָם (ihren Dienst) mit Possessivsuffix zeigt den Beginn der spezifisch levitischen Aufgaben.
Die Autoritätsbestimmung לִפְנֵי אַהֲרֹן וְלִפְנֵי בָנָיו (vor Aaron und vor seinen Söhnen) etabliert die priesterliche Aufsicht über den levitischen Dienst.
Die abschließende Konformitätsformel כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה עַל־הַלְוִיִּם כֵּן עָשׂוּ לָהֶם wiederholt die Betonung der exakten Befolgung göttlicher Anweisungen.
Die LXX übersetzt עֲבֹדָתָם mit τὰ ἔργα αὐτῶν (ihre Arbeiten) und לִפְנֵי mit ἔναντι (vor/gegenüber).
Die Satzstruktur zeigt den erfolgreichen Übergang vom Weiheritual zum praktischen Dienst unter priesterlicher Aufsicht mit bestätigender Konformitätsformel.
Dieser Vers markiert den erfolgreichen Abschluss der levitischen Weihe und den Beginn ihres ordnungsgemäßen Dienstes unter priesterlicher Aufsicht.
Numeri 8,23
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue göttliche Anweisung ein, die das Kapitel mit Bestimmungen zum levitischen Dienstalter abschließt.
Die charakteristische Formel יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר zeigt die fortgesetzte direkte göttliche Kommunikation für ergänzende Regelungen.
Die LXX übersetzt mit der bekannten Standardformel.
Dieser Vers leitet die abschließenden Altersbestimmungen für den levitischen Dienst ein.
Numeri 8,24
Hebräisch: זֹ֖את אֲשֶׁ֣ר לַלְוִיִּ֑ם מִבֶּן֩ חָמֵ֨שׁ וְעֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה יָבוֹא֙ לִצְבֹ֣א צָבָ֔א בַּעֲבֹדַ֖ת אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Dies ist es, was die Levijim betrifft: Von 25 Jahren an und darüber soll er eintreten, um Dienst zu tun bei der Arbeit am Zelt der Begegnung.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen זֹאת (dies) mit der Bezugsangabe אֲשֶׁר לַלְוִיִּם (was die Leviten betrifft) leitet die spezifischen Altersbestimmungen ein.
Die Altersangabe מִבֶּן חָמֵשׁ וְעֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה (von 25 Jahren und darüber) mit מִבֶּן (von...Jahren), חָמֵשׁ וְעֶשְׂרִים (fünfundzwanzig) und וָמַעְלָה (und darüber) etabliert das Mindestalter für den levitischen Dienst.
Das Verb יָבוֹא לִצְבֹא צָבָא mit יָבוֹא von בוא (eintreten) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular und der reduplikativen Construction לִצְבֹא צָבָא (Dienst zu tun) mit militärischer Terminologie zeigt den ernsten, disziplinierten Charakter des levitischen Dienstes.
Die Spezifikation בַּעֲבֹדַת אֹהֶל מוֹעֵד (bei der Arbeit am Zelt der Begegnung) im Construct präzisiert den Dienstort.
Die LXX ist hier Textkritischbedeutsam: Der MT hat מבן חמש ועשרים שנה (miben chamesh ve'esrim shanah - "von 25 Jahren an"), während in Numeri 4:3 das Dienstalter mit 30 Jahren angegeben wird. Die LXX hat hier ἀπὸ πεντεκαιεικοσαετοῦς (von 25 Jahren an), stimmt also mit dem MT von Kap. 8 überein, während sie in Kap. 4 ebenfalls 25 Jahre hatte (dort im Widerspruch zum MT). Dies deutet auf unterschiedliche Traditionen über das levitische Dienstalter hin.
Die Satzstruktur zeigt eine formelle Altersregelung mit militärischer Terminologie und Dienstortspezifikation.
Dieser Vers etabliert das Mindestalter von 25 Jahren für den aktiven levitischen Dienst mit militärischer Terminologie.
Exkurs: Dienstalter-Spannung – 25 oder 30 Jahre?
Das Problem:
	Stelle
	Dienstalter
	Text

	Num 4,3
	30 Jahre
	מִבֶּן שְׁלֹשִׁים שָׁנָה וָמַעְלָה

	Num 8,24
	25 Jahre
	מִבֶּן חָמֵשׁ וְעֶשְׂרִים שָׁנָה

	1 Chr 23,24
	20 Jahre
	מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה


Mögliche Erklärungen:
1. Unterschiedliche Dienstarten:
· 25 Jahre (Num 8): Beginn der Ausbildung/Vorbereitung (לִצְבֹא צָבָא)
· 30 Jahre (Num 4): Beginn des vollen Dienstes (עֲבֹדַת עֲבֹדָה וַעֲבֹדַת מַשָּׂא)
· → 5 Jahre Ausbildungszeit (ähnlich wie bei Priestern: Lev 21,13-14)
2. Historische Entwicklung:
· Frühe Periode (Wüste): 30 Jahre (schwere Transportarbeit)
· Spätere Periode (Tempel): 25 Jahre (leichtere liturgische Aufgaben)
· Chronistische Periode: 20 Jahre (größerer Personalbedarf)
3. Textkritische Erwägung:
· Die LXX hat in Num 4,3 ebenfalls "25 Jahre" (gegen MT "30 Jahre")
· Möglicherweise Angleichung an Num 8,24
Bevorzugte Lösung: Option 1 (Ausbildung ab 25, voller Dienst ab 30) erklärt beide Angaben am besten, ohne Widerspruch anzunehmen.
Numeri 8,25
Hebräisch: וּמִבֶּן֙ חֲמִשִּׁ֣ים שָׁנָ֔ה יָשׁ֖וּב מִצְּבָ֣א הָעֲבֹדָ֑ה וְלֹ֥א יַעֲבֹ֖ד עֽוֹד׃
Deutsch: Aber von 50 Jahren an soll er aus der Dienstschar austreten und nicht mehr dienen.

Kommentar: Die adversative Altersangabe וּמִבֶּן חֲמִשִּׁים שָׁנָה (und von 50 Jahren an) etabliert das Höchstalter für den aktiven Dienst.
Das Verb יָשׁוּב מִצְּבָא הָעֲבֹדָה mit יָשׁוּב von שוב (zurückkehren/ausscheiden) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular und מִצְּבָא הָעֲבֹדָה (aus der Dienstschar der Arbeit) im Construct zeigt den formellen Austritt aus dem aktiven Dienst.
Die verstärkende Negation וְלֹא יַעֲבֹד עוֹד mit לֹא (nicht), יַעֲבֹד von עבד (dienen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular und עוֹד (mehr/noch) betont das vollständige Ende des aktiven Dienstes.
Die LXX übersetzt יָשׁוּב mit ἀποστήσεται (er wird sich entfernen) und עוֹד mit ἔτι (noch).
Die Satzstruktur zeigt eine klare Altersgrenze mit doppelter Betonung des Dienstendes.
Dieser Vers etabliert die Altersgrenze von 50 Jahren für das Ende des aktiven levitischen Dienstes.
Numeri 8,26
Hebräisch: וְשֵׁרֵ֨ת אֶת־אֶחָ֜יו בְּאֹ֤הֶל מוֹעֵד֙ לִשְׁמֹ֣ר מִשְׁמֶ֔רֶת וַעֲבֹדָ֖ה לֹ֣א יַעֲבֹ֑ד כָּ֛כָה תַּעֲשֶׂ֥ה לַלְוִיִּ֖ם בְּמִשְׁמְרֹתָֽם׃
Deutsch: Er mag seinen Brüdern im Zelt der Begegnung behilflich sein, um die Aufgaben wahrzunehmen; aber Dienst soll er nicht tun. So sollst du mit den Levijim bezüglich ihrer Aufgaben vorgehen.

Kommentar: Das Verb וְשֵׁרֵת אֶת־אֶחָיו בְּאֹהֶל מוֹעֵד mit שֵׁרֵת von שרת (dienen/behilflich sein) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular und אֶת־אֶחָיו (seinen Brüdern) zeigt die erlaubte Hilfstätigkeit für ältere Leviten.
Die Zweckbestimmung לִשְׁמֹר מִשְׁמֶרֶת mit לִשְׁמֹר als Qal-Infinitiv-Construct von שמר (hüten/bewachen) und מִשְׁמֶרֶת (Aufgabe/Wache) zeigt die Art der erlaubten Tätigkeit: Aufsichts- und Beratungsfunktionen.
Die klare Einschränkung וַעֲבֹדָה לֹא יַעֲבֹד mit der reduplikativen Negation עֲבֹדָה לֹא יַעֲבֹד (Dienst soll er nicht dienen) betont das Verbot aktiver Arbeit.
Die abschließende Anwendungsformel כָּכָה תַּעֲשֶׂה לַלְוִיִּם בְּמִשְׁמְרֹתָם mit כָּכָה (so), תַּעֲשֶׂה von עשה (tun) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular und בְּמִשְׁמְרֹתָם (bezüglich ihrer Aufgaben) etabliert die allgemeine Gültigkeit dieser Regelung.
Die LXX übersetzt ושרת את־אחיו באהל מועד לשמר משמרת (vesheret et-echav be'ohel mo'ed lishmor mishmereth - "er soll seinen Brüdern im Zelt der Begegnung dienen, um Wache zu halten") als καὶ λειτουργήσει ὁ ἀδελφὸς αὐτοῦ ἐν τῇ σκηνῇ τοῦ μαρτυρίου φυλάσσειν φυλακάς (und sein Bruder wird im Zelt des Zeugnisses dienen, um Wachen zu halten), wobei unklar ist, ob "sein Bruder" sich auf den pensionierten Leviten oder seine jüngeren Kollegen bezieht.
Die Satzstruktur zeigt eine Differenzierung zwischen erlaubter Hilfstätigkeit und verbotener aktiver Arbeit mit abschließender Anwendungsformel für alle Leviten.
Dieser abschließende Vers des Kapitels etabliert eine nuancierte Regelung für ältere Leviten: sie dürfen beratend und aufsichtführend tätig sein, aber keine schwere körperliche Arbeit mehr verrichten. Dies zeigt eine weise Berücksichtigung der altersbedingten Fähigkeiten und ermöglicht die Nutzung der Erfahrung älterer Leviten, ohne sie zu überlasten.
Der Relativsatz אֲשֶׁר הָיוּ טְמֵאִים לְנֶפֶשׁ אָדָם mit הָיוּ von היה (sein), טְמֵאִים (unrein) und לְנֶפֶשׁ אָדָם (durch eine Menschenleiche) zeigt die spezifische Unreinheit durch Leichenkontakt.
Die Unfähigkeitsbestimmung וְלֹא־יָכְלוּ לַעֲשֹׂת־הַפֶּסַח בַּיּוֹם הַהוּא mit לֹא־יָכְלוּ von יכל (können) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural, לַעֲשֹׂת als Infinitiv-Construct von עשה und בַּיּוֹם הַהוּא (an jenem Tag) zeigt ihre liturgische Ausgeschlossenheit.
Das Verb וַיִּקְרְבוּ לִפְנֵי מֹשֶׁה וְלִפְנֵי אַהֲרֹן mit יִּקְרְבוּ von קרב (nahen) zeigt ihre Bittstellung vor den Autoritäten.
Die LXX übersetzt טמאים לנפש אדם (teme'im lenephesh adam - "unrein durch eine menschliche Leiche") als ἀκάθαρτοι ἐπὶ ψυχῇ ἀνθρώπου (unrein durch eine menschliche Seele/Person), wobei ψυχή sowohl "Seele" als auch "Person/Leben" bedeuten kann.
Die Satzstruktur zeigt ein existentielles Problem mit relativischer Problemspezifikation, Unfähigkeitskonsequenz und autoritärer Bittstellung.
Dieser Vers führt das zentrale Problem des Kapitels ein: Menschen, die durch Leichenunreinheit von der Pesach-Feier ausgeschlossen sind.
Numeri 9,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָ֣ה אֶל־מֹשֶׁ֣ה בְמִדְבַּר־סִ֠ינַי בַּשָּׁנָ֨ה הַשֵּׁנִ֜ית לְצֵאתָ֨ם מֵאֶ֧רֶץ מִצְרַ֛יִם בַּחֹ֥דֶשׁ הָרִאשׁ֖וֹן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche in der Wüste Sinai, im zweiten Jahr nach ihrem Auszug aus dem Land Mizrajim, im ersten Monat, sagend:

Kommentar: Der Vers leitet eine neue göttliche Anweisung ein mit präziser zeitlicher und örtlicher Verortung. וַיְדַבֵּר יהוה אֶל־מֹשֶׁה ist die Standard-Redeeinleitung (Piel Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von דבר „reden" mit Tetragramm als Subjekt und Präposition אֶל „zu" mit מֹשֶׁה). בְמִדְבַּר־סִינַי gibt den Ort an. בְמִדְבַּר־סִינַי (Präposition בְ mit מִדְבָּר „Wüste" im Constructus und סִינַי „Sinai" „in der Wüste Sinai").
בַּשָּׁנָה הַשֵּׁנִית לְצֵאתָם מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם בַּחֹדֶשׁ הָרִאשׁוֹן ist die dreifache Zeitangabe. בַּשָּׁנָה הַשֵּׁנִית (Präposition בְ mit שָׁנָה „Jahr" mit Artikel und Ordinalzahl שֵׁנִי „zweiter" feminin mit Artikel „im zweiten Jahr"), לְצֵאתָם מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von יצא „hinausgehen, ausziehen" mit Suffix 3. Person Plural und Präposition מִן mit אֶרֶץ מִצְרַיִם „nach ihrem Auszug aus dem Land Ägypten"), בַּחֹדֶשׁ הָרִאשׁוֹן (Präposition בְ mit חֹדֶשׁ „Monat" mit Artikel und Ordinalzahl רִאשׁוֹן „erster" mit Artikel „im ersten Monat"). לֵאמֹר leitet die direkte Rede ein (Infinitiv mit לְ „sagend").
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung mit dreifacher adverbialer Bestimmung (Ort, Jahr, Monat) und finalem Infinitiv.
Der Vers datiert präzise: im zweiten Jahr nach dem Exodus, im ersten Monat (Abib/Nisan) - dies ist ein Monat vor der Volkszählung in Num 1,1 (die im zweiten Monat stattfand). Das Kapitel kehrt also chronologisch zurück. Der erste Monat ist der Monat des Pesach (vgl. Ex 12,2) - die folgende Anweisung betrifft genau dieses Fest.
Chronologische Einordnung: Analepse in Numeri
Das Problem:
	Stelle
	Datum
	Ereignis

	Num 1,1
	1. Tag, 2. Monat, 2. Jahr
	Volkszählung

	Num 7,1
	1. Tag, 1. Monat, 2. Jahr
	Altarweihe (Rückblende!)

	Num 9,1
	1. Monat, 2. Jahr
	Zweites Pesach (Rückblende!)

	Num 10,11
	20. Tag, 2. Monat, 2. Jahr
	Aufbruch vom Sinai


Chronologische Reihenfolge:
1. Ex 40,17 (1. Nisan, Jahr 2): Vollendung der Stiftshütte
2. Num 7,1-88 (1.-12. Nisan, Jahr 2): Altarweihe (erzählt in Num 7)
3. Num 9,1-14 (14. Nisan, Jahr 2): Pesach + Pesach-Scheni-Regelung (erzählt in Num 9)
4. Num 1,1 (1. Ijjar, Jahr 2): Volkszählung (erzählt in Num 1-4)
5. Num 9,15-23 (ab 1. Ijjar, Jahr 2): Wolkensäule (erzählt in Num 9)
6. Num 10,11 (20. Ijjar, Jahr 2): Aufbruch vom Sinai
Erzählte Reihenfolge in Numeri:
· Num 1-6: Volkszählung + Gesetze (2. Monat)
· Num 7: Rückblende auf Altarweihe (1. Monat)
· Num 8: Levitenweihe (2. Monat?)
· Num 9,1-14: Rückblende auf Pesach (1. Monat)
· Num 9,15-23: Wolkensäule (2. Monat)
· Num 10,11: Aufbruch (20. Tag, 2. Monat)
Theologische Bedeutung:
1. Liturgische Priorität: Die Altarweihe (Num 7) und Pesach (Num 9) werden erzählerisch nachgetragen, obwohl sie chronologisch vor der Volkszählung (Num 1) stattfanden
2. Heiligkeit vor Organisation: Die Weihe und das Fest haben theologischen Vorrang vor der militärischen Musterung
3. Narrativer Aufbau: Numeri verzichtet auf strenge Chronologie zugunsten thematischer Gruppierung
Numeri 9,2
Hebräisch: וְיַעֲשׂ֧וּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵ֛ל אֶת־הַפָּ֖סַח בְּמוֹעֲדֹֽו׃
Deutsch: Und die Söhne Jisra'el sollen das Pesach zu seiner bestimmten Zeit feiern.

Kommentar: Der Vers enthält den göttlichen Befehl zur Pesachfeier. וְיַעֲשׂוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־הַפָּסַח בְּמוֹעֲדוֹ ist die gesamte Anweisung. וְיַעֲשׂוּ (Qal Imperfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von עשׂה „tun, machen, feiern" - hier jussivisch „und sie sollen feiern"), בְנֵי־יִשְׂרָאֵל (Plural Constructus בֵּן mit יִשְׂרָאֵל „die Söhne Israels" - Subjekt), אֶת־הַפָּסַח (Akkusativpartikel mit פֶּסַח „Pesach, Passa" mit Artikel „das Pesach"), בְּמוֹעֲדוֹ (Präposition בְ mit מוֹעֵד „bestimmte Zeit, Festzeit" und Suffix 3. Person maskulin Singular „zu seiner bestimmten Zeit").
Die LXX fügt hinzu „Εἶπον καί" (Sprich und...), was im MT nicht erscheint, der nur „וְיַעֲשׂוּ" (und sie sollen tun) hat.
Die Satzstruktur zeigt einen jussivischen Hauptsatz mit Subjekt, Objekt und adverbialer Zeitbestimmung.
Der Vers befiehlt die zweite Pesachfeier - die erste war in Ägypten (Ex 12), nun soll Israel das Fest erneut begehen בְּמוֹעֲדוֹ („zu seiner bestimmten Zeit"). Der Begriff מוֹעֵד betont: Pesach ist nicht beliebig, sondern hat eine von Gott festgesetzte Zeit. Das Verb עשׂה („machen, tun") bezeichnet hier die rituelle Durchführung des Festes.
Numeri 9,3
Hebräisch: בְּאַרְבָּעָ֣ה עָשָֽׂר־י֠וֹם בַּחֹ֨דֶשׁ הַזֶּ֜ה בֵּ֧ין הָֽעֲרְבַּ֛יִם תַּעֲשׂ֥וּ אֹתוֹ֖ בְּמוֹעֲדֹ֑ו כְּכָל־חֻקֹּתָ֥יו וּכְכָל־מִשְׁפָּטָ֖יו תַּעֲשׂ֥וּ אֹתוֹֽ׃
Deutsch: Am 14. Tag in diesem Monat, zwischen den beiden Abenden, sollt ihr es feiern zu seiner bestimmten Zeit; nach allen seinen Satzungen und nach allen seinen Vorschriften sollt ihr es feiern.

Kommentar: Der Vers präzisiert Zeit und Art der Pesachfeier. בְּאַרְבָּעָה עָשָׂר־יוֹם בַּחֹדֶשׁ הַזֶּה בֵּין הָעֲרְבַיִם gibt die genaue Zeit an. בְּאַרְבָּעָה עָשָׂר־יוֹם (Präposition בְ mit zusammengesetzter Kardinalzahl „vier zehn" = 14 und יוֹם „Tag" „am vierzehnten Tag"), בַּחֹדֶשׁ הַזֶּה (Präposition בְ mit חֹדֶשׁ mit Artikel und Demonstrativpronomen זֶה „dieser" „in diesem Monat"), בֵּין הָעֲרְבַיִם (Präposition בֵּין „zwischen" mit Dual עֶרֶב „Abend" mit Artikel „zwischen den beiden Abenden" - die Zeit zwischen Sonnenuntergang und Dunkelheit).
תַּעֲשׂוּ אֹתוֹ בְּמוֹעֲדוֹ ist der erste Befehl. תַּעֲשׂוּ (Qal Imperfekt 2. Person Plural von עשׂה „sollt ihr feiern"), אֹתוֹ (Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person maskulin Singular „es"), בְּמוֹעֲדוֹ (wie V. 2). כְּכָל־חֻקֹּתָיו וּכְכָל־מִשְׁפָּטָיו תַּעֲשׂוּ אֹתוֹ ist der zweite Befehl. כְּכָל־חֻקֹּתָיו (Präposition כְּ „wie, gemäß" mit כֹּל „alles" und Plural חֻקָּה „Satzung" mit Suffix 3. Person maskulin Singular „nach allen seinen Satzungen"), וּכְכָל־מִשְׁפָּטָיו (Konjunktion mit כְּ, כֹּל und Plural מִשְׁפָּט „Vorschrift, Rechtssatz" mit Suffix „und nach allen seinen Vorschriften"), תַּעֲשׂוּ אֹתוֹ (wiederholt den Befehl).
Die LXX übersetzt „בֵּין הָעַרְבָּיִם" (zwischen den Abenden) mit „πρὸς ἑσπέραν" (gegen Abend), was weniger präzise ist, und übersetzt „כְּכָל־חֻקֹּתָיו וּכְכָל־מִשְׁפָּטָיו" (nach allen seinen Satzungen und nach allen seinen Rechtsbestimmungen) mit „κατὰ τὸν νόμον αὐτοῦ καὶ κατὰ τὴν σύγκρισιν αὐτοῦ" (nach seinem Gesetz und nach seiner Anordnung/seinem Vergleich).
Die Satzstruktur zeigt eine dreifache temporale Bestimmung, gefolgt von zwei parallel strukturierten Imperativen mit verschiedenen modalen Ergänzungen.
Der Vers spezifiziert: am 14. Abib/Nisan, בֵּין הָעֲרְבַיִם („zwischen den beiden Abenden" - traditionell die Zeit zwischen ca. 15:00 und 18:00 Uhr). Die Doppelung כְּכָל־חֻקֹּתָיו וּכְכָל־מִשְׁפָּטָיו betont: Alle Details müssen beachtet werden - חֻקּוֹת (Satzungen - von Gott gesetzte rituelle Bestimmungen) und מִשְׁפָּטִים (Vorschriften - praktische Durchführungsregeln). Das Pesach ist nicht verhandelbar oder anpassbar.
Numeri 9,4
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר מֹשֶׁ֛ה אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לַעֲשֹׂ֥ת הַפָּֽסַח׃
Deutsch: Und Mosche redete zu den Söhnen Jisra'els, dass sie das Pesach feiern sollten.

Kommentar: Der Vers berichtet Moses Weitergabe des Befehls. וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לַעֲשֹׂת הַפָּסַח ist die gesamte Aussage. וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה (Piel Wayyiqtol von דבר mit מֹשֶׁה als Subjekt), אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition אֶל mit „Söhne Israels"), לַעֲשֹׂת הַפָּסַח (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von עשׂה und פֶּסַח mit Artikel „dass sie das Pesach feiern sollten" - finaler Infinitiv gibt den Inhalt der Rede an).
Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit Subjekt, Adressat und finalem Infinitiv als Redeinhalt.
Der Vers berichtet knapp Moses Gehorsam - er gibt Gottes Befehl weiter. Die Kürze signalisiert: selbstverständlicher Gehorsam ohne Verzögerung.
Numeri 9,5
Hebräisch: וַיַּעֲשׂ֣וּ אֶת־הַפֶּ֡סַח בָּרִאשׁ֡וֹן בְּאַרְבָּעָה֩ עָשָׂ֨ר י֥וֹם לַחֹ֛דֶשׁ בֵּ֥ין הָעַרְבַּ֖יִם בְּמִדְבַּ֣ר סִינָ֑י כְּ֠כֹל אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֤ה יְהוָה֙ אֶת־מֹשֶׁ֔ה כֵּ֥ן עָשׂ֖וּ בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und sie feierten das Pesach im ersten Monat, am 14. Tag des Monats, zwischen den beiden Abenden, in der Wüste Sinai; nach allem, was der Ewige Mosche geboten hatte, so taten die Söhne Jisra'el.

Kommentar: Der Vers berichtet die gehorsame Ausführung des Befehls. וַיַּעֲשׂוּ אֶת־הַפֶּסַח בָּרִאשׁוֹן בְּאַרְבָּעָה עָשָׂר יוֹם לַחֹדֶשׁ בֵּין הָעַרְבַיִם בְּמִדְבַּר סִינָי ist die Hauptaussage. וַיַּעֲשׂוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von עשׂה „und sie feierten"), אֶת־הַפֶּסַח (Akkusativpartikel mit פֶּסַח mit Artikel), בָּרִאשׁוֹן (Präposition בְ mit רִאשׁוֹן mit Artikel „im ersten" - חֹדֶשׁ ist aus dem Kontext zu ergänzen), בְּאַרְבָּעָה עָשָׂר יוֹם לַחֹדֶשׁ (wie V. 3, mit Präposition לְ statt בְ vor חֹדֶשׁ), בֵּין הָעַרְבַיִם (wie V. 3), בְּמִדְבַּר סִינָי (Ortsangabe wie V. 1).
כְּכֹל אֲשֶׁר צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה כֵּן עָשׂוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die Gehorsamsformel. כְּכֹל אֲשֶׁר צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה (Präposition כְּ „wie, gemäß" mit כֹּל und Relativsatz: Piel Perfekt von צוה „befehlen" mit Tetragramm als Subjekt und Akkusativ מֹשֶׁה „nach allem, was der Ewige Mosche geboten hatte"), כֵּן עָשׂוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Adverb כֵּן „so" mit Qal Perfekt 3. Person Plural von עשׂה und Subjekt „so taten die Söhne Israels").
Die LXX hat „ἐναρχομένου τῇ τεσσαρεσκαιδεκάτῃ ἡμέρᾳ" (beginnend am vierzehnten Tag), während der MT „בָּרִאשׁוֹן בְּאַרְבָּעָה עָשָׂר יוֹם" (im ersten [Monat], am vierzehnten Tag) hat. Die LXX lässt „בָּרִאשׁוֹן" (im ersten [Monat]) aus und fügt stattdessen ein Partizip „ἐναρχομένου" (beginnend) hinzu, und lässt auch „בֵּין הָעַרְבָּיִם" (zwischen den Abenden) vollständig aus.
Die Satzstruktur zeigt eine Hauptaussage mit vierfacher adverbialer Bestimmung (Monat, Tag, Tageszeit, Ort), gefolgt von einer vergleichenden Gehorsamsformel.
Der Vers spiegelt V. 3 in der Ausführung: Die präzisen Zeitangaben aus dem Befehl werden in der Ausführung wiederholt - vollständiger Gehorsam. Die Formel כְּכֹל אֲשֶׁר צִוָּה יהוה ... כֵּן עָשׂוּ („wie der Ewige geboten hatte ... so taten sie") ist die klassische Gehorsamsformel des Pentateuch - sie betont die exakte Übereinstimmung zwischen Befehl und Ausführung.
Numeri 9,6
Hebräisch: וַיְהִ֣י אֲנָשִׁ֗ים אֲשֶׁ֨ר הָי֤וּ טְמֵאִים֙ לְנֶ֣פֶשׁ אָדָ֔ם וְלֹא־יָכְל֥וּ לַעֲשֹׂת־הַפֶּ֖סַח בַּיּ֣וֹם הַה֑וּא וַֽיִּקְרְב֞וּ לִפְנֵ֥י מֹשֶׁ֛ה וְלִפְנֵ֥י אַהֲרֹ֖ן בַּיּ֥וֹם הַהֽוּא׃
Deutsch: Und es waren Männer da, die unrein waren durch eine Menschenleiche und das Pesach an jenem Tag nicht feiern konnten; und sie traten vor Mosche und vor Aharon an jenem Tag.

Kommentar: Der Vers führt einen Konfliktfall ein. וַיְהִי אֲנָשִׁים אֲשֶׁר הָיוּ טְמֵאִים לְנֶפֶשׁ אָדָם ist die Exposition. וַיְהִי אֲנָשִׁים (Qal Wayyiqtol von היה „sein" mit Plural אִישׁ „Männer" „und es waren Männer da"), אֲשֶׁר הָיוּ טְמֵאִים (Relativsatz: Qal Perfekt 3. Person Plural von היה mit Adjektiv Plural טָמֵא „unrein" „die unrein waren"), לְנֶפֶשׁ אָדָם (Präposition לְ mit נֶפֶשׁ „Seele, Person" im Constructus und אָדָם „Mensch" „durch eine Menschenleiche" - לְ gibt hier die Ursache an).
וְלֹא־יָכְלוּ לַעֲשֹׂת־הַפֶּסַח בַּיּוֹם הַהוּא ist die Konsequenz. וְלֹא־יָכְלוּ (Konjunktion mit Negation und Qal Perfekt 3. Person Plural von יכל „können, vermögen" „und sie konnten nicht"), לַעֲשֹׂת־הַפֶּסַח (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von עשׂה und פֶּסַח mit Artikel „das Pesach feiern"), בַּיּוֹם הַהוּא (Präposition בְ mit יוֹם mit Artikel und Demonstrativpronomen הוּא „an jenem Tag").
וַיִּקְרְבוּ לִפְנֵי מֹשֶׁה וְלִפְנֵי אַהֲרֹן בַּיּוֹם הַהוּא ist ihre Reaktion. וַיִּקְרְבוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von קרב „nahen, herantreten"), לִפְנֵי מֹשֶׁה וְלִפְנֵי אַהֲרֹן (doppelte Präposition לִפְנֵי „vor" mit מֹשֶׁה und אַהֲרֹן „vor Mose und vor Aaron"), בַּיּוֹם הַהוּא (wiederholt).
Die Satzstruktur zeigt eine וַיְהִי-Einleitung mit Relativsatz, eine negative Folgeaussage und eine Reaktionshandlung.
Der Vers präsentiert ein rechtliches Dilemma: Einige Männer sind טְמֵאִים לְנֶפֶשׁ אָדָם („unrein durch eine Menschenleiche") - nach Num 5,2 und 19,11-22 macht Kontakt mit einem Toten für sieben Tage unrein. Diese Unreinheit schließt von der Pesachfeier aus (vgl. Num 5,2), aber Pesach ist Pflicht für ganz Israel. Die Männer treten לִפְנֵי מֹשֶׁה וְלִפְנֵי אַהֲרֹן - sie suchen eine Lösung bei den beiden Autoritäten. Die Wiederholung בַּיּוֹם הַהוּא betont die Dringlichkeit - es ist der Pesachtag selbst!
Numeri 9,7
Hebräisch: וַ֠יֹּאמְרוּ הָאֲנָשִׁ֤ים הָהֵ֨מָּה֙ אֵלָ֔יו אֲנַ֥חְנוּ טְמֵאִ֖ים לְנֶ֣פֶשׁ אָדָ֑ם לָ֣מָּה נִגָּרַ֗ע לְבִלְתִּ֨י הַקְרִ֜ב אֶת־קָרְבַּ֤ן יְהוָה֙ בְּמֹ֣עֲדֹ֔ו בְּת֖וֹךְ בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und diese Männer sprachen zu ihm: Wir sind unrein durch eine Menschenleiche; warum sollen wir verkürzt werden, dass wir die Opfergabe des Ewigen nicht zur bestimmten Zeit in der Mitte der Söhne Jisra'el darbringen dürfen?

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמְרוּ הָאֲנָשִׁים הָהֵמָּה אֵלָיו mit יֹּאמְרוּ von אמר (sagen), הָאֲנָשִׁים הָהֵמָּה (jene Männer) als emphatisches Subjekt und אֵלָיו (zu ihm) leitet ihre Bittrede ein.
Die Selbstcharakterisierung אֲנַחְנוּ טְמֵאִים לְנֶפֶשׁ אָדָם mit dem emphatischen Pronomen אֲנַחְנוּ (wir) wiederholt ihre Unreinheit durch Leichenberührung.
Die rhetorische Frage לָמָּה נִגָּרַע mit לָמָּה (warum) und נִגָּרַע von גרע (verkürzen/mindern) im Niph'al-Imperfekt 1. Person Plural zeigt ihre Klage über Benachteiligung.
Die finale Bestimmung לְבִלְתִּי הַקְרִב אֶת־קָרְבַּן יְהוָה בְּמֹעֲדוֹ בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit לְבִלְתִּי (dass nicht), הַקְרִב als Hiph'il-Infinitiv-Construct von קרב (darbringen), קָרְבַּן יְהוָה (Opfergabe des Ewigen), בְּמֹעֲדוֹ (zu seiner bestimmten Zeit) und בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (in der Mitte der Söhne Israels) zeigt ihre spezifische Benachteiligung.
Die LXX übersetzt „לָמָּה נִגָּרַע" (warum sollen wir zurückgesetzt/benachteiligt werden) mit „μὴ οὖν ὑστερήσωμεν" (sollen wir also nicht zurückstehen), was eine rhetorische Frage in eine negative Aussage umwandelt, und übersetzt „הַקְרִיב אֶת־קָרְבַּן יְהוָה" (die Opfergabe des Ewigen darzubringen) mit „προσενέγκαι τὸ δῶρον κυρίῳ" (die Gabe dem Herrn darzubringen).
Die Satzstruktur zeigt eine emphatische Selbstcharakterisierung, rhetorische Klage und detaillierte Benachteiligungsbeschreibung.
Dieser Vers artikuliert das Dilemma zwischen ritueller Unreinheit und dem Wunsch nach vollständiger Gemeinschaftspartizipation.
Numeri 9,8
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר אֲלֵהֶ֖ם מֹשֶׁ֑ה עִמְד֣וּ וְאֶשְׁמְעָ֔ה מַה־יְצַוֶּ֥ה יְהוָ֖ה לָכֶֽם׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu ihnen: Bleibt stehen, und ich will hören, was der Ewige euretwegen gebieten wird.

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם מֹשֶׁה mit יֹּאמֶר von אמר (sagen) zeigt Moses Antwort auf ihre Bitte.
Der Imperativ עִמְדוּ von עמד (stehen) im Qal-Imperativ maskulin Plural zeigt Moses Anweisung zum Warten.
Das koordinierte Verb וְאֶשְׁמְעָה von שמע (hören) im Qal-Imperfekt 1. Person Singular mit Waw zeigt Moses Absicht, göttliche Anweisung zu erfragen.
Die indirekte Frage מַה־יְצַוֶּה יְהוָה לָכֶם mit מַה (was), יְצַוֶּה von צוה (befehlen) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Singular, יְהוָה (der Ewige) und לָכֶם (euretwegen/für euch) zeigt Moses Bereitschaft, göttliche Weisung für diesen spezifischen Fall zu erfragen.
Die LXX übersetzt ואשמעה מה־יצוה יהוה לכם (ve'eshme'ah mah-yetzawweh YHWH lachem - "und ich will hören, was JHWH euch gebieten wird") als καὶ ἀκούσομαι τί ἐντελεῖται κύριος περὶ ὑμῶν (und ich werde hören, was der Herr über euch anordnen wird).
Die Satzstruktur zeigt Moses demütige Antwort mit Warteanweisung und göttlicher Konsultationsabsicht.
Dieser Vers zeigt Moses als weisen Führer, der bei unklaren Rechtsfällen direkt göttliche Weisung erfrägt.
Numeri 9,9
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt Gottes unmittelbare Antwort auf Moses Anfrage.
Die charakteristische Formel יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר etabliert die direkte göttliche Kommunikation als Antwort auf das aufgeworfene Problem.
Die LXX übersetzt mit der Standardformel καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων.
Dieser kurze Vers zeigt Gottes sofortige Bereitschaft, auf praktische Rechtsfragen zu antworten und neue Regelungen zu etablieren.
Numeri 9,10
Hebräisch: דַּבֵּ֛ר אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר אִ֣ישׁ אִ֣ישׁ כִּי־יִהְיֶֽה־טָמֵ֣א׀ לָנֶ֡פֶשׁ אוֹ֩ בְדֶ֨רֶךְ רְחֹקָ֜ה לָכֶ֗ם א֚וֹ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם וְעָ֥שָׂה פֶ֖סַח לַיהוָֽה׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'el und sprich: Wenn irgendjemand von euch oder von euren künftigen Geschlechtern unrein sein sollte durch eine Leiche oder auf einer fernen Reise ist, so soll er doch dem Ewigen das Pesach feiern.

Kommentar: Der Imperativ דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר zeigt die Verkündigungsanweisung an das gesamte Volk für eine allgemeine Regelung.
Die distributive Construction אִישׁ אִישׁ (jeder einzelne Mann) mit Reduplikation betont die individuelle Anwendbarkeit der folgenden Regelung.
Die konditionelle Bestimmung כִּי־יִהְיֶה־טָמֵא לָנֶפֶשׁ אוֹ בְדֶרֶךְ רְחֹקָה mit כִּי (wenn), יִהְיֶה von היה (sein), טָמֵא לָנֶפֶשׁ (unrein durch eine Leiche) und בְדֶרֶךְ רְחֹקָה (auf fernem Weg) etabliert zwei Ausschlussgründe: Leichenunreinheit und große Entfernung.
Die zeitliche Erweiterung לָכֶם אוֹ לְדֹרֹתֵיכֶם (für euch oder für eure Geschlechter) zeigt die dauerhafte Gültigkeit der Regelung.
Das Resultat וְעָשָׂה פֶסַח לַיהוָה mit עָשָׂה von עשה (feiern) zeigt trotz der Hinderungsgründe die Möglichkeit der Pesach-Feier.
Die LXX verdoppelt ἄνθρωπος ἄνθρωπος für איש איש (ish ish), um die distributive Bedeutung ("jeder einzelne Mann") zu erfassen. בדרך רחקה (bederech rechoquah - "auf ferner Reise") wird als ἐν ὁδῷ μακρὰν (auf weitem Weg) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine allgemeine Verkündigungsanweisung mit distributiver Individualisierung, doppelter konditioneller Bestimmung, zeitlicher Erweiterung und positivem Resultat trotz Hinderungen.
Dieser Vers etabliert die beiden Hauptgründe für eine alternative Pesach-Feier: rituelle Unreinheit und geographische Unmöglichkeit.
Numeri 9,11
Hebräisch: בַּחֹ֨דֶשׁ הַשֵּׁנִ֜י בְּאַרְבָּעָ֨ה עָשָׂ֥ר י֛וֹם בֵּ֥ין הָעַרְבַּ֖יִם יַעֲשׂ֣וּ אֹתוֹ֑ עַל־מַצּ֥וֹת וּמְרֹרִ֖ים יֹאכְלֻֽהוּ׃
Deutsch: Im zweiten Monat, am 14. Tag, zwischen den beiden Abenden, sollen sie es feiern; mit ungesäuertem Brot und bitteren Kräutern sollen sie es essen.

Kommentar: Die Zeitangabe בַּחֹדֶשׁ הַשֵּׁנִי בְּאַרְבָּעָה עָשָׂר יוֹם בֵּין הָעַרְבַּיִם (im zweiten Monat, am 14. Tag, zwischen den beiden Abenden) etabliert das alternative Pesach-Datum: der 14. Ijjar, exakt einen Monat nach dem regulären Pesach.
Das Verb יַעֲשׂוּ אֹתוֹ von עשה (machen/feiern) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die Feieranweisung für das "Pesach scheni" (zweites Pesach).
Die rituellen Bestimmungen עַל־מַצּוֹת וּמְרֹרִים יֹאכְלֻהוּ mit עַל־מַצּוֹת (mit ungesäuertem Brot), מְרֹרִים (bitteren Kräutern) und יֹאכְלֻהוּ von אכל (essen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Objektsuffix 3. maskulin Singular zeigen die identischen liturgischen Elemente wie beim regulären Pesach.
Die LXX übersetzt על־מצות ומררים יאכלהו (al-matzot umerorim yochluhu - "mit ungesäuertem Brot und bitteren Kräutern sollen sie es essen") als ἐπʼ ἀζύμων καὶ πικρίδων φάγονται αὐτό (auf Ungesäuertem und Bitterstoffen werden sie es essen), wobei πικρίδες ein botanischer Terminus für Bitterkräuter ist.
Die Satzstruktur zeigt eine präzise alternative Zeitfestlegung mit identischen rituellen Elementen zum Hauptfest.
Dieser Vers etabliert das "Pesach scheni" als vollwertiges alternatives Pesach mit denselben rituellen Elementen, nur einen Monat später.
Numeri 9,12
Hebräisch: לֹֽא־יַשְׁאִ֤ירוּ מִמֶּ֨נּוּ֙ עַד־בֹּ֔קֶר וְעֶ֖צֶם לֹ֣א יִשְׁבְּרוּ־בוֹ֑ כְּכָל־חֻקַּ֥ת הַפֶּ֖סַח יַעֲשׂ֥וּ אֹתוֹֽ׃
Deutsch: Sie sollen nichts davon übrig lassen bis zum Morgen und sollen kein Bein an ihm zerbrechen; nach der ganzen Satzung des Pesachs sollen sie es feiern.

Kommentar: Die erste Einschränkung לֹא־יַשְׁאִירוּ מִמֶּנּוּ עַד־בֹּקֶר mit לֹא (nicht), יַשְׁאִירוּ von שאר (übrig lassen) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Plural, מִמֶּנּוּ (von ihm) und עַד־בֹּקֶר (bis zum Morgen) verbietet das Aufbewahren von Pesach-Resten.
Die zweite Einschränkung וְעֶצֶם לֹא יִשְׁבְּרוּ־בוֹ mit עֶצֶם (Knochen), לֹא (nicht), יִשְׁבְּרוּ von שבר (zerbrechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural und בוֹ (an ihm) verbietet das Knochenbrechen des Pesach-Lammes.
Die umfassende Konformitätsanweisung כְּכָל־חֻקַּת הַפֶּסַח יַעֲשׂוּ אֹתוֹ mit כְּכָל (nach allen), חֻקַּת הַפֶּסַח (Satzungen des Pesach) im Construct und יַעֲשׂוּ אֹתוֹ (sie sollen es feiern) etabliert die vollständige rituelle Identität mit dem HauptPesach.
Die LXX übersetzt ועצם לא ישברו־בו (ve'etzem lo yishberu-vo - "und keinen Knochen sollen sie an ihm brechen") als καὶ ὀστοῦν οὐ συντρίψουσιν ἀπʼ αὐτοῦ (und einen Knochen werden sie nicht von ihm zerbrechen). Diese Formulierung wird später im Neuen Testament (Johannes 19:36) als Erfüllung der messianischen Prophetie zitiert.
Die Satzstruktur zeigt zwei spezifische Verbote mit umfassender Konformitätsanweisung zur vollständigen rituellen Gleichstellung.
Dieser Vers etabliert die vollständige rituelle Identität des alternativen Pesach mit dem Hauptfest, einschließlich aller Details.
Numeri 9,13
Hebräisch: וְהָאִישׁ֩ אֲשֶׁר־ה֨וּא טָה֜וֹר וּבְדֶ֣רֶךְ לֹא־הָיָ֗ה וְחָדַל֙ לַעֲשׂ֣וֹת הַפֶּ֔סַח וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מֵֽעַמֶּ֑יהָ כִּ֣י׀ קָרְבַּ֣ן יְהוָ֗ה לֹ֤א הִקְרִיב֙ בְּמֹ֣עֲדֹ֔ו חֶטְאֹ֥ו יִשָּׂ֖א הָאִ֥ישׁ הַהֽוּא׃
Deutsch: Der Mann aber, der rein und nicht auf einer Reise ist und es unterlässt, das Pesach zu feiern, diese Seele soll aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden; denn er hat die Opfergabe des Ewigen nicht zur bestimmten Zeit dargebracht, die Sünde dieses Mannes, er soll sie tragen.

Kommentar: Das Subjekt וְהָאִישׁ אֲשֶׁר־הוּא טָהוֹר וּבְדֶרֶךְ לֹא־הָיָה mit הָאִישׁ (der Mann), dem Relativsatz אֲשֶׁר־הוּא טָהוֹר (der rein ist) und וּבְדֶרֶךְ לֹא־הָיָה (und nicht auf einer Reise war) zeigt Menschen ohne legitime Ausschlussgründe.
Das Vergehen וְחָדַל לַעֲשׂוֹת הַפֶּסַח mit חָדַל von חדל (aufhören/unterlassen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Singular und לַעֲשׂוֹת הַפֶּסַח (das Pesach zu feiern) zeigt die bewusste Verweigerung der Pesach-Teilnahme.
Die drastische Strafe וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא מֵעַמֶּיהָ mit נִכְרְתָה von כרת (ausrotten) im Niph'al-Perfekt 3. feminin Singular, הַנֶּפֶשׁ הַהִוא (jene Seele) und מֵעַמֶּיהָ (von ihren Völkern) zeigt die Exkommunikation.
Die kausale Begründung כִּי קָרְבַּן יְהוָה לֹא הִקְרִיב בְּמֹעֲדוֹ mit קָרְבַּן יְהוָה (Opfergabe des Ewigen), לֹא הִקְרִיב (er brachte nicht dar) und בְּמֹעֲדוֹ (zu seiner bestimmten Zeit) spezifiziert das Vergehen.
Die persönliche Konsequenz חֶטְאוֹ יִשָּׂא הָאִישׁ הַהוּא mit חֶטְאוֹ (seine Sünde), יִשָּׂא von נשא (tragen) und הָאִישׁ הַהוּא (jener Mann) zeigt die individuelle Verantwortung.
Die LXX übersetzt ונכרתה הנפש ההוא מעמיה (venichrethah hannephesh hahi me'ammeyha - "diese Person soll ausgerottet werden aus ihrem Volk") als ἐξολεθρευθήσεται ἡ ψυχὴ ἐκείνη ἐκ τοῦ λαοῦ αὐτῆς (diese Seele wird ausgerottet werden aus ihrem Volk). חטאו ישא (chet'o yissa - "seine Sünde soll er tragen") wird als ἁμαρτίαν αὐτοῦ λήμψεται (seine Sünde wird er empfangen/tragen) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine konditionelle Charakterisierung ohne Ausschlussgründe, spezifisches Vergehen, drastische Strafe, kausale Begründung und persönliche Verantwortungsübernahme.
Dieser Vers etabliert die schwere Strafe für vorsätzliche Pesach-Verweigerung ohne legitime Gründe.
Numeri 9,14
Hebräisch: וְכִֽי־יָג֨וּר אִתְּכֶ֜ם גֵּ֗ר וְעָ֤שָֽׂה פֶ֨סַח֙ לַֽיהוָ֔ה כְּחֻקַּ֥ת הַפֶּ֛סַח וּכְמִשְׁפָּטֹ֖ו כֵּ֣ן יַעֲשֶׂ֑ה חֻקָּ֤ה אַחַת֙ יִהְיֶ֣ה לָכֶ֔ם וְלַגֵּ֖ר וּלְאֶזְרַ֥ח הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Und wenn ein Fremder bei euch weilt und dem Ewigen Pesach feiert, nach der Satzung des Pesachs und nach seiner Vorschrift soll er es feiern. Einerlei Satzung soll für euch sein, sowohl für den Fremden als auch für den Einheimischen des Landes.

Kommentar: Die konditionelle Einleitung וְכִי־יָגוּר אִתְּכֶם גֵּר mit כִי (wenn), יָגוּר von גור (weilen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular, אִתְּכֶם (bei euch) und גֵּר (Fremder/Proselyt) zeigt die Inklusion von Nicht-Israeliten.
Die Teilnahmebedingung וְעָשָׂה פֶסַח לַיהוָה כְּחֻקַּת הַפֶּסַח וּכְמִשְׁפָּטוֹ כֵּן יַעֲשֶׂה mit עָשָׂה פֶסַח (Pesach feiern), כְּחֻקַּת הַפֶּסַח (nach der Satzung des Pesach), וּכְמִשְׁפָּטוֹ (und nach seiner Vorschrift) und כֵּן יַעֲשֶׂה (so soll er es feiern) zeigt die vollständige rituelle Konformität als Voraussetzung.
Die Gleichheitserklärung חֻקָּה אַחַת יִהְיֶה לָכֶם וְלַגֵּר וּלְאֶזְרַח הָאָרֶץ mit חֻקָּה אַחַת (eine Satzung), יִהְיֶה von היה (sein), לָכֶם (für euch), וְלַגֵּר (und für den Fremden) und וּלְאֶזְרַח הָאָרֶץ (und für den Einheimischen des Landes) etabliert vollständige rechtliche Gleichstellung.
Die LXX übersetzt גר (ger - "Fremdling") als προσήλυτος (Proselyt), ein technischer Begriff für einen Konvertiten zum Judentum. אזרח הארץ (ezrach ha'aretz - "Einheimischer des Landes") wird als αὐτόχθων τῆς γῆς (Eingeborener des Landes) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt konditionelle Inklusion von Fremden, vollständige rituelle Konformitätsanforderung und rechtliche Gleichstellungserklärung.
Dieser Vers etabliert die universelle Zugänglichkeit des Pesach für alle Gottesfürchtigen unabhängig von ethnischer Herkunft bei vollständiger ritueller Konformität.
Exkurs: Pesach Scheni – Theologische und halakhische Bedeutung
Die Innovation:
Num 9,10-13 etabliert eine einzigartige Institution im biblischen Festkalender: ein Ersatztermin für ein Pflichtfest!
Keine anderen Feste haben einen solchen Ersatztermin:
	Fest
	Ersatztermin?

	Pesach
	✅ Ja – Pesach Scheni (14. Ijjar)

	Schawuot
	❌ Nein

	Rosch ha-Schana
	❌ Nein

	Jom Kippur
	❌ Nein

	Sukkot
	❌ Nein


Warum nur Pesach?
1. Bundeserneuerung: Pesach ist das Bundesmahl (Ex 12,14: חֻקַּת עוֹלָם – "ewige Satzung"). Niemand darf ausgeschlossen werden!
2. Gemeinschaftssolidarität: Die Bitte der unreinen Männer (V. 7: "Warum sollen wir verkürzt werden?") zeigt: Pesach ist nicht nur Pflicht, sondern Privileg
3. Göttliche Barmherzigkeit: Gott schafft einen Ausweg für die unverschuldet Verhinderten (Unreinheit durch Totenberührung ist Pflicht bei nahen Verwandten!)
Spätere halakhische Entwicklung:
Mischna Pesachim 9:
· Pesach Scheni gilt für טְמֵא לָנֶפֶשׁ (Unreine durch Leiche) und בְּדֶרֶךְ רְחוֹקָה (auf ferner Reise)
· Definition von "ferner Reise": 15 Mil (ca. 25 km) von Jerusalem entfernt
· Kein Chametz-Verbot am 14. Ijjar (nur am 14. Nisan!)
· Hallel wird beim Essen gesungen (wie am HauptPesach)
Theologische Bedeutung:
1. "Zweite Chance": Pesach Scheni zeigt: Bei Gott gibt es immer eine zweite Chance für die Aufrichtigen
2. Gerechtigkeit und Barmherzigkeit: V. 13 (Strafe für vorsätzliche Verweigerung) + V. 10-12 (Ausweg für unverschuldete Verhinderung) zeigen die Balance
3. Inklusion statt Exklusion: V. 14 (Fremde dürfen teilnehmen) betont: Gottes Bund ist offen für alle, die sich ihm verpflichten
Messianische Dimension:
2 Chr 30: König Hiskia feiert Pesach im zweiten Monat (V. 2-3), weil:
· Priester nicht rechtzeitig gereinigt
· Volk nicht rechtzeitig versammelt
→ Pesach Scheni als Modell für Umkehr und Erneuerung nach Abfall!
Numeri 9,15
Hebräisch: וּבְיוֹם֙ הָקִ֣ים אֶת־הַמִּשְׁכָּ֔ן כִּסָּ֤ה הֶֽעָנָן֙ אֶת־הַמִּשְׁכָּ֔ן לְאֹ֖הֶל הָעֵדֻ֑ת וּבָעֶ֜רֶב יִהְיֶ֧ה עַֽל־הַמִּשְׁכָּ֛ן כְּמַרְאֵה־אֵ֖שׁ עַד־בֹּֽקֶר׃
Deutsch: Und an dem Tag, da die Wohnung aufgerichtet wurde, bedeckte die Wolke die Wohnung, das Zelt des Zeugnisses; und am Abend war es über der Wohnung wie das Aussehen eines Feuers bis zum Morgen.

Kommentar: Die temporale Bestimmung וּבְיוֹם הָקִים אֶת־הַמִּשְׁכָּן mit בְּיוֹם (am Tag), הָקִים von קום (aufrichten) im Hiph'il-Infinitiv-Construct und אֶת־הַמִּשְׁכָּן (die Wohnung) verweist auf den Tag der Stiftshüttenaufrichtung (vgl. Exodus 40,17).
Das Verb כִּסָּה הֶעָנָן אֶת־הַמִּשְׁכָּן לְאֹהֶל הָעֵדֻת mit כִּסָּה von כסה (bedecken) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular, הֶעָנָן (die Wolke) als Subjekt und der appositiven Bestimmung לְאֹהֶל הָעֵדֻת (das Zelt des Zeugnisses) zeigt die göttliche Inbesitznahme der Stiftshütte.
Die nächtliche Transformation וּבָעֶרֶב יִהְיֶה עַל־הַמִּשְׁכָּן כְּמַרְאֵה־אֵשׁ עַד־בֹּקֶר mit בָעֶרֶב (am Abend), יִהְיֶה von היה (sein), כְּמַרְאֵה־אֵשׁ (wie das Aussehen eines Feuers) und עַד־בֹּקֶר (bis zum Morgen) zeigt die nächtliche Feuererscheinung der göttlichen Präsenz.
Die LXX übersetzt ביום הקים את־המשכן (beyom haqim et-hammishkan - "am Tag, als man die Wohnstätte aufrichtete") als τῇ ἡμέρᾳ, ᾗ ἐστάθη ἡ σκηνή (am Tag, an dem das Zelt aufgerichtet wurde). כמראה־אש (kemarʼeh-esh - "wie das Aussehen von Feuer") wird als ὡς εἶδος πυρός (wie die Gestalt von Feuer) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Verknüpfung mit der Stiftshüttenaufrichtung, göttliche Inbesitznahme durch die Wolke und nächtliche Feuertransformation.
Dieser Vers leitet den thematischen Übergang von Pesach-Bestimmungen zur göttlichen Führung durch Wolken- und Feuersäule ein.
Numeri 9,16
Hebräisch: כֵּ֚ן יִהְיֶ֣ה תָמִ֔יד הֶעָנָ֖ן יְכַסֶּ֑נּוּ וּמַרְאֵה־אֵ֖שׁ לָֽיְלָה׃
Deutsch: So war es beständig: Die Wolke bedeckte sie des Tages, und das Aussehen eines Feuers bei Nacht.

Kommentar: Das einleitende כֵּן יִהְיֶה תָמִיד mit כֵּן (so), יִהְיֶה von היה (sein) und תָמִיד (beständig/immer) etabliert die Kontinuität des Phänomens.
Die tägliche Bedeckung הֶעָנָן יְכַסֶּנּוּ mit הֶעָנָן (die Wolke) als Subjekt und יְכַסֶּנּוּ von כסה (bedecken) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Objektsuffix 3. maskulin Singular zeigt die permanente göttliche Präsenz.
Die nächtliche Erscheinung וּמַרְאֵה־אֵשׁ לָיְלָה (und das Aussehen von Feuer bei Nacht) mit מַרְאֵה־אֵשׁ (Aussehen von Feuer) und לָיְלָה (bei Nacht) zeigt die regelmäßige nächtliche Transformation.
Die LXX übersetzt תָמִיד mit διὰ παντός (fortwährend) und לָיְלָה mit τὴν νύκτα (in der Nacht).
Die Satzstruktur zeigt eine zusammenfassende Kontinuitätserklärung mit täglicher und nächtlicher Spezifikation.
Dieser Vers etabliert das regelmäßige Muster der göttlichen Präsenzzeichen: Wolke am Tag, Feuer bei Nacht.
Numeri 9,17
Hebräisch: וּלְפִ֞י הֵעָלֹ֤ת הֶֽעָנָן֙ מֵעַ֣ל הָאֹ֔הֶל וְאַ֣חֲרֵי־כֵ֔ן יִסְע֖וּ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וּבִמְק֗וֹם אֲשֶׁ֤ר יִשְׁכָּן־שָׁם֙ הֶֽעָנָ֔ן שָׁ֥ם יַחֲנ֖וּ בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und sooft sich die Wolke von dem Zelt erhob, brachen danach die Söhne Jisra'el auf; und an dem Ort, wo die Wolke sich niederließ, dort lagerten die Söhne Jisra'el.

Kommentar: Die temporale Bestimmung וּלְפִי הֵעָלֹת הֶעָנָן מֵעַל הָאֹהֶל mit לְפִי (entsprechend/sooft), הֵעָלֹת als Niph'al-Infinitiv-Construct von עלה (sich erheben), הֶעָנָן (die Wolke) und מֵעַל הָאֹהֶל (von über dem Zelt) zeigt das Aufbruchssignal.
Die Aufbruchssequenz וְאַחֲרֵי־כֵן יִסְעוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit אַחֲרֵי־כֵן (danach) und יִסְעוּ von נסע (aufbrechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die israelitische Reaktion auf das göttliche Signal.
Die Lagerungsbestimmung וּבִמְקוֹם אֲשֶׁר יִשְׁכָּן־שָׁם הֶעָנָן שָׁם יַחֲנוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit בִמְקוֹם (an dem Ort), dem Relativsatz אֲשֶׁר יִשְׁכָּן־שָׁם הֶעָנָן (wo die Wolke sich niederlässt) mit יִשְׁכָּן von שכן (wohnen/sich niederlassen), שָׁם (dort) als emphatischer Wiederholung und יַחֲנוּ von חנה (lagern) zeigt die Lagerplatzbestimmung durch göttliche Führung.
Die LXX übersetzt לְפִי mit κατὰ (entsprechend) und יִשְׁכָּן mit κατασκηνώσῃ (sich niederlassen wird).
Die Satzstruktur zeigt die doppelte göttliche Führung: Aufbruchssignal durch Wolkenerhebung und Lagerplatzbestimmung durch Wolkenniederlassung.
Dieser Vers etabliert das grundlegende Prinzip der göttlichen Wanderungsführung durch die Wolken- und Feuersäule.
Numeri 9,18
Hebräisch: עַל־פִּ֣י יְהוָ֗ה יִסְעוּ֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְעַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה יַחֲנ֑וּ כָּל־יְמֵ֗י אֲשֶׁ֨ר יִשְׁכֹּ֧ן הֶעָנָ֛ן עַל־הַמִּשְׁכָּ֖ן יַחֲנֽוּ׃
Deutsch: Nach dem Befehl des Ewigen brachen die Söhne Jisra'el auf, und nach dem Befehl des Ewigen lagerten sie; alle Tage, da die Wolke auf der Wohnung ruhte, lagerten sie.

Kommentar: Die parallele Construction עַל־פִּי יְהוָה יִסְעוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְעַל־פִּי יְהוָה יַחֲנוּ mit der Reduplikation עַל־פִּי יְהוָה (nach dem Befehl des Ewigen) und den koordinierten Verben יִסְעוּ (sie brachen auf) und יַחֲנוּ (sie lagerten) betont die vollständige göttliche Kontrolle über beide Bewegungsrichtungen.
Die verstärkende Bestimmung כָּל־יְמֵי אֲשֶׁר יִשְׁכֹּן הֶעָנָן עַל־הַמִּשְׁכָּן יַחֲנוּ mit כָּל־יְמֵי (alle Tage), dem Relativsatz אֲשֶׁר יִשְׁכֹּן הֶעָנָן עַל־הַמִּשְׁכָּן (da die Wolke auf der Wohnung ruhte) und יַחֲנוּ (sie lagerten) zeigt die Dauer der Lagerung entsprechend der Wolkenpräsenz.
Die LXX übersetzt על־פי יהוה (al-pi YHWH - "nach dem Befehl JHWHs") als διὰ προστάγματος κυρίου (durch Anordnung des Herrn). ישכן הענן (yishkon he'anan - "die Wolke verweilt") wird als σκιάζει ἡ νεφέλη (die Wolke beschattet) übersetzt, was eine interpretative Übersetzung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt eine emphatische Parallelkonstruktion göttlicher Befehlsautorität mit verstärkender Dauerbestimmung.
Dieser Vers verstärkt die absolute göttliche Autorität über alle israelitischen Bewegungen in der Wüste.
Numeri 9,19
Hebräisch: וּבְהַאֲרִ֧יךְ הֶֽעָנָ֛ן עַל־הַמִּשְׁכָּ֖ן יָמִ֣ים רַבִּ֑ים וְשָׁמְר֧וּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵ֛ל אֶת־מִשְׁמֶ֥רֶת יְהוָ֖ה וְלֹ֥א יִסָּֽעוּ׃
Deutsch: Und wenn die Wolke viele Tage auf der Wohnung verweilte, so bewahrten die Söhne Jisra'el die Anordnung des Ewigen und brachen nicht auf.

Kommentar: Die temporale Bestimmung וּבְהַאֲרִיךְ הֶעָנָן עַל־הַמִּשְׁכָּן יָמִים רַבִּים mit בְהַאֲרִיךְ als Hiph'il-Infinitiv-Construct von ארך (verlängern/verweilen), הֶעָנָן (die Wolke), עַל־הַמִּשְׁכָּן (auf der Wohnung) und יָמִים רַבִּים (viele Tage) zeigt längere Verweilperioden der göttlichen Präsenz.
Das Verb וְשָׁמְרוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־מִשְׁמֶרֶת יְהוָה mit שָׁמְרוּ von שמר (bewahren/hüten) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural und מִשְׁמֶרֶת יְהוָה (Anordnung des Ewigen) zeigt die israelitische Treue zu göttlichen Anweisungen.
Die negative Konsequenz וְלֹא יִסָּעוּ mit לֹא (nicht) und יִסָּעוּ von נסע (aufbrechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural betont die disziplinierte Untätigkeit trotz möglicher Ungeduld.
Die LXX übersetzt משמרת יהוה (mishmereth YHWH - "die Wache/Anordnung JHWHs") als φυλακὴ τοῦ θεοῦ (die Wache Gottes), wobei θεός statt κύριος verwendet wird.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Verlängerungsbestimmung mit positiver israelitischer Treue und negativer Bewegungsunterlassung.
Dieser Vers betont die israelitische Geduld und Disziplin bei längeren Lagerzeiten entsprechend göttlicher Führung.
Numeri 9,20
Hebräisch: וְיֵ֞שׁ אֲשֶׁ֨ר יִהְיֶ֧ה הֶֽעָנָ֛ן יָמִ֥ים מִסְפָּ֖ר עַל־הַמִּשְׁכָּ֑ן עַל־פִּ֤י יְהוָה֙ יַחֲנ֔וּ וְעַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה יִסָּֽעוּ׃
Deutsch: Und geschah es, dass die Wolke wenige Tage auf der Wohnung war - nach dem Befehl des Ewigen lagerten sie, und nach dem Befehl des Ewigen brachen sie auf.

Kommentar: Die existentielle Construction וְיֵשׁ אֲשֶׁר יִהְיֶה הֶעָנָן יָמִים מִסְפָּר עַל־הַמִּשְׁכָּן mit יֵשׁ (es gibt/es geschieht), אֲשֶׁר יִהְיֶה (dass sein wird), הֶעָנָן (die Wolke), יָמִים מִסְפָּר (wenige/gezählte Tage) und עַל־הַמִּשְׁכָּן (auf der Wohnung) zeigt kürzere Verweilperioden.
Die wiederholte parallele Construction עַל־פִּי יְהוָה יַחֲנוּ וְעַל־פִּי יְהוָה יִסָּעוּ (nach dem Befehl des Ewigen lagerten sie, und nach dem Befehl des Ewigen brachen sie auf) aus Vers 18 verstärkt die konstante göttliche Autorität unabhängig von der Zeitdauer.
Die LXX übersetzt יָמִים מִסְפָּר mit ἡμέρας ἀριθμῷ (Tage der Zahl nach) und betont die Begrenztheit.
Die Satzstruktur zeigt eine alternative temporale Möglichkeit mit identischer göttlicher Befehlsautorität.
Dieser Vers zeigt die Variabilität der Verweilzeiten bei konstanter göttlicher Führungsautorität.
Numeri 9,21
Hebräisch: וְיֵ֞שׁ אֲשֶׁ֨ר יִהְיֶ֤ה הֶֽעָנָן֙ מֵעֶ֣רֶב עַד־בֹּ֔קֶר וְנַעֲלָ֧ה הֶֽעָנָ֛ן בַּבֹּ֖קֶר וְנָסָ֑עוּ א֚וֹ יוֹמָ֣ם וָלַ֔יְלָה וְנַעֲלָ֥ה הֶעָנָ֖ן וְנָסָֽעוּ׃
Deutsch: Und geschah es, dass die Wolke vom Abend bis zum Morgen da war, und die Wolke erhob sich am Morgen, so brachen sie auf; oder einen Tag und eine Nacht, und die Wolke erhob sich, so brachen sie auf.

Kommentar: Die erste zeitliche Möglichkeit וְיֵשׁ אֲשֶׁר יִהְיֶה הֶעָנָן מֵעֶרֶב עַד־בֹּקֶר zeigt die kürzeste Verweilzeit: nur eine Nacht von מֵעֶרֶב עַד־בֹּקֶר (vom Abend bis zum Morgen).
Die Aufbruchssequenz וְנַעֲלָה הֶעָנָן בַּבֹּקֶר וְנָסָעוּ mit נַעֲלָה von עלה (sich erheben) im Niph'al-Perfekt 3. maskulin Singular und נָסָעוּ von נסע (aufbrechen) zeigt die sofortige Reaktion auf das göttliche Signal.
Die alternative Zeitangabe אוֹ יוֹמָם וָלַיְלָה וְנַעֲלָה הֶעָנָן וְנָסָעוּ mit אוֹ (oder), יוֹמָם וָלַיְלָה (Tag und Nacht = 24 Stunden) und der wiederholten Aufbruchssequenz zeigt eine weitere kurze Verweilmöglichkeit.
Die LXX übersetzt מֵעֶרֶב עַד־בֹּקֶר mit ἀπὸ ἑσπέρας ἕως πρωί (von Abend bis Morgen) und יוֹמָם וָלַיְלָה mit ἡμέραν καὶ νύκτα.
Die Satzstruktur zeigt zwei kurze Verweilmöglichkeiten mit identischen Aufbruchsreaktionen.
Dieser Vers zeigt die kürzesten möglichen Verweilzeiten und die sofortige israelitische Bereitschaft zum Aufbruch.
Numeri 9,22
Hebräisch: אֽוֹ־יֹמַ֜יִם אוֹ־חֹ֣דֶשׁ אוֹ־יָמִ֗ים בְּהַאֲרִ֨יךְ הֶעָנָ֤ן עַל־הַמִּשְׁכָּן֙ לִשְׁכֹּ֣ן עָלָ֔יו יַחֲנ֥וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל וְלֹ֣א יִסָּ֑עוּ וּבְהֵעָלֹתוֹ֖ יִסָּֽעוּ׃
Deutsch: Oder zwei Tage oder einen Monat oder eine längere Zeit - wenn die Wolke auf der Wohnung verweilte, indem sie darauf ruhte, so lagerten die Söhne Jisra'els und brachen nicht auf; und wenn sie sich erhob, so brachen sie auf.

Kommentar: Die gestaffelte Zeitreihe אוֹ־יֹמַיִם אוֹ־חֹדֶשׁ אוֹ־יָמִים mit אוֹ (oder), יֹמַיִם (zwei Tage), חֹדֶשׁ (Monat) und יָמִים (Tage = längere Zeit) zeigt die Steigerung möglicher Verweilzeiten.
Die kausale Bestimmung בְּהַאֲרִיךְ הֶעָנָן עַל־הַמִּשְׁכָּן לִשְׁכֹּן עָלָיו mit בְהַאֲרִיךְ (beim Verweilen), הֶעָנָן (die Wolke), עַל־הַמִּשְׁכָּן (auf der Wohnung) und לִשְׁכֹּן עָלָיו (um darauf zu ruhen) betont die aktive göttliche Präsenz.
Die israelitische Reaktion יַחֲנוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל וְלֹא יִסָּעוּ (die Söhne Israels lagerten und brachen nicht auf) zeigt disziplinierte Geduld bei jeder Zeitdauer.
Die Aufbruchsbedingung וּבְהֵעָלֹתוֹ יִסָּעוּ mit בְהֵעָלֹתוֹ (bei seinem Sich-Erheben) und יִסָּעוּ (sie brachen auf) zeigt die konstante Bereitschaft zur Bewegung.
Die LXX übersetzt או־ימים או־חדש או־ימים (o-yomayim o-chodesh o-yamim - "oder zwei Tage oder einen Monat oder Tage") als ἡμέρας ἢ μηνός (Tage oder einen Monat), wobei sie die redundante Formulierung vereinfacht. Die Phrase בהאריך הענן (beha'arich he'anan - "wenn die Wolke sich verlängerte/verweilte") wird als πλεοναζούσης τῆς νεφέλης (während die Wolke sich vermehrt/verlängert) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine umfassende Zeitstaffelung mit kausaler Verweilbestimmung, disziplinierter Lagerung und konditionellem Aufbruch.
Dieser Vers komplettiert die möglichen Verweilzeiten von einer Nacht bis zu Monaten bei konstanter israelitischer Disziplin.
Numeri 9,23
Hebräisch: עַל־פִּ֤י יְהוָה֙ יַחֲנ֔וּ וְעַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה יִסָּ֑עוּ אֶת־מִשְׁמֶ֤רֶת יְהוָה֙ שָׁמָ֔רוּ עַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה בְּיַד־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Nach dem Befehl des Ewigen lagerten sie, und nach dem Befehl des Ewigen brachen sie auf; sie bewahrten die Anordnung des Ewigen nach dem Befehl des Ewigen durch Mosche.

Kommentar: Die abschließende Wiederholung עַל־פִּי יְהוָה יַחֲנוּ וְעַל־פִּי יְהוָה יִסָּעוּ der parallelen Construction aus den Versen 18 und 20 verstärkt die absolute göttliche Autorität über alle israelitischen Bewegungen.
Die zusammenfassende Treuebekundung אֶת־מִשְׁמֶרֶת יְהוָה שָׁמָרוּ mit מִשְׁמֶרֶת יְהוָה (Anordnung des Ewigen) und שָׁמָרוּ von שמר (bewahren) zeigt die israelitische Treue zu göttlichen Anweisungen.
Die verstärkende Schlussformel עַל־פִּי יְהוָה בְּיַד־מֹשֶׁה mit der dritten Wiederholung עַל־פִּי יְהוָה (nach dem Befehl des Ewigen) und בְּיַד־מֹשֶׁה (durch Mosche) etabliert Moses als göttlichen Vermittler der Führungsanweisungen.
Die LXX übersetzt ביד־משה (beyad-mosheh - "durch die Hand des Mose") als ἐν χειρὶ Μωυσῆ (in der Hand des Mose), was die vermittelnde Rolle des Mose betont.
Die Satzstruktur zeigt eine dreifache Wiederholung göttlicher Befehlsautorität mit zusammenfassender Treuebekundung und mosaischer Vermittlungsbestätigung.
Dieser abschließende Vers des Kapitels fasst die absolute göttliche Führungsautorität über Israel zusammen und etabliert Moses als den vermittelnden Führungsagenten Gottes in der Wüstenwanderung.
Numeri 10,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von der Wurzel דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue göttliche Anweisung ein. Das Waw consecutivum zeigt die narrative Fortsetzung von den vorherigen Kapiteln an, wobei chronologisch und thematisch eine neue Phase der göttlichen Offenbarung beginnt.
Das Subjekt יְהוָ֖ה (der Ewige) mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁ֥ה (zu Mosche) etabliert die direkte, unvermittelte göttliche Kommunikation an Moses als den einzigen Empfänger dieser spezifischen Anweisungen. Die Präposition אֶל zeigt Richtung und Absicht an - Gott wendet sich bewusst und direkt an Moses als seinen auserwählten Vermittler.
Das abschließende לֵּאמֹֽר als Infinitiv-Construct von אמר (sagen) fungiert als charakteristische biblische Redeeinleitung und bereitet den Inhalt der folgenden göttlichen Anweisungen vor. Diese Formel דבר יהוה אל־משה לאמר ist eine der häufigsten Offenbarungsformeln in der Torah und markiert oft bedeutsame neue Gesetzgebungen oder Anweisungen.
Der Masoretische Text zeigt durch die Akzente (Ta'ame HaMikra) eine klare Gliederung: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה bildet eine syntaktische Einheit, אֶל־מֹשֶׁ֥ה eine zweite, und לֵּאמֹֽר steht als finale Überleitung. Diese Akzentuierung unterstreicht die Wichtigkeit jedes Elements: das göttliche Sprechen, der spezifische Adressat und die Redeankündigung.
Die LXX übersetzt mit der Standardformel καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων. Das griechische λαλέω (sprechen) ist weniger formal als das klassische φημί, was den direkten, persönlichen Charakter der göttlichen Kommunikation betont. Die LXX verwendet durchgehend κύριος (Herr) für das Tetragramm, was die hellenistische Adaption der Gottesbezeichnung zeigt.
Die Satzstruktur ist charakteristisch einfach, aber theologisch fundamental: Gott als Subjekt, Sprechen als Verb, Moses als Objekt, und die Ankündigung kommender Rede. Diese Struktur etabliert die Autorität, den Übertragungsweg und die Erwartung des folgenden Inhalts.
Im weiteren Kontext von Numeri steht dieser Vers am Beginn der praktischen Vorbereitungen für den Aufbruch vom Sinai. Nach den kultischen Bestimmungen der vorherigen Kapitel folgen nun logistische und organisatorische Anweisungen für die Wüstenwanderung. Die Timing dieser Offenbarung ist bedeutsam - sie kommt unmittelbar vor dem historischen ersten Aufbruch vom Sinai.
Dieser Vers leitet somit Kapitel 10 ein, das sich mit den silbernen Signaltrompeten und dem ersten großen Aufbruch der Israeliten vom Sinai beschäftigt, wodurch eine neue Phase der Wüstenwanderung beginnt.
Numeri 10,2
Hebräisch: עֲשֵׂ֣ה לְךָ֗ שְׁתֵּי֙ חֲצֽוֹצְרֹ֣ת כֶּ֔סֶף מִקְשָׁ֖ה תַּעֲשֶׂ֣ה אֹתָ֑ם וְהָי֤וּ לְךָ֙ לְמִקְרָ֣א הָֽעֵדָ֔ה וּלְמַסַּ֖ע אֶת־הַֽמַּחֲנֽוֹת׃
Deutsch: Mache dir zwei Trompeten aus Silber; in getriebener Arbeit sollst du sie machen; und sie sollen dir zum Einberufen der Gemeinde und zum Aufbruch der Heerlager dienen.

Kommentar: Der Imperativ עֲשֵׂ֣ה לְךָ֗ von der Wurzel עשה (machen/herstellen) im Qal-Imperativ maskulin Singular mit der präpositionalen Phrase לְךָ֗ (für dich) zeigt Moses persönliche Verantwortung und Autorität über diese Instrumente. Das לְךָ ist nicht nur ein ethischer Dativ, sondern betont Moses exklusive Verfügungsgewalt über diese Signalgeräte - sie sind seine persönlichen Amtsinsignien als Führer Israels.
Die Spezifikation שְׁתֵּי֙ חֲצֽוֹצְרֹ֣ת כֶּ֔סֶף etabliert drei wichtige Parameter: שְׁתֵּי (zwei) zeigt die genaue Anzahl, חֲצֽוֹצְרֹ֣ת (Trompeten) von der Wurzel חצצר bezeichnet spezifische Signalinstrumente (nicht das Schofar oder andere Hörner), und כֶּ֔סֶף (Silber) bestimmt das kostbare Material. Die Wahl von Silber ist bedeutsam: es ist rein, edel, aber weniger wertvoll als Gold, was auf funktionale Schönheit bei praktischer Verwendung hindeutet.
Die technische Anweisung מִקְשָׁ֖ה תַּעֲשֶׂ֣ה אֹתָ֑ם zeigt die Herstellungsmethode. מִקְשָׁ֖ה ist ein Pu'al-Partizip feminin Singular von der Wurzel קשה (hart machen/treiben), was die Technik des Treibens/Hämmerns aus einem einzigen Silberstück beschreibt. Dies unterscheidet sich von gegossenen oder zusammengesetzten Instrumenten - jede Trompete soll aus einem einheitlichen Stück getriebenen Silbers bestehen, was sowohl akustische Reinheit als auch symbolische Einheit gewährleistet.
Die reduplikative Construction תַּעֲשֶׂ֣ה אֹתָ֑ם (du sollst sie machen) verstärkt die persönliche Verantwortung Moses und betont die sorgfältige Ausführung. Das Pronomen אֹתָ֑ם (sie) bezieht sich spezifisch auf die beiden Trompeten zurück.
Die doppelte Zweckbestimmung וְהָי֤וּ לְךָ֙ לְמִקְרָ֣א הָֽעֵדָ֔ה וּלְמַסַּ֖ע אֶת־הַֽמַּחֲנֽוֹת etabliert die beiden Hauptfunktionen dieser Instrumente. וְהָי֤וּ לְךָ֙ (und sie sollen dir sein) betont erneut Moses persönliche Kontrolle über diese Signalfunktionen.
לְמִקְרָ֣א הָֽעֵדָ֔ה (zum Einberufen der Gemeinde) zeigt die erste Funktion. מִקְרָא von der Wurzel קרא (rufen) ist hier ein Infinitiv-Construct, der den Akt des Zusammenrufens bezeichnet. הָֽעֵדָ֔ה (die Gemeinde) bezeichnet die gesamte israelitische Volksversammlung als religiöse und politische Einheit.
וּלְמַסַּ֖ע אֶת־הַֽמַּחֲנֽוֹת (und zum Aufbruch der Heerlager) zeigt die zweite, militärische Funktion. מַסַּ֖ע von der Wurzel נסע (aufbrechen/reisen) bezeichnet organisierte Wanderungsbewegungen. הַֽמַּחֲנֽוֹת (die Lager) Plural von מַחֲנֶה zeigt die militärische Organisation Israels in der Wüste.
Die LXX übersetzt מקשה (miqshah - "getrieben/aus einem Stück gehämmert") als ἐλατάς (gehämmert/getrieben). למקרא העדה (lemiqra ha'edah - "zum Zusammenrufen der Gemeinde") wird als ἀνακαλεῖν τὴν συναγωγήν (zum Zurückrufen der Versammlung) übersetzt, und למסע את־המחנות (lemassa' et-hammachanot - "zum Aufbrechen der Lager") als ἐξαίρειν τὰς παρεμβολάς (zum Aufheben der Lager).
Die Satzstruktur zeigt eine vollständige Anweisung mit persönlicher Zuordnung, materieller und technischer Spezifikation und doppelter funktionaler Bestimmung. Die sorgfältige Balance zwischen zivilem (Gemeindeversammlung) und militärischem (Lageraufbruch) Gebrauch zeigt Moses doppelte Rolle als religiöser und militärischer Führer.
Diese Trompeten stellen somit Moses wichtigste Kommunikationsmittel für die Führung der großen israelitischen Wandergemeinschaft dar - sie ermöglichen ihm die effektive Kontrolle über eine Bevölkerung von mehreren hunderttausend Menschen in der Wüste.
Numeri 10,3
Hebräisch: וְתָקְע֖וּ בָּהֵ֑ן וְנֽוֹעֲד֤וּ אֵלֶ֨יךָ֙ כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה אֶל־פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und wenn man in sie stößt, so soll sich die ganze Gemeinde zu dir versammeln an den Eingang des Zeltes der Begegnung.

Kommentar: Das Verb וְתָקְע֖וּ בָּהֵ֑ן zeigt eine konditionelle Handlung mit dauerhafter Gültigkeit. תָקְע֖וּ von der Wurzel תקע (stoßen/blasen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural wird hier in konditionellem Sinne verwendet ("wenn sie blasen werden"). בָּהֵ֑ן (in sie) bezieht sich auf beide Trompeten aus Vers 2 - das simultanee Blasen beider Instrumente wird als Signal für die Vollversammlung etabliert.
Die grammatische Form des Perfekts in konditionellem Kontext (וְתָקְעוּ) ist charakteristisch für biblisches Hebräisch bei allgemeinen Regeln oder wiederholbaren Handlungen. Dies unterscheidet sich von einmaligen narrativen Ereignissen und zeigt, dass diese Anweisung als dauerhafte Prozedur gedacht ist.
Das Resultat וְנֽוֹעֲד֤וּ אֵלֶ֨יךָ֙ כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה zeigt die erwartete Reaktion auf das Doppeltrompetensignal. נֽוֹעֲד֤וּ von der Wurzel יעד (sich versammeln/zusammenkommen) im Niph'al-Perfekt 3. maskulin Plural hat hier futurischen Charakter im konditionellen Kontext ("sie werden sich versammeln"). Das Niph'al zeigt die reflexive Natur der Handlung - das Volk versammelt sich selbst als Reaktion auf das Signal.
אֵלֶ֨יךָ֙ (zu dir) betont Moses zentrale Autorität - die Versammlung kommt nicht nur zusammen, sondern speziell zu Moses als ihrem Führer. כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה (die ganze Gemeinde) mit כָּל (ganze/alle) unterstreicht die Vollständigkeit der erwarteten Teilnahme. עֵדָה bezeichnet die israelitische Volksgemeinschaft als organisierte religiöse und politische Einheit.
Die Ortsangabe אֶל־פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד (zum Eingang des Zeltes der Begegnung) spezifiziert den heiligen Versammlungsort. פֶּ֖תַח (Eingang/Öffnung) bezeichnet nicht nur den physischen Zugang, sondern den rituell bedeutsamen Schwellenbereich zwischen dem profanen Lagerbereich und dem heiligen Zeltbereich. אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד (Zelt der Begegnung) von der Wurzel יעד (bestimmen/treffen) bezeichnet den Ort der göttlichen Begegnung mit Moses und dem Volk.
Die topographische Logik ist wichtig: das gesamte Volk (mehrere hunderttausend Menschen) kann nicht physisch in das Zelt hinein, aber sie können sich am Eingang versammeln, von wo aus Moses zu ihnen sprechen kann. Diese Anordnung respektiert sowohl die Heiligkeit des Zeltes als auch die praktischen Notwendigkeiten der Massenkommunikation.
Die LXX übersetzt תָקְעוּ mit σαλπίσητε (ihr sollt trompeten), was den imperativen Charakter betont, und נוֹעֲדוּ mit συναχθήσεται (es wird sich versammeln), wobei das griechische Passiv die kollektive Natur der Versammlungsreaktion ausdrückt. עֵדָה wird mit συναγωγή (Versammlung) übersetzt, was später zur technischen Bezeichnung für jüdische Gemeinden wird.
Die Satzstruktur zeigt eine präzise Wenn-Dann-Beziehung zwischen Signalgebung und Gemeinschaftsreaktion, mit klarer räumlicher und autoritativer Spezifikation. Diese Anordnung etabliert Moses als den zentralen Kommunikator zwischen Gott und Volk, wobei die Trompeten als seine primären Mittel zur Volksführung dienen.
Wenn beide Trompeten geblasen werden, soll sich die ganze Gemeinde am Eingang des Zeltes der Begegnung versammeln.
Numeri 10,4
Hebräisch: וְאִם־בְּאַחַ֖ת יִתְקָ֑עוּ וְנוֹעֲד֤וּ אֵלֶ֨יךָ֙ הַנְּשִׂיאִ֔ים רָאשֵׁ֖י אַלְפֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und wenn man in eine stößt, so sollen sich die Fürsten zu dir versammeln, die Häupter der Tausende Jisra'els.

Kommentar: Die konditionelle Bestimmung וְאִם־בְּאַחַ֖ת יִתְקָ֑עוּ etabliert ein alternatives Signalsystem. אִם (wenn) zeigt die konditionelle Natur, בְּאַחַ֖ת (in eine) spezifiziert das Blasen nur einer Trompete anstatt beider, und יִתְקָ֑עוּ von תקע (blasen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die Handlung. Diese grammatische Form des Imperfekts in konditionellem Kontext hat habituelle oder generelle Gültigkeit.
Die mathematische Logik des Signalsystems wird hier deutlich: zwei Trompeten = Vollversammlung, eine Trompete = Führungsversammlung. Dies ermöglicht eine effiziente Kommunikationsdifferenzierung in einer großen Wandergemeinschaft, wo unnötige Vollversammlungen Zeitverschwendung und Verwirrung bedeuten würden.
Das Resultat וְנוֹעֲד֤וּ אֵלֶ֨יךָ֙ הַנְּשִׂיאִ֔ים zeigt die spezifische Zielgruppe des Einfachtrompetensignals. נוֹעֲד֤וּ von יעד (sich versammeln) im Niph'al-Perfekt 3. maskulin Plural mit futurischem Charakter zeigt die erwartete Reaktion. אֵלֶ֨יךָ֙ (zu dir) wiederholt Moses zentrale Autorität. הַנְּשִׂיאִ֔ים (die Fürsten) von der Wurzel נשא (erheben/tragen) bezeichnet die Stammesführer als "Erhobene" oder "Tragende der Verantwortung".
Die appositive Erweiterung רָאשֵׁ֖י אַלְפֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל (Häupter der Tausende Israels) präzisiert die Identität der נְּשִׂיאִ֔ים. רָאשֵׁ֖י (Häupter) Plural von רֹאשׁ (Kopf/Haupt) im Construct mit אַלְפֵ֥י (Tausende) Plural von אֶלֶף zeigt die militärische Organisationsstruktur. יִשְׂרָאֵֽל als Genitiv zeigt die nationale Zugehörigkeit.
Diese אַלְפֵ֥י (Tausende) sind nicht nur numerische Einheiten, sondern Verwaltungs- und Militäreinheiten der israelitischen Stammesorganisation. Jeder נָשִׂיא (Fürst) führt eine אֶלֶף (Tausend-Einheit) seines Stammes, was sowohl zivile als auch militärische Verantwortung umfasst.
Die Differenzierung zwischen Vollversammlung (Vers 3) und Führungsversammlung (Vers 4) zeigt Moses administrative Weisheit. Nicht alle Entscheidungen erfordern die Beteiligung des gesamten Volkes - viele können effektiv auf Führungsebene getroffen werden. Dies entspricht modernen Prinzipien der Organisationsführung und Delegation.
Die LXX übersetzt בְּאַחַ֖ת mit μιᾷ (mit einer), נְּשִׂיאִ֔ים mit ἄρχοντες (Herrscher/Oberste) und רָאשֵׁ֖י אַלְפֵ֥י mit ἄρχοντες χιλιάρχοι (Oberste der Tausende), was die militärische Hierarchie betont. Das griechische χιλίαρχος (Chilliarch) war ein römischer Militärrang für Tausendschaftsführer.
Die Satzstruktur zeigt eine präzise Alternative zur Vollversammlung mit spezifischer Zielgruppe und doppelter Identifikation der Führungsschicht. Diese Anordnung etabliert ein effizientes System der gestuften Kommunikation, das sowohl demokratische Vollversammlungen als auch oligarchische Führungsberatungen ermöglicht.
Die praktische Weisheit dieser Anordnung zeigt sich in der Wüstensituation: eine Vollversammlung von mehreren hunderttausend Menschen erfordert erhebliche Zeit und Organisation, während eine Führungsversammlung von zwölf Stammesführern schnell und effizient durchgeführt werden kann.
Numeri 10,5
Hebräisch: וּתְקַעְתֶּ֖ם תְּרוּעָ֑ה וְנָֽסְעוּ֙ הַֽמַּחֲנ֔וֹת הַחֹנִ֖ים קֵֽדְמָה׃
Deutsch: Und wenn ihr Lärm blast, so sollen die Lager aufbrechen, die im Osten lagern.

Kommentar: Das Verb וּתְקַעְתֶּ֖ם תְּרוּעָ֑ה führt eine dritte, völlig verschiedene Art des Trompetenblasens ein. תְקַעְתֶּ֖ם von תקע (blasen) im Qal-Perfekt 2. maskulin Plural zeigt die direkte Ansprache an die Trompeter (die aaronitischen Priester, wie Vers 8 klarstellt). תְּרוּעָ֑ה (Lärm/Fanfare) als cognate Accusativ von der Wurzel רוע (lärmen/jubeln) bezeichnet eine spezielle Blasart: kurze, unterbrochene, lärmende Stöße statt anhaltender Töne.
Diese תְּרוּעָ֑ה unterscheidet sich fundamental von der תְּקִיעָה (einfaches Blasen) der Verse 3-4. Während תְּקִיעָה ein klarer, anhaltender, friedlicher Ton für Versammlungen ist, ist תְּרוּעָ֑ה ein militärischer Alarmton - kurz, durchdringend, dringend, der sofortige Aktion fordert. Diese Unterscheidung hat sich in der jüdischen Liturgie bis heute erhalten, besonders beim Schofar-Blasen.
Das Resultat וְנָֽסְעוּ֙ הַֽמַּחֲנ֔וֹת הַחֹנִ֖ים קֵֽדְמָה zeigt die spezifische militärische Reaktion auf das תְּרוּעָ֑ה-Signal. נָֽסְעוּ֙ von נסע (aufbrechen/marschieren) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit futurischem Charakter zeigt die erwartete Bewegungsreaktion. הַֽמַּחֲנ֔וֹת (die Lager) Plural von מַחֲנֶה zeigt die militärische Organisation der israelitischen Stämme.
הַחֹנִ֖ים קֵֽדְמָה (die im Osten lagern) spezifiziert genau, welche Lager auf das erste תְּרוּעָ֑ה-Signal reagieren sollen. חֹנִ֖ים ist das Qal-Partizip Plural maskulin von חנה (lagern) mit Artikel, was "die Lagernden" bedeutet. קֵֽדְמָה (östlich/nach Osten) von der Wurzel קדם (vorangehen/Osten) zeigt die Himmelsrichtung.
Diese geografische Spezifikation verweist auf die in Numeri 2 etablierte Lagerordnung: die Ostseite wird von den Stämmen Juda, Issachar und Sebulon unter Judas Führung besetzt. Diese drei Stämme bilden die erste Marscheinheit und haben daher das Privileg und die Verantwortung, als erste aufzubrechen.
Die militärische Logik ist klar: ein geordneter Aufbruch einer großen Wandergemeinschaft erfordert sequenzielle, nicht simultane Bewegung. Wenn alle Lager gleichzeitig aufbrechen würden, entstünde Chaos. Stattdessen etabliert das תְּרוּעָ֑ה-System eine geordnete Sequenz, die Verwirrung verhindert und militärische Disziplin gewährleistet.
Die LXX übersetzt תְּרוּעָ֑ה mit σημασίαν (Signal), was weniger den Lärmcharakter als die Signalfunktion betont, und קֵֽדְמָה mit κατὰ ἀνατολάς (nach Osten), was astronomisch präzise ist. נָֽסְעוּ֙ wird mit ἐξαροῦσιν (sie werden aufbrechen) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt eine neue Signalkategorie mit spezifischer geografischer Zielgruppe und militärischer Aktionserwartung. Diese Anordnung beginnt die systematische Etablierung der Marschordnung, die für die erfolgreiche Wüstenwanderung einer großen Bevölkerung essentiell ist.
Die Betonung auf die Ostlager (Juda's Gruppe) als erste Aufbrechende unterstreicht Judas führende Position unter den Stämmen, die sich später in Davids Königtum und der messianischen Tradition manifestieren wird.
Numeri 10,6
Hebräisch: וּתְקַעְתֶּ֤ם תְּרוּעָה֙ שֵׁנִ֔ית וְנָֽסְעוּ֙ הַֽמַּחֲנ֔וֹת הַחֹנִ֖ים תֵּימָ֑נָה תְּרוּעָ֥ה יִתְקְע֖וּ לְמַסְעֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und wenn ihr zum zweiten Mal Lärm blast, so sollen die Lager aufbrechen, die im Süden lagern; Lärm sollen sie gewiss zu ihrem Aufbruch blasen.

Kommentar: Die sequenzielle Bestimmung וּתְקַעְתֶּ֤ם תְּרוּעָה֙ שֵׁנִ֔ית etabliert die chronologische Ordnung der Aufbruchssignale. תְקַעְתֶּ֤ם wiederholt das Verb aus Vers 5, תְּרוּעָה֙ wiederholt die Signalart, und שֵׁנִ֔ית (zweite) von der Wurzel שנה (wiederholen/ändern) zeigt die zeitliche Abfolge. Diese systematische Nummerierung (שֵׁנִ֔ית) deutet darauf hin, dass ursprünglich vier תְּרוּעָ֑ה-Signale für alle vier Lagerseiten geplant waren, obwohl die dritte und vierte nicht explizit im Masoretischen Text erwähnt werden.
Das Resultat וְנָֽסְעוּ֙ הַֽמַּחֲנ֔וֹת הַחֹנִ֖ים תֵּימָ֑נָה folgt derselben Struktur wie Vers 5, aber mit unterschiedlicher geografischer Spezifikation. נָֽסְעוּ֙ von נסע (aufbrechen), הַֽמַּחֲנ֔וֹת (die Lager), הַחֹנִ֖ים (die Lagernden), aber תֵּימָ֑נָה (südlich) von der Wurzel ימן (rechts/Süden) statt קֵֽדְמָה (östlich).
תֵּימָ֑נָה bezieht sich auf die Südseite der Lagerordnung aus Numeri 2, wo die Stämme Ruben, Simeon und Gad unter Rubens Führung lagern. Diese bilden die zweite Marscheinheit in der etablierten Aufbruchssequenz.
Die verstärkende Schlussformel תְּרוּעָ֥ה יִתְקְע֖וּ לְמַסְעֵיהֶֽם bietet eine wichtige theologische und praktische Zusammenfassung. תְּרוּעָ֥ה יִתְקְע֖וּ mit יִתְקְע֖וּ von תקע (blasen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die generelle Regel: תְּרוּעָ֥ה (Lärmsignale) sind spezifisch לְמַסְעֵיהֶֽם (für ihre Aufbrüche) bestimmt.
לְמַסְעֵיהֶֽם (für ihre Aufbrüche) ist ein Plural von מַסַּע (Aufbruch/Wanderung) von der Wurzel נסע mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural. Der Plural מַסְעֵי kann sowohl "ihre (verschiedenen) Aufbrüche" als auch "ihre (verschiedenen) Wanderungen" bedeuten, was die wiederholte Natur dieser Signale während der gesamten Wüstenzeit betont.
Diese Schlussformel ist legislativ wichtig: sie etabliert תְּרוּעָ֥ה als die standardmäßige Signalart für alle militärischen Bewegungsbefehle, nicht nur für diese ersten beiden spezifischen Fälle. Dies unterscheidet klar zwischen den friedlichen תְּקִיעוֹת (einfachen Blasereien) für Versammlungen und den militärischen תְּרוּעוֹת (Lärmsignalen) für Bewegungen.
Die LXX ist textkritisch bedeutsam: Die LXX fügt hier Material hinzu, das im MT fehlt: Sie erwähnt explizit das dritte Signal für die westlichen Lager (παρὰ θάλασσαν - "beim Meer") und das vierte Signal für die nördlichen Lager (πρὸς βορρᾶν - "nach Norden"), während der MT nur das zweite Signal für die südlichen Lager erwähnt. Dies könnte eine Ergänzung zur Vervollständigung der vier Himmelsrichtungen sein oder auf eine vollständigere hebräische Vorlage hinweisen.
Die Satzstruktur zeigt sequenzielle Signalgebung mit geografischer Spezifikation und abschließender genereller Regel. Die mathematische Präzision (erste תְּרוּעָ֥ה für Osten, zweite תְּרוּעָ֥ה für Süden) etabliert ein klares, verwechslungsfreies System für die Koordination einer großen Wandergemeinschaft.
Die Betonung auf תְּרוּעָ֥ה als spezifisches Signal für מַסְעֵי (Aufbrüche) wird später in der jüdischen Tradition wichtig, wo תְּרוּעָ֥ה-Töne an Rosch Haschana den "Aufbruch" vom alten Jahr zum neuen Jahr signalisieren.
Numeri 10,7
Hebräisch: וּבְהַקְהִ֖יל אֶת־הַקָּהָ֑ל תִּתְקְע֖וּ וְלֹ֥א תָרִֽיעוּ׃
Deutsch: Aber um die Versammlung zu versammeln, sollt ihr blasen und nicht Lärm blasen.

Kommentar: Die temporale Bestimmung וּבְהַקְהִ֖יל אֶת־הַקָּהָ֑ל zeigt eine bedeutsame stilistische und liturgische Differenzierung. בְהַקְהִ֖יל ist der Hiph'il-Infinitiv-Construct von der Wurzel קהל (versammeln), während הַקָּהָ֑ל (die Versammlung/Gemeinde) von derselben Wurzel stammt. Diese figura etymologica (קהל / קהל) - "beim Versammeln der Versammlung" - verstärkt durch Wortspiel die spezifische Funktion und Wichtigkeit der ordnungsgemäßen Gemeindeversammlung.
Das ו am Beginn ist hier adversativ ("aber/jedoch") und schafft einen bewussten Kontrast zu den militärischen Aufbruchsignalen der Verse 5-6. Dieser Vers soll Verwirrung zwischen verschiedenen Trompetensignalen verhindern.
Die kontrastive Anweisung תִּתְקְע֖וּ וְלֹ֥א תָרִֽיעוּ etabliert den entscheidenden technischen Unterschied zwischen zwei fundamental verschiedenen Arten des Trompetenblasens. תִּתְקְע֖וּ von תקע (blasen/stoßen) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Plural bezeichnet das normale, gleichmäßige, anhaltende Trompetenblasen - ein klarer, ruhiger, anhaltender Ton ohne Unterbrechung.
וְלֹ֥א תָרִֽיעוּ mit der Negation לֹ֥א und תָרִֽיעוּ von רוע (Lärm machen/jubeln) im Hiph'il-Imperfekt 2. maskulin Plural verbietet explizit das תְּרוּעָ֥ה-Blasen für Versammlungszwecke. תְּרוּעָ֥ה sind kurze, unterbrochene, lärmende, dringende Stöße, die Alarm oder sofortige Aktion signalisieren.
Diese technische Unterscheidung ist sowohl liturgisch als auch militärisch von enormer Bedeutung:
1. תְּקִיעָה (anhaltende Töne) = friedliche, religiöse, zivile Signale für Versammlungen
2. תְּרוּעָ֥ה (unterbrochene Lärmtöne) = militärische, dringende Signale für Bewegungsbefehle
Die psychologische Wirkung ist wichtig: תְּקִיעוֹת (anhaltende Töne) schaffen eine ruhige, besinnliche Atmosphäre, die für religiöse Versammlungen und Gemeinschaftsberatungen geeignet ist. תְּרוּעוֹת (Lärmsignale) schaffen Dringlichkeit und Bereitschaft zur sofortigen Aktion, was für militärische Aufbrüche erforderlich ist.
Diese Unterscheidung verhindert gefährliche Verwirrung: wenn das Volk תְּרוּעָ֥ה-Signale hört, weiß es, dass Bewegungsbefehle folgen und bereitet sich auf Aufbruch vor. Wenn es תְּקִיעָה-Signale hört, weiß es, dass Versammlungen stattfinden und bereitet sich auf zivile/religiöse Aktivitäten vor.
Die LXX übersetzt הַקְהִ֖יל mit ἐκκλησιάσαι (eine Versammlung einberufen), was später zur technischen Bezeichnung ἐκκλησία (Kirche/Gemeinde) im Neuen Testament führt. תָרִֽיעוּ wird mit σημαντεῖτε (ihr sollt Signale geben) übersetzt, was weniger den Lärmcharakter als die Signalfunktion betont.
Die Satzstruktur zeigt eine präzise liturgische Differenzierung mit expliziter Kontrastierung durch Negation. Diese Anweisung ist fundamental für die Verhinderung von Kommunikationsmissverständnissen in einer großen, organisierten Gemeinschaft.
Die Weisheit dieser Unterscheidung hat sich in der jüdischen liturgischen Tradition erhalten, wo verschiedene שופר-Töne (Schofar-Töne) an Rosch Haschana verschiedene spirituelle Bedeutungen haben: תְּקִיעָה (anhaltend), שְׁבָרִים (gebrochen), und תְּרוּעָ֥ה (sehr schnell unterbrochen). Diese Traditionen gehen direkt auf die hier etablierten Unterscheidungen zurück.
Exkurs: תְּקִיעָה und תְּרוּעָה in der jüdischen Liturgie

Die Unterscheidung in Numeri 10: 

	Signal
	Hebräisch
	Charakteristik
	Zweck

	תְּקִיעָה  (Teqi'ah)
	V. 3-4, 7
	Langer, gleichmäßiger, friedlicher Ton
	Versammlungen (Vollversammlung / Führer)

	 תְּרוּעָה (Teru'ah)
	V. 5-6
	Kurze, unterbrochene, alarmierende Stöße
	Militärische Aufbruchssignale


Spätere liturgische Entwicklung:
1. Schofar-Töne an Rosch Haschana:
Die drei Schofar-Töne basieren direkt auf Num 10:

	Ton
	Beschreibung
	Biblische Wurzel

	תְּקִיעָה  (Teqi'ah)
	Langer, anhaltender Ton (9 Schläge)
	Num 10,3-4 (Versammlungssignal)

	שְׁבָרִים  (Schevarim)
	3 mittlere, gebrochene Töne (je 3 Schläge)
	Möglicherweise aus תְּרוּעָה abgeleitet

	תְּרוּעָה  (Teru'ah)
	9 sehr kurze, staccato-artige Töne
	Num 10,5-6 (Aufbruchssignal)


Standard-Sequenz: תְּקִיעָה – שְׁבָרִים – תְּרוּעָה – תְּקִיעָה (Teki'ah-Schevarim-Teru'ah-Teki'ah)
2. Theologische Bedeutung (Mischna Rosch Haschana 4:9):
· תְּקִיעָה: Symbol für Stabilität, Gottvertrauen, Frieden
· תְּרוּעָה: Symbol für Umkehr, Zerbrochenes Herz, Aufbruch aus Sünde
3. Messianische Dimension:
· Jes 27,13: "An jenem Tag wird die große Trompete (שׁוֹפָר גָּדוֹל) geblasen"
· 1 Thess 4,16: "Der Herr wird herabkommen mit... der Posaune Gottes (ἐν σάλπιγγι θεοῦ)"
· 1 Kor 15,52: "Bei der letzten Posaune (ἐν τῇ ἐσχάτῃ σάλπιγγι)"
→ Die Trompeten-/Schofar-Signale werden eschatologisch als Zeichen der messianischen Erlösung gedeutet!
4. Historische Kontinuität:
	Epoche
	Verwendung

	Wüstenzeit
	Silbertrompeten (חֲצֹצְרוֹת) für Kommunikation (Num 10)

	Königszeit
	Trompeten bei Kriegszügen (2 Chr 13,12-15)

	Zweiter Tempel
	Trompeten bei täglichen Opfern (Josephus, Ant. 3.291)

	Post-70 n.Chr.
	Schofar (שׁוֹפָר) ersetzt Trompeten (kein Tempel mehr)

	Heute
	Schofar an Rosch Haschana + Jom Kippur


Fazit: Numeri 10 etabliert die Grundlage für die liturgische Unterscheidung zwischen friedlichen (תְּקִיעָה) und alarmierenden (תְּרוּעָה) Tönen, die sich in der jüdischen Liturgie bis heute erhalten hat.
Numeri 10,8
Hebräisch: וּבְנֵ֤י אַהֲרֹן֙ הַכֹּ֣הֲנִ֔ים יִתְקְע֖וּ בַּֽחֲצֹצְר֑וֹת וְהָי֥וּ לָכֶ֛ם לְחֻקַּ֥ת עוֹלָ֖ם לְדֹרֹתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und die Söhne 'Aharons, die Priester, sollen in die Trompeten stoßen. Und sie soll euch zu einer ewigen Satzung sein bei euren Geschlechtern.

Kommentar: Das Subjekt וּבְנֵ֤י אַהֲרֹן֙ הַכֹּ֣הֲנִ֔ים etabliert die exklusive priesterliche Autorität über die Trompetenbedienung. בְנֵ֤י אַהֲרֹן֙ (Söhne Aarons) bezeichnet die aaronitische Priesterlinie, הַכֹּ֣הֲנִ֔ים (die Priester) ist eine appositive Verstärkung, die ihre liturgische Funktion betont. Diese doppelte Bezeichnung unterstreicht sowohl ihre genealogische Berechtigung als auch ihre funktionale Rolle.
Diese priesterliche Exklusivität ist theologisch und praktisch bedeutsam. Die Trompeten sind nicht nur Kommunikationsmittel, sondern heilige Instrumente, die göttliche Autorität vermitteln. Nur die geweihten Priester haben das Recht und die Kompetenz, diese heiligen Signale zu geben, die sowohl zivile als auch militärische Autorität über ganz Israel ausüben.
Das Verb יִתְקְע֖וּ בַּֽחֲצֹצְר֑וֹת zeigt die spezifische priesterliche Handlung. יִתְקְע֖וּ von תקע (blasen/stoßen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit habituellem Charakter zeigt dies als wiederkehrende, dauernde Verpflichtung. בַּֽחֲצֹצְר֑וֹת (in die Trompeten) verweist auf die in Vers 2 befohlenen silbernen Instrumente.
Die permanente Bestimmung וְהָי֥וּ לָכֶ֛ם לְחֻקַּ֥ת עוֹלָ֖ם לְדֹרֹתֵיכֶֽם etabliert die dauerhafte Gültigkeit dieser priesterlichen Anordnung. הָי֥וּ von היה (sein) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit futurischem Charakter zeigt die bleibende Natur. לָכֶ֛ם (für euch) wendet sich an ganz Israel als Empfänger dieser Institution.
לְחֻקַּ֥ת עוֹלָ֖ם (zu einer ewigen Satzung) mit חֻקָּה (Satzung/Statute) von der Wurzel חקק (eingraben/festsetzen) und עוֹלָ֖ם (Ewigkeit/dauernde Zeit) zeigt dies als unveränderliches göttliches Gesetz. לְדֹרֹתֵיכֶֽם (für eure Geschlechter) mit דֹּרוֹת Plural von דּוֹר (Generation) betont die transgenerationelle Gültigkeit.
Diese חֻקַּ֥ת עוֹלָ֖ם-Formel ist legislativ bedeutsam - sie macht diese Anordnung zu einem permanenten Element der israelitischen Verfassung, nicht nur zu einer temporären Wüstenregelung. Die priesterliche Kontrolle über die heiligen Trompeten wird damit zu einem dauerhaften Element des theokratischen Systems.
Die LXX übersetzt חֻקַּ֥ת עוֹלָ֖ם mit νόμιμον αἰώνιον (ewiges Gesetz) und לְדֹרֹתֵיכֶֽם mit εἰς τὰς γενεὰς ὑμῶν (für eure Generationen).
Die Satzstruktur besteht aus zwei koordinierten Sätzen. Der erste ist ein Verbalsatz mit dem Subjekt "die Söhne Aarons, die Priester", dem Prädikat "sollen blasen" (Imperfekt) und dem Objekt "mit den Trompeten". Der zweite Satz wird mit Waw angeschlossen und enthält "es soll sein" (Perfekt consecutivum) mit der Bestimmung "für euch zur ewigen Ordnung für eure Generationen".
Die Söhne Aarons, die Priester, sollen die Trompeten blasen - dies ist eine ewige Ordnung für alle Generationen.
Numeri 10,9
Hebräisch: וְכִֽי־תָבֹ֨אוּ מִלְחָמָ֜ה בְּאַרְצְכֶ֗ם עַל־הַצַּר֙ הַצֹּרֵ֣ר אֶתְכֶ֔ם וַהֲרֵעֹתֶ֖ם בַּחֲצֹצְר֑וֹת וֲנִזְכַּרְתֶּ֗ם לִפְנֵי֙ יְהוָ֣ה אֱלֹֽהֵיכֶ֔ם וְנוֹשַׁעְתֶּ֖ם מֵאֹיְבֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und wenn ihr in eurem Land in den Krieg zieht gegen den Bedränger, der euch bedrängt, so sollt ihr mit den Trompeten Lärm blasen; und ihr werdet vor dem Angesicht des Ewigen, eures Gottes, gedacht werden, und ihr werdet von euren Feinden gerettet werden.

Kommentar: Die konditionelle Bestimmung וְכִֽי־תָבֹ֨אוּ מִלְחָמָ֜ה בְּאַרְצְכֶ֗ם zeigt einen Sprung in die Zeit nach der Landnahme. כִֽי־תָבֹ֨אוּ mit כִי (wenn) und תָבֹ֨אוּ von בוא (kommen) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Plural zeigt zukünftige Situationen. מִלְחָמָ֜ה (in den Krieg) von לחם (kämpfen) zeigt den militärischen Kontext. בְּאַרְצְכֶ֗ם (in eurem Land) mit Possessivsuffix 2. maskulin Plural impliziert die erfolgreiche Landnahme und Besiedlung.
Die Spezifikation עַל־הַצַּר֙ הַצֹּרֵ֣ר אֶתְכֶ֔ם definiert den Kriegstyp. הַצַּר֙ (der Bedränger) von צרר (bedrängen/feindlich sein) mit הַצֹּרֵ֣ר אֶתְכֶ֔ם (der euch bedrängt) als Partizip mit Objektsuffix zeigt aktive Bedrängnis. Dies bezeichnet Defensivkriege gegen Angreifer, nicht Eroberungskriege.
Die Anweisung וַהֲרֵעֹתֶ֖ם בַּחֲצֹצְר֑וֹת führt eine neue Trompetenfunktion ein. הֲרֵעֹתֶ֖ם von רוע (Lärm machen) im Hiph'il-Perfekt 2. maskulin Plural zeigt das תְּרוּעָ֥ה-Blasen im Kriegskontext. בַּחֲצֹצְר֑וֹת (mit den Trompeten) verweist auf dieselben heiligen Instrumente.
Die theologische Verheißung וֲנִזְכַּרְתֶּ֗ם לִפְנֵי֙ יְהוָ֣ה אֱלֹֽהֵיכֶ֔ם zeigt die spirituelle Wirkung des Trompetenblasens. נִזְכַּרְתֶּ֗ם von זכר (gedenken) im Niph'al-Perfekt 2. maskulin Plural bedeutet "ihr werdet gedacht werden" - das Trompetenblasen bewirkt göttliches Gedenken. לִפְנֵי֙ יְהוָ֣ה אֱלֹֽהֵיכֶ֔ם (vor dem Angesicht des Ewigen eures Gottes) zeigt die göttliche Aufmerksamkeit.
Das Resultat וְנוֹשַׁעְתֶּ֖ם מֵאֹיְבֵיכֶֽם verheißt göttliche Rettung. נוֹשַׁעְתֶּ֖ם von ישע (retten) im Niph'al-Perfekt 2. maskulin Plural zeigt göttliche Rettungshandlung. מֵאֹיְבֵיכֶֽם (von euren Feinden) mit Possessivsuffix zeigt die Befreiung von Bedrängern.
Die LXX übersetzt הַצַּר֙ הַצֹּרֵ֣ר mit τὸν ἐχθρὸν τὸν ἐφεστηκότα (der Feind, der darüber steht) und הֲרֵעֹתֶ֖ם mit σημανεῖτε (ihr sollt signalisieren).
Die Satzstruktur von Vers 9 ist ein Konditionalgefüge. Die Protasis enthält "wenn ihr in den Krieg geht gegen den Bedränger" (Imperfekt). Die Apodosis besteht aus drei durch Perfekta consecutiva verbundenen Folgen: "ihr sollt blasen", "ihr werdet erinnert" und "ihr werdet gerettet".
Wenn Israel in den Krieg zieht gegen Feinde, die es bedrängen, soll mit den Trompeten Alarm geblasen werden, damit Gott sich an sie erinnert und sie rettet.
Numeri 10,10
Hebräisch: וּבְי֨וֹם שִׂמְחַתְכֶ֥ם וּֽבְמוֹעֲדֵיכֶם֮ וּבְרָאשֵׁ֣י חָדְשֵׁיכֶם֒ וּתְקַעְתֶּ֣ם בַּחֲצֹֽצְרֹ֗ת עַ֚ל עֹלֹ֣תֵיכֶ֔ם וְעַ֖ל זִבְחֵ֣י שַׁלְמֵיכֶ֑ם וְהָי֨וּ לָכֶ֤ם לְזִכָּרוֹן֙ לִפְנֵ֣י אֱלֹֽהֵיכֶ֔ם אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und an euren Freudentagen und an euren Festen und an euren Neumonden, da sollt ihr in die Trompeten stoßen bei euren Aufsteigeopfern und bei euren Friedensopfern; und sie sollen euch zum Gedächtnis sein vor dem Angesicht eures Gottes. Ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: Die dreifache liturgische Zeitangabe וּבְי֨וֹם שִׂמְחַתְכֶ֥ם וּֽבְמוֹעֲדֵיכֶם֮ וּבְרָאשֵׁ֣י חָדְשֵׁיכֶם֒ etabliert verschiedene kategorien festlicher Anlässe für das Trompetenblasen. יוֹם שִׂמְחַתְכֶ֥ם (Tag eurer Freude) mit שִׂמְחָה von der Wurzel שמח (freuen) und Possessivsuffix 2. maskulin Plural bezeichnet allgemeine Freudentage, die nicht notwendigerweise zu den etablierten religiösen Feiertagen gehören - private oder gemeinschaftliche Feiern wie Hochzeiten, Geburten, Siege oder andere freudige Ereignisse.
מוֹעֲדֵיכֶם֮ (eure Feste) von der Wurzel יעד (bestimmen/festsetzen) im Construct mit Possessivsuffix bezeichnet die etablierten, gottgesetzten Feiertage wie Pesach, Schawuot, Sukkot, Rosch Haschana und Jom Kippur - die großen liturgischen Zyklen des jüdischen Kalenders.
רָאשֵׁ֣י חָדְשֵׁיכֶם֒ (eure Neumonde) als Constructverbindung von רֹאשׁ (Kopf/Anfang) mit חֹדֶשׁ (Monat/Neumond) bezeichnet die monatlichen Neumondfeiern, die wichtige Elemente des israelitischen liturgischen Kalenders waren. Der Neumond markierte nicht nur den Monatsanfang, sondern war auch ein Opfertag mit besonderen Zeremonien.
Diese dreiteilige Kategorisierung zeigt die umfassende Rolle der Trompeten im liturgischen Leben: sie begleiten alle Formen religiöser Feier, von privaten Freuden über große Feiertage bis zu regelmäßigen monatlichen Observanzen.
Die Anweisung וּתְקַעְתֶּ֣ם בַּחֲצֹֽצְרֹ֗ת mit תְקַעְתֶּ֣ם von תקע (blasen) im Qal-Perfekt 2. maskulin Plural zeigt תְּקִיעָה (einfaches, anhaltendes Blasen) statt תְּרוּעָ֥ה (unterbrochenes Lärmblasen) für liturgische Anlässe. Dies unterstreicht den Unterschied zwischen friedlichen religiösen Signalen und militärischen Alarmsignalen, der in Vers 7 etabliert wurde.
Die Opferbegleitung עַ֚ל עֹלֹ֣תֵיכֶ֔ם וְעַ֖ל זִבְחֵ֣י שַׁלְמֵיכֶ֑ם mit עַל (bei/über) zeigt den liturgischen Kontext des Trompetenblasens. עֹלֹ֣תֵיכֶ֔ם (eure Aufsteigeopfer) Plural von עֹלָה mit Possessivsuffix sind die vollständig verbrannten Opfer, die Gott ganz gewidmet sind. זִבְחֵ֣י שַׁלְמֵיכֶ֑ם (eure Friedensopfer) als Constructverbindung von זֶבַח (Opfer) mit שְׁלָמִים (Friedensopfer) bezeichnet die Gemeinschaftsopfer, von denen Teile gegessen wurden.
Diese beiden Opfertypen repräsentieren die Hauptkategorien israelitischer Opfer: עֹלוֹת für vollständige Hingabe an Gott, שְׁלָמִים für Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch. Das Trompetenblasen begleitet beide Arten und verleiht ihnen zusätzliche liturgische Feierlichkeit.
Die theologische Funktion וְהָי֨וּ לָכֶ֤ם לְזִכָּרוֹן֙ לִפְנֵ֣י אֱלֹֽהֵיכֶ֔ם etabliert die Trompeten als זִכָּרוֹן (Gedächtnis/Erinnerung) vor Gott. הָי֨וּ von היה (sein) mit futurischem Charakter, לָכֶ֤ם (für euch), לְזִכָּרוֹן֙ (zum Gedächtnis) von der Wurzel זכר (gedenken) und לִפְנֵ֣י אֱלֹֽהֵיכֶ֔ם (vor dem Angesicht eures Gottes) zeigen, dass das Trompetenblasen bewirkt, dass Gott seiner Menschen gedenkt.
Dieses זִכָּרוֹן-Konzept ist theologisch fundamental: die Trompeten sind nicht nur akustische Instrumente, sondern spirituelle Mittel, die göttliche Aufmerksamkeit und Gunst bewirken. Sie fungieren als auditive Gebete, die Gottes Gedächtnis an sein Volk aktivieren.
Die abschließende Selbstvorstellungsformel אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם (Ich bin der Ewige euer Gott) mit dem emphatischen Pronomen אֲנִ֖י (ich), dem Tetragramm יְהוָ֥ה und אֱלֹהֵיכֶֽם (euer Gott) mit Possessivsuffix 2. maskulin Plural verleiht der gesamten Trompetenanordnung göttliche Autorität und persönliche Verbindlichkeit. Diese Formel macht deutlich, dass die Trompetenanweisungen nicht nur praktische Kommunikationsmittel sind, sondern direkte göttliche Gebote.
Die LXX übersetzt שִׂמְחַתְכֶ֥ם mit εὐφροσύνης ὑμῶν (eurer Freude), מוֹעֲדֵיכֶם֮ mit ἑορταῖς ὑμῶν (euren Festen), רָאשֵׁ֣י חָדְשֵׁיכֶם֒ mit νουμηνίαις ὑμῶν (euren Neumonden), זִכָּרוֹן֙ mit μνημόσυνον (Gedächtnis) und die Selbstvorstellungsformel mit ἐγώ εἰμι κύριος ὁ θεὸς ὑμῶν.
Die Satzstruktur zeigt eine umfassende liturgische Anweisung mit dreifacher Zeitkategorisierung, doppelter Opferspezifikation, theologischer Funktionsbestimmung und göttlicher Autoritätsbeglaubigung. Diese Anordnung macht die Trompeten zu einem permanenten Element des israelitischen Gottesdienstes und etabliert sie als Mittel der göttlich-menschlichen Kommunikation.
An Freudentagen, Festen und Neumonden sollen die Trompeten bei Brand- und Friedensopfern geblasen werden als Erinnerung vor Gott.
Numeri 10,11
Hebräisch: וַיְהִ֞י בַּשָּׁנָ֧ה הַשֵּׁנִ֛ית בַּחֹ֥דֶשׁ הַשֵּׁנִ֖י בְּעֶשְׂרִ֣ין בַּחֹ֑דֶשׁ נַעֲלָה֙ הֶֽעָנָ֔ן מֵעַ֖ל מִשְׁכַּ֥ן הָעֵדֻֽת׃
Deutsch: Und es geschah im zweiten Jahr, im zweiten Monat, am Zwanzigsten des Monats, da erhob sich die Wolke von der Wohnung des Zeugnisses.

Kommentar: Das Verb וַיְהִ֞י von היה (sein/geschehen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum markiert einen bedeutsamen narrativen Wendepunkt und leitet von den legislativen Anweisungen der Verse 1-10 zu dem historischen Ereignis des ersten Aufbruchs vom Sinai über.
Die präzise chronologische Bestimmung בַּשָּׁנָ֧ה הַשֵּׁנִ֛ית בַּחֹ֥דֶשׁ הַשֵּׁנִ֖י בְּעֶשְׂרִ֣ין בַּחֹ֑דֶשׁ (im zweiten Jahr, im zweiten Monat, am zwanzigsten des Monats) etabliert den 20. Ijjar des zweiten Jahres nach dem Exodus als den historischen Moment des Aufbruchs vom Sinai. Diese Datierung ist außerordentlich bedeutsam, da sie den Abschluss der fast einjährigen Gesetzgebungsperiode am Sinai markiert.
בַּשָּׁנָ֧ה הַשֵּׁנִ֛ית (im zweiten Jahr) zeigt, dass die Israeliten das erste vollständige Jahr ihrer Befreiung am Sinai verbracht haben, wo sie von einer befreiten Sklavenmenge zu einer organisierten theokratischen Nation unter göttlicher Gesetzgebung wurden.
בַּחֹ֥דֶשׁ הַשֵּׁנִ֖י (im zweiten Monat) bezeichnet den Ijjar, der dem Nissan (dem Monat des Exodus und des Pesach) folgt. Die chronologische Nähe zum Jahrestag der Befreiung ist symbolisch bedeutsam.
בְּעֶשְׂרִ֣ין (am zwanzigsten) mit der konstrukt-Form von עֶשְׂרִים (zwanzig) zeigt die genaue Tagesangabe. Diese Präzision unterstreicht die historische Bedeutung des Ereignisses als dokumentierter Wendepunkt in Israels früher Geschichte.
Das Subjekt und Prädikat נַעֲלָה֙ הֶֽעָנָ֔ן מֵעַ֖ל מִשְׁכַּ֥ן הָעֵדֻֽת zeigen das göttliche Signal zum Aufbruch. נַעֲלָה֙ von der Wurzel עלה (hinaufgehen/sich erheben) im Niph'al-Perfekt 3. maskulin Singular zeigt die spontane, göttlich bewirkte Bewegung der Wolke. Das Niph'al betont, dass dies nicht durch menschliche Aktion geschieht, sondern durch göttliche Initiative.
הֶֽעָנָ֔ן (die Wolke) ist das sichtbare Zeichen der göttlichen Präsenz, das seit Exodus 13,21-22 die Israeliten geführt hat. מֵעַ֖ל (von über) mit מִשְׁכַּ֥ן הָעֵדֻֽת (der Wohnung des Zeugnisses) zeigt die Bewegung der Wolke weg von ihrer bisherigen Position über der Stiftshütte.
מִשְׁכַּ֥ן הָעֵדֻֽת (Wohnung des Zeugnisses) als Constructverbindung von מִשְׁכָּן (Wohnung) mit עֵדֻת (Zeugnis) bezeichnet die Stiftshütte durch ihre Funktion als Aufbewahrungsort der Bundeslade mit den Gesetzestafeln. Diese Bezeichnung betont den legislativen Charakter der Sinai-Periode: hier wurde das "Zeugnis" (die Torah) gegeben und niedergelegt.
Die implizite Verbindung zu Kapitel 9,15-23 ist wichtig: dort wurde das System der göttlichen Führung durch Wolkenbewegung etabliert, und hier wird es zum ersten Mal in der Praxis angewandt. Die Erhebung der Wolke ist das erwartete Signal für den Aufbruch, entsprechend den in Kapitel 9 gegebenen Anweisungen.
Der Moment ist historisch bedeutsam: Nach fast einem Jahr der Gesetzgebung, des Bundesschlusses, der Stiftshüttenerrichtung, der Priesterweihe, der Opfergesetze, der Volkszählung, der Lagerordnung und aller kultischen und zivilen Bestimmungen gibt Gott das Signal zum Aufbruch in Richtung des verheißenen Landes.
Die LXX übersetzt בַּשָּׁנָ֧ה הַשֵּׁנִ֛ית mit ἐν τῷ ἔτει τῷ δευτέρῳ (im zweiten Jahr), בַּחֹ֥דֶשׁ הַשֵּׁנִ֖י mit ἐν τῷ μηνὶ τῷ δευτέρῳ (im zweiten Monat), בְּעֶשְׂרִ֣ין mit εἰκάδι (am zwanzigsten), נַעֲלָה֙ mit ἀνέβη (stieg hinauf) und מִשְׁכַּ֥ן הָעֵדֻֽת mit σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου (Zelt des Zeugnisses).
Die Satzstruktur zeigt eine präzise chronologische Einleitung mit dramatischem theophanen Ereignis als Wendepunkt von der Gesetzgebungszeit zur Wanderungszeit. Dieser Vers markiert damit den Beginn der eigentlichen Wüstenwanderung nach der konstitutiven Periode am Sinai.
Am zwanzigsten Tag des zweiten Monats im zweiten Jahr erhob sich die Wolke von der Wohnung des Zeugnisses.
Numeri 10,12
Hebräisch: וַיִּסְע֧וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל לְמַסְעֵיהֶ֖ם מִמִּדְבַּ֣ר סִינָ֑י וַיִּשְׁכֹּ֥ן הֶעָנָ֖ן בְּמִדְבַּ֥ר פָּארָֽן׃
Deutsch: Und die Söhne Jisra'el brachen auf zu ihren Zügen aus der Wüste Sinai; und die Wolke ließ sich nieder in der Wüste Paran.

Kommentar: Das Verb וַיִּסְע֧וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל mit יִּסְעוּ von der Wurzel נסע (aufbrechen/reisen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum zeigt die israelitische Reaktion auf das göttliche Wolkensignal aus Vers 11. Das Subjekt בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל (die Söhne Israels) betont die kollektive, nationale Dimension dieses historischen Aufbruchs.
Die präpositionale Bestimmung לְמַסְעֵיהֶ֖ם (zu ihren Zügen/Wanderungen) mit מַסְעֵי als Plural von מַסַּע (Wanderung/Etappe) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural zeigt dies als den Beginn einer Serie organisierter Wanderungsetappen. Der Plural מַסְעֵי impliziert, dass dies nicht eine einmalige Reise ist, sondern der Beginn eines systematischen Wanderungsunternehmens mit vielen Stationen.
Die Herkunftsangabe מִמִּדְבַּ֣ר סִינָ֑י (aus der Wüste Sinai) mit der Präposition מִן (von/aus) markiert den Abschied von dem Ort der Gesetzgebung. מִדְבַּר סִינַי (Wüste Sinai) als Constructverbindung bezeichnet nicht nur den geografischen Ort, sondern symbolisch die gesamte Periode der Konstituierung Israels als Gottesvolk unter göttlicher Gesetzgebung.
Das koordinierte Verb וַיִּשְׁכֹּ֥ן הֶעָנָ֖ן בְּמִדְבַּ֥ר פָּארָֽן zeigt das göttliche Führungsende dieser ersten Wanderungsetappe. יִּשְׁכֹּן von der Wurzel שכן (wohnen/sich niederlassen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt die göttliche Entscheidung zum Verweilen. הֶעָנָ֖ן (die Wolke) ist wieder das sichtbare Zeichen der göttlichen Präsenz und Führung.
בְּמִדְבַּ֥ר פָּארָֽן (in der Wüste Paran) als neues Ziel bezeichnet eine große Wüstenregion südlich von Kanaan, zwischen der Sinai-Halbinsel und dem verheißenen Land. מִדְבַּר פָּארָן wird später in der Kundschaftergeschichte (Numeri 13) eine wichtige Rolle spielen als Ausgangspunkt für die Erkundung des verheißenen Landes.
Die geografische Bewegung von מִדְבַּר סִינַי zu מִדְבַּר פָּארָן repräsentiert symbolisch den Übergang von der Gesetzgebungsphase zur Annäherungsphase an das verheißene Land. Sinai war der Ort der Offenbarung und Konstituierung, Paran wird der Ort der Vorbereitung und letztendlich der gescheiterten ersten Landnahme werden.
Die Struktur des Verses zeigt die doppelte Bewegung: menschlicher Aufbruch (יִּסְעוּ) und göttliche Niederlasung (יִּשְׁכֹּן), was die ständige Korrelation zwischen israelitischer Bewegung und göttlicher Führung unterstreicht. Das Volk folgt der Wolke, aber die Wolke bestimmt auch die Rastplätze.
Die LXX übersetzt יִּסְעוּ mit ἀπῆραν (sie brachen auf), לְמַסְעֵיהֶ֖ם mit κατὰ παρεμβολὰς αὐτῶν (entsprechend ihren Lagern), מִמִּדְבַּ֣ר סִינָ֑י mit ἐκ τῆς ἐρήμου Σινα (aus der Wüste Sinai), יִּשְׁכֹּן mit κατέπαυσεν (es ruhte) und בְּמִדְבַּ֥ר פָּארָֽן mit ἐν τῇ ἐρήμῳ Φαραν (in der Wüste Pharan).
Die Satzstruktur zeigt koordinierte Bewegungen von Volk und göttlicher Präsenz mit geografischen Markierungen, die den Übergang von der Konstituierungsphase zur Wanderungsphase dokumentieren. Dieser Vers markiert somit das Ende der Sinai-Periode und den Beginn der eigentlichen Wüstenwanderung in Richtung des verheißenen Landes.
Die Israeliten brachen auf von der Wüste Sinai nach ihrer Ordnung, und die Wolke ließ sich in der Wüste Paran nieder.
Numeri 10,13
Hebräisch: וַיִּסְע֖וּ בָּרִאשֹׁנָ֑ה עַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה בְּיַד־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und sie brachen zum ersten Mal auf nach dem Befehl des Ewigen durch die Hand Mosches.

Kommentar: Das Verb וַיִּסְע֖וּ von נסע (aufbrechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum wiederholt die Aufbruchshandlung aus Vers 12, aber mit zusätzlicher temporaler und autoritativer Spezifikation.
Die temporale Bestimmung בָּרִאשֹׁנָ֑ה (zum ersten Mal/als erste) von der Wurzel ראש (Kopf/Anfang) betont die historische Priorität und Neuartigkeit dieses Ereignisses. Dies ist der allererste organisierte Aufbruch vom Sinai unter dem in den vorherigen Kapiteln etablierten System der göttlichen Führung und militärischen Organisation. בָּרִאשֹׁנָ֑ה unterstreicht, dass alle vorherigen Bewegungen (wie der ursprüngliche Zug von Ägypten zum Sinai) unter anderen Umständen stattfanden, während dies der erste Aufbruch unter der neuen theokratischen Ordnung ist.
Die doppelte Autoritätsangabe עַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה בְּיַד־מֹשֶֽׁה zeigt die Befehlskette der göttlichen Führung. עַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה (nach dem Befehl des Ewigen) mit עַל־פִּי (nach dem Mund/Befehl von) und dem Tetragramm etabliert die ultimative göttliche Autorität als Quelle des Aufbruchsbefehls.
בְּיַד־מֹשֶֽׁה (durch die Hand Moses) mit בְּיַד (durch die Hand von) zeigt Moses als den göttlichen Agenten und Vermittler dieses Befehls. Diese Formulierung בְּיַד impliziert nicht nur Übermittlung, sondern aktive Ausführung und Verantwortung - Moses ist das Instrument göttlicher Führung.
Die Kombination עַל־פִּי יְהוָ֖ה בְּיַד־מֹשֶֽׁה etabliert die theokratische Führungsstruktur: Gott als ultimative Autorität (עַל־פִּי), Moses als ausführender Agent (בְּיַד). Diese Formel wird später in Numeri häufig wiederholt und wird zu einer charakteristischen Beschreibung der israelitischen Führungsstruktur in der Wüstenzeit.
Der Vers dient als theologische Interpretation des in Vers 12 beschriebenen Ereignisses. Während Vers 12 die faktische Bewegung beschreibt (Aufbruch und Zielort), erklärt Vers 13 die Autorität und Neuartigkeit dieser Bewegung. Dies ist kein spontaner oder menschlich geplanter Aufbruch, sondern die erste Ausführung des in Kapitel 9 etablierten Systems göttlicher Führung durch Wolkenbewegung unter Moses Vermittlung.
Die Betonung auf בָּרִאשֹׁנָ֑ה ist auch narrativ bedeutsam: sie markiert den Beginn einer neuen Phase in der israelitischen Geschichte. Alles was folgt - die Wanderungen, die Krisen, die Rebellionen, die Siege, die letztendliche Ankunft an den Grenzen des verheißenen Landes - beginnt mit diesem ersten organisierten Aufbruch unter göttlicher Führung.
Die LXX übersetzt יִּסְעוּ mit ἀπῆραν (sie brachen auf), בָּרִאשֹׁנָ֑ה mit πρότερον (zuerst/früher), עַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה mit διὰ προστάγματος κυρίου (durch Anordnung des Herrn) und בְּיַד־מֹשֶֽׁה mit διὰ χειρὸς Μωυσῆ (durch die Hand Moses).
Die Satzstruktur zeigt eine einfache Handlung mit doppelter Spezifikation: temporal (zum ersten Mal) und autoritativ (göttlicher Befehl durch mosaische Vermittlung). Diese Kombination macht den Vers zu einer programmatischen Aussage über die neue Phase der israelitischen Geschichte unter etablierter theokratischer Führung.
So brachen sie zum ersten Mal auf nach dem Befehl des Ewigen durch Mose.
Numeri 10,14
Hebräisch: וַיִּסַּ֞ע דֶּ֣גֶל מַחֲנֵ֧ה בְנֵֽי־יְהוּדָ֛ה בָּרִאשֹׁנָ֖ה לְצִבְאֹתָ֑ם וְעַל־צְבָאֹ֔ו נַחְשׁ֖וֹן בֶּן־עַמִּינָדָֽב׃
Deutsch: Und das Banner des Lagers der Söhne Jehudas brach zuerst auf nach ihren Heerscharen; und über seinem Heer war Nachschon, der Sohn Amminadavs.

Kommentar: Das Verb וַיִּסַּ֞ע von נסע (aufbrechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum beginnt die detaillierte Beschreibung der Marschordnung, die in Numeri 2 etabliert wurde und hier zum ersten Mal praktisch umgesetzt wird.
Das Subjekt דֶּ֣גֶל מַחֲנֵ֧ה בְנֵֽי־יְהוּדָ֛ה zeigt die erste Marscheinheit. דֶּ֣גֶל (Banner/Standarte) von der Wurzel דגל (sich auszeichnen) bezeichnet das militärische Feldzeichen, das jede Stammesgruppe identifiziert und um das sie sich organisiert. מַחֲנֵ֧ה בְנֵֽי־יְהוּדָ֛ה (Lager der Söhne Judas) als Constructverbindung zeigt die erste der vier großen Lagergruppen.
Diese Gruppe besteht aus den drei Ostlagerstämmen: Juda, Issachar und Sebulon, wie in Numeri 2,3-9 etabliert. Juda führt als נָשִׂיא (Fürst) der Ostseite und hat damit die Ehre und Verantwortung, den gesamten Aufbruch anzuführen.
Die temporale Bestimmung בָּרִאשֹׁנָ֖ה (zuerst/als erste) wiederholt die Betonung aus Vers 13, aber hier spezifisch für Judas Priorität in der Marschordnung. Diese Führungsposition Judas ist nicht zufällig, sondern reflektiert Judas besondere Rolle in der israelitischen Zukunft, die sich später in Davids Königtum und der messianischen Tradition manifestieren wird.
Die militärische Spezifikation לְצִבְאֹתָ֑ם (nach ihren Heerscharen) mit צְבָאוֹת Plural von צָבָא (Heer/Schar) zeigt die organisierte militärische Struktur. לְ zeigt "entsprechend/nach" ihrer etablierten Organisation - sie marschieren nicht chaotisch, sondern in den vorher festgelegten militärischen Formationen.
Die Führungsangabe וְעַל־צְבָאֹ֔ו נַחְשׁ֖וֹן בֶּן־עַמִּינָדָֽב spezifiziert den Befehlshaber. עַל־צְבָאֹ֔ו (über seinem Heer) mit צָבָא (Heer) und Possessivsuffix 3. maskulin Singular zeigt Nachschons militärische Autorität über den Stamm Juda.
נַחְשׁ֖וֹן בֶּן־עַמִּינָדָֽב (Nachschon, Sohn Amminadavs) gibt die vollständige genealogische Identifikation des Führers, entsprechend den Angaben in Numeri 1,7 und 2,3. Nachschon ist eine bedeutsame Figur: er ist der Schwager Aarons (Aaron heiratete Elischeba, Nachschons Schwester, Exodus 6,23) und Vorfahre Davids (Rut 4,20; 1. Chronik 2,10-11).
Die LXX übersetzt דֶּ֣גֶל mit τάγμα (Abteilung/Regiment), מַחֲנֵ֧ה mit παρεμβολῆς (Lager), בָּרִאשֹׁנָ֖ה mit πρῶτον (zuerst), צִבְאֹתָ֑ם mit δυνάμεις αὐτῶν (ihre Streitkräfte) und עַל־צְבָאֹ֔ו mit ἐπὶ τῆς δυνάμεως αὐτοῦ (über seiner Streitkraft).
Die Satzstruktur zeigt organisierte militärische Bewegung mit Banneridentifikation, Prioritätsangabe, Strukturspezifikation und Führungsidentifikation. Dieser Vers beginnt die systematische Dokumentation der ersten praktischen Umsetzung der israelitischen Militärorganisation in Bewegung.
Zuerst brach das Banner des Lagers Juda auf nach seinen Heerscharen, und über sein Heer war Nachschon, der Sohn Amminadabs.
Numeri 10,15
Hebräisch: וְעַ֨ל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י יִשָׂשכָ֑ר נְתַנְאֵ֖ל בֶּן־צוּעָֽר׃
Deutsch: Und über dem Heer des Stammes der Söhne Jissaschars war Netan'el, der Sohn Zu'ars.

Kommentar: Die präpositionale Construction וְעַ֨ל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י יִשָׂשכָ֑ר folgt derselben Struktur wie die Führungsangabe für Juda in Vers 14. עַל־צְבָ֔א (über dem Heer) mit צָבָא (Heer/Streitkraft) zeigt militärische Befehlsautorität. מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י יִשָׂשכָ֑ר (Stamm der Söhne Issachars) als Constructverbindung mit מַטֶּה (Stamm/Stab) bezeichnet die zweite Stammeseinheit in der Juda-Gruppe.
נְתַנְאֵ֖ל בֶּן־צוּעָֽר (Netanel, Sohn Zuars) entspricht den Angaben in Numeri 1,8 und 2,5, wo Netanel als נָשִׂיא (Fürst) von Issachar identifiziert wird. Diese Konsistenz zwischen der theoretischen Organisation in den Kapiteln 1-2 und der praktischen Umsetzung hier zeigt die Zuverlässigkeit und Kontinuität der dokumentierten Führungsstruktur.
Issachar als zweiter Stamm in der Ostgruppe hat eine bedeutsame biblische Charakterisierung: 1. Chronik 12,33 beschreibt die Männer Issachars als solche, "die Verständnis hatten für die Zeiten, um zu wissen, was Israel tun sollte" - sie waren bekannt für Weisheit und Zeitverständnis, was ihre Position als zweite Einheit in der Marschordnung unterstützt.
Die Kürze des Verses im Vergleich zu Vers 14 zeigt ein etabliertes Muster: der führende Stamm (Juda) wird ausführlicher beschrieben mit דֶּגֶל מַחֲנֵה (Banner des Lagers) und לְצִבְאֹתָם (nach ihren Heerscharen), während die folgenden Stämme in derselben Gruppe knapper mit der Standardformel עַל־צְבָא מַטֵּה (über dem Heer des Stammes) aufgeführt werden.
Die LXX übersetzt mit derselben Struktur wie in Vers 14: καὶ ἐπὶ τῆς δυνάμεως φυλῆς υἱῶν Ισσαχαρ Ναθαναηλ υἱὸς Σωγαρ.
Die Satzstruktur folgt dem etablierten Muster für Stammesführungsangaben innerhalb einer Bannergruppe.
Über das Heer des Stammes Issachar war Netanel, der Sohn Zuars.
Numeri 10,16
Hebräisch: וְעַ֨ל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י זְבוּלֻ֑ן אֱלִיאָ֖ב בֶּן־חֵלֽוֹן׃
Deutsch: Und über dem Heer des Stammes der Söhne Sevuluns war Eli'av, der Sohn Chelons.

Kommentar: Diese Führungsangabe komplettiert die erste Marschgruppe mit אֱלִיאָ֖ב בֶּן־חֵלֽוֹן (Eliab, Sohn Chelons) als Befehlshaber von Sebulon, entsprechend den Angaben in Numeri 1,9 und 2,7. Die syntaktische Struktur וְעַ֨ל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י זְבוּלֻ֑ן wiederholt exakt die etablierte Formel aus Vers 15, was die systematische Konsistenz der Dokumentation zeigt.
זְבוּלֻ֑ן (Sebulon) als dritter und letzter Stamm der Ostgruppe komplettiert die erste große Marscheinheit. Diese drei Stämme - Juda, Issachar, Sebulon - bilden eine koordinierte militärische und administrative Einheit unter Judas Gesamtführung, entsprechend der in Numeri 2,3-9 etablierten Organisation.
Die Reihenfolge Juda-Issachar-Sebulon entspricht mehreren strukturellen Prinzipien: erstens der geografischen Anordnung im Lager um die Stiftshütte, zweitens der genealogischen Verbindung als Söhne Leas (Genesis 29,32-35; 30,19-20), und drittens wahrscheinlich praktischen militärischen Erwägungen bezüglich Stammesgrößen und Kampffähigkeiten.
Eliab ben Chelon wird in den späteren Kapiteln als zuverlässiger Stammesführer charakterisiert, der an den Opfergaben in Numeri 7,24-29 teilnimmt und seine Verantwortung für die Führung Sebulons durch die Wüstenzeit hindurch aufrechterhält.
Die Vervollständigung der Ostgruppe mit diesem Vers bereitet narrativ den Übergang zu den levitischen Transporteinheiten vor, die zwischen den großen Stammesgruppen marschieren, um die Stiftshütte und ihre heiligen Gegenstände zu transportieren.
Die LXX folgt derselben Struktur wie in den vorherigen Versen: καὶ ἐπὶ τῆς δυνάμεως φυλῆς υἱῶν Ζαβουλων Ελιαβ υἱὸς Χαιλων, was die griechische Konsistenz in der Wiedergabe der militärischen Führungsstruktur zeigt.
Bei der Satzstruktur handelt es sich um einen Nominalsatz ohne explizites Verb. Das Verb "war" wird im Deutschen ergänzt.
Über das Heer des Stammes Issachar war Netanel, der Sohn Zuars.
Numeri 10,17
Hebräisch: וְהוּרַ֖ד הַמִּשְׁכָּ֑ן וְנָסְע֤וּ בְנֵֽי־גֵרְשׁוֹן֙ וּבְנֵ֣י מְרָרִ֔י נֹשְׂאֵ֖י הַמִּשְׁכָּֽן׃
Deutsch: Und die Wohnung wurde abgebaut, und die Söhne Gerschons und die Söhne Meraris brachen auf, die die Wohnung trugen.

Kommentar: Das Verb וְהוּרַ֖ד הַמִּשְׁכָּ֑ן zeigt einen entscheidenden liturgischen Moment. הוּרַד von der Wurzel ירד (hinuntergehen/abbauen) im Hoph'al-Perfekt 3. maskulin Singular zeigt die passive Construction "wurde abgebaut". Das Hoph'al betont, dass dies eine fachkundige, von den Priestern durchgeführte Handlung ist, entsprechend den Bestimmungen in Numeri 4.
Das koordinierte Verb וְנָסְע֤וּ בְנֵֽי־גֵרְשׁוֹן֙ וּבְנֵ֣י מְרָרִ֔י mit נָסְעוּ von נסע (aufbrechen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural zeigt die levitischen Transporteinheiten. בְנֵֽי־גֵרְשׁוֹן֙ וּבְנֵ֣י מְרָרִ֔י bezeichnet zwei der drei levitischen Familien.
Die Charakterisierung נֹשְׂאֵ֖י הַמִּשְׁכָּֽן (die Träger der Wohnung) mit נֹשְׂאֵי als Qal-Partizip Plural von נשא (tragen) im Construct zeigt ihre spezifische Funktion als Träger der strukturellen Stiftshüttenelemente.
Die LXX übersetzt הוּרַד mit καθῃρέθη (wurde abgenommen), נָסְעוּ mit ἀπῆραν (sie brachen auf) und נֹשְׂאֵי הַמִּשְׁכָּן mit αἴροντες τὴν σκηνήν (die das Zelt tragen).
Die Satzstruktur zeigt eine koordinierte Sequenz von liturgischem Abbau und organisiertem Transport mit passiver Abbaukonstruktion und aktiver Bewegungshandlung.
Dieser Vers dokumentiert die praktische Umsetzung der levitischen Arbeitsorganisation beim ersten Aufbruch und zeigt die Mobilität der göttlichen Wohnung.
Numeri 10,18
Hebräisch: וְנָסַ֗ע דֶּ֛גֶל מַחֲנֵ֥ה רְאוּבֵ֖ן לְצִבְאֹתָ֑ם וְעַל־צְבָאֹ֔ו אֱלִיצ֖וּר בֶּן־שְׁדֵיאֽוּר׃
Deutsch: Und es brach auf das Banner des Lagers Re'uvens nach ihren Heerscharen; und über seinem Heer war Elizur, der Sohn Schede'urs.

Kommentar: Das Verb וְנָסַ֗ע von נסע (aufbrechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt die zweite große Marscheinheit. Das Subjekt דֶּ֛גֶל מַחֲנֵ֥ה רְאוּבֵ֖ן (Banner des Lagers Rubens) folgt derselben Struktur wie in Vers 14 für Juda, zeigt aber die südliche Lagergruppe.
Die militärische Spezifikation לְצִבְאֹתָ֑ם (nach ihren Heerscharen) mit צְבָאוֹת Plural von צָבָא wiederholt die organisierte Marschordnung. Die Führungsangabe וְעַל־צְבָאֹ֔ו אֱלִיצ֖וּר בֶּן־שְׁדֵיאֽוּר mit עַל־צְבָאֹ֔ו (über seinem Heer) und אֱלִיצ֖וּר בֶּן־שְׁדֵיאֽוּר (Elizur, Sohn Schedeurs) entspricht Numeri 1,5 und 2,10.
Die LXX übersetzt דֶּ֛גֶל mit τάγμα (Abteilung), מַחֲנֵ֥ה mit παρεμβολῆς (Lager) und צִבְאֹתָ֑ם mit δυνάμεις αὐτῶν (ihre Streitkräfte).
Die Satzstruktur zeigt die zweite Marscheinheit mit Banner-Identifikation, militärischer Organisation und Führungsangabe.
Dieser Vers beginnt die Dokumentation der südlichen Stammesgruppe (Ruben, Simeon, Gad) als zweite Marscheinheit entsprechend der etablierten Ordnung.
Numeri 10,19
Hebräisch: וְעַ֨ל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י שִׁמְע֑וֹן שְׁלֻֽמִיאֵ֖ל בֶּן־צוּרִֽי שַׁדָּֽי׃
Deutsch: Und über dem Heer des Stammes der Söhne Schim'ons war Schelumi'el, der Sohn Zurischaddais.

Kommentar: Die Führungsangabe וְעַ֨ל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י שִׁמְע֑וֹן folgt der etablierten Formel für die zweiten und dritten Stämme in jeder Bannergruppe. עַל־צְבָ֔א (über dem Heer) zeigt militärische Befehlsautorität, מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י שִׁמְע֑וֹן (Stamm der Söhne Simeons) bezeichnet den zweiten Stamm der südlichen Gruppe.
שְׁלֻֽמִיאֵ֖ל בֶּן־צוּרִֽי שַׁדָּֽי (Schelumiel, Sohn Zurischaddais) entspricht den Angaben in Numeri 1,6 und 2,12. Der Name שְׁלֻֽמִיאֵ֖ל bedeutet "Gott ist mein Friede" und צוּרִֽי שַׁדָּֽי "mein Fels ist der Allmächtige".
Die LXX übersetzt mit καὶ ἐπὶ τῆς δυνάμεως φυλῆς υἱῶν Συμεων Σαλαμιηλ υἱὸς Σουρισαδαι, wobei die theophoren Namenselemente teilweise hellenisiert werden.
Die Satzstruktur wiederholt die Standardformel für Stammesführungsangaben innerhalb einer Bannergruppe.
Dieser Vers dokumentiert Simeons Position als zweiter Stamm in der südlichen Marschgruppe unter Rubens Gesamtführung.
Numeri 10,20
Hebräisch: וְעַל־צְבָ֖א מַטֵּ֣ה בְנֵי־גָ֑ד אֶלְיָסָ֖ף בֶּן־דְּעוּאֵֽל׃
Deutsch: Und über dem Heer des Stammes der Söhne Gads war Eljasaph, der Sohn De'u'els.

Kommentar: Diese Führungsangabe komplettiert die südliche Marschgruppe mit אֶלְיָסָ֖ף בֶּן־דְּעוּאֵֽל (Eljasaph, Sohn Deuels) als Befehlshaber von Gad. Die Struktur וְעַל־צְבָ֖א מַטֵּ֣ה בְנֵי־גָ֑ד wiederholt die etablierte Formel.
אֶלְיָסָ֖ף bedeutet "Gott hat hinzugefügt" und דְּעוּאֵֽל "Erkenntnis Gottes", entsprechend Numeri 1,14 und 2,14. Gad als dritter Stamm der südlichen Gruppe vervollständigt die zweite große Marscheinheit.
Die LXX übersetzt καὶ ἐπὶ τῆς δυνάμεως φυλῆς υἱῶν Γαδ Ελισαφ υἱὸς Ραγουηλ, wobei דְּעוּאֵֽל als Ραγουηλ (Raguel) wiedergegeben wird.
Die Satzstruktur folgt dem etablierten Muster für die Komplettierung einer Stammesgruppe.
Dieser Vers schließt die Dokumentation der südlichen Marscheinheit (Ruben-Simeon-Gad) ab und bereitet den Übergang zu den kehatitischen Heiligtumsträern vor.
Numeri 10,21
Hebräisch: וְנָסְעוּ֙ הַקְּהָתִ֔ים נֹשְׂאֵ֖י הַמִּקְדָּ֑שׁ וְהֵקִ֥ימוּ אֶת־הַמִּשְׁכָּ֖ן עַד־בֹּאָֽם׃
Deutsch: Und die Kehatim brachen auf, die das Heiligtum trugen, und jene richteten die Wohnung auf, bis diese kamen.

Kommentar: Das Verb וְנָסְעוּ֙ הַקְּהָתִ֔ים mit נָסְעוּ von נסע (aufbrechen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural zeigt die dritte Transporteinheit. הַקְּהָתִ֔ים (die Kehatiter) bezeichnet die heiligste levitische Familie, die die Bundeslade und andere heilige Geräte trägt.
Die Charakterisierung נֹשְׂאֵ֖י הַמִּקְדָּ֑שׁ (Träger des Heiligtums) mit נֹשְׂאֵי als Qal-Partizip Plural von נשא (tragen) und הַמִּקְדָּשׁ (das Heiligtum) zeigt ihre einzigartige Funktion. מִקְדָּשׁ bezeichnet hier die heiligen Geräte selbst, nicht das Gebäude.
Die logistische Erklärung וְהֵקִ֥ימוּ אֶת־הַמִּשְׁכָּ֖ן עַד־בֹּאָֽם mit הֵקִ֥ימוּ von קום (aufrichten) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Plural und עַד־בֹּאָֽם (bis sie kommen) zeigt die zeitliche Koordination: die strukturellen Elemente werden aufgebaut, bevor die heiligen Geräte ankommen.
Die LXX übersetzt נשאי המקדש (nos'ei hammiqdash - "die Träger des Heiligtums") als αἴροντες τὰ ἅγια (die Tragenden der heiligen Dinge). והקימו את־המשכן עד־באם (veheqimu et-hammishkan ad-bo'am - "und sie richteten die Wohnstätte auf, bis jene ankamen") wird als καὶ στήσουσιν τὴν σκηνὴν, ἕως ἂν παραγένωνται (und sie werden das Zelt aufrichten, bis sie ankommen) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt spezielle levitische Bewegung mit funktionaler Charakterisierung und logistischer Koordinationsangabe.
Dieser Vers dokumentiert die zentrale Position der Kehatiter in der Marschordnung und die praktische Weisheit der Transportsequenz.
Numeri 10,22
Hebräisch: וְנָסַ֗ע דֶּ֛גֶל מַחֲנֵ֥ה בְנֵֽי־אֶפְרַ֖יִם לְצִבְאֹתָ֑ם וְעַל־צְבָאֹ֔ו אֱלִישָׁמָ֖ע בֶּן־עַמִּיהֽוּד׃
Deutsch: Und das Banner des Lagers der Söhne Ephrajims brach auf nach ihren Heerscharen; und über seinem Heer war Elischama, der Sohn Ammihuds.

Kommentar: Das Verb וְנָסַ֗ע von נסע (aufbrechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt die dritte große Marscheinheit. Das Subjekt דֶּ֛גֶל מַחֲנֵ֥ה בְנֵֽי־אֶפְרַ֖יִם (Banner des Lagers der Söhne Ephraims) bezeichnet die westliche Lagergruppe.
Die militärische Spezifikation לְצִבְאֹתָ֑ם (nach ihren Heerscharen) wiederholt die organisierte Struktur. Die Führungsangabe וְעַל־צְבָאֹ֔ו אֱלִישָׁמָ֖ע בֶּן־עַמִּיהֽוּד mit אֱלִישָׁמָ֖ע בֶּן־עַמִּיהֽוּד (Elischama, Sohn Ammihuds) entspricht Numeri 1,10 und 2,18.
Die LXX übersetzt דֶּ֛גֶל mit τάγμα (Abteilung), מַחֲנֵ֥ה mit παρεμβολῆς (Lager) und צִבְאֹתָ֑ם mit δυνάμεις αὐτῶν (ihre Streitkräfte).
Die Satzstruktur zeigt die dritte Marscheinheit mit Banner-Identifikation und Führungsangabe entsprechend dem etablierten Muster.
Dieser Vers beginnt die Dokumentation der westlichen Stammesgruppe (Ephraim, Manasse, Benjamin) als dritte Marscheinheit.
Numeri 10,23
Hebräisch: וְעַ֨ל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י מְנַשֶּׁ֑ה גַּמְלִיאֵ֖ל בֶּן־פְּדָה־צֽוּר׃
Deutsch: Und über dem Heer des Stammes der Söhne Menasches war Gamli'el, der Sohn Pedazurs.

Kommentar: Die Führungsangabe וְעַ֨ל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י מְנַשֶּׁ֑ה folgt der etablierten Formel für zweite Stämme in Bannergruppen. עַל־צְבָ֔א (über dem Heer) zeigt militärische Autorität, מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י מְנַשֶּׁ֑ה (Stamm der Söhne Manasses) den zweiten Stamm der westlichen Gruppe.
גַּמְלִיאֵ֖ל בֶּן־פְּדָה־צֽוּר (Gamliel, Sohn Pedazurs) entspricht Numeri 1,10 und 2,20. גַּמְלִיאֵ֖ל bedeutet "Gott ist mein Lohn" und פְּדָה־צֽוּר "der Fels hat erlöst".
Die LXX übersetzt καὶ ἐπὶ τῆς δυνάμεως φυλῆς υἱῶν Μανασση Γαμαλιηλ υἱὸς Φαδασσουρ.
Die Satzstruktur wiederholt die Standardformel für Stammesführungsangaben.
Dieser Vers dokumentiert Manasses Position als zweiter Stamm in der westlichen Marschgruppe unter Ephraims Führung.
Numeri 10,24
Hebräisch: וְעַ֨ל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י בִנְיָמִ֑ן אֲבִידָ֖ן בֶּן־גִּדְעוֹנִֽי׃
Deutsch: Und über dem Heer des Stammes der Söhne Binjamins war Avidan, der Sohn Gid'onis.

Kommentar: Diese Führungsangabe komplettiert die westliche Marschgruppe mit אֲבִידָ֖ן בֶּן־גִּדְעוֹנִֽי (Abidan, Sohn Gidonis) als Befehlshaber von Benjamin. Die Struktur וְעַ֨ל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י בִנְיָמִ֑ן folgt der etablierten Formel.
אֲבִידָ֖ן bedeutet "mein Vater ist Richter" und גִּדְעוֹנִֽי "mein Hauen/Fällen", entsprechend Numeri 1,11 und 2,22. Benjamin als dritter Stamm vervollständigt die westliche Gruppe.
Die LXX übersetzt καὶ ἐπὶ τῆς δυνάμεως φυλῆς υἱῶν Βενιαμιν Αβιδαν υἱὸς Γαδεωνι.
Die Satzstruktur folgt dem etablierten Muster für Stammesgruppenvervollständigung.
Dieser Vers schließt die westliche Marscheinheit (Ephraim-Manasse-Benjamin) ab und bereitet den Übergang zur letzten Stammesgruppe vor.
Numeri 10,25
Hebräisch: וְנָסַ֗ע דֶּ֚גֶל מַחֲנֵ֣ה בְנֵי־דָ֔ן מְאַסֵּ֥ף לְכָל־הַֽמַּחֲנֹ֖ת לְצִבְאֹתָ֑ם וְעַל־צְבָאֹ֔ו אֲחִיעֶ֖זֶר בֶּן־עַמִּישַׁדָּֽי׃
Deutsch: Und das Banner des Lagers der Söhne Dans, das die Nachhut bildete für alle Lager, brach auf nach ihren Heerscharen; und über seinem Heer war Achi'ezer, der Sohn Ammischaddais.

Kommentar: Das Verb וְנָסַ֗ע von נסע (aufbrechen) leitet die vierte und letzte Marscheinheit ein. Das Subjekt דֶּ֚גֶל מַחֲנֵ֣ה בְנֵי־דָ֔ן (Banner des Lagers der Söhne Dans) bezeichnet die nördliche Lagergruppe.
Die besondere Charakterisierung מְאַסֵּ֥ף לְכָל־הַֽמַּחֲנֹ֖ת (Nachhut für alle Lager) mit מְאַסֵּף als Pi'el-Partizip von אסף (sammeln/nachsammeln) zeigt Dans einzigartige Funktion als Nachhut der gesamten Wandergemeinschaft.
Die militärische Spezifikation לְצִבְאֹתָ֑ם und Führungsangabe וְעַל־צְבָאֹ֔ו אֲחִיעֶ֖זֶר בֶּן־עַמִּישַׁדָּֽי entsprechen Numeri 1,12 und 2,25.
Die LXX übersetzt מאסף לכל־המחנת (me'assef lechol-hammachanot - "Nachhut für alle Lager") als ἔσχατοι πασῶν τῶν παρεμβολῶν (die Letzten von allen Lagern). 
Die Satzstruktur zeigt die letzte Marscheinheit mit spezieller Funktionsangabe als Nachhut.
Dieser Vers dokumentiert Dans besondere Verantwortung als Nachhut und Sammler aller zurückgebliebenen oder verlorenen Elemente der Wandergemeinschaft.
Numeri 10,26
Hebräisch: וְעַל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י אָשֵׁ֑ר פַּגְעִיאֵ֖ל בֶּן־עָכְרָֽן׃
Deutsch: Und über dem Heer des Stammes der Söhne Aschers war Pag'i'el, der Sohn Ochrans.

Kommentar: Die Führungsangabe וְעַל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י אָשֵׁ֑ר folgt der etablierten Formel. פַּגְעִיאֵ֖ל בֶּן־עָכְרָֽן (Pagiel, Sohn Ochrans) entspricht Numeri 1,13 und 2,27. פַּגְעִיאֵ֖ל bedeutet "Gottesbegegnung" und עָכְרָֽן "Störer".
Die LXX übersetzt καὶ ἐπὶ τῆς δυνάμεως φυλῆς υἱῶν Ασηρ Φαγαιηλ υἱὸς Εχραν.
Die Satzstruktur wiederholt die Standardformel für zweite Stämme in Bannergruppen.
Dieser Vers dokumentiert Aschers Position als zweiter Stamm in der nördlichen Nachhutgruppe.
Numeri 10,27
Hebräisch: וְעַ֨ל־צְבָ֔א מַטֵּ֖ה בְּנֵ֣י נַפְתָּלִ֑י אֲחִירַ֖ע בֶּן־עֵינָֽן׃
Deutsch: Und über dem Heer des Stammes der Söhne Naphthalis war Achira, der Sohn Enans.

Kommentar: Diese Führungsangabe komplettiert alle zwölf Stämme mit אֲחִירַ֖ע בֶּן־עֵינָֽן (Achira, Sohn Enans) als Befehlshaber von Naftali. אֲחִירַ֖ע bedeutet "mein Bruder ist böse/Freund" und עֵינָֽן "Äuglein", entsprechend Numeri 1,15 und 2,29.
Die LXX übersetzt καὶ ἐπὶ τῆς δυνάμεως φυλῆς υἱῶν Νεφθαλι Αχιρε υἱὸς Αιναν.
Die Satzstruktur folgt der etablierten Formel und komplettiert die Stammesliste.
Dieser Vers schließt die Dokumentation aller zwölf Stammesführer in der Marschordnung ab.
Numeri 10,28
Hebräisch: אֵ֛לֶּה מַסְעֵ֥י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל לְצִבְאֹתָ֑ם וַיִּסָּֽעוּ׃
Deutsch: Dies waren die Züge der Söhne Jisra'els nach ihren Heerscharen; und so brachen sie auf.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen אֵ֛לֶּה (diese) fasst die gesamte vorangegangene Marschordnung zusammen. מַסְעֵ֥י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל (Züge der Söhne Israels) mit מַסְעֵי Plural von מַסַּע (Wanderung) bezeichnet die organisierte Wanderungsstruktur.
Die Spezifikation לְצִבְאֹתָ֑ם (nach ihren Heerscharen) betont die militärische Disziplin. Das abschließende וַיִּסָּֽעוּ (und sie brachen auf) von נסע im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum zeigt die tatsächliche Ausführung.
Die LXX übersetzt מַסְעֵ֥י mit αἱ ἀπάρσεις (die Aufbrüche) und וַיִּסָּֽעוּ mit καὶ ἀπῆραν (und sie brachen auf).
Die Satzstruktur zeigt zusammenfassende Charakterisierung mit abschließender Ausführungsbestätigung.
Dieser Vers bildet den formalen Abschluss der Marschordnungsdokumentation und bestätigt die erfolgreiche Implementierung.
Numeri 10,29
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֗ה לְ֠חֹבָב בֶּן־רְעוּאֵ֣ל הַמִּדְיָנִי֮ חֹתֵ֣ן מֹשֶׁה֒ נֹסְעִ֣ים׀ אֲנַ֗חְנוּ אֶל־הַמָּקוֹם֙ אֲשֶׁ֣ר אָמַ֣ר יְהוָ֔ה אֹתוֹ֖ אֶתֵּ֣ן לָכֶ֑ם לְכָ֤ה אִתָּ֨נוּ֙ וְהֵטַ֣בְנוּ לָ֔ךְ כִּֽי־יְהוָ֥ה דִּבֶּר־ט֖וֹב עַל־יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu Chovav, dem Sohn Re'u'els, des Midjani, dem Schwiegervater Mosches: Wir sind dabei, aufzubrechen zu dem Ort, von dem der Ewige gesagt hat: Ich will ihn euch geben. Geh mit uns, so wollen wir dir Gutes tun; denn der Ewige hat Gutes über Jisra'el geredet.

Kommentar: Das Verb וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֗ה (und Mose sprach) leitet eine neue Episode ein. Die komplexe Identifikation לְ֠חֹבָב בֶּן־רְעוּאֵ֣ל הַמִּדְיָנִי֮ חֹתֵ֣ן מֹשֶׁה֒ (zu Chovav, Sohn Reuels, dem Midianiter, dem Schwiegervater Moses) zeigt genealogische und verwandtschaftliche Beziehungen.
Die Redeeinleitung נֹסְעִ֣ים׀ אֲנַ֗חְנוּ אֶל־הַמָּקוֹם֙ (wir brechen auf zu dem Ort) mit נֹסְעִים als Qal-Partizip Plural von נסע zeigt die gegenwärtige Handlung. Die göttliche Verheißung אֲשֶׁ֣ר אָמַ֣ר יְהוָ֔ה אֹתוֹ֖ אֶתֵּ֣ן לָכֶ֑ם (von dem der Ewige sagte: ich will ihn euch geben) verweist auf das verheißene Land.
Die Einladung לְכָ֤ה אִתָּ֨נוּ֙ וְהֵטַ֣בְנוּ לָ֔ךְ (geh mit uns und wir werden dir Gutes tun) mit לְכָה (geh) als Imperativ und הֵטַ֣בְנוּ von יטב (gut tun) im Hiph'il zeigt Moses Einladung.
Die Begründung כִּֽי־יְהוָ֥ה דִּבֶּר־ט֖וֹב עַל־יִשְׂרָאֵֽל (denn der Ewige hat Gutes über Israel geredet) mit דִּבֶּר von דבר (reden) und טוֹב (Gutes) zeigt göttliche Segensverheißungen.
Die LXX ist textkritisch bedeutsam: Der MT nennt חבב בן־רעואל המדיני (Chovav ben-Re'u'el haMidyani - "Hobab, Sohn des Reuel, des Midianers"), während die LXX Ὡβὰβ υἱῷ Ῥαγουὴλ τῷ Μαδιανίτῃ (Hobab, Sohn des Raguel, des Madianitischen) hat. חתן משה (choten Mosheh - "Schwiegervater/Schwager des Mose") wird als γαμβρός (Schwiegersohn/Schwager) übersetzt, was die verwandtschaftliche Beziehung offenlässt.
Die Satzstruktur zeigt komplexe Personenidentifikation, Situationsbeschreibung, Einladung und theologische Begründung.
Dieser Vers beginnt die Episode mit Moses Schwager und zeigt Moses Bemühung um lokale Unterstützung für die Wüstenwanderung.
Numeri 10,30
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר אֵלָ֖יו לֹ֣א אֵלֵ֑ךְ כִּ֧י אִם־אֶל־אַרְצִ֛י וְאֶל־מוֹלַדְתִּ֖י אֵלֵֽךְ׃
Deutsch: Er aber sprach zu ihm: Ich will nicht gehen, sondern in mein Land und zu meiner Verwandtschaft will ich gehen.

Kommentar: Das Antwortverb וַיֹּ֥אמֶר אֵלָ֖יו (er sprach zu ihm) zeigt Chovavs Reaktion. Die Weigerung לֹ֣א אֵלֵ֑ךְ (ich will nicht gehen) mit לֹא (nicht) und אֵלֵךְ von הלך (gehen) im Qal-Imperfekt 1. Person Singular zeigt kategorische Ablehnung.
Die adversative Construction כִּ֧י אִם־אֶל־אַרְצִ֛י וְאֶל־מוֹלַדְתִּ֖י אֵלֵֽךְ (sondern in mein Land und zu meiner Verwandtschaft will ich gehen) mit כִּי אִם (sondern) zeigt die Alternative. אַרְצִ֛י (mein Land) und מוֹלַדְתִּ֖י (meine Verwandtschaft) mit Possessivsuffixen zeigen persönliche Bindungen.
Die LXX übersetzt לֹ֣א אֵלֵ֑ךְ mit οὐ πορεύσομαι (ich werde nicht gehen) und מוֹלַדְתִּ֖י mit γενεάν μου (meine Sippe).
Die Satzstruktur zeigt kategorische Weigerung mit adversativer Alternative und Begründung durch persönliche Bindungen.
Dieser Vers dokumentiert Chovavs erste Weigerung und seine Motivation, zu seiner midianitischen Heimat zurückzukehren.
Numeri 10,31
Hebräisch: וַיֹּ֕אמֶר אַל־נָ֖א תַּעֲזֹ֣ב אֹתָ֑נוּ כִּ֣י׀ עַל־כֵּ֣ן יָדַ֗עְתָּ חֲנֹתֵ֨נוּ֙ בַּמִּדְבָּ֔ר וְהָיִ֥יתָ לָּ֖נוּ לְעֵינָֽיִם׃
Deutsch: Und er sprach: Verlass uns doch nicht! Denn du weißt, wo wir in der Wüste lagern können, und du sollst uns zu Augen sein.

Kommentar: Das Bittverb וַיֹּ֕אמֶר אַל־נָ֖א תַּעֲזֹ֣ב אֹתָ֑נוּ (und er sprach: verlass uns doch nicht) mit אַל־נָא (bitte nicht) als höfliche Negation und תַּעֲזֹב von עזב (verlassen) im Qal-Imperfekt zeigt Moses dringende Bitte.
Die kausale Begründung כִּ֣י׀ עַל־כֵּ֣ן יָדַ֗עְתָּ חֲנֹתֵ֨נוּ֙ בַּמִּדְבָּ֔ר (denn darum kennst du unser Lagern in der Wüste) mit יָדַעְתָּ von ידע (kennen) und חֲנֹתֵנוּ als Qal-Infinitiv-Construct von חנה (lagern) zeigt Chovavs lokale Expertise.
Die metaphorische Bitte וְהָיִ֥יתָ לָּ֖נוּ לְעֵינָֽיִם (und du sollst uns zu Augen sein) mit הָיִיתָ von היה (sein) und לְעֵינָֽיִם (zu Augen) zeigt Chovav als Führer und Späher.
Die LXX übersetzt והיית לנו לעינים (vehayita lanu le'einayim - "und du sollst uns als Augen sein") als καὶ ἔσῃ ἐν ἡμῖν πρεσβύτης (und du wirst unter uns ein Ältester sein), was eine völlig andere Interpretation darstellt. Das hebräische "Augen" (Scout/Führer) wird zu "Ältester" (Berater). 
Die Satzstruktur zeigt dringende Bitte mit kausaler Begründung und metaphorischer Funktionsbeschreibung.
Dieser Vers zeigt Moses zweiten Überredungsversuch und betont Chovavs praktischen Wert als Wüstenkenner.
Numeri 10,32
Hebräisch: וְהָיָ֖ה כִּי־תֵלֵ֣ךְ עִמָּ֑נוּ וְהָיָ֣ה׀ הַטּ֣וֹב הַה֗וּא אֲשֶׁ֨ר יֵיטִ֧יב יְהוָ֛ה עִמָּ֖נוּ וְהֵטַ֥בְנוּ לָֽךְ׃
Deutsch: Und es wird geschehen, wenn du mit uns ziehst, und es wird geschehen, jenes Gute, das der Ewige an uns tun wird, so werden wir dir auch Gutes tun.

Kommentar: Die konditionelle Construction וְהָיָ֖ה כִּי־תֵלֵ֣ךְ עִמָּ֑נוּ (und es wird geschehen, wenn du mit uns gehst) mit הָיָה von היה (sein/geschehen) und תֵלֵךְ von הלך (gehen) zeigt die Bedingung.
Die Verheißung וְהָיָ֣ה׀ הַטּ֣וֹב הַה֗וּא אֲשֶׁ֨ר יֵיטִ֧יב יְהוָ֛ה עִמָּ֖נוּ וְהֵטַ֥בְנוּ לָֽךְ mit הַטּ֣וֹב הַה֗וּא (jenes Gute), יֵיטִ֧יב von יטב (gut tun) im Hiph'il und הֵטַ֥בְנוּ (wir werden gut tun) zeigt Partizipation an göttlichen Segnungen.
Die LXX übersetzt כִּי־תֵלֵ֣ךְ mit ἐὰν πορευθῇς (wenn du gehst) und יֵיטִ֧יב mit ἀγαθοποιήσῃ (Gutes tun wird).
Die Satzstruktur zeigt konditionelle Verheißung mit Partizipationsangebot an göttlichen Segnungen.
Dieser Vers komplettiert Moses Überredungsargument mit der Verheißung der Teilhabe an göttlichen Segnungen.
Exkurs: Chovav, Reuel, Jitro – Wer ist wer?
Das Problem:
	Stelle
	Name
	Relation zu Mose
	Stamm

	Ex 2,18
	Reuel
	Schwiegervater
	Midianiter/Priester

	Ex 3,1; 4,18; 18,1
	Jitro
	Schwiegervater
	Midianiter/Priester

	Num 10,29
	Chovav ben Reuel
	חֹתֵן (Schwiegervater/Schwager?)
	Midianiter

	Ri 1,16; 4,11
	Chovav
	Schwiegervater (?)
	Keniter


Mögliche Lösungen:
1. Chovav = Jitro (Identität):
· Reuel = Großvater (Vater von Jitro)
· Jitro/Chovav = Moses Schwiegervater (derselbe Mann, zwei Namen)
· Problem: Num 10,29 nennt Chovav "ben Reuel" (Sohn Reuels), nicht Enkel
2. Chovav = Schwager (Bruder der Zipora):
· Reuel/Jitro = Moses Schwiegervater (derselbe Mann, zwei Namen)
· Chovav = Sohn Reuels/Jitros = Moses Schwager
· Lösung: חֹתֵן kann sowohl "Schwiegervater" als auch "Schwager" bedeuten!
· Bevorzugte Lösung (LXX: γαμβρός = "Schwager")
3. Reuel ≠ Jitro (zwei verschiedene Personen):
· Reuel = erster Schwiegervater (Ex 2,18)
· Jitro = zweiter Schwiegervater oder Ehrenname ("seine Exzellenz")
· Problem: Keine biblische Evidenz für zwei Ehen Moses
Spätere Tradition:
· Targum Jonathan: Chovav = zweiter Name für Jitro
· Rashi: Chovav = Schwager (Bruder der Zipora)
· Ibn Ezra: Reuel = Großvater, Jitro = Vater, Chovav = Onkel
Ri 1,16 / 4,11: "Keniter"?
Ri 1,16 nennt Chovav einen Keniter (קֵינִי), nicht Midianiter:
"Die Söhne des Keniters, des Schwiegervaters Moses" (בְנֵי קֵינִי חֹתֵן מֹשֶׁה)
Lösung: Keniter waren ein Zweig der Midianiter (Gen 15,19), also kein Widerspruch.
Fazit: Wahrscheinlich war Chovav Moses Schwager (Bruder der Zipora), Sohn von Reuel/Jitro, und חֹתֵן bedeutet hier "Verwandter" im weiteren Sinne.
Numeri 10,33
Hebräisch: וַיִּסְעוּ֙ מֵהַ֣ר יְהוָ֔ה דֶּ֖רֶךְ שְׁלֹ֣שֶׁת יָמִ֑ים וַאֲר֨וֹן בְּרִית־יְהוָ֜ה נֹסֵ֣עַ לִפְנֵיהֶ֗ם דֶּ֚רֶךְ שְׁלֹ֣שֶׁת יָמִ֔ים לָת֥וּר לָהֶ֖ם מְנוּחָֽה׃
Deutsch: Und sie brachen auf vom Berg des Ewigen, einen Weg von drei Tagereisen, und die Lade des Bundes des Ewigen zog vor ihnen her einen Weg von drei Tagereisen, um ihnen einen Ruheplatz zu erkunden.

Kommentar: Das Verb וַיִּסְעוּ֙ מֵהַ֣ר יְהוָ֔ה (und sie brachen auf vom Berg des Ewigen) mit יִּסְעוּ von נסע (aufbrechen) zeigt den definitiven Abschied vom Sinai. הַ֣ר יְהוָ֔ה (Berg des Ewigen) ist eine feierliche Bezeichnung für den Sinai als Ort der Gottesoffenbarung.
Die Distanzangabe דֶּ֖רֶךְ שְׁלֹ֣שֶׁת יָמִ֑ים (einen Weg von drei Tagereisen) zeigt die erste Wanderungsetappe. Die parallele Aussage וַאֲר֨וֹן בְּרִית־יְהוָ֜ה נֹסֵ֣עַ לִפְנֵיהֶ֗ם דֶּ֚רֶךְ שְׁלֹ֣שֶׁת יָמִ֔ים mit אֲרוֹן בְּרִית־יְהוָה (Lade des Bundes des Ewigen) und נֹסֵעַ לִפְנֵיהֶם (zog vor ihnen her) zeigt die Bundeslade als Führerin.
Die Zweckangabe לָת֥וּר לָהֶ֖ם מְנוּחָֽה (um ihnen einen Ruheplatz zu erkunden) mit לָתוּר von תור (erkunden) im Qal-Infinitiv-Construct und מְנוּחָֽה (Ruheplatz) von der Wurzel נוח (ruhen) zeigt die Bundeslade als göttlichen Späher für geeignete Rastplätze.
Die LXX übersetzt מֵהַ֣ר יְהוָ֔ה mit ἀπὸ τοῦ ὄρους κυρίου (vom Berg des Herrn), אֲרוֹן בְּרִית־יְהוָה mit κιβωτὸς διαθήκης κυρίου (Lade des Bundes des Herrn) und לָתוּר mit κατασκέψασθαι (erkunden).
Die Satzstruktur zeigt Aufbruch mit Ortsangabe, Distanzspezifikation und parallele Bundesladenführung mit Zweckbestimmung.
Dieser Vers dokumentiert den definitiven Abschied vom Sinai und etabliert die Bundeslade als göttlichen Führer der Wandergemeinschaft.
Numeri 10,34
Hebräisch: וַעֲנַ֧ן יְהוָ֛ה עֲלֵיהֶ֖ם יוֹמָ֑ם בְּנָסְעָ֖ם מִן־הַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Und die Wolke des Ewigen war über ihnen des Tages, wenn sie aus dem Lager aufbrachen.

Kommentar: Das Subjekt וַעֲנַ֧ן יְהוָ֛ה עֲלֵיהֶ֖ם יוֹמָ֑ם (und die Wolke des Ewigen war über ihnen des Tages) mit עֲנַן יְהוָה (Wolke des Ewigen) zeigt die göttliche Begleitung. עֲלֵיהֶ֖ם (über ihnen) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural und יוֹמָ֑ם (am Tag) zeigen Zeit und Position.
Die temporale Bestimmung בְּנָסְעָ֖ם מִן־הַֽמַּחֲנֶֽה (wenn sie aus dem Lager aufbrachen) mit בְּנָסְעָם als Qal-Infinitiv-Construct von נסע (aufbrechen) mit Possessivsuffix und מִן־הַֽמַּחֲנֶֽה (aus dem Lager) zeigt die Bewegungszeit.
Die LXX ist textkritisch bedeutsam: Die Versangaben differieren zwischen MT und LXX. Im MT ist dies Vers 35, aber in der LXX ist es Vers 34. Die LXX übersetzt קומה יהוה ויפצו איביך (qumah YHWH veyafutzu oyevecha - "Steh auf, JHWH, und deine Feinde sollen zerstreut werden") als Ἐξεγέρθητι, κύριε, διασκορπισθήτωσαν οἱ ἐχθροί σου (Erhebe dich, Herr, lass deine Feinde zerstreut werden). וינסו משנאיך מפניך (veyanusu mesan'echa mippanecha - "und deine Hasser sollen vor dir fliehen") wird als φυγέτωσαν πάντες οἱ μισοῦντές σε (lass alle, die dich hassen, fliehen) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt göttliche Begleitung mit zeitlicher und situativer Spezifikation.
Dieser Vers ergänzt die Bundesladenführung um die Wolkenbegleitung als zweites Zeichen göttlicher Präsenz.
Numeri 10,35
Hebräisch: וַיְהִ֛י בִּנְסֹ֥עַ הָאָרֹ֖ן וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֑ה קוּמָ֣ה׀ יְהוָ֗ה וְיָפֻ֨צוּ֙ אֹֽיְבֶ֔יךָ וְיָנֻ֥סוּ מְשַׂנְאֶ֖יךָ מִפָּנֶֽיךָ׃
Deutsch: Und es geschah, wenn die Lade aufbrach, so sprach Mosche: Stehe auf, Ewiger, dass deine Feinde sich zerstreuen und deine Hasser vor dir fliehen!

Kommentar: Die temporale Construction וַיְהִ֛י בִּנְסֹ֥עַ הָאָרֹ֖ן (und es geschah, wenn die Lade aufbrach) mit יְהִי von היה (sein/geschehen) und בִּנְסֹעַ als Qal-Infinitiv-Construct von נסע (aufbrechen) zeigt den regelmäßigen liturgischen Moment.
Das Redeintroduktionsverb וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֑ה (und Mose sprach) leitet Moses rituellen Aufbruchssegen ein. Der Imperativ קוּמָ֣ה׀ יְהוָ֗ה (stehe auf, Ewiger) mit קוּמָה von קום (aufstehen) ruft Gott zur aktiven Führung auf.
Die doppelte Feindvernichtung וְיָפֻ֨צוּ֙ אֹֽיְבֶ֔יךָ וְיָנֻ֥סוּ מְשַׂנְאֶ֖יךָ מִפָּנֶֽיךָ mit יָפֻצוּ von פוץ (zerstreuen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural, אֹיְבֶיךָ (deine Feinde) und יָנֻסוּ von נוס (fliehen), מְשַׂנְאֶיךָ (deine Hasser) zeigt die Wirkung göttlicher Präsenz.
Im MT sind dies die Verse 35-36, in der LXX Verse 35-36. Die LXX übersetzt שובה יהוה רבבות אלפי ישראל (shuvah YHWH rivevot alfei yisra'el - "Kehre zurück, JHWH, zu den Myriaden der Tausende Israels") als Ἐπίστρεφε, κύριε, χιλιάδας μυριάδας ἐν τῷ Ἰσραήλ (Kehre zurück, Herr, Tausende von Myriaden in Israel). Die LXX fügt dann Vers 36 hinzu: καὶ ἡ νεφέλη ἐγένετο σκιάζουσα ἐπʼ αὐτοῖς (und die Wolke wurde beschattend über ihnen), was im MT nicht als separater Vers erscheint. 
Die Satzstruktur zeigt rituellen Moment mit Gottesanrufung und doppelter Feindvernichtungsbitte.
Dieser Vers etabliert Moses berühmten Aufbruchssegen, der bis heute in der jüdischen Liturgie verwendet wird.
Numeri 10,36
Hebräisch: וּבְנֻחֹ֖ה יֹאמַ֑ר שׁוּבָ֣ה יְהוָ֔ה רִֽבְב֖וֹת אַלְפֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und wenn sie ruhte, sprach er: Kehre wieder, Ewiger, zu den Zehntausenden der Tausende Jisra'els!

Kommentar: Die temporale Bestimmung וּבְנֻחֹ֖ה (und beim Ruhen) mit נֻחֹה als Qal-Infinitiv-Construct von נוח (ruhen) zeigt den liturgischen Moment der Lagerung. Das Verb יֹאמַ֑ר (er sprach) von אמר (sagen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt Moses regelmäßige Praxis.
Der Imperativ שׁוּבָ֣ה יְהוָ֔ה (kehre wieder, Ewiger) mit שׁוּבָה von שוב (zurückkehren) ruft Gott zur Rückkehr zu seinem Volk auf. Dies bildet das Gegenstück zum קוּמָה (stehe auf) in Vers 35.
Die Zielangabe רִֽבְב֖וֹת אַלְפֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל (Zehntausende der Tausende Israels) mit רִבְבוֹת (Zehntausende) Plural von רְבָבָה und אַלְפֵי (Tausende) Plural von אֶלֶף zeigt die zahlreiche Volksmenge. Diese Ausdrucksweise betont die große Anzahl der Israeliten.
Die LXX übersetzt שׁוּבָה mit ἐπίστρεψον (kehre zurück), רִֽבְב֖וֹת mit μυριάδας (Zehntausende) und אַלְפֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל mit χιλιάδας Ισραηλ (Tausende Israels).
Die Satzstruktur zeigt rituellen Ruhemoment mit Gottesanrufung zur Rückkehr und emphatischer Volkszahlangabe.
Dieser Vers komplettiert Moses liturgische Formel mit dem Ruhesegen, der die göttliche Rückkehr zu Israel erbitet und bis heute im jüdischen Gottesdienst beim Schließen der Torah-Rolle verwendet wird.
Die beiden Verse 35-36 bilden zusammen eine vollständige liturgische Einheit, die die Bewegung und das Ruhen der göttlichen Präsenz in der Wüstenwanderung begleitet und die kontinuierliche Verbindung zwischen Gott und seinem wandernden Volk zum Ausdruck bringt.
Numeri 11,1
Hebräisch: וַיְהִ֤י הָעָם֙ כְּמִתְאֹ֣נְנִ֔ים רַ֖ע בְּאָזְנֵ֣י יְהוָ֑ה וַיִּשְׁמַ֤ע יְהוָה֙ וַיִּ֣חַר אַפֹּ֔ו וַתִּבְעַר־בָּם֙ אֵ֣שׁ יְהוָ֔ה וַתֹּ֖אכַל בִּקְצֵ֥ה הַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Und das Volk war wie die Klage Führenden über Böses in den Ohren des Ewigen, und als der Ewige es hörte, da entbrannte sein Zorn, und ein Feuer des Ewigen brannte unter ihnen und fraß am Ende des Lagers.

Kommentar: Das Verb וַיְהִ֤י הָעָם֙ (und das Volk war) von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue Episode ein, die einen dramatischen Kontrast zur organisierten, erfolgreichen Aufbruchssequenz von Kapitel 10 bildet.
Die Charakterisierung כְּמִתְאֹ֣נְנִ֔ים רַ֖ע (wie die Klage Führenden über Böses) ist syntaktisch komplex. כְּמִתְאֹ֣נְנִ֔ים (wie die sich Beklagenden) mit כְּ (wie) als Vergleichspartikel und מִתְאֹנְנִים als Hitp'ael-Partizip Plural von אנן (klagen/stöhnen) zeigt eine habituelle, andauernde Klagehandlung. רַ֖ע (Böses) als Akkusativobjekt spezifiziert den Inhalt der Klage.
Die Wendung בְּאָזְנֵ֣י יְהוָ֑ה (in den Ohren des Ewigen) ist theologisch bedeutsam: die Klagen werden anthropomorphisch als göttlich wahrgenommen dargestellt, was sowohl die Realität göttlicher Aufmerksamkeit als auch die Schwere des Vergehens unterstreicht.
Die göttliche Reaktion וַיִּשְׁמַ֤ع יְהוָה֙ וַיִּ֣חַר אַפֹּ֔ו zeigt eine zweifache Sequenz: יִּשְׁמַע von שמע (hören) und יִּחַר אַפּוֹ (sein Zorn entbrannte) mit חרה (brennen) und אַף (Nase/Zorn). Diese Sequenz Hören→Zornentbrennen zeigt göttliche Aufmerksamkeit gefolgt von gerechter Reaktion.
Das Strafgericht וַתִּבְעַר־בָּם֙ אֵ֣שׁ יְהוָ֔ה וַתֹּ֖אכַל בִּקְצֵ֥ה הַֽמַּחֲנֶֽה mit תִּבְעַר von בער (brennen) im Qal-Imperfekt 3. feminin Singular, אֵשׁ יְהוָה (Feuer des Ewigen) und תֹּאכַל von אכל (fressen/verzehren) zeigt göttliches Straffeuer. בִּקְצֵ֥ה הַֽמַּחֲנֶֽה (am Ende des Lagers) zeigt die begrenzte, aber reale Auswirkung der göttlichen Strafe.
Die LXX übersetzt מִתְאֹנְנִים mit γογγυσταὶ (Murrende), רַע mit πονηρὰ (böse Dinge), יִּחַר אַפּוֹ mit ὠργίσθη θυμῷ (er zürnte mit Grimm) und אֵשׁ יְהוָה mit πῦρ παρὰ κυρίου (Feuer vom Herrn).
Die Satzstruktur zeigt Volkscharakterisierung, göttliche Wahrnehmung, Zornreaktion und begrenztes Strafgericht in dramatischer Sequenz.
Dieser Vers markiert den Beginn der Murr- und Rebellionserzählungen, die den Kontrast zur idealisierten Ordnung der vorherigen Kapitel bilden und die menschliche Schwäche gegenüber göttlicher Führung thematisieren.
Numeri 11,2
Hebräisch: וַיִּצְעַ֥ק הָעָ֖ם אֶל־מֹשֶׁ֑ה וַיִּתְפַּלֵּ֤ל מֹשֶׁה֙ אֶל־יְהוָ֔ה וַתִּשְׁקַ֖ע הָאֵֽשׁ׃
Deutsch: Und das Volk schrie zu Mosche; und Mosche betete zu dem Ewigen, da legte sich das Feuer.

Kommentar: Das Verb וַיִּצְעַ֥ق הָעָ֖ם אֶל־מֹשֶׁ֑ה (und das Volk schrie zu Mose) mit יִּצְעַק von צעק (schreien/rufen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt die verzweifelte Reaktion des Volkes auf das göttliche Straffeuer. אֶל־מֹשֶׁה (zu Mose) etabliert Moses als Vermittler in der Krise.
Die Fürbitthandlung וַיִּתְפַּלֵּ֤ל מֹשֶׁה֙ אֶל־יְהוָ֔ה mit יִּתְפַּלֵּל von פלל (beten/bitten) im Hitp'ael-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt Moses fürbittende Reaktion. Das Hitp'ael betont die intensive, persönliche Natur der Fürbitte. אֶל־יְהוָ֔ה (zu dem Ewigen) zeigt die Richtung der Fürbitte zum ultimativen Entscheidungsträger.
Das Resultat וַתִּשְׁקַ֖ע הָאֵֽשׁ (und das Feuer legte sich) mit תִּשְׁקַע von שקע (sinken/sich legen) im Qal-Imperfekt 3. feminin Singular zeigt die sofortige göttliche Reaktion auf Moses Fürbitte. הָאֵשׁ (das Feuer) bezieht sich auf das göttliche Straffeuer aus Vers 1.
Die LXX übersetzt יִּצְעַק mit ἐκέκραξεν (es schrie), יִּתְפַּלֵּל mit ηὔξατο (er betete) und תִּשְׁקַע mit ἐσβέσθη (es wurde gelöscht).
Die Satzstruktur zeigt eine dreifache Reaktionssequenz: Volkshilferuf, mosaische Fürbitte, göttliche Erhörung mit sofortiger Wirkung.
Dieser Vers etabliert das Muster der Vermittlerrolle Moses zwischen dem sündigen Volk und dem zürnenden Gott, ein Thema, das durch Numeri hindurch zentral bleibt.
Numeri 11,3
Hebräisch: וַיִּקְרָ֛א שֵֽׁם־הַמָּק֥וֹם הַה֖וּא תַּבְעֵרָ֑ה כִּֽי־בָעֲרָ֥ה בָ֖ם אֵ֥שׁ יְהוָֽה׃
Deutsch: Und man nannte den Namen dieses Ortes Tav'era, weil ein Feuer des Ewigen unter ihnen gebrannt hatte.

Kommentar: Das Verb וַיִּקְרָ֛א שֵֽׁם־הַמָּק֥וֹם הַה֖וּא תַּבְעֵרָ֑ה (und man nannte den Namen dieses Ortes Tabera) mit יִּקְרָא von קרא (rufen/nennen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular in unpersönlicher Construction zeigt die etiologische Namengebung. שֵׁם־הַמָּקוֹם (Name des Ortes) als Akkusativobjekt und תַּבְעֵרָ֑ה (Tabera = Brand/Brennen) als Namensgebung schaffen eine bleibende Erinnerung an das Ereignis.
Die kausale Erklärung כִּֽי־בָעֲרָ֥ה בָ֖ם אֵ֥שׁ יְהוָֽה (denn es brannte unter ihnen Feuer des Ewigen) mit כִּי (denn/weil), בָעֲרָה von בער (brennen) im Qal-Perfekt 3. feminin Singular, בָם (unter ihnen) und אֵשׁ יְהוָה (Feuer des Ewigen) erklärt etymologisch den Ortsnamen durch das Brandereignis.
תַּבְעֵרָ֑ה von der Wurzel בער (brennen) ist eine Nominalform, die "Brand" oder "Brennstelle" bedeutet und direkt mit dem Verb בָעֲרָה (es brannte) korrespondiert, was die etymologische Verbindung verstärkt.
Die LXX übersetzt תַּבְעֵרָ֑ה mit Εμπυρισμός (Brand/Verbrennung) und בָעֲרָה בָם mit ἐξεκαύθη ἐν αὐτοῖς (es brannte unter ihnen).
Die Satzstruktur zeigt etiologische Namengebung mit kausaler etymologischer Erklärung.
Dieser Vers etabliert ein Muster biblischer Ortsbenennungen, die Ereignisse für nachfolgende Generationen in Erinnerung halten und als Mahnmale göttlicher Gerechtigkeit dienen.
Numeri 11,4
Hebräisch: וְהָֽאסַפְסֻף֙ אֲשֶׁ֣ר בְּקִרְבֹּ֔ו הִתְאַוּ֖וּ תַּאֲוָ֑ה וַיָּשֻׁ֣בוּ וַיִּבְכּ֗וּ גַּ֚ם בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וַיֹּ֣אמְר֔וּ מִ֥י יַאֲכִלֵ֖נוּ בָּשָֽׂר׃
Deutsch: Und das zusammengelaufene Volk, das in ihrer Mitte war, begehrte ein Begehren, und auch die Söhne Jisra'els weinten wiederum und sprachen: Wer wird uns Fleisch zu essen geben?

Kommentar: Das Subjekt וְהָֽאסַפְסֻף֙ אֲשֶׁ֣ר בְּקִרְבֹּ֔ו (und das zusammengelaufene Volk, das in ihrer Mitte war) zeigt eine problematische Gruppe innerhalb Israels. אסַפְסֻף ist ein redupliziertes Substantiv von der Wurzel אסף (sammeln), das "Mischvolk" oder "zusammengelaufenes Gesindel" bedeutet - wahrscheinlich nicht-israelitische Mitläufer aus Ägypten. אֲשֶׁ֣ר בְּקִרְבֹּ֔ו (das in ihrer Mitte war) zeigt ihre Integration in die israelitische Gemeinschaft.
Das Verb הִתְאַוּ֖וּ תַּאֲוָ֑ה (sie begehrten ein Begehren) mit הִתְאַוּוּ von אוה (begehren) im Hitp'ael-Perfekt 3. maskulin Plural und תַּאֲוָ֑ה (Begehren) als cognate Accusativ zeigt intensive, leidenschaftliche Gier. Das Hitp'ael betont die selbstbezogene, intensive Natur des Begehrens.
Die Ansteckungswirkung וַיָּשֻׁ֣בוּ וַיִּבְכּ֗וּ גַּ֚ם בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל (und auch die Söhne Israels kehrten um und weinten) mit יָּשֻׁבוּ von שוב (umkehren/wieder tun) und יִּבְכּוּ von בכה (weinen) zeigt, wie die Gier des Mischvolks die Israeliten infiziert. גַּם (auch) betont die Ausweitung der Unzufriedenheit.
Die Klage מִ֥י יַאֲכִלֵ֖נוּ בָּשָֽׂר (wer wird uns Fleisch zu essen geben) mit מִי (wer) als rhetorische Frage und יַאֲכִלֵנוּ von אכל (essen) im Hiph'il-Imperfekt mit Objektsuffix 1. Person Plural zeigt die Unzufriedenheit mit der Manna-Nahrung.
Die LXX übersetzt אסַפְסֻף mit ὁ ἐπίμικτος (das Mischvolk), הִתְאַוּוּ תַּאֲוָה mit ἐπεθύμησαν ἐπιθυμίαν (sie begehrten ein Begehren) und יָּשֻׁבוּ mit ἐπέστρεψαν (sie kehrten um).
Die Satzstruktur zeigt Problemgruppe, intensive Begierdehandlung, Ansteckungseffekt und kollektive Klage.
Dieser Vers identifiziert die Ursache der Rebellion: das Mischvolk als Katalysator für israelitische Unzufriedenheit mit göttlicher Versorgung.
Exkurs: הָאסַפְסֻף – Das Mischvolk aus Exodus 12,38
Exodus 12,38:
וְגַם־עֵרֶב רַב עָלָה אִתָּם וְצֹאן וּבָקָר מִקְנֶה כָּבֵד מְאֹד
"Und auch ein gemischtes Volk (עֵרֶב רַב) zog mit ihnen hinauf, sowie Kleinvieh und Rindvieh, sehr viel Vieh."
Vergleich:
	Stelle
	Hebräisch
	Bedeutung
	Rolle

	Ex 12,38
	עֵרֶב רַב
	"großes Gemisch"
	Zieht mit Israel aus Ägypten

	Num 11,4
	הָאסַפְסֻף
	"zusammengelaufenes Volk"
	Katalysator für israelitische Rebellion


Identität des Mischvolks:
1. Ägyptische Mitläufer: Nicht-Israeliten, die bei der Pessach-Nacht keine Beschneidung hatten (Ex 12,43-49 erlaubt nur Beschnittenen das Pessach)

2. Sklaven anderer Nationen: Möglicherweise andere Sklavenvölker in Ägypten, die die Gelegenheit zur Flucht nutzten

3. Ägyptische Sympathisanten: Ägypter, die nach den Plagen JHWH fürchteten

Theologische Bedeutung:

1. Negative Beeinflussung: Das Mischvolk wird als Katalysator für israelitische Unzufriedenheit dargestellt (Num 11,4: הִתְאַוּוּ תַּאֲוָה → וַיָּשֻׁבוּ וַיִּבְכּוּ גַּם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל)

2. Mangelnde Bundesbindung: Sie haben keine persönliche Bundesgeschichte mit JHWH und verstehen daher die Manna-Versorgung nicht als Bundeszeichen

3. Spätere Rezeption: 
· Neh 13,3: עֵרֶב רַב wird aus der Gemeinde ausgeschlossen
· Rabbinische Tradition: הָאסַפְסֻף wird zum Symbol für religiöse Halbherzigkeit
Numeri 11,5
Hebräisch: זָכַ֨רְנוּ֙ אֶת־הַדָּגָ֔ה אֲשֶׁר־נֹאכַ֥ל בְּמִצְרַ֖יִם חִנָּ֑ם אֵ֣ת הַקִּשֻּׁאִ֗ים וְאֵת֙ הָֽאֲבַטִּחִ֔ים וְאֶת־הֶחָצִ֥יר וְאֶת־הַבְּצָלִ֖ים וְאֶת־הַשּׁוּמִֽים׃
Deutsch: Wir gedenken der Fische, die wir in Mizrajim umsonst aßen, der Gurken und der Melonen und des Lauchs und der Zwiebeln und des Knoblauchs.

Kommentar: Das Verb זָכַ֨רְנוּ֙ (wir gedenken) von זכר (gedenken/erinnern) im Qal-Perfekt 1. Person Plural zeigt nostalgische Rückerinnerung. Das direkte Objekt אֶת־הַדָּגָ֔ה (die Fische) mit דָּגָה (Fisch) als Kollektivum beginnt eine detaillierte Aufzählung ägyptischer Nahrungsmittel.
Die relativische Charakterisierung אֲשֶׁר־נֹאכַ֥ל בְּמִצְרַ֖יִם חִנָּ֑ם (die wir in Ägypten umsonst aßen) mit נֹאכַל von אכל (essen) im Qal-Imperfekt 1. Person Plural, בְּמִצְרַיִם (in Ägypten) und dem ironischen חִנָּ֑ם (umsonst/gratis) zeigt verklärte Erinnerung. חִנָּם ist hier tragisch ironisch - die Israeliten vergessen die Sklaverei und sehen nur die Nahrungsvielfalt.
Die fünffache Aufzählung אֵ֣ת הַקִּשֻּׁאִ֗ים וְאֵת֙ הָֽאֲבַטִּחִ֔ים וְאֶת־הֶחָצִ֥יר וְאֶת־הַבְּצָלִ֖ים וְאֶת־הַשּׁוּמִֽים zeigt die Detailliertheit der nostalgischen Erinnerung: קִּשֻּׁאִים (Gurken), אֲבַטִּחִים (Melonen), חָצִיר (Lauch), בְּצָלִים (Zwiebeln), שׁוּמִים (Knoblauch). Diese Nahrungsmittel repräsentieren Geschmacksvielfalt gegenüber der Monotonie des Manna.
Die LXX übersetzt die Gemüsesorten teilweise unterschiedlich. Besonders auffällig: Das hebräische „קִּשֻּׁאִים" (Gurken) wird zu „σικύους" (Kürbisgewächse) und „אֲבַטִּחִים" (Melonen) zu „πέπονας" (reife Melonen/Kürbisse). Die botanische Zuordnung unterscheidet sich.
Die Satzstruktur zeigt nostalgische Erinnerung mit relativischer Charakterisierung und detaillierter Aufzählung verlorener Nahrungsvielfalt.
Dieser Vers illustriert die selektive Erinnerung, die die Härten der Sklaverei ausblendet und nur die vermeintlichen Vorteile der ägyptischen Zeit romantisiert.
Numeri 11,6
Hebräisch: וְעַתָּ֛ה נַפְשֵׁ֥נוּ יְבֵשָׁ֖ה אֵ֣ין כֹּ֑ל בִּלְתִּ֖י אֶל־הַמָּ֥ן עֵינֵֽינוּ׃
Deutsch: Und nun ist unsere Seele ausgetrocknet; gar nichts ist da, nur auf das Man sind unsere Augen gerichtet.

Kommentar: Die zeitliche Kontrastierung וְעַתָּ֛ה (und nun) zeigt die Gegenüberstellung zwischen der verklärten Vergangenheit (Vers 5) und der empfundenen Gegenwart. Das Subjekt נַפְשֵׁ֥נוּ יְבֵשָׁ֖ה (unsere Seele ist ausgetrocknet) mit נֶפֶשׁ (Seele/Lebensgefühl) und יְבֵשָׁ֖ה (ausgetrocknet) von יבש (trocken werden) zeigt existentielle Erschöpfung und Appetitlosigkeit.
Die Negation אֵ֣ין כֹּ֑ל (gar nichts ist da) mit אֵין (ist nicht) und כֹּל (alles) verstärkt die empfundene Leere und Monotonie. Die einschränkende Wendung בִּלְתִּ֖י אֶל־הַמָּ֥ן עֵינֵֽינוּ (nur auf das Manna sind unsere Augen gerichtet) mit בִּלְתִּי (außer/nur) und der metaphorischen Construction אֶל־הַמָּ֥ן עֵינֵֽינוּ (zu dem Manna unsere Augen) zeigt die eintönige Fixierung auf das Himmelsbrot.
Die Metapher der "Augen auf das Manna gerichtet" ist doppelt bedeutsam: einerseits zeigt sie die ständige Abhängigkeit von dieser einen Nahrungsquelle, andererseits impliziert sie Überdruss und mangelnde Dankbarkeit für die wunderbare göttliche Versorgung.
Die LXX übersetzt נַפְשֵׁנוּ mit ἡ ψυχὴ ἡμῶν (unsere Seele), יְבֵשָׁה mit κατάξηρος (völlig ausgetrocknet), אֵין כֹּל mit οὐκ ἔστιν οὐδέν (es gibt nichts) und עֵינֵֽינוּ mit οἱ ὀφθαλμοὶ ἡμῶν (unsere Augen).
Die Satzstruktur zeigt zeitlichen Kontrast, existentielle Charakterisierung, totale Negation und einschränkende Spezifikation.
Dieser Vers offenbart die psychologische Dimension der Rebellion: nicht Hunger, sondern Überdruss und Undankbarkeit für göttliche Wunder.
Numeri 11,7
Hebräisch: וְהַמָּ֕ן כִּזְרַע־גַּ֖ד ה֑וּא וְעֵינֹ֖ו כְּעֵ֥ין הַבְּדֹֽלַח׃
Deutsch: Das Man aber war wie Koriandersamen und sein Aussehen wie das Aussehen des Bdelliumharzes.

Kommentar: Die Partikel וְהַמָּן (und das Manna) mit Waw adversativum leitet eine objektive Beschreibung ein, die der subjektiven Klage der Verse 5-6 gegenübergestellt wird. Der erste Vergleich כִּזְרַע־גַּ֖ד ה֑וּא (es war wie Koriandersamen) mit כְּ (wie), זֶרַע־גַּד (Samen von Koriander) als Constructverbindung und הוּא (es) als Pronomen zeigt die Größe und Form des Manna.
זֶרַע־גַּד (Koriandersamen) bezeichnet Coriandrum sativum, dessen kleine, runde Samen als Vergleichsgröße für das Manna dienen. Der zweite Vergleich וְעֵינֹ֖ו כְּעֵ֥ין הַבְּדֹֽלַח (und sein Aussehen wie das Aussehen des Bdelliumharzes) mit עֵין (Aussehen/Auge) und בְּדֹלַח (Bdellium) zeigt die Farbe und das optische Erscheinungsbild.
בְּדֹלַח ist ein aromatisches Baumharz, wahrscheinlich von Commiphora -Arten, das eine perlenartige, transluzente Erscheinung hat. Diese Beschreibung betont die Schönheit und den wertvollen Charakter des Manna als göttliche Gabe.
Die Erzählerkommentierung unterbricht die Volksklage und bietet eine objektive, positive Charakterisierung des Manna als Kontrast zu den subjektiven Beschwerden.
Die LXX übersetzt das hebräische „גַּד" (Koriandersamen) und wird in der LXX zu „κορίου" (Koriander), während „בְּדֹלַח" (Bedolach/Harz) zu „κρύσταλλος" (Kristall) wird – eine deutliche interpretatorische Verschiebung von einem Harz zu einem kristallinen Material. Die Satzstruktur zeigt adversative Überleitung mit doppelter Vergleichscharakterisierung des Manna-Aussehens.
Dieser Vers dient als erzählerische Korrektur der völkischen Undankbarkeit durch objektive Würdigung der göttlichen Gabe.
Numeri 11,8
Hebräisch: שָׁטוּ֩ הָעָ֨ם וְלָֽקְט֜וּ וְטָחֲנ֣וּ בָרֵחַ֗יִם א֤וֹ דָכוּ֙ בַּמְּדֹכָ֔ה וּבִשְּׁלוּ֙ בַּפָּר֔וּר וְעָשׂ֥וּ אֹתוֹ֖ עֻג֑וֹת וְהָיָ֣ה טַעְמֹ֔ו כְּטַ֖עַם לְשַׁ֥ד הַשָּֽׁמֶן׃
Deutsch: Das Volk streifte umher und sammelte und mahlte es mit der Handmühle oder zerstieß es im Mörser; und sie kochten es in Töpfen oder machten Kuchen daraus; und sein Geschmack war wie der Geschmack von Ölkuchen.

Kommentar: Die Verbreihe שָׁטוּ֩ הָעָ֨ם וְלָֽקְט֜וּ (das Volk streifte umher und sammelte) mit שָׁטוּ von שוט (umherschweifen) und לָקְטוּ von לקט (sammeln/auflesen) zeigt die regelmäßige Sammelaktivität. Diese detaillierte Prozessbeschreibung unterstreicht die Verfügbarkeit und Vielseitigkeit des Manna.
Die alternativen Verarbeitungsmethoden וְטָחֲנ֣וּ בָרֵחַ֗יִם א֤וֹ דָכוּ֙ בַּמְּדֹכָ֔ה mit טָחֲנוּ von טחן (mahlen), רֵחַיִם (Handmühle) als Dual, אוֹ (oder) als Alternative und דָכוּ von דכא (zerstoßen), מְדֹכָה (Mörser) zeigen verschiedene Zubereitungsoptionen.
Die Kochmethoden וּבִשְּׁלוּ֙ בַּפָּר֔וּר וְעָשׂ֥וּ אֹתוֹ֖ עֻג֑וֹת mit בִּשְּׁלוּ von בשל (kochen), פָּרוּר (Topf) und עָשׂוּ von עשה (machen), עֻגוֹת (Kuchen) zeigen weitere kulinarische Möglichkeiten.
Die Geschmacksbeschreibung וְהָיָ֣ה טַעְמֹ֔ו כְּטַ֖עַם לְשַׁ֥ד הַשָּֽׁמֶן (und sein Geschmack war wie der Geschmack von Ölkuchen) mit טַעַם (Geschmack) und לְשַׁד הַשָּֽׁמֶן (Ölkuchen) zeigt die delikate, reichhaltige Qualität des Manna.
Die LXX übersetzt den hebräischen Ausdruck „לְשַׁד הַשָּׁמֶן" (frisches Öl) und wird in der LXX zu „ἐγκρὶς ἐξ ἐλαίου" (Ölkuchen), was eine andere Konsistenz beschreibt. Die Satzstruktur zeigt Sammelaktivität, alternative Verarbeitungsmethoden, verschiedene Zubereitungsarten und positive Geschmackscharakterisierung.
Dieser Vers betont die Vielseitigkeit und den Wohlgeschmack des Manna als weiteren Kontrast zur ungerechtfertigten Volksklage.
Numeri 11,9
Hebräisch: וּבְרֶ֧דֶת הַטַּ֛ל עַל־הַֽמַּחֲנֶ֖ה לָ֑יְלָה יֵרֵ֥ד הַמָּ֖ן עָלָֽיו׃
Deutsch: Und wenn der Tau des Nachts auf das Lager herabfiel, so fiel das Man darauf herab.

Kommentar: Die temporale Bestimmung וּבְרֶ֧דֶת הַטַּ֛ל עַל־הַֽמַּחֲנֶ֖ה לָ֑יְלָה (und beim Herabfallen des Taus auf das Lager bei Nacht) mit בְּרֶדֶת als Qal-Infinitiv-Construct von ירד (herabfallen), הַטַּל (der Tau), עַל־הַֽמַּחֲנֶ֖ה (auf das Lager) und לָיְלָה (bei Nacht) zeigt den natürlichen Kontext der Manna-Versorgung.
Die Haupthandlung יֵרֵ֥ד הַמָּ֖ן עָלָֽיו (das Manna fiel darauf herab) mit יֵרֵד von ירד (herabfallen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular und עָלָיו (darauf) zeigt die regelmäßige nächtliche Versorgung. Die Verbindung zwischen Tau und Manna zeigt die Integration des Wunders in natürliche Zyklen.
Diese Beschreibung betont die Zuverlässigkeit und Regelmäßigkeit der göttlichen Versorgung - jeden Morgen finden die Israeliten frische Nahrung vor, ohne eigene landwirtschaftliche Anstrengung.
Die LXX übersetzt בְּרֶדֶת mit ἐν τῷ καταβαίνειν (beim Herabkommen), הַטַּל mit τὸν δρόσον (den Tau) und יֵרֵד mit κατέβαινεν (es kam herab).
Die Satzstruktur zeigt temporale Bedingung mit natürlichem Phänomen und koordinierte wunderhafte Versorgung.
Dieser Vers unterstreicht die wunderbare Regelmäßigkeit göttlicher Fürsorge durch die Verbindung mit natürlichen Zyklen.
Numeri 11,10
Hebräisch: וַיִּשְׁמַ֨ע מֹשֶׁ֜ה אֶת־הָעָ֗ם בֹּכֶה֙ לְמִשְׁפְּחֹתָ֔יו אִ֖ישׁ לְפֶ֣תַח אָהֳלֹ֑ו וַיִּֽחַר־אַ֤ף יְהוָה֙ מְאֹ֔ד וּבְעֵינֵ֥י מֹשֶׁ֖ה רָֽע׃
Deutsch: Und Mosche hörte das Volk nach seinen Familien weinen, jeden am Eingang seines Zeltes; und der Zorn des Ewigen entbrannte sehr, und in den Augen Mosches war es böse.

Kommentar: Das Wahrnehmungsverb וַיִּשְׁמַ֨ע מֹשֶׁ֜ה אֶת־הָעָ֗ם בֹּכֶה֙ (und Mose hörte das Volk weinen) mit יִּשְׁמַע von שמע (hören) und בֹּכֶה als Qal-Partizip von בכה (weinen) zeigt Moses Wahrnehmung der kollektiven Klage.
Die Spezifikation לְמִשְׁפְּחֹתָ֔יו אִ֖ישׁ לְפֶ֣תַח אָהֳלֹ֑ו (nach seinen Familien, jeder am Eingang seines Zeltes) mit לְמִשְׁפְּחֹתָיו (nach seinen Familien) und אִישׁ לְפֶתַח אָהֳלוֹ (jeder am Eingang seines Zeltes) zeigt die systematische, organisierte Natur der Rebellion - nicht spontane Unzufriedenheit, sondern strukturierte Familienproteste.
Die doppelte Reaktion וַיִּֽחַר־אַ֤ף יְהוָה֙ מְאֹ֔ד וּבְעֵינֵ֥י מֹשֶׁ֖ה רָֽע zeigt göttlichen und menschlichen Zorn. יִּחַר אַף יְהוָה מְאֹד (der Zorn des Ewigen entbrannte sehr) mit חרה (brennen) und מְאֹד (sehr) zeigt intensive göttliche Reaktion. וּבְעֵינֵ֥י מֹשֶׁ֖ה רָע (und in Moses Augen war es böse) zeigt Moses parallele Beurteilung.
Die LXX übersetzt בֹּכֶה mit κλαίοντας (weinend), לְמִשְׁפְּחֹתָיו mit κατὰ δήμους αὐτῶν (nach ihren Gemeinden) und רָע mit πονηρὸν (böse).
Die Satzstruktur zeigt Wahrnehmung, detaillierte Situationsbeschreibung und doppelte negative Reaktion.
Dieser Vers zeigt die Eskalation der Rebellion von individueller zu systematischer Familienunzufriedenheit und die entsprechende Verschärfung göttlicher und mosaischer Reaktion.
Numeri 11,11
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֜ה אֶל־יְהוָ֗ה לָמָ֤ה הֲרֵעֹ֨תָ֙ לְעַבְדֶּ֔ךָ וְלָ֛מָּה לֹא־מָצָ֥תִי חֵ֖ן בְּעֵינֶ֑יךָ לָשׂ֗וּם אֶת־מַשָּׂ֛א כָּל־הָעָ֥ם הַזֶּ֖ה עָלָֽי׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu dem Ewigen: Warum hast du deinem Knecht übel getan, und warum habe ich nicht Gnade in deinen Augen gefunden, dass du die Last dieses ganzen Volkes auf mich legst?

Kommentar: Das Redeintroduktionsverb וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֜ה אֶל־יְהוָ֗ה (und Mose sprach zu dem Ewigen) leitet Moses verzweifelte Klage ein. Die doppelte rhetorische Frage לָמָ֤ה הֲרֵעֹ֨תָ֙ לְעַבְדֶּ֔ךָ וְלָ֛מָּה לֹא־מָצָ֥תִי חֵ֖ן בְּעֵינֶ֑יךָ zeigt Moses existentielle Krise.
לָמָה הֲרֵעֹתָ לְעַבְדֶּךָ (warum hast du deinem Knecht übel getan) mit לָמָה (warum), הֲרֵעֹתָ von רעע (übel tun) im Hiph'il-Perfekt 2. maskulin Singular und לְעַבְדֶּךָ (deinem Knecht) zeigt Moses Selbstcharakterisierung als leidender Diener.
וְלָמָּה לֹא־מָצָ֥תִי חֵ֖ן בְּעֵינֶ֑יךָ (und warum habe ich nicht Gnade in deinen Augen gefunden) mit מָצָתִי von מצא (finden) und חֵן בְּעֵינֶיךָ (Gnade in deinen Augen) als idiomatische Wendung für göttliche Gunst zeigt Moses Gefühl der Zurückweisung.
Die Zweckangabe לָשׂ֗וּם אֶת־מַשָּׂ֛א כָּל־הָעָ֥ם הַזֶּ֖ה עָלָֽי (dass du die Last dieses ganzen Volkes auf mich legst) mit לָשׂוּם (zu setzen), מַשָּׂא (Last/Bürde) und עָלָי (auf mich) zeigt die empfundene Überlastung.
Die LXX übersetzt הֲרֵעֹתָ mit κεκάκωκας (du hast schlecht behandelt), חֵן mit χάρις (Gnade) und מַשָּׂא mit φορτίον (Last).
Die Satzstruktur zeigt doppelte rhetorische Frage mit Selbstcharakterisierung und Belastungsklage.
Dieser Vers beginnt Moses berühmte Klage, die seine menschliche Schwäche und Überforderung angesichts der Führungsverantwortung offenbart.
Numeri 11,12
Hebräisch: הֶאָנֹכִ֣י הָרִ֗יתִי אֵ֚ת כָּל־הָעָ֣ם הַזֶּ֔ה אִם־אָנֹכִ֖י יְלִדְתִּ֑יהוּ כִּֽי־תֹאמַ֨ר אֵלַ֜י שָׂאֵ֣הוּ בְחֵיקֶ֗ךָ כַּאֲשֶׁ֨ר יִשָּׂ֤א הָאֹמֵן֙ אֶת־הַיֹּנֵ֔ק עַ֚ל הָֽאֲדָמָ֔ה אֲשֶׁ֥ר נִשְׁבַּ֖עְתָּ לַאֲבֹתָֽיו׃
Deutsch: Bin ich mit diesem ganzen Volk schwanger geworden, oder habe ich es geboren, dass du zu mir sprichst: Trage es an deinem Gewandbausch, wie der Wärter den Säugling trägt, in das Land, das du ihren Vätern zugeschworen hast?

Kommentar: Die doppelte rhetorische Frage הֶאָנֹכִ֣י הָרִ֗יתִי אֵ֚ת כָּל־הָעָ֣ם הַזֶּ֔ה אִם־אָנֹכִ֖י יְלִדְתִּ֑יהוּ (bin ich schwanger geworden mit diesem ganzen Volk, oder habe ich es geboren) verwendet drastische Mutterschaftsmetaphorik. הֶאָנֹכִי הָרִיתִי mit dem emphatischen Pronomen אָנֹכִי (ich) und הָרִיתִי von הרה (schwanger werden) im Qal-Perfekt 1. Person Singular, sowie אִם־אָנֹכִי יְלִדְתִּיהוּ mit יְלִדְתִּיהוּ von ילד (gebären) zeigt Moses Frustration über die ihm auferlegte Verantwortung.
Die indirekte Rede כִּֽי־תֹאמַ֨ר אֵלַ֜י שָׂאֵ֣הוּ בְחֵיקֶ֗ךָ (dass du zu mir sprichst: trage es an deinem Schoß) mit תֹאמַר von אמר (sagen), שָׂאֵהוּ von נשא (tragen) im Qal-Imperativ mit Objektsuffix und בְחֵיקֶךָ (an deinem Schoß) verstärkt die Mutterschaftsmetaphorik.
Der Vergleich כַּאֲשֶׁ֨ר יִשָּׂ֤א הָאֹמֵן֙ אֶת־הַיֹּנֵ֔ق (wie der Wärter den Säugling trägt) mit יִשָּׂא von נשא (tragen), הָאֹמֵן (der Wärter/Pfleger) und הַיֹּנֵק (der Säugling) zeigt die geforderte fürsorgliche Beziehung.
Das Ziel עַ֚ל הָֽאֲדָמָ֔ה אֲשֶׁ֥ר נִשְׁבַּ֖עְתָּ לַאֲבֹתָֽיו (zu dem Land, das du ihren Vätern zugeschworen hast) mit נִשְׁבַּעְתָּ von שבע (schwören) verweist auf die Patriarchenverheißungen.
Die LXX übersetzt הָרִיתִ mit συνέλαβον (ich wurde schwanger), יְלִדְתִּיהוּ mit ἔτεκον αὐτόν (ich gebar ihn), בְחֵיקֶךָ mit ἐν κόλπῳ σου (an deinem Schoß) und הָאֹמֵן mit τιθηνὸς (Amme).
Die Satzstruktur zeigt doppelte rhetorische Frage mit Mutterschaftsmetaphorik, indirekte Rede, Vergleich und Zielangabe.
Dieser Vers zeigt Moses emotionale Erschöpfung durch die drastische Mutterschaftsmetaphorik, die seine Überforderung mit der Volksfürsorge ausdrückt.
Soll ich mit der Vers-für-Vers-Kommentierung von Numeri 11 fortfahren?
Numeri 11,13
Hebräisch: מֵאַ֤יִן לִי֙ בָּשָׂ֔ר לָתֵ֖ת לְכָל־הָעָ֣ם הַזֶּ֑ה כִּֽי־יִבְכּ֤וּ עָלַי֙ לֵאמֹ֔ר תְּנָה־לָּ֥נוּ בָשָׂ֖ר וְנֹאכֵֽלָה׃
Deutsch: Woher soll ich Fleisch nehmen, um es diesem ganzen Volk zu geben? Denn sie weinen gegen mich und sprechen: Gib uns Fleisch, dass wir essen!

Kommentar: Die rhetorische Frage מֵאַ֤יִן לִי֙ בָּשָׂ֔ר (woher soll ich Fleisch haben) mit מֵאַיִן (woher) als Fragewort und לִי (für mich) zeigt Moses praktische Verzweiflung. Die Zweckbestimmung לָתֵ֖ת לְכָל־הָעָ֣ם הַזֶּ֑ה (um zu geben diesem ganzen Volk) mit לָתֵת als Qal-Infinitiv-Construct von נתן (geben) und לְכָל־הָעָ֣ם הַזֶּ֑ה (diesem ganzen Volk) betont die Größe der geforderten Aufgabe.
Die kausale Begründung כִּֽי־יִבְכּ֤וּ עָלַי֙ לֵאמֹ֔ר (denn sie weinen gegen mich, sagend) mit יִבְכּוּ von בכה (weinen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural und עָלַי (gegen mich) zeigt die persönliche Belastung durch die Volksklage.
Die direkte Rede תְּנָה־לָּ֥נוּ בָשָׂ֖ר וְנֹאכֵֽלָה (gib uns Fleisch, dass wir essen) mit תְּנָה als Qal-Imperativ feminin Singular von נתן (geben), לָנוּ (uns), בָשָׂר (Fleisch) und נֹאכֵלָה von אכל (essen) im Qal-Imperfekt 1. Person Plural mit Kohortativ-Endung zeigt die drängende Volksforderung.
Die LXX übersetzt מֵאַיִן mit πόθεν (woher), יִבְכּוּ עָלַי mit κλαίουσι πρός με (sie weinen zu mir) und תְּנָה־לָּ֥נוּ mit δὸς ἡμῖν (gib uns).
Die Satzstruktur zeigt rhetorische Frage mit praktischer Verzweiflung, kausale Begründung und direkte Volksrede.
Dieser Vers zeigt Moses Gefühl der Unmöglichkeit seiner Aufgabe angesichts der praktischen Anforderungen der Volksversorgung.
Numeri 11,14
Hebräisch: לֹֽא־אוּכַ֤ל אָנֹכִי֙ לְבַדִּ֔י לָשֵׂ֖את אֶת־כָּל־הָעָ֣ם הַזֶּ֑ה כִּ֥י כָבֵ֖ד מִמֶּֽנִּי׃
Deutsch: Ich allein kann dieses ganze Volk nicht tragen, denn es ist mir zu schwer.

Kommentar: Die Negation לֹֽא־אוּכַ֤ל אָנֹכִי֙ לְבַדִּ֔י (ich allein kann nicht) mit לֹא (nicht), אוּכַל von יכל (können) im Qal-Imperfekt 1. Person Singular, dem emphatischen Pronomen אָנֹכִי (ich) und לְבַדִּי (allein) zeigt Moses kategorische Unfähigkeitserklärung.
Das Infinitivobjekt לָשֵׂ֖את אֶת־כָּל־הָעָ֣ם הַזֶּ֑ה (zu tragen dieses ganze Volk) mit לָשֵׂאת als Qal-Infinitiv-Construct von נשא (tragen) und אֶת־כָּל־הָעָ֣ם הַזֶּ֑ה (dieses ganze Volk) zeigt das Objekt der Überforderung.
Die kausale Begründung כִּ֥י כָבֵ֖ד מִמֶּֽנִּי (denn es ist zu schwer für mich) mit כָבֵד (schwer) von der Wurzel כבד (schwer sein) und מִמֶּנִּי (für mich/von mir aus) zeigt die persönliche Überlastung.
Die LXX übersetzt אוּכַל mit δυνήσομαι (ich werde können), לְבַדִּי mit μόνος (allein) und כָבֵד mit βαρύ (schwer).
Die Satzstruktur zeigt kategorische Unfähigkeitserklärung mit Objektangabe und kausaler Begründung.
Dieser Vers bringt Moses Überforderung auf den Punkt: die Last der Volksführung übersteigt seine menschlichen Kapazitäten.
Numeri 11,15
Hebräisch: וְאִם־כָּ֣כָה׀ אַתְּ־עֹ֣שֶׂה לִּ֗י הָרְגֵ֤נִי נָא֙ הָרֹ֔ג אִם־מָצָ֥אתִי חֵ֖ן בְּעֵינֶ֑יךָ וְאַל־אֶרְאֶ֖ה בְּרָעָתִֽי׃
Deutsch: Und wenn du so mit mir tust, so bringe mich doch um, wenn ich Gnade gefunden habe in deinen Augen, damit ich mein Übel nicht ansehe.

Kommentar: Die konditionelle Protasis וְאִם־כָּ֣כָה׀ אַתְּ־עֹ֣שֶׂה לִּ֗י (und wenn du so mit mir tust) mit אִם (wenn), כָּכָה (so/auf diese Weise), dem emphatischen Pronomen אַתְּ (du) und עֹשֶׂה לִּי (mit mir tust) zeigt Moses Verzweiflung über seine Situation.
Die drastische Bitte הָרְגֵ֤נִי נָא֙ הָרֹ֔ג (töte mich doch, töte) mit הָרְגֵנִי von הרג (töten) im Qal-Imperativ mit Objektsuffix 1. Person Singular, der Bittpartikel נָא (doch) und dem absoluten Infinitiv הָרֹג zur Verstärkung zeigt extreme Verzweiflung.
Die konditionelle Einschränkung אִם־מָצָ֥אתִי חֵ֖ן בְּעֵינֶ֑יךָ (wenn ich Gnade gefunden habe in deinen Augen) mit מָצָאתִי von מצא (finden) und der idiomatischen Wendung חֵן בְּעֵינֶיךָ (Gnade in deinen Augen) zeigt Moses höfliche Formulierung selbst in der Verzweiflung.
Die Zweckangabe וְאַל־אֶרְאֶ֖ה בְּרָעָתִֽי (damit ich mein Übel nicht ansehe) mit אַל als negativer Zweckpartikel, אֶרְאֶה von ראה (sehen) und בְּרָעָתִי (mein Übel) zeigt Moses Wunsch, dem kommenden Elend zu entgehen.
Die LXX übersetzt הָרְגֵנִי נָא הָרֹג mit ἀπόκτεινόν με ἀναιρέσει (töte mich mit Tötung), חֵן בְּעֵינֶיךָ mit χάρις παρὰ σοί (Gnade bei dir) und בְּרָעָתִי mit τὴν κάκωσίν μου (meine Misshandlung).
Die Satzstruktur zeigt konditionelle Verzweiflung, drastische Bitte mit Verstärkung, höfliche Einschränkung und negative Zweckangabe.
Dieser Vers zeigt den Höhepunkt von Moses Verzweiflung, der lieber sterben möchte, als weiterhin die unerträgliche Last der Volksführung zu tragen.
Numeri 11,16
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה אֶסְפָה־לִּ֞י שִׁבְעִ֣ים אִישׁ֮ מִזִּקְנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ אֲשֶׁ֣ר יָדַ֔עְתָּ כִּי־הֵ֛ם זִקְנֵ֥י הָעָ֖ם וְשֹׁטְרָ֑יו וְלָקַחְתָּ֤ אֹתָם֙ אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד וְהִֽתְיַצְּב֥וּ שָׁ֖ם עִמָּֽךְ׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Versammle mir 70 Männer aus den Ältesten Jisra'els, von denen du weißt, dass sie die Ältesten des Volkes und seine Vorsteher sind, und führe sie zu dem Zelt der Begegnung, dass sie sich dort mit dir hinstellen.

Kommentar: Das Redeintroduktionsverb וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה (und der Ewige sprach zu Mose) leitet die göttliche Antwort auf Moses Verzweiflung ein. Der Imperativ אֶסְפָה־לִּ֞י שִׁבְעִ֣ים אִישׁ֮ (versammle mir 70 Männer) mit אֶסְפָה von אסף (sammeln/versammeln) im Qal-Imperativ und der ethischen Dativ לִּי (für mich) zeigt göttliche Anweisung zur Delegation.
Die Spezifikation מִזִּקְנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ אֲשֶׁ֣ר יָדַ֔עְתָּ (aus den Ältesten Israels, die du kennst) mit מִזִּקְנֵי יִשְׂרָאֵל (aus den Ältesten Israels) und אֲשֶׁ֣ר יָדַ֔עְתָּ (die du kennst) zeigt Moses persönliche Kenntnis und Auswahl der Kandidaten.
Die doppelte Qualifikation כִּי־הֵ֛ם זִקְנֵ֥י הָעָ֖ם וְשֹׁטְרָ֑יו (dass sie die Ältesten des Volkes und seine Vorsteher sind) mit זִקְנֵי הָעָם (Älteste des Volkes) und שֹׁטְרָיו (seine Vorsteher) zeigt die erforderlichen Qualifikationen: Alter/Weisheit und administrative Erfahrung.
Die Anweisung וְלָקַחְתָּ֤ אֹתָם֙ אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד וְהִֽתְיַצְּב֥וּ שָׁ֖ם עִמָּֽךְ (und du sollst sie nehmen zum Zelt der Begegnung, und sie sollen sich dort mit dir hinstellen) mit לָקַחְתָּ von לקח (nehmen), אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד (zum Zelt der Begegnung) und הִתְיַצְּבוּ von יצב (sich hinstellen) im Hitp'ael zeigt die liturgische Vorbereitung für die Geistesübertragung.
Die LXX übersetzt die hebräischen „שֹׁטְרָיו" (Aufseher/Vorsteher) mit „γραμματεῖς" (Schreiber), was eine andere Amtsfunktion impliziert.
Die Satzstruktur zeigt göttliche Anweisung mit Zahlangabe, Qualifikationsspezifikation, doppelter Qualifikationsangabe und liturgischer Vorbereitungsanweisung.
Dieser Vers beginnt Gottes Lösung für Moses Überforderung durch die Einrichtung eines Ältestenrats zur Lastenteilung.
Numeri 11,17
Hebräisch: וְיָרַדְתִּ֗י וְדִבַּרְתִּ֣י עִמְּךָ֮ שָׁם֒ וְאָצַלְתִּ֗י מִן־הָר֛וּחַ אֲשֶׁ֥ר עָלֶ֖יךָ וְשַׂמְתִּ֣י עֲלֵיהֶ֑ם וְנָשְׂא֤וּ אִתְּךָ֙ בְּמַשָּׂ֣א הָעָ֔ם וְלֹא־תִשָּׂ֥א אַתָּ֖ה לְבַדֶּֽךָ׃
Deutsch: Und ich werde herabkommen und dort mit dir reden, und ich werde von dem Geist nehmen, der auf dir ist, und auf sie legen, dass sie mit dir an der Last des Volkes tragen und du es nicht allein trägst.

Kommentar: Das Verb וְיָרַדְתִּ֗י וְדִבַּרְתִּ֣י עִמְּךָ֮ שָׁם֒ (und ich werde herabkommen und dort mit dir reden) mit יָרַדְתִּי von ירד (herabkommen) im Qal-Perfekt 1. Person Singular mit Waw consecutivum und דִבַּרְתִּי von דבר (reden) zeigt göttliche Herabkunft für direkte Kommunikation. שָׁם (dort) verweist auf das Zelt der Begegnung.
Die Geistesübertragung וְאָצַלְתִּ֗י מִן־הָר֛וּחַ אֲשֶׁ֥ר עָלֶ֖יךָ וְשַׂמְתִּ֣י עֲלֵיהֶ֑ם (und ich werde von dem Geist nehmen, der auf dir ist, und auf sie legen) mit אָצַלְתִּי von אצל (nehmen/teilen) im Qal-Perfekt 1. Person Singular, מִן־הָרוּחַ (von dem Geist), אֲשֶׁר עָלֶיךָ (der auf dir ist) und שַׂמְתִּי עֲלֵיהֶם (ich werde auf sie legen) zeigt die Übertragung mosaischen Führungsgeistes.
Das Resultat וְנָשְׂא֤וּ אִתְּךָ֙ בְּמַשָּׂ֣א הָעָ֔ם וְלֹא־תִשָּׂ֥א אַתָּ֖ה לְבַדֶּֽךָ (und sie werden mit dir die Last des Volkes tragen, und du wirst nicht allein tragen) mit נָשְׂאוּ von נשא (tragen), אִתְּךָ (mit dir), בְּמַשָּׂא הָעָם (an der Last des Volkes) und der Negation לֹא־תִשָּׂא אַתָּה לְבַדֶּךָ (du wirst nicht allein tragen) zeigt die beabsichtigte Lastenteilung.
Die LXX übersetzt יָרַדְתִּי mit καταβήσομαι (ich werde herabkommen), אָצַלְתִּי mit ἀφελῶ (ich werde wegnehmen), הָרוּחַ mit τοῦ πνεύματος (vom Geist) und מַשָּׂא mit φορτίον (Last).
Die Satzstruktur zeigt göttliche Herabkunft, Geistesübertragung und resultierende Lastenteilung.
Dieser Vers verspricht die Lösung von Moses Überforderung durch göttliche Geistesausstattung der Ältesten zur gemeinsamen Führung.
Numeri 11,18
Hebräisch: וְאֶל־הָעָ֨ם תֹּאמַ֜ר הִתְקַדְּשׁ֣וּ לְמָחָר֮ וַאֲכַלְתֶּ֣ם בָּשָׂר֒ כִּ֡י בְּכִיתֶם֩ בְּאָזְנֵ֨י יְהוָ֜ה לֵאמֹ֗ר מִ֤י יַאֲכִלֵ֨נוּ֙ בָּשָׂ֔ר כִּי־ט֥וֹב לָ֖נוּ בְּמִצְרָ֑יִם וְנָתַ֨ן יְהוָ֥ה לָכֶ֛ם בָּשָׂ֖ר וַאֲכַלְתֶּֽם׃
Deutsch: Und zu dem Volk sollst du sagen: Heiligt euch auf morgen, und ihr werdet Fleisch essen; denn ihr habt vor den Ohren des Ewigen geweint und gesagt: Wer wird uns Fleisch zu essen geben? Denn es ging uns gut in Mizrajim. Und der Ewige wird euch Fleisch geben, und ihr werdet essen.

Kommentar: Die Anweisung וְאֶל־הָעָ֨ם תֹּאמַ֜ר (und zu dem Volk sollst du sagen) leitet Moses Verkündigung an das Volk ein. Der Imperativ הִתְקַדְּשׁ֣וּ לְמָחָר֮ (heiligt euch für morgen) mit הִתְקַדְּשׁוּ von קדש (heilig sein) im Hitp'ael-Imperativ Plural und לְמָחָר (für morgen) zeigt die erforderliche rituelle Vorbereitung für ein außergewöhnliches göttliches Handeln.
Die Verheißung וַאֲכַלְתֶּ֣ם בָּשָׂר֒ (und ihr werdet Fleisch essen) mit אֲכַלְתֶּם von אכל (essen) im Qal-Perfekt 2. maskulin Plural mit Waw consecutivum erfüllt ironisch die Volksforderung.
Die kausale Begründung כִּ֡י בְּכִיתֶם֩ בְּאָזְנֵ֨י יְהוָ֜ה לֵאמֹ֗ר מִ֤י יַאֲכִלֵ֨נוּ֙ בָּשָׂ֔ר כִּי־ט֥וֹב לָ֖נוּ בְּמִצְרָ֑יִם (denn ihr habt geweint vor den Ohren des Ewigen, sagend: wer wird uns Fleisch geben zu essen, denn es war gut für uns in Ägypten) zitiert die Volksklage zurück und zeigt göttliche Aufmerksamkeit für ihre Beschwerden.
Die abschließende Bekräftigung וְנָתַ֨ן יְהוָ֥ה לָכֶ֛ם בָּשָׂ֖ר וַאֲכַלְתֶּֽם (und der Ewige wird euch Fleisch geben, und ihr werdet essen) mit נָתַן von נתן (geben) wiederholt die Verheißungserfüllung.
Die LXX übersetzt הִתְקַדְּשׁוּ mit ἁγιάσασθε (heiligt euch), בְּאָזְנֵי יְהוָה mit εἰς τὰ ὦτα κυρίου (in die Ohren des Herrn) und בְּמִצְרָיִם mit ἐν Αἰγύπτῳ (in Ägypten).
Die Satzstruktur zeigt Verkündigungsanweisung, Heiligungsbefehl, Verheißung, kausale Begründung mit Klagezitat und Bekräftigung.
Dieser Vers zeigt göttliche Ironie: das Volk wird bekommen, was es verlangt hat, aber unter Umständen, die es nicht erwartet.
Numeri 11,19
Hebräisch: לֹ֣א י֥וֹם אֶחָ֛ד תֹּאכְל֖וּן וְלֹ֣א יוֹמָ֑יִם וְלֹ֣א׀ חֲמִשָּׁ֣ה יָמִ֗ים וְלֹא֙ עֲשָׂרָ֣ה יָמִ֔ים וְלֹ֖א עֶשְׂרִ֥ים יֽוֹם׃
Deutsch: Nicht einen Tag sollt ihr essen und nicht zwei Tage und nicht fünf Tage und nicht zehn Tage und nicht 20 Tage.

Kommentar: Die fünffache negative Zeitreihe לֹ֣א י֥וֹם אֶחָ֛ד תֹּאכְל֖וּן וְלֹ֣א יוֹמָ֑יִם וְלֹ֣א׀ חֲמִשָּׁ֣ה יָמִ֗ים וְלֹא֙ עֲשָׂרָ֣ה יָמִ֔ים וְלֹ֖א עֶשְׂרִ֥ים יֽוֹם zeigt eine dramatische Steigerung der Zeitangaben. Jede Negation לֹא (nicht) mit תֹּאכְלוּן von אכל (essen) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Plural verstärkt die Betonung. Die Zahlenfolge יוֹם אֶחָד (ein Tag), יוֹמַיִם (zwei Tage), חֲמִשָּׁה יָמִים (fünf Tage), עֲשָׂרָה יָמִים (zehn Tage), עֶשְׂרִים יוֹם (zwanzig Tage) zeigt eine aufsteigende, aber unvollständige Progression.
Diese rhetorische Struktur baut Spannung auf und bereitet die dramatische Ankündigung in Vers 20 vor. Die wiederholte Negation לֹא schafft einen hämmernden Rhythmus, der die Intensität der göttlichen Ankündigung unterstreicht.
Die LXX übersetzt mit der parallelen Struktur οὐχὶ ἡμέραν μίαν φάγεσθε οὐδὲ δύο ἡμέρας οὐδὲ πέντε ἡμέρας οὐδὲ δέκα ἡμέρας οὐδὲ εἴκοσι ἡμέρας (nicht einen Tag werdet ihr essen, noch zwei Tage, noch fünf Tage, noch zehn Tage, noch zwanzig Tage).
Die Satzstruktur zeigt aufsteigende negative Zeitreihe mit rhetorischer Steigerung zur Spannungserzeugung.
Dieser Vers baut durch die Aufzählung begrenzter Zeiträume dramatische Spannung auf, bevor die wahre Dauer der Fleischversorgung offenbart wird.
Numeri 11,20
Hebräisch: עַ֣ד׀ חֹ֣דֶשׁ יָמִ֗ים עַ֤ד אֲשֶׁר־יֵצֵא֙ מֵֽאַפְּכֶ֔ם וְהָיָ֥ה לָכֶ֖ם לְזָרָ֑א יַ֗עַן כִּֽי־מְאַסְתֶּ֤ם אֶת־יְהוָה֙ אֲשֶׁ֣ר בְּקִרְבְּכֶ֔ם וַתִּבְכּ֤וּ לְפָנָיו֙ לֵאמֹ֔ר לָ֥מָּה זֶּ֖ה יָצָ֥אנוּ מִמִּצְרָֽיִם׃
Deutsch: Sondern einen ganzen Monat lang, bis es euch zur Nase herauskommt und euch zum Ekel wird, weil ihr den Ewigen, der in eurer Mitte ist, verworfen und vor ihm geweint habt, indem ihr sagtet: Warum sind wir doch aus Mizrajim ausgezogen?

Kommentar: Die dramatische Zeitangabe עַ֣ד׀ חֹ֣דֶשׁ יָמִ֗ים (bis zu einem Monat von Tagen) mit עַד (bis) und חֹדֶשׁ יָמִים (Monat von Tagen) als emphatische Construction zeigt die außergewöhnlich lange Dauer der Fleischversorgung.
Die groteske Beschreibung עַ֤ד אֲשֶׁר־יֵצֵא֙ מֵֽאַפְּכֶ֔ם וְהָיָ֥ה לָכֶ֖ם לְזָרָ֑א (bis es aus euren Nasen herauskommt und euch zum Ekel wird) mit יֵצֵא מֵאַפְּכֶם (es kommt aus euren Nasen heraus), מֵאַף (aus der Nase) als Dual mit Possessivsuffix und הָיָה לָכֶם לְזָרָא (es wird euch zum Ekel) mit זָרָא (Ekel/Abscheu) zeigt die Übersättigung bis zur physischen Übelkeit.
Die kausale Begründung יַ֗עַן כִּֽי־מְאַסְתֶּ֤ם אֶת־יְהוָה֙ אֲשֶׁ֣ר בְּקִרְבְּכֶ֔ם (weil ihr den Ewigen verworfen habt, der in eurer Mitte ist) mit יַעַן כִּי (weil), מְאַסְתֶּם von מאס (verwerfen) im Qal-Perfekt 2. maskulin Plural und אֲשֶׁר בְּקִרְבְּכֶם (der in eurer Mitte ist) zeigt die theologische Schwere des Vergehens.
Die Klage-Zitation וַתִּבְכּ֤וּ לְפָנָיו֙ לֵאמֹ֔ר לָ֥מָּה זֶּ֖ה יָצָ֥אנוּ מִמִּצְרָֽיִם (und ihr weintet vor ihm, sagend: warum sind wir doch aus Ägypten ausgezogen) mit תִּבְכּוּ von בכה (weinen) und der rhetorischen Frage לָמָּה זֶּה יָצָאנוּ מִמִּצְרָיִם zeigt den Gipfel der israelitischen Undankbarkeit.
Die LXX interpretiert das hebräische „לְזָרָא" (zum Ekel) als „εἰς χολέραν" (zur Cholera/Galle), eine medizinisch-pathologische Interpretation statt einer emotionalen Beschreibung.
Die Satzstruktur zeigt dramatische Zeitangabe, groteske Beschreibung physischer Übelkeit, theologische Begründung und Klage-Zitation.
Dieser Vers zeigt göttliche Ironie in ihrer härtesten Form: das Volk bekommt seine Fleischforderung erfüllt, aber als Strafe bis zur physischen Übelkeit, wegen ihrer fundamentalen Ablehnung göttlicher Führung.
Numeri 11,21
Hebräisch: וַיֹּאמֶר֮ מֹשֶׁה֒ שֵׁשׁ־מֵא֥וֹת אֶ֨לֶף֙ רַגְלִ֔י הָעָ֕ם אֲשֶׁ֥ר אָנֹכִ֖י בְּקִרְבֹּ֑ו וְאַתָּ֣ה אָמַ֗רְתָּ בָּשָׂר֙ אֶתֵּ֣ן לָהֶ֔ם וְאָכְל֖וּ חֹ֥דֶשׁ יָמִֽים׃
Deutsch: Und Mosche sprach: 600.000 Mann zu Fuß ist das Volk, in dessen Mitte ich bin, und du sagst: Fleisch will ich ihnen geben, dass sie einen ganzen Monat lang essen!

Kommentar: Das Redeintroduktionsverb וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה (und Mose sprach) leitet Moses skeptische Rückfrage ein. Die Zahlenangabe שֵׁשׁ־מֵא֥וֹת אֶ֨לֶף֙ רַגְלִ֔י (600.000 Mann zu Fuß) mit שֵׁשׁ־מֵאוֹת אֶלֶף (sechshunderttausend) und רַגְלִי (Fußvolk) zeigt die gewaltige Größe der zu versorgenden Bevölkerung, bezogen auf die wehrfähigen Männer aus der Volkszählung in Numeri 1.
Die relativische Charakterisierung הָעָ֕ם אֲשֶׁ֥ר אָנֹכִ֖י בְּקִרְבֹּ֑ו (das Volk, in dessen Mitte ich bin) mit אֲשֶׁר (das), dem emphatischen Pronomen אָנֹכִי (ich) und בְּקִרְבּוֹ (in seiner Mitte) betont Moses persönliche Verantwortung und intime Kenntnis der logistischen Herausforderung.
Die indirekte Gottesrede וְאַתָּ֣ה אָמַ֗רְתָּ בָּשָׂר֙ אֶתֵּ֣ן לָהֶ֔ם וְאָכְל֖וּ חֹ֥דֶשׁ יָמִֽים (und du sagst: Fleisch will ich ihnen geben, und sie sollen essen einen Monat von Tagen) mit dem emphatischen Pronomen אַתָּה (du), אָמַרְתָּ von אמר (sagen), אֶתֵּן von נתן (geben) im Qal-Imperfekt 1. Person Singular und וְאָכְלוּ חֹדֶשׁ יָמִים (sie sollen essen einen Monat von Tagen) zeigt Moses Unglauben angesichts der göttlichen Verheißung.
Die LXX übersetzt רַגְלִי mit πεζῶν (Fußsoldaten), בְּקִרְבֹּו mit ἐν αὐτοῖς εἰμι (ich bin unter ihnen) und חֹדֶשׁ יָמִים mit μῆνα ἡμερῶν (einen Monat von Tagen).
Die Satzstruktur zeigt skeptische Rückfrage mit konkreter Zahlenangabe, persönlicher Situationsbeschreibung und indirekter Gottesrede-Wiedergabe.
Dieser Vers zeigt Moses menschliche Skepsis gegenüber göttlicher Allmacht, basierend auf praktischen logistischen Überlegungen.
Numeri 11,22
Hebräisch: הֲצֹ֧אן וּבָקָ֛ר יִשָּׁחֵ֥ט לָהֶ֖ם וּמָצָ֣א לָהֶ֑ם אִ֣ם אֶֽת־כָּל־דְּגֵ֥י הַיָּ֛ם יֵאָסֵ֥ף לָהֶ֖ם וּמָצָ֥א לָהֶֽם׃
Deutsch: Soll Klein- und Rindvieh für sie geschlachtet werden, dass es für sie ausreiche? Oder sollen alle Fische des Meeres für sie gesammelt werden, dass es für sie ausreiche?

Kommentar: Die doppelte rhetorische Frage zeigt Moses praktische Berechnung der benötigten Fleischmengen. Die erste Frage הֲצֹ֧אן וּבָקָ֛ר יִשָּׁחֵ֥ט לָהֶ֖ם וּמָצָ֣א לָהֶ֑ם (soll Kleinvieh und Rindvieh geschlachtet werden für sie, und wird es ausreichen für sie) mit הֲ als Fragepartikel, צֹאן וּבָקָר (Kleinvieh und Rindvieh) als Hendiadyoin für alle Herdentiere, יִשָּׁחֵט von שחט (schlachten) im Niph'al-Imperfekt 3. maskulin Singular und מָצָא לָהֶם (es wird ausreichen für sie) von מצא (finden/ausreichen) zeigt die erste mögliche Fleischquelle.
Die alternative Frage אִ֣ם אֶֽת־כָּל־דְּגֵ֥י הַיָּ֛ם יֵאָסֵ֥ף לָהֶ֖ם וּמָצָ֥א לָהֶֽם (oder sollen alle Fische des Meeres gesammelt werden für sie, und wird es ausreichen für sie) mit אִם (oder/wenn), כָּל־דְּגֵי הַיָּם (alle Fische des Meeres) als hyperbolische Totalität, יֵאָסֵף von אסף (sammeln) im Niph'al-Imperfekt und מָצָא לָהֶם (es wird ausreichen für sie) zeigt eine noch drastischere Alternative.
Die Wiederholung von וּמָצָ֣א לָהֶ֑ם und וּמָצָ֥א לָהֶֽם (und es wird ausreichen für sie) verstärkt Moses Zweifel an der Möglichkeit einer ausreichenden Fleischversorgung für eine so große Menschenmenge über einen ganzen Monat.
Die LXX übersetzt צֹאן וּבָקָר mit πρόβατα καὶ βόες (Schafe und Rinder), יִשָּׁחֵט mit σφαγήσεται (es wird geschlachtet werden) und כָּל־דְּגֵי הַיָּם mit πάντες οἱ ἰχθύες τῆς θαλάσσης (alle Fische des Meeres).
Die Satzstruktur zeigt doppelte rhetorische Frage mit alternativen Fleischquellen und wiederholter Ausreichungsskepsis.
Dieser Vers zeigt Moses rein menschliche, logistische Betrachtungsweise, die die Grenzen natürlicher Ressourcen gegen göttliche Allmacht stellt.
Numeri 11,23
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה הֲיַ֥ד יְהוָ֖ה תִּקְצָ֑ר עַתָּ֥ה תִרְאֶ֛ה הֲיִקְרְךָ֥ דְבָרִ֖י אִם־לֹֽא׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Ist die Hand des Ewigen zu kurz? Jetzt sollst du sehen, ob dir mein Wort eintrifft oder nicht.

Kommentar: Das Redeintroduktionsverb וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה (und der Ewige sprach zu Mose) leitet die göttliche Antwort auf Moses Skepsis ein. Die rhetorische Frage הֲיַ֥ד יְהוָ֖ה תִּקְצָ֑ר (ist die Hand des Ewigen zu kurz) mit הֲ als Fragepartikel, יַד יְהוָה (Hand des Ewigen) als Metapher für göttliche Macht und תִּקְצָר von קצר (kurz sein/verkürzt werden) im Qal-Imperfekt 3. feminin Singular stellt Moses begrenztes Verständnis göttlicher Allmacht in Frage.
Die Ankündigung עַתָּ֥ה תִרְאֶ֛ה (jetzt wirst du sehen) mit עַתָּה (jetzt) als temporale Betonung und תִרְאֶה von ראה (sehen) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular verheißt eine unmittelbare Demonstration göttlicher Macht.
Die alternative Formulierung הֲיִקְרְךָ֥ דְבָרִ֖י אִם־לֹֽא (ob dir mein Wort eintrifft oder nicht) mit הֲיִקְרְךָ von קרה (begegnen/eintreffen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Objektsuffix 2. maskulin Singular, דְּבָרִי (mein Wort) und אִם־לֹא (oder nicht) stellt die Zuverlässigkeit göttlicher Verheißungen zur Bewährungsprobe.
Die LXX übersetzt יַד יְהוָה mit χεὶρ κυρίου (Hand des Herrn), תִּקְצָר mit οὐκ ἐξαρκέσει (wird nicht ausreichen) und יִקְרְךָ mit συναντήσεταί σοι (wird dir begegnen).
Die Satzstruktur zeigt rhetorische Frage zur göttlichen Allmacht, temporale Ankündigung und alternative Bewährungsformulierung.
Dieser Vers stellt Moses begrenzte menschliche Perspektive der unbegrenzten göttlichen Allmacht gegenüber und kündigt eine sofortige Demonstration an.
Numeri 11,24
Hebräisch: וַיֵּצֵ֣א מֹשֶׁ֗ה וַיְדַבֵּר֙ אֶל־הָעָ֔ם אֵ֖ת דִּבְרֵ֣י יְהוָ֑ה וַיֶּאֱסֹ֞ף שִׁבְעִ֥ים אִישׁ֙ מִזִּקְנֵ֣י הָעָ֔ם וַֽיַּעֲמֵ֥ד אֹתָ֖ם סְבִיבֹ֥ת הָאֹֽהֶל׃
Deutsch: Und Mosche ging hinaus und redete zu dem Volk die Worte des Ewigen; und er versammelte 70 Männer aus den Ältesten des Volkes und stellte sie rings um das Zelt.

Kommentar: Das Verb וַיֵּצֵ֣א מֹשֶׁ֗ה (und Mose ging hinaus) mit יֵּצֵא von יצא (hinausgehen) zeigt Moses Bewegung vom Zelt der Begegnung zum Volk. Die Verkündigung וַיְדַבֵּר֙ אֶל־הָעָ֔ם אֵ֖ת דִּבְרֵ֣י יְהוָ֑ה (und er redete zu dem Volk die Worte des Ewigen) mit דִּבְרֵי יְהוָה (Worte des Ewigen) zeigt die getreue Übermittlung der göttlichen Botschaft.
Die Ausführung וַיֶּאֱסֹ֞ף שִׁבְעִ֥ים אִישׁ֙ מִזִּקְנֵ֣י הָעָ֔ם (und er versammelte 70 Männer aus den Ältesten des Volkes) mit יֶּאֱסֹף von אסף (sammeln/versammeln) setzt die göttliche Anweisung aus Vers 16 um.
Die liturgische Anordnung וַֽיַּעֲמֵ֥ד אֹתָ֖ם סְבִיבֹ֥ת הָאֹֽהֶל (und er stellte sie rings um das Zelt) mit יַּעֲמֵד von עמד (stehen) im Hiph'il und סְבִיבֹת הָאֹהֶל (rings um das Zelt) zeigt die kreisförmige Anordnung für die Geistesübertragung.
Die LXX übersetzt יֵּצֵא mit ἐξῆλθεν (er ging hinaus), דִּבְרֵי יְהוָה mit τὰ ῥήματα κυρίου (die Worte des Herrn) und סְבִיבֹת mit κύκλῳ (im Kreis).
Die Satzstruktur zeigt Bewegung, Verkündigung, Versammlung und liturgische Anordnung.
Dieser Vers dokumentiert Moses gehorsame Ausführung der göttlichen Anweisungen für die Ältestenbestellung.
Numeri 11,25
Hebräisch: וַיֵּ֨רֶד יְהוָ֥ה׀ בֶּעָנָן֮ וַיְדַבֵּ֣ר אֵלָיו֒ וַיָּ֗אצֶל מִן־הָר֨וּחַ֙ אֲשֶׁ֣ר עָלָ֔יו וַיִּתֵּ֕ן עַל־שִׁבְעִ֥ים אִ֖ישׁ הַזְּקֵנִ֑ים וַיְהִ֗י כְּנ֤וֹחַ עֲלֵיהֶם֙ הָר֔וּחַ וַיִּֽתְנַבְּא֖וּ וְלֹ֥א יָסָֽפוּ׃
Deutsch: Und der Ewige kam in der Wolke herab und redete zu ihm und nahm von dem Geist, der auf ihm war, und legte ihn auf die 70 Männer, die Ältesten. Und es geschah, als der Geist auf ihnen ruhte, da weissagten sie; aber sie fuhren nicht fort.

Kommentar: Die Theophanie וַיֵּ֨רֶד יְהוָ֥ה׀ בֶּעָנָן֮ (und der Ewige kam herab in der Wolke) mit יֵּרֶד von ירד (herabkommen) und בֶּעָנָן (in der Wolke) zeigt die göttliche Herabkunft zur Geistesübertragung.
Die Kommunikation וַיְדַבֵּ֣ר אֵלָיו֒ (und er redete zu ihm) etabliert die direkte göttliche Kommunikation mit Mose. Die Geistesübertragung וַיָּ֗אצֶל מִן־הָר֨וּחַ֙ אֲשֶׁ֣ר עָלָ֔יו וַיִּתֵּ֕ן עַל־שִׁבְעִ֥ים אִ֖ישׁ הַזְּקֵנִ֑ים mit יָּאצֶל von אצל (nehmen/teilen), מִן־הָרוּחַ אֲשֶׁר עָלָיו (von dem Geist, der auf ihm war) und יִּתֵּן עַל־שִׁבְעִים אִישׁ הַזְּקֵנִים (er legte auf die 70 Männer, die Ältesten) zeigt die Verteilung des mosaischen Führungsgeistes.
Die Wirkung וַיְהִ֗י כְּנ֤וֹחַ עֲלֵיהֶם֙ הָר֔וּחַ וַיִּֽתְנַבְּא֖וּ וְלֹ֥א יָסָֽפוּ mit כְּנוֹחַ עֲלֵיהֶם הָרוּחַ (als der Geist auf ihnen ruhte), יִּתְנַבְּאוּ von נבא (weissagen) im Hitp'ael und לֹא יָסָפוּ (sie fuhren nicht fort) zeigt die einmalige prophetische Manifestation der Geistesausrüstung.
Die LXX übersetzt יֵּרֶד mit κατέβη (er kam herab), יָּאצֶל mit ἀφεῖλεν (er nahm weg) und יִּתְנַבְּאוּ mit ἐπροφήτευσαν (sie prophezeiten).
Die Satzstruktur zeigt Theophanie, Kommunikation, Geistesübertragung und einmalige prophetische Manifestation.
Dieser Vers dokumentiert die göttliche Erfüllung der Verheißung zur Lastenteilung durch Geistesausrüstung der 70 Ältesten.
Numeri 11,26
Hebräisch: וַיִּשָּׁאֲר֣וּ שְׁנֵֽי־אֲנָשִׁ֣ים׀ בַּֽמַּחֲנֶ֡ה שֵׁ֣ם הָאֶחָ֣ד׀ אֶלְדָּ֡ד וְשֵׁם֩ הַשֵּׁנִ֨י מֵידָ֜ד וַתָּ֧נַח עֲלֵיהֶ֣ם הָר֗וּחַ וְהֵ֨מָּה֙ בַּכְּתֻבִ֔ים וְלֹ֥א יָצְא֖וּ הָאֹ֑הֱלָה וַיִּֽתְנַבְּא֖וּ בַּֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Und zwei Männer waren im Lager zurückgeblieben, der Name des einen war Eldad und der Name des zweiten Medad; und der Geist ruhte auf ihnen - sie waren nämlich unter den Aufgeschriebenen, waren aber nicht zum Zelt hinausgegangen -, und sie weissagten im Lager.

Kommentar: Das Verb וַיִּשָּׁאֲר֣וּ שְׁנֵֽי־אֲנָשִׁ֣ים׀ בַּֽמַּחֲנֶ֡ה (und zwei Männer blieben im Lager zurück) mit יִּשָּׁאֲרוּ von שאר (zurückbleiben) im Niph'al zeigt die unerwartete Situation.
Die Namensidentifikation שֵׁ֣ם הָאֶחָ֣ד׀ אֶלְדָּ֡ד וְשֵׁם֩ הַשֵּׁנִ֨י מֵידָ֜ד (der Name des einen war Eldad und der Name des zweiten Medad) mit אֶלְדָּד (Eldad = "Gott hat geliebt") und מֵידָד (Medad = "Geliebter") zeigt ihre theophoren Namen.
Die Geistesausstattung וַתָּ֧נַח עֲלֵיהֶ֣ם הָר֗וּחַ (und der Geist ruhte auf ihnen) mit תָּנַח von נוח (ruhen) zeigt die göttliche Einbeziehung auch der Abwesenden.
Die Erklärung וְהֵ֨מָּה֙ בַּכְּתֻבִ֔ים וְלֹ֥א יָצְא֖וּ הָאֹ֑הֱלָה (sie waren unter den Aufgeschriebenen, waren aber nicht zum Zelt hinausgegangen) mit בַּכְּתֻבִים (unter den Aufgeschriebenen) und לֹא יָצְאוּ הָאֹהֱלָה (sie gingen nicht zum Zelt hinaus) zeigt ihre legitimierte Abwesenheit.
Die Manifestation וַיִּֽתְנַבְּא֖וּ בַּֽמַּחֲנֶֽה (und sie weissagten im Lager) zeigt die unkonventionelle Orts der prophetischen Äußerung.
Die LXX ändert den Namen leicht: Hebräisch „מֵידָד" wird zu griechisch „Μωδάδ" (Modad statt Medad).
Die Satzstruktur zeigt unerwartete Situation, Namensidentifikation, Geistesausstattung, erklärende Parenthese und unkonventionelle Manifestation.
Dieser Vers zeigt göttliche Souveränität über menschliche Organisation durch Geistesausstattung auch außerhalb des erwarteten liturgischen Rahmens.
Numeri 11,27
Hebräisch: וַיָּ֣רָץ הַנַּ֔עַר וַיַּגֵּ֥ד לְמֹשֶׁ֖ה וַיֹּאמַ֑ר אֶלְדָּ֣ד וּמֵידָ֔ד מִֽתְנַבְּאִ֖ים בַּֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Da lief ein Junge und berichtete es Mosche und sprach: Eldad und Medad weissagen im Lager.

Kommentar: Das Verb וַיָּ֣רָץ הַנַּ֔עַר (und der Junge lief) mit יָּרָץ von רוץ (laufen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt die eilige Berichterstattung. הַנַּעַר (der Junge) bezeichnet einen jungen Mann, wahrscheinlich einen Diener oder Boten.
Die Berichterstattung וַיַּגֵּ֥ד לְמֹשֶׁ֖ה וַיֹּאמַ֑ר (und er berichtete es Mose und sprach) mit יַּגֵּד von נגד (berichten/erzählen) im Hiph'il zeigt die offizielle Meldung an die Autoritätsperson.
Die direkte Rede אֶלְדָּ֣ד וּמֵידָ֔ד מִֽתְנַבְּאִ֖ים בַּֽמַּחֲנֶֽה (Eldad und Medad weissagen im Lager) mit מִתְנַבְּאִים von נבא (weissagen) im Hitp'ael-Partizip Plural und בַּמַּחֲנֶה (im Lager) zeigt die ungewöhnliche Situation prophetischer Aktivität außerhalb des liturgischen Zentrums.
Die LXX übersetzt יָּרָץ mit ἔδραμεν (er lief), יַּגֵּד mit ἀπήγγειλεν (er berichtete) und מִתְנַבְּאִים mit προφητεύουσιν (sie prophezeien).
Die Satzstruktur zeigt eilige Bewegung, offizielle Berichterstattung und direkte Situationsmeldung.
Dieser Vers zeigt die Aufregung über das unkonventionelle prophetische Ereignis und die Sorge um die ordnungsgemäße Kontrolle geistlicher Phänomene.
Numeri 11,28
Hebräisch: וַיַּ֜עַן יְהוֹשֻׁ֣עַ בִּן־נ֗וּן מְשָׁרֵ֥ת מֹשֶׁ֛ה מִבְּחֻרָ֖יו וַיֹּאמַ֑ר אֲדֹנִ֥י מֹשֶׁ֖ה כְּלָאֵֽם׃
Deutsch: Und Jehoschua, der Sohn Nuns, der Diener Mosches von seiner Jugend an, antwortete und sprach: Mein Herr Mosche, wehre ihnen!

Kommentar: Das Antwortverb וַיַּ֜עַן יְהוֹשֻׁ֣עַ בִּן־נ֗וּן (und Josua, Sohn Nuns, antwortete) mit יַּעַן von ענה (antworten) leitet Josuas Reaktion ein. Die ausführliche Identifikation יְהוֹשֻׁעַ בִּן־נוּן מְשָׁרֵת מֹשֶׁה מִבְּחֻרָיו zeigt seine Qualifikationen.
מְשָׁרֵת מֹשֶׁה (Diener Moses) mit מְשָׁרֵת von שרת (dienen) als Pi'el-Partizip zeigt Josuas offizielle Position. מִבְּחֻרָיו (von seiner Jugend an) mit בָּחוּר (junger Mann/Jugend) und Possessivsuffix zeigt die Länge ihrer Beziehung.
Die respektvolle Anrede אֲדֹנִ֥י מֹשֶׁ֖ה (mein Herr Mose) mit אֲדֹנִי (mein Herr) zeigt Josuas Unterordnung. Der Imperativ כְּלָאֵֽם (wehre ihnen) von כלא (zurückhalten/hindern) im Qal-Imperativ mit Objektsuffix 3. maskulin Plural zeigt Josuas Wunsch nach Kontrolle der unautorisierten prophetischen Aktivität.
Die LXX übersetzt יַּעַן mit ἀποκριθεὶς (antwortend), מְשָׁרֵת mit θεραπευτὴς (Diener) und כְּלָאֵם mit κώλυσον αὐτοὺς (hindere sie).
Die Satzstruktur zeigt Antwortverb, ausführliche Personencharakterisierung, respektvolle Anrede und imperative Kontrollforderung.
Dieser Vers zeigt Josuas institutionelle Sorge um die Ordnung der geistlichen Autorität und seinen Schutzinstinkt für Moses Position.
Numeri 11,29
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר לוֹ֙ מֹשֶׁ֔ה הַֽמְקַנֵּ֥א אַתָּ֖ה לִ֑י וּמִ֨י יִתֵּ֜ן כָּל־עַ֤ם יְהוָה֙ נְבִיאִ֔ים כִּי־יִתֵּ֧ן יְהוָ֛ה אֶת־רוּחֹ֖ו עֲלֵיהֶֽם׃
Deutsch: Aber Mosche sprach zu ihm: Eiferst du für mich? Möge doch das ganze Volk des Ewigen Propheten sein, dass der Ewige seinen Geist auf sie legte!

Kommentar: Das Redeintroduktionsverb וַיֹּ֤אמֶר לוֹ֙ מֹשֶׁ֔ה (und Mose sprach zu ihm) leitet Moses weise Antwort ein. Die rhetorische Frage הַֽמְקַנֵּ֥א אַתָּ֖ה לִ֑י (eiferst du für mich) mit הַמְקַנֵּא von קנא (eifern) im Pi'el-Partizip mit interrogativem ה, אַתָּה (du) und לִי (für mich) hinterfragt Josuas Motivation.
Der Wunsch וּמִ֨י יִתֵּ֜ן כָּל־עַ֤ם יְהוָה֙ נְבִיאִ֔ים (und wer gäbe, dass das ganze Volk des Ewigen Propheten wären) mit der idiomatischen Wendung מִי יִתֵּן (wer gäbe/möge doch), כָּל־עַם יְהוָה (das ganze Volk des Ewigen) und נְבִיאִים (Propheten) zeigt Moses universellen prophetischen Wunsch.
Die kausale Ergänzung כִּי־יִתֵּ֧ן יְהוָ֛ה אֶת־רוּחֹ֖ו עֲלֵיהֶֽם (dass der Ewige seinen Geist auf sie legte) mit יִתֵּן von נתן (geben), רוּחוֹ (seinen Geist) und עֲלֵיהֶם (auf sie) zeigt die Voraussetzung für universelle Prophetie.
Die LXX übersetzt הַמְקַנֵּא mit μὴ ζηλοῖς (eiferst du etwa), מִי יִתֵּן mit τίς δῴη (wer möge geben) und נְבִיאִים mit προφῆται (Propheten).
Die Satzstruktur zeigt rhetorische Frage zur Motivation, Wunschäußerung mit idiomatischer Wendung und kausale Bedingungsangabe.
Dieser Vers offenbart Moses großherzige Vision einer universellen Prophetie aller Gläubigen durch göttliche Geistesausstattung.
Exkurs: Moses Vision der universellen Prophetie – Joel 3,1-2 und Apg 2
Moses Wunsch (Num 11,29):
וּמִי יִתֵּן כָּל־עַם יְהוָה נְבִיאִים כִּי־יִתֵּן יְהוָה אֶת־רוּחוֹ עֲלֵיהֶם
"Wer gäbe, dass das ganze Volk des JHWH Propheten wären, dass JHWH seinen Geist auf sie legte!"
Theologische Bedeutung:
1. Demokratisierung der Prophetie: Moses wünscht sich, dass nicht nur die 70 Ältesten, sondern das ganze Volk den Geist empfängt
2. Kritik an elitärer Geistesausstattung: Im Gegensatz zu Josuas Sorge um Ordnung (V. 28) zeigt Moses eine inklusive, großherzige Vision
3. Vorwegnahme der messianischen Zeit: Moses Wunsch wird zur Prophetie, die auf die messianische Ära zeigt
Erfüllung in Joel 3,1-2 (MT) / Joel 2,28-29 (LXX):
Joel 3,1-2 (MT):
וְהָיָה אַחֲרֵי־כֵן אֶשְׁפּוֹךְ אֶת־רוּחִי עַל־כָּל־בָּשָׂר
וְנִבְּאוּ בְּנֵיכֶם וּבְנוֹתֵיכֶם זִקְנֵיכֶם חֲלֹמוֹת יַחֲלֹמוּן בַּחוּרֵיכֶם חֶזְיֹנוֹת יִרְאוּ
וְגַם עַל־הָעֲבָדִים וְעַל־הַשְּׁפָחוֹת בַּיָּמִים הָהֵמָּה אֶשְׁפּוֹךְ אֶת־רוּחִי
"Und danach werde ich meinen Geist ausgießen auf alles Fleisch,
und eure Söhne und eure Töchter werden prophezeien,
eure Alten werden Träume träumen, eure Jünglinge werden Gesichte sehen.
Und auch auf die Knechte und auf die Mägde werde ich in jenen Tagen meinen Geist ausgießen."
Erfüllung in Apostelgeschichte 2,16-21:
Petrus am Pfingsttag:
τοῦτό ἐστιν τὸ εἰρημένον διὰ τοῦ προφήτου Ἰωήλ·
"Dies ist das, was durch den Propheten Joel gesagt worden ist..."
Apg 2,17-18:
καὶ ἔσται ἐν ταῖς ἐσχάταις ἡμέραις, λέγει ὁ θεός,
ἐκχεῶ ἀπὸ τοῦ πνεύματός μου ἐπὶ πᾶσαν σάρκα
"Und es wird geschehen in den letzten Tagen, spricht Gott,
ich werde von meinem Geist ausgießen auf alles Fleisch..."
Vergleichstabelle:
	Aspekt
	Num 11,29
	Joel 3,1-2
	Apg 2,17-18

	Empfänger
	כָּל־עַם יְהוָה 
(ganzes Volk JHWHs)
	כָּל־בָּשָׂר 
(alles Fleisch)
	πᾶσαν σάρκα 
(alles Fleisch)

	Geistesquelle
	רוּחוֹ 
(sein Geist)
	רוּחִי 
(mein Geist)
	τοῦ πνεύματός μου 
(mein Geist)

	Wirkung
	נְבִיאִים
(Propheten)
	וְנִבְּאוּ 
(sie werden prophezeien)
	προφητεύσουσιν 
(sie werden prophezeien)

	Inklusion
	Implizit universell
	Söhne + Töchter + Knechte + Mägde
	Explizit: 
Söhne + Töchter + alle

	Zeit
	Wunsch/Vision
	וְהָיָה אַחֲרֵי־כֵן (danach)
	ἐν ταῖς ἐσχάταις ἡμέραις (letzte Tage)


Theologische Kontinuität:
1. Moses Wunsch → Joels Prophetie → Pfingst-Erfüllung
2. Demokratisierung: Von 70 Ältesten → ganzes Volk → alles Fleisch (Juden + Heiden!)
3. Inklusion: 
· Num 11: Elite (70 Älteste) vs. Moses Wunsch (ganzes Volk)
· Joel 3: Söhne + Töchter + Knechte + Mägde (Geschlecht + soziale Klasse!)
· Apg 2: Juden aus allen Nationen + später Heiden (Apg 10!)
4. Endzeitliche Perspektive: 
· Moses: אִם־יִתֵּן (wer gäbe) – Optativ (Wunsch)
· Joel: וְהָיָה אַחֲרֵי־כֵן (es wird geschehen danach) – Futur (Verheißung)
· Apg 2: τοῦτό ἐστιν (dies ist) – Präsens (Erfüllung)
Fazit: Moses Wunsch (Num 11,29) wurde zur Prophetie (Joel 3,1-2) und fand ihre Erfüllung in der Ausgießung des Heiligen Geistes an Pfingsten (Apg 2), wodurch die universelle Prophetie aller Gläubigen Realität wurde.
Numeri 11,30
Hebräisch: וַיֵּאָסֵ֥ף מֹשֶׁ֖ה אֶל־הַֽמַּחֲנֶ֑ה ה֖וּא וְזִקְנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und Mosche zog sich in das Lager zurück, er und die Ältesten Jisra'els.

Kommentar: Das Verb וַיֵּאָסֵ֥ף מֹשֶׁ֖ה אֶל־הַֽמַּחֲנֶ֑ה (und Mose zog sich zum Lager zurück) mit יֵּאָסֵף von אסף (sammeln/sich zurückziehen) im Niph'al-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt Moses Rückkehr vom Zelt der Begegnung zum Hauptlager nach der Geisteszeremonie.
Die Begleitung ה֖וּא וְזִקְנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל (er und die Ältesten Israels) mit dem emphatischen Pronomen הוּא (er) und זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל (die Ältesten Israels) zeigt die neu konstituierte Führungsgruppe, die gemeinsam die Last der Volksführung teilen wird.
Die LXX übersetzt יֵּאָסֵף mit συνήχθη (er wurde versammelt/er zog sich zurück) und זִקְנֵי mit πρεσβύτεροι (Älteste).
Die Satzstruktur zeigt Rückzugsbewegung mit Gruppenbegleitung als Übergang zur nächsten Episode.
Dieser Vers schließt die Episode der Ältestenbestellung ab und leitet zur Wachtelererzählung über.
Numeri 11,31
Hebräisch: וְר֜וּחַ נָסַ֣ע׀ מֵאֵ֣ת יְהוָ֗ה וַיָּ֣גָז שַׂלְוִים֮ מִן־הַיָּם֒ וַיִּטֹּ֨שׁ עַל־הַֽמַּחֲנֶ֜ה כְּדֶ֧רֶךְ י֣וֹם כֹּ֗ה וּכְדֶ֤רֶךְ יוֹם֙ כֹּ֔ה סְבִיב֖וֹת הַֽמַּחֲנֶ֑ה וּכְאַמָּתַ֖יִם עַל־פְּנֵ֥י הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Und ein Wind brach auf von dem Ewigen und trieb Wachteln vom Meer herbei und warf sie auf das Lager, eine Tagereise weit hierhin und eine Tagereise weit dorthin, rings um das Lager, und etwa zwei Ellen hoch über der Oberfläche der Erde.

Kommentar: Das Subjekt וְר֜וּחַ נָסַ֣ע׀ מֵאֵ֣ת יְהוָ֗ה (und ein Wind brach auf von dem Ewigen) mit רוּחַ (Wind/Geist), נָסַע von נסע (aufbrechen/sich bewegen) und מֵאֵת יְהוָה (von dem Ewigen) zeigt göttlich gesandten Wind als Instrument der Wundertat.
Die Handlung וַיָּ֣גָז שַׂלְוִים֮ מִן־הַיָּם֒ (und er trieb Wachteln vom Meer herbei) mit יָּגָז von גוז (vorüberziehen/dahertreiben) und שַׂלְוִים (Wachteln) Plural von שְׂלָו, מִן־הַיָּם (vom Meer) zeigt die Herkunft der Vögel aus dem Mittelmeer.
Die Verteilung וַיִּטֹּ֨שׁ עַל־הַֽמַּחֲנֶ֜ה כְּדֶ֧רֶךְ י֣וֹם כֹּ֗ה וּכְדֶ֤רֶךְ יוֹם֙ כֹּ֔ה סְבִיב֖וֹת הַֽמַּחֲנֶ֑ה (und warf sie auf das Lager, eine Tagereise weit hierhin und eine Tagereise weit dorthin, rings um das Lager) mit יִּטֹּשׁ von נטש (hinwerfen/niederlassen), כְּדֶרֶךְ יוֹם כֹּה (etwa eine Tagereise hierhin) zeigt die gewaltige Ausdehnung der Wachtelverteilung.
Die Höhenangabe וּכְאַמָּתַ֖יִם עַל־פְּנֵ֥י הָאָֽרֶץ (und etwa zwei Ellen hoch über der Oberfläche der Erde) mit כְּאַמָּתַיִם (etwa zwei Ellen) und עַל־פְּנֵי הָאָרֶץ (über der Oberfläche der Erde) zeigt entweder die Flughöhe oder die Schichthöhe der gefallenen Vögel.
Die LXX beschreibt die Wachtelhöhe mit „ὡσεὶ δίπηχυ ἀπὸ τῆς γῆς" (etwa zwei Ellen von der Erde), während das Hebräische „כְּאַמָּתַיִם עַל־פְּנֵי הָאָרֶץ" (etwa zwei Ellen über der Erde) hat, was unterschiedliche Vorstellungen über die Flughöhe nahelegt.
Die Satzstruktur zeigt göttlich gesandten Wind, Wachteltransport, massive Verteilung und Höhenspezifikation.
Dieser Vers dokumentiert das Wunder der Wachtelversorgung als Erfüllung der göttlichen Verheißung aus Vers 18-20.
Numeri 11,32
Hebräisch: וַיָּ֣קָם הָעָ֡ם כָּל־הַיּוֹם֩ הַה֨וּא וְכָל־הַלַּ֜יְלָה וְכֹ֣ל׀ י֣וֹם הַֽמָּחֳרָ֗ת וַיַּֽאַסְפוּ֙ אֶת־הַשְּׂלָ֔ו הַמַּמְעִ֕יט אָסַ֖ף עֲשָׂרָ֣ה חֳמָרִ֑ים וַיִּשְׁטְח֤וּ לָהֶם֙ שָׁט֔וֹחַ סְבִיב֖וֹת הַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Und das Volk machte sich auf jenen ganzen Tag und die ganze Nacht und den ganzen folgenden Tag, und sie sammelten die Wachteln; wer wenig gesammelt hatte, hatte zehn Homer gesammelt. Und sie breiteten sie sich rings um das Lager her aus.

Kommentar: Die Zeitangabe וַיָּ֣קָם הָעָ֡ם כָּל־הַיּוֹם֩ הַה֨וּא וְכָל־הַלַּ֜יְלָה וְכֹ֣ל׀ י֣וֹם הַֽמָּחֳרָ֗ת (und das Volk machte sich auf jenen ganzen Tag und die ganze Nacht und den ganzen folgenden Tag) mit der dreifachen Betonung כָּל (ganz) zeigt die intensive, ununterbrochene Sammelaktivität über 36 Stunden.
Die Sammlung וַיַּֽאַסְפוּ֙ אֶת־הַשְּׂלָ֔ו (und sie sammelten die Wachteln) mit יַּאַסְפוּ von אסף (sammeln) zeigt die kollektive Ernteaktivität.
Die Mengenangabe הַמַּמְעִ֕יט אָסַ֖ף עֲשָׂרָ֣ה חֳמָרִ֑ים (wer wenig gesammelt hatte, hatte zehn Homer gesammelt) mit הַמַּמְעִיט (der Wenigsammelnde) von מעט (wenig machen), אָסַף (er sammelte) und עֲשָׂרָה חֳמָרִים (zehn Homer) zeigt die unglaubliche Fülle - selbst die kleinste Sammelmenge betrug zehn Homer (etwa 2200 Liter).
Die Verarbeitung וַיִּשְׁטְח֤וּ לָהֶם֙ שָׁט֔וֹחַ סְבִיב֖וֹת הַֽמַּחֲנֶֽה׃ (und sie breiteten sie sich rings um das Lager aus) mit יִּשְׁטְחוּ von שטח (ausbreiten) und שָׁטוֹחַ (Ausbreitung) zeigt die Trocknung und Konservierung der Wachteln.
Die LXX gibt die Mengenangabe „עֲשָׂרָה חֳמָרִים" (zehn Homer) mit „δέκα κόρους" (zehn Kor) wieder, wobei beide Maßeinheiten unterschiedliche Volumina repräsentieren.
Die Satzstruktur zeigt intensive Zeitangabe, Sammelaktivität, extreme Mengenangabe und Verarbeitungsaktivität.
Dieser Vers dokumentiert die überwältigende Fülle der Wachtelversorgung und die völlige Sättigung der israelitischen Fleischgier.
Exkurs: עֲשָׂרָה חֳמָרִים – Die unglaubliche Fülle
Mengenangabe:
· 1 חֹמֶר (Homer) = 10 אֵיפָה (Epha) ≈ 220 Liter
· 10 חֳמָרִים (Homer) = 100 אֵיפָה ≈ (Epha) ≈ 2.200 Liter
Vergleich mit anderen biblischen Mengenangaben:
	Stelle
	Menge
	Kontext

	Num 11,32
	10 Homer (2.200 L)
	Minimum pro sammelnde Einheit (Person/Familie/Gruppe)

	1 Kön 5,2
	30 Kor = 30 Homer (6.600 L)
	Tagesration für Salomos gesamten Hof (Mehl)

	Jes 5,10
	1 Homer Aussaat 
→ 1 Epha Ertrag
	Gericht: Missernte (10 Homer Aussaat → nur 1 Homer = 90% Verlust)

	Hos 3,2
	1,5 Homer Gerste (330 L)
	Kaufpreis für eine Frau (+ 15 Silberschekel)

	Ruth 2,17
	~1 Epha Gerste (22 L)
	Ruth sammelt an einem Tag beim Ährenlesen


Interpretation der 10 Homer:
1. Wahrscheinlichste Deutung:
· Pro Familie/Haushalt: 10 Homer = 2.200 Liter für eine Familie (5-7 Personen)
· → Ca. 300-440 Liter pro Person
· → Ca. 110-194 Wachteln pro Person
· → 3-6 Monate Versorgung
2. Drei Aspekte der Überfülle:
· Zeitdauer (V. 32a):
כָּל־הַיּוֹם הַהוּא וְכָל־הַלַּיְלָה וְכֹל יוֹם הַמָּחֳרָת
"Jenen ganzen Tag und die ganze Nacht und den ganzen folgenden Tag"
→ 36 Stunden ununterbrochenes Sammeln!

· Minimalmenge (V. 32b):
הַמַּמְעִיט אָסַף עֲשָׂרָה חֳמָרִים
"Der Wenigsammelnde sammelte zehn Homer"
→ Selbst die kleinste Sammeleinheit hatte 2.200 Liter!

· Verarbeitung (V. 32c):
וַיִּשְׁטְחוּ לָהֶם שָׁטוֹחַ סְבִיבוֹת הַמַּחֲנֶה
"Und sie breiteten sie sich rings um das Lager aus"
→ Massive Trocknung zur Konservierung (für Monate!)
3. Theologische Bedeutung:
· Maßlose Gier: Sie sammelten weit mehr als für "einen Monat" (V. 20) nötig
· Göttliche Ironie: Sie bekamen, was sie wollten – in tödlichem Überfluss
· Konservierung als Misstrauen: Das Ausbreiten zum Trocknen zeigt Hortung statt Vertrauen auf tägliche Versorgung (vgl. Manna-Regel: Ex 16,19-20)
Numeri 11,33
Hebräisch: הַבָּשָׂ֗ר עוֹדֶ֨נּוּ֙ בֵּ֣ין שִׁנֵּיהֶ֔ם טֶ֖רֶם יִכָּרֵ֑ת וְאַ֤ף יְהוָה֙ חָרָ֣ה בָעָ֔ם וַיַּ֤ךְ יְהוָה֙ בָּעָ֔ם מַכָּ֖ה רַבָּ֥ה מְאֹֽד׃
Deutsch: Das Fleisch war noch zwischen ihren Zähnen, es war noch nicht zerteilt, da entbrannte der Zorn des Ewigen gegen das Volk, und der Ewige schlug das Volk mit einer sehr großen Plage.

Kommentar: Die temporale Bestimmung הַבָּשָׂ֗ר עוֹדֶ֨נּוּ֙ בֵּ֣ין שִׁנֵּיהֶ֔ם טֶ֖רֶם יִכָּרֵ֑ת (das Fleisch war noch zwischen ihren Zähnen, bevor es zerteilt war) mit עוֹדֶנּוּ (noch war es), בֵּין שִׁנֵּיהֶם (zwischen ihren Zähnen), טֶרֶם (bevor) und יִכָּרֵת von כרת (abschneiden/zerteilen) im Niph'al zeigt die Unmittelbarkeit der göttlichen Strafe während des Essens.
Die göttliche Zornreaktion וְאַ֤ף יְהוָה֙ חָרָ֣ה בָעָ֔ם (und der Zorn des Ewigen entbrannte gegen das Volk) mit אַף יְהוָה (Zorn des Ewigen), חָרָה von חרה (brennen/entbrennen) und בָעָם (gegen das Volk) zeigt die göttliche Reaktion auf die fleischliche Gier.
Das Strafgericht וַיַּ֤ךְ יְהוָה֙ בָּעָ֔ם מַכָּ֖ה רַבָּ֥ה מְאֹֽד (und der Ewige schlug das Volk mit einer sehr großen Plage) mit יַּךְ von נכה (schlagen), מַכָּה (Plage/Schlag) und der Verstärkung רַבָּה מְאֹד (sehr große) zeigt das schwere göttliche Strafgericht.
Die LXX übersetzt עוֹדֶנּוּ mit ἔτι ὄντος (noch seiend), בֵּין שִׁנֵּיהֶם mit ἀνὰ μέσον τῶν ὀδόντων αὐτῶν (zwischen ihren Zähnen), חָרָה mit ὠργίσθη (er zürnte) und מַכָּה רַבָּה מְאֹד mit πληγὴν μεγάλην σφόδρα (eine sehr große Plage).
Die Satzstruktur zeigt temporale Unmittelbarkeit, göttliche Zornreaktion und schweres Strafgericht.
Dieser Vers zeigt die dramatische Ironie: das erhoffte Fleisch wird zum Instrument göttlicher Strafe für die Undankbarkeit und Rebellion.
Numeri 11,34
Hebräisch: וַיִּקְרָ֛א אֶת־שֵֽׁם־הַמָּק֥וֹם הַה֖וּא קִבְר֣וֹת הַֽתַּאֲוָ֑ה כִּי־שָׁם֙ קָֽבְר֔וּ אֶת־הָעָ֖ם הַמִּתְאַוִּֽים׃
Deutsch: Und man nannte den Namen jenes Ortes Kivrot-Hata'awa, weil man dort das lüsterne Volk begrub.

Kommentar: Das Verb וַיִּקְרָ֛א אֶת־שֵֽׁם־הַמָּק֥וֹם הַה֖וּא קִבְר֣וֹת הַֽתַּאֲוָ֑ה (und man nannte den Namen jenes Ortes Kivrot-Hata'awa) mit יִּקְרָא von קרא (rufen/nennen) in unpersönlicher Construction zeigt die etiologische Ortsnamensgebung. קִבְרוֹת הַתַּאֲוָה (Gräber der Begierde) ist eine Constructverbindung von קְבָרוֹת (Gräber) Plural von קֶבֶר und תַּאֲוָה (Begierde/Lust).
Die kausale Erklärung כִּי־שָׁם֙ קָֽבְר֔וּ אֶת־הָעָ֖ם הַמִּתְאַוִּֽים (denn dort begruben sie das lüsterne Volk) mit שָׁם (dort), קָבְרוּ von קבר (begraben) und הָעָם הַמִּתְאַוִּים (das lüsterne Volk) mit מִתְאַוִּים als Hitp'ael-Partizip Plural von אוה (begehren) erklärt den Ortsnamen durch das tragische Ereignis.
Die LXX übersetzt קִבְרוֹת הַתַּאֲוָה mit Μνήματα τῆς Ἐπιθυμίας (Gräber der Begierde) und הַמִּתְאַוִּים mit τοὺς ἐπιθυμητὰς (die Begierigen).
Die Satzstruktur zeigt etiologische Namensgebung mit kausaler Erklärung durch das Begräbnisereignis.
Dieser Vers schafft ein dauerhaftes Mahnmal für die Folgen fleischlicher Begierde und Rebellion gegen göttliche Versorgung.
Numeri 11,35
Hebräisch: מִקִּבְר֧וֹת הַֽתַּאֲוָ֛ה נָסְע֥וּ הָעָ֖ם חֲצֵר֑וֹת וַיִּהְי֖וּ בַּחֲצֵרֽוֹt׃
Deutsch: Von Kivrot-Hata'awa brach das Volk auf nach Chazerot, und sie blieben in Chazerot.

Kommentar: Die Herkunftsangabe מִקִּבְר֧וֹת הַֽתַּאֲוָ֛ה נָסְע֥וּ הָעָ֖ם (von Kivrot-Hata'awa brach das Volk auf) mit מִן (von) und נָסְעוּ von נסע (aufbrechen) zeigt die Fortsetzung der Wüstenwanderung nach dem tragischen Ereignis.
Das Ziel חֲצֵר֑וֹת (Chazerot) von der Wurzel חצר (umzäunen) bezeichnet die nächste Station der Wanderung. Die Ankunft וַיִּהְי֖וּ בַּחֲצֵרֽוֹת (und sie blieben in Chazerot) mit הָיוּ von היה (sein/bleiben) zeigt die Etablierung des neuen Lagers.
Die LXX übersetzt נָסְעוּ mit ἀπῆραν (sie brachen auf) und Chazerot mit Ἀσηρώθ.
Die Satzstruktur zeigt Herkunftsort, Aufbruch, Zielort und Ankunft als Übergang zur nächsten Episode.
Dieser abschließende Vers zeigt die Fortsetzung der israelitischen Wanderung trotz der tragischen Ereignisse und leitet zu den Geschehnissen in Chazerot über (Numeri 12).
Das Kapitel 11 insgesamt zeigt die Dialektik zwischen göttlicher Fürsorge und menschlicher Undankbarkeit, zwischen Moses menschlicher Schwäche und göttlicher Stärkung durch Delegation, und zwischen erfüllten Begierden und ihren tragischen Konsequenzen. Es etabliert wichtige Themen für das weitere Buch Numeri: Rebellion, göttliches Gericht, Führungsprobleme und die Spannung zwischen Verheißung und Erfüllung.
Numeri 12,1
Hebräisch: וַתְּדַבֵּ֨ר מִרְיָ֤ם וְאַהֲרֹן֙ בְּמֹשֶׁ֔ה עַל־אֹד֛וֹת הָאִשָּׁ֥ה הַכֻּשִׁ֖ית אֲשֶׁ֣ר לָקָ֑ח כִּֽי־אִשָּׁ֥ה כֻשִׁ֖ית לָקָֽח׃
Deutsch: Und Mirjam und 'Aharon redeten gegen Mosche wegen der Kuschit-Frau, die er genommen hatte; denn er hatte eine Kuschit-Frau genommen.

Kommentar: Das Verb וַתְּדַבֵּ֨ר מִרְיָ֤ם וְאַהֲרֹן֙ בְּמֹשֶׁ֔ה (und Mirjam und Aaron redeten gegen Mose) mit תְּדַבֵּר von דבר (reden) im Pi'el-Imperfekt 3. feminin Singular zeigt Mirjam als Initiatorin der Kritik. Das Pi'el verstärkt die Intensität des Redens, während בְּמֹשֶׁה (gegen Mose) mit der Präposition בְּ feindseliges oder kritisches Reden impliziert.
Der Anlass עַל־אֹד֛וֹת הָאִשָּׁ֥ה הַכֻּשִׁ֖ית אֲשֶׁ֣ר לָקָ֑ח (wegen der kuschitischen Frau, die er genommen hatte) mit עַל־אֹדוֹת (wegen/bezüglich), הָאִשָּׁה הַכֻּשִׁית (die kuschitische Frau) und אֲשֶׁר לָקָח (die er genommen hatte) zeigt den ostensiblen Grund der Kritik. כֻּשִׁית bezeichnet eine Frau aus Kusch (wahrscheinlich Äthiopien/Nubien), was eine ethnische oder rassische Dimension impliziert.
Die Wiederholung כִּֽי־אִשָּׁ֥ה כֻשִׁ֖ית לָקָֽח (denn eine kuschitische Frau hatte er genommen) mit כִּי (denn) als Begründung verstärkt die Betonung der ethnischen Identität der Frau und der Tatsache der Heirat.
Die LXX übersetzt תְּדַבֵּר mit κατελάλησεν (sie sprach herab/verleumdete), בְּמֹשֶׁה mit κατὰ Μωυσῆ (gegen Mose), כֻּשִׁית mit Αἰθιόπισσαν (Äthiopierin) und לָקָח mit ἔλαβεν (er nahm).
Die Satzstruktur zeigt kritisches Reden mit Anlass, Subjektidentifikation und verstärkende Wiederholung des Kritikgrundes.
Dieser Vers leitet eine der schwerwiegendsten Herausforderungen gegen Moses Autorität ein, wobei persönliche und ethnische Faktoren mit Autoritätsfragen vermischt werden.
Exkurs: Die "kuschitische Frau" – Wer ist sie?
Das Problem:
Numeri 12,1 nennt Moses Frau eine כֻּשִׁית (Kuschit in), aber Exodus 2,21 sagt, er heiratete Zipora, die Tochter des midianitischen Priesters Jitro.
Kusch (כּוּשׁ) bezeichnet normalerweise:
· Nubien/Äthiopien (südlich von Ägypten, am oberen Nil)
· Manchmal auch: Midian (wenn Hab 3,7 parallel zu Kusch steht)
Drei Hauptinterpretationen:
	Interpretation
	Argumente dafür
	Argumente dagegen

	1. Zipora = Kuschit 
(dieselbe Person)
	• Hab 3,7 setzt Kusch // Midian parallel
• Keine Erwähnung einer zweiten Ehe
• Timing passt (Kritik nach 40 Jahren Ehe unwahrscheinlich)
	Kusch normalerweise ≠ Midian
• Warum neue Bezeichnung für Zipora?

	2. Zweite Ehe (neue Frau)
	• כֻּשִׁית klar geografisch (Äthiopien/Nubien)
• Erklärt die aktuelle Kritik ("die er genommen hatte")
	• Keine biblische Erwähnung von Ziporas Tod
• Keine Details über zweite Ehe

	3. Metaphorische Deutung
	• Mischna (Sifre Num 99): כֻּשִׁית = "schön" (wie eine Äthiopierin)
• Rabbinische Tradition: Zipora war außergewöhnlich schön
	• Keine textliche Basis für Metapher
• Warum ethnische Bezeichnung als Metapher?


Spätere jüdische Tradition:
1. Josephus (Ant. 2.252-253):
· Mose heiratete eine äthiopische Prinzessin namens Tharbis während eines militärischen Feldzugs in Äthiopien vor dem Exodus
· Dies wäre eine dritte Frau (neben Zipora und der aktuellen Kuschit in)
2. Targum Onkelos:
· Übersetzt כֻּשִׁית nicht ethnisch, sondern als "schön" (מַשַּׁפָּרְתָּא)
3. Raschi:
· Zipora = Kuschit in, weil sie außergewöhnlich schön war wie eine Äthiopierin
4. Ibn Ezra:
· Zweite Ehe nach Ziporas Tod oder Trennung
Wahrscheinlichste Deutung:
Zipora = Kuschit in (dieselbe Person), wobei:
1. Hab 3,7 Kusch mit Midian parallelisiert
2. Die Kritik nicht neu ist (Mirjam kritisierte die Ehe schon früher, aber erst jetzt eskaliert es zur Autoritätskrise)
3. Die ethnische Bezeichnung betont die Außenseiterin-Perspektive (Nicht-Israelitin)
Theologische Bedeutung:
Die Kritik an der kuschitischen Frau ist ein Vorwand für die eigentliche Kritik an Moses prophetischer Autorität (V. 2). Die ethnische Dimension zeigt, dass:
1. Xenophobie (Ablehnung von Fremden) existierte
2. Moses inklusive Haltung (Heirat einer Nicht-Israelitin) provozierte
3. Die wahre Kritik war die Machtfrage (V. 2: "Hat JHWH nur durch Mose geredet?")

Numeri 12,2
Hebräisch: וַיֹּאמְר֗וּ הֲרַ֤ק אַךְ־בְּמֹשֶׁה֙ דִּבֶּ֣ר יְהוָ֔ה הֲלֹ֖א גַּם־בָּ֣נוּ דִבֵּ֑ר וַיִּשְׁמַ֖ע יְהוָֽה׃
Deutsch: Und sie sprachen: Hat der Ewige nur in Mosche allein geredet? Hat er nicht auch in uns geredet? Und der Ewige hörte es.

Kommentar: Das Redeintroduktionsverb וַיֹּאמְרוּ (und sie sprachen) im Plural zeigt die gemeinsame Kritik beider Geschwister. Die erste rhetorische Frage הֲרַ֤ק אַךְ־בְּמֹשֶׁה֙ דִּבֶּ֣ר יְהוָ֔ה (hat wirklich nur durch Mose der Ewige geredet) mit הֲרַק (wirklich/etwa nur) als verstärkender Fragepartikel und אַךְ (nur/allein) zeigt die Infragestellung von Moses exklusiver prophetischer Autorität.
Die zweite rhetorische Frage הֲלֹ֖א גַּם־בָּ֣נוּ דִבֵּ֑ר (hat er nicht auch durch uns geredet) mit הֲלֹא als Fragepartikel, die eine positive Antwort erwartet, גַּם (auch) und בָּנוּ (durch uns) stellt ihre eigene prophetische Legitimität heraus. Aaron war als Hoherpriester und Mirjam als Prophetin (Exodus 15,20) durchaus berechtigt, göttliche Offenbarung zu empfangen.
Die ominöse Schlussnotiz וַיִּשְׁמַ֖ע יְהוָֽה (und der Ewige hörte es) mit יִּשְׁמַע von שמע (hören) zeigt göttliche Aufmerksamkeit für diese Autoritätsherausforderung und kündigt eine göttliche Reaktion an.
Die LXX übersetzt הֲרַק אַךְ mit μὴ μόνῳ (etwa nur), גַּם־בָּנוּ mit καὶ ἡμῖν (auch uns) und יִּשְׁמַע mit ἤκουσεν (er hörte).
Die Satzstruktur zeigt doppelte rhetorische Frage zur Autoritätsherausforderung und ominöse göttliche Wahrnehmungsnotiz.
Dieser Vers enthüllt den wahren Kern der Kritik: nicht Moses Ehe, sondern die Infragestellung seiner einzigartigen prophetischen Autorität.
Numeri 12,3
Hebräisch: וְהָאִ֥ישׁ מֹשֶׁ֖ה עָנוֹ מְאֹ֑ד מִכֹּל֙ הָֽאָדָ֔ם אֲשֶׁ֖ר עַל־פְּנֵ֥י הָאֲדָמָֽה׃
Deutsch: Der Mann Mosche aber war sehr demütig, mehr als alle Menschen, die auf dem Erdboden waren.

Kommentar: Das Subjekt וְהָאִ֥ישׁ מֹשֶׁ֖ה (und der Mann Mose) mit der Charakterisierung הָאִישׁ (der Mann) betont Moses menschliche Dimension im Kontrast zu seiner prophetischen Rolle. עָנוֹ מְאֹ֑ד (sehr demütig) mit עָנָו (demütig) von der Wurzel ענה (sich beugen/demütig sein) und מְאֹד (sehr) zeigt Moses außergewöhnliche Charaktereigenschaft.
Die Vergleichskonstruktion מִכֹּל֙ הָֽאָדָ֔ם אֲשֶׁ֖ר עַל־פְּנֵ֥י הָאֲדָמָֽה (mehr als alle Menschen, die auf der Oberfläche der Erde sind) mit מִכֹּל (mehr als alle), הָאָדָם (die Menschen) und עַל־פְּנֵי הָאֲדָמָה (auf der Oberfläche der Erde) zeigt Moses unvergleichliche Demut im universellen Kontext.
Diese parenthetische Bemerkung des Erzählers erklärt, warum Mose nicht selbst auf die Kritik reagiert - seine Demut verhindert Selbstverteidigung.
Die LXX übersetzt das hebräische „עָנָו" (demütig/bescheiden) mit „πραῢς" (sanftmütig/milde), was eine leichte Nuancenverschiebung von Demut zu Sanftmut darstellt.
Die Satzstruktur zeigt erzählerische Charakterisierung mit Superlativ und universeller Vergleichsangabe.
Dieser Vers bietet den Schlüssel zum Verständnis der Episode: Moses Demut macht göttliches Eingreifen notwendig.
Numeri 12,4
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה פִּתְאֹ֗ם אֶל־מֹשֶׁ֤ה וְאֶֽל־אַהֲרֹן֙ וְאֶל־מִרְיָ֔ם צְא֥וּ שְׁלָשְׁתְּכֶ֖ם אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וַיֵּצְא֖וּ שְׁלָשְׁתָּֽם׃
Deutsch: Und plötzlich sprach der Ewige zu Mosche und zu 'Aharon und zu Mirjam: Geht ihr drei hinaus zum Zelt der Begegnung! Und sie gingen alle drei hinaus.

Kommentar: Das Redeintroduktionsverb וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה פִּתְאֹ֗ם (und der Ewige sprach plötzlich) mit פִּתְאֹם (plötzlich) zeigt die unmittelbare göttliche Reaktion auf die Kritik. Die Plötzlichkeit unterstreicht die Schwere des Vergehens und die Notwendigkeit sofortigen Eingreifens.
Die dreifache Anrede אֶל־מֹשֶׁ֤ה וְאֶֽל־אַהֲרֹן֙ וְאֶל־מִרְיָ֔ם mit der wiederholten Präposition אֶל (zu) behandelt alle drei gleich als Gerufene. Der Imperativ צְא֥וּ שְׁלָשְׁתְּכֶ֖ם אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד (geht ihr drei hinaus zum Zelt der Begegnung) mit צְאוּ von יצא (hinausgehen) im Qal-Imperativ Plural und שְׁלָשְׁתְּכֶם (ihr drei) betont die gemeinsame Vorladung.
Die gehorsame Reaktion וַיֵּצְא֖וּ שְׁלָשְׁתָּֽם (und sie gingen hinaus, alle drei) mit יֵּצְאוּ von יצא (hinausgehen) und שְׁלָשְׁתָּם (alle drei) zeigt sofortigen Gehorsam gegenüber dem göttlichen Befehl.
Die LXX übersetzt פִּתְאֹם mit ἐξαίφνης (plötzlich), צְאוּ mit ἐξέλθατε (geht hinaus) und שְׁלָשְׁתְּכֶם mit τρεῖς ὑμεῖς (ihr drei).
Die Satzstruktur zeigt plötzliche göttliche Intervention, kollektive Vorladung und gehorsame Reaktion.
Dieser Vers etabliert die dramatische Gerichtsszene mit allen Beteiligten vor dem Zelt der Begegnung.
Numeri 12,5
Hebräisch: וַיֵּ֤רֶד יְהוָה֙ בְּעַמּ֣וּד עָנָ֔ן וַֽיַּעֲמֹ֖ד פֶּ֣תַח הָאֹ֑הֶל וַיִּקְרָא֙ אַהֲרֹ֣ן וּמִרְיָ֔ם וַיֵּצְא֖וּ שְׁנֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und der Ewige kam herab in einer Wolkensäule und stand am Eingang des Zeltes; und er rief 'Aharon und Mirjam, und die beiden gingen hinaus.

Kommentar: Die Theophanie וַיֵּ֤רֶד יְהוָה֙ בְּעַמּ֣וּד עָנָ֔ן (und der Ewige kam herab in einer Wolkensäule) mit יֵּרֶד von ירד (herabkommen) und בְּעַמּוּד עָנָן (in einer Wolkensäule) zeigt die sichtbare göttliche Präsenz für das Gericht.
Die Positionierung וַֽיַּעֲמֹ֖ד פֶּ֣תַח הָאֹ֑הֶל (und er stand am Eingang des Zeltes) mit יַּעֲמֹד von עמד (stehen) und פֶּתַח הָאֹהֶל (Eingang des Zeltes) etabliert den Gerichtsort.
Die selektive Vorladung וַיִּקְרָא֙ אַהֲרֹ֣ן וּמִרְיָ֔ם (und er rief Aaron und Mirjam) mit יִּקְרָא von קרא (rufen) zeigt signifikant, dass nur die Kritiker vorgeladen werden - Mose bleibt zurück.
Die gehorsame Reaktion וַיֵּצְא֖וּ שְׁנֵיהֶֽם (und die beiden gingen hinaus) mit יֵּצְאוּ von יצא (hinausgehen) und שְׁנֵיהֶם (beide) zeigt ihre Bereitschaft zum göttlichen Verhör.
Die LXX übersetzt יֵּרֶד mit κατέβη (er kam herab), עַמּוּד עָנָן mit στύλῳ νεφέλης (in einer Wolkensäule) und שְׁנֵיהֶם mit ἀμφότεροι (beide).
Die Satzstruktur zeigt Theophanie, Positionierung, selektive Vorladung und gehorsame Reaktion.
Dieser Vers intensiviert die Dramatik durch die sichtbare göttliche Präsenz und die Isolierung der Angeklagten.
Numeri 12,6
Hebräisch: וַיֹּ֖אמֶר שִׁמְעוּ־נָ֣א דְבָרָ֑י אִם־יִֽהְיֶה֙ נְבִ֣יאֲכֶ֔ם יְהוָ֗ה בַּמַּרְאָה֙ אֵלָ֣יו אֶתְוַדָּ֔ע בַּחֲל֖וֹם אֲדַבֶּר־בּוֹֽ׃
Deutsch: Und er sprach: Hört doch meine Worte! Wenn unter euch ein Prophet des Ewigen ist, so gebe ich mich ihm in einer Erscheinung zu erkennen, im Traum rede ich mit ihm.

Kommentar: Das Redeintroduktionsverb וַיֹּ֖אמֶר (und er sprach) leitet Gottes direkte Antwort auf die Autoritätsherausforderung ein. Der Imperativ שִׁמְעוּ־נָ֣א דְבָרָ֑י (hört doch meine Worte) mit שִׁמְעוּ von שמע (hören) im Qal-Imperativ Plural, der Bittpartikel נָא (doch) und דְּבָרַי (meine Worte) fordert aufmerksames Zuhören für die kommende Belehrung.
Die konditionelle Bestimmung אִם־יִֽהְיֶה֙ נְבִ֣יאֲכֶ֔ם יְהוָ֗ה (wenn euer Prophet des Ewigen ist/wenn es einen Propheten von euch für den Ewigen gibt) mit אִם (wenn), יִהְיֶה von היה (sein) und נְבִיאֲכֶם יְהוָה (euer Prophet des Ewigen) als Genitiv-Construction etabliert die allgemeine Regel für prophetische Kommunikation.
Die doppelte Offenbarungsart בַּמַּרְאָה֙ אֵלָ֣יו אֶתְוַדָּ֔ע בַּחֲל֖וֹם אֲדַבֶּר־בּוֹֽ׃ zeigt zwei Formen göttlicher Offenbarung: בַּמַּרְאָה (in einer Vision/Erscheinung) mit אֶתְוַדָּע von ידע (erkennen lassen) im Hitp'ael-Imperfekt 1. Person Singular (ich gebe mich zu erkennen), und בַּחֲלוֹם אֲדַבֶּר־בּוֹ (im Traum rede ich mit ihm) mit חֲלוֹם (Traum) und אֲדַבֶּר von דבר (reden) im Pi'el.
Die LXX weicht in der Formulierung ab: Das hebräische „בַּמַּרְאָה אֵלָיו אֶתְוַדָּע" (in einer Vision werde ich mich ihm offenbaren) wird zu „ἐν ὁράματι αὐτῷ γνωσθήσομαι" (in einem Gesicht werde ich ihm erkannt werden), wobei die passive Construction anders akzentuiert ist.
Die Satzstruktur zeigt Aufmerksamkeitsforderung, konditionelle Prophetencharakterisierung und doppelte Offenbarungsart.
Dieser Vers beginnt Gottes Erklärung der prophetischen Hierarchie und differenziert zwischen gewöhnlicher und außergewöhnlicher prophetischer Kommunikation.
Numeri 12,7
Hebräisch: לֹא־כֵ֖ן עַבְדִּ֣י מֹשֶׁ֑ה בְּכָל־בֵּיתִ֖י נֶאֱמָ֥ן הֽוּא׃
Deutsch: Nicht so mein Knecht Mosche. In meinem ganzen Haus ist er treu.

Kommentar: Die adversative Negation לֹא־כֵ֖ן (nicht so) mit כֵן (so/auf diese Weise) schafft einen scharfen Kontrast zu der in Vers 6 beschriebenen gewöhnlichen prophetischen Kommunikation.
Die Bezeichnung עַבְדִּ֣י מֹשֶׁ֑ה (mein Knecht Mose) mit עַבְדִּי (mein Knecht) und Possessivsuffix 1. Person Singular zeigt Moses besondere Beziehung zu Gott. עֶבֶד (Knecht) ist hier ein Ehrentitel, der vollkommene Treue und vertrauten Dienst bezeichnet, ähnlich wie bei David oder anderen erwählten Führern.
Die Charakterisierung בְּכָל־בֵּיתִ֖י נֶאֱמָ֥ן הֽוּא (in meinem ganzen Haus ist er treu) mit בְּכָל־בֵּיתִי (in meinem ganzen Haus), נֶאֱמָן (treu/vertrauenswürdig) von der Wurzel אמן (fest sein/zuverlässig sein) als Niph'al-Partizip und הוּא (er) zeigt Moses universelle Vertrauenswürdigkeit in der gesamten göttlichen Haushaltung.
בֵּיתִי (mein Haus) bezeichnet hier nicht nur das irdische Heiligtum, sondern die gesamte göttliche Verwaltung über Israel und möglicherweise das himmlische Regiment.
Die LXX übersetzt לֹא־כֵן mit οὐχ οὕτως (nicht so), עַבְדִּי mit ὁ θεράπων μου (mein Diener) und נֶאֱמָן mit πιστός (treu).
Die Satzstruktur zeigt adversative Differenzierung, ehrenvolle Charakterisierung und Treuezeugnis mit universeller Reichweite.
Dieser Vers etabliert Moses einzigartige Position als vollkommen vertrauenswürdiger Hausverwalter in Gottes gesamter Administration.
Numeri 12,8
Hebräisch: פֶּ֣ה אֶל־פֶּ֞ה אֲדַבֶּר־בּוֹ֗ וּמַרְאֶה֙ וְלֹ֣א בְחִידֹ֔ת וּתְמֻנַ֥ת יְהוָ֖ה יַבִּ֑יט וּמַדּ֨וּעַ֙ לֹ֣א יְרֵאתֶ֔ם לְדַבֵּ֖ר בְּעַבְדִּ֥י בְמֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Mund zu Mund rede ich mit ihm, und in Sicht und nicht in Rätseln, und das Abbild des Ewigen schaut er. Und warum habt ihr euch nicht gefürchtet, gegen meinen Knecht, gegen Mosche zu reden?

Kommentar: Die Kommunikationsart פֶּ֣ה אֶל־פֶּ֞ה אֲדַבֶּר־בּוֹ֗ (Mund zu Mund rede ich mit ihm) mit פֶּה אֶל־פֶּה (Mund zu Mund) als Hendiadyoin für direkte, unmittelbare Kommunikation und אֲדַבֶּר von דבר (reden) im Pi'el zeigt die intimste Form göttlicher Offenbarung.
Die positive Charakterisierung וּמַרְאֶה֙ וְלֹ֣א בְחִידֹ֔ת (und in Sicht und nicht in Rätseln) mit מַרְאֶה (Sicht/Erscheinung), וְלֹא (und nicht) und חִידוֹת (Rätsel) Plural von חִידָה zeigt die Klarheit göttlicher Kommunikation mit Mose im Gegensatz zu den verschlüsselten Visionen und Träumen anderer Propheten.
Die höchste Offenbarung וּתְמֻנַ֥ת יְהוָ֖ה יַבִּ֑יט (und das Abbild des Ewigen schaut er) mit תְּמוּנַת יְהוָה (Abbild des Ewigen) als Constructverbindung und יַבִּיט von נבט (schauen/blicken) im Hiph'il zeigt Moses einzigartige Berechtigung zur Gottesschau, die anderen Propheten verwehrt ist.
Die tadelnde Frage וּמַדּ֨וּעַ֙ לֹ֣א יְרֵאתֶ֔ם לְדַבֵּ֖ר בְּעַבְדִּ֥י בְמֹשֶֽׁה׃ (und warum habt ihr euch nicht gefürchtet, gegen meinen Knecht, gegen Mose zu reden) mit מַדּוּעַ (warum), לֹא יְרֵאתֶם (ihr fürchtetet euch nicht) von ירא (sich fürchten), לְדַבֵּר (zu reden) und der doppelten Bezeichnung בְּעַבְדִּי בְמֹשֶׁה (gegen meinen Knecht, gegen Mose) zeigt göttlichen Tadel für den Mangel an angemessener Ehrfurcht.
Die LXX interpretiert das hebräische „וּתְמֻנַת יְהוָה יַבִּיט" (und die Gestalt des Ewigen schaut er) als „καὶ τὴν δόξαν κυρίου εἶδεν" (und die Herrlichkeit des Herrn sah er). Hier wird „תְמֻנַה" (Gestalt/Bild) durch „δόξα" (Herrlichkeit/Glanz) ersetzt – eine theologisch bedeutsame Verschiebung von visueller Wahrnehmung zu göttlicher Herrlichkeit.
Die Satzstruktur zeigt intimste Kommunikationsart, positive und negative Charakterisierung, höchste Offenbarungsebene und tadelnde Frage.
Dieser Vers stellt Moses einzigartige prophetische Position heraus und tadelt Aaron und Mirjam für ihre respektlose Kritik.
Exkurs: תְמֻנַת יְהוָה – Das Paradox der Gottesschau
Numeri 12,8:
וּתְמֻנַת יְהוָה יַבִּיט
"Und das Abbild JHWHs schaut er."
Exodus 33,20 (Paradox!):
וַיֹּאמֶר לֹא תוּכַל לִרְאֹת אֶת־פָּנָי כִּי לֹא־יִרְאַנִי הָאָדָם וָחָי
"Und er sprach: Du kannst mein Angesicht nicht sehen, denn kein Mensch kann mich sehen und leben."
Wie löst sich dieser Widerspruch?
	Stelle
	Was Mose sieht
	Was er NICHT sieht

	Ex 33,20-23
	אֲחֹרָי (mein "Hinterer")
	פָּנַי (mein Angesicht)

	Num 12,8
	תְמֻנַת יְהוָה (Abbild JHWHs)
	?

	Dtn 34,10
	פָּנִים אֶל־פָּנִים (Angesicht zu Angesicht)
	—


Theologische Lösungen:
1. תְמֻנָה ≠ פָּנִים (Abbild ≠ Angesicht):
· תְמֻנָה = eine sichtbare Repräsentation, aber nicht Gottes Essenz
· פָּנִים = Gottes vollständige, unverhüllte Herrlichkeit (tödlich für Menschen)
2. LXX-Interpretation:
· LXX übersetzt תְמֻנַת יְהוָה als δόξαν κυρίου ("Herrlichkeit des Herrn")
· → Mose sieht Gottes Herrlichkeit, nicht sein Wesen
3. Rabbinische Tradition (Sifre Num 103):
· Andere Propheten sehen durch 9 dunkle Spiegel
· Mose sieht durch 1 klaren Spiegel (אַסְפַּקְלַרְיָה הַמְאִירָה)
· → Mose hat die klarste Gottesschau, aber immer noch vermittelt
4. Maimonides (More Nevuchim I:37):
· תְמֻנָה = intellektuelle Erfassung von Gottes Attributen, nicht visuelle Wahrnehmung
· → Mose verstand Gottes Handlungsweisen, sah aber nicht sein Wesen
Fazit: Numeri 12,8 behauptet nicht, dass Mose Gottes Essenz sah (was Ex 33,20 verbietet), sondern dass er die klarste mögliche Offenbarung empfing – direkt (פֶּה אֶל־פֶּה), unverhüllt (לֹא בְחִידֹת), und visuell (תְמֻנַת יְהוָה) – aber immer noch innerhalb menschlicher Grenzen.
Numeri 12,9
Hebräisch: וַיִּֽחַר אַ֧ף יְהוָ֛ה בָּ֖ם וַיֵּלַֽךְ׃
Deutsch: Und der Zorn des Ewigen entbrannte gegen sie, und er ging fort.

Kommentar: Das Verb וַיִּֽחַר אַ֧ף יְהוָ֛ה בָּ֖ם (und der Zorn des Ewigen entbrannte gegen sie) mit יִּחַר von חרה (brennen/entbrennen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular, אַף יְהוָה (Zorn des Ewigen) mit אַף (Nase/Zorn) als anthropomorphische Darstellung göttlicher Reaktion und בָּם (gegen sie) als Plural zeigt die göttliche Zornreaktion gegen beide Geschwister.
Die dramatische Schlusshandlung וַיֵּלַֽךְ (und er ging fort) mit יֵּלַךְ von הלך (gehen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt den göttlichen Rückzug. Diese Kürze verstärkt die dramatische Wirkung - nach der ausführlichen Belehrung folgt abrupter göttlicher Rückzug, der Raum für die Konsequenzen schafft.
Die LXX übersetzt יִּחַר אַף mit ὠργίσθη θυμῷ (er zürnte mit Grimm) und יֵּלַךְ mit ἀπῆλθεν (er ging weg).
Die Satzstruktur zeigt göttliche Zornreaktion und abrupten Rückzug als dramatischen Höhepunkt.
Dieser Vers markiert den Wendepunkt der Episode: von göttlicher Belehrung zu göttlichem Gericht.
Numeri 12,10
Hebräisch: וְהֶעָנָ֗ן סָ֚ר מֵעַ֣ל הָאֹ֔הֶל וְהִנֵּ֥ה מִרְיָ֖ם מְצֹרַ֣עַת כַּשָּׁ֑לֶג וַיִּ֧פֶן אַהֲרֹ֛ן אֶל־מִרְיָ֖ם וְהִנֵּ֥ה מְצֹרָֽעַת׃
Deutsch: Und die Wolke wich vom Zelt, und siehe, Mirjam war aussätzig, weiß wie Schnee; und 'Aharon wandte sich zu Mirjam, und siehe, sie war aussätzig.

Kommentar: Die Theophanie-Beendigung וְהֶעָנָ֗ן סָ֚ר מֵעַ֣ל הָאֹ֔הֶל (und die Wolke wich vom Zelt) mit הֶעָנָן (die Wolke), סָר von סור (weichen/sich entfernen) und מֵעַל הָאֹהֶל (vom Zelt) zeigt das Ende der göttlichen Sichtbarpräsenz.
Die schockierende Entdeckung וְהִנֵּ֥ה מִרְיָ֖ם מְצֹרַ֣עַת כַּשָּׁ֑לֶג (und siehe, Mirjam war aussätzig wie Schnee) mit הִנֵּה (siehe) als Aufmerksamkeitspartikel, מְצֹרַעַת (aussätzig) als Qal-Partizip feminin von צרע (mit Aussatz schlagen) und כַּשָּׁלֶג (wie Schnee) als Farb- und Intensitätsvergleich zeigt die sofortige göttliche Strafe.
Die Reaktion וַיִּ֧פֶן אַהֲרֹ֛ן אֶל־מִרְיָ֖ם וְהִנֵּ֥ה מְצֹרָֽעַת (und Aaron wandte sich zu Mirjam, und siehe, sie war aussätzig) mit יִּפֶן von פנה (sich wenden) zeigt Aarons bestürzte Entdeckung. Die Wiederholung von הִנֵּה מְצֹרַעַת verstärkt den Schock der Realität.
Die selektive Strafe - nur Mirjam wird geschlagen - könnte ihre Führungsrolle bei der Kritik anzeigen (das feminine Verb in 12,1 וַתְּדַבֵּר deutet darauf hin).
Die LXX übersetzt סָר mit ἀπέστη (sie entfernte sich), מְצֹרַעַת mit λεπρὰ (lepros) und כַּשָּׁלֶג mit ὡσεὶ χιὼν (wie Schnee).
Die Satzstruktur zeigt Theophanie-Ende, schockierende Entdeckung und bestürzte Reaktion.
Dieser Vers offenbart die dramatischen Konsequenzen der Rebellion gegen Moses göttlich legitimierte Autorität.
Numeri 12,11
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר אַהֲרֹ֖ן אֶל־מֹשֶׁ֑ה בִּ֣י אֲדֹנִ֔י אַל־נָ֨א תָשֵׁ֤ת עָלֵ֨ינוּ֙ חַטָּ֔את אֲשֶׁ֥ר נוֹאַ֖לְנוּ וַאֲשֶׁ֥ר חָטָֽאנוּ׃
Deutsch: Da sprach 'Aharon zu Mosche: Ach, mein Herr! Lege doch nicht Sünde auf uns, dass wir töricht gehandelt und dass wir gesündigt haben!

Kommentar: Das Redeintroduktionsverb וַיֹּ֥אמֶר אַהֲרֹ֖ן אֶל־מֹשֶׁ֑ה (und Aaron sprach zu Mose) zeigt Aarons verzweifelte Bitte an seinen Bruder. Die Bittformel בִּ֣י אֲדֹנִ֔י (ach, mein Herr) mit בִּי (ach/bitte) als emotionale Bittpartikel und אֲדֹנִי (mein Herr) zeigt Aarons neue Unterwerfung unter Moses Autorität.
Die Bitte אַל־נָ֨א תָשֵׁ֤ת עָלֵ֨ינוּ֙ חַטָּ֔את (lege doch nicht Sünde auf uns) mit אַל־נָא (doch nicht) als höfliche Negation, תָּשֵׁת von שית (setzen/legen) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Singular und חַטָּאת (Sünde) zeigt die Bitte um Verschonung von weiteren Strafkonsequenzen.
Die doppelte Schuldanerkennung אֲשֶׁ֥ר נוֹאַ֖לְנוּ וַאֲשֶׁ֥ר חָטָֽאנוּ (dass wir töricht gehandelt und dass wir gesündigt haben) mit נוֹאַלְנוּ von יאל (töricht handeln) im Niph'al-Perfekt 1. Person Plural und חָטָאנוּ von חטא (sündigen) im Qal-Perfekt 1. Person Plural zeigt vollständige Schuldeinsicht.
Die LXX fügt „Δέομαι" (ich bitte) hinzu und übersetzt „אֲדֹנִי" (mein Herr) mit „κύριε" (Herr/Kyrie), während das hebräische „נוֹאַלְנוּ" (wir haben töricht gehandelt) zu „ἠγνοήσαμεν" (wir haben unwissend/ignorant gehandelt) wird, was die Schuld eher als Unwissenheit denn als Torheit darstellt.
Die Satzstruktur zeigt verzweifelte Bitte, Unterwerfungsgeste, Verschonungsbitte und doppelte Schuldanerkennung.
Dieser Vers zeigt Aarons komplette Kapitulation und Anerkennung seiner und Mirjams Schuld.
Numeri 12,12
Hebräisch: אַל־נָ֥א תְהִ֖י כַּמֵּ֑ת אֲשֶׁ֤ר בְּצֵאתוֹ֙ מֵרֶ֣חֶם אִמֹּ֔ו וַיֵּאָכֵ֖ל חֲצִ֥י בְשָׂרֹֽו׃
Deutsch: Lass sie doch nicht sein wie ein Totgeborenes, dessen Fleisch, wenn es aus dem Leib unserer Mutter hervorkommt, zur Hälfte verwest ist!

Kommentar: Die Bitte אַל־נָ֥א תְהִ֖י כַּמֵּ֑ת (lass sie doch nicht sein wie ein Toter) mit אַל־נָא (doch nicht), תְּהִי von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. feminin Singular und כַּמֵּת (wie ein Toter) zeigt Aarons Furcht um Mirjams Leben.
Die grausige Beschreibung אֲשֶׁ֤ר בְּצֵאתוֹ֙ מֵרֶ֣חֶם אִמֹּ֔ו וַיֵּאָכֵ֖ל חֲצִ֥י בְשָׂרֹֽו (der beim Herauskommen aus dem Mutterleib schon die Hälfte seines Fleisches verzehrt hat) mit בְּצֵאתוֹ als Qal-Infinitiv-Construct von יצא (herauskommen), מֵרֶחֶם אִמּוֹ (aus dem Mutterleib), יֵּאָכֵל von אכל (fressen/verzehren) und חֲצִי בְשָׂרוֹ (die Hälfte seines Fleisches) zeigt ein totgeborenes, bereits verwesende Kind.
Die Verwandtschaftsbeziehung אִמֹּנוּ (unsere Mutter) betont die familiäre Verbindung zwischen Aaron, Mirjam und Mose.
Die LXX präzisiert die grausame Beschreibung: Das hebräische „וַיֵּאָכֵל חֲצִי בְשָׂרֹו" (dessen halbes Fleisch verzehrt ist) wird zu „καὶ κατεσθίει τὸ ἥμισυ τῶν σαρκῶν αὐτῆς" (und es verzehrt die Hälfte ihres Fleisches), wobei das Präsens eine andauernde Handlung betont und das Geschlecht explizit auf Mirjam bezogen wird.
Die Satzstruktur zeigt eindringliche Bitte mit drastischem Vergleich und verwandtschaftlicher Verbindung.
Dieser Vers zeigt Aarons verzweifelte Bitte um Mirjams Leben durch einen schockierenden Vergleich mit Totgeburt.
Numeri 12,13
Hebräisch: וַיִּצְעַ֣ק מֹשֶׁ֔ה אֶל־יְהוָ֖ה לֵאמֹ֑ר אֵ֕ל נָ֛א רְפָ֥א נָ֖א לָֽהּ׃
Deutsch: Und Mosche schrie zu dem Ewigen und sprach: O Gott, bitte, heile sie doch!

Kommentar: Das Verb וַיִּצְעַ֣ק מֹשֶׁ֔ה אֶל־יְהוָ֖ה (und Mose schrie zu dem Ewigen) mit יִּצְעַק von צעק (schreien/rufen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt Moses emotionale Intensität - nicht einfaches Beten, sondern verzweifeltes Schreien zu Gott um seiner Schwester willen.
Die Redeeinleitung לֵאמֹ֑ר (sagend) führt zu einem der kürzesten, aber bewegendsten Gebete der Bibel. Die Anrede אֵ֕ל (o Gott) mit אֵל (Gott) als direkte, intime Anrede zeigt Moses unmittelbare Beziehung zu Gott.
Die doppelte Bitte נָ֛א רְפָ֥א נָ֖א לָֽהּ (bitte, heile sie doch) mit נָא (bitte) als höflicher Bittpartikel, רְפָא von רפא (heilen) im Qal-Imperativ maskulin Singular und לָהּ (ihr/sie) zeigt die einfache, aber dringende Fürbitte. Die Wiederholung von נָא verstärkt die Eindringlichkeit.
Die Kürze dieses Gebets (nur 5 hebräische Wörter: אל נא רפא נא לה) steht im Kontrast zu längeren biblischen Gebeten und zeigt Moses Demut sowie sein Vertrauen in Gottes Barmherzigkeit.
Die LXX erweitert Moses' Gebet: Das knappe hebräische „אֵל נָא רְפָא נָא לָהּ" (Gott, bitte, heile sie doch) wird zu „Ὁ θεός, δέομαί σου, ἴασαι αὐτήν" (O Gott, ich bitte dich, heile sie), was eine ausführlichere Bittformel darstellt.
Die Satzstruktur zeigt emotionales Schreien, Redeeinleitung und prägnante Doppelbitte um Heilung.
Dieser Vers zeigt Moses sofortige, selbstlose Fürbitte für seine Schwester trotz ihrer Kritik an ihm.
Numeri 12,14
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה וְאָבִ֨יהָ֙ יָרֹ֤ק יָרַק֙ בְּפָנֶ֔יהָ הֲלֹ֥א תִכָּלֵ֖ם שִׁבְעַ֣ת יָמִ֑ים תִּסָּגֵ֞ר שִׁבְעַ֤ת יָמִים֙ מִח֣וּץ לַֽמַּחֲנֶ֔ה וְאַחַ֖ר תֵּאָסֵֽף׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Hätte ihr Vater ihr ins Gesicht gespuckt, sollte sie sich nicht sieben Tage lang schämen? Sie werde sieben Tage außerhalb des Lagers eingeschlossen, und danach mag sie wieder aufgenommen werden.

Kommentar: Das Redeintroduktionsverb וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה (und der Ewige sprach zu Mose) leitet Gottes Antwort auf Moses Fürbitte ein.
Die rhetorische Analogie וְאָבִ֨יהָ֙ יָרֹ֤ق יָרַק֙ בְּפָנֶ֔יהָ הֲלֹ֥א תִכָּלֵ֖ם שִׁבְעַ֣ת יָמִ֑ים (und ihr Vater hätte ihr ins Gesicht gespuckt, sollte sie sich nicht sieben Tage schämen) mit אָבִיהָ (ihr Vater), יָרֹק יָרַק (er spuckte, spuckend) als absoluter Infinitiv mit finitem Verb zur Verstärkung, בְּפָנֶיהָ (in ihr Gesicht), הֲלֹא als Fragepartikel, die eine positive Antwort erwartet, תִכָּלֵם von כלם (beschämt werden) und שִׁבְעַת יָמִים (sieben Tage) zeigt Gottes Argument a fortiori: wenn schon väterliche Zurechtweisung eine siebentägige Scham bewirkt, wieviel mehr göttliche Zurechtweisung.
Die Anordnung תִּסָּגֵ֞ר שִׁבְעַ֤ת יָמִים֙ מִח֣וּץ לַֽמַּחֲנֶ֔ה וְאַחַ֖ר תֵּאָסֵֽף (sie werde sieben Tage außerhalb des Lagers eingeschlossen, und danach werde sie wieder aufgenommen) mit תִּסָּגֵר von סגר (einschließen) im Niph'al-Imperfekt 3. feminin Singular, מִחוּץ לַמַּחֲנֶה (außerhalb des Lagers), אַחַר (danach) und תֵּאָסֵף von אסף (sammeln/aufnehmen) im Niph'al zeigt die begrenzte, aber notwendige Strafe.
Die LXX verändert die rhetorische Frage: Das hebräische „וְאָבִיהָ יָרֹק יָרַק בְּפָנֶיהָ הֲלֹא תִכָּלֵם" (wenn ihr Vater ihr ins Gesicht gespuckt hätte, würde sie sich nicht schämen) wird zu „Εἰ ὁ πατὴρ αὐτῆς πτύων ἐνέπτυσεν εἰς τὸ πρόσωπον αὐτῆς, οὐκ ἐντραπήσεται" (wenn ihr Vater spuckend in ihr Gesicht gespuckt hätte, würde sie sich nicht schämen), wobei das Partizip „πτύων" die Handlung verstärkt.
Die Satzstruktur zeigt rhetorische Analogie mit a-fortiori-Argument und gemilderte Strafanordnung.
Dieser Vers zeigt Gottes Barmherzigkeit: die Strafe wird begrenzt und die Wiederherstellung verheißen.
Numeri 12,15
Hebräisch: וַתִּסָּגֵ֥ר מִרְיָ֛ם מִח֥וּץ לַֽמַּחֲנֶ֖ה שִׁבְעַ֣ת יָמִ֑ים וְהָעָם֙ לֹ֣א נָסַ֔ע עַד־הֵאָסֵ֖ף מִרְיָֽם׃
Deutsch: Und Mirjam wurde sieben Tage außerhalb des Lagers eingeschlossen; und das Volk brach nicht auf, bis Mirjam wieder aufgenommen wurde.

Kommentar: Die Ausführung וַתִּסָּגֵ֥ר מִרְיָ֛ם מִח֥וּץ לַֽמַּחֲנֶ֖ה שִׁבְעַ֣ת יָמִ֑ים (und Mirjam wurde sieben Tage außerhalb des Lagers eingeschlossen) mit תִּסָּגֵר von סגר (einschließen) im Niph'al-Imperfekt 3. feminin Singular setzt die göttliche Anordnung um.
Die bemerkenswerte Loyalität וְהָעָם֙ לֹ֣א נָסַ֔ע עַד־הֵאָסֵ֖ף מִרְיָֽם (und das Volk brach nicht auf, bis Mirjam wieder aufgenommen wurde) mit לֹא נָסַע (brach nicht auf) von נסע (aufbrechen), עַד (bis) und הֵאָסֵף מִרְיָם (Mirjam aufgenommen wurde) von אסף (sammeln/aufnehmen) im Niph'al-Infinitiv-Construct zeigt die Achtung des Volkes vor Mirjam trotz ihrer Bestrafung.
Die LXX ändert den Schluss: Das hebräische „עַד־הֵאָסֵף מִרְיָם" (bis Mirjam wieder aufgenommen wurde) wird zu „ἕως ἐκαθαρίσθη Μαριάμ" (bis Mirjam gereinigt/geheilt wurde), was den Fokus von der Wiederaufnahme auf die kultische Reinigung verschiebt.
Die Satzstruktur zeigt Strafvollzug und kollektive Loyalitätsbezeugung.
Dieser Vers zeigt sowohl die Durchführung des göttlichen Gerichts als auch die anhaltende Wertschätzung Mirjams durch das Volk.
Numeri 12,16
Hebräisch: וְאַחַ֛ר נָסְע֥וּ הָעָ֖ם מֵחֲצֵר֑וֹת וַֽיַּחֲנ֖וּ בְּמִדְבַּ֥ר פָּארָֽן׃
Deutsch: Danach aber brach das Volk von Chazerot auf, und sie lagerten in der Wüste Paran.

Kommentar: Die temporale Bestimmung וְאַחַ֛ר (und danach) zeigt die Fortsetzung der Wanderung nach Mirjams Wiederherstellung. Das Verb נָסְע֥וּ הָעָ֖ם מֵחֲצֵר֑וֹת (das Volk brach auf von Chazerot) mit נָסְעוּ von נסע (aufbrechen) und מֵחֲצֵרוֹת (von Chazerot) zeigt die Fortsetzung der Wüstenwanderung.
Das Ziel וַֽיַּחֲנ֖וּ בְּמִדְבַּ֥ר פָּארָֽן (und sie lagerten in der Wüste Paran) mit יַּחֲנוּ von חנה (lagern) und בְּמִדְבַּר פָּארָן (in der Wüste Paran) bringt Israel zur nächsten bedeutsamen Station, wo die Kundschaftergeschichte (Numeri 13) stattfinden wird.
Die LXX übersetzt נָסְעוּ mit ἀπῆραν (sie brachen auf) und יַּחֲנוּ mit παρενέβαλον (sie lagerten).
Die Satzstruktur zeigt temporale Fortsetzung, Aufbruch und neue Lagerung als Übergang zur nächsten Episode.
Dieser abschließende Vers leitet von der Autoritätskrise zur nächsten großen Herausforderung in der Wüste Paran über, wo die Kundschaftermission beginnen wird.
Kapitel 12 behandelt die Autoritätskrise innerhalb von Moses Familie und etabliert seine einzigartige prophetische Position. Die Episode zeigt:
1. Familienkonflikt (Verse 1-2): Mirjam und Aaron kritisieren Mose sowohl wegen seiner kuschitischen Frau als auch wegen seiner prophetischen Alleinstellung.
2. Göttliche Intervention (Verse 4-9): Gott ruft alle drei vor das Zelt der Begegnung und erklärt Moses einzigartige Position durch direkte Kommunikation ("Mund zu Mund") im Gegensatz zu Visionen und Träumen anderer Propheten.
3. Gericht und Gnade (Verse 10-16): Mirjam wird mit Aussatz bestraft, aber durch Moses Fürbitte nach sieben Tagen geheilt und wieder in die Gemeinschaft aufgenommen.
Das Kapitel unterstreicht Moses demütige Führung, Gottes Schutz seiner erwählten Führer und die Balance zwischen göttlicher Gerechtigkeit und Barmherzigkeit. Es bereitet thematisch auf die kommenden Herausforderungen der israelitischen Führung vor.
Numeri 13,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר von דבר (reden/sprechen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum leitet eine neue göttliche Anweisung ein, die zu einer der verhängnisvollsten Episoden in Israels Wüstenzeit führen wird. Das Subjekt יְהוָ֖ה mit der präpositionalen Phrase אֶל־מֹשֶׁ֥ה zeigt die direkte göttliche Kommunikation an Moses.
Das abschließende לֵּאמֹֽר als Infinitiv-Construct von אמר (sagen) fungiert als charakteristische Redeeinleitung für die kommenden Anweisungen zur Landkundschaftung.
Die LXX Vers 1 (LXX) / Vers 2 (MT): Die LXX fügt vor dem eigentlichen Beginn der Kundschaftergeschichte einen zusätzlichen Vers ein, der die Reise von Hazeroth zur Wüste Paran beschreibt („Καὶ μετὰ ταῦτα ἐξῆρεν ὁ λαὸς ἐξ Ἁσηρώθ"). Dies führt zu einer Verschiebung der Versnummerierung um eins in der gesamten LXX gegenüber dem MT.
Die Satzstruktur zeigt die charakteristische Offenbarungsformel für göttliche Anweisungen.
Dieser Vers leitet Kapitel 13 ein, das die tragische Kundschaftergeschichte erzählt, die Israels Eingang ins verheißene Land um 40 Jahre verzögert.
Numeri 13,2
Hebräisch: שְׁלַח־לְךָ֣ אֲנָשִׁ֗ים וְיָתֻ֨רוּ֙ אֶת־אֶ֣רֶץ כְּנַ֔עַן אֲשֶׁר־אֲנִ֥י נֹתֵ֖ן לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל אִ֣ישׁ אֶחָד֩ אִ֨ישׁ אֶחָ֜ד לְמַטֵּ֤ה אֲבֹתָיו֙ תִּשְׁלָ֔חוּ כֹּ֖ל נָשִׂ֥יא בָהֶֽם׃
Deutsch: Sende dir Männer aus, dass sie das Land Kena'an auskundschaften, das ich den Söhnen Jisra'el gebe; je einen Mann für den Stamm seiner Väter sollt ihr aussenden, jeder ein Fürst unter ihnen.

Kommentar: Der Imperativ שְׁלַח־לְךָ֣ אֲנָשִׁ֗ים (sende dir Männer) mit שְׁלַח von שלח (senden) im Qal-Imperativ maskulin Singular und לְךָ (für dich) als ethischem Dativ zeigt Moses Verantwortung für die Auswahl. Die Zweckbestimmung וְיָתֻרוּ֙ אֶת־אֶ֣רֶץ כְּנַ֔עַן (und sie sollen das Land Kanaan auskundschaften) mit יָתֻרוּ von תור (erkunden/auskundschaften) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural zeigt die Mission.
Die Verheißungsformel אֲשֶׁר־אֲנִ֥י נֹתֵ֖ן לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל (das ich den Söhnen Israels gebe) mit נֹתֵן von נתן (geben) im Qal-Partizip betont die göttliche Schenkung des Landes als gegenwärtige Realität.
Die Anweisung אִ֣ישׁ אֶחָד֩ אִ֨ישׁ אֶחָ֜ד לְמַטֵּ֤ה אֲבֹתָיו֙ תִּשְׁלָ֔חוּ (einen Mann, einen Mann für den Stamm seiner Väter sollt ihr senden) mit der Reduplikation אִישׁ אֶחָד אִישׁ אֶחָד (einen Mann, einen Mann) betont "je einen" und לְמַטֵּה אֲבֹתָיו (für den Stamm seiner Väter) die Repräsentation aller zwölf Stämme.
Die Qualifikation כֹּ֖ל נָשִׂ֥יא בָהֶֽם (jeder ein Fürst unter ihnen) mit נָשִׂיא (Fürst/Anführer) zeigt die erforderliche Führungsqualität der Kundschafter.
Die LXX übersetzt שְׁלַח־לְךָ mit ἀπόστειλον σεαυτῷ (sende für dich), יָתֻרוּ mit κατασκέψασθαι (auskundschaften) und נָשִׂיא mit ἄρχων (Anführer).
Die Satzstruktur zeigt imperative Anweisung, Zweckbestimmung, Verheißungsformel, Repräsentationsprinzip und Qualifikationsangabe.
Dieser Vers etabliert die göttliche Anordnung der Kundschaftermission mit klaren Auswahlkriterien für die Repräsentanten.
Numeri 13,3
Hebräisch: וַיִּשְׁלַ֨ח אֹתָ֥ם מֹשֶׁ֛ה מִמִּדְבַּ֥ר פָּארָ֖ן עַל־פִּ֣י יְהוָ֑ה כֻּלָּ֣ם אֲנָשִׁ֔ים רָאשֵׁ֥י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל הֵֽמָּה׃
Deutsch: Und Mosche sandte sie aus der Wüste Paran nach dem Befehl des Ewigen, allesamt Männer, welche Häupter der Söhne Jisra'el waren.

Kommentar: Das Verb וַיִּשְׁלַ֨ח אֹתָ֥ם מֹשֶׁ֛ה (und Mose sandte sie) mit יִּשְׁלַח von שלח (senden) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt Moses gehorsame Ausführung der göttlichen Anweisung. Die Herkunftsangabe מִמִּדְבַּ֥ר פָּארָ֖ן (aus der Wüste Paran) mit מִן (aus) zeigt den Ausgangspunkt der Mission.
Die Autoritätsangabe עַל־פִּ֣י יְהוָ֑ה (nach dem Befehl des Ewigen) mit עַל־פִּי (nach dem Mund/Befehl von) betont die göttliche Autorisation der Mission.
Die Charakterisierung כֻּלָּ֣ם אֲנָשִׁ֔ים רָאשֵׁ֥י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל הֵֽמָּה (sie alle waren Männer, Häupter der Söhne Israels) mit כֻּלָּם (sie alle), אֲנָשִׁים (Männer), רָאשֵׁי בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל (Häupter der Söhne Israels) als Constructverbindung und dem emphatischen Pronomen הֵמָּה (sie) betont die Qualifikation aller Kundschafter als angesehene Führungspersönlichkeiten.
Die LXX übersetzt יִּשְׁלַח mit ἀπέστειλεν (er sandte), עַל־פִּי יְהוָה mit διὰ προστάγματος κυρίου (durch Anordnung des Herrn) und רָאשֵׁי mit ἄρχοντες (Anführer).
Die Satzstruktur zeigt gehorsame Ausführung, Herkunftsangabe, göttliche Autorisation und Qualifikationsbestätigung.
Dieser Vers bestätigt Moses treue Ausführung der göttlichen Anweisung und die hohe Qualifikation der ausgewählten Kundschafter.
Numeri 13,4
Hebräisch: וְאֵ֖לֶּה שְׁמוֹתָ֑ם לְמַטֵּ֣ה רְאוּבֵ֔ן שַׁמּ֖וּעַ בֶּן־זַכּֽוּר׃
Deutsch: Und dies sind ihre Namen: für den Stamm Re'uven: Schammu'a, der Sohn Zakkurs.

Kommentar: Die Einleitungsformel וְאֵ֖לֶּה שְׁמוֹתָ֑ם (und dies sind ihre Namen) mit אֵלֶּה (diese) als Demonstrativpronomen und שְׁמוֹתָם (ihre Namen) mit Possessivsuffix 3. maskulin Plural leitet die systematische Namensliste ein.
Die Stammesangabe לְמַטֵּ֣ה רְאוּבֵ֔ן (für den Stamm Ruben) mit לְמַטֵּה (für den Stamm) und רְאוּבֵן (Ruben) als dem erstgeborenen Stamm beginnt die Liste entsprechend der Geburtsreihenfolge.
Die Namensangabe שַׁמּ֖וּעַ בֶּן־זַכּֽוּר (Schammua, Sohn Zakkurs) mit שַׁמּוּעַ (Schammua = "Erhört") von der Wurzel שמע (hören) und זַכּוּר (Zakkur = "Gedächtnis") von זכר (gedenken) zeigt theophore Namen mit positiven Bedeutungen.
Die LXX übersetzt שְׁמוֹתָם mit τὰ ὀνόματα αὐτῶν (ihre Namen) und die Eigennamen werden transliteriert.
Die Satzstruktur zeigt Listeneinleitung, Stammesidentifikation und genealogische Namensangabe.
Dieser Vers beginnt die systematische Aufzählung der zwölf Kundschafter mit dem Vertreter des erstgeborenen Stammes.
Numeri 13,5-15 
(Vollständige Kundschafterliste)
Ich werde die Namen der verbleibenden Kundschafter in kompakter Form kommentieren, da sie derselben Struktur folgen:
Vers 5: שָׁפָ֖ט בֶּן־חוֹרִֽי (Schafat, Sohn Choris) für Simeon - שָׁפָט bedeutet "Richter". 
Vers 6: כָּלֵ֖ב בֶּן־יְפֻנֶּֽה (Kaleb, Sohn Jephunnes) für Juda - כָּלֵב bedeutet "Hund/treu". 
Vers 7: יִגְאָ֖ל בֶּן־יוֹסֵֽף (Jigal, Sohn Josefs) für Issachar - יִגְאָל bedeutet "Gott wird erlösen". 
Vers 8: הוֹשֵׁ֥עַ בִּן־נֽוּן (Hoschea, Sohn Nuns) für Ephraim - später zu Josua umbenannt. 
Vers 8 (MT) / Vers 9 (LXX): Die LXX gibt den Namen „הוֹשֵׁעַ" (Hoschea) als „Αὑσή" (Ausē) wieder, während der MT ihn als Hosea transkribiert, bevor er später zu Josua umbenannt wird.
Vers 9: פַּלְטִ֖י בֶּן־רָפֽוּא (Palti, Sohn Rafuas) für Benjamin - פַּלְטִי bedeutet "Gott ist Befreiung". 
Vers 10: גַּדִּיאֵ֖ל בֶּן־סוֹדִֽי (Gaddiel, Sohn Sodis) für Sebulon - גַּדִּיאֵל bedeutet "Gott ist mein Glück". 
Vers 11: גַּדִּ֖י בֶּן־סוּסִֽי (Gaddi, Sohn Susis) für Manasse - גַּדִּי bedeutet "mein Glück". 
Vers 12: עַמִּיאֵ֖ל בֶּן־גְּמַלִּֽי (Ammiel, Sohn Gemallis) für Dan - עַמִּיאֵל bedeutet "Gott ist mein Volk". 
Vers 13: סְת֖וּר בֶּן־מִיכָאֵֽל (Setur, Sohn Michaels) für Asser - סְתוּר bedeutet "Verborgenheit". 
Vers 14: נַחְבִּ֖י בֶּן־וָפְסִֽי (Nachbi, Sohn Wafsis) für Naftali - נַחְבִּי bedeutet "Verborgen". 
Vers 15: גְּאוּאֵ֖ל בֶּן־מָכִֽי (Geuel, Sohn Machis) für Gad - גְּאוּאֵל bedeutet "Erhabenheit Gottes".
Numeri 13,16
Hebräisch: אֵ֚לֶּה שְׁמ֣וֹת הָֽאֲנָשִׁ֔ים אֲשֶׁר־שָׁלַ֥ח מֹשֶׁ֖ה לָת֣וּר אֶת־הָאָ֑רֶץ וַיִּקְרָ֥א מֹשֶׁ֛ה לְהוֹשֵׁ֥עַ בִּן־נ֖וּן יְהוֹשֻֽׁעַ׃
Deutsch: Dies sind die Namen der Männer, die Mosche aussandte, das Land auszukundschaften. Und Mosche nannte Hosche'a, den Sohn Nuns, Jehoschua.

Kommentar: Die Zusammenfassungsformel אֵ֚לֶּה שְׁמ֣וֹת הָֽאֲנָשִׁ֔ים אֲשֶׁר־שָׁלַ֥ח מֹשֶׁ֖ה לָת֣וּר אֶת־הָאָ֑רֶץ (dies sind die Namen der Männer, die Mose sandte, das Land auszukundschaften) schließt die Namensliste ab.
Die bedeutsame Umbenennung וַיִּקְרָ֥א מֹשֶׁ֛ה לְהוֹשֵׁ֥עַ בִּן־נ֖וּן יְהוֹשֻֽׁעַ (und Mose nannte Hoschea, den Sohn Nuns, Josua) mit יִּקְרָא von קרא (nennen/rufen) zeigt die Namensänderung von הוֹשֵׁעַ (Hoschea = "Rettung") zu יְהוֹשֻׁעַ (Josua = "der Ewige ist Rettung"), wodurch der Gottesname hinzugefügt wird.
Die LXX Vers 16 (MT) / Vers 17 (LXX): Die LXX verwendet „ἐπωνόμασεν" (er benannte/nannte) für die Umbenennung von Hoschea zu Josua, während das Hebräische „וַיִּקְרָא" (und er rief/nannte) verwendet – eine subtile Nuance zwischen Benennung und Rufung.
Die Satzstruktur zeigt Listenabschluss und bedeutsame Umbenennung mit theologischer Verstärkung.
Dieser Vers hebt Josua hervor und bereitet seine spätere Führungsrolle vor, indem sein Name theologisch verstärkt wird.
Exkurs: Wann änderte Mose Hoscheas Namen zu Josua?
Das Problem:
Numeri 13,16 sagt: וַיִּקְרָא מֹשֶׁה לְהוֹשֵׁעַ בִּן־נוּן יְהוֹשֻׁעַ ("Und Mose nannte Hoschea, den Sohn Nuns, Josua"), aber der Zeitpunkt ist unklar.
Drei Interpretationen:
	Interpretation
	Argumente dafür
	Argumente dagegen

	1. Vor der Mission 
(Num 13,16)
	• Der Vers steht vor der Aussendung (V. 17)
• Raschi: Mose änderte den Namen vor der Mission als Gebet: "Möge JHWH dich retten (יה + הושע) vor dem Rat der Kundschafter!"
	• Ex 17,9 nennt ihn schon Josua (vor Num 13!)

• Num 13,8 nennt ihn noch Hoschea

	2. Lange vor Num 13 
(Ex 17)
	• Ex 17,9 (Amalek-Schlacht): יְהוֹשֻׁעַ erscheint erstmals
• Num 13,16 ist rückblickende Erklärung ("Mose hatte ihn genannt")
• Ibn Ezra: Num 13,16 ist Parenthese
	• Num 13,8 nennt ihn Hoschea (widersprüchlich?)
• Warum erklärt Num 13,16 es erst jetzt?

	3. Gradueller Prozess
	• Ex 17,9:
 Erste Verwendung von "Josua" in bestimmten Kontexten

• Num 13,8: 
"Hoschea" ist sein Geburtsname

• Num 13,16: 
Offizielle Bestätigung der Namensänderung
	• Keine klare textliche Evidenz für graduellen Prozess



Wahrscheinlichste Lösung:
Num 13,16 ist eine rückblickende Erklärung (Parenthese), die erklärt, wann/warum Mose Hoscheas Namen änderte.
Chronologie:
1. Geburt: Hoschea (הוֹשֵׁעַ = "Rettung")
2. Ex 17,9 (Amalek-Schlacht): Erste Erwähnung als Josua (יְהוֹשֻׁעַ) 
· Mose änderte den Namen wahrscheinlich hier oder kurz davor
3. Num 13,8: Erwähnung als "Hoschea" (Geburtsname zur Identifikation)
4. Num 13,16: Erklärung der Namensänderung (Parenthese)
Theologische Bedeutung:
1. Namensänderung = Identitätswandel:
· הוֹשֵׁעַ (Hoschea) = "Rettung" (allgemein)
· יְהוֹשֻׁעַ (Josua) = "JHWH ist Rettung" (spezifisch!)
2. Vorbereitung auf Führungsrolle:
· Josua wird Moses Nachfolger (Num 27,18-23; Dtn 31,7-8)
· Der Name betont: Rettung kommt von JHWH, nicht durch menschliche Stärke
3. Kontrast zu anderen Kundschaftern:
· Josua (+ Kaleb) vertrauen auf JHWH (Num 14,6-9)
· Die anderen 10 vertrauen auf menschliche Stärke (Num 13,31)
4. Typologische Bedeutung:
· Josua (Hebräisch: יְהוֹשֻׁעַ) = Jesus (Griechisch: Ἰησοῦς)
· Beide Namen bedeuten: "JHWH rettet" / "Der Herr rettet"
· Josua führt Israel ins verheißene Land → Jesus führt ins ewige Leben
Numeri 13,17
Hebräisch: וַיִּשְׁלַ֤ח אֹתָם֙ מֹשֶׁ֔ה לָת֖וּר אֶת־אֶ֣רֶץ כְּנָ֑עַן וַיֹּ֣אמֶר אֲלֵהֶ֗ם עֲל֥וּ זֶה֙ בַּנֶּ֔גֶב וַעֲלִיתֶ֖ם אֶת־הָהָֽר׃
Deutsch: Und Mosche sandte sie, das Land Kena'an auszukundschaften, und sprach zu ihnen: Zieht hier hinauf ins Negev und steigt auf das Gebirge.

Kommentar: Das Verb וַיִּשְׁלַ֤ח אֹתָם֙ מֹשֶׁ֔ה לָת֖וּר אֶת־אֶ֣רֶץ כְּנָ֑עַן (und Mose sandte sie, das Land Kanaan auszukundschaften) mit יִּשְׁלַח von שלח (senden) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular und לָתוּר als Qal-Infinitiv-Construct von תור (erkunden) zeigt Moses detaillierte Anweisungen für die Mission.
Die Routenanweisung עֲל֥וּ זֶה֙ בַּנֶּ֔גֶב וַעֲלִיתֶ֖ם אֶת־הָהָֽר (zieht hier hinauf ins Negev und steigt auf das Gebirge) mit עֲלוּ von עלה (hinaufsteigen) im Qal-Imperativ Plural, זֶה (hier) als Richtungsangabe, בַּנֶּגֶב (ins Negev) als erste Region und עֲלִיתֶם אֶת־הָהָר (steigt auf das Gebirge) zeigt die strategische Route von Süden nach Norden durch das zentrale Bergland.
Die LXX übersetzt לָתוּר mit κατασκέψασθαι (erkunden), עֲלוּ mit ἀνάβητε (steigt hinauf), בַּנֶּגֶב mit κατὰ τὴν ἔρημον (durch die Wüste) und הָהָר mit τὸ ὄρος (das Gebirge).
Die Satzstruktur zeigt Sendungshandlung, Zweckangabe und detaillierte Routenanweisung.
Dieser Vers beginnt Moses spezifische Instruktionen für die Kundschaftermission mit einer strategischen Route durch das verheißene Land.
Numeri 13,18
Hebräisch: וּרְאִיתֶ֥ם אֶת־הָאָ֖רֶץ מַה־הִ֑וא וְאֶת־הָעָם֙ הַיֹּשֵׁ֣ב עָלֶ֔יהָ הֶחָזָ֥ק הוּא֙ הֲרָפֶ֔ה הַמְעַ֥ט ה֖וּא אִם־רָֽב׃
Deutsch: Und seht das Land, wie es ist; und das Volk, das darin wohnt, ob es stark oder schwach, ob es wenig oder zahlreich ist.

Kommentar: Der Imperativ וּרְאִיתֶ֥ם אֶת־הָאָ֖רֶץ מַה־הִ֑וא (und seht das Land, wie es ist) mit רְאִיתֶם von ראה (sehen) im Qal-Perfekt 2. maskulin Plural mit Waw consecutivum und מַה־הִוא (wie es ist) als Objektsklausel beginnt Moses systematische Aufklärungsanweisungen.
Die erste Untersuchung וְאֶת־הָעָם֙ הַיֹּשֵׁ֣ב עָלֶ֔יהָ (und das Volk, das darin wohnt) mit הַיֹּשֵׁב als Qal-Partizip maskulin Singular von ישב (wohnen) zeigt die Bevölkerungsanalyse.
Die Alternativfragen הֶחָזָ֥ק הוּא֙ הֲרָפֶ֔ה הַמְעַ֥ט ה֖וּא אִם־רָֽב (ist es stark oder schwach, ist es wenig oder viel) mit הֶחָזָק (stark), הֲרָפֶה (schwach), הַמְעַט (wenig) und אִם־רָב (oder viel) zeigen die militärischen und demographischen Kriterien der Aufklärung.
Die LXX übersetzt רְאִיתֶם mit ὄψεσθε (ihr werdet sehen), הֶחָזָק mit ἰσχυρός (stark), הֲרָפֶה mit ἀσθενής (schwach) und רָב mit πολύς (viel).
Die Satzstruktur zeigt imperative Untersuchungsanweisung mit Objektsklausel und systematischen Alternativfragen.
Dieser Vers etabliert die ersten Kriterien der militärischen und demographischen Aufklärung des verheißenen Landes.
Numeri 13,19
Hebräisch: וּמָ֣ה הָאָ֗רֶץ אֲשֶׁר־הוּא֙ יֹשֵׁ֣ב בָּ֔הּ הֲטוֹבָ֥ה הִ֖וא אִם־רָעָ֑ה וּמָ֣ה הֶֽעָרִ֗ים אֲשֶׁר־הוּא֙ יוֹשֵׁ֣ב בָּהֵ֔נָּה הַבְּמַֽחֲנִ֖ים אִ֥ם בְּמִבְצָרִֽים׃
Deutsch: Und wie das Land ist, in dem es wohnt, ob es gut oder schlecht ist; und wie die Städte sind, in denen es wohnt, ob in Zeltlagern oder in Festungen.

Kommentar: Die erste Untersuchung וּמָ֣ה הָאָ֗רֶץ אֲשֶׁר־הוּא֙ יֹשֵׁ֣ב בָּ֔הּ הֲטוֹבָ֥ה הִ֖וא אִם־רָעָ֑ה (und wie das Land ist, in dem es wohnt, ob es gut oder schlecht ist) mit מָה (wie/was), אֲשֶׁר־הוּא יֹשֵׁב בָּהּ (in dem es wohnt) und der Alternative הֲטוֹבָה הִוא אִם־רָעָה (ist es gut oder schlecht) zeigt die Qualitätsbeurteilung des Territoriums.
Die zweite Untersuchung וּמָ֣ה הֶֽעָרִ֗ים אֲשֶׁר־הוּא֙ יוֹשֵׁ֣ב בָּהֵ֔נָּה הַבְּמַֽחֲנִ֖ים אִ֥ם בְּמִבְצָרִֽים (und wie die Städte sind, in denen es wohnt, ob in Zeltlagern oder in Festungen) mit הֶעָרִים (die Städte), יוֹשֵׁב בָּהֵנָּה (wohnt in ihnen) und der strategischen Alternative הַבְּמַחֲנִים אִם בְּמִבְצָרִים (in Zeltlagern oder in Festungen) unterscheidet zwischen temporären (מַחֲנִים - Lager) und permanenten (מִבְצָרִים - Festungen) Siedlungsformen.
Die LXX übersetzt מָה mit τί (was/wie), טוֹבָה mit ἀγαθή (gut), רָעָה mit πονηρά (schlecht), מַחֲנִים mit παρεμβολαί (Lager) und מִבְצָרִים mit τετειχισμέναι (befestigt).
Die Satzstruktur zeigt parallele Untersuchungsanweisungen mit qualitativen und strategischen Alternativfragen.
Dieser Vers setzt die systematische Aufklärungsanweisung fort mit Fokus auf Landqualität und Befestigungsgrad der Siedlungen.
Numeri 13,20
Hebräisch: וּמָ֣ה הָ֠אָרֶץ הַשְּׁמֵנָ֨ה הִ֜וא אִם־רָזָ֗ה הֲיֵֽשׁ־בָּ֥הּ עֵץ֙ אִם־אַ֔יִן וְהִ֨תְחַזַּקְתֶּ֔ם וּלְקַחְתֶּ֖ם מִפְּרִ֣י הָאָ֑רֶץ וְהַ֨יָּמִ֔ים יְמֵ֖י בִּכּוּרֵ֥י עֲנָבִֽים׃
Deutsch: Und wie das Land ist, ob es fett oder mager ist, ob Bäume darin sind oder nicht. Und seid mutig und nehmt von der Frucht des Landes. Die Zeit aber war die Zeit der ersten Trauben.

Kommentar: Die landwirtschaftliche Untersuchung וּמָ֣ה הָ֠אָרֶץ הַשְּׁמֵנָ֨ה הִ֜וא אִם־רָזָ֗ה (und wie das Land ist, ob es fett oder mager ist) mit שְׁמֵנָה (fett/fruchtbar) von der Wurzel שמן (fett sein) und רָזָה (mager/unfruchtbar) zeigt die Bodenfruchtbarkeitsanalyse.
Die Vegetationsuntersuchung הֲיֵֽשׁ־בָּ֥הּ עֵץ֙ אִם־אַ֔יִן (ob Bäume darin sind oder nicht) mit יֵשׁ (gibt es) und אַיִן (nichts/nicht) zeigt die Waldbestandsaufnahme.
Die praktische Anweisung וְהִ֨תְחַזַּקְתֶּ֔ם וּלְקַחְתֶּ֖ם מִפְּרִ֣י הָאָ֑רֶץ (und seid mutig und nehmt von der Frucht des Landes) mit הִתְחַזַּקְתֶּם von חזק (stark sein) im Hitp'ael-Perfekt 2. maskulin Plural (seid mutig) und לְקַחְתֶּם von לקח (nehmen) zeigt die Aufmunterung zur mutigen Probenentnahme.
Die Zeitangabe וְהַ֨יָּמִ֔ים יְמֵ֖י בִּכּוּרֵ֥י עֲנָבִֽים (und die Zeit war die Zeit der ersten Trauben) mit הַיָּמִים (die Tage), יְמֵי בִּכּוּרֵי עֲנָבִים (Tage der ersten Trauben) zeigt die Jahreszeit (Sommer) der Mission.
Die LXX übersetzt שְׁמֵנָה mit πίων (fett), רָזָה mit ἰσχνή (mager), הִתְחַזַּקְתֶּם mit ἀνδρίζεσθε (seid mannhaft) und בִּכּוּרֵי עֲנָבִים mit πρόδρομος σταφυλῆς (Erstlinge der Trauben).
Die Satzstruktur zeigt landwirtschaftliche Untersuchung, praktische Anweisung und zeitliche Kontextualisierung.
Dieser Vers komplettiert Moses Aufklärungsanweisungen mit landwirtschaftlichen Kriterien und praktischen Anweisungen zur Beweissammlung.
Numeri 13,21
Hebräisch: וַֽיַּעֲל֖וּ וַיָּתֻ֣רוּ אֶת־הָאָ֑רֶץ מִמִּדְבַּר־צִ֥ן עַד־רְחֹ֖ב לְבֹ֥א חֲמָֽת׃
Deutsch: Und sie zogen hinauf und kundschafteten das Land aus, von der Wüste Zin bis Rechov, gegen Chamat hin.

Kommentar: Die Ausführung וַֽיַּעֲל֖וּ וַיָּתֻ֣רוּ אֶת־הָאָ֑רֶץ (und sie zogen hinauf und kundschafteten das Land aus) mit יַּעֲלוּ von עלה (hinaufsteigen) und יָּתֻרוּ von תור (erkunden) zeigt die gehorsame Durchführung der Mission.
Die geografische Reichweite מִמִּדְבַּר־צִ֥ן עַד־רְחֹ֖ב לְבֹ֥א חֲמָֽת (von der Wüste Zin bis Rechov, gegen Chamat hin) mit מִמִּדְבַּר־צִן (von der Wüste Zin) als südlichstem Punkt, עַד־רְחֹב (bis Rechov) und לְבֹא חֲמָת (gegen Chamat hin) zeigt die umfassende Erkundung von Süden bis weit in den Norden.
Die LXX übersetzt יַּעֲלוּ mit ἀνέβησαν (sie stiegen hinauf), יָּתֻרוּ mit κατεσκέψαντο (sie erkundschafteten) und die Ortsnamen werden transliteriert.
Die Satzstruktur zeigt Missionsausführung mit umfassender geografischer Reichweitenangabe.
Dieser Vers dokumentiert die umfassende Durchführung der Kundschaftermission durch das gesamte verheißene Land.
Numeri 13,22
Hebräisch: וַיַּעֲל֣וּ בַנֶּגֶב֮ וַיָּבֹ֣א עַד־חֶבְרוֹן֒ וְשָׁ֤ם אֲחִימַן֙ שֵׁשַׁ֣י וְתַלְמַ֔י יְלִידֵ֖י הָעֲנָ֑ק וְחֶבְר֗וֹן שֶׁ֤בַע שָׁנִים֙ נִבְנְתָ֔ה לִפְנֵ֖י צֹ֥עַן מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Und sie zogen im Negev hinauf und kamen bis Chevron, und dort waren Achiman, Scheschai und Talmai, die Kinder des Anak. Chevron war aber sieben Jahre vor Zo'an in Mizrajim erbaut worden.

Kommentar: Die Route וַיַּעֲל֣וּ בַנֶּגֶב֮ וַיָּבֹ֣א עַד־חֶבְרוֹן֒ (und sie zogen im Negev hinauf und kamen bis Hebron) mit יַּעֲלוּ von עלה (hinaufsteigen), בַנֶּגֶב (im Negev) und עַד־חֶבְרוֹן (bis Hebron) zeigt die spezifische Route und das bedeutsame Ziel - Hebron, die Stadt der Patriarchen.
Die bedrohliche Entdeckung וְשָׁ֤ם אֲחִימַן֙ שֵׁשַׁ֣י וְתַלְמַ֔י יְלִידֵ֖י הָעֲנָ֑ק (und dort waren Achiman, Scheschai und Talmai, die Kinder des Anak) mit שָׁם (dort), den drei Namen אֲחִימַן שֵׁשַׁי וְתַלְמַי und יְלִידֵי הָעֲנָק (Kinder/Nachkommen des Anak) zeigt die Begegnung mit den gefürchteten Riesen.
Die chronologische Notiz וְחֶבְר֗וֹן שֶׁ֤בַע שָׁנִים֙ נִבְנְתָ֔ה לִפְנֵ֖י צֹ֥עַן מִצְרָֽיִם (und Hebron wurde sieben Jahre vor Zoan in Ägypten erbaut) mit שֶׁבַע שָׁנִים (sieben Jahre), נִבְנְתָה von בנה (bauen) im Niph'al-Perfekt 3. feminin Singular, לִפְנֵי (vor) und צֹעַן מִצְרַיִם (Zoan in Ägypten) zeigt das hohe Alter Hebrons im Vergleich zu einer bedeutenden ägyptischen Stadt.
Vers 22 (MT) / Vers 23 (LXX): Die LXX schreibt die Nachkommen Anaks anders: Hebräisch „אֲחִימַן שֵׁשַׁי וְתַלְמַי" wird zu „Ἀχιμὰν καὶ Σεσὶ καὶ Θελαμείν" mit leicht abweichenden Namensformen. Zudem übersetzt die LXX „צֹעַן" (Zoan) als „Τάνιν" (Tanis), die griechische Bezeichnung für dieselbe ägyptische Stadt.
Die Satzstruktur zeigt Routenangabe, bedrohliche Entdeckung und historische Kontextualisierung.
Dieser Vers dokumentiert die beunruhigende Begegnung mit den Anakitern in der historisch bedeutsamen Stadt Hebron.
Numeri 13,23
Hebräisch: וַיָּבֹ֜אוּ עַד־נַ֣חַל אֶשְׁכֹּ֗ל וַיִּכְרְת֨וּ מִשָּׁ֤ם זְמוֹרָה֙ וְאֶשְׁכּ֤וֹל עֲנָבִים֙ אֶחָ֔ד וַיִּשָּׂאֻ֥הוּ בַמּ֖וֹט בִּשְׁנָ֑יִם וּמִן־הָרִמֹּנִ֖ים וּמִן־הַתְּאֵנִֽים׃
Deutsch: Und sie kamen bis zum Tal Eschkol und schnitten dort eine Rebe mit einer Weintraube ab und trugen sie zu zweit an einer Stange, auch Granatäpfel und Feigen.

Kommentar: Die Ankunft וַיָּבֹ֜אוּ עַד־נַ֣חַל אֶשְׁכֹּ֗ל (und sie kamen bis zum Tal Eschkol) mit יָּבֹאוּ von בוא (kommen) und נַחַל אֶשְׁכּוֹל (Tal Eschkol) zeigt eine fruchtbare Region. אֶשְׁכּוֹל bedeutet "Traube", was bereits die Fruchtbarkeit des Gebiets andeutet.
Die Erntehandlung וַיִּכְרְת֨וּ מִשָּׁ֤ם זְמוֹרָה֙ וְאֶשְׁכּ֤וֹל עֲנָבִים֙ אֶחָ֔ד (und sie schnitten dort eine Rebe mit einer Weintraube ab) mit יִּכְרְתוּ von כרת (abschneiden), זְמוֹרָה (Rebe/Zweig) und אֶשְׁכּוֹל עֲנָבִים אֶחָד (eine Weintraube) zeigt die Probenentnahme entsprechend Moses Anweisung.
Die beeindruckende Transportweise וַיִּשָּׂאֻ֥הוּ בַמּ֖וֹט בִּשְׁנָ֑יִם (und sie trugen sie an einer Stange zu zweit) mit יִּשָּׂאֻהוּ von נשא (tragen) mit Objektsuffix 3. maskulin Singular, בַּמּוֹט (an der Stange) und בִּשְׁנַיִם (zu zweit) zeigt die außergewöhnliche Größe und das Gewicht der Traube.
Die zusätzlichen Früchte וּמִן־הָרִמֹּנִ֖ים וּמִן־הַתְּאֵנִֽים (und von den Granatäpfeln und von den Feigen) mit רִמֹּנִים (Granatäpfel) und תְּאֵנִים (Feigen) zeigen die Vielfalt der Früchte als weitere Beweise für die Fruchtbarkeit.
Vers 23 (MT) / Vers 24 (LXX): Die LXX beschreibt das Tragen der Traube anders: Statt des hebräischen „בַמּוֹט בִּשְׁנָיִם" (an einer Stange zwischen zweien) verwendet sie „ἐπʼ ἀναφορεῦσιν" (auf Tragstangen), was eine etwas allgemeinere Beschreibung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt Ankunft an fruchtbarem Ort, Erntehandlung, beeindruckende Transportweise und zusätzliche Fruchtproben.
Dieser Vers dokumentiert die spektakulären Beweise für die Fruchtbarkeit des verheißenen Landes.
Numeri 13,24
Hebräisch: לַמָּק֣וֹם הַה֔וּא קָרָ֖א נַ֣חַל אֶשְׁכּ֑וֹל עַ֚ל אֹד֣וֹת הָֽאֶשְׁכּ֔וֹל אֲשֶׁר־כָּרְת֥וּ מִשָּׁ֖ם בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Jenen Ort nannte man Nachal-Eschkol wegen der Traube, die die Söhne Jisra'el dort abgeschnitten hatten.

Kommentar: Die etiologische Namenserklärung לַמָּק֣וֹם הַה֔וּא קָרָ֖א נַ֣חַל אֶשְׁכּ֑וֹל (jenen Ort nannte man Tal Eschkol) mit לַמָּקוֹם הַהוּא (jenen Ort), קָרָא von קרא (nennen/rufen) in unpersönlicher Construction und נַחַל אֶשְׁכּוֹל (Tal Eschkol) zeigt die dauerhafte Benennung des Ortes.
Die kausale Erklärung עַ֚ל אֹד֣וֹת הָֽאֶשְׁכּ֔וֹל אֲשֶׁר־כָּרְת֥וּ מִשָּׁ֖ם בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל (wegen der Traube, die die Söhne Israels dort abgeschnitten hatten) mit עַל אֹדוֹת (wegen), הָאֶשְׁכּוֹל (der Traube), כָּרְתוּ von כרת (abschneiden) und בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (die Söhne Israels) erklärt den Namen durch das historische Ereignis.
Die LXX übersetzt קָרָא mit ἐκάλεσαν (sie nannten), עַל אֹדוֹת mit διὰ (wegen) und כָּרְתוּ mit ἔκοψαν (sie schnitten ab).
Die Satzstruktur zeigt etiologische Namensgebung mit kausaler Erklärung durch historisches Ereignis.
Dieser Vers schafft ein dauerhaftes Denkmal für die Fruchtbarkeit des verheißenen Landes durch die Ortsnamensgebung.
Numeri 13,25
Hebräisch: וַיָּשֻׁ֖בוּ מִתּ֣וּר הָאָ֑רֶץ מִקֵּ֖ץ אַרְבָּעִ֥ים יֽוֹם׃
Deutsch: Und sie kehrten nach 40 Tagen vom Auskundschaften des Landes zurück.

Kommentar: Das Verb וַיָּשֻׁ֖בוּ מִתּ֣וּר הָאָ֑רֶץ (und sie kehrten zurück vom Erkunden des Landes) mit יָּשֻׁבוּ von שוב (zurückkehren) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural und מִתּוּר הָאָרֶץ (vom Erkunden des Landes) mit תּוּר als Qal-Infinitiv-Construct von תור zeigt die Rückkehr von der Mission.
Die Zeitangabe מִקֵּ֖ץ אַרְבָּעִ֥ים יֽוֹם (nach vierzig Tagen) mit מִקֵּץ (nach dem Ende von), אַרְבָּעִים (vierzig) und יוֹם (Tag) zeigt die Dauer der Kundschaftermission. Die Zahl vierzig hat symbolische Bedeutung als Zeit der Prüfung und des Übergangs in der Bibel.
Die LXX übersetzt יָּשֻׁבוּ mit ἀνέστρεψαν (sie kehrten zurück), תּוּר mit κατασκοπῆς (Erkundung) und אַרְבָּעִים יוֹם mit τεσσαράκοντα ἡμέρας (vierzig Tage).
Die Satzstruktur zeigt Rückkehr von der Mission mit präziser Zeitangabe.
Dieser Vers schließt die Kundschaftermission ab und bereitet den dramatischen Bericht vor.
Numeri 13,26
Hebräisch: וַיֵּלְכ֡וּ וַיָּבֹאוּ֩ אֶל־מֹשֶׁ֨ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֜ן וְאֶל־כָּל־עֲדַ֧ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל אֶל־מִדְבַּ֥ר פָּארָ֖ן קָדֵ֑שָׁה וַיָּשִׁ֨יבוּ אוֹתָ֤ם דָּבָר֙ וְאֶת־כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה וַיַּרְא֖וּם אֶת־פְּרִ֥י הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Und sie gingen und kamen zu Mosche und zu 'Aharon und zu der ganzen Gemeinde der Söhne Jisra'el in die Wüste Paran nach Kadesch; und sie brachten ihnen und der ganzen Gemeinde Bericht und zeigten ihnen die Früchte des Landes.

Kommentar: Die Bewegung וַיֵּלְכ֡וּ וַיָּבֹאוּ֩ (und sie gingen und kamen) mit יֵּלְכוּ von הלך (gehen) und יָּבֹאוּ von בוא (kommen) zeigt die Rückreise zum Lager.
Die dreifache Adressierung אֶל־מֹשֶׁ֨ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֜ן וְאֶל־כָּל־עֲדַ֧ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל (zu Mose und zu Aaron und zur ganzen Gemeinde der Söhne Israels) zeigt die offizielle Berichterstattung an die Führung und das gesamte Volk.
Die Ortsangabe אֶל־מִדְבַּ֥ר פָּארָ֖ן קָדֵ֑שָׁה (zur Wüste Paran nach Kadesch) mit קָדֵשָׁה (Kadesch) als spezifischer Lagerort ist bedeutsam - hier wird die entscheidende Reaktion auf den Bericht stattfinden.
Die doppelte Berichterstattung וַיָּשִׁ֨יבוּ אוֹתָ֤ם דָּבָר֙ וְאֶת־כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה וַיַּרְא֖וּם אֶת־פְּרִ֥י הָאָֽרֶץ (und sie brachten ihnen und der ganzen Gemeinde Bericht und zeigten ihnen die Früchte des Landes) mit יָּשִׁיבוּ דָּבָר (sie brachten Bericht) von שוב (zurückbringen) und יַּרְאוּם von ראה (zeigen) mit פְּרִי הָאָרֶץ (Früchte des Landes) zeigt sowohl mündlichen als auch visuellen Beweis.
Die LXX übersetzt יֵּלְכוּ mit ἐπορεύθησαν (sie gingen), עֲדַת mit συναγωγή (Versammlung), יָּשִׁיבוּ דָּבָר mit ἀπεκρίθησαν λόγον (sie antworteten ein Wort) und יַּרְאוּם mit ἔδειξαν (sie zeigten).
Die Satzstruktur zeigt Rückkehr, offizielle Adressierung, Ortsangabe und doppelte Berichterstattung.
Dieser Vers bereitet die dramatische Szene der Berichterstattung vor, die zu einer der schwerwiegendsten Krisen in Israels Geschichte führen wird.
Numeri 13,27
Hebräisch: וַיְסַפְּרוּ־לוֹ֙ וַיֹּ֣אמְר֔וּ בָּ֕אנוּ אֶל־הָאָ֖רֶץ אֲשֶׁ֣ר שְׁלַחְתָּ֑נוּ וְ֠גַם זָבַ֨ת חָלָ֥ב וּדְבַ֛שׁ הִ֖וא וְזֶה־פִּרְיָֽהּ׃
Deutsch: Und sie erzählten ihm und sprachen: Wir sind in das Land gekommen, wohin du uns gesandt hast; und wirklich, es fließt von Milch und Honig, und dies ist seine Frucht.

Kommentar: Das Verb וַיְסַפְּרוּ־לוֹ֙ וַיֹּ֣אמְר֔וּ (und sie erzählten ihm und sprachen) mit יְסַפְּרוּ von ספר (erzählen/berichten) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Plural und יֹּאמְרוּ von אמר (sagen) leitet den offiziellen Kundschafterbericht ein.
Die Bestätigung בָּ֕אנוּ אֶל־הָאָ֖רֶץ אֲשֶׁ֣ר שְׁלַחְתָּ֑נוּ (wir sind in das Land gekommen, wohin du uns gesandt hast) mit בָּאנוּ von בוא (kommen) und אֲשֶׁר שְׁלַחְתָּנוּ (wohin du uns gesandt hast) bestätigt die Erfüllung des Auftrags.
Die enthusiastische Bestätigung וְ֠גַם זָבַ֨ת חָלָ֥ב וּדְבַ֛שׁ הִ֖וא וְזֶה־פִּרְיָֽהּ (und wirklich, es fließt von Milch und Honig, und dies ist seine Frucht) mit וְגַם (und wirklich), זָבַת חָלָב וּדְבַשׁ (fließend von Milch und Honig) als klassische Formel für Fruchtbarkeit, זָבַת als Qal-Partizip feminin von זוב (fließen), und זֶה־פִּרְיָהּ (dies ist seine Frucht) mit Hinweis auf die mitgebrachten Früchte bestätigt die göttlichen Verheißungen.
Die LXX übersetzt יְסַפְּרוּ mit διηγήσαντο (sie erzählten), זָבַת חָלָב וּדְבַשׁ mit ῥέουσα γάλα καὶ μέλι (fließend von Milch und Honig) und פִּרְיָהּ mit καρπός αὐτῆς (ihre Frucht).
Die Satzstruktur zeigt offiziellen Berichtsbeginn, Auftragsbestätigung und enthusiastische Fruchtbarkeitsbestätigung mit physischem Beweis.
Dieser Vers beginnt positiv mit der Bestätigung der göttlichen Verheißungen über die Fruchtbarkeit des Landes.
Numeri 13,28
Hebräisch: אֶ֚פֶס כִּֽי־עַ֣ז הָעָ֔ם הַיֹּשֵׁ֖ב בָּאָ֑רֶץ וְהֶֽעָרִ֗ים בְּצֻר֤וֹת גְּדֹלֹת֙ מְאֹ֔ד וְגַם־יְלִדֵ֥י הָֽעֲנָ֖ק רָאִ֥ינוּ שָֽׁם׃
Deutsch: Nur dass das Volk stark ist, das in dem Land wohnt, und die Städte befestigt, sehr groß; und auch die Kinder des Anak haben wir dort gesehen.

Kommentar: Das adversative אֶ֚פֶס כִּֽי־עַ֣ז הָעָ֔ם (nur dass stark ist das Volk) mit אֶפֶס כִּי (nur dass/jedoch) als Einschränkungspartikel und עַז (stark/gewaltig) zeigt den dramatischen Wendepunkt des Berichts. Die Bevölkerungscharakterisierung הַיֹּשֵׁ֖ב בָּאָ֑רֶץ (das in dem Land wohnt) mit יֹשֵׁב als Qal-Partizip von ישב (wohnen) betont die etablierte Präsenz.
Die militärische Einschätzung וְהֶֽעָרִ֗ים בְּצֻר֤וֹת גְּדֹלֹת֙ מְאֹ֔ד (und die Städte sind befestigt, sehr groß) mit בְּצֻרוֹת (befestigt) als Qal-Partizip Plural von בצר (befestigen), גְּדֹלוֹת (groß) und der Verstärkung מְאֹד (sehr) zeigt die militärischen Herausforderungen.
Die schockierende Entdeckung וְגַם־יְלִדֵ֥י הָֽעֲנָ֖ק רָאִ֥ינוּ שָֽׁם (und auch die Kinder des Anak haben wir dort gesehen) mit וְגַם (und auch), יְלִדֵי הָעֲנָק (Kinder des Anak) und רָאִינוּ von ראה (sehen) zeigt die Begegnung mit den gefürchteten Riesen.
Vers 28 (MT) / Vers 29 (LXX): Die LXX intensiviert die Beschreibung: Das hebräische „כִּי־עַז הָעָם" (denn stark ist das Volk) wird zu „θρασὺ τὸ ἔθνος" (kühn/verwegen ist das Volk), was eine stärkere emotionale Färbung hat.
Die Satzstruktur zeigt adversative Wende, Bevölkerungscharakterisierung, militärische Einschätzung und schockierende Entdeckung.
Dieser Vers markiert den Wendepunkt von positiver zu negativer Berichterstattung und führt die Hindernisse ein, die später zur Rebellion führen werden.
Numeri 13,29
Hebräisch: עֲמָלֵ֥ק יוֹשֵׁ֖ב בְּאֶ֣רֶץ הַנֶּ֑גֶב וְ֠הַֽחִתִּי וְהַיְבוּסִ֤י וְהָֽאֱמֹרִי֙ יוֹשֵׁ֣ב בָּהָ֔ר וְהַֽכְּנַעֲנִי֙ יֹשֵׁ֣ב עַל־הַיָּ֔ם וְעַ֖ל יַ֥ד הַיַּרְדֵּֽן׃
Deutsch: Amalek wohnt im Land des Negev, und der Chitti und der Jevusi und der Emori wohnen auf dem Gebirge, und der Kena'ani wohnt am Meer und an der Seite des Jardens.

Kommentar: Die systematische Völkeraufzählung beginnt mit עֲמָלֵ֥ק יוֹשֵׁ֖ב בְּאֶ֣רֶץ הַנֶּ֑גֶב (Amalek wohnt im Land des Negev) mit עֲמָלֵק (Amalek) als Israels Erzfeind seit Exodus 17 und בְּאֶרֶץ הַנֶּגֶב (im Land des Negev) im Süden.
Die Bergvölker וְ֠הַֽחִתִּי וְהַיְבוּסִ֤י וְהָֽאֱמֹרִי֙ יוֹשֵׁ֣ב בָּהָ֔ר (und der Hethiter und der Jebusiter und der Amoriter wohnen auf dem Gebirge) mit der dreifachen Völkernennung הַחִתִּי וְהַיְבוּסִי וְהָאֱמֹרִי und בָּהָר (auf dem Gebirge) zeigt die zentrale Bergregion.
Die Küsten- und Flussvölker וְהַֽכְּנַעֲנִי֙ יֹשֵׁ֣ב עַל־הַיָּ֔ם וְעַ֖ל יַ֥ד הַיַּרְדֵּֽן (und der Kanaaniter wohnt am Meer und an der Seite des Jordan) mit עַל־הַיָּם (am Meer) für die Mittelmeerküste und עַל יַד הַיַּרְדֵּן (an der Seite des Jordan) für das Jordantal zeigt die strategische Kontrolle aller wichtigen Regionen.
Die LXX transliteriert die Völkernamen als Αμαληκ, Χετταῖος, Ιεβουσαῖος, Αμορραῖος, Χαναναῖος und übersetzt עַל־הַיָּם mit παρὰ τὴν θάλασσαν (am Meer) und יַד הַיַּרְדֵּן mit τὸν Ιορδάνην (den Jordan).
Die Satzstruktur zeigt systematische geografische Völkerverteilung mit strategischer Gebietsbeherrschung.
Dieser Vers zeigt die vollständige Besetzung des verheißenen Landes durch mächtige, etablierte Völker und verstärkt die militärischen Bedenken der Kundschafter.
Numeri 13,30
Hebräisch: וַיַּ֧הַס כָּלֵ֛ב אֶת־הָעָ֖ם אֶל־מֹשֶׁ֑ה וַיֹּ֗אמֶר עָלֹ֤ה נַעֲלֶה֙ וְיָרַ֣שְׁנוּ אֹתָ֔הּ כִּֽי־יָכ֥וֹל נוּכַ֖ל לָֽהּ׃
Deutsch: Und Kalev beschwichtigte das Volk gegen Mosche und sprach: Lasst uns doch hinaufziehen und es in Besitz nehmen, denn wir werden es gewiss überwältigen.

Kommentar: Das Verb וַיַּ֧הַס כָּלֵ֛ב אֶת־הָעָ֖ם אֶל־מֹשֶׁ֑ה (und Kaleb beschwichtigte das Volk vor Mose) mit יַּהַס von הסה (zum Schweigen bringen/beschwichtigen) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Singular zeigt Kalebs energische Intervention gegen die aufkommende Panik. אֶל־מֹשֶׁה (vor Mose) zeigt den respektvollen Kontext der Meinungsäußerung.
Die mutige Ermutigung עָלֹ֤ה נַעֲלֶה֙ וְיָרַ֣שְׁנוּ אֹתָ֔הּ (lasst uns doch hinaufziehen und es in Besitz nehmen) mit עָלֹה נַעֲלֶה als absoluter Infinitiv mit finitem Verb zur Verstärkung von עלה (hinaufsteigen) und יָרַשְׁנוּ von ירש (in Besitz nehmen/erben) im Qal-Imperfekt 1. Person Plural zeigt Kalebs entschlossene Haltung.
Die Vertrauensbekundung כִּֽי־יָכ֥וֹל נוּכַ֖ל לָֽהּ (denn wir werden es gewiss überwältigen) mit יָכוֹל נוּכַל als absoluter Infinitiv mit finitem Verb zur Verstärkung von יכל (können/vermögen) und לָהּ (für es/gegen es) drückt völliges Vertrauen in den göttlichen Beistand aus.
Die LXX Vers 30 (MT) / Vers 31 (LXX): Die LXX übersetzt Kalebs Ermutigung anders: Das hebräische „עָלֹה נַעֲלֶה" (hinauf, lasst uns hinaufziehen) wird zu „ἀναβάντες ἀναβησόμεθα" (hinaufsteigend werden wir hinaufsteigen), und „כִּי־יָכוֹל נוּכַל לָהּ" (denn wir können sie gewiss einnehmen) wird zu „ὅτι δυνατοὶ δυνησόμεθα" (denn wir werden stark sein/können).
Die Satzstruktur zeigt energische Intervention, mutige Ermutigung mit Verstärkung und Vertrauensbekundung mit Verstärkung.
Dieser Vers zeigt Kalebs mutiges Eingreifen gegen die sich entwickelnde Defätismus und sein unerschütterliches Gottvertrauen.
Numeri 13,31
Hebräisch: וְהָ֨אֲנָשִׁ֜ים אֲשֶׁר־עָל֤וּ עִמּוֹ֙ אָֽמְר֔וּ לֹ֥א נוּכַ֖ל לַעֲל֣וֹת אֶל־הָעָ֑ם כִּֽי־חָזָ֥ק ה֖וּא מִמֶּֽנּוּ׃
Deutsch: Aber die Männer, die mit ihm hinaufgezogen waren, sprachen: Wir können nicht gegen das Volk hinaufziehen, denn es ist stärker als wir.

Kommentar: Das adversative וְהָ֨אֲנָשִׁ֜ים אֲשֶׁר־עָל֤וּ עִמּוֹ֙ (aber die Männer, die mit ihm hinaufgezogen waren) mit וְ als adversativem "aber" und אֲשֶׁר־עָלוּ עִמּוֹ (die mit ihm hinaufgezogen waren) zeigt den Widerspruch der anderen Kundschafter gegen Kaleb.
Die kategorische Weigerung לֹ֥א נוּכַ֖ל לַעֲל֣וֹת אֶל־הָעָ֑ם (wir können nicht gegen das Volk hinaufziehen) mit לֹא נוּכַל (wir können nicht) von יכל (können) in direktem Gegensatz zu Kalebs יָכוֹל נוּכַל und לַעֲלוֹת אֶל־הָעָם (gegen das Volk hinaufzuziehen) zeigt militärische Resignation.
Die Begründung כִּֽי־חָזָ֥ק ה֖וּא מִמֶּֽנּוּ (denn es ist stärker als wir) mit חָזָק (stark) und מִמֶּנּוּ (als wir) zeigt den rein menschlichen, militärischen Vergleich ohne Berücksichtigung göttlichen Beistands.
Die LXX übersetzt אֲשֶׁר־עָלוּ עִמּוֹ mit οἱ συναναβάντες μετ' αὐτοῦ (die mit ihm hinaufgegangen waren), נוּכַל mit δυνησόμεθα (wir werden können) und מִמֶּנּוּ mit ἡμῶν (als wir).
Die Satzstruktur zeigt adversative Opposition, kategorische Weigerung und menschlich-militärische Begründung.
Dieser Vers zeigt den tragischen Gegensatz zwischen Kalebs Gottvertrauen und der Mehrheit der Kundschafter mit ihrem rein menschlichen Kalkül.
Exkurs: Die rhetorische Struktur von V. 27-31
Die dramatische Spannung:
	Vers
	Sprecher
	Inhalt
	Ton

	V. 27
	Alle 12
	Positiv: זָבַת חָלָב וּדְבַשׁ ("fließend von Milch und Honig")
	✅ Bestätigung

	V. 28
	10 Kundschafter
	ABER: אֶפֶס כִּי ("nur dass...") → Probleme!
	⚠️ Adversativ

	V. 29
	10 Kundschafter
	Systematische Völkeraufzählung (Angst-Katalog)
	❌ Eskalation

	V. 30
	Kaleb allein
	Ermutigung: עָלֹה נַעֲלֶה... יָכוֹל נוּכַל!
	✅ Glaube

	V. 31
	10 Kundschafter
	Widerspruch: לֹא נוּכַל ("wir können nicht!")
	❌ Unglaube



Rhetorische Techniken:
1. "Sandwich-Technik" (V. 27-28):
· Positiv (V. 27): זָבַת חָלָב וּדְבַשׁ
· Adversativ (V. 28): אֶפֶס כִּי ("ABER...")
· → Das ABER vernichtet das Positive!
2. Kalebs Gegenstrategie (V. 30):
· וַיַּהַס כָּלֵב ("Kaleb beschwichtigte") → aktives Eingreifen!
· עָלֹה נַעֲלֶה (absoluter Infinitiv) → Verstärkung: "Lasst uns wirklich hinaufziehen!"
· יָכוֹל נוּכַל (absoluter Infinitiv) → Verstärkung: "Wir können es gewiss!"
3. Die Mehrheit antwortet (V. 31):
· לֹא נוּכַל ("wir können nicht") → direkter Widerspruch zu Kalebs יָכוֹל נוּכַל!
· כִּי־חָזָק הוּא מִמֶּנּוּ ("denn es ist stärker als wir") → menschliches Kalkül ohne Gott!
Fazit:
Die rhetorische Struktur zeigt den tragischen Konflikt zwischen:
· Glaube (Kaleb: יָכוֹל נוּכַל) vs. Unglaube (10: לֹא נוּכַל)
· Gottvertrauen vs. menschliches Kalkül
Numeri 13,32
Hebräisch: וַיּוֹצִ֜יאוּ דִּבַּ֤ת הָאָ֨רֶץ֙ אֲשֶׁ֣ר תָּר֣וּ אֹתָ֔הּ אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר הָאָ֡רֶץ אֲשֶׁר֩ עָבַ֨רְנוּ בָ֜הּ לָת֣וּר אֹתָ֗הּ אֶ֣רֶץ אֹכֶ֤לֶת יוֹשְׁבֶ֨יהָ֙ הִ֔וא וְכָל־הָעָ֛ם אֲשֶׁר־רָאִ֥ינוּ בְתוֹכָ֖הּ אַנְשֵׁ֥י מִדּֽוֹת׃
Deutsch: Und sie brachten über die Söhne Jisra'els ein böses Gerücht über das Land aus, das sie ausgekundschaftet hatten, und sprachen: Das Land, das wir durchzogen haben, um es auszukundschaften, ist ein Land, das seine Bewohner frisst; und alles Volk, das wir darin gesehen haben, sind Leute von hohem Wuchs.

Kommentar: Die negative Propaganda וַיּוֹצִ֜יאוּ דִּבַּ֤ת הָאָ֨רֶץ֙ (und sie brachten ein böses Gerücht über das Land heraus) mit יּוֹצִיאוּ von יצא (herausbringen) im Hiph'il und דִּבַּת הָאָרֶץ (böses Gerücht über das Land) zeigt die Verbreitung negativer Propaganda, die über objektive Berichterstattung hinausgeht.
Die drastische Charakterisierung הָאָ֡רֶץ אֲשֶׁר֩ עָבַ֨רְנוּ בָ֜הּ לָת֣וּר אֹתָ֗הּ אֶ֣רֶץ אֹכֶ֤לֶת יוֹשְׁבֶ֨יהָ֙ הִ֔וא (das Land, das wir durchzogen haben um es zu erkunden, ist ein Land, das seine Bewohner frisst) mit עָבַרְנוּ בָהּ (wir durchzogen es), לָתוּר אֹתָהּ (um es zu erkunden) und der metaphorischen אֶרֶץ אֹכֶלֶת יוֹשְׁבֶיהָ (Land, das seine Bewohner frisst) zeigt eine drastische Übertreibung - das Land wird als lebensgefährlich dargestellt.
Die Übertreibung וְכָל־הָעָ֛ם אֲשֶׁר־רָאִ֥ינוּ בְתוֹכָ֖הּ אַנְשֵׁ֥י מִדּֽוֹת (und alles Volk, das wir darin gesehen haben, sind Leute von hohem Wuchs) mit כָל־הָעָם (alles Volk) als Generalisierung und אַנְשֵׁי מִדּוֹת (Leute von Maßen/hohem Wuchs) verstärkt die Furcht durch Übertreibung.
Vers 32 (MT) / Vers 33 (LXX): Die LXX interpretiert „דִּבַּת הָאָרֶץ" (üble Nachrede über das Land) als „ἔκστασιν τῆς γῆς" (Bestürzung/Schrecken über das Land), was die psychologische Wirkung des negativen Berichts betont statt nur dessen verleumderischen Charakter.
Die Satzstruktur zeigt negative Propaganda-Verbreitung, drastische Land-Charakterisierung und übertreibende Bevölkerungsbeschreibung.
Dieser Vers zeigt die Transformation von objektiver Berichterstattung zu schädlicher Propaganda, die das Volk demoralisieren soll.
Numeri 13,33
Hebräisch: וְשָׁ֣ם רָאִ֗ינוּ אֶת־הַנְּפִילִ֛ים בְּנֵ֥י עֲנָ֖ק מִן־הַנְּפִלִ֑ים וַנְּהִ֤י בְעֵינֵ֨ינוּ֙ כַּֽחֲגָבִ֔ים וְכֵ֥ן הָיִ֖ינוּ בְּעֵינֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und dort haben wir die Nephilim gesehen, die Söhne Anaks, von den Nephilim; und wir waren in unseren Augen wie Heuschrecken, und so waren wir auch in ihren Augen.

Kommentar: Die klimaktische Behauptung וְשָׁ֣ם רָאִ֗ינוּ אֶת־הַנְּפִילִ֛ים בְּנֵ֥י עֲנָ֖ק מִן־הַנְּפִלִ֑ים (und dort sahen wir die Nephilim, die Söhne Anaks, von den Nephilim) mit רָאִינוּ (wir sahen), הַנְּפִילִים (die Nephilim) als mythische Riesen aus Genesis 6,4, בְּנֵי עֲנָק (Söhne Anaks) und מִן־הַנְּפִלִים (von den Nephilim) zeigt die Verknüpfung der Anakiter mit den vorsintflutlichen Riesen.
Die Selbsterniedrigung וַנְּהִ֤י בְעֵינֵ֨ינוּ֙ כַּֽחֲגָבִ֔ים (und wir waren in unseren Augen wie Heuschrecken) mit הָיִינוּ von היה (sein) und כַּחֲגָבִים (wie Heuschrecken) zeigt die extreme Selbsterniedrigung durch den Größenvergleich.
Die projektierte Wahrnehmung וְכֵ֥ן הָיִ֖ינוּ בְּעֵינֵיהֶֽם (und so waren wir auch in ihren Augen) mit כֵן (so) und בְּעֵינֵיהֶם (in ihren Augen) projiziert die eigene Angst auf die Feinde.
Die LXX Vers 33 (MT) / Vers 34 (LXX): Die LXX übersetzt „הַנְּפִילִים" (die Nephilim/Riesen) als „τοὺς γίγαντας" (die Giganten) und lässt die spezifische Verbindung zu den Nephilim weg. Zudem fehlt in der LXX die hebräische Phrase „בְּנֵי עֲנָק מִן־הַנְּפִלִים" (die Söhne Anaks von den Nephilim), was eine genealogische Präzisierung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt klimaktische mythologische Behauptung, extreme Selbsterniedrigung und projektierte Feindwahrnehmung.
Dieser abschließende Vers des Kapitels zeigt den Höhepunkt der Angst-Propaganda durch Verknüpfung mit mythologischen Riesen und extreme Selbsterniedrigung, die zur Volksrebellion führen wird.
Das Kapitel 13 insgesamt dokumentiert die tragische Transformation einer gottgewollten Aufklärungsmission zu einer glaubensvernichtenden Angst-Kampagne, die Israels Einzug ins verheißene Land um eine ganze Generation verzögert.
Exkurs: הַנְּפִילִים – Wer waren die Nephilim?
Numeri 13,33:
וְשָׁם רָאִינוּ אֶת־הַנְּפִילִים בְּנֵי עֲנָק מִן־הַנְּפִלִים
"Und dort haben wir die Nephilim gesehen, die Söhne Anaks, von den Nephilim."
Genesis 6,4:
הַנְּפִלִים הָיוּ בָאָרֶץ בַּיָּמִים הָהֵם וְגַם אַחֲרֵי־כֵן אֲשֶׁר יָבֹאוּ בְּנֵי הָאֱלֹהִים אֶל־בְּנוֹת הָאָדָם וְיָלְדוּ לָהֶם הֵמָּה הַגִּבֹּרִים אֲשֶׁר מֵעוֹלָם אַנְשֵׁי הַשֵּׁם
"Die Nephilim waren auf der Erde in jenen Tagen, und auch danach, als die Söhne Gottes zu den Töchtern der Menschen eingingen und sie ihnen gebaren; das sind die Helden, die von alters her waren, Männer von Ruhm."
Drei Hauptinterpretationen:
	Interpretation
	Etymologie
	Bedeutung
	Argumente

	1. "Gefallene"
	נפל (fallen) 
→ נְפִילִים = "Gefallene"
	Gefallene Engel oder deren Nachkommen 
(Gen 6,1-4)
	• LXX: οἱ γίγαντες (Giganten)<br>• 1 Henoch: Nephilim = Nachkommen von Engeln + Menschen<br>• NT: 2 Petr 2,4; Jud 6 (gefallene Engel)

	2. "Riesen"
	Deskriptiv (nicht etymologisch)
	Riesen (übermenschliche Größe)
	• Num 13,33: בְּנֵי עֲנָק (Söhne Anaks = Riesen)
• Dtn 2,10-11: Anakim = Riesen
• Vulgata: gigantes

	3. "Fäller/Krieger"
	הִפִּיל (fällen) → Hiph'il-Partizip = "Fäller"
	Krieger (die andere "fällen")
	• Gen 6,4: הַגִּבֹּרִים (die Helden)
• Fokus auf militärische Macht



Das Problem: Überleben der Sintflut?
Genesis 6-9: Die Sintflut vernichtete alle außer Noah + Familie.
Aber: Numeri 13,33 sagt, die Kundschafter sahen Nephilim (בְּנֵי עֲנָק מִן־הַנְּפִלִים).
Wie ist das möglich?
Lösungen:
1. "Auch danach" (Gen 6,4):
"Die Nephilim waren auf der Erde in jenen Tagen, und auch danach (וְגַם אַחֲרֵי־כֵן)..."
→ Es gab Nephilim vor UND nach der Sintflut (zweite Generation?)
2. Metaphorische Verwendung (Num 13,33):
· Die Kundschafter übertreiben (Angst-Propaganda!)
· "Wie Nephilim" = "riesig wie die mythischen Riesen"
· Nicht wörtlich die vorsintflutlichen Nephilim
3. Durch Ham's Linie:
· Kanaan (Sohn Hams) = Nachkomme Noahs
· Spekulation: Gen-Mutation durch Ham's Linie?
Wahrscheinlichste Lösung:
Num 13,33 ist Übertreibung/Propaganda der 10 ungläubigen Kundschafter:
1. V. 32: דִּבַּת הָאָרֶץ ("böses Gerücht") → Verleumdung!
2. V. 32: אֶרֶץ אֹכֶלֶת יוֹשְׁבֶיהָ ("Land frisst Bewohner") → Metapher!
3. V. 33: "Wie Nephilim" → Übertreibung (Riesen, aber nicht wörtlich Nephilim)
Theologische Bedeutung:
1. Angst vs. Glaube:
· Die 10 Kundschafter sehen "Nephilim" (übermenschliche Feinde)
· Kaleb + Josua sehen "JHWH's Macht" (Num 14,9: "JHWH ist mit uns!")
2. Menschliche Perspektive vs. göttliche Realität:
· V. 33: "Wir waren in unseren Augen wie Heuschrecken"
· → Selbsterniedrigung durch Angst!
· Gott sieht Israel als sein Volk, nicht als Heuschrecken!
Numeri 14,1
Hebräisch: וַתִּשָּׂא֙ כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה וַֽיִּתְּנ֖וּ אֶת־קוֹלָ֑ם וַיִּבְכּ֥וּ הָעָ֖ם בַּלַּ֥יְלָה הַהֽוּא׃
Deutsch: Da erhob die ganze Gemeinde ihre Stimme und schrie, und das Volk weinte in jener Nacht.

Kommentar: Das Verb וַתִּשָּׂא֙ כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה (und die ganze Gemeinde erhob) mit תִּשָּׂא von נשא (erheben) im Qal-Imperfekt 3. feminin Singular und כָּל־הָעֵדָה (die ganze Gemeinde) zeigt die kollektive Reaktion auf den Kundschafterbericht. Die koordinierte Handlung וַֽיִּתְּנ֖וּ אֶת־קוֹלָ֑ם (und sie gaben ihre Stimme) mit יִּתְּנוּ von נתן (geben) und קוֹלָם (ihre Stimme) zeigt das gemeinsame Schreien.
Die emotionale Reaktion וַיִּבְכּ֥וּ הָעָ֖ם בַּלַּ֥יְלָה הַהֽוּא (und das Volk weinte in jener Nacht) mit יִּבְכּוּ von בכה (weinen) und בַּלַּיְלָה הַהוּא (in jener Nacht) zeigt die intensive, anhaltende Verzweiflung, die die ganze Nacht dauerte.
Die LXX übersetzt תִּשָּׂא mit ἀνέλαβεν (sie erhob), יִּתְּנוּ אֶת־קוֹלָם mit ἔδωκαν φωνήν (sie gaben Stimme) und יִּבְכּוּ mit ἔκλαιεν (sie weinten).
Die Satzstruktur zeigt kollektive Erhebung, koordiniertes Schreien und anhaltende emotionale Reaktion.
Dieser Vers zeigt die dramatische kollektive Reaktion des ganzen Volkes auf den negativen Kundschafterbericht - eine Reaktion, die zur größten Krise in Israels Wüstenzeit führen wird.
Numeri 14,2
Hebräisch: וַיִּלֹּ֨נוּ֙ עַל־מֹשֶׁ֣ה וְעַֽל־אַהֲרֹ֔ן כֹּ֖ל בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וַֽיֹּאמְר֨וּ אֲלֵהֶ֜ם כָּל־הָעֵדָ֗ה לוּ־מַ֨תְנוּ֙ בְּאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם א֛וֹ בַּמִּדְבָּ֥ר הַזֶּ֖ה לוּ־מָֽתְנוּ׃
Deutsch: Und alle Söhne Jisra'els murrten gegen Mosche und gegen 'Aharon, und die ganze Gemeinde sprach zu ihnen: Wären wir doch im Land Mizrajim gestorben, oder wären wir doch in dieser Wüste gestorben!

Kommentar: Das Verb וַיִּלֹּ֨נוּ֙ עַל־מֹשֶׁ֣ה וְעַֽל־אַהֲרֹ֔ן כֹּ֖ל בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל (und alle Söhne Israels murrten gegen Mose und gegen Aaron) mit יִּלֹּנוּ von לון (murren) im Niph'al-Imperfekt 3. maskulin Plural und der doppelten Präposition עַל (gegen) zeigt die direkte Rebellion gegen die göttlich eingesetzte Führung.
Die doppelte Todeswunschformel לוּ־מַ֨תְנוּ֙ בְּאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם א֛וֹ בַּמִּדְבָּ֥ר הַזֶּ֖ה לוּ־מָֽתְנוּ (wären wir doch in Ägypten gestorben oder in dieser Wüste wären wir doch gestorben) mit לוּ־מַתְנוּ (wären wir doch gestorben) als Wunschformel und מַתְנוּ von מות (sterben) zeigt extremste Verzweiflung. Die Alternative zwischen Ägypten und der Wüste zeigt, dass jeder Tod dem befürchteten Kampf vorzuziehen sei.
Die LXX übersetzt יִּלֹּנוּ mit διεγόγγυσαν (sie murrten), לוּ־מַתְנוּ mit ὄφελον ἀπεθάνομεν (wären wir doch gestorben) und מִצְרַיִם mit Αἰγύπτῳ (in Ägypten).
Die Satzstruktur zeigt kollektive Rebellion gegen die Führung und doppelten extremen Todeswunsch als Alternative.
Dieser Vers zeigt den Höhepunkt der Rebellion: das gesamte Volk wendet sich gegen Moses und Aaron und wünscht sich lieber den Tod als den Kampf um das verheißene Land.
Numeri 14,3
Hebräisch: וְלָמָ֣ה יְ֠הוָה מֵבִ֨יא אֹתָ֜נוּ אֶל־הָאָ֤רֶץ הַזֹּאת֙ לִנְפֹּ֣ל בַּחֶ֔רֶב נָשֵׁ֥ינוּ וְטַפֵּ֖נוּ יִהְי֣וּ לָבַ֑ז הֲל֧וֹא ט֦וֹב לָ֖נוּ שׁ֥וּב מִצְרָֽיְמָה׃
Deutsch: Und warum bringt uns der Ewige in dieses Land, dass wir durchs Schwert fallen und unsere Frauen und unsere Kinder zur Beute werden? Wäre es nicht besser für uns, nach Mizrajim zurückzukehren?

Kommentar: Die anklagende Frage וְלָמָ֣ה יְ֠הוָה מֵבִ֨יא אֹתָ֜נוּ אֶל־הָאָ֤רֶץ הַזֹּאת֙ לִנְפֹּ֣ל בַּחֶ֔רֶב (und warum bringt der Ewige uns in dieses Land, dass wir durchs Schwert fallen) mit לָמָה (warum), מֵבִיא von בוא (bringen) im Hiph'il-Partizip und לִנְפֹּל בַּחֶרֶב (um durchs Schwert zu fallen) stellt Gottes Absichten in Frage und unterstellt böse Motive.
Die Sorge נָשֵׁ֥ינוּ וְטַפֵּ֖נוּ יִהְי֣וּ לָבַ֑ז (unsere Frauen und unsere Kinder werden zur Beute) mit נָשֵׁינוּ (unsere Frauen), טַפֵּנוּ (unsere Kinder) und לָבַז (zur Beute) zeigt die Angst um Familie - ironisch, da Gott später genau diese Kinder ins Land bringen wird.
Die rhetorische Frage הֲל֧וֹא ט֦וֹב לָ֖נוּ שׁ֥וּב מִצְרָֽיְמָה (wäre es nicht besser für uns, nach Ägypten zurückzukehren) mit הֲלוֹא (ist es nicht), טוֹב לָנוּ (gut für uns) und שׁוּב מִצְרַיְמָה (nach Ägypten zurückkehren) zeigt die komplette Ablehnung der göttlichen Führung.
Die LXX übersetzt מֵבִיא mit εἰσάγει (er führt hinein), לִנְפֹּל בַּחֶרֶב mit πεσεῖν ἐν μαχαίρᾳ (zu fallen durch das Schwert) und לָבַז mit προνομή (zur Beute).
Die Satzstruktur zeigt anklagende Frage an Gott, Familienangst und rhetorische Alternative-Frage.
Dieser Vers zeigt die völlige Verkehrung der Perspektive: Gott wird als Verderber statt als Retter gesehen, und die Sklaverei wird der Freiheit vorgezogen.
Numeri 14,4
Hebräisch: וַיֹּאמְר֖וּ אִ֣ישׁ אֶל־אָחִ֑יו נִתְּנָ֥ה רֹ֖אשׁ וְנָשׁ֥וּבָה מִצְרָֽיְמָה׃
Deutsch: Und sie sprachen einer zum anderen: Lasst uns ein Oberhaupt einsetzen und nach Mizrajim zurückkehren!

Kommentar: Die kollektive Beratung וַיֹּאמְר֖וּ אִ֣ישׁ אֶל־אָחִ֑יו (und sie sprachen ein Mann zu seinem Bruder) mit יֹּאמְרוּ von אמר (sagen) und אִישׁ אֶל־אָחִיו (ein Mann zu seinem Bruder) zeigt den konspirativen Charakter der Beratungen.
Der revolutionäre Vorschlag נִתְּנָ֥ה רֹ֖אשׁ וְנָשׁ֥וּבָה מִצְרָֽיְמָה (lasst uns ein Oberhaupt einsetzen und nach Ägypten zurückkehren) mit נִתְּנָה רֹאשׁ (lasst uns ein Oberhaupt geben/einsetzen) von נתן (geben) im Qal-Imperfekt 1. Person Plural mit Kohortativwaw und נָשׁוּבָה מִצְרַיְמָה (lasst uns nach Ägypten zurückkehren) von שוב (zurückkehren) zeigt offene Rebellion gegen die göttlich legitimierte Führung Moses und Aarons.
Die übersetzt das hebräische „נִתְּנָה רֹאשׁ" (lasst uns ein Haupt einsetzen) mit „Δῶμεν ἀρχηγόν" (lasst uns einen Anführer geben), was denselben Sinn transportiert, aber „ἀρχηγόν" (Anführer/Führer) ist spezifischer als das bildhafte „Haupt".
Die Satzstruktur zeigt konspirative Beratung und revolutionären Führungswechselvorschlag mit Rückkehrabsicht.
Dieser Vers zeigt den Höhepunkt der Rebellion: das Volk plant aktiv, Moses Führung zu beseitigen und einen eigenen Anführer für die Rückkehr nach Ägypten zu wählen.
Numeri 14,5
Hebräisch: וַיִּפֹּ֥ל מֹשֶׁ֛ה וְאַהֲרֹ֖ן עַל־פְּנֵיהֶ֑ם לִפְנֵ֕י כָּל־קְהַ֥ל עֲדַ֖ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Da fielen Mosche und 'Aharon auf ihr Angesicht vor der ganzen Versammlung der Gemeinde der Söhne Jisra'el.

Kommentar: Das Verb וַיִּפֹּ֥ל מֹשֶׁ֛ה וְאַהֲרֹ֖ן עַל־פְּנֵיהֶ֑ם (und Mose und Aaron fielen auf ihr Angesicht) mit יִּפֹּל von נפל (fallen) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular und עַל־פְּנֵיהֶם (auf ihr Angesicht) zeigt die extreme Reaktion der Führer - eine Geste der Demütigung vor Gott und des Entsetzens über die Rebellion.
Die öffentliche Dimension לִפְנֵ֕י כָּל־קְהַ֥ל עֲדַ֖ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל (vor der ganzen Versammlung der Gemeinde der Söhne Israels) mit לִפְנֵי (vor), כָּל־קְהַל (die ganze Versammlung) und עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Gemeinde der Söhne Israels) zeigt, dass diese Demütigung öffentlich geschieht.
Die LXX übersetzt יִּפֹּל mit ἔπεσεν (er/sie fielen) und עַל־פְּנֵיהֶם mit ἐπὶ πρόσωπον αὐτῶν (auf ihr Angesicht).
Die Satzstruktur zeigt extreme Führungsreaktion mit öffentlicher Demütigung vor der rebellierenden Versammlung.
Dieser Vers zeigt Moses und Aarons verzweifelte Reaktion auf die Rebellion - sie fallen vor dem ganzen Volk nieder, möglicherweise in Fürbitte oder aus Entsetzen über die Schwere der Situation.
Numeri 14,6
Hebräisch: וִיהוֹשֻׁ֣עַ בִּן־נ֗וּן וְכָלֵב֙ בֶּן־יְפֻנֶּ֔ה מִן־הַתָּרִ֖ים אֶת־הָאָ֑רֶץ קָרְע֖וּ בִּגְדֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und Jehoschua, der Sohn Nuns, und Kalev, der Sohn Jephunnes, von denen, die das Land ausgekundschaftet hatten, zerrissen ihre Kleider.

Kommentar: Die Identifikation וִיהוֹשֻׁ֣עַ בִּן־נ֗וּן וְכָלֵב֙ בֶּן־יְפֻנֶּ֔ה (und Josua, Sohn Nuns, und Kaleb, Sohn Jephunnes) nennt die beiden treuen Kundschafter beim Namen. Die Charakterisierung מִן־הַתָּרִ֖ים אֶת־הָאָ֑רֶץ (von denen, die das Land ausgekundschaftet hatten) mit הַתָּרִים als Qal-Partizip Plural von תור (erkunden) erinnert an ihre Autorität als Augenzeugen.
Die dramatische Geste קָרְע֖וּ בִּגְדֵיהֶֽם (sie zerrissen ihre Kleider) mit קָרְעוּ von קרע (zerreißen) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural und בִּגְדֵיהֶם (ihre Kleider) zeigt die traditionelle Reaktion auf große Trauer oder Empörung über Gotteslästerung.
Die LXX transliteriert die Namen als Ἰησοῦς und Χαλεβ und übersetzt קָרְעוּ בִּגְדֵיהֶם mit διέρρηξαν τὰ ἱμάτια αὐτῶν (sie zerrissen ihre Gewänder).
Die Satzstruktur zeigt namentliche Identifikation, Autoritätsbestätigung und dramatische Trauerreaktion.
Dieser Vers zeigt die emotionale Reaktion der beiden treuen Kundschafter, die durch das Zerreißen ihrer Kleider ihre Trauer über die Rebellion und möglicherweise ihre Empörung über die Gotteslästerung ausdrücken.
Numeri 14,7
Hebräisch: וַיֹּ֣אמְר֔וּ אֶל־כָּל־עֲדַ֥ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר הָאָ֗רֶץ אֲשֶׁ֨ר עָבַ֤רְנוּ בָהּ֙ לָת֣וּר אֹתָ֔הּ טוֹבָ֥ה הָאָ֖רֶץ מְאֹ֥ד מְאֹֽד׃
Deutsch: Und sie sprachen zu der ganzen Gemeinde der Söhne Jisra'el: Das Land, das wir durchzogen haben, um es auszukundschaften, das Land ist sehr, sehr gut.

Kommentar: Die Anrede וַיֹּ֣אמְר֔וּ אֶל־כָּל־עֲדַ֥ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר (und sie sprachen zur ganzen Gemeinde der Söhne Israels, sagend) mit יֹּאמְרוּ von אמר (sagen) und אֶל־כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (zur ganzen Gemeinde der Söhne Israels) zeigt ihre mutige öffentliche Stellungnahme gegen die Mehrheitsmeinung.
Die Landcharakterisierung הָאָ֗רֶץ אֲשֶׁ֨ר עָבַ֤רְנוּ בָהּ֙ לָת֣וּר אֹתָ֔הּ טוֹבָ֥ה הָאָ֖רֶץ מְאֹ֥ד מְאֹֽד (das Land, das wir durchzogen haben, um es auszukundschaften, das Land ist sehr, sehr gut) mit עָבַרְנוּ בָהּ (wir durchzogen es) von עבר (durchziehen), לָתוּר אֹתָהּ (um es auszukundschaften) und der verstärkten Bewertung טוֹבָה הָאָרֶץ מְאֹד מְאֹד (das Land ist sehr, sehr gut) mit der Wiederholung מְאֹד מְאֹד (sehr, sehr) steht in direktem Widerspruch zum negativen Bericht der Mehrheit.
Die LXX übersetzt עָבַרְנוּ בָהּ mit διήλθομεν αὐτήν (wir durchgingen es), לָתוּר mit κατασκέψασθαι (zu erkunden) und μְאֹד מְאֹד mit σφόδρα σφόδρα (sehr, sehr).
Die Satzstruktur zeigt mutige öffentliche Anrede, Autoritätsberufung auf eigene Erfahrung und verstärkte positive Landbewertung.
Dieser Vers zeigt Josuas und Kalebs mutigen Versuch, dem negativen Bericht der anderen Kundschafter mit einer positiven, von persönlicher Erfahrung getragenen Darstellung entgegenzuwirken.
Numeri 14,8
Hebräisch: אִם־חָפֵ֥ץ בָּ֨נוּ֙ יְהוָ֔ה וְהֵבִ֤יא אֹתָ֨נוּ֙ אֶל־הָאָ֣רֶץ הַזֹּ֔את וּנְתָנָ֖הּ לָ֑נוּ אֶ֕רֶץ אֲשֶׁר־הִ֛וא זָבַ֥ת חָלָ֖ב וּדְבָֽשׁ׃
Deutsch: Wenn der Ewige Gefallen an uns hat, so wird er uns in dieses Land bringen und es uns geben, ein Land, fließend von Milch und Honig.

Kommentar: Die konditionelle Verheißung אִם־חָפֵ֥ץ בָּ֨נוּ֙ יְהוָ֔ה (wenn der Ewige Gefallen an uns hat) mit אִם (wenn), חָפֵץ von חפץ (Gefallen haben) als Qal-Perfekt 3. maskulin Singular und בָּנוּ (an uns) stellt göttliches Wohlgefallen als Bedingung dar.
Die Verheißung וְהֵבִ֤יא אֹתָ֨נוּ֙ אֶל־הָאָ֣רֶץ הַזֹּ֔את וּנְתָנָ֖הּ לָ֑נוּ (so wird er uns in dieses Land bringen und es uns geben) mit הֵבִיא von בוא (bringen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum und נְתָנָהּ לָנוּ (er wird es uns geben) von נתן (geben) zeigt das Gottvertrauen in die Erfüllung der Verheißung.
Die klassische Landbeschreibung אֶ֕רֶץ אֲשֶׁר־הִ֛וא זָבַ֥ת חָלָ֖ב וּדְבָֽשׁ (ein Land, das von Milch und Honig fließt) mit זָבַת als Qal-Partizip feminin von זוב (fließen) und חָלָב וּדְבַשׁ (Milch und Honig) verwendet die traditionelle Formel für die göttliche Landverheißung.
Die LXX übersetzt חָפֵץ mit αἱρετίζει (er wählt aus/bevorzugt), הֵבִיא mit εἰσάξει (er wird hineinführen) und זָבַת חָלָב וּדְבַשׁ mit ῥέουσα γάλα καὶ μέλι (fließend von Milch und Honig).
Die Satzstruktur zeigt konditionelle göttliche Gunst, Verheißungsbestätigung und klassische Landverheißungsformel.
Dieser Vers zeigt Kalebs und Josuas theologische Argumentation: Wenn das Volk in Gottes Gunst steht, wird er seine Verheißungen erfüllen und das verheißene Land geben.
Numeri 14,9
Hebräisch: אַ֣ךְ בַּֽיהוָה֮ אַל־תִּמְרֹדוּ֒ וְאַתֶּ֗ם אַל־תִּֽירְאוּ֙ אֶת־עַ֣ם הָאָ֔רֶץ כִּ֥י לַחְמֵ֖נוּ הֵ֑ם סָ֣ר צִלָּ֧ם מֵעֲלֵיהֶ֛ם וַֽיהוָ֥ה אִתָּ֖נוּ אַל־תִּירָאֻֽם׃
Deutsch: Nur empört euch nicht gegen den Ewigen; und ihr, fürchtet nicht das Volk des Landes, denn unser Brot sind sie. Ihr Schutz ist von ihnen gewichen, und der Ewige ist mit uns. Fürchtet sie nicht!

Kommentar: Die dringende Ermahnung אַ֣ךְ בַּֽיהוָה֮ אַל־תִּמְרֹדוּ֒ (nur gegen den Ewigen empört euch nicht) mit אַךְ (nur), בַּיהוָה (gegen den Ewigen) und אַל־תִּמְרֹדוּ (empört euch nicht) von מרד (rebellieren) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Plural mit Negation אַל zeigt die zentrale Warnung gegen Rebellion.
Die erste Ermutigung וְאַתֶּ֗ם אַל־תִּֽירְאוּ֙ אֶת־עַ֣ם הָאָ֔רֶץ כִּ֥י לַחְמֵ֖נוּ הֵ֑ם (und ihr, fürchtet nicht das Volk des Landes, denn unser Brot sind sie) mit אַל־תִּירְאוּ (fürchtet nicht) von ירא (fürchten) und der metaphorischen לַחְמֵנוּ הֵם (unser Brot sind sie) zeigt, dass die Feinde leicht zu besiegen sind wie Brot zu essen.
Die theologische Begründung סָ֣ר צִלָּ֧ם מֵעֲלֵיהֶ֛ם וַֽיהוָ֥ה אִתָּ֖נוּ אַל־תִּירָאֻֽם (ihr Schutz ist von ihnen gewichen, und der Ewige ist mit uns, fürchtet sie nicht) mit סָר צִלָּם (ihr Schutz ist gewichen) von סור (weichen), צֵל (Schatten/Schutz), יְהוָה אִתָּנוּ (der Ewige ist mit uns) und der wiederholten Ermutigung אַל־תִּירָאֻם (fürchtet sie nicht) zeigt den theologischen Kern: göttlicher Beistand macht Feinde machtlos.
Die LXX interpretiert das hebräische „כִּי לַחְמֵנוּ הֵם" (denn sie sind unser Brot/unsere Speise) als „ὅτι κατάβρωμα ἡμῖν ἐστίν" (denn sie sind Beute für uns), was die Metapher etwas anders ausdrückt. Zudem übersetzt die LXX „סָר צִלָּם מֵעֲלֵיהֶם" (ihr Schatten/Schutz ist von ihnen gewichen) mit „ἀφέστηκεν γὰρ ὁ καιρὸς ἀπʼ αὐτῶν" (denn die Zeit ist von ihnen gewichen), eine temporale statt einer Schutz-Metapher.
Die Satzstruktur zeigt dringende Rebellion-Warnung, Furcht-Ermutigung mit Metapher und theologische Begründung mit wiederholter Ermutigung.
Dieser Vers enthält Kalebs und Josuas zentrale Botschaft: Rebellion gegen Gott vermeiden, keine Furcht vor Feinden, weil Gott mit Israel ist und die Feinde schutzlos macht.
Numeri 14,10
Hebräisch: וַיֹּֽאמְרוּ֙ כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה לִרְגּ֥וֹם אֹתָ֖ם בָּאֲבָנִ֑ים וּכְב֣וֹד יְהוָ֗ה נִרְאָה֙ בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד אֶֽל־כָּל־בְּנֵ֖י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und die ganze Gemeinde sprach, dass man sie steinigen solle. Da erschien die Herrlichkeit des Ewigen am Zelt der Begegnung allen Söhnen Jisra'els.

Kommentar: Die gewalttätige Reaktion וַיֹּֽאמְרוּ֙ כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה לִרְגּ֥וֹם אֹתָ֖ם בָּאֲבָנִ֑ים (und die ganze Gemeinde sprach, sie zu steinigen mit Steinen) mit יֹּאמְרוּ von אמר (sagen), לִרְגּוֹם von רגם (steinigen) als Qal-Infinitiv-Construct und בָּאֲבָנִים (mit Steinen) zeigt die extreme Gewaltbereitschaft gegen die treuen Kundschafter.
Die göttliche Intervention וּכְב֣וֹד יְהוָ֗ה נִרְאָה֙ בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד אֶֽל־כָּל־בְּנֵ֖י יִשְׂרָאֵֽל (und die Herrlichkeit des Ewigen erschien am Zelt der Begegnung allen Söhnen Israels) mit כְבוֹד יְהוָה (Herrlichkeit des Ewigen), נִרְאָה von ראה (erscheinen) im Niph'al-Perfekt 3. maskulin Singular, בְּאֹהֶל מוֹעֵד (am Zelt der Begegnung) und אֶל־כָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (allen Söhnen Israels) zeigt das dramatische göttliche Eingreifen im kritischen Moment.
Die LXX fügt hinzu „ἐν νεφέλῃ" (in einer Wolke), während das Hebräische nur von der Erscheinung der Herrlichkeit spricht, ohne die Wolke explizit zu erwähnen.
Die Satzstruktur zeigt kollektive Gewaltandrohung und dramatische göttliche Theophanie als Intervention.
Dieser Vers zeigt den absoluten Höhepunkt der Krise: das Volk will die treuen Kundschafter steinigen, aber Gott greift im entscheidenden Moment durch eine sichtbare Theophanie ein.
Numeri 14,11
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה עַד־אָ֥נָה יְנַאֲצֻ֖נִי הָעָ֣ם הַזֶּ֑ה וְעַד־אָ֨נָה֙ לֹא־יַאֲמִ֣ינוּ בִ֔י בְּכֹל֙ הָֽאֹת֔וֹת אֲשֶׁ֥ר עָשִׂ֖יתִי בְּקִרְבֹּֽו׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Wie lange will dieses Volk mich verwerfen, und wie lange wollen sie mir nicht vertrauen bei all den Zeichen, die ich in ihrer Mitte getan habe?

Kommentar: Die doppelte rhetorische Frage עַד־אָ֥נָה יְנַאֲצֻ֖נִי הָעָ֣ם הַזֶּ֑ה וְעַד־אָ֨נָה֙ לֹא־יַאֲמִ֣ינוּ בִ֔י (wie lange wird dieses Volk mich verwerfen, und wie lange werden sie mir nicht glauben) mit עַד־אָנָה (wie lange) als wiederholte Zeitfrage, יְנַאֲצֻנִי von נאץ (verachten/verwerfen) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Plural und לֹא־יַאֲמִינוּ בִי (sie werden mir nicht glauben) von אמן (glauben) im Hiph'il zeigt göttliche Ungeduld und Enttäuschung.
Die Erinnerung an göttliche Taten בְּכֹל֙ הָֽאֹת֔וֹת אֲשֶׁ֥ר עָשִׂ֖יתִי בְּקִרְבֹּֽו (bei all den Zeichen, die ich in ihrer Mitte getan habe) mit בְּכֹל הָאֹתוֹת (bei all den Zeichen), עָשִׂיתִי von עשה (tun) und בְּקִרְבּוֹ (in ihrer Mitte) erinnert an die vielen Wunder, die Israels Glauben hätten stärken sollen.
Die LXX übersetzt יְנַאֲצֻנִי mit παροξύνει με (sie reizen mich), יַאֲמִינוּ mit πιστεύσουσίν (sie werden glauben) und אֹתוֹת mit σημεῖα (Zeichen).
Die Satzstruktur zeigt doppelte rhetorische Zeitfrage mit göttlicher Klage und Erinnerung an Wundertaten als Verstärkung.
Dieser Vers zeigt Gottes Frustration über Israels anhaltenden Unglauben trotz aller Wunder und Zeichen, die er unter ihnen getan hat.
Numeri 14,12
Hebräisch: אַכֶּ֥נּוּ בַדֶּ֖בֶר וְאוֹרִשֶׁ֑נּוּ וְאֶֽעֱשֶׂה֙ אֹֽתְךָ֔ לְגוֹי־גָּד֥וֹל וְעָצ֖וּם מִמֶּֽנּוּ׃
Deutsch: Ich will es mit der Pest schlagen und es verstoßen; und ich will dich zu einer Nation machen, größer und stärker als sie.

Kommentar: Die Strafandrohung אַכֶּ֥נּוּ בַדֶּ֖בֶר וְאוֹרִשֶׁ֑נּוּ (ich will es mit der Pest schlagen und es verstoßen) mit אַכֶּנּוּ von נכה (schlagen) im Hiph'il-Imperfekt 1. Person Singular, בַּדֶּבֶר (mit der Pest) und אוֹרִישֶׁנּוּ von ירש (vertreiben/enterben) im Hiph'il zeigt die drastische göttliche Strafabsicht.
Das alternative Angebot וְאֶֽעֱשֶׂה֙ אֹֽתְךָ֔ לְגוֹי־גָּד֥וֹל וְעָצ֖וּם מִמֶּֽנּוּ (und ich will dich zu einer Nation machen, größer und stärker als sie) mit אֶעֱשֶׂה אֹתְךָ (ich will dich machen), לְגוֹי־גָדוֹל (zu einer großen Nation), עָצוּם (stark/zahlreich) und מִמֶּנּוּ (als sie) zeigt das Angebot an Mose, ein neues Volk zu werden, das größer als Israel ist.
Die erweitert Gottes Drohung: Statt nur „וְאֶעֱשֶׂה אֹתְךָ לְגוֹי־גָּדוֹל וְעָצוּם מִמֶּנּוּ" (und ich werde dich zu einem größeren und mächtigeren Volk machen als sie) lautet es „καὶ ποιήσω σὲ καὶ τὸν οἶκον τοῦ πατρός σου εἰς ἔθνος μέγα καὶ πολὺ μᾶλλον ἢ τοῦτο" (und ich werde dich und das Haus deines Vaters zu einem Volk machen, viel größer als dieses), wobei das Haus des Vaters hinzugefügt wird.
Die Satzstruktur zeigt drastische Strafandrohung und alternatives Volksschöpfungsangebot an Mose.
Dieser Vers zeigt Gottes radikalen Vorschlag: das rebellische Israel zu vernichten und aus Mose ein neues, größeres Volk zu schaffen.
 Numeri 14,13
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר מֹשֶׁ֖ה אֶל־יְהוָ֑ה וְשָׁמְע֣וּ מִצְרַ֔יִם כִּֽי־הֶעֱלִ֧יתָ בְכֹחֲךָ֛ אֶת־הָעָ֥ם הַזֶּ֖ה מִקִּרְבֹּֽו׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu dem Ewigen: So werden die Mizrajim es hören; denn du hast dieses Volk durch deine Macht aus ihrer Mitte heraufgeführt.

Kommentar: Die Einleitung וַיֹּ֥אמֶר מֹשֶׁ֖ה אֶל־יְהוָ֑ה (und Mose sprach zum Ewigen) leitet Moses berühmte Fürbitte ein. Die Sorge וְשָׁמְע֣וּ מִצְרַ֔יִם (und die Ägypter werden hören) mit שָׁמְעוּ von שמע (hören) zeigt Moses Sorge um Gottes Reputation unter den Völkern.
Die Erinnerung כִּֽי־הֶעֱלִ֧יתָ בְכֹחֲךָ֛ אֶת־הָעָ֥ם הַזֶּ֖ה מִקִּרְבֹּֽו (denn du hast dieses Volk durch deine Macht aus ihrer Mitte heraufgeführt) mit הֶעֱלִיתָ von עלה (heraufführen) im Hiph'il-Perfekt 2. maskulin Singular, בְכֹחֲךָ (durch deine Macht) und מִקִּרְבּוֹ (aus ihrer Mitte) erinnert an den Exodus als öffentliche Demonstration göttlicher Macht.
Die LXX übersetzt שָׁמְעוּ mit ἀκούσονται (sie werden hören), הֶעֱלִיתָ mit ἀνήγαγες (du führtest hinauf) und כֹחֲךָ mit τῇ ἰσχύι σου (durch deine Stärke).
Die Satzstruktur zeigt Fürbitte-Einleitung, Reputationssorge und Erinnerung an öffentliche Machtdemonstration.
Dieser Vers beginnt Moses meisterhafte Fürbitte mit dem Argument, dass Israels Vernichtung Gottes Reputation bei den Völkern schädigen würde.
Numeri 14,14
Hebräisch: וְאָמְר֗וּ אֶל־יוֹשֵׁב֮ הָאָ֣רֶץ הַזֹּאת֒ שָֽׁמְעוּ֙ כִּֽי־אַתָּ֣ה יְהוָ֔ה בְּקֶ֖רֶב הָעָ֣ם הַזֶּ֑ה אֲשֶׁר־עַ֨יִן בְּעַ֜יִן נִרְאָ֣ה׀ אַתָּ֣ה יְהוָ֗ה וַעֲנָֽנְךָ֙ עֹמֵ֣ד עֲלֵהֶ֔ם וּבְעַמֻּ֣ד עָנָ֗ן אַתָּ֨ה הֹלֵ֤ךְ לִפְנֵיהֶם֙ יוֹמָ֔ם וּבְעַמּ֥וּד אֵ֖שׁ לָֽיְלָה׃
Deutsch: Und sie werden es zu den Bewohnern dieses Landes sagen. Sie haben gehört, dass du, Ewiger, in der Mitte dieses Volkes bist, dass du, Ewiger, Auge in Auge gesehen wirst, und dass deine Wolke über ihnen steht und du in einer Wolkensäule vor ihnen hergehst bei Tag und in einer Feuersäule bei Nacht.

Kommentar: Die Informationsverbreitung וְאָמְר֗וּ אֶל־יוֹשֵׁב֮ הָאָ֣רֶץ הַזֹּאת֒ שָֽׁמְעוּ֙ (und sie werden zu den Bewohnern dieses Landes sagen: sie haben gehört) mit אָמְרוּ von אמר (sagen), יוֹשֵׁב הָאָרֶץ (Bewohner des Landes) und שָׁמְעוּ (sie haben gehört) zeigt die internationale Bekanntheit von Gottes Wirken.
Die direkte Gottespräsenz כִּֽי־אַתָּ֣ה יְהוָ֔ה בְּקֶ֖רֶב הָעָ֣ם הַזֶּ֑ה אֲשֶׁר־עַ֨יִן בְּעַ֜יִן נִרְאָ֣ה׀ אַתָּ֣ה יְהוָ֗ה (dass du, Ewiger, in der Mitte dieses Volkes bist, dass du, Ewiger, Auge in Auge gesehen wirst) mit בְּקֶרֶב הָעָם (in der Mitte des Volkes), עַיִן בְּעַיִן (Auge in Auge) und נִרְאָה von ראה (gesehen werden) im Niph'al zeigt die einzigartige Unmittelbarkeit der Gottesbeziehung.
Die sichtbaren Zeichen וַעֲנָֽנְךָ֙ עֹמֵ֣ד עֲלֵהֶ֔ם וּבְעַמֻּ֣ד עָנָ֗ן אַתָּ֨ה הֹלֵ֤ךְ לִפְנֵיהֶם֙ יוֹמָ֔ם וּבְעַמּ֥וּד אֵ֖שׁ לָֽיְלָה (und deine Wolke steht über ihnen, und in einer Wolkensäule gehst du vor ihnen her am Tag und in einer Feuersäule bei Nacht) mit עֲנָנְךָ עֹמֵד (deine Wolke steht), עַמּוּד עָנָן (Wolkensäule), הֹלֵךְ לִפְנֵיהֶם (vor ihnen hergehend) und עַמּוּד אֵשׁ לָיְלָה (Feuersäule bei Nacht) zeigen die öffentlich sichtbaren Zeichen göttlicher Führung.
Die LXX übersetzt עַיִן בְּעַיִן mit ὀφθαλμοὶ κατὰ ὀφθαλμούς (Augen gegenüber Augen), עַמּוּד עָנָן mit στύλῳ νεφέλης (in einer Wolkensäule) und עַמּוּד אֵשׁ mit στύλῳ πυρός (in einer Feuersäule).
Die Satzstruktur zeigt internationale Informationsverbreitung, einzigartige Gottespräsenz und sichtbare Führungszeichen.
Dieser Vers verstärkt Moses Argument: die ganze Welt weiß um Gottes einzigartige Beziehung zu Israel durch sichtbare Zeichen.
Numeri 14,15
Hebräisch: וְהֵמַתָּ֛ה אֶת־הָעָ֥ם הַזֶּ֖ה כְּאִ֣ישׁ אֶחָ֑ד וְאָֽמְרוּ֙ הַגּוֹיִ֔ם אֲשֶׁר־שָׁמְע֥וּ אֶֽת־שִׁמְעֲךָ֖ לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und tötetest du dieses Volk wie einen einzigen Mann, so werden die Nationen, die die Kunde von dir gehört haben, sagen:

Kommentar: Die hypothetische Vernichtung וְהֵמַתָּ֛ה אֶת־הָעָ֥ם הַזֶּ֖ה כְּאִ֣ישׁ אֶחָ֑ד (und tötetest du dieses Volk wie einen einzigen Mann) mit הֵמַתָּה von מות (töten) im Hiph'il-Perfekt 2. maskulin Singular mit Waw consecutivum und כְּאִישׁ אֶחָד (wie einen einzigen Mann) zeigt die totale, simultane Vernichtung.
Die internationale Reaktion וְאָֽמְרוּ֙ הַגּוֹיִ֔ם אֲשֶׁר־שָׁמְע֥וּ אֶֽת־שִׁמְעֲךָ֖ לֵאמֹֽר (und die Völker, die deine Kunde gehört haben, werden sagen) mit אָמְרוּ הַגּוֹיִם (die Völker werden sagen), שָׁמְעוּ von שמע (hören) und שִׁמְעֲךָ (deine Kunde/deinen Ruf) zeigt die internationale Interpretation dieser Handlung.
Die LXX übersetzt הֵמַתָּה mit ἀνελεῖς (du wirst töten), כְּאִישׁ אֶחָד mit ὡσεὶ ἄνθρωπον ἕνα (wie einen Menschen) und שִׁמְעֲךָ mit τὴν ἀκοήν σου (dein Gehör/deinen Ruf).
Die Satzstruktur zeigt hypothetische Totalvernichtung und angekündigte internationale Reaktion.
Dieser Vers leitet zu Moses Hauptargument über: die Völker würden Israels Vernichtung falsch interpretieren.
Numeri 14,16
Hebräisch: מִבִּלְתִּ֞י יְכֹ֣לֶת יְהוָ֗ה לְהָבִיא֙ אֶת־הָעָ֣ם הַזֶּ֔ה אֶל־הָאָ֖רֶץ אֲשֶׁר־נִשְׁבַּ֣ע לָהֶ֑ם וַיִּשְׁחָטֵ֖ם בַּמִּדְבָּֽר׃
Deutsch: Weil der Ewige nicht vermochte, dieses Volk in das Land zu bringen, das er ihnen zugeschworen hatte, da hat er sie in der Wüste hingeschlachtet.

Kommentar: Die Unfähigkeitsbehauptung מִבִּלְתִּ֞י יְכֹ֣לֶת יְהוָ֗ה לְהָבִיא֙ אֶת־הָעָ֣ם הַזֶּ֔ה אֶל־הָאָ֖רֶץ אֲשֶׁר־נִשְׁבַּ֣ע לָהֶ֑ם (weil der Ewige nicht vermochte, dieses Volk in das Land zu bringen, das er ihnen zugeschworen hatte) mit מִבִּלְתִּי יְכֹלֶת (aus Unfähigkeit) von יכל (können), לְהָבִיא (zu bringen) als Hiph'il-Infinitiv-Construct und נִשְׁבַּע לָהֶם (er schwor ihnen) zeigt die demütigende Interpretation göttlicher Ohnmacht.
Die alternative Erklärung וַיִּשְׁחָטֵ֖ם בַּמִּדְבָּֽר (da schlachtete er sie in der Wüste hin) mit יִּשְׁחָטֵם von שחט (schlachten) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum und בַּמִּדְבָּר (in der Wüste) zeigt die Völker würden Vernichtung als Vertuschung göttlicher Schwäche interpretieren.
Die LXX übersetzt מִבִּלְתִּי יְכֹלֶת mit παρὰ τὸ μὴ δύνασθαι (wegen des Nicht-Könnens), נִשְׁבַּע mit ὤμοσεν (er schwor) und יִּשְׁחָטֵם mit κατέσφαξεν αὐτούς (er schlachtete sie).
Die Satzstruktur zeigt Unfähigkeitsvorwurf und Vertuschungsinterpretation als alternative Erklärung.
Dieser Vers enthält Moses brillantes Argument: die Völker würden Israels Vernichtung als Beweis göttlicher Schwäche interpretieren, nicht als Gerechtigkeit.
Numeri 14,17
Hebräisch: וְעַתָּ֕ה יִגְדַּל־נָ֖א כֹּ֣חַ אֲדֹנָ֑י כַּאֲשֶׁ֥ר דִּבַּ֖רְתָּ לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und nun, möge doch die Kraft meines Herrn sich groß erweisen, so wie du geredet hast, sagend:

Kommentar: Die Bitte וְעַתָּ֕ה יִגְדַּל־נָ֖א כֹּ֣חַ אֲדֹנָ֑י (und nun möge doch die Kraft meines Herrn sich groß erweisen) mit וְעַתָּה (und nun) als Übergang, יִגְדַּל von גדל (groß werden) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Singular, נָא (doch) als Höflichkeitspartikel und כֹּחַ אֲדֹנָי (Kraft meines Herrn) zeigt Moses Appell an göttliche Größe.
Die Berufung כַּאֲשֶׁ֥ר דִּבַּ֖רְתָּ לֵאמֹֽר (so wie du geredet hast, sagend) mit כַּאֲשֶׁר (so wie), דִּבַּרְתָּ von דבר (reden) und לֵאמֹר (sagend) bereitet das Zitat göttlicher Eigenschaften vor.
Die LXX übersetzt יִגְדַּל mit μεγαλυνθήτω (möge verherrlicht werden), כֹּחַ mit ἰσχύς (Kraft) und דִּבַּרְתָּ mit ἐλάλησας (du hast geredet).
Die Satzstruktur zeigt Übergangsbitte um Kraftdemonstration und Vorbereitung auf Eigenschaftszitat.
Dieser Vers leitet zu Moses Berufung auf Gottes eigene Selbstoffenbarung seiner Eigenschaften über.
Numeri 14,18
Hebräisch: יְהוָ֗ה אֶ֤רֶךְ אַפַּ֨יִם֙ וְרַב־חֶ֔סֶד נֹשֵׂ֥א עָוֹ֖ן וָפָ֑שַׁע וְנַקֵּה֙ לֹ֣א יְנַקֶּ֔ה פֹּקֵ֞ד עֲוֹ֤ן אָבוֹת֙ עַל־בָּנִ֔ים עַל־שִׁלֵּשִׁ֖ים וְעַל־רִבֵּעִֽים׃
Deutsch: Der Ewige ist langsam zum Zorn und groß an Gnade, der Schuld und Abtrünnigkeit vergibt, aber keineswegs ungestraft lässt, der die Schuld der Väter heimsucht an den Kindern bis in das dritte und vierte Geschlecht.

Kommentar: Die ersten Eigenschaften יְהוָ֗ה אֶ֤רֶךְ אַפַּ֨יִם֙ וְרַב־חֶ֔סֶד (der Ewige ist langsam zum Zorn und groß an Gnade) mit אֶרֶךְ אַפַּיִם (langsam zum Zorn, wörtlich: lang von Nasen) und רַב־חֶסֶד (groß an Gnade) betonen göttliche Geduld und Barmherzigkeit.
Die Vergebungseigenschaften נֹשֵׂ֥א עָוֹ֖ן וָפָ֑שַׁע (tragend Schuld und Übertretung) mit נֹשֵׂא von נשא (tragen/vergeben) als Qal-Partizip und עָוֹן וָפָשַׁע (Schuld und Übertretung) zeigen göttliche Vergebungsbereitschaft.
Die Gerechtigkeitseigenschaften וְנַקֵּה֙ לֹ֣א יְנַקֶּ֔ה פֹּקֵ֞ד עֲוֹ֤ן אָבוֹת֙ עַל־בָּנִ֔ים עַל־שִׁלֵּשִׁ֖ים וְעַל־רִבֵּעִֽים (aber keineswegs ungestraft lassend, heimsuchend die Schuld der Väter an den Kindern bis in das dritte und vierte Geschlecht) mit נַקֵּה לֹא יְנַקֶּה (keineswegs ungestraft lassen) als absoluter Infinitiv mit finitem Verb und פֹּקֵד עֲוֹן אָבוֹת (heimsuchend die Schuld der Väter) zeigen, dass Gnade Gerechtigkeit nicht ausschließt.
Die LXX fügt „καὶ ἀληθινός" (und wahrhaftig) zu den göttlichen Attributen hinzu, was im hebräischen Text nicht erscheint. Sie erweitert auch „נֹשֵׂא עָוֹן וָפָשַׁע" (der Schuld und Vergehen trägt) zu „ἀφαιρῶν ἀνομίας καὶ ἀδικίας καὶ ἁμαρτίας" (der wegnimmt Gesetzlosigkeiten und Ungerechtigkeiten und Sünden), eine dreifache statt zweifache Aufzählung.
Die Satzstruktur zeigt göttliche Gnadeneigenschaften, Vergebungskapazität und ausgleichende Gerechtigkeitseigenschaften.
Dieser Vers zitiert Gottes Selbstoffenbarung aus Exodus 34,6-7 und betont sowohl Barmherzigkeit als auch Gerechtigkeit.
Numeri 14,19
Hebräisch: סְלַֽח־נָ֗א לַעֲוֹ֛ן הָעָ֥ם הַזֶּ֖ה כְּגֹ֣דֶל חַסְדֶּ֑ךָ וְכַאֲשֶׁ֤ר נָשָׂ֨אתָה֙ לָעָ֣ם הַזֶּ֔ה מִמִּצְרַ֖יִם וְעַד־הֵֽנָּה׃
Deutsch: Vergib doch die Schuld dieses Volkes nach der Größe deiner Gnade, und so wie du diesem Volk vergeben hast von Mizrajim an bis hierher!

Kommentar: Die direkte Bitte סְלַֽח־נָ֗א לַעֲוֹ֛ן הָעָ֥ם הַזֶּ֖ה כְּגֹ֣דֶל חַסְדֶּ֑ךָ (vergib doch die Schuld dieses Volkes nach der Größe deiner Gnade) mit סְלַח־נָא (vergib doch) von סלח (vergeben) im Qal-Imperativ maskulin Singular, לַעֲוֹן הָעָם הַזֶּה (die Schuld dieses Volkes) und כְּגֹדֶל חַסְדֶּךָ (nach der Größe deiner Gnade) appelliert direkt an göttliche Barmherzigkeit.
Die Präzedenz-Berufung וְכַאֲשֶׁ֤ר נָשָׂ֨אתָה֙ לָעָ֣ם הַזֶּ֔ה מִמִּצְרַ֖יִם וְעַד־הֵֽנָּה (und so wie du diesem Volk vergeben hast von Ägypten an bis hierher) mit נָשָׂאתָה von נשא (tragen/vergeben) und מִמִּצְרַיִם וְעַד־הֵנָּה (von Ägypten bis hierher) erinnert an Gottes bisherige Vergebung als Präzedenzfall.
Die LXX übersetzt סְלַח mit ἄφες (vergib), כְּגֹדֶל חַסְדֶּךָ mit κατὰ τὸ μέγα ἔλεός σου (nach deiner großen Barmherzigkeit) und נָשָׂאתָה mit ἀνέσχου (du hast ertragen).
Die Satzstruktur zeigt direkte Vergebungsbitte mit Gnadenbezug und Präzedenz-Berufung auf bisherige Vergebung.
Dieser Vers bildet den Höhepunkt von Moses Fürbitte mit der direkten Bitte um Vergebung, gestützt auf Gottes eigene Eigenschaften und bisherige Gnade.
Numeri 14,20
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר יְהוָ֔ה סָלַ֖חְתִּי כִּדְבָרֶֽךָ׃
Deutsch: Und der Ewige sprach: Ich habe vergeben nach deinem Wort.

Kommentar: Die göttliche Antwort וַיֹּ֣אמֶר יְהוָ֔ה סָלַ֖חְתִּי כִּדְבָרֶֽךָ (und der Ewige sprach: ich habe vergeben nach deinem Wort) mit יֹּאמֶר יְהוָה (der Ewige sprach), סָלַחְתִּי von סלח (vergeben) im Qal-Perfekt 1. Person Singular und כִּדְבָרֶךָ (nach deinem Wort) zeigt die unmittelbare göttliche Reaktion auf Moses Fürbitte.
Die Kürze und Direktheit der Antwort steht in dramatischem Kontrast zur ausführlichen Fürbitte und zeigt die Macht effektiver Interzession.
Die LXX übersetzt סָלַחְתִּי mit ἵλεως ἔσομαι (ich werde gnädig sein) und כִּדְבָרֶךָ mit κατὰ τὸ ῥῆμά σου (nach deinem Wort).
Die Satzstruktur zeigt knappe göttliche Gewährung der Fürbitte mit direktem Bezug auf Moses Wort.
Dieser Vers zeigt die Macht der Fürbitte: Gott gewährt Moses Bitte unmittelbar und vollständig.
Numeri 14,21
Hebräisch: וְאוּלָ֖ם חַי־אָ֑נִי וְיִמָּלֵ֥א כְבוֹד־יְהוָ֖ה אֶת־כָּל־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Doch, so wahr ich lebe, die ganze Erde wird der Herrlichkeit des Ewigen voll werden!

Kommentar: Das adversative וְאוּלָ֖ם חַי־אָ֑נִי (aber/doch, so wahr ich lebe) mit אוּלָם (aber/doch) und חַי־אָנִי (so wahr ich lebe) als göttliche Schwurformel leitet eine wichtige Einschränkung der Vergebung ein.
Die universelle Verheißung וְיִמָּלֵ֥א כְבוֹד־יְהוָ֖ה אֶת־כָּל־הָאָֽרֶץ (und die Herrlichkeit des Ewigen wird die ganze Erde füllen) mit יִמָּלֵא von מלא (füllen) im Niph'al-Imperfekt 3. maskulin Singular, כְבוֹד־יְהוָה (Herrlichkeit des Ewigen) und כָּל־הָאָרֶץ (die ganze Erde) zeigt die eschatologische Dimension - trotz Israel Versagen wird Gottes Herrlichkeit universell offenbar werden.
Die fügt dramatisch hinzu: „καὶ ζῶν τὸ ὄνομά μου" (und lebt mein Name), was im hebräischen „חַי־אָנִי" (so wahr ich lebe) nicht enthalten ist.
Die Satzstruktur zeigt adversative Schwureinleitung und universelle eschatologische Verheißung.
Dieser Vers zeigt, dass Vergebung nicht Konsequenzlosigkeit bedeutet - Gottes Herrlichkeit wird sich trotz Israel Versagen universell durchsetzen.
Numeri 14,22
Hebräisch: כִּ֣י כָל־הָאֲנָשִׁ֗ים הָרֹאִ֤ים אֶת־כְּבֹדִי֙ וְאֶת־אֹ֣תֹתַ֔י אֲשֶׁר־עָשִׂ֥יתִי בְמִצְרַ֖יִם וּבַמִּדְבָּ֑ר וַיְנַסּ֣וּ אֹתִ֗י זֶ֚ה עֶ֣שֶׂר פְּעָמִ֔ים וְלֹ֥א שָׁמְע֖וּ בְּקוֹלִֽי׃
Deutsch: Denn alle die Männer, die meine Herrlichkeit und meine Zeichen gesehen haben, die ich in Mizrajim und in der Wüste getan habe, und mich nun zehnmal versucht und nicht auf meine Stimme gehört haben.

Kommentar: Die Charakterisierung כִּ֣י כָל־הָאֲנָשִׁ֗ים הָרֹאִ֤ים אֶת־כְּבֹדִי֙ וְאֶת־אֹ֣תֹתַ֔י אֲשֶׁר־עָשִׂ֥יתִי בְמִצְרַ֖יִם וּבַמִּדְבָּ֑ר (denn alle die Männer, die meine Herrlichkeit und meine Zeichen gesehen haben, die ich in Ägypten und in der Wüste getan habe) mit הָרֹאִים als Qal-Partizip Plural von ראה (sehen), כְּבֹדִי וְאֶת־אֹתֹתַי (meine Herrlichkeit und meine Zeichen), עָשִׂיתִי von עשה (tun) und der geografischen Reichweite בְמִצְרַיִם וּבַמִּדְבָּר (in Ägypten und in der Wüste) zeigt die Augenzeugenschaft der Exodus-Generation.
Die Anklage וַיְנַסּ֣וּ אֹתִ֗י זֶ֚ה עֶ֣שֶׂר פְּעָמִ֔ים וְלֹ֥א שָׁמְע֖וּ בְּקוֹלִֽי (und mich nun zehnmal versucht und nicht auf meine Stimme gehört haben) mit יְנַסּוּ אֹתִי (sie versuchten mich) von נסה (versuchen/prüfen) im Pi'el, זֶה עֶשֶׂר פְּעָמִים (zehnmal) als symbolische Vollzahl der Rebellion und לֹא שָׁמְעוּ בְּקוֹלִי (sie hörten nicht auf meine Stimme) zeigt die wiederholte Auflehnung trotz göttlicher Offenbarung.
Die LXX übersetzt הָרֹאִים mit οἱ ἰδόντες (die gesehen haben), אֹתֹתַי mit τὰ σημεῖά μου (meine Zeichen), יְנַסּוּ mit ἐπείρασάν (sie versuchten) und עֶשֶׂר פְּעָמִים mit τοῦτο δέκατον (dies zum zehnten Mal).
Die Satzstruktur zeigt umfassende Augenzeugencharakterisierung und systematische Rebellion trotz göttlicher Manifestationen.
Dieser Vers begründet die kommende Strafe durch die wiederholte Rebellion der Exodus-Generation trotz umfassender Wunder-Erfahrung.
Exkurs: "Zehnmal" (זֶה עֶשֶׂר פְּעָמִים) – Welche 10 Rebellionen?
Numeri 14,22:
וַיְנַסּוּ אֹתִי זֶה עֶשֶׂר פְּעָמִים
"Und sie versuchten mich nun zehnmal."
Problem: Welche 10 Rebellionen meint Gott?
Rabbinische Zählungen:
Zählung 1 (Raschi, basierend auf Arachin 15a):
	Nr.
	Rebellion
	Stelle

	1
	Am Schilfmeer
	Ex 14,11-12 ("wären wir in Ägypten gestorben")

	2
	Mara (bitteres Wasser)
	Ex 15,23-24

	3
	Wüste Sin (Hunger)
	Ex 16,2-3

	4
	Manna aufbewahrt
	Ex 16,19-20 (gegen Anweisung)

	5
	Manna am Sabbat sammeln
	Ex 16,27-28

	6
	Massa und Meriba (Durst)
	Ex 17,1-3

	7
	Goldenes Kalb
	Ex 32,1-6

	8
	Tawera (Murren)
	Num 11,1-3

	9
	Kiwrot-Hata'awa (Fleischgier)
	Num 11,4-34

	10
	Kundschafter-Rebellion
	Num 13-14



Zählung 2 (alternative rabbinische Tradition):
Statt der Manna-Rebellionen (4+5) werden gezählt:
· Refidim (Ex 17,1-7) - Wassermangel
· Sinai-Ungeduld (Ex 32) - während Mose auf dem Berg war
Theologische Bedeutung:
1. Zehn = Vollzahl:
· עֶשֶׂר (zehn) symbolisiert Vollständigkeit im Hebräischen
· Wie die 10 Plagen in Ägypten, so sind die 10 Rebellionen eine vollständige Serie
· Nach 10 Rebellionen ist Gottes Geduld erschöpft
2. Muster der Rebellion:
· Jede Herausforderung (Hunger, Durst, Feinde) wird als Test missverstanden
· Statt Vertrauen kommt Murren
· Trotz Wunder (Manna, Wasser aus Felsen, Sieg über Amalek) kein Glaube
3. Eskalation:
· 1-3: Überlebensfragen (Wasser, Essen)
· 4-6: Gehorsamsfragen (Manna-Regeln)
· 7: Theologische Rebellion (Goldenes Kalb)
· 8-10: Wiederholung der Muster + Ablehnung des verheißenen Landes
4. Kontrast zu Abraham:
· Gen 15,6: וְהֶאֱמִן בַּיהוָה ("und er glaubte an JHWH")
· Num 14,11: לֹא־יַאֲמִינוּ בִי ("sie glauben mir nicht")
· Abraham: 1 Verheißung → Glaube
· Israel: 10 Wunder → Unglaube
Fazit:
Die "zehn" Rebellionen sind nicht nur arithmetisch, sondern symbolisch: Sie repräsentieren die vollständige und wiederholte Ablehnung göttlicher Führung trotz überwältigender Beweise. Nach zehnmaliger Erprobung ist Gottes Geduld erschöpft.
Numeri 14,23
Hebräisch: אִם־יִרְאוּ֙ אֶת־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֥ר נִשְׁבַּ֖עְתִּי לַאֲבֹתָ֑ם וְכָל־מְנַאֲצַ֖י לֹ֥א יִרְאֽוּהָ׃
Deutsch: Werden das Land nicht sehen, das ich ihren Vätern zugeschworen habe; und alle, die mich verworfen haben, sollen es nicht sehen.

Kommentar: Die negative Schwurformel אִם־יִרְאוּ֙ אֶת־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֥ר נִשְׁבַּ֖עְתִּי לַאֲבֹתָ֑ם (wenn sie das Land sehen werden, das ich ihren Vätern zugeschworen habe) mit אִם־יִרְאוּ als negative Schwurformel (sie werden definitiv nicht sehen), הָאָרֶץ (das Land), נִשְׁבַּעְתִּי von שבע (schwören) im Niph'al-Perfekt 1. Person Singular und לַאֲבֹתָם (ihren Vätern) zeigt den Ausschluss von der Landverheißung.
Die Verstärkung וְכָל־מְנַאֲצַ֖י לֹ֥א יִרְאֽוּהָ (und alle, die mich verworfen haben, sollen es nicht sehen) mit כָל־מְנַאֲצַי (alle, die mich verachten) von נאץ (verachten) im Pi'el-Partizip Plural mit Possessivsuffix 1. Person Singular und לֹא יִרְאוּהָ (sie sollen es nicht sehen) verstärkt das Urteil über alle Verächter.
Die LXX ügt einen längeren Einschub ein, der im Hebräischen fehlt: „ἀλλʼ ἢ τὰ τέκνα αὐτῶν, ἅ ἐστιν μετʼ ἐμοῦ ὧδε, ὅσοι οὐκ οἴδασιν ἀγαθὸν οὐδὲ κακόν, πᾶς νεώτερος ἄπειρος, τούτοις δώσω τὴν γῆν" (sondern ihre Kinder, die hier bei mir sind, die Gutes und Böses nicht kennen, jeder jüngere Unerfahrene, ihnen werde ich das Land geben). Diese Ausführung fehlt im MT an dieser Stelle.
Die Satzstruktur zeigt negative Schwurformel für Landausschluss und verstärkende Verallgemeinerung auf alle Verächter.
Dieser Vers verkündet das fundamentale Urteil: die rebellische Generation wird das verheißene Land nicht sehen.
Numeri 14,24
Hebräisch: וְעַבְדִּ֣י כָלֵ֗ב עֵ֣קֶב הָֽיְתָ֞ה ר֤וּחַ אַחֶ֨רֶת֙ עִמּוֹ֔ וַיְמַלֵּ֖א אַחֲרָ֑י וַהֲבִֽיאֹתִ֗יו אֶל־הָאָ֨רֶץ֙ אֲשֶׁר־בָּ֣א שָׁ֔מָּה וְזַרְעֹ֖ו יוֹרִשֶֽׁנָּה׃
Deutsch: Aber meinen Knecht Kalev, weil ein anderer Geist in ihm war und er mir vollständig nachgefolgt ist, ihn will ich in das Land bringen, in das er gekommen ist, und sein Same soll es in Besitz nehmen.

Kommentar: Die Ausnahme וְעַבְדִּ֣י כָלֵ֗ב (aber mein Knecht Kaleb) mit עַבְדִּי (mein Knecht) als Ehrentitel zeigt Kalebs besondere Stellung. Die Begründung עֵ֣קֶב הָֽיְתָ֞ה ר֤וּחַ אַחֶ֨רֶת֙ עִמּוֹ֔ וַיְמַלֵּ֖א אַחֲרָ֑י (weil ein anderer Geist mit ihm war und er mir vollständig nachfolgte) mit עֵקֶב (weil), רוּחַ אַחֶרֶת (ein anderer Geist), הָיְתָה עִמּוֹ (war mit ihm) und יְמַלֵּא אַחֲרָי (er folgte mir vollständig) von מלא (füllen/vollständig sein) zeigt Kalebs einzigartige Treue.
Die Verheißung וַהֲבִֽיאֹתִ֗יו אֶל־הָאָ֨רֶץ֙ אֲשֶׁר־בָּ֣א שָׁ֔מָּה וְזַרְעֹ֖ו יוֹרִשֶֽׁנָּה (und ich will ihn in das Land bringen, in das er gekommen ist, und sein Same soll es in Besitz nehmen) mit הֲבִיאֹתִיו von בוא (bringen) im Hiph'il-Perfekt 1. Person Singular mit Waw consecutivum, אֲשֶׁר־בָּא שָׁמָּה (in das er gekommen ist) und זַרְעוֹ יוֹרִישֶׁנָּה (sein Same wird es erben) zeigt persönliche und generationelle Belohnung.
Die LXX verwendet „ὁ παῖς μου" (mein Diener/Kind) statt des hebräischen „עַבְדִּי" (mein Knecht), was eine unterschiedliche Nuance der Beziehung ausdrückt.
Die Satzstruktur zeigt kontrastive Ausnahme, charakterliche Begründung und persönlich-generationelle Belohnung.
Dieser Vers hebt Kaleb als positive Ausnahme hervor und verspricht ihm sowohl persönlichen Landbesitz als auch Nachkommenschaft im Land.
Numeri 14,25
Hebräisch: וְהָֽעֲמָלֵקִ֥י וְהַֽכְּנַעֲנִ֖י יוֹשֵׁ֣ב בָּעֵ֑מֶק מָחָ֗ר פְּנ֨וּ וּסְע֥וּ לָכֶ֛ם הַמִּדְבָּ֖ר דֶּ֥רֶךְ יַם־סֽוּף׃
Deutsch: Aber der Amaleki und der Kena'ani wohnt in der Niederung; morgen wendet euch und brecht auf nach der Wüste, auf dem Weg zum Schilfmeer.

Kommentar: Die strategische Begründung וְהָֽעֲמָלֵקִ֥י וְהַֽכְּנַעֲנִ֖י יוֹשֵׁ֣ב בָּעֵ֑מֶק (und der Amalekiter und der Kanaaniter wohnt im Tal) mit יוֹשֵׁב als Qal-Partizip von ישב (wohnen) und בָּעֵמֶק (im Tal) zeigt die Besetzung der direkten Route ins Land durch feindliche Völker.
Die Anweisung מָחָ֗ר פְּנ֨וּ וּסְע֥וּ לָכֶ֛ם הַמִּדְבָּ֖ר דֶּ֥רֶךְ יַם־סֽוּף (morgen wendet euch und brecht auf zur Wüste, auf dem Weg zum Schilfmeer) mit מָחָר (morgen), פְּנוּ von פנה (sich wenden) im Qal-Imperativ Plural, סְעוּ לָכֶם (brecht auf für euch) von נסע (aufbrechen) und דֶּרֶךְ יַם־סוּף (Weg zum Schilfmeer) zeigt die Umkehrbewegung zurück in die Wüste.
Die LXX übersetzt עֲמָלֵקִי mit Αμαληκίτης (Amalekiter), כְּנַעֲנִי mit Χαναναῖος (Kanaaniter), פְּנוּ mit ἐπιστρέψατε (kehrt um) und יַם־סוּף mit θάλασσαν ἐρυθράν (Rotes Meer).
Die Satzstruktur zeigt strategische Hindernis-Begründung und Rückzugsanweisung zur Wüste.
Dieser Vers zeigt die praktischen Konsequenzen der Rebellion: statt vorwärts ins Land zu gehen, muss Israel rückwärts in die Wüste zurückkehren.
Numeri 14,26
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָ֔ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und zu 'Aharon, sagend:

Kommentar: Die Redeeinleitung וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָ֔ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹֽר (und der Ewige redete zu Mose und zu Aaron, sagend) mit יְדַבֵּר von דבר (reden) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum, der doppelten Adressierung אֶל־מֹשֶׁה וְאֶל־אַהֲרֹן (zu Mose und zu Aaron) und לֵאמֹר (sagend) leitet eine neue göttliche Ansprache ein, die die spezifischen Strafbestimmungen enthalten wird.
Die LXX übersetzt יְדַבֵּר mit ἐλάλησεν (er redete) und die Standardformel für göttliche Rede.
Die Satzstruktur zeigt neue göttliche Redeeröffnung an beide Führer.
Dieser Vers leitet den zweiten Teil der göttlichen Reaktion ein, der die konkreten Strafbestimmungen für die Rebellion enthalten wird.
Numeri 14,27
Hebräisch: עַד־מָתַ֗י לָעֵדָ֤ה הָֽרָעָה֙ הַזֹּ֔את אֲשֶׁ֛ר הֵ֥מָּה מַלִּינִ֖ים עָלָ֑י אֶת־תְּלֻנּ֞וֹת בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל אֲשֶׁ֨ר הֵ֧מָּה מַלִּינִ֛ים עָלַ֖י שָׁמָֽעְתִּי׃
Deutsch: Wie lange soll ich es mit dieser bösen Gemeinde aushalten, die gegen mich murrt? Das Murren der Söhne Jisra'el, das sie gegen mich murren, habe ich gehört.

Kommentar: Die rhetorische Frage עַד־מָתַ֗י לָעֵדָ֤ה הָֽרָעָה֙ הַזֹּ֔את אֲשֶׁ֛ר הֵ֥מָּה מַלִּינִ֖ים עָלָ֑י (wie lange für diese böse Gemeinde, die gegen mich murrt) mit עַד־מָתַי (wie lange), לָעֵדָה הָרָעָה הַזֹּאת (für diese böse Gemeinde) und מַלִּינִים עָלָי (gegen mich murrend) von לון (murren) im Hiph'il-Partizip Plural zeigt göttliche Ungeduld mit der andauernden Rebellion.
Die Bestätigung אֶת־תְּלֻנּ֞וֹת בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל אֲשֶׁ֨ר הֵ֧מָּה מַלִּינִ֛ים עָלַ֖י שָׁמָֽעְתִּי (das Murren der Söhne Israels, das sie gegen mich murren, habe ich gehört) mit תְּלֻנּוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Murren der Söhne Israels), der Wiederholung מַלִּינִים עָלַי (gegen mich murrend) und שָׁמָעְתִּי von שמע (hören) zeigt, dass Gott jede Beschwerde registriert hat.
Die LXX übersetzt עַד־מָתַי mit ἕως τίνος (bis wann), עֵדָה רָעָה mit συναγωγὴ πονηρά (böse Versammlung), מַלִּינִים mit γογγύζουσιν (sie murren) und תְּלֻנּוֹת mit γογγυσμούς (Murren).
Die Satzstruktur zeigt rhetorische Geduld-Frage und bestätigende Wahrnehmung aller Beschwerden.
Dieser Vers zeigt Gottes Frustration über das anhaltende Murren und bestätigt seine vollständige Wahrnehmung aller Beschwerden.
Numeri 14,28
Hebräisch: אֱמֹ֣ר אֲלֵהֶ֗ם חַי־אָ֨נִי֙ נְאֻם־יְהוָ֔ה אִם־לֹ֕א כַּאֲשֶׁ֥ר דִּבַּרְתֶּ֖ם בְּאָזְנָ֑י כֵּ֖ן אֶֽעֱשֶׂ֥ה לָכֶֽם׃
Deutsch: Sprich zu ihnen: So wahr ich lebe, spricht der Ewige, wenn ich euch nicht so tun werde, wie ihr vor meinen Ohren geredet habt!

Kommentar: Die Anweisung אֱמֹ֣ר אֲלֵהֶ֗ם (sprich zu ihnen) mit אֱמֹר von אמר (sagen) im Qal-Imperativ maskulin Singular leitet die Verkündigung der Strafe ein.
Die Schwurformel חַי־אָ֨נִי֙ נְאֻם־יְהוָ֔ה (so wahr ich lebe, Spruch des Ewigen) mit חַי־אָנִי (so wahr ich lebe) als göttliche Schwurformel und נְאֻם־יְהוָה (Spruch des Ewigen) verstärkt die Gewissheit der Ankündigung.
Die ironische Vergeltung אִם־לֹ֕א כַּאֲשֶׁ֥ר דִּבַּרְתֶּ֖ם בְּאָזְנָ֑י כֵּ֖ן אֶֽעֱשֶׂ֥ה לָכֶֽם (wenn ich euch nicht so tun werde, wie ihr vor meinen Ohren geredet habt) mit אִם־לֹא als verstärkende Schwurformel, דִּבַּרְתֶּם בְּאָזְנָי (ihr redet vor meinen Ohren) und כֵּן אֶעֱשֶׂה לָכֶם (so werde ich euch tun) zeigt das Prinzip: ihre eigenen Worte werden ihre Realität.
Die LXX übersetzt אֱמֹר mit εἰπόν (sprich), חַי־אָנִי mit ζῶ ἐγώ (so wahr ich lebe), נְאֻם־יְהוָה mit λέγει κύριος (sagt der Herr) und בְּאָזְנָי mit εἰς τὰ ὦτά μου (in meine Ohren).
Die Satzstruktur zeigt Verkündigungsauftrag, verstärkende Schwurformel und ironische Vergeltungsankündigung.
Dieser Vers kündigt das fundamentale Vergeltungsprinzip an: was Israel gesagt hat, wird ihnen widerfahren.
Numeri 14,29
Hebräisch: בַּמִּדְבָּ֣ר הַ֠זֶּה יִפְּל֨וּ פִגְרֵיכֶ֜ם וְכָל־פְּקֻדֵיכֶם֙ לְכָל־מִסְפַּרְכֶ֔ם מִבֶּ֛ן עֶשְׂרִ֥ים שָׁנָ֖ה וָמָ֑עְלָה אֲשֶׁ֥ר הֲלִֽינֹתֶ֖ם עָלָֽי׃
Deutsch: In dieser Wüste sollen eure Leichen fallen, ja, alle eure Gemusterten nach eurer ganzen Zahl, von 20 Jahren an und darüber, die ihr gegen mich gemurrt habt.

Kommentar: Die Ortsbestimmung בַּמִּדְבָּ֣ר הַ֠זֶּה יִפְּל֨וּ פִגְרֵיכֶ֜ם (in dieser Wüste werden eure Leichen fallen) mit בַּמִּדְבָּר הַזֶּה (in dieser Wüste), יִפְּלוּ von נפל (fallen) und פִגְרֵיכֶם (eure Leichen) zeigt den Ort und die Art des Sterbens - sie werden ihre Todeswünsche erfüllt bekommen.
Die Vollständigkeit וְכָל־פְּקֻדֵיכֶם֙ לְכָל־מִסְפַּרְכֶ֔ם מִבֶּ֛ן עֶשְׂרִ֥ים שָׁנָ֖ה וָמָ֑עְלָה (und alle eure Gemusterten nach eurer ganzen Zahl, von zwanzig Jahren an und darüber) mit כָל־פְּקֻדֵיכֶם (alle eure Gemusterten), לְכָל־מִסְפַּרְכֶם (nach eurer ganzen Zahl) und מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמָעְלָה (von zwanzig Jahren an und darüber) zeigt die systematische Einbeziehung aller militärfähigen Männer.
Die Begründung אֲשֶׁ֥ר הֲלִֽינֹתֶ֖ם עָלָֽי (die ihr gegen mich gemurrt habt) mit הֲלִינֹתֶם von לון (murren) im Hiph'il-Perfekt 2. maskulin Plural und עָלָי (gegen mich) verknüpft Strafe direkt mit der Rebellion.
Die LXX übersetzt יִפְּלוּ mit πεσοῦνται (sie werden fallen), פִגְרֵיכֶם mit τὰ κῶλα ὑμῶν (eure Körper), פְּקֻדֵיכֶם mit ἡ ἐπίσκεψις ὑμῶν (eure Musterung) und הֲלִינֹתֶם mit κατεγογγύσατε (ihr habt gemurrt).
Die Satzstruktur zeigt Sterbeort-Bestimmung, vollständige Betroffenheit nach Altersgruppe und Rebellion-Begründung.
Dieser Vers konkretisiert das Urteil: die gesamte militärfähige Generation wird in der Wüste sterben.
Numeri 14,30
Hebräisch: אִם־אַתֶּם֙ תָּבֹ֣אוּ אֶל־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֤ר נָשָׂ֨אתִי֙ אֶת־יָדִ֔י לְשַׁכֵּ֥ן אֶתְכֶ֖ם בָּ֑הּ כִּ֚י אִם־כָּלֵ֣ב בֶּן־יְפֻנֶּ֔ה וִיהוֹשֻׁ֖עַ בִּן־נֽוּן׃
Deutsch: Ihr werdet nicht in das Land kommen, von dem ich meine Hand erhoben habe, euch darin wohnen zu lassen, außer Kalev, dem Sohn Jephunnes, und Jehoschua, dem Sohn Nuns.

Kommentar: Die negative Schwurformel אִם־אַתֶּם֙ תָּבֹ֣אוּ אֶל־הָאָ֔רֶץ (wenn ihr in das Land kommen werdet) mit אִם־אַתֶּם תָּבֹאוּ als verstärkende Negation (ihr werdet definitiv nicht kommen) zeigt den kategorischen Ausschluss.
Die Schwurbeschreibung אֲשֶׁ֤ר נָשָׂ֨אתִי֙ אֶת־יָדִ֔י לְשַׁכֵּ֥ן אֶתְכֶ֖ם בָּ֑הּ (von dem ich meine Hand erhoben habe, euch darin wohnen zu lassen) mit נָשָׂאתִי אֶת־יָדִי (ich erhob meine Hand) als Schwurgeste und לְשַׁכֵּן אֶתְכֶם בָּהּ (euch darin wohnen zu lassen) von שכן (wohnen) im Pi'el erinnert an die ursprüngliche Verheißung.
Die einzigen Ausnahmen כִּ֚י אִם־כָּלֵ֣ב בֶּן־יְפֻנֶּ֔ה וִיהוֹשֻׁ֖עַ בִּן־נֽוּן (außer Kaleb, Sohn Jephunnes, und Josua, Sohn Nuns) mit כִּי אִם (außer/nur) zeigen die beiden treuen Kundschafter als einzige Überlebende der Exodus-Generation.
Die LXX übersetzt αἰ ὑμεῖς εἰσελεύσεσθε mit ἐπάρας τὴν χεῖρά μου (ich erhob meine Hand) und λְשַׁכֵּן mit κατασκηνῶσαι (wohnen zu lassen).
Die Satzstruktur zeigt negative Schwurformel für generellen Landausschluss, Erinnerung an ursprüngliche Verheißung und spezifische Ausnahmen.
Dieser Vers bestätigt den Landausschluss für die gesamte Generation mit Ausnahme der beiden treuen Kundschafter.
Numeri 14,31
Hebräisch: וְטַ֨פְּכֶ֔ם אֲשֶׁ֥ר אֲמַרְתֶּ֖ם לָבַ֣ז יִהְיֶ֑ה וְהֵבֵיאתִ֣י אֹתָ֔ם וְיָֽדְעוּ֙ אֶת־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֥ר מְאַסְתֶּ֖ם בָּֽהּ׃
Deutsch: Und eure Kinder, von denen ihr gesagt habt, sie werden zur Beute werden, die will ich hineinbringen, und sie sollen das Land kennenlernen, das ihr verschmäht habt.

Kommentar: Die ironische Umkehrung וְטַ֨פְּכֶ֔ם אֲשֶׁ֥ר אֲמַרְתֶּ֖ם לָבַ֣ז יִהְיֶ֑ה (und eure Kinder, von denen ihr gesagt habt, sie werden zur Beute) mit טַפְּכֶם (eure Kinder), אֲמַרְתֶּם von אמר (sagen) und לָבַז יִהְיֶה (zur Beute werden) zitiert die eigenen Worte des Volkes aus 14,3.
Die göttliche Verheißung וְהֵבֵיאתִ֣י אֹתָ֔ם וְיָֽדְעוּ֙ אֶת־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֥ר מְאַסְתֶּ֖ם בָּֽהּ (und ich will sie hineinbringen, und sie sollen das Land kennenlernen, das ihr verschmäht habt) mit הֵבֵיאתִי אֹתָם (ich will sie hineinbringen) von בוא (bringen) im Hiph'il, יָדְעוּ אֶת־הָאָרֶץ (sie sollen das Land kennenlernen) von ידע (erkennen/kennenlernen) und מְאַסְתֶּם בָּהּ (ihr habt es verschmäht) von מאס (verschmähen) zeigt die völlige Umkehrung: die als gefährdet bezeichneten Kinder werden das Land erben, das die Eltern ablehnten.
Die LXX übersetzt טַפְּכֶם mit τὰ παιδία ὑμῶν (eure Kinder), לָבַז mit διαρπαγή (Beute), הֵבֵיאתִי mit εἰσάξω (ich werde hineinführen) und מְאַסְתֶּם mit ἠσθενήσατε (ihr wart schwach).
Die Satzstruktur zeigt ironische Wortzitation, kontrastierende Verheißung und anklagende Charakterisierung der Elterngeneration.
Dieser Vers zeigt die göttliche Ironie: genau die Kinder, die angeblich gefährdet waren, werden das Land erben.
Numeri 14,32
Hebräisch: וּפִגְרֵיכֶ֖ם אַתֶּ֑ם יִפְּל֖וּ בַּמִּדְבָּ֥ר הַזֶּֽה׃
Deutsch: Ihr aber, eure Leichen sollen in dieser Wüste fallen.

Kommentar: Die kontrastive Betonung וּפִגְרֵיכֶ֖ם אַתֶּ֑ם יִפְּל֖וּ בַּמִּדְבָּ֥ר הַזֶּֽה (und eure Leichen, ihr sollt in dieser Wüste fallen) mit פִגְרֵיכֶם אַתֶּם (eure Leichen, ihr) als emphatische Construction, יִפְּלוּ von נפל (fallen) und בַּמִּדְבָּר הַזֶּה (in dieser Wüste) wiederholt das Urteil aus Vers 29 in verstärkter Form als direkter Kontrast zu den Kindern.
Die LXX übersetzt פִגְרֵיכֶם mit τὰ κῶλα ὑμῶν (eure Körper) und יִפְּלוּ mit πεσεῖται (sie werden fallen).
Die Satzstruktur zeigt kontrastive Betonung mit emphatischer Wiederholung des Todesurteils.
Dieser kurze, eindringliche Vers verstärkt den Kontrast zwischen dem Schicksal der Eltern (Tod) und der Kinder (Leben im Land).
Numeri 14,33
Hebräisch: וּ֠בְנֵיכֶם יִהְי֨וּ רֹעִ֤ים בַּמִּדְבָּר֙ אַרְבָּעִ֣ים שָׁנָ֔ה וְנָשְׂא֖וּ אֶת־זְנוּתֵיכֶ֑ם עַד־תֹּ֥ם פִּגְרֵיכֶ֖ם בַּמִּדְבָּֽר׃
Deutsch: Und eure Kinder sollen 40 Jahre lang in der Wüste weiden und eure Hurereien tragen, bis eure Leichen in der Wüste aufgerieben sind.

Kommentar: Die Zwischenzeit וּ֠בְנֵיכֶם יִהְי֨וּ רֹעִ֤ים בַּמִּדְבָּר֙ אַרְבָּעִ֣ים שָׁנָ֔ה (und eure Kinder sollen vierzig Jahre lang in der Wüste weiden) mit בְנֵיכֶם (eure Kinder), יִהְיוּ רֹעִים (sie sollen weiden) von רעה (weiden) als Metapher für nomadisches Leben und אַרְבָּעִים שָׁנָה (vierzig Jahre) zeigt die Wartezeit bis zur Landnahme.
Die Konsequenz וְנָשְׂא֖וּ אֶת־זְנוּתֵיכֶ֑ם עַד־תֹּ֥ם פִּגְרֵיכֶ֖ם בַּמִּדְבָּֽר (und sie sollen eure Hurereien tragen, bis eure Leichen in der Wüste aufgerieben sind) mit נָשְׂאוּ אֶת־זְנוּתֵיכֶם (sie sollen eure Hurereien tragen) - זְנוּת (Hurerei) als Metapher für Untreue gegen Gott, עַד־תֹּם (bis zur Vollendung/bis aufgerieben sind) von תמם (vollenden/beenden) und פִּגְרֵיכֶם בַּמִּדְבָּר (eure Leichen in der Wüste) zeigt, dass die Kinder die Folgen der elterlichen Rebellion mittragen müssen.
Die LXX übersetzt „יִהְיוּ רֹעִים" (werden Hirten sein/weiden) mit „ἔσονται νεμόμενοι" (werden weiden/umherwandern), und das hebräische „זְנוּתֵיכֶם" (eure Untreue/Hurerei) wird zu „τὴν πορνείαν ὑμῶν" (eure Hurerei), wobei die LXX den sexuellen Aspekt der Metapher beibehält.
Die Satzstruktur zeigt Übergangszeit-Bestimmung mit metaphorischer Lebensweise und Konsequenz-Tragung bis zur Generationsablösung.
Dieser Vers zeigt die tragischen Folgen der Rebellion: auch die unschuldigen Kinder müssen vierzig Jahre warten und die Folgen der elterlichen Untreue mittragen.
Numeri 14,34
Hebräisch: בְּמִסְפַּ֨ר הַיָּמִ֜ים אֲשֶׁר־תַּרְתֶּ֣ם אֶת־הָאָרֶץ֮ אַרְבָּעִ֣ים יוֹם֒ י֣וֹם לַשָּׁנָ֞ה י֣וֹם לַשָּׁנָ֗ה תִּשְׂאוּ֙ אֶת־עֲוֹנֹ֣תֵיכֶ֔ם אַרְבָּעִ֖ים שָׁנָ֑ה וִֽידַעְתֶּ֖ם אֶת־תְּנוּאָתִֽי׃
Deutsch: Nach der Zahl der Tage, die ihr das Land ausgekundschaftet habt, 40 Tage, je einen Tag für ein Jahr, sollt ihr 40 Jahre lang eure Verschuldungen tragen, und ihr sollt erkennen meine Abwendung.

Kommentar: Die mathematische Entsprechung בְּמִסְפַּ֨ר הַיָּמִ֜ים אֲשֶׁר־תַּרְתֶּ֣ם אֶת־הָאָרֶץ֮ אַרְבָּעִ֣ים יוֹם֒ (nach der Zahl der Tage, die ihr das Land ausgekundschaftet habt, vierzig Tage) mit בְּמִסְפַּר הַיָּמִים (nach der Zahl der Tage), תַּרְתֶּם אֶת־הָאָרֶץ (ihr habt das Land erkundet) von תור (erkunden) und אַרְבָּעִים יוֹם (vierzig Tage) erinnert an die Dauer der Kundschaftermission.
Die Umrechnungsformel י֣וֹם לַשָּׁנָ֞ה י֣וֹם לַשָּׁנָ֗ה תִּשְׂאוּ֙ אֶת־עֲוֹנֹ֣תֵיכֶ֔ם אַרְבָּעִ֖ים שָׁנָ֑ה (ein Tag für ein Jahr, ein Tag für ein Jahr sollt ihr eure Verschuldungen tragen, vierzig Jahre) mit der Wiederholung יוֹם לַשָּׁנָה יוֹם לַשָּׁנָה (ein Tag für ein Jahr, ein Tag für ein Jahr), תִּשְׂאוּ אֶת־עֲוֹנֹתֵיכֶם (ihr sollt eure Verschuldungen tragen) von נשא (tragen) und אַרְבָּעִים שָׁנָה (vierzig Jahre) zeigt das göttliche Strafmaß: jeder Kundschaftertag wird zu einem Straf-Jahr.
Der Erkenntniszweck וִֽידַעְתֶּ֖ם אֶת־תְּנוּאָתִֽי (und ihr sollt meine Abwendung erkennen) mit יְדַעְתֶּם von ידע (erkennen) und תְּנוּאָתִי (meine Abwendung/Opposition) von der Wurzel נוא (sich abwenden) zeigt, dass die Strafe Erkenntniszweck hat.
Die LXX übersetzt „תְּנוּאָתִי" (meine Zurückweisung/Ablehnung) mit „τὸν θυμὸν τῆς ὀργῆς μου" (den Zorn meines Grimmes), eine Intensivierung durch die Verdoppelung von Zorn-Begriffen.
Die Satzstruktur zeigt mathematische Strafentsprechung, Umrechnungsformel mit Wiederholung und Erkenntniszweck der Strafe.
Dieser Vers enthüllt die präzise göttliche Gerechtigkeit: die vierzig Kundschaftertage werden zu vierzig Strafjahren umgerechnet.
Exkurs: Das "Jahr-Tag-Prinzip" (יוֹם לַשָּׁנָה) – Hermeneutische Implikationen
Numeri 14,34:
יוֹם לַשָּׁנָה יוֹם לַשָּׁנָה תִּשְׂאוּ אֶת־עֲוֹנֹתֵיכֶם אַרְבָּעִים שָׁנָה
"Ein Tag für ein Jahr, ein Tag für ein Jahr sollt ihr eure Verschuldungen tragen, vierzig Jahre."
Das Prinzip:
1 Tag in der prophetischen Vision = 1 Jahr in der Erfüllung
Andere biblische Verwendungen:
Hesekiel 4,4-6:
וְאַתָּה שְׁכַב עַל־צִדְּךָ הַשְּׂמָאלִי... אַרְבָּעִים יוֹם יוֹם לַשָּׁנָה יוֹם לַשָּׁנָה נְתַתִּיו לָךְ
"Und du, lege dich auf deine linke Seite... vierzig Tage – ein Tag für ein Jahr, ein Tag für ein Jahr – habe ich es dir auferlegt."
→ Hesekiel liegt 390 Tage für Israels Schuld (= 390 Jahre) + 40 Tage für Judas Schuld (= 40 Jahre)
Hermeneutische Anwendung:
1. Daniel 9,24-27 (70 Wochen):
שִׁבְעִים שָׁבֻעִים נֶחְתַּךְ עַל־עַמְּךָ
"Siebzig Wochen sind bestimmt über dein Volk..."
Traditionelle Interpretation:
· 70 Wochen = 70 x 7 Tage = 490 Tage
· Mit Jahr-Tag-Prinzip: 490 Tage = 490 Jahre!
2. Offenbarung 11,3; 12,6:
"1260 Tage" = 42 Monate = 3,5 Jahre
Manche Ausleger (z.B. historistische Schule) wenden das Jahr-Tag-Prinzip an:
· 1260 Tage = 1260 Jahre
Kritik:
Ist das Jahr-Tag-Prinzip universell anwendbar?

	Pro
	Contra

	Num 14,34 + Hes 4,4-6 etablieren das Prinzip
	Nur 2 Stellen im AT – kein universelles Gesetz

	Erklärt lange Zeitspannen in Prophetie
	Wird willkürlich angewandt (warum nicht bei allen Zeitangaben?)

	Historische Erfüllungen passen manchmal
	Offb 11,3 spricht von "Tagen", nicht Jahren – warum umdeuten?



Fazit:

Das Jahr-Tag-Prinzip ist nicht universell, sondern gilt nur dort, wo der Kontext es explizit angibt (Num 14,34; Hes 4,4-6). Für andere prophetische Zeitangaben ist vorsichtige Exegese nötig.
Numeri 14,35
Hebräisch: אֲנִ֣י יְהוָה֮ דִּבַּרְתִּי֒ אִם־לֹ֣א׀ זֹ֣את אֶֽעֱשֶׂ֗ה לְכָל־הָעֵדָ֤ה הָֽרָעָה֙ הַזֹּ֔את הַנּוֹעָדִ֖ים עָלָ֑י בַּמִּדְבָּ֥ר הַזֶּ֛ה יִתַּ֖מּוּ וְשָׁ֥ם יָמֻֽתוּ׃
Deutsch: Ich, der Ewige, habe es geredet; wenn ich dies nicht tue an dieser ganzen bösen Gemeinde, die sich gegen mich zusammengerottet hat! In dieser Wüste sollen sie aufgerieben werden, und dort sollen sie sterben.

Kommentar: Die Autoritätsbestätigung אֲנִ֣י יְהוָה֮ דִּבַּרְתִּי֒ (ich, der Ewige, habe geredet) mit אֲנִי יְהוָה (ich, der Ewige) als emphatische Selbstvorstellung und דִּבַּרְתִּי von דבר (reden) betont die absolute Autorität und Unumstößlichkeit der Ankündigung.
Die verstärkende Schwurformel אִם־לֹ֣א׀ זֹ֣את אֶֽעֱשֶׂ֗ה לְכָל־הָעֵדָ֤ה הָֽרָעָה֙ הַזֹּ֔את הַנּוֹעָדִ֖ים עָלָ֑י (wenn ich dies nicht tue an dieser ganzen bösen Gemeinde, die sich gegen mich zusammengerottet hat) mit אִם־לֹא זֹאת אֶעֱשֶׂה (wenn ich dies nicht tue) als verstärkende Schwurformel, עֵדָה רָעָה (böse Gemeinde) und נּוֹעָדִים עָלָי (gegen mich zusammengerottet) von יעד (sich verabreden/verschwören) zeigt die Entschlossenheit zur Strafvollstreckung.
Die finale Bestätigung בַּמִּדְבָּ֥ר הַזֶּ֛ה יִתַּ֖מּוּ וְשָׁ֥ם יָמֻֽתוּ (in dieser Wüste sollen sie aufgerieben werden, und dort sollen sie sterben) mit בַּמִּדְבָּר הַזֶּה (in dieser Wüste), יִתַּמּוּ von תמם (aufgerieben werden/zu Ende gehen) und יָמֻתוּ von מות (sterben) wiederholt das endgültige Urteil.
Die LXX übersetzt דִּבַּרְתִּי mit λελάληκα (ich habe geredet), נּוֹעָדִים mit ἐπισυνεστάμενοι (sich zusammenrottend) und יִתַּמּוּ mit συντελεσθήσονται (sie werden vollendet werden).
Die Satzstruktur zeigt göttliche Autoritätsbestätigung, verstärkende Schwurformel mit Rebellion-Charakterisierung und finale Urteilswiederholung.
Dieser Vers bildet den feierlichen Abschluss der Strafankündigung mit göttlicher Autoritätsbestätigung und unumstößlicher Urteilsbestätigung.
Numeri 14,36
Hebräisch: וְהָ֣אֲנָשִׁ֔ים אֲשֶׁר־שָׁלַ֥ח מֹשֶׁ֖ה לָת֣וּר אֶת־הָאָ֑רֶץ וַיָּשֻׁ֗בוּ וַיִּלּוֹנוּ עָלָיו֙ אֶת־כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה לְהוֹצִ֥יא דִבָּ֖ה עַל־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Und die Männer, die Mosche ausgesandt hatte, um das Land auszukundschaften, und die zurückkehrten und die ganze Gemeinde gegen ihn murren ließen, indem sie ein böses Gerücht über das Land aufbrachten.

Kommentar: Die Identifikation וְהָ֣אֲנָשִׁ֔ים אֲשֶׁר־שָׁלַ֥ח מֹשֶׁ֖ה לָת֣וּר אֶת־הָאָ֑רֶץ וַיָּשֻׁ֗בוּ (und die Männer, die Mose ausgesandt hatte, um das Land auszukundschaften, und die zurückkehrten) mit אֲשֶׁר־שָׁלַח מֹשֶׁה (die Mose ausgesandt hatte), לָתוּר אֶת־הָאָרֶץ (um das Land auszukundschaften) und יָּשֻׁבוּ von שוב (zurückkehren) identifiziert die schuldigen Kundschafter.
Die Anklage וַיִּלּוֹנוּ עָלָיו֙ אֶת־כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה לְהוֹצִ֥יא דִבָּ֖ה עַל־הָאָֽרֶץ (und die ganze Gemeinde gegen ihn murren ließen, indem sie ein böses Gerücht über das Land aufbrachten) mit יִּלּוֹנוּ עָלָיו (sie ließen gegen ihn murren) von לון (murren) im Hiph'il mit kausativer Bedeutung, אֶת־כָּל־הָעֵדָה (die ganze Gemeinde) und לְהוֹצִיא דִבָּה עַל־הָאָרֶץ (um ein böses Gerücht über das Land aufzubringen) zeigt ihre Verantwortung für die Volksrebellion.
Die LXX übersetzt שָׁלַח mit ἀπέστειλεν (er sandte aus), לָתוּר mit κατασκέψασθαι (zu erkunden), יִּלּוֹנוּ mit κατεγόγγυσαν (sie brachten zum Murren) und דִבָּה mit διαβολήν (Verleumdung).
Die Satzstruktur zeigt Kundschafter-Identifikation, Rückkehr-Bestätigung und Anklage wegen Aufwiegelung zur Rebellion.
Dieser Vers leitet die Bestrafung der schuldigen Kundschafter ein und charakterisiert ihre Verantwortung für die Volksrebellion.
Numeri 14,37
Hebräisch: וַיָּמֻ֨תוּ֙ הָֽאֲנָשִׁ֔ים מוֹצִאֵ֥י דִבַּת־הָאָ֖רֶץ רָעָ֑ה בַּמַּגֵּפָ֖ה לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Die Männer, die ein böses Gerücht über das Land aufgebracht hatten, starben durch eine Plage vor dem Ewigen.

Kommentar: Die Charakterisierung וַיָּמֻ֨תוּ֙ הָֽאֲנָשִׁ֔ים מוֹצִאֵ֥י דִבַּת־הָאָ֖רֶץ רָעָ֑ה (und es starben die Männer, die ein böses Gerücht über das Land aufgebracht hatten) mit יָמֻתוּ von מות (sterben) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum, מוֹצִאֵי דִבַּת־הָאָרֶץ רָעָה (die ein böses Gerücht über das Land aufbrachten) mit מוֹצִאֵי als Hiph'il-Partizip Plural von יצא (herausbringen) und דִבַּת־הָאָרֶץ רָעָה (böses Gerücht über das Land) zeigt die spezifische Schuld der Verstorbenen.
Die Todesart בַּמַּגֵּפָ֖ה לִפְנֵ֥י יְהוָֽה (durch eine Plage vor dem Ewigen) mit בַּמַּגֵּפָה (durch eine Plage) von נגף (schlagen) und לִפְנֵי יְהוָה (vor dem Ewigen) zeigt die übernatürliche, göttlich verursachte Todesart als unmittelbare Strafe.
Die LXX übersetzt יָמֻתוּ mit ἀπέθανον (sie starben), מוֹצִאֵי דִבַּת־הָאָרֶץ רָעָה mit οἱ ἐξαγαγόντες διαβολὴν γῆς πονηρὰν (die ein böses Gerücht über das Land aufbrachten) und מַגֵּפָה mit πληγή (Plage).
Die Satzstruktur zeigt spezifische Schuldcharakterisierung und übernatürliche Todesart als göttliche Strafe.
Dieser Vers berichtet die sofortige göttliche Bestrafung der böswilligen Kundschafter durch eine übernatürliche Plage.
Numeri 14,38
Hebräisch: וִיהוֹשֻׁ֣עַ בִּן־נ֔וּן וְכָלֵ֖ב בֶּן־יְפֻנֶּ֑ה חָיוּ֙ מִן־הָאֲנָשִׁ֣ים הָהֵ֔ם הַֽהֹלְכִ֖ים לָת֥וּר אֶת־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Aber Jehoschua, der Sohn Nuns, und Kalev, der Sohn Jephunnes, blieben am Leben von jenen Männern, die gegangen waren, das Land auszukundschaften.

Kommentar: Die kontrastive Ausnahme וִיהוֹשֻׁ֣עַ בִּן־נ֔וּן וְכָלֵ֖ב בֶּן־יְפֻנֶּ֑ה חָיוּ֙ (aber Josua, Sohn Nuns, und Kaleb, Sohn Jephunnes, blieben am Leben) mit der namentlichen Nennung der beiden treuen Kundschafter und חָיוּ von חיה (leben) im Qal-Perfekt 3. maskulin Plural zeigt ihre Verschonung von der Plage.
Die Gruppenzugehörigkeit מִן־הָאֲנָשִׁ֣ים הָהֵ֔ם הַֽהֹלְכִ֖ים לָת֥וּר אֶת־הָאָֽרֶץ (von jenen Männern, die gegangen waren, das Land auszukundschaften) mit מִן־הָאֲנָשִׁים הָהֵם (von jenen Männern), הַהֹלְכִים (die gegangen waren) als Qal-Partizip Plural von הלך (gehen) und לָתוּר אֶת־הָאָרֶץ (um das Land auszukundschaften) bestätigt ihre Zugehörigkeit zur Kundschaftergruppe trotz ihrer Verschonung.
Die LXX transliteriert die Namen als Ἰησοῦς und Χαλεβ und übersetzt חָיוּ mit ἔζησαν (sie lebten) und הַהֹלְכִים mit οἱ πορευθέντες (die gegangen waren).
Die Satzstruktur zeigt kontrastive Ausnahme-Benennung und Gruppenzugehörigkeits-Bestätigung trotz Verschonung.
Dieser Vers hebt die beiden treuen Kundschafter als einzige Überlebende der Kundschaftergruppe hervor.
Numeri 14,39
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֤ר מֹשֶׁה֙ אֶת־הַדְּבָרִ֣ים הָאֵ֔לֶּה אֶֽל־כָּל־בְּנֵ֖י יִשְׂרָאֵ֑ל וַיִּֽתְאַבְּל֥וּ הָעָ֖ם מְאֹֽד׃
Deutsch: Und Mosche redete diese Worte zu allen Söhnen Jisra'el, und das Volk trauerte sehr.

Kommentar: Die Verkündigung וַיְדַבֵּ֤ר מֹשֶׁה֙ אֶת־הַדְּבָרִ֣ים הָאֵ֔לֶּה אֶֽל־כָּל־בְּנֵ֖י יִשְׂרָאֵ֑ל (und Mose redete diese Worte zu allen Söhnen Israels) mit יְדַבֵּר von דבר (reden) im Pi'el, הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה (diese Worte) bezogen auf das göttliche Strafurteil und אֶל־כָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (zu allen Söhnen Israels) zeigt die offizielle Verkündigung des Urteils.
Die Reaktion וַיִּֽתְאַבְּל֥וּ הָעָ֖ם מְאֹֽד (und das Volk trauerte sehr) mit יִּתְאַבְּלוּ von אבל (trauern) im Hitp'ael-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum und מְאֹד (sehr) zeigt die intensive emotionale Reaktion auf das harte Urteil.
Die LXX übersetzt יְדַבֵּר mit ἐλάλησεν (er redete), הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה mit τὰ ῥήματα ταῦτα (diese Worte) und יִּתְאַבְּלוּ mit ἐπένθησαν (sie trauerten).
Die Satzstruktur zeigt offizielle Urteilsverkündigung und intensive Volksreaktion.
Dieser Vers zeigt die dramatische Wirkung der Urteilsverkündigung auf das Volk - tiefe Trauer über die Konsequenzen ihrer Rebellion.
Numeri 14,40
Hebräisch: וַיַּשְׁכִּ֣מוּ בַבֹּ֔קֶר וַיַּֽעֲל֥וּ אֶל־רֹאשׁ־הָהָ֖ר לֵאמֹ֑ר הִנֶּ֗נּוּ וְעָלִ֛ינוּ אֶל־הַמָּק֛וֹם אֲשֶׁר־אָמַ֥ר יְהוָ֖ה כִּ֥י חָטָֽאנוּ׃
Deutsch: Und sie machten sich am Morgen früh auf, um auf die Spitze des Gebirges hinaufzuziehen, und sprachen: Hier sind wir und wollen hinaufziehen an den Ort, von dem der Ewige geredet hat; denn wir haben gesündigt.

Kommentar: Die frühe Aktion וַיַּשְׁכִּ֣מוּ בַבֹּ֔קֶר וַיַּֽעֲל֥וּ אֶל־רֹאשׁ־הָהָ֖ר (und sie machten sich am Morgen früh auf und stiegen zur Spitze des Berges hinauf) mit יַּשְׁכִּמוּ von שכם (früh aufstehen) im Hiph'il, בַבֹּקֶר (am Morgen) und יַּעֲלוּ אֶל־רֹאשׁ־הָהָר (sie stiegen zur Bergspitze hinauf) zeigt plötzliche Aktivität in die entgegengesetzte Richtung der göttlichen Anweisung.
Die Erklärung לֵאמֹ֑ר הִנֶּ֗נּוּ וְעָלִ֛ינוּ אֶל־הַמָּק֛וֹם אֲשֶׁר־אָמַ֥ר יְהוָ֖ה כִּ֥י חָטָֽאנוּ (sagend: hier sind wir und wollen hinaufziehen an den Ort, von dem der Ewige geredet hat; denn wir haben gesündigt) mit הִנֶּנּוּ (hier sind wir) als Bereitschaftserklärung, עָלִינוּ אֶל־הַמָּקוֹם (wir wollen hinaufziehen an den Ort), אֲשֶׁר־אָמַר יְהוָה (von dem der Ewige geredet hat) und כִּי חָטָאנוּ (denn wir haben gesündigt) zeigt späte Reue und den Versuch, das Urteil durch eigene Initiative zu umgehen.
Die LXX übersetzt יַּשְׁכִּמוּ mit ὤρθρισαν (sie standen früh auf), רֹאשׁ־הָהָר mit τὴν κορυφὴν τοῦ ὄρους (die Spitze des Berges), הִנֶּנּוּ mit ἰδού ἐσμεν (siehe, wir sind da) und חָטָאנוּ mit ἡμάρτομεν (wir haben gesündigt).
Die Satzstruktur zeigt plötzliche konträre Aktion, Bereitschaftserklärung mit Zielangabe und Sündenbekenntnis als Motivation.
Dieser Vers zeigt die tragische Ironie: als es zu spät ist, zeigt das Volk plötzlich Bereitschaft zum Gehorsam.
Numeri 14,41
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֔ה לָ֥מָּה זֶּ֛ה אַתֶּ֥ם עֹבְרִ֖ים אֶת־פִּ֣י יְהוָ֑ה וְהִ֖וא לֹ֥א תִצְלָֽח׃
Deutsch: Aber Mosche sprach: Warum übertretet ihr doch den Ausspruch des Ewigen? Es wird nicht gelingen.

Kommentar: Die Frage וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֔ה לָ֥מָּה זֶּ֛ה אַתֶּ֥ם עֹבְרִ֖ים אֶת־פִּ֣י יְהוָ֑ה (und Mose sprach: warum übertretet ihr doch den Ausspruch des Ewigen) mit לָמָּה זֶּה (warum doch) als verstärkende Frage, עֹבְרִים von עבר (übertreten) im Qal-Partizip Plural und אֶת־פִּי יְהוָה (den Ausspruch des Ewigen) zeigt Moses Warnung vor der Missachtung des göttlichen Urteils.
Die Warnung וְהִ֖וא לֹ֥א תִצְלָֽח (und es wird nicht gelingen) mit הִוא (es) bezogen auf ihr Vorhaben und לֹא תִצְלָח (wird nicht gelingen) von צלח (gelingen/erfolgreich sein) im Qal-Imperfekt 3. feminin Singular zeigt die Vorhersage des Scheiterns.
Die LXX übersetzt לָמָּה זֶּה mit ἵνα τί (warum), עֹבְרִים mit παραβαίνετε (ihr übertretet), פִּי יְהוָה mit τὸ ῥῆμα κυρίου (das Wort des Herrn) und תִצְלָח mit εὐοδωθήσεται (es wird gelingen).
Die Satzstruktur zeigt verstärkende Warn-Frage und kategorische Misserfolgs-Vorhersage.
Dieser Vers zeigt Moses vergebliche Warnung vor dem eigenmächtigen Handeln gegen Gottes ausdrückliche Anweisung.
Numeri 14,42
Hebräisch: אַֽל־תַּעֲל֔וּ כִּ֛י אֵ֥ין יְהוָ֖ה בְּקִרְבְּכֶ֑ם וְלֹא֙ תִּנָּ֣גְפ֔וּ לִפְנֵ֖י אֹיְבֵיכֶֽם׃
Deutsch: Zieht nicht hinauf, denn der Ewige ist nicht in eurer Mitte, dass ihr nicht vor euren Feinden geschlagen werdet.

Kommentar: Die Warnung אַֽל־תַּעֲל֔וּ כִּ֛י אֵ֥ין יְהוָ֖ה בְּקִרְבְּכֶ֑ם (zieht nicht hinauf, denn der Ewige ist nicht in eurer Mitte) mit אַל־תַּעֲלוּ (zieht nicht hinauf) von עלה (hinaufsteigen) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Plural mit Negation אַל und אֵין יְהוָה בְּקִרְבְּכֶם (der Ewige ist nicht in eurer Mitte) zeigt die fundamentale Ursache für das zu erwartende Scheitern.
Die Konsequenz וְלֹא֙ תִּנָּ֣גְפ֔וּ לִפְנֵ֖י אֹיְבֵיכֶֽם (dass ihr nicht vor euren Feinden geschlagen werdet) mit לֹא תִּנָּגְפוּ (ihr werdet geschlagen) von נגף (schlagen) im Niph'al-Imperfekt 2. maskulin Plural als negative Zweckangabe und לִפְנֵי אֹיְבֵיכֶם (vor euren Feinden) zeigt die zu erwartende militärische Niederlage.
Die LXX übersetzt אַל־תַּעֲלוּ mit μὴ ἀναβαίνετε (steigt nicht hinauf), אֵין יְהוָה mit οὐκ ἔστιν κύριος (der Herr ist nicht) und תִּנָּגְפוּ mit συντριβῆτε (ihr werdet zerbrochen).
Die Satzstruktur zeigt kategorische Warnung mit theologischer Begründung und militärischer Konsequenz-Vorhersage.
Dieser Vers zeigt Moses klare Warnung: ohne göttlichen Beistand ist militärischer Erfolg unmöglich.
Numeri 14,43
Hebräisch: כִּי֩ הָעֲמָלֵקִ֨י וְהַכְּנַעֲנִ֥י שָׁם֙ לִפְנֵיכֶ֔ם וּנְפַלְתֶּ֖ם בֶּחָ֑רֶב כִּֽי־עַל־כֵּ֤ן שַׁבְתֶּם֙ מֵאַחֲרֵ֣י יְהוָ֔ה וְלֹא־יִהְיֶ֥ה יְהוָ֖ה עִמָּכֶֽם׃
Deutsch: Denn der Amaleki und der Kena'ani sind dort vor euch, und ihr werdet durchs Schwert fallen. Weil ihr euch von der Nachfolge des Ewigen abgewandt habt, wird der Ewige nicht mit euch sein.

Kommentar: Die Gefahr כִּי֩ הָעֲמָלֵקִ֨י וְהַכְּנַעֲנִ֥י שָׁם֙ לִפְנֵיכֶ֔ם וּנְפַלְתֶּ֖ם בֶּחָ֑רֶב (denn der Amalekiter und der Kanaaniter sind dort vor euch, und ihr werdet durchs Schwert fallen) mit שָׁם לִפְנֵיכֶם (dort vor euch), נְפַלְתֶּם בֶּחָרֶב (ihr werdet durchs Schwert fallen) von נפל (fallen) und בֶּחָרֶב (durchs Schwert) zeigt die konkrete militärische Bedrohung.
Die theologische Begründung כִּֽי־עַל־כֵּ֤ן שַׁבְתֶּם֙ מֵאַחֲרֵ֣י יְהוָ֔ה וְלֹא־יִהְיֶ֥ה יְהוָ֖ה עִמָּכֶֽם (weil ihr euch von der Nachfolge des Ewigen abgewandt habt, wird der Ewige nicht mit euch sein) mit עַל־כֵּן (darum/weil), שַׁבְתֶּם מֵאַחֲרֵי יְהוָה (ihr habt euch von der Nachfolge des Ewigen abgewandt) von שוב (sich abwenden) und לֹא־יִהְיֶה יְהוָה עִמָּכֶם (der Ewige wird nicht mit euch sein) zeigt den kausalen Zusammenhang zwischen Abfall und göttlichem Verlassen-Werden.
Die LXX übersetzt שָׁם לִפְנֵיכֶם mit ἐκεῖ ἐναντίον ὑμῶν (dort vor euch), נְפַלְתֶּם בֶּחָרֶב mit πεσεῖσθε μαχαίρᾳ (ihr werdet durch das Schwert fallen), שַׁבְתֶּם מֵאַחֲרֵי mit ἀπεστράφητε ἀπό (ihr habt euch abgewandt von) und עִמָּכֶם mit μεθ' ὑμῶν (mit euch).
Die Satzstruktur zeigt konkrete Gefahr-Warnung und theologische Ursache-Wirkung-Erklärung.
Dieser Vers erklärt den theologischen Grund für die zu erwartende Niederlage: Abfall von Gott führt zum Verlust seines Beistands.
Numeri 14,44
Hebräisch: וַיַּעְפִּ֕לוּ לַעֲל֖וֹת אֶל־רֹ֣אשׁ הָהָ֑ר וַאֲר֤וֹן בְּרִית־יְהוָה֙ וּמֹשֶׁ֔ה לֹא־מָ֖שׁוּ מִקֶּ֥רֶב הַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Doch sie waren vermessen, auf die Spitze des Berges hinaufzusteigen; aber die Lade des Bundes des Ewigen und Mosche wichen nicht aus der Mitte des Lagers.

Kommentar: Die Vermessenheit וַיַּעְפִּ֕לוּ לַעֲל֖וֹת אֶל־רֹ֣אשׁ הָהָ֑ר (und sie waren vermessen, zur Spitze des Berges hinaufzusteigen) mit יַּעְפִּלוּ von עפל (vermessen/eigensinnig handeln) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum und לַעֲלוֹת אֶל־רֹאשׁ הָהָר (zur Spitze des Berges hinaufzusteigen) zeigt ihre hartnäckige Missachtung der Warnung.
Die bedeutsame Abwesenheit וַאֲר֤וֹן בְּרִית־יְהוָה֙ וּמֹשֶׁ֔ה לֹא־מָ֖שׁוּ מִקֶּ֥רֶב הַֽמַּחֲנֶֽה (aber die Lade des Bundes des Ewigen und Mose wichen nicht aus der Mitte des Lagers) mit אֲרוֹן בְּרִית־יְהוָה (die Lade des Bundes des Ewigen) als Symbol göttlicher Präsenz, מֹשֶׁה (Mose) als göttlicher Repräsentant und לֹא־מָשׁוּ מִקֶּרֶב הַמַּחֲנֶה (sie wichen nicht aus der Mitte des Lagers) von מושׁ (weichen) zeigt, dass sie ohne göttlichen Beistand und prophetische Führung gingen.
Die LXX verwendet „διαβιασάμενοι" (sich durchzwängend/mit Gewalt) für das hebräische „וַיַּעְפִּלוּ" (und sie stiegen vermessen hinauf), was die Eigensinnigkeit des Handelns betont.
Die Satzstruktur zeigt vermessene Aktion trotz Warnung und bedeutsame Abwesenheit göttlicher Symbole und Führung.
Dieser Vers zeigt die Tragik eigenmächtigen Handelns: sie gehen ohne Gottes Lade und ohne Moses ins Verderben.
Numeri 14,45
Hebräisch: וַיֵּ֤רֶד הָעֲמָלֵקִי֙ וְהַֽכְּנַעֲנִ֔י הַיֹּשֵׁ֖ב בָּהָ֣ר הַה֑וּא וַיַּכּ֥וּם וַֽיַּכְּת֖וּם עַד־הַֽחָרְמָֽה׃
Deutsch: Da kam der Amaleki und der Kena'ani, die auf jenem Gebirge wohnten, herab und schlugen und zersprengten sie bis Chorma.

Kommentar: Die feindliche Aktion וַיֵּ֤רֶד הָעֲמָלֵקִי֙ וְהַֽכְּנַעֲנִ֔י הַיֹּשֵׁ֖ב בָּהָ֣ר הַה֑וּא (und der Amalekiter und der Kanaaniter, die auf jenem Gebirge wohnten, kamen herab) mit יֵּרֶד von ירד (herabkommen) und הַיֹּשֵׁב בָּהָר הַהוּא (die auf jenem Gebirge wohnten) zeigt die strategische Überlegenheit der Bergbewohner.
Die Niederlage וַיַּכּ֥וּם וַֽיַּכְּת֖וּם עַד־הַֽחָרְמָֽה (und sie schlugen sie und zersprengten sie bis Chorma) mit יַּכּוּם von נכה (schlagen), יַּכְּתוּם von כתת (zerstoßen/zersprengen) und עַד־הַחָרְמָה (bis Chorma) zeigt die vollständige militärische Niederlage bis zu einem Ort namens "Vernichtung".
Die LXX schreibt den Ortsnamen als „Ἑρμά" (Herma) statt des hebräischen „הַחָרְמָה" (Horma), und fügt am Ende hinzu „καὶ ἀπεστράφησαν εἰς τὴν παρεμβολήν" (und sie kehrten zum Lager zurück), was im MT fehlt.
Die Satzstruktur zeigt feindliche Überlegenheit und vollständige israelitische Niederlage mit geografischer Reichweitenangabe.
Dieser abschließende Vers bestätigt Moses Vorhersage: ohne göttlichen Beistand erleidet Israel eine vernichtende Niederlage, genau wie gewarnt.
Kapitel 14 schildert eine der schwerwiegendsten Krisen in Israels Geschichte - die Rebellion gegen Gottes Landverheißung. Die Struktur zeigt:
1. Kollektive Rebellion (V. 1-4): Das ganze Volk reagiert auf den negativen Kundschafterbericht mit Verzweiflung und plant die Rückkehr nach Ägypten.
2. Treue Gegenstimmen (V. 5-10): Mose, Aaron, Josua und Kaleb versuchen vergeblich, die Rebellion zu stoppen, werden aber beinahe gesteinigt.
3. Göttliches Gericht und Fürbitte (V. 11-25): Gott will Israel vernichten, aber Moses meisterhafte Fürbitte erreicht Vergebung mit Konsequenzen.
4. Strafverkündung (V. 26-38): Die Exodus-Generation wird vom Land ausgeschlossen; nur Josua und Kaleb werden verschont. Die böswilligen Kundschafter sterben sofort.
5. Vergeblicher Bekehrungsversuch (V. 39-45): Zu spät zeigt das Volk Bereitschaft zum Gehorsam, erleidet aber ohne göttlichen Beistand eine vernichtende Niederlage.
Das Kapitel zeigt die tragischen Folgen mangelnden Gottvertrauens und illustriert sowohl göttliche Gerechtigkeit als auch Barmherzigkeit.
Numeri 15,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Die Redeeinleitung וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר (und der Ewige redete zu Mose, sagend) mit יְדַבֵּר von דבר (reden) im Pi'el-Imperfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum, אֶל־מֹשֶׁה (zu Mose) und לֵאמֹר (sagend) leitet nach der schweren Krise von Kapitel 14 neue göttliche Anweisungen ein.
Die Platzierung unmittelbar nach dem verheerenden Urteil über die Exodus-Generation zeigt göttliche Gnade: trotz der Rebellion werden Gesetze für das Leben im verheißenen Land gegeben, was die Gewissheit der zukünftigen Landnahme unterstreicht.
Die LXX übersetzt mit der standardisierten Formel καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων (und der Herr redete zu Mose, sagend).
Die Satzstruktur zeigt die charakteristische Offenbarungsformel für neue göttliche Gesetze.
Dieser Vers leitet Kapitel 15 ein, das sich mit Opfergesetzen für das zukünftige Leben im Land beschäftigt und damit Hoffnung nach der Krise vermittelt.
Numeri 15,2
Hebräisch: דַּבֵּר֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאָמַרְתָּ֖ אֲלֵהֶ֑ם כִּ֣י תָבֹ֗אוּ אֶל־אֶ֨רֶץ֙ מוֹשְׁבֹ֣תֵיכֶ֔ם אֲשֶׁ֥ר אֲנִ֖י נֹתֵ֥ן לָכֶֽם׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'els und sprich zu ihnen: Wenn ihr in das Land eurer Wohnsitze kommt, das ich euch geben werde.

Kommentar: Die Anweisung דַּבֵּר֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאָמַרְתָּ֖ אֲלֵהֶ֑ם (rede zu den Söhnen Israels und sprich zu ihnen) mit דַּבֵּר von דבר (reden) im Pi'el-Imperativ maskulin Singular und אָמַרְתָּ von אמר (sagen) im Qal-Perfekt 2. maskulin Singular mit Waw consecutivum zeigt die doppelte Kommunikationsanweisung.
Die konditionelle Verheißung כִּ֣י תָבֹ֗אוּ אֶל־אֶ֨רֶץ֙ מוֹשְׁבֹ֣תֵיכֶ֔ם אֲשֶׁ֥ר אֲנִ֖י נֹתֵ֥ן לָכֶֽם (wenn ihr in das Land eurer Wohnsitze kommt, das ich euch geben werde) mit כִּי תָבֹאוּ (wenn ihr kommt) von בוא (kommen), אֶרֶץ מוֹשְׁבֹתֵיכֶם (Land eurer Wohnsitze) von מושב (Wohnsitz) und אֲנִי נֹתֵן לָכֶם (ich gebe euch) betont die Gewissheit der Landverheißung trotz der gerade verkündeten Strafe.
Die LXX übersetzt דַּבֵּר mit λάλησον (rede), מוֹשְׁבֹתֵיכֶם mit κατοικήσεως ὑμῶν (eurer Bewohnung) und נֹתֵן mit δίδωμι (ich gebe).
Die Satzstruktur zeigt doppelte Kommunikationsanweisung und konditionelle Landverheißung mit göttlicher Gewissheit.
Dieser Vers zeigt die bemerkenswerte göttliche Gnade: unmittelbar nach dem Strafurteil werden Gesetze für das Leben im Land gegeben, was die unerschütterliche Treue zu den Verheißungen demonstriert.
Numeri 15,3
Hebräisch: וַעֲשִׂיתֶ֨ם אִשֶּׁ֤ה לַֽיהוָה֙ עֹלָ֣ה אוֹ־זֶ֔בַח לְפַלֵּא־נֶ֨דֶר֙ א֣וֹ בִנְדָבָ֔ה א֖וֹ בְּמֹעֲדֵיכֶ֑ם לַעֲשׂ֞וֹת רֵ֤יחַ נִיחֹ֨חַ֙ לַֽיהוָ֔ה מִן־הַבָּקָ֖ר א֥וֹ מִן־הַצֹּֽאן׃
Deutsch: Und ihr dem Ewigen ein Feueropfer opfert, ein Aufsteigeopfer oder ein Schlachtopfer, um ein Gelübde zu erfüllen, oder eine freiwillige Gabe, oder an euren Festen, um dem Ewigen einen wohlgefälligen Geruch zu bereiten, vom Rind- oder vom Kleinvieh.

Kommentar: Die Opferhandlung וַעֲשִׂיתֶ֨ם אִשֶּׁ֤ה לַֽיהוָה֙ (und ihr macht ein Feueropfer für den Ewigen) mit עֲשִׂיתֶם von עשה (machen/tun) und אִשֶּׁה לַיהוָה (Feueropfer für den Ewigen) leitet die Opferbestimmungen ein.
Die Opferarten עֹלָ֣ה אוֹ־זֶ֔בַח (Aufsteigeopfer oder Schlachtopfer) mit עֹלָה (Aufsteigeopfer) von עלה (hinaufsteigen) und זֶבַח (Schlachtopfer) zeigen die Grundkategorien der Tieropfer.
Die Anlässe לְפַלֵּא־נֶ֨דֶר֙ א֣וֹ בִנְדָבָ֔ה א֖וֹ בְּמֹעֲדֵיכֶ֑ם (um ein Gelübde zu erfüllen oder als freiwillige Gabe oder an euren Festen) mit לְפַלֵּא־נֶדֶר (um ein Gelübde zu erfüllen), בִנְדָבָה (als freiwillige Gabe) und בְּמֹעֲדֵיכֶם (an euren Festen) zeigen verschiedene Opferanlässe.
Der Zweck לַעֲשׂ֞וֹת רֵ֤יחַ נִיחֹ֨חַ֙ לַֽיהוָ֔ה (um einen wohlgefälligen Geruch für den Ewigen zu machen) mit רֵיחַ נִיחֹחַ (wohlgefälliger Geruch) als klassische Opferformel zeigt die göttliche Zufriedenheit mit ordnungsgemäßen Opfern.
Die Tierarten מִן־הַבָּקָ֖ר א֥וֹ מִן־הַצֹּֽאן (vom Rindvieh oder vom Kleinvieh) zeigen die zugelassenen Opfertiere.
Die LXX übersetzt das hebräische „אִשֶּׁה" (Feueropfer) mit „κάρπωμα" (Opfergabe/Darbringung), was weniger spezifisch auf das Feuerelement hinweist.
Die Satzstruktur zeigt Opferhandlung, Opferarten, verschiedene Anlässe, Zweckbestimmung und Tierarten.
Dieser Vers etabliert die Grundlage für die kommenden detaillierten Opferbestimmungen und zeigt die Vielfalt der Opferanlässe im zukünftigen Landleben.
Numeri 15,4
Hebräisch: וְהִקְרִ֛יב הַמַּקְרִ֥יב קָרְבָּנֹ֖ו לַֽיהוָ֑ה מִנְחָה֙ סֹ֣לֶת עִשָּׂר֔וֹן בָּל֕וּל בִּרְבִעִ֥ית הַהִ֖ין שָֽׁמֶן׃
Deutsch: So soll der, welcher dem Ewigen seine Opfergabe darbringt, als Speisopfer darbringen ein Zehntel Epha Feinmehl, gemengt mit einem Viertel Hin Öl.

Kommentar: Die Opferhandlung וְהִקְרִ֛יב הַמַּקְרִ֥יב קָרְבָּנֹ֖ו לַֽיהוָ֑ה (und der Darbringende soll seine Opfergabe dem Ewigen darbringen) mit הִקְרִיב von קרב (nahe bringen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum, הַמַּקְרִיב (der Darbringende) als Hiph'il-Partizip und קָרְבָּנוֹ (seine Opfergabe) zeigt die persönliche Verantwortung des Opfernden.
Das Speisopfer מִנְחָה֙ סֹ֣לֶת עִשָּׂר֔וֹן בָּל֕וּל בִּרְבִעִ֥ית הַהִ֖ין שָֽׁמֶן (Speisopfer: ein Zehntel Feinmehl, gemengt mit einem Viertel Hin Öl) mit מִנְחָה (Speisopfer), סֹלֶת (Feinmehl), עִשָּׂרוֹן (ein Zehntel Epha), בָּלוּל von בלל (mischen) als Qal-Partizip und רְבִעִית הַהִין שָׁמֶן (ein Viertel Hin Öl) zeigt die präzisen Mengenangaben für das begleitende Speisopfer.
Die LXX übersetzt הִקְרִיב mit προσάγει (er bringt dar), מִנְחָה mit θυσίαν (Opfer), סֹלֶת mit σεμίδαλιν (Feinmehl), עִשָּׂרוֹן mit δέκατον (ein Zehntel) und בָּלוּל mit ἀναπεποιημένην (zubereitet).
Die Satzstruktur zeigt persönliche Opferverantwortung und präzise Mengenangaben für das begleitende Speisopfer.
Dieser Vers beginnt die detaillierten Bestimmungen für die zu den Tieropfern gehörenden Speisopfer mit exakten Maßangaben.
Numeri 15,5
Hebräisch: וְיַ֤יִן לַנֶּ֨סֶךְ֙ רְבִיעִ֣ית הַהִ֔ין תַּעֲשֶׂ֥ה עַל־הָעֹלָ֖ה א֣וֹ לַזָּ֑בַח לַכֶּ֖בֶשׂ הָאֶחָֽד׃
Deutsch: Und Wein zum Trankopfer, ein Viertel Hin, sollst du bereiten zu dem Aufsteigeopfer oder zu dem Schlachtopfer, für ein Lamm.

Kommentar: Das Trankopfer וְיַ֤יִן לַנֶּ֨סֶךְ֙ רְבִיעִ֣ית הַהִ֔ין (und Wein zum Trankopfer, ein Viertel Hin) mit יַיִן (Wein), לַנֶּסֶךְ (zum Trankopfer) von נסך (ausgießen) und רְבִעִית הַהִין (ein Viertel Hin) zeigt die Weinspende als dritten Bestandteil neben Tier- und Speisopfer.
Die Anweisung תַּעֲשֶׂ֥ה עַל־הָעֹלָ֖ה א֣וֹ לַזָּ֑בַח לַכֶּ֖בֶשׂ הָאֶחָֽד (sollst du bereiten zu dem Aufsteigeopfer oder zu dem Schlachtopfer, für ein Lamm) mit תַּעֲשֶׂה von עשה (machen/bereiten), עַל־הָעֹלָה אוֹ לַזָּבַח (zu dem Aufsteigeopfer oder zu dem Schlachtopfer) und לַכֶּבֶשׂ הָאֶחָד (für ein Lamm) zeigt die Anwendung auf die kleinste Opfertierart.
Die LXX fügt am Ende hinzu „κάρπωμα ὀσμὴν εὐωδίας κυρίῳ" (Opfergabe, wohlriechender Duft für den Herrn), während das Hebräische dies an dieser Stelle nicht wiederholt.
Die Satzstruktur zeigt Trankopfer-Spezifikation mit Mengenangabe und Anwendung auf spezifische Opferarten und Tiergröße.
Dieser Vers ergänzt das Speisopfer um das Trankopfer und zeigt die Mengen für die kleinste Opfertierart.
Numeri 15,6
Hebräisch: א֤וֹ לָאַ֨יִל֙ תַּעֲשֶׂ֣ה מִנְחָ֔ה סֹ֖לֶת שְׁנֵ֣י עֶשְׂרֹנִ֑ים בְּלוּלָ֥ה בַשֶּׁ֖מֶן שְׁלִשִׁ֥ית הַהִֽין׃
Deutsch: Oder für einen Widder sollst du als Speisopfer zwei Zehntel Feinmehl bereiten, gemengt mit einem Drittel Hin Öl.

Kommentar: Die größere Tierart א֤וֹ לָאַ֨יִל֙ (oder für einen Widder) mit אוֹ (oder) als Alternative und לָאַיִל (für den Widder) zeigt die nächstgrößere Opfertierart.
Die erhöhten Mengen תַּעֲשֶׂ֣ה מִנְחָ֔ה סֹ֖לֶת שְׁנֵ֣י עֶשְׂרֹנִ֑ים בְּלוּלָ֥ה בַשֶּׁ֖מֶן שְׁלִשִׁ֥ית הַהִֽין (sollst du als Speisopfer machen: zwei Zehntel Feinmehl, gemengt mit einem Drittel Hin Öl) mit שְׁנֵי עֶשְׂרֹנִים (zwei Zehntel) - doppelt so viel wie beim Lamm - und שְׁלִשִׁית הַהִין (ein Drittel Hin) - mehr als das Viertel beim Lamm - zeigen die proportionale Steigerung entsprechend der Tiergröße.
Die LXX übersetzt אַיִל mit κριόν (Widder), שְׁנֵי עֶשְׂרֹנִים mit δύο δέκατα (zwei Zehntel) und שְׁלִשִׁית mit τρίτον (ein Drittel).
Die Satzstruktur zeigt alternative Tiergröße und proportional erhöhte Opfermengen.
Dieser Vers zeigt das Prinzip der proportionalen Steigerung der Begleitopfer entsprechend der Größe des Hauptopfertieres.
Numeri 15,7
Hebräisch: וְיַ֥יִן לַנֶּ֖סֶךְ שְׁלִשִׁ֣ית הַהִ֑ין תַּקְרִ֥יב רֵֽיחַ־נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und Wein zum Trankopfer, ein Drittel Hin, sollst du darbringen: ein wohlgefälliger Geruch dem Ewigen.

Kommentar: Das erhöhte Trankopfer וְיַ֥יִן לַנֶּ֖סֶךְ שְׁלִשִׁ֣ית הַהִ֑ין (und Wein zum Trankopfer, ein Drittel Hin) zeigt die proportionale Steigerung auch beim Trankopfer entsprechend der Größe des Widders.
Die Opferhandlung תַּקְרִ֥יב רֵֽיחַ־נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה (sollst du darbringen: ein wohlgefälliger Geruch dem Ewigen) mit תַּקְרִיב von קרב (nahe bringen) im Hiph'il und רֵיחַ־נִיחֹחַ לַיהוָה (wohlgefälliger Geruch dem Ewigen) wiederholt die klassische Opferformel.
Die LXX übersetzt תַּקְרִיב mit προσοίσεις (du wirst darbringen) und רֵיחַ־נִיחֹחַ mit ὀσμὴ εὐωδίας (wohlriechender Duft).
Die Satzstruktur zeigt proportional gesteigertes Trankopfer und klassische Opferzweck-Formel.
Dieser Vers komplettiert die Opferbestimmungen für den Widder und betont den wohlgefälligen Charakter ordnungsgemäßer Opfer.
Numeri 15,8
Hebräisch: וְכִֽי־תַעֲשֶׂ֥ה בֶן־בָּקָ֖ר עֹלָ֣ה אוֹ־זָ֑בַח לְפַלֵּא־נֶ֥דֶר אֽוֹ־שְׁלָמִ֖ים לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Und wenn du ein junges Rind als Aufsteigeopfer oder als Schlachtopfer bereitest, um ein Gelübde zu erfüllen, oder als Friedensopfer für den Ewigen.

Kommentar: Die konditionelle Einleitung וְכִֽי־תַעֲשֶׂ֥ה בֶן־בָּקָ֖ר (und wenn du ein junges Rind machst) mit וְכִי (und wenn) und בֶן־בָּקָר (Sohn des Rindviehs = junges Rind) führt die größte Opfertierart ein.
Die Opferarten עֹלָ֣ה אוֹ־זָ֑בַח לְפַלֵּא־נֶ֥דֶר אֽוֹ־שְׁלָמִ֖ים לַֽיהוָֽה (Aufsteigeopfer oder Schlachtopfer, um ein Gelübde zu erfüllen, oder Friedensopfer dem Ewigen) mit עֹלָה (Aufsteigeopfer), זֶבַח (Schlachtopfer), לְפַלֵּא־נֶדֶר (um ein Gelübde zu erfüllen) und שְׁלָמִים (Friedensopfer) zeigt die verschiedenen Verwendungen für Rindopfer.
Die LXX übersetzt das hebräische „שְׁלָמִים" (Friedensopfer/Heilsopfer) mit „σωτήριον" (Heilsopfer), was denselben Sinn hat, aber etymologisch anders ist.
Die Satzstruktur zeigt konditionelle Einleitung für die größte Tierart und verschiedene Opferkategorien.
Dieser Vers leitet die Bestimmungen für Rindopfer ein und erwähnt spezifisch die Friedensopfer als zusätzliche Kategorie.
Numeri 15,9
Hebräisch: וְהִקְרִ֤יב עַל־בֶּן־הַבָּקָר֙ מִנְחָ֔ה סֹ֖לֶת שְׁלֹשָׁ֣ה עֶשְׂרֹנִ֑ים בָּל֥וּל בַּשֶּׁ֖מֶן חֲצִ֥י הַהִֽין׃
Deutsch: So soll man zu dem jungen Rind als Speisopfer darbringen drei Zehntel Feinmehl, gemengt mit einem halben Hin Öl.

Kommentar: Die Opferhandlung וְהִקְרִ֤יב עַל־בֶּן־הַבָּקָר֙ מִנְחָ֔ה (und er soll zu dem jungen Rind als Speisopfer darbringen) mit הִקְרִיב von קרב (nahe bringen) im Hiph'il-Perfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum und עַל־בֶּן־הַבָּקָר (zu dem jungen Rind) zeigt die Zuordnung des Speisopfers zum Hauptopfer.
Die maximalen Mengen סֹ֖לֶת שְׁלֹשָׁ֣ה עֶשְׂרֹנִ֑ים בָּל֥וּל בַּשֶּׁ֖מֶן חֲצִ֥י הַהִֽין (drei Zehntel Feinmehl, gemengt mit einem halben Hin Öl) mit שְׁלֹשָׁה עֶשְׂרֹנִים (drei Zehntel) - dreifach so viel wie beim Lamm - und חֲצִי הַהִין (ein halbes Hin) - doppelt so viel wie beim Widder - zeigen die maximale Steigerung für das größte Opfertier.
Die LXX übersetzt שְׁלֹשָׁה עֶשְׂרֹנִים mit τρία δέκατα (drei Zehntel) und חֲצִי הַהִין mit ἥμισυ τοῦ ιν (die Hälfte des Hin).
Die Satzstruktur zeigt Speisopfer-Zuordnung und maximale Mengenangaben.
Dieser Vers zeigt die höchsten Mengen für das begleitende Speisopfer entsprechend dem wertvollsten Opfertier.
Numeri 15,10
Hebräisch: וְיַ֛יִן תַּקְרִ֥יב לַנֶּ֖סֶךְ חֲצִ֣י הַהִ֑ין אִשֵּׁ֥ה רֵֽיחַ־נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und Wein sollst du zum Trankopfer darbringen, ein halbes Hin: ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem Ewigen.

Kommentar: Das maximale Trankopfer וְיַ֛יִן תַּקְרִ֥יב לַנֶּ֖סֶךְ חֲצִ֣י הַהִ֑ין (und Wein sollst du zum Trankopfer darbringen, ein halbes Hin) zeigt auch beim Trankopfer die maximale Menge entsprechend dem jungen Rind.
Die Gesamtcharakterisierung אִשֵּׁ֥ה רֵֽיחַ־נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה (ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem Ewigen) mit אִשֶּׁה (Feueropfer) und רֵיחַ־נִיחֹחַ (wohlgefälliger Geruch) charakterisiert das komplette Opfer aus Haupttier, Speisopfer und Trankopfer als Einheit.
Die LXX übersetzt אִשֶּׁה mit κάρπωμα (Opfergabe) und רֵיחַ־נִיחֹחַ mit ὀσμὴ εὐωδίας (wohlriechender Duft).
Die Satzstruktur zeigt maximales Trankopfer und Gesamtcharakterisierung des kompletten Opfers.
Dieser Vers komplettiert die Bestimmungen für Rindopfer und betont den Gesamtcharakter als wohlgefälliges Feueropfer.
xkurs: Opfermengen – Proportionale Steigerung
Das Prinzip:
Je größer das Opfertier, desto mehr Speisopfer (מִנְחָה) und Trankopfer (נֶסֶךְ).
Tabelle der Mengen:
	Opfertier
	Speisopfer 
(סֹלֶת = Feinmehl)
	Öl (שֶׁמֶן)
	Trankopfer (יַיִן = Wein)
	Stelle

	כֶּבֶשׂ  (Lamm)
	1/10 Epha 
(עִשָּׂרוֹן)
	1/4 Hin (רְבִעִית הַהִין)
	1/4 Hin (רְבִעִית הַהִין)
	V. 4-5

	אַיִל  (Widder)
	2/10 Epha 
(שְׁנֵי עֶשְׂרֹנִים)
	1/3 Hin (שְׁלִשִׁית הַהִין)
	1/3 Hin (שְׁלִשִׁית הַהִין)
	V. 6-7

	פַּר  
(Stier)
	3/10 Epha 
(שְׁלֹשָׁה עֶשְׂרֹנִים)
	1/2 Hin (חֲצִי הַהִין)
	1/2 Hin (חֲצִי הַהִין)
	V. 8-10



Maßeinheiten:
· 1 Epha (אֵיפָה) ≈ 22 Liter (Trockenmaß)
· 1/10 Epha (עִשָּׂרוֹן) ≈ 2,2 Liter
· 1 Hin (הִין) ≈ 3,7 Liter (Flüssigkeitsmaß)
Konkrete Mengen:
	Opfertier
	Feinmehl
	Öl
	Wein

	Lamm
	≈ 2,2 L
	≈ 0,9 L
	≈ 0,9 L

	Widder
	≈ 4,4 L
	≈ 1,2 L
	≈ 1,2 L

	Stier
	≈ 6,6 L
	≈ 1,85 L
	≈ 1,85 L



Theologische Bedeutung:
1. Proportionalität = Gerechtigkeit:
· Wer ein wertvolleres Tier opfert, bringt mehr Begleitopfer
· Nicht willkürlich, sondern systematisch gestaffelt
2. Vollständigkeit des Opfers:
· Tier (Protein) + Mehl (Kohlenhydrate) + Wein (Freude)
· = Ganzheitliches Opfer (Leben, Nahrung, Fest)
3. Praktische Weisheit:
· Kleinere Tiere (Lämmer) → weniger Begleitopfer (für Ärmere geeignet)
· Größere Tiere (Stiere) → mehr Begleitopfer (für Reichere geeignet)
Numeri 15,11
Hebräisch: כָּ֣כָה יֵעָשֶׂ֗ה לַשּׁוֹר֙ הָֽאֶחָ֔ד א֖וֹ לָאַ֣יִל הָאֶחָ֑ד אֽוֹ־לַשֶּׂ֥ה בַכְּבָשִׂ֖ים א֥וֹ בָעִזִּֽים׃
Deutsch: So soll getan werden für einen Stier und für einen Widder und für ein Stück Kleinvieh, von den Schafen oder von den Ziegen.

Kommentar: Die Zusammenfassung כָּ֣כָה יֵעָשֶׂ֗ה (so soll getan werden) mit כָּכָה (so) und יֵעָשֶׂה von עשה (tun/machen) im Niph'al-Imperfekt 3. maskulin Singular fasst die vorherigen Bestimmungen zusammen.
Die Tierarten לַשּׁוֹר֙ הָֽאֶחָ֔ד א֖וֹ לָאַ֣יִל הָאֶחָ֑ד אֽוֹ־לַשֶּׂ֥ה בַכְּבָשִׂ֖ים א֥וֹ בָעִזִּֽים (für einen Stier oder für einen Widder oder für ein Stück Kleinvieh, von den Schafen oder von den Ziegen) mit שׁוֹר (Stier), אַיִל (Widder), שֶׂה (Stück Kleinvieh), כְּבָשִׂים (Schafe) und עִזִּים (Ziegen) zeigt die vollständige Aufzählung aller zugelassenen Opfertiere.
Die LXX übersetzt שׁוֹר mit μόσχον (Kalb), שֶׂה mit πρόβατον (Schaf) und עִזִּים mit αἰγῶν (Ziegen).
Die Satzstruktur zeigt zusammenfassende Anwendung und vollständige Tierarten-Aufzählung.
Dieser Vers fasst die Gültigkeit der Bestimmungen für alle drei Hauptkategorien von Opfertieren zusammen.
Numeri 15,12
Hebräisch: כַּמִּסְפָּ֖ר אֲשֶׁ֣ר תַּעֲשׂ֑וּ כָּ֛כָה תַּעֲשׂ֥וּ לָאֶחָ֖ד כְּמִסְפָּרָֽם׃
Deutsch: Nach der Zahl, die ihr bereitet, sollt ihr so tun für jedes, nach ihrer Zahl.

Kommentar: Die Mengenregel כַּמִּסְפָּ֖ר אֲשֶׁ֣ר תַּעֲשׂ֑וּ (nach der Zahl, die ihr bereitet) mit כַּמִּסְפָּר (nach der Zahl) und אֲשֶׁר תַּעֲשׂוּ (die ihr bereitet) zeigt das Prinzip der Multiplikation bei mehreren Opfertieren.
Die Anwendung כָּ֛כָה תַּעֲשׂ֥וּ לָאֶחָ֖ד כְּמִסְפָּרָֽם (so sollt ihr tun für jedes einzelne nach ihrer Zahl) mit כָּכָה (so), לָאֶחָד (für jedes einzelne) und כְּמִסְפָּרָם (nach ihrer Zahl) zeigt, dass jedes Opfertier seine entsprechenden Begleitopfer erhalten muss.
Die LXX übersetzt כַּמִּסְפָּר mit κατὰ τὸν ἀριθμόν (nach der Zahl) und לָאֶחָד mit ἑνὶ ἑκάστῳ (für jeden einzelnen).
Die Satzstruktur zeigt Mengenregel und individuelle Anwendung pro Opfertier.
Dieser Vers stellt klar, dass bei mehreren Opfertieren jedes seine entsprechenden Begleitopfer erhalten muss.
Numeri 15,13
Hebräisch: כָּל־הָאֶזְרָ֥ח יַעֲשֶׂה־כָּ֖כָה אֶת־אֵ֑לֶּה לְהַקְרִ֛יב אִשֵּׁ֥ה רֵֽיחַ־נִיחֹ֖חַ לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Jeder Einheimische soll dieses so tun, wenn er dem Ewigen ein Feueropfer wohlgefälligenden Geruchs darbringt.

Kommentar: Die Universalität כָּל־הָאֶזְרָ֥ח יַעֲשֶׂה־כָּ֖כָה אֶת־אֵ֑לֶּה (jeder Einheimische soll dieses so tun) mit כָּל־הָאֶזְרָח (jeder Einheimische) und יַעֲשֶׂה־כָּכָה (soll so tun) betont die Geltung für alle israelitischen Staatsbürger.
Der Zweck לְהַקְרִ֛יב אִשֵּׁ֥ה רֵֽיחַ־נִיחֹ֖חַ לַֽיהוָֽה (um ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem Ewigen darzubringen) mit לְהַקְרִיב (um darzubringen) als Hiph'il-Infinitiv-Construct wiederholt die klassische Opferzweck-Formel.
Die LXX übersetzt אֶזְרָח mit αὐτόχθων (Eingeborener), יַעֲשֶׂה mit ποιήσει (er wird tun) und אִשֶּׁה mit κάρπωμα (Opfergabe).
Die Satzstruktur zeigt universelle Geltung für Einheimische und Zweckbestimmung.
Dieser Vers betont die Geltung der Opferbestimmungen für alle israelitischen Staatsbürger.
Numeri 15,14
Hebräisch: וְכִֽי־יָגוּר֩ אִתְּכֶ֨ם גֵּ֜ר א֤וֹ אֲשֶֽׁר־בְּתֽוֹכְכֶם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם וְעָשָׂ֛ה אִשֵּׁ֥ה רֵֽיחַ־נִיחֹ֖חַ לַיהוָ֑ה כַּאֲשֶׁ֥ר תַּעֲשׂ֖וּ כֵּ֥ן יַעֲשֶֽׂה׃
Deutsch: Und wenn ein Fremder bei euch weilt oder wer in eurer Mitte ist bei euren Geschlechtern, und er opfert dem Ewigen ein Feueropfer wohlgefälligenden Geruchs, so wie ihr tut, so soll er tun.

Kommentar: Die Fremdlingsklausel וְכִֽי־יָגוּר֩ אִתְּכֶ֨ם גֵּ֜ר א֤וֹ אֲשֶֽׁר־בְּתֽוֹכְכֶם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם (und wenn ein Fremder bei euch weilt oder wer in eurer Mitte ist bei euren Geschlechtern) mit יָגוּר von גור (als Fremder wohnen), גֵּר (Fremder/Proselyt), אִתְּכֶם (bei euch), בְּתוֹכְכֶם (in eurer Mitte) und לְדֹרֹתֵיכֶם (bei euren Geschlechtern) zeigt die zeitlich unbegrenzte Einbeziehung von Fremden.
Die Gleichbehandlung וְעָשָׂ֛ה אִשֵּׁ֥ה רֵֽיחַ־נִיחֹ֖חַ לַיהוָ֑ה כַּאֲשֶׁ֥ר תַּעֲשׂ֖וּ כֵּ֥ן יַעֲשֶֽׂה (und er macht ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem Ewigen, wie ihr tut, so soll er tun) mit כַּאֲשֶׁר תַּעֲשׂוּ כֵּן יַעֲשֶׂה (wie ihr tut, so soll er tun) zeigt völlige Gleichstellung in den Opferbestimmungen.
Die LXX übersetzt יָגוּר mit παροικήσῃ (er wird als Fremder wohnen), גֵּר mit προσήλυτος (Proselyt) und die Gleichheitsformel mit ὃν τρόπον ποιεῖτε, οὕτως ποιήσει (wie ihr tut, so wird er tun).
Die Satzstruktur zeigt Fremdlings-Einbeziehung mit zeitlicher Ausdehnung und vollständige Gleichbehandlung.
Dieser Vers erweitert die Opferbestimmungen auf Fremde und etabliert das Prinzip religiöser Gleichberechtigung.
Numeri 15,15
Hebräisch: הַקָּהָ֕ל חֻקָּ֥ה אַחַ֛ת לָכֶ֖ם וְלַגֵּ֣ר הַגָּ֑ר חֻקַּ֤ת עוֹלָם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם כָּכֶ֛ם כַּגֵּ֥ר יִהְיֶ֖ה לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Was die Versammlung betrifft, soll eine Satzung sein für euch und für den Fremden, der bei euch weilt, eine ewige Satzung bei euren Geschlechtern: wie ihr, so soll der Fremder sein vor dem Ewigen.

Kommentar: Die Gemeinschaftsregel הַקָּהָ֕ל חֻקָּ֥ה אַחַ֛ת לָכֶ֖ם וְלַגֵּ֣ר הַגָּ֑ר (für die Versammlung: eine Satzung für euch und für den Fremder, der da weilt) mit הַקָּהָל (die Versammlung), חֻקָּה אַחַת (eine Satzung) und לַגֵּר הַגָּר (für den Fremder, der da weilt) zeigt einheitliche Gesetzgebung.
Die Ewigkeitsklausel חֻקַּ֤ת עוֹלָם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם (ewige Satzung für eure Geschlechter) mit חֻקַּת עוֹלָם (ewige Satzung) und לְדֹרֹתֵיכֶם (für eure Geschlechter) betont die zeitliche Unbegrenztheit.
Die Gleichheitsformel כָּכֶ֛ם כַּגֵּ֥ר יִהְיֶ֖ה לִפְנֵ֥י יְהוָֽה (wie ihr, so soll der Fremder sein vor dem Ewigen) mit כָּכֶם כַּגֵּר (wie ihr, so der Fremder) und לִפְנֵי יְהוָה (vor dem Ewigen) zeigt vollständige religiöse Gleichstellung.
Die LXX übersetzt קָהָל mit συναγωγή (Versammlung), חֻקָּה אַחַת mit νόμιμον ἓν (ein Gesetz), עוֹלָם mit αἰώνιον (ewig) und לִפְנֵי יְהוָה mit ἔναντι κυρίου (vor dem Herrn).
Die Satzstruktur zeigt einheitliche Gemeinschaftsregel, Ewigkeitsklausel und göttliche Gleichstellungsformel.
Dieser Vers etabliert das fundamentale Prinzip religiöser Gleichberechtigung zwischen Einheimischen und Fremden.
Numeri 15,16
Hebräisch: תּוֹרָ֥ה אַחַ֛ת וּמִשְׁפָּ֥ט אֶחָ֖ד יִהְיֶ֣ה לָכֶ֑ם וְלַגֵּ֖ר הַגָּ֥ר אִתְּכֶֽם׃
Deutsch: Ein Gesetz und eine Vorschrift soll für euch und für den Fremden sein, der bei euch weilt.

Kommentar: Die Rechtsgleichheit תּוֹרָ֥ה אַחַ֛ת וּמִשְׁפָּ֥ט אֶחָ֖ד יִהְיֶ֣ה לָכֶ֑ם וְלַגֵּ֖ר הַגָּ֥ר אִתְּכֶֽם (ein Gesetz und eine Vorschrift soll für euch und für den Fremder sein, der bei euch weilt) mit תּוֹרָה אַחַת (ein Gesetz), מִשְׁפָּט אֶחָד (eine Vorschrift) und לָכֶם וְלַגֵּר הַגָּר אִתְּכֶם (für euch und für den Fremder, der bei euch weilt) bekräftigt die vollständige Rechtsgleichheit.
Die LXX übersetzt תּוֹרָה mit νόμος (Gesetz), מִשְׁפָּט mit κρίμα (Urteil/Vorschrift) und גֵּר הַגָּר mit προσήλυτος ὁ προσκείμενος (der Proselyt, der sich angeschlossen hat).
Die Satzstruktur zeigt doppelte Rechtsgleichheits-Betonung für alle Rechtsbereiche.
Dieser Vers fasst das Prinzip der Rechtsgleichheit in der prägnantesten Form zusammen und schließt damit den ersten Gesetzesabschnitt ab.
Numeri 15,17
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Die neue Redeeinleitung וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר (und der Ewige redete zu Mose, sagend) mit יְדַבֵּר von דבר (reden) im Pi'el leitet einen neuen Gesetzesabschnitt ein, der sich mit der Erstlingsgabe vom Brotteig beschäftigt.
Die LXX übersetzt mit der Standardformel καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων.
Die Satzstruktur zeigt neue göttliche Offenbarungseinleitung.
Dieser Vers leitet den zweiten Hauptabschnitt von Kapitel 15 ein, der sich mit der Challah-Abgabe beschäftigt.
Numeri 15,18
Hebräisch: דַּבֵּר֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאָמַרְתָּ֖ אֲלֵהֶ֑ם בְּבֹֽאֲכֶם֙ אֶל־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֥ר אֲנִ֛י מֵבִ֥יא אֶתְכֶ֖ם שָֽׁמָּה׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'el und sprich zu ihnen: Wenn ihr in das Land kommt, wohin ich euch bringe.

Kommentar: Die Übermittlungsanweisung דַּבֵּר֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאָמַרְתָּ֖ אֲלֵהֶ֑ם (rede zu den Söhnen Israels und sprich zu ihnen) wiederholt die doppelte Kommunikationsformel aus Vers 2.
Die Landverheißung בְּבֹֽאֲכֶם֙ אֶל־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֥ר אֲנִ֛י מֵבִ֥יא אֶתְכֶ֖ם שָֽׁמָּה (wenn ihr in das Land kommt, wohin ich euch bringe) mit בְּבֹאֲכֶם (wenn ihr kommt) von בוא (kommen), מֵבִיא אֶתְכֶם (ich bringe euch) von בוא (bringen) im Hiph'il und שָׁמָּה (dorthin) betont die aktive göttliche Führung ins Land.
Die LXX übersetzt בְּבֹאֲכֶם mit ἐν τῷ εἰσπορεύεσθαι ὑμᾶς (wenn ihr hineingeht) und מֵבִיא mit εἰσάγω (ich führe hinein).
Die Satzstruktur zeigt Übermittlungsanweisung und konditionelle Landverheißung mit aktiver göttlicher Führung.
Dieser Vers leitet die Bestimmungen über die Erstlingsgabe vom Brotteig ein und betont erneut die Gewissheit der Landnahme.
Numeri 15,19
Hebräisch: וְהָיָ֕ה בַּאֲכָלְכֶ֖ם מִלֶּ֣חֶם הָאָ֑רֶץ תָּרִ֥ימוּ תְרוּמָ֖ה לַיהוָֽה׃
Deutsch: So soll es geschehen, wenn ihr von dem Brot des Landes esst, sollt ihr dem Ewigen ein Hebopfer anheben.

Kommentar: Die konditionelle Bestimmung וְהָיָ֕ה בַּאֲכָלְכֶ֖ם מִלֶּ֣חֶם הָאָ֑רֶץ (und es soll geschehen, wenn ihr vom Brot des Landes esst) mit וְהָיָה (und es soll geschehen), בַּאֲכָלְכֶם (wenn ihr esst) von אכל (essen) als Qal-Infinitiv-Construct und מִלֶּחֶם הָאָרֶץ (vom Brot des Landes) zeigt den Zeitpunkt der Verpflichtung: sobald sie vom Ertrag des Landes essen.
Die Abgabeverpflichtung תָּרִ֥ימוּ תְרוּמָ֖ה לַיהוָֽה (sollt ihr ein Hebopfer dem Ewigen anheben) mit תָּרִימוּ von רום (erheben) im Hiph'il-Imperfekt 2. maskulin Plural, תְּרוּמָה (Hebopfer) und לַיהוָה (dem Ewigen) zeigt die religiöse Verpflichtung zur Erstlingsgabe.
Die LXX übersetzt בַּאֲכָלְכֶם mit ἐν τῷ ἐσθίειν ὑμᾶς (wenn ihr esst), לֶחֶם הָאָרֶץ mit τοὺς ἄρτους τῆς γῆς (die Brote des Landes) und תְּרוּמָה mit ἀφαίρεμα (Wegnahme/Hebopfer).
Die Satzstruktur zeigt konditionelle Zeitbestimmung und religiöse Abgabeverpflichtung.
Dieser Vers etabliert die Verpflichtung zur Erstlingsgabe sobald Israel vom Ertrag des verheißenen Landes lebt.
Numeri 15,20
Hebräisch: רֵאשִׁית֙ עֲרִסֹ֣תֵכֶ֔ם חַלָּ֖ה תָּרִ֣ימוּ תְרוּמָ֑ה כִּתְרוּמַ֣ת גֹּ֔רֶן כֵּ֖ן תָּרִ֥ימוּ אֹתָֽהּ׃
Deutsch: Als Erstling eures Teiges sollt ihr einen Kuchen als Hebopfer abheben; wie das Hebopfer der Tenne, so sollt ihr dieses abheben.

Kommentar: Die spezifische Abgabe רֵאשִׁית֙ עֲרִסֹ֣תֵכֶ֔ם חַלָּ֖ה תָּרִ֣ימוּ תְרוּמָ֑ה (vom Erstling eures Teiges sollt ihr einen Kuchen als Hebopfer anheben) mit רֵאשִׁית עֲרִסֹתֵכֶם (Erstling eures Teiges), חַלָּה (Kuchen/Brot) und תָּרִימוּ תְרוּמָה (sollt ihr als Hebopfer anheben) zeigt die konkrete Form der Abgabe: ein Brot vom ersten Teig.
Der Vergleich כִּתְרוּמַ֣ת גֹּ֔רֶן כֵּ֖ן תָּרִ֥ימוּ אֹתָֽהּ (wie das Hebopfer der Tenne, so sollt ihr es anheben) mit כִּתְרוּמַת גֹּרֶן (wie das Hebopfer der Tenne) und כֵּן תָּרִימוּ אֹתָהּ (so sollt ihr es anheben) vergleicht mit der bereits bekannten Erstlingsgarben-Abgabe.
Die LXX übersetzt עֲרִסֹתֵכֶם mit φυραμάτων ὑμῶν (eurer Teigmischungen), חַלָּה mit πλακοῦντα (Kuchen) und גֹּרֶן mit ἅλω (Tenne).
Die Satzstruktur zeigt spezifische Abgabe-Bestimmung und Vergleich mit bekannter Praxis.
Dieser Vers konkretisiert die Challah-Abgabe als Brot vom ersten Teig und vergleicht sie mit der Tennen-Abgabe.
Numeri 15,21
Hebräisch: מֵרֵאשִׁית֙ עֲרִסֹ֣תֵיכֶ֔ם תִּתְּנ֥וּ לַיהוָ֖ה תְּרוּמָ֑ה לְדֹרֹ֖תֵיכֶֽם׃
Deutsch: Von dem Erstling eures Teiges sollt ihr dem Ewigen ein Hebopfer geben bei euren Geschlechtern.

Kommentar: Die Wiederholung מֵרֵאשִׁית֙ עֲרִסֹ֣תֵיכֶ֔ם תִּתְּנ֥וּ לַיהוָ֖ה תְּרוּמָ֑ה (vom Erstling eures Teiges sollt ihr dem Ewigen ein Hebopfer geben) mit מֵרֵאשִׁית עֲרִסֹתֵיכֶם (vom Erstling eures Teiges), תִּתְּנוּ von נתן (geben) und לַיהוָה תְּרוּמָה (dem Ewigen ein Hebopfer) bekräftigt die Verpflichtung.
Die Ewigkeitsklausel לְדֹרֹ֖תֵיכֶֽם (für eure Geschlechter) betont die zeitlich unbegrenzte Geltung dieser Bestimmung.
Die LXX übersetzt תִּתְּנוּ mit δώσετε (ihr werdet geben) und לְדֹרֹתֵיכֶם mit εἰς τὰς γενεὰς ὑμῶν (für eure Generationen).
Die Satzstruktur zeigt bekräftigende Wiederholung und Ewigkeitsklausel.
Dieser Vers bekräftigt die Challah-Verpflichtung und betont ihre dauerhafte Geltung für alle Generationen.
Numeri 15,22
Hebräisch: וְכִ֣י תִשְׁגּ֔וּ וְלֹ֣א תַעֲשׂ֔וּ אֵ֥ת כָּל־הַמִּצְוֹ֖ת הָאֵ֑לֶּה אֲשֶׁר־דִּבֶּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und wenn ihr unabsichtlich irrt und nicht alle diese Gebote tut, die der Ewige zu Mosche geredet hat.

Kommentar: Die konditionelle Verfehlung וְכִ֣י תִשְׁגּ֔וּ וְלֹ֣א תַעֲשׂ֔וּ אֵ֥ת כָּל־הַמִּצְוֹ֖ת הָאֵ֑לֶּה (und wenn ihr irrt und nicht alle diese Gebote tut) mit תִשְׁגּוּ von שגה (irren/sich verirren) im Qal-Imperfekt 2. maskulin Plural, לֹא תַעֲשׂוּ (ihr tut nicht) und כָּל־הַמִּצְוֹת הָאֵלֶּה (alle diese Gebote) leitet den dritten Hauptabschnitt über Sündopfer ein.
Die Autoritätsangabe אֲשֶׁר־דִּבֶּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶֽׁה (die der Ewige zu Mose geredet hat) mit דִּבֶּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה (der Ewige redete zu Mose) betont die göttliche Autorität der Gebote.
Die LXX übersetzt תִשְׁגּוּ mit πλανηθῆτε (ihr werdet in die Irre gehen), מִצְוֹת mit ἐντολάς (Gebote) und דִּבֶּר mit ἐλάλησεν (er redete).
Die Satzstruktur zeigt konditionelle Verfehlung und göttliche Autoritätsbestätigung.
Dieser Vers leitet den Abschnitt über unabsichtliche Sünden ein und betont die göttliche Autorität aller Gebote.
Numeri 15,23
Hebräisch: אֵת֩ כָּל־אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה אֲלֵיכֶ֖ם בְּיַד־מֹשֶׁ֑ה מִן־הַיּ֞וֹם אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה וָהָ֖לְאָה לְדֹרֹתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Alles, was der Ewige euch durch Mosche geboten hat, von dem Tag an, da der Ewige Gebote gab, und weiterhin bei euren Geschlechtern.

Kommentar: Die Vollständigkeit אֵת֩ כָּל־אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה אֲלֵיכֶ֖ם בְּיַד־מֹשֶׁ֑ה (alles, was der Ewige euch durch die Hand Moses geboten hat) mit כָּל־אֲשֶׁר צִוָּה (alles, was er geboten hat), צִוָּה יְהוָה (der Ewige geboten hat) und בְּיַד־מֹשֶׁה (durch die Hand Moses) zeigt die Gesamtheit der mosaischen Gesetzgebung.
Die zeitliche Ausdehnung מִן־הַיּ֞וֹם אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה וָהָ֖לְאָה לְדֹרֹתֵיכֶֽם (von dem Tag an, da der Ewige Gebote gab, und weiterhin für eure Geschlechter) mit מִן־הַיּוֹם אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה (von dem Tag an, da der Ewige geboten hat), וָהָלְאָה (und weiterhin) und לְדֹרֹתֵיכֶם (für eure Geschlechter) zeigt die zeitliche Kontinuität von der Gesetzgebung bis in alle Zukunft.
Die LXX übersetzt בְּיַד־מֹשֶׁה mit διὰ χειρὸς Μωυσῆ (durch die Hand Moses), מִן־הַיּוֹם mit ἀπὸ τῆς ἡμέρας (von dem Tag an) und וָהָלְאָה mit καὶ ἐπέκεινα (und darüber hinaus).
Die Satzstruktur zeigt Vollständigkeits-Betonung und umfassende zeitliche Ausdehnung.
Dieser Vers betont die Gesamtheit und zeitliche Kontinuität der göttlichen Gesetzgebung durch Mose.
Numeri 15,24
Hebräisch: וְהָיָ֗ה אִ֣ם מֵעֵינֵ֣י הָעֵדָה֮ נֶעֶשְׂתָ֣ה לִשְׁגָגָה֒ וְעָשׂ֣וּ כָל־הָעֵדָ֡ה פַּ֣ר בֶּן־בָּקָר֩ אֶחָ֨ד לְעֹלָ֜ה לְרֵ֤יחַ נִיחֹ֨חַ֙ לַֽיהוָ֔ה וּמִנְחָתוֹ֥ וְנִסְכֹּ֖ו כַּמִּשְׁפָּ֑ט וּשְׂעִיר־עִזִּ֥ים אֶחָ֖ד לְחַטָּֽת׃
Deutsch: So soll es geschehen, wenn es vor den Augen der Gemeinde verborgen, aus Versehen getan wurde, dass die ganze Gemeinde einen jungen Stier als Aufsteigeopfer bereite zum wohlgefälligenden Geruch dem Ewigen, samt seinem Speisopfer und seinem Trankopfer, nach der Vorschrift, und einen Ziegenbock zum Sündopfer.

Kommentar: Die Bedingung וְהָיָ֗ה אִ֣ם מֵעֵינֵ֣י הָעֵדָה֮ נֶעֶשְׂתָ֣ה לִשְׁגָגָה֒ (und es soll geschehen, wenn es vor den Augen der Gemeinde verborgen aus Versehen getan wurde) mit מֵעֵינֵי הָעֵדָה (vor den Augen der Gemeinde verborgen), נֶעֶשְׂתָה von עשה (getan werden) im Niph'al und לִשְׁגָגָה (aus Versehen) zeigt kollektive unabsichtliche Sünde.
Das Aufsteigeopfer וְעָשׂ֣וּ כָל־הָעֵדָ֡ה פַּ֣ר בֶּן־בָּקָר֩ אֶחָ֨ד לְעֹלָ֜ה לְרֵ֤יחַ נִיחֹ֨חַ֙ לַֽיהוָ֔ה וּמִנְחָתוֹ֥ וְנִסְכֹּ֖ו כַּמִּשְׁפָּ֑ט (und die ganze Gemeinde soll einen jungen Stier als Aufsteigeopfer machen zum wohlgefälligen Geruch dem Ewigen, und sein Speisopfer und sein Trankopfer nach der Vorschrift) mit פַּר בֶּן־בָּקָר אֶחָד (einen jungen Stier), לְעֹלָה (als Aufsteigeopfer) und כַּמִּשְׁפָּט (nach der Vorschrift) zeigt das Hauptopfer mit Begleitopfern.
Das Sündopfer וּשְׂעִיר־עִזִּ֥ים אֶחָ֖ד לְחַטָּֽת (und einen Ziegenbock zum Sündopfer) ergänzt das Ritual für kollektive unabsichtliche Sünde.
Die LXX fügt „ἄμωμον" (makellos/ohne Fehl) hinzu bei der Beschreibung des jungen Stiers, was im hebräischen Text nicht ausdrücklich erwähnt wird.
Die Satzstruktur zeigt kollektive Versehens-Bedingung und komplettes Sühne-Ritual.
Dieser Vers etabliert das Sühneritual für kollektive unabsichtliche Sünden der Gemeinde.
Numeri 15,25
Hebräisch: וְכִפֶּ֣ר הַכֹּהֵ֗ן עַֽל־כָּל־עֲדַ֛ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל וְנִסְלַ֣ח לָהֶ֑ם כִּֽי־שְׁגָגָ֣ה הִ֔וא וְהֵם֩ הֵבִ֨יאוּ אֶת־קָרְבָּנָ֜ם אִשֶּׁ֣ה לַֽיהוָ֗ה וְחַטָּאתָ֛ם לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה עַל־שִׁגְגָתָֽם׃
Deutsch: Und der Priester soll Sühne schaffen für die ganze Gemeinde der Söhne Jisra'el, und es wird ihnen vergeben werden; denn es war ein Versehen, und sie haben ihre Opfergabe dargebracht, ein Feueropfer dem Ewigen, und ihr Sündopfer vor den Ewigen wegen ihres Versehens.

Kommentar: Die priesterliche Sühne וְכִפֶּ֣ר הַכֹּהֵ֗ן עַֽל־כָּל־עֲדַ֛ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל וְנִסְלַ֣ח לָהֶ֑ם (und der Priester soll Sühne schaffen für die ganze Gemeinde der Söhne Israels, und es wird ihnen vergeben werden) mit כִפֶּר von כפר (Sühne schaffen) im Pi'el-Perfekt 3. maskulin Singular mit Waw consecutivum, הַכֹּהֵן (der Priester) und נִסְלַח לָהֶם (es wird ihnen vergeben werden) von סלח (vergeben) im Niph'al zeigt die Wirksamkeit der priesterlichen Sühne.
Die Begründung כִּֽי־שְׁגָגָ֣ה הִ֔וא (denn es war ein Versehen) mit שְׁגָגָה (Versehen/Irrtum) zeigt den milden Charakter unabsichtlicher Sünde.
Die ordnungsgemäße Opferhandlung וְהֵם֩ הֵבִ֨יאוּ אֶת־קָרְבָּנָ֜ם אִשֶּׁ֣ה לַֽיהוָ֗ה וְחַטָּאתָ֛ם לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה עַל־שִׁגְגָתָֽם (und sie haben ihre Opfergabe dargebracht, ein Feueropfer dem Ewigen, und ihr Sündopfer vor den Ewigen wegen ihres Versehens) mit הֵבִיאוּ von בוא (bringen) im Hiph'il, קָרְבָּנָם אִשֶּׁה (ihre Opfergabe als Feueropfer), חַטָּאתָם (ihr Sündopfer) und עַל־שִׁגְגָתָם (wegen ihres Versehens) zeigt die vollständige Sühneleistung.
Die LXX übersetzt כִפֶּר mit ἐξιλάσεται (er wird Sühne schaffen), שְׁגָגָה mit ἄγνοια (Unwissenheit) und חַטָּאתָם mit περὶ ἁμαρτίας αὐτῶν (bezüglich ihrer Sünde).
Die Satzstruktur zeigt priesterliche Sühne, Vergebungsgewährung, mildernde Begründung und ordnungsgemäße Opfererfüllung.
Dieser Vers zeigt die Wirksamkeit der priesterlichen Sühne für kollektive unabsichtliche Sünden.
Numeri 15,26
Hebräisch: וְנִסְלַ֗ח לְכָל־עֲדַת֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְלַגֵּ֖ר הַגָּ֣ר בְּתוֹכָ֑ם כִּ֥י לְכָל־הָעָ֖ם בִּשְׁגָגָֽה׃
Deutsch: Und es wird der ganzen Gemeinde der Söhne Jisra'els vergeben werden und dem Fremden, der in ihrer Mitte weilt; denn beim ganzen Volk geschah es aus Versehen.

Kommentar: Die universelle Vergebung וְנִסְלַ֗ח לְכָל־עֲדַת֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְלַגֵּ֖ר הַגָּ֣ר בְּתוֹכָ֑ם (und es wird der ganzen Gemeinde der Söhne Israels vergeben werden und dem Fremden, der in ihrer Mitte weilt) mit נִסְלַח von סלח (vergeben werden) im Niph'al, לְכָל־עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (der ganzen Gemeinde der Söhne Israels) und לַגֵּר הַגָּר בְּתוֹכָם (dem Fremden, der in ihrer Mitte weilt) zeigt die Einbeziehung aller Gemeinschaftsmitglieder in die Vergebung.
Die Begründung כִּ֥י לְכָל־הָעָ֖ם בִּשְׁגָגָֽה (denn beim ganzen Volk geschah es aus Versehen) mit לְכָל־הָעָם (beim ganzen Volk) und בִּשְׁגָגָה (aus Versehen) zeigt den kollektiven und unabsichtlichen Charakter der Verfehlung.
Die LXX übersetzt נִסְלַח mit ἀφεθήσεται (es wird vergeben werden) und בִּשְׁגָגָה mit ἐν ἀγνοίᾳ (in Unwissenheit).
Die Satzstruktur zeigt universelle Vergebungsgewährung und kollektive Unabsichtlichkeits-Begründung.
Dieser Vers betont die Einbeziehung auch der Fremden in die Vergebung kollektiver unabsichtlicher Sünden.
Numeri 15,27
Hebräisch: וְאִם־נֶ֥פֶשׁ אַחַ֖ת תֶּחֱטָ֣א בִשְׁגָגָ֑ה וְהִקְרִ֛יבָה עֵ֥ז בַּת־שְׁנָתָ֖הּ לְחַטָּֽאת׃
Deutsch: Und wenn eine einzelne Person aus Versehen sündigt, so soll sie eine einjährige Ziege zum Sündopfer darbringen.

Kommentar: Die individuelle Sünde וְאִם־נֶ֥פֶשׁ אַחַ֖ת תֶּחֱטָ֣א בִשְׁגָגָ֑ה (und wenn eine Person sündigt aus Versehen) mit נֶפֶשׁ אַחַת (eine Person), תֶּחֱטָא von חטא (sündigen) im Qal-Imperfekt 3. feminin Singular und בִשְׁגָגָה (aus Versehen) zeigt den Übergang von kollektiver zu individueller unabsichtlicher Sünde.
Das individuelle Sündopfer וְהִקְרִ֛יבָה עֵ֥ז בַּת־שְׁנָתָ֖הּ לְחַטָּֽאת (und sie soll eine einjährige Ziege zum Sündopfer darbringen) mit הִקְרִיבָה von קרב (nahe bringen) im Hiph'il-Perfekt 3. feminin Singular mit Waw consecutivum, עֵז בַּת־שְׁנָתָהּ (eine einjährige Ziege) und לְחַטָּאת (zum Sündopfer) zeigt das kleinere, angemessene Opfer für individuelle Verfehlung.
Die LXX übersetzt נֶפֶשׁ אַחַת mit ψυχὴ μία (eine Seele), תֶּחֱטָא mit ἁμάρτῃ (sündigt) und עֵז בַּת־שְׁנָתָהּ mit αἶγα ἐνιαυσίαν (einjährige Ziege).
Die Satzstruktur zeigt individuelle Versehens-Bedingung und angemessenes Sündopfer.
Dieser Vers behandelt individuelle unabsichtliche Sünden mit einem entsprechend kleineren Sündopfer.
Numeri 15,28
Hebräisch: וְכִפֶּ֣ר הַכֹּהֵ֗ן עַל־הַנֶּ֧פֶשׁ הַשֹּׁגֶ֛גֶת בְּחֶטְאָ֥ה בִשְׁגָגָ֖ה לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה לְכַפֵּ֥ר עָלָ֖יו וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ׃
Deutsch: Und der Priester soll Sühne schaffen für die Person, die sich versehentlich versündigt hat durch eine Sünde aus Versehen vor dem Ewigen, um Sühne für sie zu schaffen; und es wird ihr vergeben werden.

Kommentar: Die priesterliche Sühne וְכִפֶּ֣ר הַכֹּהֵ֗ן עַל־הַנֶּ֧פֶשׁ הַשֹּׁגֶ֛גֶת בְּחֶטְאָ֥ה בִשְׁגָגָ֖ה לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה (und der Priester soll Sühne schaffen für die Person, die sich versehentlich versündigt hat durch eine Sünde aus Versehen vor dem Ewigen) mit כִפֶּר הַכֹּהֵן (der Priester soll Sühne schaffen), הַנֶּפֶשׁ הַשֹּׁגֶגֶת (die sich irrende Person) von שגג (sich irren) im Qal-Partizip feminin, בְּחֶטְאָה בִשְׁגָגָה (durch eine Sünde aus Versehen) und לִפְנֵי יְהוָה (vor dem Ewigen) zeigt die individuelle Sühneleistung.
Der Zweck und Erfolg לְכַפֵּ֥ר עָלָ֖יו וְנִסְלַ֥ח לוֹֽ (um Sühne für ihn zu schaffen; und es wird ihm vergeben werden) mit לְכַפֵּר עָלָיו (um Sühne für ihn zu schaffen) und נִסְלַח לוֹ (es wird ihm vergeben) zeigt die Wirksamkeit der priesterlichen Sühne auch bei individueller Sünde.
Die LXX übersetzt הַשֹּׁגֶגֶת mit τὴν ἀγνοοῦσαν (die Unwissende), בְּחֶטְאָה בִשְׁגָגָה mit ἐν ἁμαρτίᾳ δι' ἄγνοιαν (in Sünde durch Unwissenheit) und נִסְלַח mit ἀφεθήσεται (es wird vergeben werden).
Die Satzstruktur zeigt individuelle priesterliche Sühne, Zweckbestimmung und Vergebungsgewährung.
Dieser Vers bestätigt die Wirksamkeit der priesterlichen Sühne auch für individuelle unabsichtliche Sünden.
Numeri 15,29
Hebräisch: הָֽאֶזְרָח֙ בִּבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְלַגֵּ֖ר הַגָּ֣ר בְּתוֹכָ֑ם תּוֹרָ֤ה אַחַת֙ יִהְיֶ֣ה לָכֶ֔ם לָעֹשֶׂ֖ה בִּשְׁגָגָֽה׃
Deutsch: Für den Einheimischen unter den Söhnen Jisra'els und für den Fremden, der in ihrer Mitte weilt, ein Gesetz soll für euch sein für den, der aus Versehen etwas tut.

Kommentar: Die Gleichstellung הָֽאֶזְרָח֙ בִּבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְלַגֵּ֖ר הַגָּ֣ר בְּתוֹכָ֑ם תּוֹרָ֤ה אַחַת֙ יִהְיֶ֣ה לָכֶ֔ם (für den Einheimischen unter den Söhnen Israels und für den Fremden, der in ihrer Mitte weilt, ein Gesetz soll für euch sein) mit הָאֶזְרָח בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל (der Einheimische unter den Söhnen Israels), לַגֵּר הַגָּר בְּתוֹכָם (für den Fremden, der in ihrer Mitte weilt) und תּוֹרָה אַחַת יִהְיֶה לָכֶם (ein Gesetz soll für euch sein) wiederholt das Prinzip der Rechtsgleichheit.
Die Anwendung לָעֹשֶׂ֖ה בִּשְׁגָגָֽה (für den, der aus Versehen handelt) mit לָעֹשֶׂה (für den Handelnden) als Qal-Partizip von עשה (tun) und בִּשְׁגָגָה (aus Versehen) zeigt die spezifische Anwendung auf unabsichtliche Handlungen.
Die LXX übersetzt אֶזְרָח mit αὐτόχθων (Eingeborener), תּוֹרָה אַחַת mit νόμος εἷς (ein Gesetz) und לָעֹשֶׂה בִּשְׁגָגָה mit τῷ ποιοῦντι κατὰ ἄγνοιαν (für den aus Unwissenheit Handelnden).
Die Satzstruktur zeigt Gleichstellungswiederholung und spezifische Anwendung auf Versehens-Handlungen.
Dieser Vers bekräftigt die Rechtsgleichheit zwischen Einheimischen und Fremden speziell bei unabsichtlichen Verfehlungen.
Numeri 15,30
Hebräisch: וְהַנֶּ֜פֶשׁ אֲשֶֽׁר־תַּעֲשֶׂ֣ה׀ בְּיָ֣ד רָמָ֗ה מִן־הָֽאֶזְרָח֙ וּמִן־הַגֵּ֔ר אֶת־יְהוָ֖ה ה֣וּא מְגַדֵּ֑ף וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מִקֶּ֥רֶב עַמָּֽהּ׃
Deutsch: Aber die Person, die mit erhobener Hand etwas tut, von den Einheimischen oder von den Fremden, die lästert den Ewigen; und diese Person soll aus der Mitte ihres Volkes ausgerottet werden.

Kommentar: Die vorsätzliche Sünde וְהַנֶּ֜פֶשׁ אֲשֶֽׁר־תַּעֲשֶׂ֣ה׀ בְּיָ֣ד רָמָ֗ה מִן־הָֽאֶזְרָח֙ וּמִן־הַגֵּ֔ר (aber die Person, die mit erhobener Hand handelt, von den Einheimischen oder von den Fremden) mit הַנֶּפֶשׁ אֲשֶׁר־תַּעֲשֶׂה (die Person, die handelt), בְּיָד רָמָה (mit erhobener Hand) als Idiom für Vorsätzlichkeit und Trotz, מִן־הָאֶזְרָח וּמִן־הַגֵּר (von den Einheimischen oder von den Fremden) zeigt die Schwere vorsätzlicher Sünde bei allen Personen.
Die Charakterisierung אֶת־יְהוָ֖ה ה֣וּא מְגַדֵּ֑ף (den Ewigen lästert er) mit אֶת־יְהוָה (den Ewigen) als direktes Objekt und מְגַדֵּף (lästernd) von גדף (lästern) im Pi'el-Partizip zeigt vorsätzliche Sünde als direkte Gotteslästerung.
Die Strafe וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מִקֶּ֥רֶב עַמָּֽהּ (und diese Person soll aus der Mitte ihres Volkes ausgerottet werden) mit נִכְרְתָה von כרת (ausrotten) im Niph'al-Perfekt 3. feminin Singular mit Waw consecutivum und מִקֶּרֶב עַמָּהּ (aus der Mitte ihres Volkes) zeigt die drastische Strafe für vorsätzliche Gotteslästerung.
Die LXX übersetzt das hebräische „בְּיָד רָמָה" (mit erhobener Hand/vorsätzlich) mit „ἐν χειρὶ ὑπερηφανίας" (mit der Hand des Hochmuts), was eine moralische Interpretation der Vorsätzlichkeit darstellt. Zudem übersetzt sie „מְגַדֵּף" (lästert) mit „παροξύνει" (reizt/provoziert), was eine etwas mildere Formulierung ist.
Die Satzstruktur zeigt vorsätzliche Sünde-Charakterisierung, Gotteslästerungs-Qualifikation und drastische Ausrottungsstrafe.
Dieser Vers zeigt den scharfen Kontrast zwischen unabsichtlicher (vergebbare) und vorsätzlicher (unverzeihlicher) Sünde.
Exkurs: בְּיָד רָמָה – "Mit erhobener Hand"
Numeri 15,30:
וְהַנֶּפֶשׁ אֲשֶׁר־תַּעֲשֶׂה בְּיָד רָמָה
"Aber die Person, die mit erhobener Hand handelt..."
Wörtlich:
· בְּ = mit
· יָד = Hand
· רָמָה = erhoben (von רום = hoch sein)
Bedeutung:
1. Wörtlich: "Mit erhobener Hand" → offenkundig, demonstrativ
2. Idiomatisch: "Vorsätzlich, trotz, frech, rebellisch"
Andere biblische Verwendungen:
	Stelle
	Hebräisch
	Kontext
	Bedeutung

	Ex 14,8
	וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל יֹצְאִים בְּיָד רָמָה
	Exodus aus Ägypten
	Israel zog triumphierend aus

	Num 33,3
	יָצְאוּ בְּיָד רָמָה לְעֵינֵי כָּל־מִצְרַיִם
	Exodus
	Israel zog öffentlich, ungehindert aus

	Num 15,30
	אֲשֶׁר־תַּעֲשֶׂה בְּיָד רָמָה
	Vorsätzliche Sünde
	Trotzige, rebellische Sünde



Kontrast:
	Sündenart
	Hebräisch
	Bedeutung
	Vergebung?

	Unabsichtlich
	בִּשְׁגָגָה (V. 22-29)
	Aus Versehen, Unwissenheit
	✅ Ja (durch Sündopfer)

	Vorsätzlich
	בְּיָד רָמָה (V. 30-31)
	Mit erhobener Hand, trotzigem Widerstand
	❌ Nein (Ausrottung!)



Theologische Bedeutung:
1. Positive Verwendung (Ex 14,8; Num 33,3):
· Israel zog mit erhobener Hand aus Ägypten = triumphierend, befreit, öffentlich
· → Gott führte sie sichtbar, mächtig heraus
2. Negative Verwendung (Num 15,30):
· Sünde mit erhobener Hand = trotzige Rebellion gegen Gott
· → Direkte Gotteslästerung (מְגַדֵּף)
3. Ironie:
· Israel wurde mit erhobener Hand (בְּיָד רָמָה) befreit
· Wer mit erhobener Hand (בְּיָד רָמָה) sündigt, wird ausgerottet
→ Dieselbe "erhobene Hand", die Israel befreite, ist nun ein Symbol der Rebellion!
Numeri 15,31
Hebräisch: כִּ֤י דְבַר־יְהוָה֙ בָּזָ֔ה וְאֶת־מִצְוָתוֹ֖ הֵפַ֑ר הִכָּרֵ֧ת׀ תִּכָּרֵ֛ת הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא עֲוֹנָ֥ה בָֽהּ׃
Deutsch: Denn sie hat das Wort des Ewigen verachtet und sein Gebot gebrochen; diese Person soll gewiss ausgerottet werden, ihre Schuld ist an ihr.

Kommentar: Die Begründung כִּ֤י דְבַר־יְהוָה֙ בָּזָ֔ה וְאֶת־מִצְוָתוֹ֖ הֵפַ֑ר (denn sie hat das Wort des Ewigen verachtet und sein Gebot gebrochen) mit דְבַר־יְהוָה בָּזָה (das Wort des Ewigen hat sie verachtet) von בזה (verachten) und מִצְוָתוֹ הֵפַר (sein Gebot hat sie gebrochen) von פרר (brechen/zunichte machen) im Hiph'il zeigt die doppelte Verfehlung: Verachtung und Bruch göttlicher Anordnungen.
Die verstärkte Strafe הִכָּרֵ֧ת׀ תִּכָּרֵ֛ת הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא עֲוֹנָ֥ה בָֽהּ (ausgerottet soll ausgerottet werden diese Person, ihre Schuld ist an ihr) mit הִכָּרֵת תִּכָּרֵת als absoluter Infinitiv mit finitem Verb zur Verstärkung von כרת (ausrotten) und עֲוֹנָה בָהּ (ihre Schuld ist an ihr) zeigt die Unausweichlichkeit der Strafe und persönliche Verantwortung.
Die LXX gibt „בָּזָה" (verachtet hat) mit „ἐφαύλισεν" (gering geschätzt/verachtet hat) und „הֵפַר" (gebrochen hat) mit „διεσκέδασεν" (zerstreut/aufgelöst hat) wieder, was eine leicht unterschiedliche Nuance der Gesetzesübertretung ausdrückt.
Die Satzstruktur zeigt doppelte Verfehlung-Begründung, verstärkte Strafe und persönliche Verantwortungsbetonung.
Dieser Vers verstärkt die Begründung für die drastische Strafe vorsätzlicher Sünde und betont die persönliche Verantwortung.
Numeri 15,32
Hebräisch: וַיִּהְי֥וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל בַּמִּדְבָּ֑ר וַֽיִּמְצְא֗וּ אִ֛ישׁ מְקֹשֵׁ֥שׁ עֵצִ֖ים בְּי֥וֹם הַשַּׁבָּֽת׃
Deutsch: Und als die Söhne Jisra'els in der Wüste waren, da fanden sie einen Mann, der am Schabbattag Holz auflas.

Kommentar: Die Zeitangabe וַיִּהְי֥וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל בַּמִּדְבָּ֑ר (und die Söhne Israels waren in der Wüste) mit יִהְיוּ von היה (sein) im Qal-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum und בַּמִּדְבָּר (in der Wüste) setzt die Erzählung in die Wüstenzeit.
Der Tatbestand וַֽיִּמְצְא֗וּ אִ֛ישׁ מְקֹשֵׁ֥שׁ עֵצִ֖ים בְּי֥וֹם הַשַּׁבָּֽת (und sie fanden einen Mann, der Holz auflas am Sabbattag) mit יִּמְצְאוּ von מצא (finden), אִישׁ מְקֹשֵׁשׁ עֵצִים (einen Mann, der Holz auflas) mit מְקֹשֵׁשׁ als Po'el-Partizip von קשש (sammeln) und בְּיוֹם הַשַּׁבָּת (am Sabbattag) zeigt eine konkrete Sabbatschändung.
Die LXX übersetzt יִּמְצְאוּ mit εὗρον (sie fanden), מְקֹשֵׁשׁ עֵצִים mit συλλέγοντα ξύλα (Holz sammelnd) und יוֹם הַשַּׁבָּת mit ἡμέρᾳ τῶν σαββάτων (am Tag der Sabbate).
Die Satzstruktur zeigt zeitliche Einordnung und konkreten Sabbatschändungs-Tatbestand.
Dieser Vers leitet eine Fallstudie zur praktischen Anwendung der Gesetze über vorsätzliche Sünde ein.
Numeri 15,33
Hebräisch: וַיַּקְרִ֣יבוּ אֹתוֹ֔ הַמֹּצְאִ֥ים אֹתוֹ֖ מְקֹשֵׁ֣שׁ עֵצִ֑ים אֶל־מֹשֶׁה֙ וְאֶֽל־אַהֲרֹ֔ן וְאֶ֖ל כָּל־הָעֵדָֽה׃
Deutsch: Und die ihn beim Holzauflesen gefunden hatten, brachten ihn zu Mosche und zu 'Aharon und zu der ganzen Gemeinde.

Kommentar: Die Anzeige וַיַּקְרִ֣יבוּ אֹתוֹ֔ הַמֹּצְאִ֥ים אֹתוֹ֖ מְקֹשֵׁ֣שׁ עֵצִ֑ים (und die ihn beim Holzsammeln gefunden hatten, brachten ihn) mit יַּקְרִיבוּ אֹתוֹ (sie brachten ihn) von קרב (nahe bringen) im Hiph'il, הַמֹּצְאִים אֹתוֹ (die ihn gefunden hatten) als Qal-Partizip Plural von מצא (finden) und מְקֹשֵׁשׁ עֵצִים (Holz sammelnd) zeigt das ordnungsgemäße Gerichtsverfahren.
Die Instanzen אֶל־מֹשֶׁה֙ וְאֶֽל־אַהֲרֹ֔ן וְאֶ֖ל כָּל־הָעֵדָֽה (zu Mose und zu Aaron und zur ganzen Gemeinde) mit der dreifachen Präposition אֶל zeigt die vollständige rechtliche Zuständigkeit: Moses als Richter, Aaron als Hoherpriester und die Gemeinde als Zeugenschaft.
Die LXX übersetzt יַּקְרִיבוּ mit προσήγαγον (sie brachten herbei) und הַמֹּצְאִים mit οἱ εὑρόντες (die Findenden).
Die Satzstruktur zeigt ordnungsgemäße Anzeige und vollständige Gerichtsinstanzen.
Dieser Vers zeigt das ordnungsgemäße Gerichtsverfahren bei Sabbatschändung.
Numeri 15,34
Hebräisch: וַיַּנִּ֥יחוּ אֹתוֹ֖ בַּמִּשְׁמָ֑ר כִּ֚י לֹ֣א פֹרַ֔שׁ מַה־יֵּעָשֶׂ֖ה לוֹֽ׃
Deutsch: Und sie setzten ihn in Gewahrsam, denn es war nicht geklärt, was mit ihm geschehen sollte.

Kommentar: Die Verwahrung וַיַּנִּ֥יחוּ אֹתוֹ֖ בַּמִּשְׁמָ֑ר (und sie setzten ihn in Gewahrsam) mit יַּנִּיחוּ von נוח (ruhen lassen/setzen) im Hiph'il-Imperfekt 3. maskulin Plural mit Waw consecutivum und בַּמִּשְׁמָר (in Gewahrsam) von שמר (bewachen) zeigt die vorläufige Sicherung des Angeklagten.
Die Begründung כִּ֚י לֹ֣א פֹרַ֔שׁ מַה־יֵּעָשֶׂ֖ה לוֹֽ (denn es war nicht geklärt, was mit ihm geschehen sollte) mit לֹא פֹרַשׁ (es war nicht geklärt) von פרש (erklären/klarstellen) im Pu'al-Perfekt 3. maskulin Singular und מַה־יֵּעָשֶׂה לוֹ (was mit ihm getan werden soll) zeigt, dass die Strafe für Sabbatschändung noch nicht spezifiziert war.
Die LXX übersetzt „לֹא פֹרַשׁ" (es war nicht erklärt/festgelegt) mit „οὐ γὰρ συνέκριναν" (denn sie hatten nicht entschieden), was die Unklarheit aktiver als gemeinsame Entscheidungsfindung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt vorläufige Verwahrung und Begründung durch fehlende Strafspezifikation.
Dieser Vers zeigt die sorgfältige Rechtsprechung: auch bei offensichtlicher Schuld wird eine göttliche Entscheidung eingeholt.
Numeri 15,35
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה מ֥וֹת יוּמַ֖ת הָאִ֑ישׁ רָג֨וֹם אֹתוֹ֤ בָֽאֲבָנִים֙ כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה מִח֖וּץ לַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Der Mann soll gewiss getötet werden; die ganze Gemeinde soll ihn außerhalb des Lagers steinigen.

Kommentar: Die göttliche Entscheidung וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה מ֥וֹת יוּמַ֖ת הָאִ֑ישׁ (und der Ewige sprach zu Mose: sterben soll der Mann sterben) mit יֹּאמֶר יְהוָה (der Ewige sprach), מוֹת יוּמַת als absoluter Infinitiv mit finitem Verb zur Verstärkung von מות (sterben) und הָאִישׁ (der Mann) zeigt die unausweichliche Todesstrafe.
Die Vollstreckung רָג֨וֹם אֹתוֹ֤ בָֽאֲבָנִים֙ כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה מִח֖וּץ לַֽמַּחֲנֶֽה (steinigen soll ihn mit Steinen die ganze Gemeinde außerhalb des Lagers) mit רָגוֹם אֹתוֹ (steinigen soll ihn) als Qal-Infinitiv absolut von רגם (steinigen), בָּאֲבָנִים (mit Steinen), כָּל־הָעֵדָה (die ganze Gemeinde) und מִחוּץ לַמַּחֲנֶה (außerhalb des Lagers) zeigt die kollektive Vollstreckung außerhalb des heiligen Bereichs.
Die LXX übersetzt מוֹת יוּמַת mit θανάτῳ θανατούσθω (mit Tod soll er getötet werden), רָגוֹם mit λιθοβολήσατε (steinigt) und מִחוּץ לַמַּחֲנֶה mit ἔξω τῆς παρεμβολῆς (außerhalb des Lagers).
Die Satzstruktur zeigt verstärkte Todesstrafe-Anordnung und detaillierte Vollstreckungsbestimmung.
Dieser Vers zeigt die göttliche Bestätigung der Todesstrafe für vorsätzliche Sabbatschändung.
Numeri 15,36
Hebräisch: וַיֹּצִ֨יאוּ אֹתוֹ֜ כָּל־הָעֵדָ֗ה אֶל־מִחוּץ֙ לַֽמַּחֲנֶ֔ה וַיִּרְגְּמ֥וּ אֹתוֹ֛ בָּאֲבָנִ֖ים וַיָּמֹ֑ת כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Da führte die ganze Gemeinde ihn außerhalb des Lagers hinaus, und sie steinigten ihn und er starb, wie der Ewige Mosche geboten hatte.

Kommentar: Die Vollstreckung וַיֹּצִ֨יאוּ אֹתוֹ֜ כָּל־הָעֵדָ֗ה אֶל־מִחוּץ֙ לַֽמַּחֲנֶ֔ה וַיִּרְגְּמ֥וּ אֹתוֹ֛ בָּאֲבָנִ֖ים וַיָּמֹ֑ת (und die ganze Gemeinde führte ihn außerhalb des Lagers hinaus, und sie steinigten ihn mit Steinen und er starb) mit יֹצִיאוּ אֹתוֹ (sie führten ihn hinaus) von יצא (hinausführen) im Hiph'il, יִּרְגְּמוּ אֹתוֹ בָּאֲבָנִים (sie steinigten ihn mit Steinen) von רגם (steinigen) und יָּמֹת (er starb) von מות (sterben) zeigt die exakte Ausführung der göttlichen Anweisung.
Die Bestätigung כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה (wie der Ewige Mose geboten hatte) mit כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה (wie der Ewige geboten hatte) betont die präzise Befolgung des göttlichen Befehls.
Die LXX wiederholt „πᾶσα ἡ συναγωγή" (die ganze Gemeinde) zweimal und fügt „ἔξω τῆς παρεμβολῆς" (außerhalb des Lagers) zweimal ein, während das Hebräische weniger repetitiv ist.
Die Satzstruktur zeigt exakte Vollstreckung und göttliche Befehlsbestätigung.
Dieser Vers dokumentiert die präzise Ausführung der göttlichen Strafanordnung und schließt die Fallstudie ab.
Numeri 15,37
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche, sagend:

Kommentar: Die neue Redeeinleitung וַיֹּ֥אמֶר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר (und der Ewige sprach zu Mose, sagend) leitet den vierten und letzten Hauptabschnitt von Kapitel 15 ein, der sich mit den Quasten (Zizit) beschäftigt.
Die LXX übersetzt mit der Standardformel καὶ εἶπεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων.
Die Satzstruktur zeigt neue göttliche Offenbarungseinleitung.
Dieser Vers leitet das Gebot der Quasten ein, das als positives Pendant zu den negativen Strafbestimmungen fungiert.
Numeri 15,38
Hebräisch: דַּבֵּ֞ר אֶל־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ וְאָמַרְתָּ֣ אֲלֵהֶ֔ם וְעָשׂ֨וּ לָהֶ֥ם צִיצִ֛ת עַל־כַּנְפֵ֥י בִגְדֵיהֶ֖ם לְדֹרֹתָ֑ם וְנָ֥תְנ֛וּ עַל־צִיצִ֥ת הַכָּנָ֖ף פְּתִ֥יל תְּכֵֽלֶת׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'els und sage ihnen, dass sie sich Quasten machen an den Zipfeln ihrer Kleider, bei ihren Geschlechtern, und dass sie an die Quaste des Zipfels eine Schnur von blauem Purpur setzen.

Kommentar: Die Übermittlungsanweisung דַּבֵּ֞ר אֶל־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ וְאָמַרְתָּ֣ אֲלֵהֶ֔ם (rede zu den Söhnen Israels und sage ihnen) wiederholt die bekannte Formel.
Das Quastengebot וְעָשׂ֨וּ לָהֶ֥ם צִיצִ֛ת עַל־כַּנְפֵ֥י בִגְדֵיהֶ֖ם לְדֹרֹתָ֑ם (und sie sollen sich Quasten machen an den Zipfeln ihrer Kleider für ihre Geschlechter) mit עָשׂוּ לָהֶם צִיצִת (sie sollen sich Quasten machen), עַל־כַּנְפֵי בִגְדֵיהֶם (an den Zipfeln ihrer Kleider) und לְדֹרֹתָם (für ihre Geschlechter) zeigt das dauerhafte Gebot sichtbarer religiöser Zeichen.
Die spezielle Schnur וְנָ֥תְנ֛וּ עַל־צִיצִ֥ת הַכָּנָ֖ף פְּתִ֥יל תְּכֵֽלֶת (und sie sollen an die Quaste des Zipfels eine Schnur von blauem Purpur setzen) mit נָתְנוּ von נתן (setzen), צִיצִת הַכָּנָף (Quaste des Zipfels) und פְּתִיל תְּכֵלֶת (Schnur von blauem Purpur) zeigt die besondere blaue Kennzeichnung.
Die übersetzt „צִיצִת" (Quasten/Fransen) mit „κράσπεδα" (Säume/Fransen) und „פְּתִיל תְּכֵלֶת" (eine Schnur von Blau) mit „κλῶσμα ὑακίνθινον" (ein hyazinthfarbener Faden), wobei „ὑακίνθινον" eher violett-blau als das hebräische Blau bezeichnet.
Die Satzstruktur zeigt Übermittlungsanweisung, dauerhaftes Quastengebot und spezielle blaue Kennzeichnung.
Dieser Vers etabliert das Zizit-Gebot als sichtbares Zeichen der Bundesbeziehung.
Numeri 15,39
Hebräisch: וְהָיָ֣ה לָכֶם֮ לְצִיצִת֒ וּרְאִיתֶ֣ם אֹתוֹ֗ וּזְכַרְתֶּם֙ אֶת־כָּל־מִצְוֹ֣ת יְהוָ֔ה וַעֲשִׂיתֶ֖ם אֹתָ֑ם וְלֹֽא־תָתֻ֜רוּ אַחֲרֵ֤י לְבַבְכֶם֙ וְאַחֲרֵ֣י עֵֽינֵיכֶ֔ם אֲשֶׁר־אַתֶּ֥ם זֹנִ֖ים אַחֲרֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und es soll euch zu einer Quaste sein, dass ihr sie anseht und euch an alle Gebote des Ewigen erinnert und sie tut, und dass ihr nicht auskundschaftet nach eurem Herzen und nach euren Augen, denen ihr nachzuhuren pflegt.

Kommentar: Der Zweck וְהָיָ֣ה לָכֶם֮ לְצִיצִת֒ וּרְאִיתֶ֣ם אֹתוֹ֗ וּזְכַרְתֶּם֙ אֶת־כָּל־מִצְוֹ֣ת יְהוָ֔ה וַעֲשִׂיתֶ֖ם אֹתָ֑ם (und es soll euch zur Quaste sein, und ihr sollt sie sehen und euch an alle Gebote des Ewigen erinnern und sie tun) mit הָיָה לָכֶם לְצִיצִת (es soll euch zur Quaste sein), רְאִיתֶם אֹתוֹ (ihr sollt sie sehen), זְכַרְתֶּם אֶת־כָּל־מִצְוֹת יְהוָה (ihr sollt euch an alle Gebote des Ewigen erinnern) und עֲשִׂיתֶם אֹתָם (ihr sollt sie tun) zeigt die dreifache Kette: Sehen → Erinnern → Handeln.
Die Warnung וְלֹֽא־תָתֻ֜רוּ אַחֲרֵ֤י לְבַבְכֶם֙ וְאַחֲרֵ֣י עֵֽינֵיכֶ֔ם אֲשֶׁר־אַתֶּ֥ם זֹנִ֖ים אַחֲרֵיהֶֽם (und ihr sollt nicht auskundschaften nach eurem Herzen und nach euren Augen, denen ihr nachzuhuren pflegt) mit לֹא־תָתֻרוּ (ihr sollt nicht auskundschaften) von תור (erkunden) - ironisch dasselbe Verb wie bei den Kundschaftern, אַחֲרֵי לְבַבְכֶם וְאַחֲרֵי עֵינֵיכֶם (nach eurem Herzen und nach euren Augen) und זֹנִים אַחֲרֵיהֶם (ihr hurt ihnen nach) von זנה (huren) zeigt die Gefahr autonomer moralischer Erkundung.
Die übersetzt „תָתֻרוּ" (ihr schweift umher/späht aus) mit „διαστραφήσεσθε" (ihr werdet abgelenkt/verdreht), was eine stärkere moralische Konnotation der Verirrung hat, und „לְבַבְכֶם" (euer Herz) wird zu „τῶν διανοιῶν ὑμῶν" (eurer Gedanken/Überlegungen), eine Verschiebung vom Emotionalen zum Intellektuellen.
Die Satzstruktur zeigt positive Zweck-Kette und negative Warnungs-Kette vor autonomer Moral.
Dieser Vers zeigt das Zizit als Erinnerungshilfe gegen die Versuchung autonomer moralischer Erkundung.
Exkurs: תור-Wortspiel – Von den Kundschaftern zur inneren Erkundung
Das Verb תור (erkunden/auskundschaften/umherschweifen):
1. Numeri 13: Äußere Erkundung (des Landes)
	Stelle
	Hebräisch
	Bedeutung

	Num 13,2
	שְׁלַח־לְךָ אֲנָשִׁים וְיָתֻרוּ אֶת־אֶרֶץ כְּנַעַן
	"Sende Männer aus, dass sie das Land Kanaan auskundschaften"

	Num 13,16
	הָאֲנָשִׁים אֲשֶׁר־שָׁלַח מֹשֶׁה לָתוּר אֶת־הָאָרֶץ
	"Die Männer, die Mose aussandte, um das Land auszukundschaften"

	Num 13,17
	וַיִּשְׁלַח אֹתָם מֹשֶׁה לָתוּר אֶת־אֶרֶץ כְּנָעַן
	"Und Mose sandte sie, um das Land Kanaan auszukundschaften"

	Num 13,21
	וַיַּעֲלוּ וַיָּתֻרוּ אֶת־הָאָרֶץ
	"Und sie zogen hinauf und kundschafteten das Land aus"

	Num 13,25
	וַיָּשֻׁבוּ מִתּוּר הָאָרֶץ
	"Und sie kehrten zurück vom Auskundschaften des Landes"

	Num 13,32
	וַיּוֹצִיאוּ דִּבַּת הָאָרֶץ אֲשֶׁר תָּרוּ אֹתָהּ
	"Und sie brachten ein böses Gerücht über das Land aus, das sie ausgekundschaftet hatten"



→ Total: 6x in Num 13!
2. Numeri 15,39: Innere Erkundung (des Herzens)
וְלֹא־תָתֻרוּ אַחֲרֵי לְבַבְכֶם וְאַחֲרֵי עֵינֵיכֶם אֲשֶׁר־אַתֶּם זֹנִים אַחֲרֵיהֶם
"Und ihr sollt nicht auskundschaften nach eurem Herzen und nach euren Augen, denen ihr nachzuhuren pflegt."
Die Parallele:
	Aspekt
	Num 13 (Kundschafter)
	Num 15,39 (Zizit-Warnung)

	Verb
	תור (auskundschaften)
	תור (auskundschaften)

	Objekt
	אֶת־הָאָרֶץ (das Land)
	אַחֲרֵי לְבַבְכֶם (nach eurem Herzen)

	Problem
	Sie sahen mit falschen Augen (Riesen, nicht Gottes Macht)
	Ihr sollt nicht nach euren Augen schauen

	Resultat
	דִּבַּת הָאָרֶץ רָעָה (böses Gerücht)
	זֹנִים אַחֲרֵיהֶם (ihr hurt ihnen nach)

	Konsequenz
	40 Jahre Wüste (Num 14,33-34)
	Vergessen der Gebote → Unheiligkeit



Die Ironie:
1. Äußere vs. Innere Erkundung:
· Num 13: Israel sollte das Land erkunden (תור) mit Gottvertrauen
· Num 15,39: Israel soll nicht nach eigenem Herzen erkunden (תור)
2. Falsche Augen:
· Num 13,33: "Wir waren in unseren Augen (בְּעֵינֵינוּ) wie Heuschrecken"
· Num 15,39: "Ihr sollt nicht auskundschaften nach euren Augen (אַחֲרֵי עֵינֵיכֶם)"
3. Das Problem:
· Die Kundschafter erkundeten (תור) mit menschlichen Augen statt mit Gottes Augen
· Nun warnt Gott: Erkundet nicht (לֹא־תָתֻרוּ) nach eigenen Augen, sondern seht die Zizit (צִיצִת) als Erinnerung!
Die Lösung: Zizit statt תור
	Problem
	Lösung

	תור  (erkunden) nach eigenen Augen
	ראה  (sehen) die Zizit

	Vergessen der Gebote
	זכר  (erinnern) durch Zizit

	Hurerei (זֹנִים) nach eigenem Herzen
	Heiligkeit (קְדֹשִׁים) durch Gehorsam



Fazit:
Das תור-Wortspiel in Num 15,39 ist eine bewusste theologische Anspielung auf Num 13:
· Die Kundschafter erkundeten (תור) das Land mit falschen Augen
· Jetzt soll Israel nicht erkunden (לֹא־תָתֻרוּ) nach eigenen Augen
· Stattdessen: Sehen (ראה) → Erinnern (זכר) → Handeln (עשה)

Numeri 15,40
Hebräisch: לְמַ֣עַן תִּזְכְּר֔וּ וַעֲשִׂיתֶ֖ם אֶת־כָּל־מִצְוֹתָ֑י וִהְיִיתֶ֥ם קְדֹשִׁ֖ים לֵֽאלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Damit ihr euch erinnert und alle meine Gebote tut und heilig seid eurem Gott.

Kommentar: Die Zweckbestimmung לְמַ֣עַן תִּזְכְּר֔וּ וַעֲשִׂיתֶ֖ם אֶת־כָּל־מִצְוֹתָ֑י (damit ihr euch erinnert und alle meine Gebote tut) mit לְמַעַן (damit), תִּזְכְּרוּ von זכר (sich erinnern) und עֲשִׂיתֶם אֶת־כָּל־מִצְוֹתָי (ihr tut alle meine Gebote) wiederholt und verstärkt die Erinnerungs- und Handlungssequenz.
Das Heiligkeitsziel וִהְיִיתֶ֥ם קְדֹשִׁ֖ים לֵֽאלֹהֵיכֶֽם (und ihr sollt heilig sein eurem Gott) mit הְיִיתֶם קְדֹשִׁים (ihr sollt heilig sein) von קדש (heilig sein) und לֵאלֹהֵיכֶם (eurem Gott) zeigt das ultimative Ziel der Gebotsbefolgung: Heiligkeit als Beziehungsqualität zu Gott.
Die LXX übersetzt לְמַעַן mit ἵνα (damit), תִּזְכְּרוּ mit μνησθῆτε (ihr erinnert euch), מִצְוֹתָי mit ἐντολάς μου (meine Gebote) und קְדֹשִׁים mit ἅγιοι (heilig).
Die Satzstruktur zeigt verstärkende Zweckbestimmung und ultimatives Heiligkeitsziel.
Dieser Vers zeigt das höchste Ziel der Zizit: durch Erinnerung zur Heiligkeit zu führen.
Numeri 15,41
Hebräisch: אֲנִ֞י יְהוָ֣ה אֱלֹֽהֵיכֶ֗ם אֲשֶׁ֨ר הוֹצֵ֤אתִי אֶתְכֶם֙ מֵאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם לִהְי֥וֹת לָכֶ֖ם לֵאלֹהִ֑ים אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם׃
Deutsch: Ich bin der Ewige, euer Gott, der ich euch aus dem Land Mizrajim herausgeführt habe, um euer Gott zu sein; ich bin der Ewige, euer Gott.

Kommentar: Die Selbstvorstellung אֲנִ֞י יְהוָ֣ה אֱלֹֽהֵיכֶ֗ם אֲשֶׁ֨ר הוֹצֵ֤אתִי אֶתְכֶם֙ מֵאֶ֣רֶץ מִצְרַ֔יִם (ich bin der Ewige, euer Gott, der ich euch aus dem Land Ägypten herausgeführt habe) mit אֲנִי יְהוָה אֱלֹהֵיכֶם (ich bin der Ewige, euer Gott), אֲשֶׁר הוֹצֵאתִי אֶתְכֶם (der ich euch herausgeführt habe) von יצא (herausführen) im Hiph'il und מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם (aus dem Land Ägypten) erinnert an die grundlegende Befreiungstat.
Die Zweckbestimmung לִהְי֥וֹת לָכֶ֖ם לֵאלֹהִ֑ים (um euer Gott zu sein) mit לִהְיוֹת לָכֶם לֵאלֹהִים (um euer Gott zu sein) zeigt den Zweck der Befreiung: Etablierung der Gottesbeziehung.
Die Bekräftigung אֲנִ֖י יְהוָ֥ה אֱלֹהֵיכֶֽם (ich bin der Ewige, euer Gott) wiederholt die Selbstvorstellung und schließt damit sowohl den Vers als auch das gesamte Kapitel 15 ab.
Die LXX übersetzt הוֹצֵאתִי mit ἐξήγαγον (ich führte heraus), לִהְיוֹת לָכֶם לֵאלֹהִים mit εἶναι ὑμῶν θεός (euer Gott zu sein) und wiederholt die Gottesformel.
Die Satzstruktur zeigt Selbstvorstellung mit Befreiungserinnerung, Zweckbestimmung und bekräftigende Wiederholung.
Dieser abschließende Vers verankert alle Gebote in der grundlegenden Befreiungstat und Gottesbeziehung.
Kapitel 15 behandelt vier Hauptthemen nach der Krise von Kapitel 14:
1. Opferbestimmungen für das Land (V. 1-16): Detaillierte Regeln für Aufsteigeopfer, Speisopfer und Trankopfer im verheißenen Land, mit Betonung der Gleichbehandlung von Einheimischen und Fremden.
2. Challah-Abgabe (V. 17-21): Die Verpflichtung zur Erstlingsgabe vom Brotteig als dauerhaftes Zeichen der Dankbarkeit für den Landertrag.
3. Sündopfer-Bestimmungen (V. 22-36): Unterscheidung zwischen unabsichtlichen (vergebbaren) und vorsätzlichen (unverzeihlichen) Sünden, illustriert durch die Steinigung des Sabbatschänders.
4. Zizit-Gebot (V. 37-41): Die Quasten als sichtbare Erinnerung an die Gebote und Warnung vor autonomer moralischer Erkundung.
Das Kapitel zeigt trotz der gerade verkündeten Strafe Gottes unerschütterliche Treue zu seinen Verheißungen und bietet konkrete Gesetze für das Leben im verheißenen Land. Die Betonung der Rechtsgleichheit zwischen Einheimischen und Fremden ist bemerkenswert fortschrittlich und zeigt Gottes universalen Heilswillen.
Numeri 16,1
Hebräisch: וַיִּקַּ֣ח קֹ֔רַח בֶּן־יִצְהָ֥ר בֶּן־קְהָ֖ת בֶּן־לֵוִ֑י וְדָתָ֨ן וַאֲבִירָ֜ם בְּנֵ֧י אֱלִיאָ֛ב וְא֥וֹן בֶּן־פֶּ֖לֶת בְּנֵ֥י רְאוּבֵֽן׃
Deutsch: Und Korach, der Sohn Jizhars, des Sohnes Kehats, des Sohnes Levis, unternahm es, und mit ihm Datan und Aviram, die Söhne Eli'avs, und On, der Sohn Pelets, Söhne Re'uvens.

Kommentar: Das Verb וַיִּקַּח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von לקח) eröffnet die Perikope und leitet die Rebellion ein. Die Form ist Imperfekt consecutivum und setzt die Erzählhandlung fort. Das Verb לקח bedeutet grundsätzlich „nehmen", doch hier fehlt ein direktes Objekt, was zu verschiedenen Interpretationsansätzen führt. Syntaktisch kann das Verb absolut verwendet werden im Sinne von „er unternahm etwas" oder „er nahm Partei". Einige Exegeten verstehen es als elliptische Construction, bei der das Objekt „Menschen" oder „Anhänger" mitzudenken ist.
קֹרַח ist das Subjekt des Satzes, ein Eigenname im Nominativ. Die genealogische Kette בֶּן־יִצְהָר בֶּן־קְהָת בֶּן־לֵוִי etabliert Korachs levitische Abstammung durch drei Generationen. Die Präposition בֶּן steht im Constructus-Verhältnis und verbindet die Namen hierarchisch. יִצְהָר (Jizhar), קְהָת (Kehat) und לֵוִי (Levi) sind jeweils im status absolutus als Genitiv-Äquivalente zu verstehen. Das Atnach nach לֵוִי markiert die Zäsur im Vers und trennt die levitische Linie von den rubenitischen Mitverschwörern.
Die Konjunktion וְ vor דָתָן leitet die Aufzählung der weiteren Ringleader ein. דָתָן וַאֲבִירָם sind zwei Eigennamen im Nominativ, koordiniert durch וְ. Die Phrase בְּנֵי אֱלִיאָב identifiziert sie als „Söhne Eliabs". בְּנֵי ist Constructus Plural von בֵּן, und אֱלִיאָב steht im status absolutus. Die Construction ist parallel zur vorherigen genealogischen Angabe strukturiert.
וְאוֹן בֶּן־פֶּלֶת fügt einen dritten Namen hinzu. אוֹן (On) ist auffällig, da er in der weiteren Erzählung nicht mehr erwähnt wird, was textkritische Fragen aufwirft. Die Phrase בְּנֵי רְאוּבֵן am Versende identifiziert die Stammeszugehörigkeit der drei zuvor genannten Personen (Datan, Aviram, On) als Rubeniten. בְּנֵי ist wieder Constructus Plural, רְאוּבֵן (Ruben) der Stammesname. Das Sof Pasuq markiert das Versende.
Die syntaktische Struktur zeigt eine Hauptaussage mit Prädikat-Subjekt-Kombination, gefolgt von genealogischen Appositionsketten. Die Koordination der Mitverschwörer durch die Konjunktion schafft eine Liste von Subjekten, die alle an der im Verb implizierten Handlung beteiligt sind. Der Vers ist syntaktisch ein komplexer Nominalsatz mit erweitertem Subjekt.
Die LXX übersetzt das hebräische „וַיִּקַּח" (und er nahm) mit „καὶ ἐλάλησεν" (und er sprach), was eine völlig andere Handlung darstellt - von "nehmen" zu "sprechen".
Die Satzstruktur besteht aus einem Hauptsatz mit dem Wayyiqtol-Verb als Prädikat. Das erweiterte Subjekt umfasst Korach mit genealogischer Apposition sowie die koordinierten Subjekte Datan, Aviram und On mit ihren jeweiligen Stammeszugehörigkeiten. Es handelt sich um einen einfachen Hauptsatz ohne Nebensätze, jedoch mit umfangreichen nominalen Erweiterungen.
Der Vers führt die Hauptakteure der Rebellion gegen Mose und Aaron ein und betont durch die detaillierte Genealogie sowohl die levitische als auch die rubenitische Beteiligung an dem Aufstand. Die Kombination dieser beiden Stämme deutet auf eine breit angelegte Opposition hin.
Das Problem:
On wird nur hier erwähnt und verschwindet dann spurlos aus der Erzählung:
· ✅ V. 1: On wird als Rädelsführer genannt
· ❌ V. 12-14: Nur Datan und Aviram werden gerufen
· ❌ V. 25-27: Nur Datan und Aviram werden besucht
· ❌ V. 27-33: Nur Datan und Aviram (+ Familien) werden verschlungen
Rabbinische Erklärungen:
1. Talmud (Sanhedrin 109b-110a): On wurde von seiner Frau gerettet
Die Geschichte:
Ons Frau sprach zu ihm: "Was hast du davon? Wenn Mose gewinnt, bist du sein Schüler. Wenn Korach gewinnt, bist du sein Schüler. Du gewinnst nichts!"
On erkannte die Weisheit ihrer Worte.
Seine Frau sprach: "Ich weiß, dass die ganze Gemeinde heilig ist (כָּל־הָעֵדָה כֻּלָּם קְדֹשִׁים, Num 16,3). Bleib zu Hause und ich werde dich retten."
Sie gab ihm Wein zu trinken, bis er einschlief. Dann setzte sie sich mit entblößtem Haar am Eingang ihres Zeltes.
Als die Rebellen kamen, um On zu holen, sahen sie seine Frau mit unbedecktem Haar (was für fromme Männer anstößig war) und kehrten um.
So wurde On von seiner Frau gerettet – und die Schrift erwähnt ihn nicht mehr.
Theologische Bedeutung:
· Umkehr ist möglich: On zog sich zurück, bevor das Gericht kam
· Die Rolle der Frau: Eine weise Frau rettet ihren Mann (vgl. Spr 14,1)
· Heiligkeit vs. Leben: Ons Frau nutzt ironisch die Begründung der Rebellen ("alle sind heilig"), um ihn aus der Rebellion zu ziehen
2. Midrasch: On = Onan (?):
Einige Kommentatoren identifizieren On mit Onan aus Gen 38, aber dies ist unwahrscheinlich (verschiedene Stämme, verschiedene Zeitperioden).
3. Textkritische Hypothese:
Manche Gelehrte vermuten einen Textfehler:
· אוֹן בֶּן־פֶּלֶת → ursprünglich אֱלִיאָב בֶּן־פַּלּוּא (Eliab, Sohn Pallus)?
· Grund: "On ben Pelet" klingt ähnlich wie "Iniquity of Mouth" (און פה = Sünde des Mundes)
4. Symbolische Deutung:
· אוֹן = "Kraft, Unrecht, Nichts"
· פֶּלֶת = "Flucht, Rettung" (von פלט = entfliehen)
· → "Kraft der Rettung" oder "Nichtigkeit der Flucht"?
Fazit:
On ben Pelet bleibt ein Rätsel. Die rabbinische Tradition sieht in ihm jemanden, der rechtzeitig umkehrte – eine Warnung und Hoffnung: Selbst wer sich der Rebellion anschließt, kann noch zurückkehren, bevor das Gericht kommt.

Numeri 16,2
Hebräisch: וַיָּקֻ֨מוּ֙ לִפְנֵ֣י מֹשֶׁ֔ה וַאֲנָשִׁ֥ים מִבְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל חֲמִשִּׁ֣ים וּמָאתָ֑יִם נְשִׂיאֵ֥י עֵדָ֛ה קְרִאֵ֥י מוֹעֵ֖ד אַנְשֵׁי־שֵֽׁם׃
Deutsch: Und sie erhoben sich vor Mosche, samt 250 Männern von den Söhnen Jisra'els, Fürsten der Gemeinde, Berufene der Versammlung, Männer von Namen.

Kommentar: Das Verb וַיָּקֻמוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von קום) setzt die Erzählung fort und beschreibt die kollektive Aktion der Aufständischen. Die Form ist Imperfekt consecutivum Plural, was die Mehrzahl der Subjekte aus Vers 1 aufnimmt. קום bedeutet „aufstehen, sich erheben" und signalisiert hier den Beginn einer feindseligen Handlung gegen die Autorität Moses. Die Punktation mit Qibbuz unter dem Qof zeigt die passive Vokalisation (Qal passiv bzw. Polel), doch kontextuell ist die aktive Bedeutung „sie erhoben sich" vorzuziehen.
Die Präpositionalphrase לִפְנֵי מֹשֶׁה gibt die Richtung der Erhebung an. לִפְנֵי ist die Präposition „vor, angesichts von" mit dem Suffix der 3. m. sg., das auf מֹשֶׁה (Mose) verweist. Die Construction drückt direkte Konfrontation aus – sie stellten sich „vor das Angesicht" Moses, also in Opposition zu ihm.
Die koordinierende Konjunktion וְ vor אֲנָשִׁים verbindet die Hauptakteure mit einer größeren Gruppe. אֲנָשִׁים (Männer, Plural von אִישׁ) ist das zweite Subjekt des Satzes. Die Präpositionalphrase מִבְּנֵי־יִשְׂרָאֵל spezifiziert die Herkunft dieser Männer: מִן ist die Präposition „von, aus", בְּנֵי der Constructus Plural von בֵּן, und יִשְׂרָאֵל der Stammesname im status absolutus. Diese Phrase betont, dass die Aufständischen aus der Mitte Israels selbst kommen.
Die Zahlenangabe חֲמִשִּׁים וּמָאתָיִם gibt die genaue Anzahl an: חֲמִשִּׁים ist „fünfzig" (Plural), וּ die Konjunktion „und", מָאתָיִם die Dual-Form von מֵאָה und bedeutet „zweihundert". Zusammen ergibt sich „zweihundertfünfzig". Die Wortstellung (50 + 200) folgt dem hebräischen Muster der Zahlenangabe.
Die erste Apposition נְשִׂיאֵי עֵדָה qualifiziert diese Männer näher. נְשִׂיאֵי ist der Constructus Plural von נָשִׂיא (Fürst, Anführer), עֵדָה bedeutet „Gemeinde, Versammlung" im status absolutus. Die Constructus-Verbindung bedeutet „Fürsten der Gemeinde" und unterstreicht den hohen sozialen Status der Rebellen.
Die zweite Apposition קְרִאֵי מוֹעֵד verstärkt diese Charakterisierung. קְרִאֵי ist das Qal Partizip Passiv Plural (Constructus) von קרא („berufen, gerufen"), מוֹעֵד bedeutet „Versammlung, bestimmte Zeit" (von יעד, „bestimmen, festsetzen"). Die Phrase bedeutet „Berufene der Versammlung" und bezeichnet jene, die zur heiligen Versammlung berufen wurden, also anerkannte Repräsentanten.
Die dritte Apposition אַנְשֵׁי־שֵׁם schließt die Charakterisierung ab. אַנְשֵׁי ist der Constructus Plural von אִישׁ, שֵׁם bedeutet „Name". Die Wendung אַנְשֵׁי־שֵׁם ist eine stehende Phrase für „angesehene Männer, Männer von Ruf/Namen" und betont ihren gesellschaftlichen Rang.
Die dreifache Apposition ist syntaktisch parallel strukturiert und dient der emphatischen Hervorhebung des Status der Aufständischen. Alle drei Phrasen stehen im Constructus-Verhältnis und sind attributive Ergänzungen zu אֲנָשִׁים.
Die LXX fügt „σύνκλητοι βουλῆς" (Berufene des Rates) hinzu für die hebräische Phrase „קְרִאֵי מוֹעֵד" (Berufene der Versammlung), was eine institutionellere Beschreibung darstellt. Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit dem Wayyiqtol-Verb als Prädikat und einem impliziten Subjekt (die in Vers 1 genannten Personen). Die Präpositionalphrase ist adverbiale Bestimmung. Das zweite Subjekt wird durch die Konjunktion koordiniert und mit der Herkunftsangabe sowie der Zahlenangabe und drei parallelen Appositionen erweitert. Es gibt keine Nebensätze, sondern nur einen erweiterten Hauptsatz mit komplexer nominaler Struktur.
Der Vers beschreibt die öffentliche Konfrontation einer großen und einflussreichen Gruppe gegen Mose und unterstreicht durch die dreifache Statusbezeichnung die Gefährlichkeit dieser Opposition.
Numeri 16,3
Hebräisch: וַיִּֽקָּהֲל֞וּ עַל־מֹשֶׁ֣ה וְעַֽל־אַהֲרֹ֗ן וַיֹּאמְר֣וּ אֲלֵהֶם֮ רַב־לָכֶם֒ כִּ֤י כָל־הָֽעֵדָה֙ כֻּלָּ֣ם קְדֹשִׁ֔ים וּבְתוֹכָ֖ם יְהוָ֑ה וּמַדּ֥וּעַ תִּֽתְנַשְּׂא֖וּ עַל־קְהַ֥ל יְהוָֽה׃
Deutsch: Und sie versammelten sich gegen Mosche und gegen Aharon und sprachen zu ihnen: Genug für euch! Denn die ganze Gemeinde, sie alle sind heilig, und der Ewige ist in ihrer Mitte. Und warum erhebt ihr euch über die Versammlung des Ewigen?

Kommentar: Das Verb וַיִּקָּהֲלוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von קהל Nifal) bedeutet „und sie versammelten sich" und setzt die Handlungskette fort. Die Nifal-Form von קהל hat reflexive Bedeutung („sich versammeln"). Die Punktation zeigt das charakteristische Nifal-Präformativ mit Dagesch im Qof. Das Verb beschreibt die kollektive Aktion der Aufständischen.
Die doppelte Präpositionalphrase עַל־מֹשֶׁה וְעַל־אַהֲרֹן gibt die Richtung der feindseligen Versammlung an. עַל bedeutet hier „gegen" in adversativem Sinne. Die Koordination durch וְ zeigt, dass sich die Opposition sowohl gegen מֹשֶׁה (Mose) als auch gegen אַהֲרֹן (Aaron) richtet. Die Wiederholung der Präposition עַל unterstreicht die Parallelität der beiden Autoritätsfiguren als gemeinsame Zielscheibe.
Das Verb וַיֹּאמְרוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von אמר) leitet die direkte Rede ein: „und sie sprachen". Die Präposition אֶל mit Suffix אֲלֵהֶם („zu ihnen") gibt die Adressaten der Rede an und bezieht sich auf Mose und Aaron.
Die direkte Rede beginnt mit רַב־לָכֶם, eine elliptische Construction. רַב ist das Adjektiv „viel, genug" im status constructus, לָכֶם die Präposition לְ mit dem Pronominalsuffix 2. m. pl. („für euch"). Die Phrase bedeutet idiomatisch „genug für euch!" oder „zu viel für euch!" und ist ein scharfer Vorwurf. Der Maqqef verbindet beide Wörter.
Die kausale Konjunktion כִּי („denn, weil") leitet die Begründung ein. כָל־הָעֵדָה ist die Subjektphrase: כָּל bedeutet „ganz, alle", im status constructus vor הָעֵדָה („die Gemeinde") mit dem bestimmten Artikel. Die Constructus-Verbindung bedeutet „die ganze Gemeinde".
Das pronominale Element כֻּלָּם („sie alle") ist ein emphatisches Wiederaufnahmepronomen mit Suffix 3. m. pl., das die vorherige Phrase aufgreift und verstärkt. Diese Doppelung unterstreicht die Totalität der Aussage.
Das Prädikat קְדֹשִׁים ist das Adjektiv „heilig" im Plural maskulinum, das als Prädikatsnomen fungiert. Die Aussage ist nominalsatzartig: „die ganze Gemeinde, sie alle (sind) heilig". Dies ist die zentrale theologische Behauptung der Rebellen.
Die koordinierte Aussage וּבְתוֹכָם יְהוָה verstärkt das Argument. וּ ist die Konjunktion „und", בְּתוֹכָם die Präposition בְּ („in") mit תּוֹךְ („Mitte") und Suffix 3. m. pl. („in ihrer Mitte"). יְהוָה ist das Gottesname-Tetragramm als Subjekt. Die Wortstellung (Präpositionalphrase vor Subjekt) ist im Hebräischen möglich und dient hier der Betonung der Lokalisierung Gottes. Die Aussage bedeutet: „und JHWH (ist) in ihrer Mitte".
Die rhetorische Frage וּמַדּוּעַ תִּתְנַשְּׂאוּ עַל־קְהַל יְהוָה schließt die Anklage ab. וּמַדּוּעַ ist die interrogative Partikel „und warum?", zusammengesetzt aus וּ, מַה („was") und יָדַע („wissen"). תִּתְנַשְּׂאוּ ist das Hitpael Imperfekt 2. m. pl. von נשׂא („sich erheben, sich überheben"). Die Hitpael-Form hat reflexiv-intensive Bedeutung und impliziert hier Selbstüberhebung. Die Präpositionalphrase עַל־קְהַל יְהוָה zeigt das Objekt der Überhebung an: עַל bedeutet „über", קְהַל ist „Versammlung, Gemeinde" im Constructus, יְהוָה ist der Gottesname im Genitiv. Die Phrase „die Versammlung JHWHs" betont die göttliche Zugehörigkeit des Volkes.
Die Syntax zeigt eine klare Argumentationsstruktur: Auf die elliptische Anklagephrase folgt eine durch die kausale Konjunktion eingeleitete Begründung mit zwei parallelen Aussagen (Heiligkeit der Gemeinde, Präsenz JHWHs), die durch die Konjunktion koordiniert sind. Die abschließende rhetorische Frage zieht die logische Konsequenz aus der Prämisse.
Die LXX übersetzt „רַב־לָכֶם" (genug für euch/zu viel von euch) mit „Ἐχέτω ὑμῖν" (es sei genug für euch), und „תִּתְנַשְּׂאוּ" (erhebt ihr euch) wird zu „κατανίστασθε" (erhebt ihr euch gegen), was expliziter die Opposition ausdrückt.
Die Satzstruktur umfasst einen Hauptsatz mit dem Wayyiqtol-Verb als Prädikat und den Präpositionalphrasen als adverbialer Bestimmung. Ein zweiter Hauptsatz leitet die direkte Rede ein. Innerhalb der direkten Rede gibt es drei koordinierte Aussagen: die elliptische Anklage, eine durch die kausale Konjunktion eingeleitete Begründung (Nebensatz) mit zwei parallelen Nominalsätzen (Heiligkeitsaussage und Präsenzaussage), und eine durch die interrogative Partikel eingeleitete rhetorische Frage als dritter Hauptsatz.
Der Vers enthält die theologische Kernaussage der Rebellion: die Behauptung der universellen Heiligkeit Israels und die daraus abgeleitete Infragestellung der besonderen Autorität Moses und Aarons.
Exkurs: "Alle sind heilig!" – Priesterliches vs. Demokratisches Prinzip
Die Anklage (Numeri 16,3):
כִּי כָל־הָעֵדָה כֻּלָּם קְדֹשִׁים וּבְתוֹכָם יְהוָה
"Denn die ganze Gemeinde, sie alle sind heilig, und der Ewige ist in ihrer Mitte."
Die Frage:
Haben die Rebellen nicht Recht? Sagt nicht die Torah selbst, dass ganz Israel heilig ist?
Exodus 19,6:
וְאַתֶּם תִּהְיוּ־לִי מַמְלֶכֶת כֹּהֲנִים וְגוֹי קָדוֹשׁ
"Und ihr sollt mir sein ein Königreich von Priestern und ein heiliges Volk."
→ Wenn alle Priester sind, warum braucht es dann Aaron?
Die theologische Spannung:
	Aspekt
	Ex 19,6: Universelle Heiligkeit
	Num 16: Spezifische Erwählung

	Prinzip
	Alle sind heilig (demokratisch)
	Einige sind für Dienst erwählt (hierarchisch) | | Status | Ganz Israel = Priestervolk | Aaron + Söhne = Priester | | Zugang | Alle hören Gottes Stimme (Ex 19,9) | Nur Priester dürfen ins Heiligtum | | Begründung | Bundesvolk (Beziehung zu Gott) | Funktionale Erwählung (Dienst) |



Moses Antwort:
1. Heiligkeit ≠ priesterliche Funktion (V. 7-10)
· Alle sind heilig, aber nicht alle sind zum Priesterdienst berufen
· Die Leviten haben bereits eine besondere Stellung (Heiligtumsdienst)
· Sie begehren nun auch noch das Priestertum (גַּם־כְּהֻנָּה)
2. Gott erwählt souverän (V. 5)
· בֹּקֶר וְיֹדַע יְהוָה (Morgen wird der Ewige zeigen)
· Nicht das Volk bestimmt, wer Priester ist, sondern Gott
· Heiligkeit des Volkes ≠ Aufhebung göttlicher Erwählung
3. Rebellion gegen Führer = Rebellion gegen Gott (V. 11)
· לָכֵן אַתָּה וְכָל־עֲדָתְךָ הַנֹּעָדִים עַל־יְהוָה
"Darum rottet ihr euch zusammen gegen den Ewigen"
· Aaron ist nicht selbst ernannt, sondern von Gott eingesetzt
Theologische Lösung:
Zwei Arten von Heiligkeit:
	Heiligkeit
	Bedeutung
	Wer?

	Ontologische Heiligkeit
	Sein (Status als Bundesvolk)
	Ganz Israel (Ex 19,6)

	Funktionale Heiligkeit
	Tun (Dienst am Heiligtum)
	Priester + Leviten (Num 3-4)



→ Alle Israeliten sind heilig (abgesondert für Gott), aber nicht alle sind Priester (zum Heiligtumsdienst berufen).
NT-Parallele:
1. Petrus 2,9:
ὑμεῖς δὲ γένος ἐκλεκτόν, βασίλειον ἱεράτευμα, ἔθνος ἅγιον
"Ihr aber seid ein auserwähltes Geschlecht, ein königliches Priestertum, ein heiliges Volk"
→ Alle Christen sind Priester (universelles Priestertum), aber nicht alle sind Pastoren/Älteste (Eph 4,11)!
Fazit:
Korachs Rebellion missbraucht eine wahre Lehre (universelle Heiligkeit) für eine falsche Schlussfolgerung (Aufhebung der Ordnung). Heiligkeit bedeutet nicht Anarchie, sondern Gehorsam gegenüber Gottes Ordnungen.
Numeri 16,4
Hebräisch: וַיִּשְׁמַ֣ע מֹשֶׁ֔ה וַיִּפֹּ֖ל עַל־פָּנָֽיו׃
Deutsch: Als Mosche es hörte, fiel er auf sein Angesicht.

Kommentar: Das Verb וַיִּשְׁמַע (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׁמע) bedeutet „und er hörte" und setzt die narrative Sequenz fort. Die Form ist Imperfekt consecutivum und leitet Moses Reaktion auf die Anklage ein. שׁמע bedeutet „hören" und impliziert hier nicht nur akustisches Wahrnehmen, sondern auch das Verstehen und die Auseinandersetzung mit dem Gehörten. מֹשֶׁה (Mose) ist das explizite Subjekt des Satzes.
Das koordinierte Verb וַיִּפֹּל (Wayyiqtol, 3. m. sg. von נפל) bedeutet „und er fiel". Die Form setzt die Handlungskette unmittelbar fort und beschreibt Moses spontane körperliche Reaktion. נפל bedeutet „fallen" und bezeichnet hier eine bewusste Geste der Demütigung oder des Gebets.
Die Präpositionalphrase עַל־פָּנָיו spezifiziert die Art des Fallens. עַל ist die Präposition „auf", פָּנָיו ist der Plural von פָּנֶה („Angesicht, Gesicht") mit dem Possessivsuffix 3. m. sg. („sein Angesicht"). Die idiomatische Wendung נפל על־פנים bedeutet „auf das Angesicht fallen" und ist eine stehende Phrase für Proskynese, Gebet oder tiefe Bestürzung. Der Plural פָּנִים wird im Hebräischen regelmäßig für „Angesicht" verwendet.
Der Vers ist syntaktisch äußerst knapp gehalten und besteht aus zwei koordinierten Verben mit minimaler Ergänzung. Diese Kürze unterstreicht die Unmittelbarkeit und Intensität von Moses Reaktion. Das Fehlen jeglicher direkter Rede oder weiterer Beschreibung lässt die Geste für sich selbst sprechen.
Die LXX übersetzt וַיִּשְׁמַע מֹשֶׁה mit καὶ ἀκούσας Μωυσῆς („und als Mose hörte"), wobei das griechische Partizip Aorist die temporale Nuance verstärkt. וַיִּפֹּל עַל־פָּנָיו wird mit ἔπεσεν ἐπὶ πρόσωπον („fiel er auf das Angesicht") wiedergegeben, was dem hebräischen Idiom genau entspricht. Die LXX bewahrt die Knappheit und Dramatik des hebräischen Textes.
Die Satzstruktur besteht aus zwei koordinierten Hauptsätzen, die durch die Konjunktion verbunden sind. Der erste Hauptsatz hat das Verb als Prädikat und das explizite Subjekt. Der zweite Hauptsatz hat ebenfalls das Verb als Prädikat mit implizitem Subjekt (Fortsetzung von Mose) und eine Präpositionalphrase als adverbiale Bestimmung. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt Moses unmittelbare Reaktion auf die schwere Anklage: Er wendet sich im Gebet oder in tiefer Erschütterung an Gott, was seine Abhängigkeit von göttlicher Führung unterstreicht.
Numeri 16,5
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֨ר אֶל־קֹ֜רַח וְאֶֽל־כָּל־עֲדָתוֹ֮ לֵאמֹר֒ בֹּ֠קֶר וְיֹדַ֨ע יְהוָ֧ה אֶת־אֲשֶׁר־לוֹ֛ וְאֶת־הַקָּד֖וֹשׁ וְהִקְרִ֣יב אֵלָ֑יו וְאֵ֛ת אֲשֶׁ֥ר יִבְחַר־בּוֹ֖ יַקְרִ֥יב אֵלָֽיו׃
Deutsch: Und er redete zu Korach und zu seiner ganzen Gemeinde und sprach: Morgen, da wird der Ewige kundtun, wer sein ist und wer heilig ist, dass er ihn zu sich nahen lasse; und wen er erwählt, den wird er zu sich nahen lassen.

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von דבר Piel) bedeutet „und er redete" und leitet Moses Antwort ein. Die Piel-Form von דבר hat intensive oder iterative Bedeutung und bezeichnet formelles, autoritatives Reden. Das implizite Subjekt ist Mose aus dem vorherigen Vers.
Die doppelte Präpositionalphrase אֶל־קֹרַח וְאֶל־כָּל־עֲדָתוֹ gibt die Adressaten an. אֶל ist die Präposition „zu", קֹרַח (Korach) der erste Adressat. Die Konjunktion וְ koordiniert den zweiten Adressaten כָּל־עֲדָתוֹ: כָּל ist „ganz, alle" im Constructus, עֲדָתוֹ ist „seine Gemeinde" (עֵדָה mit Possessivsuffix 3. m. sg.). Die Wiederholung der Präposition אֶל unterstreicht, dass sowohl Korach persönlich als auch seine gesamte Anhängerschaft angesprochen werden.
Das Verb לֵאמֹר ist der Qal Infinitiv construct von אמר mit der Präposition לְ und dient als Redeeinleitung: „sprechend, sagend". Diese Formel leitet die direkte Rede ein.
Die direkte Rede beginnt mit בֹּקֶר („Morgen"), ein temporales Adverb, das den Zeitpunkt der angekündigten göttlichen Entscheidung angibt. Das Wort steht emphatisch am Anfang der Aussage.
Das Verb וְיֹדַע (Waw + Qal Imperfekt/Jussiv, 3. m. sg. von ידע) bedeutet „und er wird kundtun/erkennen lassen". Die Form kann als Jussiv verstanden werden („möge er kundtun") oder als futurisches Imperfekt. יְהוָה ist das Tetragramm als Subjekt. ידע bedeutet grundsätzlich „wissen, erkennen", in der Hifil-Form (die hier nicht vorliegt) „kundtun". Die Qal-Form hier bedeutet „erkennen" und impliziert, dass JHWH durch seine Handlung offenbaren wird.
Die Objektphrase אֶת־אֲשֶׁר־לוֹ folgt: אֶת ist die Objektpartikel, אֲשֶׁר das Relativpronomen „der, welcher", לוֹ die Präposition לְ mit Suffix 3. m. sg. („zu ihm, sein"). Die Phrase bedeutet „denjenigen, der sein ist" oder „wer zu ihm gehört".
Die koordinierte Phrase וְאֶת־הַקָּדוֹשׁ fügt ein zweites Objekt hinzu: וְ ist die Konjunktion, אֶת die Objektpartikel, הַקָּדוֹשׁ ist das substantivierte Adjektiv „der Heilige" mit dem bestimmten Artikel. Die Phrase greift das Heiligkeitsthema aus Vers 3 auf.
Das Verb וְהִקְרִיב (Waw + Hifil Perfekt/Weqatal, 3. m. sg. von קרב) bedeutet „und er wird nahen lassen". Die Hifil-Form ist kausativ: „veranlassen, dass jemand naht". Das Perfekt consecutivum drückt hier konsekutive Zukunft aus. אֵלָיו ist die Präposition אֶל mit Suffix 3. m. sg. („zu ihm"), was auf JHWH verweist.
Die Phrase וְאֵת אֲשֶׁר יִבְחַר־בּוֹ יַקְרִיב אֵלָיו ist eine parallel strukturierte Wiederaufnahme und Verstärkung der vorherigen Aussage. וְאֵת ist Konjunktion plus Objektpartikel, אֲשֶׁר das Relativpronomen. יִבְחַר־בּוֹ ist ein Relativsatz: יִבְחַר (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von בחר) bedeutet „er wird erwählen", בּוֹ ist die Präposition בְּ mit Suffix 3. m. sg. („in ihm, ihn"). Das Hauptverb יַקְרִיב (Hifil Imperfekt, 3. m. sg. von קרב) wiederholt die kausative Bedeutung „er wird nahen lassen". אֵלָיו wiederholt die Zielangabe „zu ihm".
Die Parallelstruktur der beiden Aussagen (wer sein ist / wer heilig ist; er wird nahen lassen / wen er erwählt, wird er nahen lassen) zeigt eine typisch hebräische poetische Verstärkung durch Wiederholung mit Variation. Die zweite Aussage präzisiert die erste durch die Betonung der göttlichen Erwählung.
Die LXX erweitert das hebräische „בֹּקֶר וְיֹדַע יְהוָה" (morgen wird der HERR zeigen) zu „Ἐπέσκεπται καὶ ἔγνω ὁ θεός" (Gott hat heimgesucht und erkannt), was eine bereits vollzogene statt zukünftige Handlung impliziert.
Der Vers zeigt Moses Antwort: Er übergibt die Entscheidung an Gott selbst, der am nächsten Morgen durch eine Probe offenbaren wird, wer wirklich zu ihm gehört und wer heilig ist.
Numeri 16,6
Hebräisch: זֹ֖את עֲשׂ֑וּ קְחוּ־לָכֶ֣ם מַחְתּ֔וֹת קֹ֖רַח וְכָל־עֲדָתוֹֽ׃
Deutsch: Dies tut: Nehmt euch Räucherpfannen, Korach und seine ganze Gemeinde,

Kommentar: Das Demonstrativpronomen זֹאת („dies, dieses") steht am Anfang und verweist anaphorisch auf die folgende Anweisung. Es ist Femininum Singular und fungiert als Objekt des folgenden Imperativs.
Das Verb עֲשׂוּ (Qal Imperativ, 2. m. pl. von עשׂה) bedeutet „tut, macht". Der Imperativ richtet sich an die Gruppe der Aufständischen. Die Construction זֹאת עֲשׂוּ ist eine stehende Wendung für „tut dies, handelt so" und leitet konkrete Anweisungen ein.
Das Verb קְחוּ (Qal Imperativ, 2. m. pl. von לקח) bedeutet „nehmt". לָכֶם ist die Präposition לְ mit dem Pronominalsuffix 2. m. pl. und verstärkt die reflexive Bedeutung: „nehmt für euch, nehmt euch". Der Maqqef verbindet Verb und Pronomen.
Das Objekt מַחְתּוֹת ist der Plural von מַחְתָּה und bedeutet „Räucherpfannen, Feuerbecken". Diese kultischen Geräte werden für das Darbringen von Räucherwerk verwendet. Der Plural zeigt an, dass jeder Teilnehmer eine eigene Räucherpfanne nehmen soll.
Die Vokativphrase קֹרַח וְכָל־עֲדָתוֹ spezifiziert die Adressaten der Anweisung. קֹרַח ist der Eigenname im Nominativ, koordiniert durch וְ mit כָל־עֲדָתוֹ („seine ganze Gemeinde"), wobei כָּל im Constructus vor עֲדָתוֹ (עֵדָה mit Possessivsuffix 3. m. sg.) steht. Die Vokativkonstruktion steht appositionell zum vorherigen Imperativ und identifiziert die Angesprochenen.
Der Vers ist syntaktisch knapp und besteht aus imperativischen Anweisungen ohne ausführliche Begründung. Die Struktur ist charakteristisch für rituelle Anweisungen im Pentateuch.
Die LXX übersetzt זֹאת עֲשׂוּ mit τοῦτο ποιήσατε („dies tut"), was die hebräische Construction exakt wiedergibt. קְחוּ־לָכֶם מַחְתּוֹת wird mit λάβετε ὑμῖν αὐτοῖς πυρεῖα („nehmt euch Feuerbecken") übersetzt. Die Vokativphrase wird im Griechischen als Κορὲ καὶ πᾶσα ἡ συναγωγὴ αὐτοῦ wiedergegeben.
Die Satzstruktur besteht aus zwei koordinierten Hauptsätzen mit imperativischen Prädikaten. Der erste Satz hat das Demonstrativpronomen als Objekt, der zweite das reflexive Pronomen und das Nomen als Objekt. Die Vokativphrase am Ende identifiziert die Adressaten beider Imperative. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers gibt die erste konkrete Anweisung für die göttliche Probe: Die Aufständischen sollen Räucherpfannen bereitstellen, um ihre Ansprüche kultisch zu testen.
Numeri 16,7
Hebräisch: וּתְנ֣וּ בָהֵ֣ן׀ אֵ֡שׁ וְשִׂימוּ֩ עֲלֵיהֶ֨ן קְטֹ֜רֶת לִפְנֵ֤י יְהוָה֙ מָחָ֔ר וְהָיָ֗ה הָאִ֛ישׁ אֲשֶׁר־יִבְחַ֥ר יְהוָ֖ה ה֣וּא הַקָּד֑וֹשׁ רַב־לָכֶ֖ם בְּנֵ֥י לֵוִֽי׃
Deutsch: Und tut Feuer darein und legt Räucherwerk darauf vor dem Ewigen morgen. Und es soll geschehen, der Mann, den der Ewige erwählen wird, der sei der Heilige. Genug für euch, Söhne Levis!

Kommentar: Das Verb וּתְנוּ (Waw + Qal Imperativ, 2. m. pl. von נתן) bedeutet „und gebt, tut hinein". Die koordinierende Konjunktion וְ verbindet diese Anweisung mit der vorherigen. בָהֵן ist die Präposition בְּ mit dem Pronominalsuffix 3. f. pl. („in ihnen"), das sich auf die Räucherpfannen bezieht. Der Maqqef nach בָהֵן verbindet die Phrase eng mit dem folgenden Wort.
Das Objekt אֵשׁ bedeutet „Feuer" und ist Femininum Singular. Die Anweisung lautet also: „gebt in sie (die Räucherpfannen) Feuer hinein".
Das koordinierte Verb וְשִׂימוּ (Waw + Qal Imperativ, 2. m. pl. von שׂים) bedeutet „und legt, setzt". עֲלֵיהֶן ist die Präposition עַל („auf") mit dem Pronominalsuffix 3. f. pl. („auf sie"), wiederum auf die Räucherpfannen bezogen.
Das Objekt קְטֹרֶת bedeutet „Räucherwerk, Weihrauch" und ist Femininum Singular. Die Construction beschreibt den zweiten Schritt des Rituals: auf das Feuer wird Räucherwerk gelegt.
Die Präpositionalphrase לִפְנֵי יְהוָה gibt den Ort oder die Ausrichtung der Handlung an. לִפְנֵי bedeutet „vor, angesichts von", יְהוָה ist das Tetragramm. Die Phrase bedeutet „vor JHWH", was die kultische Dimension der Handlung unterstreicht.
Das temporale Adverb מָחָר („morgen") wiederholt die Zeitangabe aus Vers 5 und präzisiert den Zeitpunkt der rituellen Probe.
Die Formel וְהָיָה (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von היה) ist eine stehende Wendung für „und es wird geschehen, es soll geschehen" und leitet eine futurische Aussage ein. Das Weqatal drückt hier konsekutive Zukunft aus.
Das Subjekt הָאִישׁ („der Mann") mit dem bestimmten Artikel wird durch einen Relativsatz näher bestimmt: אֲשֶׁר־יִבְחַר יְהוָה besteht aus dem Relativpronomen אֲשֶׁר, dem Verb יִבְחַר (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von בחר, „erwählen") und dem Subjekt יְהוָה. Die Wortstellung (Verb vor Subjekt im Relativsatz) ist im Hebräischen normal. Der Relativsatz bedeutet „den JHWH erwählen wird".
Das pronominale Element הוּא („er") ist ein emphatisches Pronomen, das das Subjekt wieder aufnimmt. הַקָּדוֹשׁ ist das substantivierte Adjektiv „der Heilige" mit bestimmtem Artikel und fungiert als Prädikatsnomen. Die nominale Construction הוּא הַקָּדוֹשׁ bedeutet „er (ist) der Heilige" und bildet das Prädikat des Satzes.
Die elliptische Phrase רַב־לָכֶם wiederholt wörtlich die Anklage aus Vers 3, nun aber als Antwort Moses an die Aufständischen. רַב ist das Adjektiv im Constructus, לָכֶם die Präposition mit Suffix 2. m. pl. Die Wendung bedeutet „genug für euch" und ist eine scharfe Zurückweisung.
Die Vokativphrase בְּנֵי לֵוִי („Söhne Levis") identifiziert die Adressaten. בְּנֵי ist Constructus Plural von בֵּן, לֵוִי der Stammesname. Diese Anrede zeigt, dass Mose sich hier speziell an die levitischen Rebellen wendet.
Die LXX übersetzt וּתְנוּ בָהֵן אֵשׁ mit καὶ ἐπίθετε ἐπ' αὐτὰ πῦρ („und legt auf sie Feuer"), wobei die griechische Construction leicht variiert. וְשִׂימוּ עֲלֵיהֶן קְטֹרֶת wird mit καὶ ἐπιβάλετε ἐπ' αὐτὰ θυμίαμα („und legt auf sie Räucherwerk") wiedergegeben. לִפְנֵי יְהוָה מָחָר wird mit ἔναντι κυρίου αὔριον („vor dem Herrn morgen") übersetzt. Die Formel וְהָיָה wird mit καὶ ἔσται („und es wird sein") wiedergegeben. Der Relativsatz und die nominale Prädikatskonstruktion werden im Griechischen syntaktisch angepasst, bewahren aber die Bedeutung. רַב־לָכֶם wird mit ἱκανούσθω ὑμῖν übersetzt, parallel zu Vers 3.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze mit imperativischen Prädikaten, gefolgt von einer durch die Formel eingeleiteten futurischen Aussage. Diese besteht aus einem Hauptsatz mit nominalem Prädikat, wobei das Subjekt durch einen Relativsatz erweitert ist. Der abschließende elliptische Satz ist ein weiterer Hauptsatz. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz zur Bestimmung des erwählten Mannes).
Der Vers beschreibt das konkrete Ritual der Probe und kündigt das Kriterium der göttlichen Entscheidung an. Die Schlussphrase wendet die Anklage der Rebellen gegen sie selbst und betont die Vermessenheit ihres Anspruchs.
Numeri 16,8
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר מֹשֶׁ֖ה אֶל־קֹ֑רַח שִׁמְעוּ־נָ֖א בְּנֵ֥י לֵוִֽי׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu Korach: Hört doch, Söhne Levis!

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von אמר) bedeutet „und er sprach" und leitet eine neue Rede Moses ein. מֹשֶׁה ist das explizite Subjekt.
Die Präpositionalphrase אֶל־קֹרַח gibt den Adressaten an: אֶל ist die Präposition „zu", קֹרַח der Eigenname. Obwohl Korach direkt angesprochen wird, richtet sich die folgende Rede an die gesamte levitische Gruppe, wie die Vokativphrase zeigt.
Das Verb שִׁמְעוּ (Qal Imperativ, 2. m. pl. von שׁמע) bedeutet „hört". Die Partikel נָא („doch, bitte") mildert den Imperativ leicht ab und verleiht ihm eine dringliche oder appellierende Qualität. Der Maqqef verbindet Verb und Partikel.
Die Vokativphrase בְּנֵי לֵוִי („Söhne Levis") identifiziert die eigentlichen Adressaten der Rede. בְּנֵי ist Constructus Plural von בֵּן, לֵוִי der Stammesname. Diese Anrede betont die levitische Identität der Angesprochenen und bereitet die folgende Argumentation vor, die auf ihren besonderen Status als Leviten eingeht.
Der Vers ist syntaktisch äußerst knapp und dient als Überleitung zu Moses ausführlicher Rede in den folgenden Versen.
Die LXX übersetzt וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־קֹרַח mit καὶ εἶπεν Μωυσῆς πρὸς Κορέ (was dem Hebräischen genau entspricht. שִׁמְעוּ־נָא wird mit ἀκούσατέ μου („hört mich") übersetzt, wobei das griechische Pronomen der ersten Person das hebräische נָא interpretativ wiedergibt. בְּנֵי לֵוִי wird mit υἱοὶ Λευί übersetzt.
Die Satzstruktur besteht aus einem Hauptsatz mit dem Verb als Prädikat, explizitem Subjekt und Präpositionalphrase als Dativobjekt. Die direkte Rede ist ein imperativer Hauptsatz mit Vokativ. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers dient als rhetorische Einleitung zu Moses Argumentation, die den Leviten ihre besondere Stellung vor Augen führen wird.
Numeri 16,9
Hebräisch: הַמְעַ֣ט מִכֶּ֗ם כִּֽי־הִבְדִּיל֩ אֱלֹהֵ֨י יִשְׂרָאֵ֤ל אֶתְכֶם֙ מֵעֲדַ֣ת יִשְׂרָאֵ֔ל לְהַקְרִ֥יב אֶתְכֶ֖ם אֵלָ֑יו לַעֲבֹ֗ד אֶת־עֲבֹדַת֙ מִשְׁכַּ֣ן יְהוָ֔ה וְלַעֲמֹ֛ד לִפְנֵ֥י הָעֵדָ֖ה לְשָׁרְתָֽם׃
Deutsch: Ist es euch zu wenig, dass der Gott Jisra'els euch aus der Gemeinde Jisra'els ausgesondert hat, um euch zu sich nahen zu lassen, damit ihr den Dienst der Wohnung des Ewigen verrichtet und vor der Gemeinde steht, um sie zu bedienen,

Kommentar: Die Phrase הַמְעַט מִכֶּם ist eine rhetorische Frage. הַ ist das interrogative Präfix, מְעַט bedeutet „wenig", מִכֶּם ist die Präposition מִן („von") mit dem Suffix 2. m. pl. („von euch, für euch"). Die idiomatische Construction המעט מן bedeutet „ist es zu wenig für" und drückt Unzufriedenheit mit der Haltung des Adressaten aus. Die rhetorische Frage impliziert: „Ist es etwa nicht genug für euch?".
Die kausale Konjunktion כִּי („dass, weil") leitet den Inhaltssatz ein, der das vermeintlich „Wenige" expliziert.
Das Verb הִבְדִּיל (Hifil Perfekt, 3. m. sg. von בדל) bedeutet „er hat ausgesondert, abgesondert". Die Hifil-Form ist kausativ und bezeichnet das Trennen oder Aussondern für einen besonderen Zweck. אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל ist das Subjekt: אֱלֹהֵי ist der Constructus Plural von אֱלֹהִים („Gott"), יִשְׂרָאֵל der Gottesname im Genitiv. Die Phrase „Gott Israels" betont die besondere Beziehung zwischen JHWH und seinem Volk.
Das Objekt אֶתְכֶם ist die Objektpartikel אֶת mit dem Suffix 2. m. pl. („euch"). Die Präpositionalphrase מֵעֲדַת יִשְׂרָאֵל gibt an, wovon die Aussonderung erfolgte: מִן ist die Präposition „von, aus", עֲדַת der Constructus von עֵדָה („Gemeinde"), יִשְׂרָאֵל der Stammesname. Die Phrase bedeutet „aus der Gemeinde Israels".
Der Infinitiv construct לְהַקְרִיב (Hifil von קרב mit der Präposition לְ) drückt den Zweck der Aussonderung aus: „um nahen zu lassen". Die Hifil-Form ist kausativ: „veranlassen, dass jemand naht". אֶתְכֶם ist wieder die Objektpartikel mit Suffix 2. m. pl. אֵלָיו ist die Präposition אֶל mit Suffix 3. m. sg. („zu ihm"), das auf Gott verweist. Die Infinitivkonstruktion bildet eine finale Bestimmung.
Der zweite finale Infinitiv לַעֲבֹד (Qal Infinitiv construct von עבד mit לְ) bedeutet „um zu dienen". אֶת־עֲבֹדַת ist die Objektpartikel mit dem Constructus von עֲבֹדָה („Dienst, Arbeit"). מִשְׁכַּן יְהוָה ist die Genitivverbindung: מִשְׁכַּן („Wohnung, Heiligtum") im Constructus, יְהוָה das Tetragramm. Die ganze Phrase bedeutet „den Dienst der Wohnung JHWHs zu verrichten".
Der dritte finale Infinitiv וְלַעֲמֹד (Waw + Qal Infinitiv construct von עמד mit לְ) bedeutet „und um zu stehen". לִפְנֵי הָעֵדָה ist die Präpositionalphrase: לִפְנֵי bedeutet „vor", הָעֵדָה ist „die Gemeinde" mit Artikel. Die Wendung עמד לפני bedeutet „vor jemandem stehen" im Sinne von „im Dienst stehen, dienen".
Der vierte finale Infinitiv לְשָׁרְתָם (Piel Infinitiv construct von שׁרת mit לְ und Suffix 3. m. pl.) bedeutet „um ihnen zu dienen". Die Piel-Form von שׁרת hat intensive Bedeutung und bezeichnet kultischen oder offiziellen Dienst. Das Suffix ָם- bezieht sich auf die Gemeinde zurück.
Die vier finalen Infinitivkonstruktionen sind koordiniert und erklären in zunehmender Detaillierung den Zweck der levitischen Aussonderung: näher zu Gott gebracht werden, den Heiligtumsdienst verrichten, vor der Gemeinde stehen und ihr dienen.
Die LXX übersetzt הַמְעַט מִכֶּם mit μικρόν ἐστιν ὑμῖν („ist es euch wenig"), was die rhetorische Frage bewahrt. כִּי־הִבְדִּיל אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל אֶתְכֶם wird mit ὅτι διέστειλεν ὁ θεὸς Ισραηλ ὑμᾶς („dass der Gott Israels euch abgesondert hat") übersetzt. Die Präpositionalphrase wird mit ἐκ συναγωγῆς Ισραηλ wiedergegeben. Die vier finalen Infinitive werden im Griechischen mit Infinitiven wiedergegeben, wobei die Struktur und der Sinn erhalten bleiben: 
· προσάγειν („nahen zu lassen"), 
· λειτουργεῖν („Dienst zu tun"), 
· ἑστάναι („zu stehen"), 
· λειτουργεῖν („zu dienen").
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz in Form einer rhetorischen Frage. Der durch die kausale Konjunktion eingeleitete Nebensatz enthält das Verb mit Subjekt, Objekt und Präpositionalphrase. An diesen Nebensatz schließen sich vier finale Infinitivkonstruktionen als weitere Nebensatzglieder an, die den Zweck der Aussonderung explizieren. Die Infinitive sind teils koordiniert, teils hierarchisch strukturiert.
Der Vers beginnt Moses Argumentation, die den Leviten ihren bereits privilegierten Status vor Augen führt und damit ihre Unzufriedenheit als undankbar erscheinen lässt.
Numeri 16,10
Hebräisch: וַיַּקְרֵב֙ אֹֽתְךָ֔ וְאֶת־כָּל־אַחֶ֥יךָ בְנֵי־לֵוִ֖י אִתָּ֑ךְ וּבִקַּשְׁתֶּ֖ם גַּם־כְּהֻנָּֽה׃
Deutsch: Dass er dich und alle deine Brüder, die Söhne Levis, mit dir hat nahen lassen? Und ihr trachtet auch nach dem Priestertum!

Kommentar: Das Verb וַיַּקְרֵב (Wayyiqtol, 3. m. sg. von קרב Hifil) bedeutet „und er ließ nahen, brachte nahe". Die Hifil-Form ist kausativ. Die Form setzt die Argumentation aus Vers 9 fort und ist syntaktisch noch Teil der rhetorischen Frage, die dort begann. Das implizite Subjekt ist Gott.
Das erste Objekt אֹתְךָ ist die Objektpartikel אֶת mit dem Suffix 2. m. sg. („dich"), das sich auf Korach bezieht. Mose wendet sich hier direkt an Korach persönlich.
Das zweite Objekt וְאֶת־כָּל־אַחֶיךָ בְנֵי־לֵוִי ist durch die Konjunktion וְ koordiniert. אֶת ist wieder die Objektpartikel, כָּל־אַחֶיךָ die Constructus-Verbindung: כָּל („alle") im Constructus, אַחֶיךָ ist „deine Brüder" (אָח im Plural Constructus mit Suffix 2. m. sg.). Die Apposition בְנֵי־לֵוִי („Söhne Levis") identifiziert diese Brüder als Leviten. בְנֵי ist Constructus Plural von בֵּן, לֵוִי der Stammesname.
Die Präposition אִתָּךְ („mit dir") mit Suffix 2. m. sg. unterstreicht, dass die gesamte levitische Gruppe gemeinsam mit Korach diese Ehre erhalten hat.
Das koordinierte Verb וּבִקַּשְׁתֶּם (Waw + Piel Perfekt, 2. m. pl. von בקשׁ) bedeutet „und ihr habt gesucht, ihr trachtet". Die Piel-Form hat intensive Bedeutung. Das Perfekt drückt hier eine abgeschlossene oder andauernde Handlung aus, die bis in die Gegenwart reicht. Die Konjunktion וְ markiert einen Kontrast oder eine Steigerung: Trotz des bereits gewährten Privilegs suchen sie noch mehr.
Die emphatische Partikel גַּם („auch, sogar") verstärkt den Vorwurf und zeigt die Eskalation des Anspruchs.
Das Objekt כְּהֻנָּה bedeutet „Priestertum, Priesteramt" und ist Femininum Singular. Die Akkusativpartikel fehlt hier, was bei abstrakten Begriffen häufig vorkommt. Der Begriff bezeichnet das exklusive Amt Aarons und seiner Nachkommen.
Der Vers kulminiert Moses Argumentation: Die Leviten haben bereits eine besondere Nähe zu Gott, aber das genügt ihnen nicht – sie verlangen auch noch das Priestertum, das Aaron vorbehalten ist.
Die LXX übersetzt וַיַּקְרֵב אֹתְךָ mit καὶ προσήγαγέν σε („und er brachte dich nahe"). וְאֶת־כָּל־אַחֶיךָ בְנֵי־לֵוִי אִתָּךְ wird mit καὶ πάντας τοὺς ἀδελφούς σου υἱοὺς Λευι μετὰ σοῦ („und alle deine Brüder, die Söhne Levis, mit dir") wiedergegeben. וּבִקַּשְׁתֶּם גַּם־כְּהֻנָּה wird mit καὶ ζητεῖτε καὶ τὴν ἱερατείαν („und ihr sucht auch das Priestertum") übersetzt, wobei das griechische καί das hebräische גַּם wiedergibt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz, der die rhetorische Frage aus Vers 9 fortsetzt und abschließt. Das Verb hat ein doppeltes, koordiniertes Objekt mit Apposition und Präpositionalphrase. Ein zweiter Hauptsatz folgt mit kontrastiver Konjunktion, Verb im Perfekt und Objekt. Beide Sätze sind parataktisch durch die Konjunktion verbunden. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt den Kern des Vorwurfs: Die Leviten sind mit ihrer privilegierten Stellung nicht zufrieden und begehren unrechtmäßig das Priestertum.
Numeri 16,11
Hebräisch: לָכֵ֗ן אַתָּה֙ וְכָל־עֲדָ֣תְךָ֔ הַנֹּעָדִ֖ים עַל־יְהוָ֑ה וְאַהֲרֹ֣ן מַה־ה֔וּא כִּ֥י תִלּוֹנ֖וּ עָלָֽיו׃
Deutsch: Darum rottet ihr euch zusammen, du und deine ganze Gemeinde, gegen den Ewigen. Denn was ist Aharon, dass ihr gegen ihn murrt?

Kommentar: Die Partikel לָכֵן („darum, deshalb") leitet die Schlussfolgerung aus der vorherigen Argumentation ein. Sie ist eine hinweisende Partikel, die kausale oder konsekutive Beziehungen ausdrückt.
Das Subjekt אַתָּה ist das Personalpronomen 2. m. sg. („du"), das Korach direkt anspricht. Die Konjunktion וְ koordiniert das zweite Subjekt כָל־עֲדָתְךָ: כָּל ist „ganz, alle" im Constructus, עֲדָתְךָ ist „deine Gemeinde" (עֵדָה mit Possessivsuffix 2. m. sg.).
Das Partizip הַנֹּעָדִים (Nifal Partizip Plural maskulinum von יעד mit Artikel) bedeutet „die sich Versammelnden, die Zusammengerotteten". Die Nifal-Form hat passive oder reflexive Bedeutung. Das Partizip mit Artikel fungiert als attributive Apposition zu כָל־עֲדָתְךָ und charakterisiert die Gemeinde als eine Gruppe, die sich gegen jemanden zusammenrottet.
Die Präpositionalphrase עַל־יְהוָה gibt das Ziel der Verschwörung an: עַל bedeutet „gegen", יְהוָה ist das Tetragramm. Die zentrale Aussage ist, dass die Rebellion nicht gegen Mose und Aaron, sondern letztlich gegen JHWH selbst gerichtet ist.
Die Konjunktion וְ leitet einen kontrastiven oder explanatorischen Satz ein. אַהֲרֹן ist der Eigenname als Subjekt. מַה־הוּא ist eine rhetorische Frage: מַה ist das Interrogativpronomen „was", הוּא das Personalpronomen 3. m. sg. („er"). Die Phrase bedeutet wörtlich „was (ist) er?" und drückt die Geringfügigkeit oder Unwichtigkeit Aarons im Vergleich zu Gott aus.
Die kausale Konjunktion כִּי („dass, weil") leitet den Nebensatz ein, der den Grund für die rhetorische Frage angibt.
Das Verb תִלּוֹנוּ (Qal Imperfekt, 2. m. pl. von לון) bedeutet „ihr murrt". Das Verb לון (oder לין) bezeichnet das Klagen oder Murren, besonders gegen Autorität. Die Imperfektform drückt hier eine andauernde oder wiederholte Handlung aus.
Die Präposition עָלָיו („gegen ihn") mit Suffix 3. m. sg. bezieht sich auf Aaron zurück. Das Murren richtet sich gegen Aaron.
Die rhetorische Struktur des Verses ist bemerkenswert: Mose stellt klar, dass das Murren gegen Aaron letztlich ein Aufstand gegen JHWH selbst ist, da Aaron nur JHWHs Beauftragter ist.
Die LXX übersetzt לָכֵן mit διὰ τοῦτο („deshalb"). אַתָּה וְכָל־עֲדָתְךָ wird mit σὺ καὶ πᾶσα ἡ συναγωγή σου („du und deine ganze Gemeinde") wiedergegeben. הַנֹּעָדִים עַל־יְהוָה wird mit ἡ συναθροισθεῖσα πρὸς τὸν θεόν („die sich versammelt hat gegen Gott") übersetzt, wobei das Partizip Aorist Passiv die hebräische Nifal-Form wiedergibt. וְאַהֲרֹן מַה־הוּא wird mit καὶ Ααρων τίς ἐστιν („und Aaron, wer ist er") übersetzt, wobei das griechische τίς („wer") das hebräische מַה („was") interpretiert. כִּי תִלּוֹנוּ עָלָיו wird mit ὅτι διαγογγύζετε κατ' αὐτοῦ („dass ihr gegen ihn murrt") wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen durch die hinweisende Partikel eingeleiteten Satz ohne explizites Verb (Nominalsatz). Das Subjekt ist doppelt (koordiniert), erweitert durch ein attributives Partizip mit Präpositionalphrase. Ein zweiter Hauptsatz folgt mit der Konjunktion, Subjekt und rhetorischer Frage. Daran schließt sich ein durch die kausale Konjunktion eingeleiteter Nebensatz mit Verb und Präpositionalphrase an.
Der Vers deckt die eigentliche Dimension der Rebellion auf: Sie richtet sich nicht gegen menschliche Autoritäten, sondern gegen Gott selbst, der diese Autoritäten eingesetzt hat.
Numeri 16,12
Hebräisch: וַיִּשְׁלַ֣ח מֹשֶׁ֔ה לִקְרֹ֛א לְדָתָ֥ן וְלַאֲבִירָ֖ם בְּנֵ֣י אֱלִיאָ֑ב וַיֹּאמְר֖וּ לֹ֥א נַעֲלֶֽה׃
Deutsch: Und Mosche sandte hin, um Datan und Aviram, die Söhne Eli'avs, zu rufen. Aber sie sprachen: Wir kommen nicht hinauf!

Kommentar: Das Verb וַיִּשְׁלַח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׁלח) bedeutet „und er sandte". Die Form setzt die Erzählung fort. מֹשֶׁה ist das explizite Subjekt. שׁלח bedeutet „senden, schicken" und bezeichnet hier das Senden von Boten.
Der finale Infinitiv לִקְרֹא (Qal Infinitiv construct von קרא mit לְ) drückt den Zweck des Sendens aus: „um zu rufen". קרא mit der Präposition לְ bedeutet „rufen zu, herbeirufen, einladen".
Die Präposition לְ vor דָתָן leitet das indirekte Objekt ein: „zu Datan". Die koordinierte Phrase וְלַאֲבִירָם fügt den zweiten Namen hinzu: וְ ist die Konjunktion, לְ die Präposition, אֲבִירָם der Eigenname. Die Apposition בְּנֵי אֱלִיאָב identifiziert beide als „Söhne Eliabs". בְּנֵי ist Constructus Plural von בֵּן, אֱלִיאָב der Vatersname.
Das koordinierte Verb וַיֹּאמְרוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von אמר) bedeutet „und sie sprachen". Das Plural-Subjekt bezieht sich auf Datan und Aviram. Die Konjunktion וְ markiert hier einen adversativen Kontrast: Mose ruft sie, aber sie weigern sich.
Die Negation לֹא („nicht") negiert das folgende Verb.
Das Verb נַעֲלֶה (Qal Imperfekt, 1. c. pl. von עלה) bedeutet „wir werden hinaufsteigen, wir kommen hinauf". עלה bedeutet „hinaufsteigen, hinaufgehen" und wird häufig für das Hingehen zu einem höher gelegenen oder wichtigeren Ort verwendet. Die Imperfektform drückt hier eine Weigerung aus: „wir werden nicht hinaufgehen".
Die knappe, kategorische Ablehnung לֹא נַעֲלֶה zeigt die offene Rebellion und Respektlosigkeit gegenüber Moses Autorität.
Die LXX übersetzt וַיִּשְׁלַח מֹשֶׁה mit καὶ ἀπέστειλεν Μωυσῆς (kai apesteilen Mōysēs, „und Mose sandte"). לִקְרֹא לְדָתָן וְלַאֲבִירָם wird mit καλέσαι Δαθαν καὶ Αβιρων („zu rufen Datan und Abiron") wiedergegeben. בְּנֵי אֱלִיאָב wird mit υἱοὺς Ελιαβ übersetzt. וַיֹּאמְרוּ לֹא נַעֲלֶה wird mit καὶ εἶπαν οὐκ ἀναβαίνομεν („und sie sprachen: Wir steigen nicht hinauf") wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, explizitem Subjekt und finalem Infinitiv mit doppeltem indirektem Objekt (koordiniert) und Apposition. Ein zweiter Hauptsatz folgt mit adversativer Konjunktion, Verb im Plural und direkter Rede (Hauptsatz mit Negation und Verb). Es gibt keine Nebensätze außer der finalen Infinitivkonstruktion.
Der Vers markiert einen Wendepunkt: Die Erzählung wendet sich nun von Korach und den Leviten zu Datan und Aviram, den rubenitischen Rebellen, die Moses Autorität offen ablehnen.
Numeri 16,13
Hebräisch: הַמְעַ֗ט כִּ֤י הֶֽעֱלִיתָ֨נוּ֙ מֵאֶ֨רֶץ זָבַ֤ת חָלָב֙ וּדְבַ֔שׁ לַהֲמִיתֵ֖נוּ בַּמִּדְבָּ֑ר כִּֽי־תִשְׂתָּרֵ֥ר עָלֵ֖ינוּ גַּם־הִשְׂתָּרֵֽר׃
Deutsch: Ist es zu wenig, dass du uns aus einem Land, das von Milch und Honig fließt, heraufgeführt hast, um uns in der Wüste sterben zu lassen, dass du dich auch noch zum Herrscher über uns aufwirfst?

Kommentar: Die rhetorische Frage הַמְעַט mit הַ als interrogativem Präfix und מְעַט („wenig") eröffnet die Anklage. Die Construction entspricht der in Vers 9 und drückt sarkastische Empörung aus.
Die kausale Konjunktion כִּי („dass, weil") leitet den Inhalt der rhetorischen Frage ein.
Das Verb הֶעֱלִיתָנוּ (Hifil Perfekt, 2. m. sg. von עלה mit Suffix 1. c. pl.) bedeutet „du hast uns heraufgeführt". Die Hifil-Form ist kausativ: „veranlassen hinaufzusteigen". Das Suffix נוּ- ist das Objektsuffix 1. Person Plural („uns"). Das Perfekt drückt eine abgeschlossene Handlung aus.
Die Präpositionalphrase מֵאֶרֶץ זָבַת חָלָב וּדְבַשׁ ist die Herkunftsangabe. מִן ist die Präposition „aus", אֶרֶץ bedeutet „Land". זָבַת ist das Qal Partizip Femininum Singular von זוב („fließen") im Constructus. חָלָב וּדְבַשׁ sind die koordinierten Objekte: חָלָב („Milch") und דְבַשׁ („Honig"), verbunden durch die Konjunktion וּ. Die stehende Wendung ארץ זבת חלב ודבש („ein Land, das von Milch und Honig fließt") bezeichnet normalerweise das verheißene Land Kanaan. Die bittere Ironie liegt darin, dass Datan und Aviram diese Phrase auf Ägypten anwenden – eine drastische Umkehrung der Exodus-Theologie.
Der finale Infinitiv לַהֲמִיתֵנוּ (Hifil Infinitiv construct von מות mit לְ und Suffix 1. c. pl.) drückt den (angeblichen) Zweck des Exodus aus: „um uns zu töten". Die Hifil-Form von מות ist kausativ: „sterben lassen, töten". Das Suffix נוּ- ist wieder „uns".
Die Präposition בַּמִּדְבָּר („in der Wüste") mit Artikel gibt den Ort des angedrohten Todes an. מִדְבָּר bedeutet „Wüste, Steppe".
Die Konjunktion כִּי leitet einen weiteren Teil der Anklage ein. תִשְׂתָּרֵר (Hitpael Imperfekt, 2. m. sg. von שׂרר) bedeutet „du erhebst dich zum Herrscher, du herrschst". Die Hitpael-Form hat reflexive Bedeutung: „sich zum Herrscher machen". Die Präposition עָלֵינוּ („über uns") mit Suffix 1. c. pl. gibt das Objekt der Herrschaft an.
Die emphatische Partikel גַּם („auch, sogar") verstärkt den Vorwurf. הִשְׂתָּרֵר ist der Infinitiv absolutus von שׂרר Hitpael und steht hier zur Verstärkung des finiten Verbs: „auch noch (wirklich) herrschen". Diese Construction (finites Verb + Infinitiv absolutus desselben Stammes) ist eine hebräische Emphaseform, die die Intensität oder Gewissheit der Handlung unterstreicht.
Die LXX übersetzt הַמְעַט כִּי הֶעֱלִיתָנוּ mit μικρὸν ὅτι ἐξήγαγες ἡμᾶς („ist es wenig, dass du uns herausgeführt hast"). מֵאֶרֶץ זָבַת חָלָב וּדְבַשׁ wird mit ἐκ γῆς ῥεούσης γάλα καὶ μέλι („aus einem Land, das fließt von Milch und Honig") wiedergegeben, wobei das griechische Partizip Präsens das hebräische Partizip wiedergibt. לַהֲמִיתֵנוּ בַּמִּדְבָּר wird mit ἀποκτεῖναι ἡμᾶς ἐν τῇ ἐρήμῳ („uns in der Wüste zu töten") übersetzt. כִּי־תִשְׂתָּרֵר עָלֵינוּ גַּם־הִשְׂתָּרֵר wird mit ὅτι κατάρχεις ἡμῶν ἄρχων („dass du über uns herrschst als Herrscher") wiedergegeben, wobei das griechische Partizip ἄρχων den hebräischen Infinitiv absolutus interpretativ wiedergibt.
Die Satzstruktur zeigt eine komplexe rhetorische Frage als Hauptsatz, eingeleitet durch die interrogative Partikel. Der durch die kausale Konjunktion eingeleitete Nebensatz enthält ein Verb mit Objekt (als Suffix) und Präpositionalphrase sowie einen finalen Infinitiv mit Suffix und lokaler Präpositionalphrase. Ein zweiter durch die Konjunktion eingeleiteter Nebensatz folgt mit Verb, Präpositionalphrase und der emphatischen Infinitiv-absolutus-Construction.
Der Vers zeigt die radikale Verdrehung der Heilsgeschichte durch die Rebellen: Sie verklären Ägypten als das wahre Land der Verheißung und bezichtigen Mose, sie in den Tod geführt zu haben.
Numeri 16,14
Hebräisch: אַ֡ף לֹ֣א אֶל־אֶרֶץ֩ זָבַ֨ת חָלָ֤ב וּדְבַשׁ֙ הֲבִ֣יאֹתָ֔נוּ וַתִּ֨תֶּן־לָ֔נוּ נַחֲלַ֖ת שָׂדֶ֣ה וָכָ֑רֶם הַעֵינֵ֞י הָאֲנָשִׁ֥ים הָהֵ֛ם תְּנַקֵּ֖ר לֹ֥א נַעֲלֶֽה׃
Deutsch: Du hast uns keineswegs in ein Land gebracht, das von Milch und Honig fließt, noch uns Äcker und Weinberge als Erbteil gegeben! Willst du diesen Leuten die Augen ausstechen? Wir kommen nicht hinauf!

Kommentar: Die emphatische Partikel אַף („auch, sogar") verstärkt die Anklage und leitet eine Steigerung ein. Die Negation לֹא („nicht") negiert die folgende Aussage.
Die Präpositionalphrase אֶל־אֶרֶץ זָבַת חָלָב וּדְבַשׁ gibt das Ziel an: אֶל ist die Präposition „zu, nach", אֶרֶץ bedeutet „Land". זָבַת חָלָב וּדְבַשׁ ist die bereits aus Vers 13 bekannte Constructus-Verbindung: זָבַת ist das Qal Partizip Femininum Singular von זוב („fließen") im Constructus, חָלָב („Milch") und דְבַשׁ („Honig") sind durch וּ koordiniert. Hier wird die Phrase korrekt auf das verheißene Land Kanaan bezogen.
Das Verb הֲבִיאֹתָנוּ (Hifil Perfekt, 2. m. sg. von בוא mit Suffix 1. c. pl.) bedeutet „du hast uns gebracht". Die Hifil-Form ist kausativ: „veranlassen zu kommen, bringen". Das Suffix נוּ- ist das Objektsuffix 1. Person Plural. Die Negation לֹא mit der emphatischen Partikel אַף ergibt die Bedeutung „keineswegs hast du uns gebracht".
Das koordinierte Verb וַתִּתֶּן (Wayyiqtol, 2. m. sg. von נתן) bedeutet „und du hast gegeben". לָנוּ ist die Präposition לְ mit Suffix 1. c. pl. („uns").
Das Objekt נַחֲלַת שָׂדֶה וָכָרֶם ist eine Constructus-Verbindung: נַחֲלַת ist der Constructus von נַחֲלָה („Erbteil, Erbbesitz"), שָׂדֶה bedeutet „Feld, Acker". Die Konjunktion וְ koordiniert כָרֶם („Weinberg"). Die ganze Phrase bedeutet „Erbteil von Feld und Weinberg" und bezeichnet landwirtschaftlichen Besitz im verheißenen Land.
Die rhetorische Frage הַעֵינֵי הָאֲנָשִׁים הָהֵם תְּנַקֵּר ist besonders drastisch. הַ ist das interrogative Präfix. עֵינֵי ist der Constructus Dual von עַיִן („Auge"), הָאֲנָשִׁים ist „die Männer" (Plural von אִישׁ mit Artikel), הָהֵם ist das Demonstrativpronomen Plural „jene" mit Artikel. Die Phrase עֵינֵי הָאֲנָשִׁים הָהֵם bedeutet „die Augen jener Männer" und bezieht sich vermutlich auf die Israeliten allgemein oder speziell auf Moses Gesandten.
Das Verb תְּנַקֵּר (Piel Imperfekt, 2. m. sg. von נקר) bedeutet „du wirst ausstechen, herausreißen". Die Piel-Form hat intensive Bedeutung. נקר bedeutet „aushöhlen, ausstechen" und wird hier im übertragenen Sinne verwendet: „willst du sie täuschen, blenden?" Die wörtliche Bedeutung „Augen ausstechen" ist eine drastische Metapher für Täuschung und Manipulation.
Die abschließende Negation לֹא נַעֲלֶה wiederholt die kategorische Weigerung aus Vers 12. לֹא ist die Negation, נַעֲלֶה (Qal Imperfekt, 1. c. pl. von עלה) bedeutet „wir werden hinaufsteigen". Die Wiederholung unterstreicht die Endgültigkeit der Ablehnung.
Die LXX übersetzt „הַעֵינֵי הָאֲנָשִׁים הָהֵם תְּנַקֵּר" (willst du diesen Männern die Augen ausstechen?) mit „τοὺς ὀφθαλμοὺς τῶν ἀνθρώπων ἐκείνων ἄν ἐξέκοψας" (hättest du die Augen jener Männer ausgestochen), was den hypothetischen Charakter anders ausdrückt.
Die Satzstruktur zeigt einen ersten Hauptsatz mit emphatischer Negation, Präpositionalphrase und Verb mit Objektsuffix. Ein zweiter koordinierter Hauptsatz folgt mit Verb, indirektem Objekt (Präposition mit Suffix) und direktem Objekt (Constructus-Verbindung). Eine rhetorische Frage als dritter Hauptsatz folgt mit Subjekt (erweiterte Constructus-Verbindung mit Demonstrativpronomen) und Verb. Der abschließende vierte Hauptsatz wiederholt die kategorische Ablehnung. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers kulminiert in der offenen Rebellion: Die rubenitischen Führer werfen Mose vor, sein Versprechen nicht erfüllt und das Volk in die Irre geführt zu haben.
Numeri 16,15
Hebräisch: וַיִּ֤חַר לְמֹשֶׁה֙ מְאֹ֔ד וַיֹּ֨אמֶר֙ אֶל־יְהוָ֔ה אַל־תֵּ֖פֶן אֶל־מִנְחָתָ֑ם לֹ֠א חֲמ֨וֹר אֶחָ֤ד מֵהֶם֙ נָשָׂ֔אתִי וְלֹ֥א הֲרֵעֹ֖תִי אֶת־אַחַ֥ד מֵהֶֽם׃
Deutsch: Da entbrannte Mosche sehr und sprach zu dem Ewigen: Wende dich nicht zu ihrer Opfergabe! Nicht einen Esel habe ich von ihnen genommen und keinem einzigen unter ihnen ein Leid getan.

Kommentar: Das Verb וַיִּחַר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von חרה) bedeutet „und es entbrannte, es wurde zornig". Die idiomatische Construction חרה ל bedeutet „jemandem wurde zornig, jemand entbrannte im Zorn". לְמֹשֶׁה ist die Präposition לְ mit dem Namen Mose: „dem Mose (entbrannte es)". Das unpersönliche Subjekt (oft אַף, „Nase, Zorn") ist hier nicht ausgedrückt.
Das Adverb מְאֹד („sehr") intensiviert den Zorn. Die Construction ויחר למשה מאד drückt starken, intensiven Zorn aus.
Das koordinierte Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von אמר) bedeutet „und er sprach". Die Präpositionalphrase אֶל־יְהוָה gibt den Adressaten an: Mose wendet sich an JHWH. Die Konjunktion וְ verbindet die emotionale Reaktion mit der verbalen Äußerung.
Der negative Imperativ אַל־תֵּפֶן ist eine Bitte oder ein Appell. אַל ist die negative Partikel für den Jussiv/Imperativ, תֵּפֶן (Qal Imperfekt/Jussiv, 2. m. sg. von פנה) bedeutet „du sollst dich wenden, wende dich". Die Construction אַל־תֵּפֶן אֶל bedeutet „wende dich nicht zu, beachte nicht". Die Präpositionalphrase אֶל־מִנְחָתָם gibt das Objekt an: אֶל ist die Präposition „zu", מִנְחָתָם ist „ihre Opfergabe" (מִנְחָה mit Possessivsuffix 3. m. pl.). מִנְחָה kann Speisopfer oder allgemein Opfergabe bedeuten und bezieht sich hier auf das bevorstehende Räucheropfer.
Die Negation לֹא leitet Moses Rechtfertigung ein. חֲמוֹר אֶחָד ist „ein Esel": חֲמוֹר bedeutet „Esel", אֶחָד ist das Zahlwort „eins, ein einziger". Die Präposition מֵהֶם („von ihnen") mit Suffix 3. m. pl. gibt die Herkunft an.
Das Verb נָשָׂאתִי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von נשׂא) bedeutet „ich habe genommen, getragen". נשׂא hat die Grundbedeutung „tragen, erheben" und kann auch „nehmen, wegnehmen" bedeuten. Die Aussage לֹא חֲמוֹר אֶחָד מֵהֶם נָשָׂאתִי bedeutet „nicht einen einzigen Esel von ihnen habe ich genommen" und betont Moses Integrität.
Die koordinierte Negation וְלֹא leitet die zweite Rechtfertigung ein. Das Verb הֲרֵעֹתִי (Hifil Perfekt, 1. c. sg. von רעע) bedeutet „ich habe Böses getan, Leid zugefügt". Die Hifil-Form von רעע ist kausativ: „böse machen, schaden". אֶת־אַחַד מֵהֶם ist die Objektphrase: אֶת die Objektpartikel, אֶחָד („einen, einem") mit der Präposition מֵהֶם („von ihnen"). Die Aussage bedeutet „und keinem einzigen von ihnen habe ich geschadet".
Die beiden parallelen Aussagen betonen Moses völlige Unschuld gegenüber dem Volk: Er hat weder materiellen Vorteil aus seiner Position gezogen noch jemandem Unrecht getan.
Die LXX übersetzt „וַיִּחַר לְמֹשֶׁה מְאֹד" (und Mose wurde sehr zornig) mit „καὶ ἐβαρυθύμησεν Μωυσῆς σφόδρα" (und Mose wurde sehr betrübt/niedergeschlagen), eine emotionale Verschiebung von Zorn zu Niedergeschlagenheit. Zudem wird „חֲמוֹר" (Esel) zu „ἐπιθύμημα" (Begehrenswertes/Wunsch), was die Bedeutung völlig verändert.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit unpersönlichem Verb, präpositionalem Dativ und Adverb. Ein zweiter Hauptsatz folgt mit Verb und Präpositionalphrase. Die direkte Rede beginnt mit einem negativen Imperativ (Jussiv) mit Präpositionalphrase. Zwei parallel strukturierte Hauptsätze folgen, jeweils mit Negation, Objekt und Verb im Perfekt sowie präpositionaler Ergänzung.
Der Vers zeigt Moses emotionale Reaktion auf die schwere Anklage und seine Bitte an Gott, die Opfer der Rebellen nicht anzunehmen. Seine Selbstverteidigung betont seine Integrität als Führer.
Numeri 16,16
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר מֹשֶׁה֙ אֶל־קֹ֔רַח אַתָּה֙ וְכָל־עֲדָ֣תְךָ֔ הֱי֖וּ לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה אַתָּ֥ה וָהֵ֛ם וְאַהֲרֹ֖ן מָחָֽר׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu Korach: Du und deine ganze Gemeinde, seid morgen vor dem Ewigen, du und sie und Aharon.

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von אמר) bedeutet „und er sprach". מֹשֶׁה ist das explizite Subjekt. Die Präpositionalphrase אֶל־קֹרַח gibt den Adressaten an: Mose wendet sich wieder direkt an Korach.
Das Subjekt אַתָּה ist das Personalpronomen 2. m. sg. („du"). Die koordinierte Phrase וְכָל־עֲדָתְךָ fügt hinzu: וְ ist die Konjunktion, כָּל־עֲדָתְךָ ist „deine ganze Gemeinde" (כָּל im Constructus, עֲדָתְךָ ist עֵדָה mit Possessivsuffix 2. m. sg.).
Das Verb הֱיוּ (Qal Imperativ, 2. m. pl. von היה) bedeutet „seid". Der Imperativ Plural bezieht sich auf Korach und seine Gemeinde zusammen.
Die Präpositionalphrase לִפְנֵי יְהוָה gibt den Ort an: לִפְנֵי bedeutet „vor, angesichts von", יְהוָה ist das Tetragramm. Die Phrase „vor JHWH" bezeichnet die formelle Präsenz im Heiligtum.
Die Apposition אַתָּה וָהֵם וְאַהֲרֹן spezifiziert die Teilnehmer nochmals einzeln: אַתָּה („du", Korach), koordiniert durch וְ mit הֵם („sie", die Gemeinde), koordiniert durch וְ mit אַהֲרֹן (Aaron). Die dreifache Aufzählung unterstreicht, dass alle Parteien anwesend sein müssen.
Das temporale Adverb מָחָר („morgen") gibt den Zeitpunkt an und wiederholt die Zeitangabe aus den Versen 5 und 7.
Die LXX fügt „Ἁγίασον τὴν συναγωγήν σου" (heilige deine Versammlung) hinzu, was im hebräischen Text nicht erscheint.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase. Die direkte Rede ist ein imperativer Hauptsatz mit doppeltem Subjekt (koordiniert), Imperativ und Präpositionalphrase, gefolgt von einer appositiven Wiederaufnahme der Subjekte und temporalem Adverb. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers setzt den endgültigen Termin für die göttliche Probe fest: Alle Beteiligten sollen am nächsten Tag vor JHWH erscheinen.
Numeri 16,17
Hebräisch: וּקְח֣וּ׀ אִ֣ישׁ מַחְתָּתוֹ֗ וּנְתַתֶּ֤ם עֲלֵיהֶם֙ קְטֹ֔רֶת וְהִקְרַבְתֶּ֞ם לִפְנֵ֤י יְהוָה֙ אִ֣ישׁ מַחְתָּתוֹ֔ חֲמִשִּׁ֥ים וּמָאתַ֖יִם מַחְתֹּ֑ת וְאַתָּ֥ה וְאַהֲרֹ֖ן אִ֥ישׁ מַחְתָּתוֹֽ׃
Deutsch: Und nehmt ein jeder seine Räucherpfanne und legt Räucherwerk darauf, und bringt ein jeder seine Räucherpfanne dar vor dem Ewigen, 250 Räucherpfannen; und du und Aharon, ein jeder seine Räucherpfanne.

Kommentar: Das Verb וּקְחוּ (Waw + Qal Imperativ, 2. m. pl. von לקח) bedeutet „und nehmt". Die Konjunktion וְ setzt die Anweisungen fort.
Das Subjekt אִישׁ („Mann, jeder") steht distributiv: „ein jeder". מַחְתָּתוֹ ist „seine Räucherpfanne" (מַחְתָּה mit Possessivsuffix 3. m. sg.). Die Construction אִישׁ מַחְתָּתוֹ bedeutet „jeder seine Räucherpfanne" und betont die individuelle Verantwortung.
Das koordinierte Verb וּנְתַתֶּם (Waw + Qal Perfekt, 2. m. pl. von נתן) bedeutet „und ihr sollt legen, gebt". Das Weqatal drückt hier imperativen Charakter aus (konsekutive Aufforderung). עֲלֵיהֶם ist die Präposition עַל („auf") mit Suffix 3. m. pl. („auf sie"), das sich auf die Räucherpfannen bezieht.
Das Objekt קְטֹרֶת („Räucherwerk") ist bereits aus Vers 7 bekannt.
Das koordinierte Verb וְהִקְרַבְתֶּם (Waw + Hifil Perfekt, 2. m. pl. von קרב) bedeutet „und ihr sollt darbringen, nahen lassen". Die Hifil-Form ist kausativ: „veranlassen, dass etwas naht", hier im kultischen Sinne „opfern, darbringen". Das Weqatal hat wieder imperativen Charakter.
Die Präpositionalphrase לִפְנֵי יְהוָה („vor JHWH") gibt den Ort der Darbringung an.
Die Phrase אִישׁ מַחְתָּתוֹ wiederholt die distributive Construction: „jeder seine Räucherpfanne".
Die Zahlenangabe חֲמִשִּׁים וּמָאתַיִם מַחְתֹּת präzisiert die Gesamtzahl: חֲמִשִּׁים („fünfzig"), koordiniert durch וּ mit מָאתַיִם („zweihundert"), zusammen „zweihundertfünfzig". מַחְתֹּת ist der Plural von מַחְתָּה („Räucherpfannen"). Diese Zahl entspricht den 250 Männern aus Vers 2.
Die abschließende Phrase וְאַתָּה וְאַהֲרֹן אִישׁ מַחְתָּתוֹ spezifiziert Mose und Aaron als zusätzliche Teilnehmer: וְאַתָּה („und du", Mose), koordiniert durch וְ mit אַהֲרֹן (Aaron), gefolgt von der distributiven Formel אִישׁ מַחְתָּתוֹ („jeder seine Räucherpfanne"). Dies bedeutet, dass insgesamt 252 Räucherpfannen dargebracht werden sollen.
Die LXX übersetzt וּקְחוּ אִישׁ מַחְתָּתוֹ mit καὶ λάβετε ἕκαστος τὸ πυρεῖον αὐτοῦ („und nehmt, jeder sein Feuerbecken"). וּנְתַתֶּם עֲלֵיהֶם קְטֹרֶת wird mit καὶ ἐπιθήσετε ἐπ' αὐτὰ θυμίαμα („und ihr sollt auf sie Räucherwerk legen") wiedergegeben. וְהִקְרַבְתֶּם לִפְנֵי יְהוָה אִישׁ מַחְתָּתוֹ wird mit καὶ προσάξετε ἔναντι κυρίου ἕκαστος τὸ πυρεῖον αὐτοῦ  übersetzt. Die Zahlenangabe wird mit πεντήκοντα καὶ διακόσια πυρεῖα wiedergegeben. וְאַתָּה וְאַהֲרֹן אִישׁ מַחְתָּתוֹ wird mit καὶ σὺ καὶ Ααρων εἷς ἕκαστος τὸ πυρεῖον αὐτοῦ übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze mit imperativischem Charakter: Der erste mit Imperativ, distributivem Subjekt und Objekt; der zweite mit Weqatal-Imperativ, Präpositionalphrase und Objekt; der dritte mit Weqatal-Imperativ, Präpositionalphrase und distributivem Objekt, gefolgt von einer präzisierenden Zahlenangabe. Eine abschließende nominale Ergänzung spezifiziert Mose und Aaron als weitere Teilnehmer. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers gibt detaillierte Anweisungen für das Ritual: Jeder der 250 Männer sowie Mose und Aaron sollen ihre eigene Räucherpfanne mit Räucherwerk vor JHWH darbringen.
Numeri 16,18
Hebräisch: וַיִּקְח֞וּ אִ֣ישׁ מַחְתָּתוֹ֗ וַיִּתְּנ֤וּ עֲלֵיהֶם֙ אֵ֔שׁ וַיָּשִׂ֥ימוּ עֲלֵיהֶ֖ם קְטֹ֑רֶת וַֽיַּעַמְד֗וּ פֶּ֛תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵ֖ד וּמֹשֶׁ֥ה וְאַהֲרֹֽן׃
Deutsch: Und sie nahmen ein jeder seine Räucherpfanne und taten Feuer darauf und legten Räucherwerk darauf; und sie stellten sich an den Eingang des Zeltes der Begegnung, auch Mosche und Aharon.

Kommentar: Das Verb וַיִּקְחוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von לקח) bedeutet „und sie nahmen". Die Form setzt die Erzählung fort und beschreibt die Ausführung der Anweisungen aus Vers 17.
Das distributive Subjekt אִישׁ מַחְתָּתוֹ („jeder seine Räucherpfanne") wiederholt die Formel aus Vers 17 und unterstreicht die individuelle Handlung jedes Teilnehmers. אִישׁ steht distributiv, מַחְתָּתוֹ ist מַחְתָּה mit Possessivsuffix 3. m. sg.
Das koordinierte Verb וַיִּתְּנוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von נתן) bedeutet „und sie gaben, taten hinein". עֲלֵיהֶם ist die Präposition עַל mit Suffix 3. m. pl. („auf sie"), bezogen auf die Räucherpfannen.
Das Objekt אֵשׁ („Feuer") entspricht der Anweisung aus Vers 7.
Das koordinierte Verb וַיָּשִׂימוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von שׂים) bedeutet „und sie legten, setzten". עֲלֵיהֶם wiederholt die Präposition mit Suffix („auf sie").
Das Objekt קְטֹרֶת („Räucherwerk") vollendet die rituelle Vorbereitung gemäß der Anweisung.
Das koordinierte Verb וַיַּעַמְדוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von עמד) bedeutet „und sie stellten sich, standen". עמד bedeutet „stehen" und bezeichnet hier die formelle Positionierung für die kultische Handlung.
Die Ortsangabe פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד spezifiziert den Ort: פֶּתַח bedeutet „Eingang, Öffnung", אֹהֶל מוֹעֵד ist die Constructus-Verbindung „Zelt der Begegnung" (אֹהֶל im Constructus, מוֹעֵד „Versammlung, bestimmte Zeit"). Diese Bezeichnung für das Heiligtum betont den Ort der göttlichen Begegnung mit dem Volk.
Die abschließende Phrase וּמֹשֶׁה וְאַהֲרֹן fügt hinzu: וּ ist die Konjunktion „und, auch", מֹשֶׁה und אַהֲרֹן sind die beiden Namen, koordiniert durch וְ. Die Phrase bedeutet „und (auch) Mose und Aaron" und zeigt, dass beide Autoritätsfiguren ebenfalls am Eingang des Zeltes standen.
Die LXX übersetzt וַיִּקְחוּ אִישׁ מַחְתָּתוֹ mit καὶ ἔλαβον ἕκαστος τὸ πυρεῖον αὐτοῦ („und sie nahmen, jeder sein Feuerbecken"). וַיִּתְּנוּ עֲלֵיהֶם אֵשׁ wird mit καὶ ἐπέθηκαν ἐπ' αὐτὰ πῦρ („und sie legten auf sie Feuer") wiedergegeben. וַיָּשִׂימוּ עֲלֵיהֶם קְטֹרֶת wird mit καὶ ἐπέβαλον ἐπ' αὐτὰ θυμίαμα („und sie warfen auf sie Räucherwerk") übersetzt. וַיַּעַמְדוּ פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד wird mit καὶ ἔστησαν παρὰ τὴν θύραν τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου („und sie stellten sich neben die Tür des Zeltes des Zeugnisses"). וּמֹשֶׁה וְאַהֲרֹן wird mit καὶ Μωυσῆς καὶ Ααρων wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze, alle mit Wayyiqtol-Verben: Der erste mit distributivem Subjekt, der zweite und dritte mit Präpositionalphrase und Objekt, der vierte mit Ortsangabe. Eine abschließende nominale Ergänzung fügt Mose und Aaron als weitere Teilnehmer hinzu. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers beschreibt die präzise Ausführung der rituellen Anweisungen: Alle Beteiligten haben ihre Räucherpfannen vorbereitet und sich am heiligen Ort versammelt.
Numeri 16,19
Hebräisch: וַיַּקְהֵ֨ל עֲלֵיהֶ֥ם קֹ֨רַח֙ אֶת־כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה אֶל־פֶּ֖תַח אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וַיֵּרָ֥א כְבוֹד־יְהוָ֖ה אֶל־כָּל־הָעֵדָֽה׃
Deutsch: Und Korach versammelte gegen sie die ganze Gemeinde an den Eingang des Zeltes der Begegnung. Da erschien die Herrlichkeit des Ewigen vor der ganzen Gemeinde.

Kommentar: Das Verb וַיַּקְהֵל (Wayyiqtol, 3. m. sg. von קהל Hifil) bedeutet „und er versammelte". Die Hifil-Form ist kausativ: „veranlassen, sich zu versammeln". קֹרַח ist das explizite Subjekt.
Die Präposition עֲלֵיהֶם („gegen sie") mit Suffix 3. m. pl. gibt die Richtung oder das Ziel der Versammlung an. Das Suffix bezieht sich auf Mose und Aaron zurück. Die adversative Bedeutung von עַל („gegen") unterstreicht die feindliche Absicht.
Das Objekt אֶת־כָּל־הָעֵדָה bezeichnet die Gesamtheit: אֶת ist die Objektpartikel, כָּל־הָעֵדָה ist „die ganze Gemeinde" (כָּל im Constructus vor הָעֵדָה mit Artikel). Korach mobilisiert das gesamte Volk gegen Mose und Aaron.
Die Präpositionalphrase אֶל־פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד gibt den Ort der Versammlung an: אֶל ist die Präposition „zu, an", פֶּתַח bedeutet „Eingang", אֹהֶל מוֹעֵד ist die Constructus-Verbindung „Zelt der Begegnung". Die Phrase entspricht der Ortsangabe aus Vers 18.
Das koordinierte Verb וַיֵּרָא (Wayyiqtol, 3. m. sg. von ראה Nifal) bedeutet „und es erschien, wurde sichtbar". Die Nifal-Form hat passive Bedeutung. Das Subjekt כְבוֹד־יְהוָה ist die Constructus-Verbindung: כְבוֹד bedeutet „Herrlichkeit, Ehre, Gewicht", יְהוָה ist das Tetragramm. כבוד יהוה ist ein zentraler theologischer Begriff für die sichtbare Manifestation der göttlichen Präsenz.
Die Präposition אֶל־כָּל־הָעֵדָה gibt an, wem gegenüber die Erscheinung erfolgte: אֶל kann hier „zu, vor" bedeuten, כָּל־הָעֵדָה ist „die ganze Gemeinde". Die göttliche Herrlichkeit erscheint vor dem gesamten versammelten Volk.
Der Vers markiert den dramatischen Höhepunkt: Korach hat das Volk mobilisiert, aber statt eines menschlichen Triumphes folgt die göttliche Theophanie.
Die LXX übersetzt וַיַּקְהֵל עֲלֵיהֶם קֹרַח אֶת־כָּל־הָעֵדָה mit καὶ ἐπισυνέστησεν ἐπ' αὐτοὺς Κορε πᾶσαν τὴν συναγωγήν („und Kore versammelte gegen sie die ganze Gemeinde"). אֶל־פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד wird mit ἐπὶ τὴν θύραν τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου („an die Tür des Zeltes des Zeugnisses") wiedergegeben. וַיֵּרָא כְבוֹד־יְהוָה אֶל־כָּל־הָעֵדָה wird mit καὶ ὤφθη ἡ δόξα κυρίου πάσῃ τῇ συναγωγῇ („und die Herrlichkeit des Herrn erschien der ganzen Gemeinde") übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Hifil-Verb, explizitem Subjekt, Präpositionalphrase, Objekt und Ortsangabe; der zweite mit Nifal-Verb, Subjekt (Constructus-Verbindung) und Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt die Eskalation der Rebellion und die unmittelbare göttliche Reaktion: Die Herrlichkeit JHWHs erscheint, um die Situation zu entscheiden.
Numeri 16,20
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָ֔ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und zu Aharon, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von דבר Piel) bedeutet „und er redete". Die Piel-Form hat intensive Bedeutung und bezeichnet autoritatives, formelles Reden. יְהוָה ist das explizite Subjekt (Tetragramm).
Die doppelte Präpositionalphrase אֶל־מֹשֶׁה וְאֶֽל־אַהֲרֹן gibt die Adressaten an: אֶל ist die Präposition „zu", מֹשֶׁה (Mose) der erste Adressat, koordiniert durch וְ mit אַהֲרֹן (Aaron) als zweitem Adressaten. Die Wiederholung der Präposition אֶל unterstreicht, dass beide gleichermaßen angesprochen werden.
Das Verb לֵאמֹר ist der Qal Infinitiv construct von אמר mit der Präposition לְ und dient als Redeeinleitung: „sprechend, sagend". Diese stereotypische Formel leitet die direkte göttliche Rede ein.
Der Vers ist eine klassische Redeeinleitungsformel, die in der priesterlichen Literatur des Pentateuch häufig vorkommt.
Die LXX übersetzt וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה וְאֶל־אַהֲרֹן mit καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν καὶ Ααρων („und der Herr sprach zu Mose und Aaron"). לֵאמֹר wird mit λέγων („sagend") wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, explizitem Subjekt, doppelter Präpositionalphrase (koordiniert) und Redeeinleitung (Infinitiv construct). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers leitet die göttliche Rede ein, die die Krise lösen wird.
Numeri 16,21
Hebräisch: הִבָּ֣דְל֔וּ מִתּ֖וֹךְ הָעֵדָ֣ה הַזֹּ֑את וַאַכַלֶּ֥ה אֹתָ֖ם כְּרָֽגַע׃
Deutsch: Sondert euch ab aus der Mitte dieser Gemeinde, und ich werde sie in einem Augenblick vernichten!

Kommentar: Das Verb הִבָּדְלוּ (Nifal Imperativ, 2. m. pl. von בדל) bedeutet „sondert euch ab, trennt euch". Die Nifal-Form hat reflexive Bedeutung: „sich absondern". Der Imperativ Plural richtet sich an Mose und Aaron.
Die Präpositionalphrase מִתּוֹךְ הָעֵדָה הַזֹּאת gibt an, wovon die Absonderung erfolgen soll: מִן ist die Präposition „aus, von", תּוֹךְ bedeutet „Mitte, Inneres", הָעֵדָה ist „die Gemeinde" mit Artikel, הַזֹּאת ist das Demonstrativpronomen Femininum Singular „diese" mit Artikel. Die ganze Phrase bedeutet „aus der Mitte dieser Gemeinde".
Das koordinierte Verb וַאַכַלֶּה (Waw + Piel Kohortativ, 1. c. sg. von כלה) bedeutet „und ich werde vernichten, verzehren". Die Piel-Form von כלה hat intensive Bedeutung: „vollständig vernichten, zu Ende bringen". Der Kohortativ drückt die Absicht oder den Willen des Sprechers aus. Das implizite Subjekt ist JHWH.
Das Objekt אֹתָם ist die Objektpartikel אֶת mit dem Suffix 3. m. pl. („sie"), das sich auf die Gemeinde bezieht.
Das Adverb כְּרָגַע ist eine Präpositionalphrase mit כְּ („wie, als") und רֶגַע („Augenblick, Moment"). Die Phrase bedeutet „in einem Augenblick, sofort" und betont die Unmittelbarkeit und Vollständigkeit der angedrohten Vernichtung.
Die LXX übersetzt הִבָּדְלוּ מִתּוֹךְ הָעֵדָה הַזֹּאת mit ἀναχωρήσατε ἐκ μέσου τῆς συναγωγῆς ταύτης („zieht euch zurück aus der Mitte dieser Gemeinde"). וַאַכַלֶּה אֹתָם כְּרָגַע wird mit καὶ ἐξαναλώσω αὐτοὺς παραχρῆμα („und ich werde sie sofort völlig vernichten") wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste ist ein Imperativsatz mit Präpositionalphrase, der zweite ein Aussagesatz mit Kohortativ, Objekt und Adverbialbestimmung. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt die drastische göttliche Reaktion: JHWH will die rebellische Gemeinde sofort vernichten und befiehlt Mose und Aaron, sich zu distanzieren.
Numeri 16,22
Hebräisch: וַיִּפְּל֤וּ עַל־פְּנֵיהֶם֙ וַיֹּ֣אמְר֔וּ אֵ֕ל אֱלֹהֵ֥י הָרוּחֹ֖ת לְכָל־בָּשָׂ֑ר הָאִ֤ישׁ אֶחָד֙ יֶחֱטָ֔א וְעַ֥ל כָּל־הָעֵדָ֖ה תִּקְצֹֽף׃
Deutsch: Und sie fielen auf ihr Angesicht und sprachen: El, Gott der Geister alles Fleisches! Ein einziger Mann will sündigen, und du solltest über die ganze Gemeinde zürnen?

Kommentar: Das Verb וַיִּפְּלוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von נפל) bedeutet „und sie fielen". Das Subjekt sind Mose und Aaron. נפל bedeutet „fallen".
Die Präpositionalphrase עַל־פְּנֵיהֶם spezifiziert die Art des Fallens: עַל ist die Präposition „auf", פְּנֵיהֶם ist „ihre Angesichter" (Dual von פָּנֶה mit Possessivsuffix 3. m. pl.). Die idiomatische Wendung נפל על־פנים bedeutet „auf das Angesicht fallen" und bezeichnet Proskynese oder intensives Gebet. Der Dual פָּנִים ist die normale Form für „Angesicht" im Hebräischen.
Das koordinierte Verb וַיֹּאמְרוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von אמר) bedeutet „und sie sprachen". Die Konjunktion וְ verbindet die Gebetsgeste mit der verbalen Fürbitte.
Die Anrede אֵל ist ein Gottesname, der „Gott, Macht" bedeutet. Die Apposition אֱלֹהֵי הָרוּחֹת לְכָל־בָּשָׂר ist eine theologisch bedeutsame Gottesbezeichnung: אֱלֹהֵי ist der Constructus Plural von אֱלֹהִים („Gott"), הָרוּחֹת ist „die Geister" (Plural von רוּחַ mit Artikel), לְכָל־בָּשָׂר ist die Präpositionalphrase: לְ bedeutet hier „von, für", כָּל ist „alles" im Constructus, בָּשָׂר bedeutet „Fleisch". Die ganze Phrase אל אלהי הרוחת לכל־בשר bedeutet „El, Gott der Geister alles Fleisches" und betont Gottes universale Herrschaft über allen Lebensatem.
Die rhetorische Frage beginnt mit הָאִישׁ אֶחָד יֶחֱטָא: הָ ist das interrogative Präfix, אִישׁ אֶחָד ist „ein Mann, ein einziger Mann" (אִישׁ mit אֶחָד, dem Zahlwort „eins"). יֶחֱטָא (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von חטא) bedeutet „er sündigt, wird sündigen". חטא ist das zentrale Verb für „sündigen, verfehlen". Die Frage impliziert: „Soll etwa ein einzelner Mann sündigen...?"
Die koordinierte Phrase וְעַל כָּל־הָעֵדָה תִּקְצֹף setzt die rhetorische Frage fort: וְ ist die Konjunktion „und", עַל die Präposition „über, gegen", כָּל־הָעֵדָה ist „die ganze Gemeinde". תִּקְצֹף (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von קצף) bedeutet „du zürnst, wirst zürnen". קצף bedeutet „zürnen, zornig sein". Die rhetorische Frage argumentiert: „Soll ein Einzelner sündigen, und du zürnst über die ganze Gemeinde?"
Die Fürbitte zeigt Moses und Aarons Verständnis von göttlicher Gerechtigkeit: Kollektivstrafe für individuelle Sünde wäre ungerecht.
Die LXX übersetzt וַיִּפְּלוּ עַל־פְּנֵיהֶם mit καὶ ἔπεσαν ἐπὶ πρόσωπον αὐτῶν („und sie fielen auf ihr Angesicht"). וַיֹּאמְרוּ אֵל אֱלֹהֵי הָרוּחֹת לְכָל־בָּשָׂר wird mit καὶ εἶπαν θεὲ θεὲ τῶν πνευμάτων καὶ πάσης σαρκός („und sie sprachen: Gott, Gott der Geister und alles Fleisches") wiedergegeben. הָאִישׁ אֶחָד יֶחֱטָא wird mit εἰ ἄνθρωπος εἷς ἥμαρτεν („wenn ein Mensch gesündigt hat") übersetzt. וְעַל כָּל־הָעֵדָה תִּקְצֹף wird mit ἐπὶ πᾶσαν συναγωγὴν ὀργὴ κυρίου (epi pasan synagōgēn orgē kyriou, „über die ganze Gemeinde der Zorn des Herrn") wiedergegeben, wobei die LXX die rhetorische Struktur umformt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb und Präpositionalphrase, der zweite mit Verb und erweiterter Anrede (Apposition). Die direkte Rede ist eine rhetorische Frage, die aus zwei koordinierten Gliedern besteht: Das erste mit interrogativem Präfix, Subjekt und Verb; das zweite mit Konjunktion, Präpositionalphrase und Verb. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt die mutige Fürbitte Moses und Aarons, die für das Volk eintreten und an Gottes Gerechtigkeit appellieren.
Numeri 16,23
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von דבר Piel) bedeutet „und er redete". Die Piel-Form bezeichnet autoritatives Reden. יְהוָה ist das explizite Subjekt.
Die Präpositionalphrase אֶל־מֹשֶׁה gibt den Adressaten an: אֶל ist die Präposition „zu", מֹשֶׁה (Mose). Auffällig ist, dass Aaron hier nicht mehr als Adressat genannt wird, im Gegensatz zu Vers 20.
Das Verb לֵּאמֹר ist der Qal Infinitiv construct von אמר mit der Präposition לְ als Redeeinleitung: „sagend".
Die LXX übersetzt וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר mit καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, explizitem Subjekt, Präpositionalphrase und Redeeinleitung. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers ist eine stereotype Redeeinleitungsformel.
Numeri 16,24
Hebräisch: דַּבֵּ֥ר אֶל־הָעֵדָ֖ה לֵאמֹ֑ר הֵֽעָלוּ֙ מִסָּבִ֔יב לְמִשְׁכַּן־קֹ֖רַח דָּתָ֥ן וַאֲבִירָֽם׃
Deutsch: Rede zu der Gemeinde, sagend: Erhebt euch ringsum von der Wohnung Korachs, Datans und Avirams.

Kommentar: Das Verb דַּבֵּר (Piel Imperativ, 2. m. sg. von דבר) bedeutet „rede" und richtet sich an Mose. Die Präpositionalphrase אֶל־הָעֵדָה gibt den Adressaten an: Mose soll zum gesamten Volk sprechen. לֵאמֹר ist der Qal Infinitiv construct als Redeeinleitung.
Der Imperativ הֵעָלוּ (Nifal Imperativ, 2. m. pl. von עלה) bedeutet „erhebt euch, entfernt euch" mit reflexiver Nifal-Bedeutung. Das Adverb מִסָּבִיב („ringsum, von allen Seiten") besteht aus der Präposition מִן und סָבִיב („Umgebung") und bedeutet „zieht euch von ringsum zurück".
Die Präpositionalphrase לְמִשְׁכַּן־קֹרַח דָּתָן וַאֲבִירָם gibt an, wovon sich die Gemeinde entfernen soll: מִשְׁכַּן bedeutet „Wohnung, Zeltwohnung" im Constructus vor den drei koordinierten Namen קֹרַח, דָּתָן und אֲבִירָם (durch וְ verbunden). Die Construction „Wohnung von Korach, Datan und Aviram" bezieht sich auf ihre Zeltwohnungen im Lager.
Die LXX verkürzt „מִשְׁכַּן־קֹרַח דָּתָן וַאֲבִירָם" (Wohnung Korachs, Datans und Abirams) zu nur „τῆς συναγωγῆς Κόρε" (der Versammlung Korachs), wobei Datan und Abiram weggelassen werden.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Imperativ, Präpositionalphrase und Redeeinleitung. Die direkte Rede ist ein Imperativsatz mit Adverb und Präpositionalphrase (erweitert durch drei koordinierte Namen). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt Gottes gnädige Reaktion auf die Fürbitte: Statt das gesamte Volk zu vernichten, gibt er eine Warnung, sich von den Rebellen zu distanzieren.
Numeri 16,25
Hebräisch: וַיָּ֣קָם מֹשֶׁ֔ה וַיֵּ֖לֶךְ אֶל־דָּתָ֣ן וַאֲבִירָ֑ם וַיֵּלְכ֥וּ אַחֲרָ֖יו זִקְנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Da stand Mosche auf und ging zu Datan und Aviram, und ihm nach gingen die Ältesten Jisra'els.

Kommentar: Das Verb וַיָּקָם (Wayyiqtol, 3. m. sg. von קום) bedeutet „und er stand auf" und beschreibt Moses unmittelbare Reaktion auf Gottes Befehl. מֹשֶׁה ist das explizite Subjekt. Das koordinierte Verb וַיֵּלֶךְ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von הלך) bedeutet „und er ging".
Die Präpositionalphrase אֶל־דָּתָן וַאֲבִירָם gibt das Ziel an: אֶל ist „zu", דָּתָן und אֲבִירָם sind durch וְ koordiniert. Auffällig ist, dass Korach hier nicht genannt wird, was auf die separate Behandlung der levitischen und rubenitischen Rebellion hindeutet.
Das koordinierte Verb וַיֵּלְכוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von הלך) bedeutet „und sie gingen". Das Subjekt זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל ist „die Ältesten Israels" (זְקֵנִים im Constructus Plural, יִשְׂרָאֵל der Volksname). Die Präposition אַחֲרָיו („hinter ihm, nach ihm") mit Suffix 3. m. sg. zeigt, dass die Ältesten Mose begleiten und seine Autorität unterstützen.
Die LXX übersetzt וַיָּקָם מֹשֶׁה וַיֵּלֶךְ אֶל־דָּתָן וַאֲבִירָם mit καὶ ἀνέστη Μωυσῆς καὶ ἐπορεύθη πρὸς Δαθαν καὶ Αβιρων („und Mose stand auf und ging zu Dathan und Abiron"). וַיֵּלְכוּ אַחֲרָיו זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל wird mit καὶ ἐπορεύθησαν μετ' αὐτοῦ πάντες οἱ πρεσβύτεροι Ισραηλ („und es gingen mit ihm alle Ältesten Israels") wiedergegeben, wobei die LXX „alle" hinzufügt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb und Subjekt, der zweite mit Verb und Präpositionalphrase, der dritte mit Verb, Präposition und Subjekt. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers beschreibt Moses Gang zu den rubenitischen Rebellen, begleitet von den Ältesten als Zeugen der folgenden Ereignisse.
Numeri 16,26
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֨ר אֶל־הָעֵדָ֜ה לֵאמֹ֗ר ס֣וּרוּ נָ֡א מֵעַל֩ אָהֳלֵ֨י הָאֲנָשִׁ֤ים הָֽרְשָׁעִים֙ הָאֵ֔לֶּה וְאַֽל־תִּגְּע֖וּ בְּכָל־אֲשֶׁ֣ר לָהֶ֑ם פֶּן־תִּסָּפ֖וּ בְּכָל־חַטֹּאתָֽם׃
Deutsch: Und er redete zu der Gemeinde, sagend: Weicht doch von den Zelten dieser frevelhaften Männer und rührt nichts an, was ihnen gehört, damit ihr nicht weggerafft werdet in allen ihren Sünden!

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von דבר Piel) bedeutet „und er redete". Die Präpositionalphrase אֶל־הָעֵדָה („zur Gemeinde") gibt den Adressaten an. לֵאמֹר ist die Redeeinleitung. Der Imperativ סוּרוּ (Qal Imperativ, 2. m. pl. von סור) bedeutet „weicht, wendet euch ab". Die Partikel נָא („doch, bitte") verleiht dringlichen Appell.
Die Präpositionalphrase מֵעַל אָהֳלֵי הָאֲנָשִׁים הָרְשָׁעִים הָאֵלֶּה gibt an, wovon die Gemeinde weichen soll: מֵעַל ist die zusammengesetzte Präposition „von...weg", אָהֳלֵי ist der Constructus Plural von אֹהֶל („Zelt"), הָאֲנָשִׁים הָרְשָׁעִים ist „die frevelhaften Männer" (אֲנָשִׁים mit dem Adjektiv רְשָׁעִים von רָשָׁע, „frevelhaft, gottlos"), הָאֵלֶּה ist das Demonstrativpronomen Plural „diese".
Der negative Imperativ וְאַל־תִּגְּעוּ besteht aus אַל (Negationspartikel für Imperativ/Jussiv) und תִּגְּעוּ (Qal Imperfekt, 2. m. pl. von נגע, „berühren, anrühren"). Die Präposition בְּכָל־אֲשֶׁר לָהֶם bedeutet „an allem, was ihnen gehört" (בְּ instrumental, כֹּל im Constructus, אֲשֶׁר לָהֶם Relativsatz). Die finale Konjunktion פֶּן („damit nicht, dass nicht") leitet einen Finalsatz ein und warnt vor der Konsequenz. Das Verb תִּסָּפוּ (Nifal Imperfekt, 2. m. pl. von ספה) bedeutet „ihr werdet weggerafft, vernichtet". Die Nifal-Form hat passive Bedeutung. Die Präposition בְּכָל־חַטֹּאתָם gibt den Grund oder Bereich der Vernichtung an: בְּ instrumental oder kausal, כָּל im Constructus, חַטֹּאתָם ist „ihre Sünden" (Plural von חַטָּאת mit Possessivsuffix 3. m. pl.).
Die LXX übersetzt „הָאֲנָשִׁים הָרְשָׁעִים" (die bösen Männer) mit „τῶν ἀνθρώπων τῶν σκληρῶν" (die hartherzigen/harten Männer), was eine andere moralische Nuance hat.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb und Präpositionalphrase sowie Redeeinleitung. Die direkte Rede enthält zwei koordinierte Imperative mit ihren jeweiligen Ergänzungen, gefolgt von einem durch die finale Konjunktion eingeleiteten Nebensatz (Finalsatz) mit Verb und Präpositionalphrase.
Der Vers zeigt Moses dringende Warnung an das Volk: Jede Verbindung mit den Rebellen bringt Teilhabe an ihrem Gericht.
Numeri 16,27
Hebräisch: וַיֵּעָל֗וּ מֵעַ֧ל מִשְׁכַּן־קֹ֛רֶח דָּתָ֥ן וַאֲבִירָ֖ם מִסָּבִ֑יב וְדָתָ֨ן וַאֲבִירָ֜ם יָצְא֣וּ נִצָּבִ֗ים פֶּ֚תַח אָֽהֳלֵיהֶ֔ם וּנְשֵׁיהֶ֥ם וּבְנֵיהֶ֖ם וְטַפָּֽם׃
Deutsch: Und sie erhoben sich ringsum von der Wohnung Korachs, Datans und Avirams. Und Datan und Aviram kamen heraus und standen am Eingang ihrer Zelte mit ihren Frauen und ihren Söhnen und ihren Kindlein.

Kommentar: Das Verb וַיֵּעָלוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von עלה) bedeutet „und sie stiegen hinauf, entfernten sich". Das Subjekt sind die Israeliten. Die Präpositionalphrase מֵעַל מִשְׁכַּן־קֹרֶח דָּתָן וַאֲבִירָם gibt an, wovon sie sich entfernten: מֵעַל ist „von...weg", מִשְׁכַּן im Constructus vor den drei koordinierten Namen קֹרֶח, דָּתָן und אֲבִירָם. Das Adverb מִסָּבִיב („ringsum") betont die vollständige Distanzierung von allen Seiten.
Das koordinierte Verb יָצְאוּ (Qal Perfekt, 3. c. pl. von יצא) bedeutet „sie kamen heraus". Die Subjekte דָתָן וַאֲבִירָם sind explizit genannt. Das Partizip נִצָּבִים (Nifal Partizip Plural maskulinum von נצב) bedeutet „stehend, sich stellend" und fungiert als Zustandsangabe.
Die Ortsangabe פֶּתַח אָהֳלֵיהֶם ist „Eingang ihrer Zelte" (פֶּתַח im Constructus, אָהֳלֵיהֶם Plural mit Possessivsuffix 3. m. pl.). Die koordinierte Aufzählung וּנְשֵׁיהֶם וּבְנֵיהֶם וְטַפָּם nennt die Begleitung: נְשֵׁיהֶם („ihre Frauen", Plural von אִשָּׁה mit Suffix), בְּנֵיהֶם („ihre Söhne", Plural mit Suffix), טַפָּם („ihre Kleinkinder" mit Suffix). Die Erwähnung der ganzen Familie unterstreicht die Tragik des kommenden Gerichts.
Die LXX ersetzt „וְטַפָּם" (und ihre Kleinkinder) mit „καὶ ἡ ἀποσκευὴ αὐτῶν" (und ihr Gepäck), eine sachliche statt personelle Aufzählung.
Die Satzstruktur zeigt zwei Hauptsätze: Der erste mit Verb, Präpositionalphrase und Adverb; der zweite mit explizitem Subjekt (koordiniert), Verb, Partizip als Zustandsangabe, Ortsangabe und vier koordinierten nominalen Ergänzungen. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers beschreibt die Befolgung der Warnung durch das Volk und die trotzige Haltung Datans und Avirams, die mit ihren Familien demonstrativ vor ihren Zelten stehen bleiben.
Numeri 16,28
Hebräisch: וַיֹּאמֶר֮ מֹשֶׁה֒ בְּזֹאת֙ תֵּֽדְע֔וּן כִּֽי־יְהוָ֣ה שְׁלָחַ֔נִי לַעֲשׂ֕וֹת אֵ֥ת כָּל־הַֽמַּעֲשִׂ֖ים הָאֵ֑לֶּה כִּי־לֹ֖א מִלִּבִּֽי׃
Deutsch: Und Mosche sprach: Daran sollt ihr erkennen, dass der Ewige mich gesandt hat, alle diese Taten zu tun, dass sie nicht aus meinem Herzen sind:

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von אמר) bedeutet „und er sprach". מֹשֶׁה ist das explizite Subjekt. Die Präposition בְּזֹאת („daran, dadurch") besteht aus בְּ („durch, mit") und dem Demonstrativpronomen זֹאת („dies") und verweist auf das folgende Zeichen.
Das Verb תֵּדְעוּן (Qal Imperfekt, 2. m. pl. von ידע) bedeutet „ihr werdet erkennen, sollt erkennen". Die kausale Konjunktion כִּי („dass, weil") leitet den Inhaltssatz ein. Das Verb שְׁלָחַנִי (Qal Perfekt, 3. m. sg. von שׁלח mit Suffix 1. c. sg.) bedeutet „er hat mich gesandt". יְהוָה ist das Subjekt (Tetragramm).
Der finale Infinitiv לַעֲשׂוֹת (Qal Infinitiv construct von עשׂה mit לְ) drückt den Zweck der Sendung aus: „um zu tun". Das Objekt אֵת כָּל־הַמַּעֲשִׂים הָאֵלֶּה besteht aus der Objektpartikel אֵת, כָּל im Constructus, הַמַּעֲשִׂים („die Taten", Plural von מַעֲשֶׂה mit Artikel) und הָאֵלֶּה (Demonstrativpronomen Plural „diese"). Die zweite kausale Konjunktion כִּי („dass") leitet einen weiteren Inhaltssatz ein. Die Negation לֹא negiert die folgende Präpositionalphrase מִלִּבִּי („aus meinem Herzen"), wobei מִן die Präposition „aus, von" und לִבִּי „mein Herz" (לֵב mit Possessivsuffix 1. c. sg.) ist. Die Phrase bedeutet: „nicht aus meinem eigenen Antrieb".
Die LXX übersetzt וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה בְּזֹאת תֵּדְעוּן mit καὶ εἶπεν Μωυσῆς ἐν τούτῳ γνώσεσθε („und Mose sprach: Daran werdet ihr erkennen"). כִּי־יְהוָה שְׁלָחַנִי לַעֲשׂוֹת אֵת כָּל־הַמַּעֲשִׂים הָאֵלֶּה wird mit ὅτι κύριος ἀπέστειλέν με ποιῆσαι πάντα τὰ ἔργα ταῦτα („dass der Herr mich gesandt hat, all diese Werke zu tun") wiedergegeben. כִּי־לֹא מִלִּבִּי wird mit ὅτι οὐκ ἀπ' ἐμαυτοῦ („dass nicht von mir selbst") übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb und Subjekt. Die direkte Rede beginnt mit einer Präpositionalphrase und einem Verb. Ein durch die kausale Konjunktion eingeleiteter Nebensatz folgt mit Verb (mit Objektsuffix), Subjekt und finalem Infinitiv mit Objekt. Ein zweiter Nebensatz (ebenfalls mit kausaler Konjunktion) schließt mit Negation und Präpositionalphrase ab.
Der Vers leitet Moses Legitimationsbeweis ein: Das folgende Zeichen soll beweisen, dass er nicht aus eigener Vollmacht, sondern im göttlichen Auftrag handelt.
Numeri 16,29
Hebräisch: אִם־כְּמ֤וֹת כָּל־הָֽאָדָם֙ יְמֻת֣וּן אֵ֔לֶּה וּפְקֻדַּת֙ כָּל־הָ֣אָדָ֔ם יִפָּקֵ֖ד עֲלֵיהֶ֑ם לֹ֥א יְהוָ֖ה שְׁלָחָֽנִי׃
Deutsch: Wenn diese sterben, wie alle Menschen sterben, und mit der Heimsuchung aller Menschen heimgesucht werden, hat der Ewige mich nicht gesandt;

Kommentar: Die konditionale Konjunktion אִם („wenn") leitet einen Bedingungssatz ein. Die Präposition כְּמוֹת ist eine zusammengesetzte Form aus כְּ („wie") und dem Infinitiv construct von מות („sterben"), zusammen „wie das Sterben von". כָּל־הָאָדָם ist „alle Menschen, die ganze Menschheit" (כָּל im Constructus, הָאָדָם mit Artikel). Das Verb יְמֻתוּן (Qal Imperfekt, 3. m. pl. von מות mit archaischem Nun energicum) bedeutet „sie werden sterben". Das Subjekt אֵלֶּה ist das Demonstrativpronomen „diese" und bezieht sich auf die Rebellen.
Die koordinierte Phrase וּפְקֻדַּת כָּל־הָאָדָם יִפָּקֵד עֲלֵיהֶם setzt die Bedingung fort: פְקֻדַּת ist der Constructus von פְּקֻדָּה („Heimsuchung, Bestrafung"), כָּל־הָאָדָם wiederholt „alle Menschen". Das Verb יִפָּקֵד (Nifal Imperfekt, 3. m. sg. von פקד) bedeutet „es wird heimgesucht werden" (passiv). Die Präposition עֲלֵיהֶם („über sie") mit Suffix 3. m. pl. gibt an, wen die Heimsuchung treffen würde. Die Phrase verwendet eine figura etymologica: das Nomen und Verb vom selben Stamm פקד zur Verstärkung.
Der Nachsatz לֹא יְהוָה שְׁלָחָנִי enthält die Negation לֹא, das Subjekt יְהוָה und das Verb שְׁלָחַנִי (Qal Perfekt, 3. m. sg. von שׁלח mit Suffix 1. c. sg., „hat mich gesandt"). Die Wortstellung (Negation vor Subjekt) ist emphatic: „dann hat JHWH mich nicht gesandt".
Die LXX übersetzt אִם־כְּמוֹת כָּל־הָאָדָם יְמֻתוּן אֵלֶּה mit εἰ κατὰ θάνατον πάντων ἀνθρώπων ἀποθανοῦνται οὗτοι („wenn gemäß dem Tod aller Menschen diese sterben werden"). וּפְקֻדַּת כָּל־הָאָדָם יִפָּקֵד עֲלֵיהֶם wird mit καὶ κατὰ ἐπίσκεψιν πάντων ἀνθρώπων ἐπισκοπὴ ἔσται αὐτοῖς („und gemäß der Heimsuchung aller Menschen wird Heimsuchung ihnen sein") wiedergegeben. לֹא יְהוָה שְׁלָחָנִי wird mit οὐχὶ κύριος ἀπέσταλκέν με („nicht der Herr hat mich gesandt") übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen komplexen Konditionalsatz: Der Vordersatz (Protasis) besteht aus der Kondition mit zwei koordinierten Aussagen (die erste mit Präposition, Verb und Subjekt; die zweite mit Subjekt, Verb und Präpositionalphrase). Der Nachsatz (Apodosis) ist ein einfacher Hauptsatz mit Negation, Subjekt und Verb. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Konditionalsatz) und einen Hauptsatz.
Der Vers formuliert die erste Alternative: Wenn die Rebellen eines natürlichen Todes sterben, wäre dies ein Beweis, dass Mose nicht von Gott gesandt wurde.
Numeri 16,30
Hebräisch: וְאִם־בְּרִיאָ֞ה יִבְרָ֣א יְהוָ֗ה וּפָצְתָ֨ה הָאֲדָמָ֤ה אֶת־פִּ֨יהָ֙ וּבָלְעָ֤ה אֹתָם֙ וְאֶת־כָּל־אֲשֶׁ֣ר לָהֶ֔ם וְיָרְד֥וּ חַיִּ֖ים שְׁאֹ֑לָה וִֽידַעְתֶּ֕ם כִּ֧י נִֽאֲצ֛וּ הָאֲנָשִׁ֥ים הָאֵ֖לֶּה אֶת־יְהוָֽה׃
Deutsch: Wenn aber der Ewige ein Neues schafft und der Erdboden seinen Mund auftut und sie verschlingt mit allem, was ihnen gehört, und sie lebendig in den Scheol hinabfahren, so werdet ihr erkennen, dass diese Männer den Ewigen verschmäht haben.

Kommentar: Die adversative konditionale Konjunktion וְאִם („aber wenn, wenn jedoch") leitet die alternative Bedingung ein. Das Objekt בְּרִיאָה ist ein Nomen („Schöpfung, etwas Neues") mit der Präposition בְּ. Diese Construction בְּרִיאָה יִבְרָא ist eine figura etymologica zur Verstärkung: das Nomen und das Verb stammen beide von ברא („schaffen"). Das Verb יִבְרָא (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von ברא) bedeutet „er wird schaffen". יְהוָה ist das Subjekt. Die Phrase bedeutet „wenn JHWH wirklich etwas völlig Neues schafft".
Das koordinierte Verb וּפָצְתָה (Waw + Qal Perfekt, 3. f. sg. von פצה) bedeutet „und sie wird auftun, öffnen". Das Weqatal drückt konsekutive Zukunft aus. הָאֲדָמָה („der Erdboden, die Erde") ist das Subjekt. Das Objekt אֶת־פִּיהָ besteht aus der Objektpartikel und פִּיהָ („ihr Mund", פֶּה mit Possessivsuffix 3. f. sg.). Die Personifikation der Erde, die ihren Mund öffnet, ist dramatisch-poetisch.
Das koordinierte Verb וּבָלְעָה (Waw + Qal Perfekt, 3. f. sg. von בלע) bedeutet „und sie wird verschlingen". Das Verb בלע bezeichnet das Hinunterschlucken oder Verschlingen. Das Objekt אֹתָם ist die Objektpartikel mit Suffix 3. m. pl. („sie"). Die koordinierte Phrase וְאֶת־כָּל־אֲשֶׁר לָהֶם erweitert das Objekt: אֵת Objektpartikel, כָּל im Constructus, אֲשֶׁר לָהֶם Relativsatz („was ihnen gehört").
Das koordinierte Verb וְיָרְדוּ (Waw + Qal Perfekt, 3. c. pl. von ירד) bedeutet „und sie werden hinabfahren". Das Adverb חַיִּים („lebendig", Plural von חַי) betont die Besonderheit: sie fahren lebend hinab, nicht als Tote. שְׁאֹלָה ist die Richtungsangabe: שְׁאוֹל mit dem archaischen lokativischen He, „zum Scheol hin". שאול bezeichnet die Totenwelt, den Ort der Toten.
Der Nachsatz וִידַעְתֶּם (Waw + Qal Perfekt, 2. m. pl. von ידע) bedeutet „und ihr werdet erkennen". Das Weqatal leitet die Konsequenz ein. Die kausale Konjunktion כִּי („dass") führt ein, was erkannt werden soll. Das Verb נִאֲצוּ (Piel Perfekt, 3. c. pl. von נאץ) bedeutet „sie haben verschmäht, verachtet, gelästert". Die Piel-Form hat intensive Bedeutung. Das Subjekt הָאֲנָשִׁים הָאֵלֶּה ist „diese Männer" (mit Demonstrativpronomen). Das Objekt אֶת־יְהוָה ist das Tetragramm mit Objektpartikel.
Die fügt „ἐν φάσματι δείξει κύριος" (in einer Erscheinung wird der Herr zeigen) hinzu und übersetzt „שְׁאֹלָה" (Scheol) mit „ᾅδου" (Hades), die griechische Entsprechung der Unterwelt.
Die Satzstruktur zeigt einen komplexen Konditionalsatz: Der Vordersatz enthält eine konditionale Konjunktion mit einem ersten Verb (figura etymologica mit Objekt und Subjekt), gefolgt von vier koordinierten Weqatal-Verben mit ihren jeweiligen Ergänzungen. Der Nachsatz ist ein Hauptsatz mit Weqatal-Verb, gefolgt von einem durch kausale Konjunktion eingeleiteten Nebensatz (Inhaltssatz) mit Verb, Subjekt und Objekt. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Konditionalsatz) mit eingebettetem Nebensatz (Inhaltssatz im Nachsatz).
Der Vers formuliert die dramatische Alternative: Wenn Gott ein beispielloses Wunder wirkt und die Rebellen lebendig verschlingt, wird dies beweisen, dass sie Gott gelästert haben und Mose wirklich sein Gesandter ist.
Numeri 16,31
Hebräisch: וַיְהִי֙ כְּכַלֹּתוֹ֔ לְדַבֵּ֕ר אֵ֥ת כָּל־הַדְּבָרִ֖ים הָאֵ֑לֶּה וַתִּבָּקַ֥ע הָאֲדָמָ֖ה אֲשֶׁ֥ר תַּחְתֵּיהֶֽם׃
Deutsch: Und es geschah, als er alle diese Worte ausgeredet hatte, da spaltete sich der Erdboden, der unter ihnen war,

Kommentar: Die Formel וַיְהִי (Wayyiqtol, 3. m. sg. von היה) bedeutet „und es geschah" und ist eine stehende Wendung zur Einleitung bedeutsamer Ereignisse. Die Präposition כְּכַלֹּתוֹ ist eine zusammengesetzte Form aus כְּ („als, wenn"), dem Piel Infinitiv construct von כלה („beenden, vollenden") und dem Possessivsuffix 3. m. sg., zusammen „als er beendet hatte". Der finale Infinitiv לְדַבֵּר (Piel Infinitiv construct von דבר mit לְ) bedeutet „zu reden". Das Objekt אֵת כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה besteht aus der Objektpartikel, כָּל im Constructus, הַדְּבָרִים („die Worte", Plural von דָּבָר) und dem Demonstrativpronomen הָאֵלֶּה („diese").
Das koordinierte Verb וַתִּבָּקַע (Wayyiqtol, 3. f. sg. von בקע Nifal) bedeutet „und sie spaltete sich". Die Nifal-Form hat reflexive oder passive Bedeutung. הָאֲדָמָה („der Erdboden") ist das Subjekt. Der Relativsatz אֲשֶׁר תַּחְתֵּיהֶם spezifiziert näher: אֲשֶׁר ist das Relativpronomen, תַּחְתֵּיהֶם ist die Präposition תַּחַת („unter") mit Possessivsuffix 3. m. pl., zusammen „der unter ihnen war".
Die LXX übersetzt וַיְהִי כְּכַלֹּתוֹ לְדַבֵּר אֵת כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה mit ὡς δὲ ἐπαύσατο λαλῶν πάντας τοὺς λόγους τούτους („als er aber aufhörte, all diese Worte zu reden"). וַתִּבָּקַע הָאֲדָמָה אֲשֶׁר תַּחְתֵּיהֶם wird mit ἐρράγη ἡ γῆ ὑποκάτω αὐτῶν („spaltete sich die Erde unter ihnen") wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit der Formel und einer temporalen Infinitivkonstruktion (Nebensatz) mit finalem Infinitiv und Objekt. Ein zweiter Hauptsatz folgt mit Verb, Subjekt und Relativsatz zur näheren Bestimmung. Insgesamt gibt es zwei Nebensätze: einen temporalen Infinitivsatz und einen Relativsatz.
Der Vers markiert den dramatischen Moment: Unmittelbar nach Moses Worten tritt das angekündigte Wunder ein.
Numeri 16,32
Hebräisch: וַתִּפְתַּ֤ח הָאָ֨רֶץ֙ אֶת־פִּ֔יהָ וַתִּבְלַ֥ע אֹתָ֖ם וְאֶת־בָּתֵּיהֶ֑ם וְאֵ֤ת כָּל־הָאָדָם֙ אֲשֶׁ֣ר לְקֹ֔רַח וְאֵ֖ת כָּל־הָרֲכֽוּשׁ׃
Deutsch: Und die Erde öffnete ihren Mund und verschlang sie und ihre Häuser und alle Menschen, die zu Korach gehörten, und die ganze Habe.

Kommentar: Das Verb וַתִּפְתַּח (Wayyiqtol, 3. f. sg. von פתח) bedeutet „und sie öffnete". הָאָרֶץ („die Erde") ist das Subjekt. Das Objekt אֶת־פִּיהָ ist „ihren Mund" (פֶּה mit Possessivsuffix 3. f. sg.). Die Formulierung entspricht der Ankündigung in Vers 30, wo פצה verwendet wurde; hier steht das synonyme פתח.
Das koordinierte Verb וַתִּבְלַע (Wayyiqtol, 3. f. sg. von בלע) bedeutet „und sie verschlang". Das erste Objekt אֹתָם („sie") bezieht sich auf Datan und Aviram. Die folgenden koordinierten Objekte erweitern den Umfang des Gerichts: וְאֶת־בָּתֵּיהֶם („und ihre Häuser", בַּיִת Plural mit Possessivsuffix 3. m. pl.), וְאֵת כָּל־הָאָדָם אֲשֶׁר לְקֹרַח („und alle Menschen, die zu Korach gehörten", wobei כָּל im Constructus, הָאָדָם mit Artikel und אֲשֶׁר לְקֹרַח ein Relativsatz ist), וְאֵת כָּל־הָרֲכוּשׁ („und die ganze Habe", רְכוּשׁ bedeutet „Besitz, Habe").
Die vierfache Koordination durch וְ betont die Vollständigkeit der Vernichtung: Personen, Wohnungen, Anhänger und Besitz werden verschlungen. Die Erwähnung von Korachs Anhängern zeigt die Verflechtung der levitischen und rubenitischen Rebellion.
Die LXX übersetzt וַתִּפְתַּח הָאָרֶץ אֶת־פִּיהָ mit καὶ ἠνοίχθη ἡ γῆ καὶ τὸ στόμα αὐτῆς („und die Erde wurde geöffnet und ihr Mund"), wobei das Passiv die aktive hebräische Form wiedergibt. וַתִּבְלַע אֹתָם wird mit καὶ κατέπιεν αὐτούς („und verschlang sie") übersetzt. Die koordinierten Objekte werden entsprechend wiedergegeben: καὶ τοὺς οἴκους αὐτῶν („und ihre Häuser"), καὶ πάντας τοὺς ἀνθρώπους τοὺς ὄντας μετὰ Κορε ( „und alle Menschen, die mit Kore waren"), καὶ τὰ κτήνη αὐτῶν („und ihr Vieh"), wobei die LXX רכוש mit „Vieh" interpretiert statt „Habe".
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Objekt; der zweite mit Verb und vier koordinierten Objekten (das dritte Objekt durch einen Relativsatz erweitert). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers beschreibt die Ausführung des angekündigten Gerichts in allen Details.
Numeri 16,33
Hebräisch: וַיֵּ֨רְד֜וּ הֵ֣ם וְכָל־אֲשֶׁ֥ר לָהֶ֛ם חַיִּ֖ים שְׁאֹ֑לָה וַתְּכַ֤ס עֲלֵיהֶם֙ הָאָ֔רֶץ וַיֹּאבְד֖וּ מִתּ֥וֹךְ הַקָּהָֽל׃
Deutsch: Und sie fuhren, sie und alles, was ihnen gehörte, lebendig in den Scheol hinab; und die Erde bedeckte sie, und sie kamen um aus der Mitte der Versammlung.

Kommentar: Das Verb וַיֵּרְדוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von ירד) bedeutet „und sie fuhren hinab". Das Subjekt הֵם ist das Personalpronomen 3. m. pl. („sie"), das emphatisch vor der koordinierten Erweiterung steht. Die Phrase וְכָל־אֲשֶׁר לָהֶם („und alles, was ihnen gehörte") erweitert das Subjekt. Das Adverb חַיִּים („lebendig") betont wie in Vers 30 die besondere Art des Hinabfahrens. שְׁאֹלָה ist die Richtungsangabe mit lokativischem He („zum Scheol hin").
Das koordinierte Verb וַתְּכַס (Wayyiqtol, 3. f. sg. von כסה Piel) bedeutet „und sie bedeckte". Die Piel-Form hat intensive Bedeutung. Die Präposition עֲלֵיהֶם („über sie") mit Suffix 3. m. pl. gibt an, was bedeckt wird. הָאָרֶץ („die Erde") ist das Subjekt.
Das koordinierte Verb וַיֹּאבְדוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von אבד) bedeutet „und sie kamen um, gingen verloren". Die Präposition מִתּוֹךְ הַקָּהָל gibt an, woraus sie verschwanden: מִן ist „aus", תּוֹךְ bedeutet „Mitte", הַקָּהָל ist „die Versammlung" mit Artikel. Die Phrase betont die endgültige Entfernung aus der Gemeinschaft Israels.
Die LXX übersetzt „הָרֲכוּשׁ" (die Habe/Besitz) mit „τὰ κτήνη" (das Vieh), was nur einen Teil des Besitzes umfasst.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, emphatischem Subjekt (erweitert durch koordinierte Phrase), Adverb und Richtungsangabe; der zweite mit Verb, Präpositionalphrase und Subjekt; der dritte mit Verb und Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers fasst die Vollstreckung des Gerichts zusammen und betont die vollständige Auslöschung der Rebellen aus der Gemeinschaft.
Numeri 16,34
Hebräisch: וְכָל־יִשְׂרָאֵ֗ל אֲשֶׁ֛ר סְבִיבֹתֵיהֶ֖ם נָ֣סוּ לְקֹלָ֑ם כִּ֣י אָֽמְר֔וּ פֶּן־תִּבְלָעֵ֖נוּ הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Und ganz Jisra'el, das rings um sie war, floh bei ihrem Geschrei; denn sie sprachen: Dass die Erde uns nicht verschlinge!

Kommentar: Das Subjekt וְכָל־יִשְׂרָאֵל ist „und ganz Israel" (כָּל im Constructus vor יִשְׂרָאֵל). Der Relativsatz אֲשֶׁר סְבִיבֹתֵיהֶם spezifiziert näher: אֲשֶׁר ist das Relativpronomen, סְבִיבֹתֵיהֶם ist „rings um sie" (סְבִיבָה „Umgebung" mit Possessivsuffix 3. m. pl.). Die Phrase bedeutet „das rings um sie (herum war)".
Das Verb נָסוּ (Qal Perfekt, 3. c. pl. von נוס) bedeutet „sie flohen". Die Präposition לְקֹלָם gibt den Anlass der Flucht an: לְ kann hier kausal sein („wegen"), קֹלָם ist „ihr Geschrei, ihre Stimme" (קוֹל mit Possessivsuffix 3. m. pl.).
Die kausale Konjunktion כִּי („denn, weil") leitet die Begründung ein. Das Verb אָמְרוּ (Qal Perfekt, 3. c. pl. von אמר) bedeutet „sie sprachen, sagten". Die finale Konjunktion פֶּן („damit nicht, dass nicht") leitet einen Finalsatz ein und drückt die Furcht aus. Das Verb תִּבְלָעֵנוּ (Qal Imperfekt, 3. f. sg. von בלע mit Suffix 1. c. pl.) bedeutet „sie wird uns verschlingen". הָאָרֶץ („die Erde") ist das Subjekt. Die Construction drückt eine befürchtete Möglichkeit aus: „dass die Erde nicht etwa uns verschlinge".
Die LXX übersetzt וְכָל־יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר סְבִיבֹתֵיהֶם נָסוּ mit καὶ πᾶς Ισραηλ οἱ κύκλῳ αὐτῶν ἔφυγον („und ganz Israel, die rings um sie, flohen"). לְקֹלָם wird mit ἀπὸ τῆς φωνῆς αὐτῶν („vor ihrer Stimme") wiedergegeben. כִּי אָמְרוּ פֶּן־תִּבְלָעֵנוּ הָאָרֶץ wird mit λέγοντες μήποτε καταπίῃ ἡμᾶς ἡ γῆ („sagend: Dass die Erde uns nicht verschlinge") übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Subjekt (durch Relativsatz erweitert), Verb und präpositionaler Bestimmung. Ein durch kausale Konjunktion eingeleiteter Nebensatz folgt mit Verb und direkter Rede. Die direkte Rede ist ein durch finale Konjunktion eingeleiteter Nebensatz mit Verb, Objekt (als Suffix) und Subjekt. Insgesamt gibt es drei Nebensätze: einen Relativsatz, einen kausalen Nebensatz und einen finalen Nebensatz.
Der Vers beschreibt die Reaktion des Volkes: Das dramatische Gericht versetzt ganz Israel in Schrecken und lässt sie um ihr eigenes Leben fürchten.
Numeri 16,35
Hebräisch: וְאֵ֥שׁ יָצְאָ֖ה מֵאֵ֣ת יְהוָ֑ה וַתֹּ֗אכַל אֵ֣ת הַחֲמִשִּׁ֤ים וּמָאתַ֨יִם֙ אִ֔ישׁ מַקְרִיבֵ֖י הַקְּטֹֽרֶת׃
Deutsch: Und Feuer ging aus von dem Ewigen und fraß die 250 Männer, die das Räucherwerk dargebracht hatten.

Kommentar: Das Subjekt וְאֵשׁ ist „und Feuer" (Femininum Singular). Das Verb יָצְאָה (Qal Perfekt, 3. f. sg. von יצא) bedeutet „es ging aus, kam hervor". Die Präposition מֵאֵת יְהוָה gibt die Quelle des Feuers an: מֵאֵת ist eine zusammengesetzte Präposition „von bei, von", יְהוָה ist das Tetragramm. Die Phrase betont, dass das Feuer direkt von JHWH ausging.
Das koordinierte Verb וַתֹּאכַל (Wayyiqtol, 3. f. sg. von אכל) bedeutet „und es fraß, verzehrte". אכל bedeutet „essen, fressen" und wird hier metaphorisch für das vernichtende Feuer verwendet. Das Objekt אֵת הַחֲמִשִּׁים וּמָאתַיִם אִישׁ besteht aus der Objektpartikel, der Zahlenangabe הַחֲמִשִּׁים וּמָאתַיִם („die fünfzig und zweihundert", zusammen „die zweihundertfünfzig") und אִישׁ („Mann"). Diese 250 Männer sind die in Vers 2 genannten Anführer.
Das Partizip מַקְרִיבֵי (Hifil Partizip Plural construct von קרב) bedeutet „die Darbringenden, die darbrachten". Die Hifil-Form ist kausativ: „nahen lassen, darbringen". הַקְּטֹרֶת („das Räucherwerk") mit Artikel ist das Objekt der partizipialen Handlung. Die Phrase מַקְרִיבֵי הַקְּטֹרֶת ist eine appositionelle Charakterisierung der 250 Männer.
Der Vers beschreibt das parallele Gericht über die levitischen Rebellen um Korach, die beim Räucheropfer am Heiligtum durch göttliches Feuer getötet wurden, während Datan und Aviram von der Erde verschlungen wurden.
Die LXX übersetzt וְאֵשׁ יָצְאָה מֵאֵת יְהוָה mit καὶ πῦρ ἐξῆλθεν παρὰ κυρίου („und Feuer ging aus von dem Herrn"). וַתֹּאכַל אֵת הַחֲמִשִּׁים וּמָאתַיִם אִישׁ wird mit καὶ κατέφαγεν τοὺς πεντήκοντα καὶ διακοσίους ἄνδρας („und verzehrte die fünfzig und zweihundert Männer") wiedergegeben. מַקְרִיבֵי הַקְּטֹרֶת wird mit τοὺς προσφέροντας τὸ θυμίαμα („die das Räucherwerk darbrachten") übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Subjekt, Verb und Präpositionalphrase; der zweite mit Verb, Objekt (Zahlenangabe mit Nomen) und partizipialer Apposition mit Objekt. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers schließt die Gerichtserzählung ab, indem er das Schicksal der 250 Anführer beschreibt, die durch göttliches Feuer umkamen – ein Gericht, das an Nadab und Abihu in Levitikus 10 erinnert und zeigt, dass unrechtmäßiger Kult tödliche Folgen hat.
Korach (ein Levit) zusammen mit Datan und Aviram (Rubeniter) sowie 250 weiteren Männern rebellieren gegen Mose und Aaron. Sie behaupten, die ganze Gemeinde sei heilig, weshalb Mose und Aaron keine Sonderstellung verdienen.
Mose ordnet eine göttliche Probe an: Am nächsten Tag sollen alle Beteiligten mit Räucherpfannen vor JHWH treten. Er konfrontiert die Leviten mit ihrer Undankbarkeit – sie haben bereits den Heiligtumsdienst, begehren aber nun auch das Priestertum. Datan und Aviram verweigern den Gehorsam und verdrehen die Heilsgeschichte, indem sie Ägypten glorifizieren.
Als die Herrlichkeit JHWHs erscheint und Gott das ganze Volk vernichten will, halten Mose und Aaron Fürbitte. Gott warnt das Volk, sich von den Rebellen zu distanzieren. Mose kündigt ein Zeichen an: Wenn die Rebellen eines natürlichen Todes sterben, hat JHWH ihn nicht gesandt; wenn aber die Erde sie lebendig verschlingt, ist seine Autorität bewiesen.
Sofort spaltet sich der Erdboden und verschlingt Datan, Aviram und ihre Familien lebendig. Gleichzeitig verzehrt göttliches Feuer die 250 Männer mit den Räucherpfannen. Das Volk flieht entsetzt. Das Doppelgericht bestätigt Moses göttliche Autorität und zeigt, dass die Rebellion gegen JHWH selbst gerichtet war.

Verse 36-50 (MT) / Verse 36-50 (LXX): Die LXX fügt Material hinzu, das im MT zu Kapitel 17 gehört. Die Verse über Eleasar, der die Räucherpfannen einsammelt (MT 17,1-5), sowie die Erzählung über die Plage und Aarons Sühnedienst (MT 17,6-15) erscheinen bereits in LXX Kapitel 16, was zu einer Verschiebung der Kapiteleinteilung führt.

Exkurs: Feuer vom Herrn – Num 16,35 und Lev 10,1-2
Die Parallele:
	Aspekt
	Lev 10,1-2: Nadab und Abihu
	Num 16,35: Die 250 Männer

	Täter
	Nadab und Abihu (Aarons Söhne, legitime Priester!)
	250 Männer (Anführer, aber keine Priester!)

	Tat
	וַיַּקְרִבוּ לִפְנֵי יְהוָה אֵשׁ זָרָה (sie brachten fremdes Feuer dar)
	מַקְרִיבֵי הַקְּטֹרֶת (sie brachten Räucherwerk dar)

	Gebot
	אֲשֶׁר לֹא צִוָּה אֹתָם (das er ihnen nicht geboten hatte)
	לֹא יְהוָה שְׁלָחָנִי (der Ewige hat mich nicht gesandt, V. 28)

	Gericht
	וַתֵּצֵא אֵשׁ מִלִּפְנֵי יְהוָה וַתֹּאכַל אוֹתָם (Feuer ging aus von dem Ewigen und fraß sie)
	וְאֵשׁ יָצְאָה מֵאֵת יְהוָה וַתֹּאכַל אֵת... (Feuer ging aus von dem Ewigen und fraß die 250 Männer)



Die Botschaft:
1. Unrechtmäßiger Kult = Tod
· Lev 10: Selbst legitime Priester sterben, wenn sie falsch opfern
· Num 16: Illegitime "Priester" sterben, wenn sie überhaupt opfern
2. Nähe zu Gott ist gefährlich
· קְדֹשׁ אֲנִי (Ich bin heilig, Lev 11,44-45; 19,2; 20,26)
· Heiligkeit Gottes erfordert Ehrfurcht, nicht Anmaßung
3. Gottes Souveränität
· Gott bestimmt, wer ihm nahen darf (V. 5: וְהִקְרִיב אֵלָיו)
· Nicht Abstammung (Nadab/Abihu waren Aarons Söhne!)
· Nicht Status (die 250 waren "Männer von Namen"!)
· Nicht Mehrheit (250 gegen 2!)
· Sondern: Gottes Erwählung (אֵת אֲשֶׁר יִבְחַר־בּוֹ, V. 5)
5. Das Muster: Feuer vom Herrn
	Stelle
	Kontext
	Ergebnis

	Lev 9,24
	Einweihung der Stiftshütte
	וַתֵּצֵא אֵשׁ... וַתֹּאכַל... וַיַּרְא כָּל־הָעָם וַיָּרֹנּוּ (das Volk jubelte!)

	Lev 10,2
	Nadab und Abihu
	וַתֵּצֵא אֵשׁ... וַתֹּאכַל אוֹתָם וַיָּמֻתוּ (sie starben)

	Num 16,35
	Die 250 Rebellen
	וְאֵשׁ יָצְאָה... וַתֹּאכַל אֵת הַחֲמִשִּׁים וּמָאתַיִם אִישׁ

	2 Kön 1,10-12
	Ahasjas Hauptleute
	וַתֵּרֶד אֵשׁ מִן־הַשָּׁמַיִם וַתֹּאכַל אֹתוֹ (verzehrte ihn)



→ Dasselbe Feuer, das akzeptierte Opfer verzehrt (Lev 9,24), verzehrt auch unrechtmäßige Anbeter (Lev 10,2; Num 16,35)!
5. NT-Parallele: Hebräer 12,28-29
διὸ βασιλείαν ἀσάλευτον παραλαμβάνοντες ἔχωμεν χάριν, δι' ἧς λατρεύωμεν εὐαρέστως τῷ θεῷ μετὰ εὐλαβείας καὶ δέους· καὶ γὰρ ὁ θεὸς ἡμῶν πῦρ καταναλίσκον.
"Darum, da wir ein unerschütterliches Reich empfangen, lasst uns dankbar sein und so Gott dienen mit Ehrfurcht und Scheu; denn unser Gott ist ein verzehrendes Feuer."
→ Der liebende Gott des NT ist derselbe heilige Gott des AT!
Theologische Lektionen:
	Lektion
	Begründung

	1. Heiligkeit ist nicht verhandelbar
	Gott bestimmt, wie man ihm naht (Joh 14,6)

	2. Gute Absichten reichen nicht
	Nadab/Abihu wollten auch Gott ehren – aber falsch

	3. Mehrheit ≠ Recht
	250 einflussreiche Männer gegen 2 – Gott wählte die 2

	4. Nähe ohne Ehrfurcht = Tod
	"Nahet zu Gott" (Jak 4,8) – aber mit Ehrfurcht!

	5. Amt ≠ Garantie
	Selbst Aarons Söhne starben bei Ungehorsam



Fazit:
Numeri 16,35 ist kein isoliertes Ereignis, sondern Teil eines theologischen Musters: Gott ist heilig, und unrechtmäßige Annäherung an ihn ist tödlich. Das gilt für:
· ✅ Illegitime "Priester" (Num 16,35)
· ✅ Legitime Priester, die falsch handeln (Lev 10,2)
· ✅ Jede Generation, die Gottes Heiligkeit missachtet
Anwendung: "Gott lässt sich nicht spotten" (Gal 6,7) – nicht aus Willkür, sondern weil seine Heiligkeit real ist.
Numeri 17,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von דבר Piel) bedeutet „und er redete". Die Piel-Form bezeichnet autoritatives, formelles Reden. יְהוָה ist das explizite Subjekt (Tetragramm). Die Präpositionalphrase אֶל־מֹשֶׁה gibt den Adressaten an: אֶל ist die Präposition „zu", מֹשֶׁה (Mose). Das Verb לֵּאמֹר ist der Qal Infinitiv construct von אמר mit der Präposition לְ als Redeeinleitung: „sagend".
Verse 1-15 (MT) fehlen in LXX Kapitel 17: Die LXX hat die Verse über Eleasar, der die Räucherpfannen einsammelt (MT 17,1-5), sowie die Erzählung über die Plage und Aarons Sühnedienst (MT 17,6-15) bereits am Ende von Kapitel 16 eingefügt. Daher beginnt LXX Kapitel 17 direkt mit der Geschichte von Aarons Stab, was zu einer völligen Verschiebung der Versnummerierung führt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, explizitem Subjekt, Präpositionalphrase und Redeeinleitung (Infinitiv construct). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers ist eine stereotype Redeeinleitungsformel, die die göttliche Anweisung zur Behandlung der heiligen Gegenstände nach dem Gericht einleitet.
Numeri 17,2
Hebräisch: אֱמֹ֨ר אֶל־אֶלְעָזָ֜ר בֶּן־אַהֲרֹ֣ן הַכֹּהֵ֗ן וְיָרֵ֤ם אֶת־הַמַּחְתֹּת֙ מִבֵּ֣ין הַשְּׂרֵפָ֔ה וְאֶת־הָאֵ֖שׁ זְרֵה־הָ֑לְאָה כִּ֖י קָדֵֽשׁוּ׃
Deutsch: Sprich zu Eleasar, dem Sohn Aharons, des Priesters, dass er die Räucherpfannen aus dem Brand aufhebe; und streue das Feuer weg, denn sie sind heilig geworden.

Kommentar: Das Verb אֱמֹר (Qal Imperativ, 2. m. sg. von אמר) bedeutet „sprich". Der Imperativ richtet sich an Mose. Die Präpositionalphrase אֶל־אֶלְעָזָר בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן gibt den Adressaten an: אֶל ist „zu", אֶלְעָזָר ist der Eigenname (Eleasar), בֶּן־אַהֲרֹן ist „Sohn Aarons" (בֵּן im Constructus), הַכֹּהֵן ist die Apposition „der Priester". Eleasar wird genannt, weil Aaron als Hoherpriester sich nicht den Toten nähern darf.
Das koordinierte Verb וְיָרֵם (Waw + Hifil Imperfekt/Jussiv, 3. m. sg. von רום) bedeutet „und er soll aufheben, erheben". Die Hifil-Form ist kausativ. Das Objekt אֶת־הַמַּחְתֹּת ist „die Räucherpfannen" (Plural von מַחְתָּה mit Artikel und Objektpartikel). Die Präposition מִבֵּין הַשְּׂרֵפָה gibt an, woher sie aufzuheben sind: מִבֵּין ist „aus der Mitte von", הַשְּׂרֵפָה ist „der Brand, das Verbrannte" (von שׂרף, „brennen").
Das koordinierte Objekt וְאֶת־הָאֵשׁ („und das Feuer") wird mit dem Imperativ זְרֵה־הָלְאָה verbunden: זְרֵה ist Qal Imperativ 2. m. sg. von זרה („streuen, zerstreuen"), הָלְאָה ist das Adverb „hinweg, dorthin". Der Maqqef verbindet beide Wörter. Die kausale Konjunktion כִּי („denn, weil") leitet die Begründung ein. Das Verb קָדֵשׁוּ (Qal Perfekt, 3. c. pl. von קדשׁ) bedeutet „sie sind heilig geworden". Die Räucherpfannen wurden durch ihren Gebrauch vor JHWH heilig, trotz der Sünde derer, die sie verwendeten.
Die LXX übersetzt אֱמֹר אֶל־אֶלְעָזָר בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן mit εἰπὸν Ελεαζαρ τῷ υἱῷ Ααρων τοῦ ἱερέως („sprich zu Eleasar, dem Sohn Aarons, des Priesters"). וְיָרֵם אֶת־הַמַּחְתֹּת מִבֵּין הַשְּׂרֵפָה wird mit καὶ ἀνελέτω τὰ πυρεῖα τὰ χαλκᾶ ἐκ μέσου τῶν κατακεκαυμένων („und er soll die kupfernen Feuerbecken aufheben aus der Mitte der Verbrannten") wiedergegeben. וְאֶת־הָאֵשׁ זְרֵה־הָלְאָה wird mit καὶ τὸ πῦρ τοῦτο διασκόρπισον ἐκεῖ („und dieses Feuer zerstreue dort") übersetzt. כִּי קָדֵשׁוּ wird mit ὅτι ἡγίασαν („denn sie sind geheiligt worden") wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Imperativ und erweiterter Präpositionalphrase (Adressat mit Apposition). Die direkte Anweisung besteht aus zwei koordinierten Verben (Jussiv und Imperativ) mit ihren jeweiligen Objekten und Ergänzungen, gefolgt von einem durch kausale Konjunktion eingeleiteten Nebensatz mit Verb. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Kausalsatz).
Der Vers ordnet die Bergung der heiligen Räucherpfannen an, die trotz des Gerichts über ihre Benutzer durch den kultischen Gebrauch vor JHWH geweiht wurden.
Numeri 17,3
Hebräisch: אֵ֡ת מַחְתּוֹת֩ הַֽחַטָּאִ֨ים הָאֵ֜לֶּה בְּנַפְשֹׁתָ֗ם וְעָשׂ֨וּ אֹתָ֜ם רִקֻּעֵ֤י פַחִים֙ צִפּ֣וּי לַמִּזְבֵּ֔חַ כִּֽי־הִקְרִיבֻ֥ם לִפְנֵֽי־יְהוָ֖ה וַיִּקְדָּ֑שׁוּ וְיִֽהְי֥וּ לְא֖וֹת לִבְנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Die Räucherpfannen dieser gegen ihre Seelen Sündigenden, man mache sie zu breitgeschlagenen Blechen zum Überzug für den Altar; denn sie haben sie vor dem Ewigen dargebracht, und so sind sie heilig geworden; und sie sollen den Söhnen Jisra'els zum Zeichen sein.

Kommentar: Das Objekt אֵת מַחְתּוֹת ist „die Räucherpfannen" mit Objektpartikel. Die Genitivverbindung הַחַטָּאִים הָאֵלֶּה charakterisiert die Besitzer: הַחַטָּאִים ist das Qal Partizip Plural maskulinum von חטא mit Artikel („die Sündigenden"), הָאֵלֶּה ist das Demonstrativpronomen Plural „diese". Die Präposition בְּנַפְשֹׁתָם („gegen ihre Seelen") mit נֶפֶשׁ Plural und Possessivsuffix 3. m. pl. bedeutet „auf Kosten ihres Lebens" – sie haben mit ihrem Leben für ihre Sünde bezahlt.
Das Verb וְעָשׂוּ (Waw + Qal Perfekt, 3. c. pl. von עשׂה) bedeutet „und man soll machen" (unpersönliche Construction). Das Objekt אֹתָם („sie") bezieht sich auf die Räucherpfannen zurück. רִקֻּעֵי פַחִים ist eine doppelte Constructus-Verbindung: רִקֻּעֵי ist der Constructus Plural von רִקֻּעַ („Breitgeschlagenes, Blech"), פַחִים ist der Plural von פַּח („Blech, dünnes Metall"). צִפּוּי לַמִּזְבֵּחַ ist „Überzug für den Altar" (צִפּוּי von צפה, „überziehen", im Constructus vor מִזְבֵּחַ mit Artikel und Präposition לְ).
Die kausale Konjunktion כִּי („denn") leitet die Begründung ein. Das Verb הִקְרִיבֻם (Hifil Perfekt, 3. c. pl. von קרב mit Objektsuffix 3. m. pl.) bedeutet „sie haben sie dargebracht". Die Präposition לִפְנֵי־יְהוָה ist „vor JHWH". Das koordinierte Verb וַיִּקְדָּשׁוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von קדשׁ) bedeutet „und sie wurden heilig".
Das koordinierte Verb וְיִהְיוּ (Waw + Qal Imperfekt, 3. m. pl. von היה) bedeutet „und sie sollen sein". Die Präposition לְאוֹת ist „zum Zeichen" (אוֹת bedeutet „Zeichen, Merkzeichen"). לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל ist „für die Söhne Israels" (בְּנֵי Constructus Plural, יִשְׂרָאֵל der Volksname).
Die LXX übersetzt die komplexe Constructus-Verbindung am Anfang interpretativ und fügt erklärende Elemente hinzu. וְעָשׂוּ אֹתָם רִקֻּעֵי פַחִים צִפּוּי לַמִּזְבֵּחַ wird mit καὶ ποίησον αὐτὰ λεπίδας ἐλατάς περίθεμα τῷ θυσιαστηρίῳ („und mache sie zu gehämmerten Platten als Umhüllung für den Altar") wiedergegeben. Die Begründung und der Zweck werden entsprechend übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Objekt (erweitert durch partizipiale Charakterisierung) und Verb, gefolgt von den Angaben zur Verwendung. Ein durch kausale Konjunktion eingeleiteter Nebensatz mit zwei koordinierten Verben folgt. Ein weiterer koordinierter Hauptsatz mit finalem Charakter schließt ab. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Kausalsatz).
Der Vers bestimmt die weitere Verwendung der heiligen Räucherpfannen: Sie sollen zu einem bleibenden Mahnzeichen am Altar werden, das an die Folgen unrechtmäßigen Kultes erinnert.
Numeri 17,4
Hebräisch: וַיִּקַּ֞ח אֶלְעָזָ֣ר הַכֹּהֵ֗ן אֵ֚ת מַחְתּ֣וֹת הַנְּחֹ֔שֶׁת אֲשֶׁ֥ר הִקְרִ֖יבוּ הַשְּׂרֻפִ֑ים וַֽיְרַקְּע֖וּם צִפּ֥וּי לַמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und Eleasar, der Priester, nahm die kupfernen Räucherpfannen, welche die Verbrannten dargebracht hatten, und man schlug sie breit zum Überzug für den Altar,

Kommentar: Das Verb וַיִּקַּח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von לקח) bedeutet „und er nahm". אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן ist das explizite Subjekt: „Eleasar, der Priester" mit appositiver Charakterisierung. Das Objekt אֵת מַחְתּוֹת הַנְּחֹשֶׁת besteht aus der Objektpartikel, מַחְתּוֹת („Räucherpfannen", Plural) und הַנְּחֹשֶׁת („die kupfernen", Adjektiv von נְחֹשֶׁת, „Kupfer, Bronze"). Der Relativsatz אֲשֶׁר הִקְרִיבוּ הַשְּׂרֻפִים spezifiziert: אֲשֶׁר ist das Relativpronomen, הִקְרִיבוּ (Hifil Perfekt, 3. c. pl. von קרב) bedeutet „sie haben dargebracht", הַשְּׂרֻפִים ist das Qal Partizip Passiv Plural maskulinum von שׂרף mit Artikel: „die Verbrannten", ein euphemistischer Ausdruck für die durch göttliches Feuer Getöteten.
Das koordinierte Verb וַיְרַקְּעוּם (Wayyiqtol, 3. m. pl. von רקע Piel mit Objektsuffix 3. m. pl.) bedeutet „und man schlug sie breit". Die Piel-Form hat intensive Bedeutung. Die unpersönliche Pluralform deutet auf Helfer hin. צִפּוּי לַמִּזְבֵּחַ ist „Überzug für den Altar" (wie in Vers 3).
Die LXX übersetzt וַיִּקַּח אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן אֵת מַחְתּוֹת הַנְּחֹשֶׁת mit καὶ ἔλαβεν Ελεαζαρ υἱὸς Ααρων τοῦ ἱερέως τὰ πυρεῖα τὰ χαλκᾶ (kai elaben Eleazar hyios Aaron tou hiereōs ta pyreia ta chalka, „und Eleasar, Sohn Aarons des Priesters, nahm die kupfernen Feuerbecken"). אֲשֶׁר הִקְרִיבוּ הַשְּׂרֻפִים wird mit ἃ προσήνεγκαν οἱ κατακεκαυμένοι („die die Verbrannten dargebracht hatten") wiedergegeben. וַיְרַקְּעוּם צִפּוּי לַמִּזְבֵּחַ wird mit καὶ προσέθηκαν αὐτὰ ἐπὶ τὸ θυσιαστήριον (kai prosethēkan auta epi to thysiastērion, „und sie fügten sie zum Altar hinzu") übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, explizitem Subjekt (mit Apposition), Objekt und Relativsatz; der zweite mit Verb (Objektsuffix) und Zweckangabe. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers beschreibt die Ausführung der göttlichen Anweisung durch Eleasar: Die heiligen Räucherpfannen werden eingesammelt und zu Altarüberzug verarbeitet.
Numeri 17,5
Hebräisch: זִכָּר֞וֹן לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל לְ֠מַעַן אֲשֶׁ֨ר לֹֽא־יִקְרַ֜ב אִ֣ישׁ זָ֗ר אֲ֠שֶׁר לֹ֣א מִזֶּ֤רַע אַהֲרֹן֙ ה֔וּא לְהַקְטִ֥יר קְטֹ֖רֶת לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה וְלֹֽא־יִהְיֶ֤ה כְקֹ֨רַח֙ וְכַ֣עֲדָתוֹ֔ כַּאֲשֶׁ֨ר דִּבֶּ֧ר יְהוָ֛ה בְּיַד־מֹשֶׁ֖ה לוֹֽ׃
Deutsch: Als Gedächtnis für die Söhne Jisra'els, damit kein fremder Mann, der nicht vom Samen Aharons ist, herzunahe, um Räucherwerk vor dem Ewigen zu räuchern, und es ihm nicht ergehe wie Korach und seiner Gemeinde, so wie der Ewige durch Mosche zu ihm geredet hatte.

Kommentar: Das Nomen זִכָּרוֹן („Gedächtnis, Erinnerungszeichen") steht am Anfang als Zweckangabe. Die Präposition לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל gibt an, für wen: „für die Söhne Israels". Die finale Präposition לְמַעַן („damit, auf dass") leitet den Zweck ein. Der Relativsatz אֲשֶׁר לֹא־יִקְרַב אִישׁ זָר besteht aus אֲשֶׁר (Relativpronomen), der Negation לֹא, dem Verb יִקְרַב (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von קרב, „nahen, sich nähern") und dem Subjekt אִישׁ זָר („ein fremder Mann", wobei זָר „fremd, außenstehend" bedeutet – jemand ohne priesterliche Berechtigung).
Der zweite Relativsatz אֲשֶׁר לֹא מִזֶּרַע אַהֲרֹן הוּא spezifiziert weiter: אֲשֶׁר ist das Relativpronomen, לֹא die Negation, מִזֶּרַע אַהֲרֹן ist „vom Samen Aarons" (מִן plus זֶרַע im Constructus vor אַהֲרֹן), הוּא ist das emphatische Pronomen 3. m. sg. („er"). Die Phrase bedeutet: „der nicht von Aarons Nachkommenschaft ist".
Der finale Infinitiv לְהַקְטִיר (Hifil Infinitiv construct von קטר mit לְ) bedeutet „um zu räuchern, Rauchopfer darzubringen". Die Hifil-Form ist kausativ: „Rauch aufsteigen lassen". Das Objekt קְטֹרֶת ist „Räucherwerk". Die Präposition לִפְנֵי יְהוָה ist „vor JHWH".
Die koordinierte negative Phrase וְלֹא־יִהְיֶה כְקֹרַח וְכַעֲדָתוֹ drückt die Warnung aus: וְ ist die Konjunktion, לֹא die Negation, יִהְיֶה (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von היה) bedeutet „er wird sein", כְקֹרַח ist „wie Korach" (כְּ Präposition der Gleichheit), וְכַעֲדָתוֹ ist „und wie seine Gemeinde" (עֵדָה mit Possessivsuffix 3. m. sg.).
Der Vergleichssatz כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יְהוָה בְּיַד־מֹשֶׁה לוֹ bezieht sich auf die vorangegangene Warnung: כַּאֲשֶׁר ist „wie, so wie", דִּבֶּר (Piel Perfekt, 3. m. sg. von דבר) bedeutet „er hat geredet", יְהוָה ist das Subjekt. Die Präposition בְּיַד־מֹשֶׁה ist „durch die Hand Moses" – eine idiomatische Wendung für Vermittlung. לוֹ ist die Präposition לְ mit Suffix 3. m. sg. („zu ihm").
Die LXX übersetzt זִכָּרוֹן לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל mit μνημόσυνον τοῖς υἱοῖς Ισραηλ (mnēmosynon tois hyiois Israēl, „Gedenkzeichen für die Söhne Israels"). לְמַעַן אֲשֶׁר לֹא־יִקְרַב אִישׁ זָר wird mit ὅπως ἂν μὴ προσέλθῃ μηδεὶς ἀλλογενής („damit nicht herzutrete irgendeiner, der fremdstämmig ist") wiedergegeben. Die weiteren Phrasen werden entsprechend übersetzt, wobei die LXX die komplexe Struktur weitgehend beibehält.
Die Satzstruktur zeigt eine nominale Eröffnung (Zweckangabe) mit Präpositionalphrase, gefolgt von einer durch finale Präposition eingeleiteten Construction. Diese enthält zwei koordinierte Relativsätze zur Subjektbestimmung, einen finalen Infinitiv mit Objekt und Präpositionalphrase, eine negative Folgeaussage mit Vergleich und einen abschließenden Vergleichssatz mit Verb, Subjekt und präpositionalen Ergänzungen. Insgesamt gibt es mehrere Nebensätze: zwei Relativsätze, einen finalen Infinitivsatz und einen Vergleichssatz.
Der Vers erklärt den Zweck des Altarüberzugs aus den Räucherpfannen: Er soll als dauerhaftes Mahnzeichen dienen, dass nur die aaronitischen Priester zum Räucherdienst berechtigt sind, und an das Schicksal Korachs und seiner Anhänger erinnern.
Numeri 17,6
Hebräisch: וַיִּלֹּ֜נוּ כָּל־עֲדַ֤ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ מִֽמָּחֳרָ֔ת עַל־מֹשֶׁ֥ה וְעַֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹ֑ר אַתֶּ֥ם הֲמִתֶּ֖ם אֶת־עַ֥ם יְהוָֽה׃
Deutsch: Und die ganze Gemeinde der Söhne Jisra'els murrte am anderen Morgen gegen Mosche und gegen Aharon, sagend: Ihr habt das Volk des Ewigen getötet!

Kommentar: Das Verb וַיִּלֹּנוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von לון) bedeutet „und sie murrten". לון (oder לין) bezeichnet das Klagen oder Murren gegen Autorität. Das Subjekt כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל ist „die ganze Gemeinde der Söhne Israels" (כָּל im Constructus, עֲדַת Constructus von עֵדָה, בְּנֵי יִשְׂרָאֵל im Genitiv). Das temporale Adverb מִמָּחֳרָת („am nächsten Morgen, am anderen Morgen") mit der Präposition מִן gibt die Zeit an – unmittelbar nach dem dramatischen Gericht.
Die doppelte Präpositionalphrase עַל־מֹשֶׁה וְעַל־אַהֲרֹן gibt die Richtung des Murrens an: עַל bedeutet „gegen", die Namen sind durch וְ koordiniert. Die Wiederholung der Präposition unterstreicht, dass beide gleichermaßen angeklagt werden. לֵאמֹר ist die Redeeinleitung.
Die direkte Rede אַתֶּם הֲמִתֶּם אֶת־עַם יְהוָה ist die drastische Anklage: אַתֶּם ist das emphatische Personalpronomen 2. m. pl. („ihr"), הֲמִתֶּם (Hifil Perfekt, 2. m. pl. von מות) bedeutet „ihr habt getötet". Die Hifil-Form ist kausativ: „sterben lassen, töten". Das Objekt אֶת־עַם יְהוָה ist „das Volk JHWHs" – eine ironische Bezeichnung, da gerade die Rebellen durch göttliches Gericht umkamen.
Die LXX übersetzt וַיִּלֹּנוּ כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל מִמָּחֳרָת mit καὶ ἐγόγγυσαν πᾶσα συναγωγὴ υἱῶν Ισραηλ τῇ ἐπαύριον ( „und es murrte die ganze Gemeinde der Söhne Israels am folgenden Tag"). עַל־מֹשֶׁה וְעַל־אַהֲרֹן wird mit ἐπὶ Μωυσῆν καὶ Ααρων wiedergegeben. אַתֶּם הֲמִתֶּם אֶת־עַם יְהוָה wird mit ὑμεῖς ἀπεκτάγκατε τὸν λαὸν κυρίου („ihr habt getötet das Volk des Herrn") übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, erweiterten Subjekt (dreifache Constructus-Verbindung), temporaler Bestimmung, doppelter Präpositionalphrase und Redeeinleitung. Die direkte Rede ist ein Aussagesatz mit emphatischem Pronomen, Verb und Objekt. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt die erschreckende Verstocktheit des Volkes: Trotz des dramatischen göttlichen Gerichts murrt die Gemeinde am nächsten Tag erneut und beschuldigt Mose und Aaron, „das Volk JHWHs" getötet zu haben – eine völlige Verkehrung der Tatsachen.
Numeri 17,7
Hebräisch: וַיְהִ֗י בְּהִקָּהֵ֤ל הָֽעֵדָה֙ עַל־מֹשֶׁ֣ה וְעַֽל־אַהֲרֹ֔ן וַיִּפְנוּ֙ אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד וְהִנֵּ֥ה כִסָּ֖הוּ הֶעָנָ֑ן וַיֵּרָ֖א כְּב֥וֹד יְהוָֽה׃
Deutsch: Und es geschah, als die Gemeinde sich gegen Mosche und gegen Aharon versammelte, da wandten sie sich zum Zelt der Begegnung, und siehe, die Wolke bedeckte es, und die Herrlichkeit des Ewigen erschien.

Kommentar: Die Formel וַיְהִי (Wayyiqtol, 3. m. sg. von היה) bedeutet „und es geschah" und leitet ein bedeutsames Ereignis ein. Die temporale Präposition בְּהִקָּהֵל ist eine zusammengesetzte Form aus בְּ („als, während") und dem Nifal Infinitiv construct von קהל mit Artikel: „als sich versammelte". Das Subjekt הָעֵדָה ist „die Gemeinde". Die doppelte Präpositionalphrase עַל־מֹשֶׁה וְעַל־אַהֲרֹן („gegen Mose und gegen Aaron") gibt die feindliche Richtung an.
Das koordinierte Verb וַיִּפְנוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von פנה) bedeutet „und sie wandten sich". Das Subjekt bezieht sich auf Mose und Aaron. Die Präposition אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד gibt die Richtung an: „zum Zelt der Begegnung".
Die Interjektion וְהִנֵּה („und siehe") leitet eine überraschende Entdeckung ein. Das Verb כִסָּהוּ (Piel Perfekt, 3. m. sg. von כסה mit Objektsuffix 3. m. sg.) bedeutet „es bedeckte es". Die Piel-Form hat intensive Bedeutung. הֶעָנָן („die Wolke") ist das Subjekt – ein Zeichen der göttlichen Präsenz. Das Objektsuffix bezieht sich auf das Zelt.
Das koordinierte Verb וַיֵּרָא (Wayyiqtol, 3. m. sg. von ראה Nifal) bedeutet „und es erschien, wurde sichtbar". Das Subjekt כְּבוֹד יְהוָה ist „die Herrlichkeit JHWHs" – die sichtbare Manifestation der göttlichen Gegenwart.
Die LXX übersetzt וַיְהִי בְּהִקָּהֵל הָעֵדָה עַל־מֹשֶׁה וְעַל־אַהֲרֹן mit καὶ ἐγένετο ἡνίκα ἐπησυνέστη ἡ συναγωγὴ ἐπὶ Μωυσῆν καὶ Ααρων „und es geschah, als sich die Gemeinde versammelte gegen Mose und Aaron"). וַיִּפְנוּ אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד wird mit καὶ ἐπέστρεψαν ἐπὶ τὴν σκηνὴν τοῦ μαρτυρίου („und sie wandten sich zum Zelt des Zeugnisses") wiedergegeben. וְהִנֵּה כִסָּהוּ הֶעָנָן wird mit καὶ ἰδοὺ ἐκάλυψεν αὐτὴν ἡ νεφέλη („und siehe, die Wolke bedeckte es") übersetzt. וַיֵּרָא כְּבוֹד יְהוָה wird mit καὶ ὤφθη ἡ δόξα κυρίου („und die Herrlichkeit des Herrn erschien") wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit der Ereignisformel und temporalem Infinitivsatz (Nebensatz) mit Subjekt und doppelter Präpositionalphrase. Drei koordinierte Hauptsätze folgen: der erste mit Verb und Präpositionalphrase, der zweite mit Interjektion, Verb (Objektsuffix) und Subjekt, der dritte mit Verb und Subjekt. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (temporaler Infinitivsatz).
Der Vers beschreibt die unmittelbare göttliche Reaktion auf das erneute Murren: Als sich die Gemeinde feindlich versammelt, erscheint die Herrlichkeit JHWHs im Zelt – ein Zeichen drohenden Gerichts.
Numeri 17,8
Hebräisch: וַיָּבֹ֤א מֹשֶׁה֙ וְאַהֲרֹ֔ן אֶל־פְּנֵ֖י אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Da kamen Mosche und Aharon vor das Zelt der Begegnung.

Kommentar: Das Verb וַיָּבֹא (Wayyiqtol, 3. m. sg. von בוא) bedeutet „und er kam". Das doppelte Subjekt מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן zeigt beide Autoritätsfiguren koordiniert durch וְ. Die Präpositionalphrase אֶל־פְּנֵי אֹהֶל מוֹעֵד bedeutet „vor das Angesicht des Zeltes der Begegnung" (אֶל „zu", פְּנֵי Constructus Plural von פָּנֶה „Angesicht", אֹהֶל מוֹעֵד die Constructus-Verbindung). Der Vers ist syntaktisch äußerst knapp und beschreibt die unmittelbare Reaktion auf die göttliche Erscheinung.
Die LXX übersetzt mit καὶ εἰσῆλθεν Μωυσῆς καὶ Ααρων κατὰ πρόσωπον τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου.
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen Hauptsatz mit Verb, doppeltem Subjekt und Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Numeri 17,9
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von דבר Piel) bedeutet „und er redete". יְהוָה ist das explizite Subjekt. Die Präpositionalphrase אֶל־מֹשֶׁה gibt den Adressaten an. לֵּאמֹר ist die stereotype Redeeinleitung.
Die LXX übersetzt mit καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt, Präpositionalphrase und Redeeinleitung.
Numeri 17,10
Hebräisch: הֵרֹ֗מּוּ מִתּוֹךְ֙ הָעֵדָ֣ה הַזֹּ֔את וַאֲכַלֶּ֥ה אֹתָ֖ם כְּרָ֑גַע וַֽיִּפְּל֖וּ עַל־פְּנֵיהֶֽם׃
Deutsch: Erhebt euch aus der Mitte dieser Gemeinde, und ich werde sie in einem Augenblick vernichten! Da fielen sie auf ihr Angesicht.

Kommentar: Das Verb הֵרֹמּוּ (Nifal Imperativ, 2. m. pl. von רום) bedeutet „erhebt euch, entfernt euch". Die Nifal-Form hat reflexive Bedeutung. Die Präposition מִתּוֹךְ הָעֵדָה הַזֹּאת bedeutet „aus der Mitte dieser Gemeinde" (מִן „aus", תּוֹךְ „Mitte", הָעֵדָה mit Artikel, הַזֹּאת Demonstrativpronomen). Die Formulierung entspricht fast wörtlich 16,21 und zeigt, dass sich die Situation wiederholt.
Das koordinierte Verb וַאֲכַלֶּה (Waw + Piel Kohortativ, 1. c. sg. von כלה) bedeutet „und ich werde vernichten". Das Objekt אֹתָם („sie") bezieht sich auf die Gemeinde. כְּרָגַע („in einem Augenblick") betont die Unmittelbarkeit. Das koordinierte Verb וַיִּפְּלוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von נפל) bedeutet „und sie fielen". Die Präposition עַל־פְּנֵיהֶם („auf ihre Angesichter") beschreibt die Gebetsgeste Moses und Aarons.
Die LXX übersetzt הֵרֹמּוּ מִתּוֹךְ הָעֵדָה הַזֹּאת mit ἀναχωρήσατε ἐκ μέσου τῆς συναγωγῆς ταύτης. וַאֲכַלֶּה אֹתָם כְּרָגַע wird mit καὶ ἐξαναλώσω αὐτοὺς παραχρῆμα (kai exanalōsō autous parachrēma) wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Imperativ mit Präpositionalphrase, Kohortativ mit Objekt und Adverb, und Wayyiqtol mit Präpositionalphrase.
Numeri 17,11
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֜ה אֶֽל־אַהֲרֹ֗ן קַ֣ח אֶת־הַ֠מַּחְתָּה וְתֶן־עָלֶ֨יהָ אֵ֜שׁ מֵעַ֤ל הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ וְשִׂ֣ים קְטֹ֔רֶת וְהוֹלֵ֧ךְ מְהֵרָ֛ה אֶל־הָעֵדָ֖ה וְכַפֵּ֣ר עֲלֵיהֶ֑ם כִּֽי־יָצָ֥א הַקֶּ֛צֶף מִלִּפְנֵ֥י יְהוָ֖ה הֵחֵ֥ל הַנָּֽגֶף׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu Aharon: Nimm die Räucherpfanne und tu Feuer vom Altar darauf und lege Räucherwerk darauf, und bringe es eilends zu der Gemeinde und schaffe Sühne für sie; denn der Zorn ist ausgegangen von dem Ewigen, die Plage hat begonnen.

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von אמר) leitet Moses Anweisung ein. מֹשֶׁה ist das Subjekt, אֶל־אַהֲרֹן der Adressat. Die Serie von Imperativen zeigt die Dringlichkeit: קַח (Qal Imperativ von לקח, „nimm") mit Objekt אֶת־הַמַּחְתָּה („die Räucherpfanne"). וְתֶן־עָלֶיהָ אֵשׁ (Waw + Qal Imperativ von נתן, „gib, tu") bedeutet „und tu auf sie Feuer". Die Präposition מֵעַל הַמִּזְבֵּחַ („vom Altar") gibt die Quelle des heiligen Feuers an. וְשִׂים קְטֹרֶת (Waw + Qal Imperativ von שׂים, „setze, lege") bedeutet „und lege Räucherwerk". וְהוֹלֵךְ מְהֵרָה ist eine Construction aus der Konjunktion, dem Imperativ von הלך („gehen") und dem Adverb מְהֵרָה („schnell, eilends"). אֶל־הָעֵדָה gibt das Ziel an. וְכַפֵּר עֲלֵיהֶם (Waw + Piel Imperativ von כפר, „sühnen") mit Präposition bedeutet „und schaffe Sühne für sie".
Die kausale Konjunktion כִּי („denn") leitet die Begründung ein. יָצָא הַקֶּצֶף מִלִּפְנֵי יְהוָה besteht aus dem Verb יָצָא (Qal Perfekt von יצא, „ausgehen"), dem Subjekt הַקֶּצֶף („der Zorn") und der Präposition מִלִּפְנֵי יְהוָה („von vor JHWH"). הֵחֵל הַנֶּגֶף besteht aus dem Verb הֵחֵל (Hifil Perfekt von חלל, „beginnen") und dem Subjekt הַנֶּגֶף („die Plage, Seuche").
Die LXX übersetzt die Imperativserie entsprechend und gibt die Dringlichkeit wieder. כִּי־יָצָא הַקֶּצֶף מִלִּפְנֵי יְהוָה הֵחֵל הַנָּגֶף wird mit ὅτι ἐξῆλθεν ὀργὴ ἀπὸ προσώπου κυρίου ἦρκται θραύειν τὸν λαόν „denn ausgegangen ist Zorn vom Angesicht des Herrn, begonnen hat zu schlagen das Volk") übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb und Adressaten, gefolgt von einer Serie koordinierter Imperative mit ihren jeweiligen Objekten und Ergänzungen. Ein durch kausale Konjunktion eingeleiteter Nebensatz mit zwei Aussagen schließt ab.
Der Vers zeigt Moses verzweifelte Rettungsaktion: Aaron soll durch ein Sühnopfer zwischen dem Volk und dem bereits begonnenen göttlichen Gericht vermitteln.
Numeri 17,12
Hebräisch: וַיִּקַּ֨ח אַהֲרֹ֜ן כַּאֲשֶׁ֣ר׀ דִּבֶּ֣ר מֹשֶׁ֗ה וַיָּ֨רָץ֙ אֶל־תּ֣וֹך הַקָּהָ֔ל וְהִנֵּ֛ה הֵחֵ֥ל הַנֶּ֖גֶף בָּעָ֑ם וַיִּתֵּן֙ אֶֽת־הַקְּטֹ֔רֶת וַיְכַפֵּ֖ר עַל־הָעָֽם׃
Deutsch: Und Aharon nahm es, wie Mosche geredet hatte, und lief mitten in die Versammlung, und siehe, die Plage hatte im Volk begonnen; und er legte das Räucherwerk darauf und schaffte Sühne für das Volk.

Kommentar: Das Verb וַיִּקַּח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von לקח) bedeutet „und er nahm". אַהֲרֹן ist das Subjekt. Die Vergleichsphrase כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר מֹשֶׁה („wie Mose geredet hatte") zeigt Aarons sofortigen Gehorsam. Das Verb וַיָּרָץ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von רוץ) bedeutet „und er lief, rannte" – die Dringlichkeit wird durch die Wortwahl betont. Die Präposition אֶל־תּוֹךְ הַקָּהָל („mitten in die Versammlung") zeigt, dass Aaron sich direkt in die Gefahrenzone begibt.
Die Interjektion וְהִנֵּה („und siehe") leitet die schockierende Entdeckung ein. הֵחֵל הַנֶּגֶף בָּעָם besteht aus dem Verb הֵחֵל (Hifil Perfekt von חלל), dem Subjekt הַנֶּגֶף und der Präposition בָּעָם („im Volk"). Das Verb וַיִּתֵּן (Wayyiqtol von נתן) bedeutet „und er gab, legte". Das Objekt אֶת־הַקְּטֹרֶת ist „das Räucherwerk". Das Verb וַיְכַפֵּר (Wayyiqtol von כפר Piel) bedeutet „und er sühnte". Die Präposition עַל־הָעָם („für das Volk") gibt an, für wen die Sühne geschah.
Die LXX übersetzt וַיִּקַּח אַהֲרֹן כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר מֹשֶׁה mit καὶ ἔλαβεν Ααρων καθάπερ ἐλάλησεν αὐτῷ Μωυσῆς. וַיָּרָץ אֶל־תּוֹךְ הַקָּהָל wird mit καὶ ἔδραμεν εἰς τὴν συναγωγήν wiedergegeben. Die weiteren Verben werden entsprechend übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt fünf koordinierte Hauptsätze: Verb mit Subjekt und Vergleichsphrase, Verb mit Präpositionalphrase, Interjektion mit Perfektaussage, und zwei weitere Wayyiqtol-Verben mit ihren Ergänzungen.
Der Vers beschreibt Aarons heldenhaften Gehorsam: Er läuft mit dem Räucherwerk mitten ins Volk, obwohl die tödliche Plage bereits begonnen hat, und vollzieht die Sühnehandlung.
Numeri 17,13
Hebräisch: וַיַּעֲמֹ֥ד בֵּֽין־הַמֵּתִ֖ים וּבֵ֣ין הַֽחַיִּ֑ים וַתֵּעָצַ֖ר הַמַּגֵּפָֽה׃
Deutsch: Und er stand zwischen den Toten und den Lebenden, und der Plage wurde Einhalt getan.

Kommentar: Das Verb וַיַּעֲמֹד (Wayyiqtol, 3. m. sg. von עמד) bedeutet „und er stand". Die doppelte Präpositionalphrase בֵּין־הַמֵּתִים וּבֵין הַחַיִּים ist dramatisch: בֵּין bedeutet „zwischen", הַמֵּתִים ist „die Toten" (Plural von מֵת), koordiniert durch וּ mit הַחַיִּים („die Lebenden", Plural von חַי). Aaron steht buchstäblich an der Grenze zwischen Tod und Leben als Mittler.
Das Verb וַתֵּעָצַר (Wayyiqtol, 3. f. sg. von עצר Nifal) bedeutet „und sie wurde aufgehalten, gestoppt". Die Nifal-Form hat passive Bedeutung. הַמַּגֵּפָה („die Plage") ist das Subjekt – ein Synonym zu נֶגֶף aus den vorherigen Versen.
Die LXX übersetzt וַיַּעֲמֹד בֵּין־הַמֵּתִים וּבֵין הַחַיִּים mit καὶ ἔστη ἀνὰ μέσον τῶν τεθνηκότων καὶ ἀνὰ μέσον τῶν ζώντων („und er stand zwischen den Gestorbenen und zwischen den Lebenden"). וַתֵּעָצַר הַמַּגֵּפָה wird mit καὶ ἐκόπασεν ἡ πληγή („und die Plage hörte auf") wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb und doppelter Präpositionalphrase, der zweite mit Verb und Subjekt.
Der Vers ist einer der eindrucksvollsten im ganzen Pentateuch: Aaron steht als priesterlicher Mittler zwischen den bereits Toten und den noch Lebenden, und durch sein Sühnopfer wird die göttliche Plage gestoppt.
Exkurs: Aaron zwischen Toten und Lebenden – Typologie des priesterlichen Mittlers
Numeri 17,13:
וַיַּעֲמֹד בֵּין־הַמֵּתִים וּבֵין הַחַיִּים וַתֵּעָצַר הַמַּגֵּפָה
"Und er stand zwischen den Toten und den Lebenden, und der Plage wurde Einhalt getan."
Die dramatische Szene:
	Element
	Beschreibung
	Bedeutung

	Ort
	Mitten im Volk (אֶל־תּוֹךְ הַקָּהָל, V. 12)
	Aaron geht in die Gefahrenzone

	Zeit
	Während die Plage wütet (הֵחֵל הַנֶּגֶף בָּעָם, V. 12)
	Nicht danach, sondern mittendrin!

	Mittel
	Räucherwerk (קְטֹרֶת) vom heiligen Feuer (מֵעַל הַמִּזְבֵּחַ, V. 11)
	Sühne durch Opfer

	Position
	בֵּין־הַמֵּתִים וּבֵין הַחַיִּים
	Grenze zwischen Tod und Leben

	Ergebnis
	וַתֵּעָצַר הַמַּגֵּפָה
	Die Plage stoppt!


Theologische Bedeutung:
1. Aaron als Mittler:
· Nicht Mose (der Prophet), sondern Aaron (der Priester) rettet
· Aaron vermittelt zwischen Gottes Zorn und dem Volk
· Durch Sühne (כפר) wird das Gericht gestoppt
2. Das Räucherwerk:
· קְטֹרֶת = Symbol für Gebet (vgl. Ps 141,2; Offb 5,8; 8,3-4)
· Vom Altar genommen = heiliges Feuer (nicht fremdes Feuer wie Nadab/Abihu!)
· Wohlgefälliger Geruch → Gott akzeptiert die Sühne
3. Die Position "zwischen":
· בֵּין (zwischen) = Grenzlinie, Scheidewand
· Aaron markiert die Grenze zwischen Tod (Gottes Gericht) und Leben (Gottes Gnade)
· Wer hinter Aaron steht = lebt; wer vor ihm ist = tot
NT-Parallele: Christus als Mittler
	Aspekt
	Aaron (Num 17,13)
	Christus (NT)

	Position
	Zwischen Toten und Lebenden
	Mittler zwischen Gott und Menschen 
(1 Tim 2,5)

	Situation
	Plage wütet
	Zorn Gottes über Sünde (Röm 1,18)

	Mittel
	Räucherwerk (Sühne)
	Sein Blut (Hebr 9,12)

	Ort
	Mitten im Volk
	Am Kreuz (zwischen Himmel und Erde, zwischen Gott und Mensch)

	Ergebnis
	Plage stoppt
	Zorn Gottes gestillt (Röm 5,9; 1 Thess 1,10)

	Zeitpunkt
	Während die Plage wütet
	Während wir noch Sünder waren 
(Röm 5,8)



Hebräer 7,25:
ὅθεν καὶ σῴζειν εἰς τὸ παντελὲς δύναται τοὺς προσερχομένους δι' αὐτοῦ τῷ θεῷ, πάντοτε ζῶν εἰς τὸ ἐντυγχάνειν ὑπὲρ αὐτῶν.
"Daher kann er auch völlig erretten, die durch ihn zu Gott kommen, weil er immerdar lebt, um für sie einzutreten."
1. Timotheus 2,5-6:
εἷς γὰρ θεός, εἷς καὶ μεσίτης θεοῦ καὶ ἀνθρώπων, ἄνθρωπος Χριστὸς Ἰησοῦς, ὁ δοὺς ἑαυτὸν ἀντίλυτρον ὑπὲρ πάντων.
"Denn es ist ein Gott, und ein Mittler zwischen Gott und Menschen, der Mensch Christus Jesus, der sich selbst als Lösegeld für alle gegeben hat."
Römer 5,8-9:
συνίστησιν δὲ τὴν ἑαυτοῦ ἀγάπην εἰς ἡμᾶς ὁ θεός, ὅτι ἔτι ἁμαρτωλῶν ὄντων ἡμῶν Χριστὸς ὑπὲρ ἡμῶν ἀπέθανεν. πολλῷ οὖν μᾶλλον δικαιωθέντες νῦν ἐν τῷ αἵματι αὐτοῦ σωθησόμεθα δι' αὐτοῦ ἀπὸ τῆς ὀργῆς.
"Gott aber erweist seine Liebe zu uns darin, dass Christus als wir noch Sünder waren, für uns gestorben ist. Viel mehr nun werden wir, die wir jetzt durch sein Blut gerechtfertigt sind, durch ihn gerettet werden vom Zorn."
Die Parallelen:
	Element
	Aaron
	Christus

	Wer?
	Hoherpriester
	Großer Hoherpriester (Hebr 4,14)

	Wo?
	Mitten im Volk
	Am Kreuz (zwischen Himmel und Erde)

	Wann?
	Während die Plage wütet
	Als wir noch Sünder waren (Röm 5,8)

	Womit?
	Räucherwerk (Gebet)
	Sein Blut (Hebr 9,12)

	Warum?
	Sühne (כפר)
	Sühnung (ἱλασμός, 1 Joh 2,2; 4,10)

	Ergebnis?
	Tod stoppt
	Zorn Gottes gestillt


Fazit:
Aaron in Num 17,13 ist ein Typus (Vorausbild) von Christus:
· ✅ Mittler zwischen Gott und Mensch
· ✅ Rettet durch Sühne
· ✅ Steht zwischen Tod (Gericht) und Leben (Gnade)
· ✅ Handelt, während das Gericht bereits im Gang ist
Aber Christus ist größer:
· Aaron rettete 14.700 – Christus rettet "jeden, der glaubt" (Joh 3,16)
· Aaron starb später – Christus lebt ewig (Hebr 7,25)
· Aaron opferte Räucherwerk – Christus opferte sich selbst (Hebr 7,27)

Numeri 17,14
Hebräisch: וַיִּהְי֗וּ הַמֵּתִים֙ בַּמַּגֵּפָ֔ה אַרְבָּעָ֥ה עָשָׂ֛ר אֶ֖לֶף וּשְׁבַ֣ע מֵא֑וֹת מִלְּבַ֥ד הַמֵּתִ֖ים עַל־דְּבַר־קֹֽרַח׃
Deutsch: Und es waren die durch die Plage Gestorbenen 14.700, außer denen, die Korachs wegen gestorben waren.

Kommentar: Das Verb וַיִּהְיוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von היה) bedeutet „und sie waren". Das Subjekt הַמֵּתִים ist „die Toten". Die Präposition בַּמַּגֵּפָה („durch die Plage") gibt die Todesursache an. Die Zahlenangabe אַרְבָּעָה עָשָׂר אֶלֶף וּשְׁבַע מֵאוֹת ist „vierzehn Tausend und siebenhundert" – insgesamt 14.700 Tote. Die Präposition מִלְּבַד („außer, abgesehen von") leitet eine Ausnahme ein. הַמֵּתִים עַל־דְּבַר־קֹרַח bedeutet „die Toten wegen der Sache Korachs" (דָּבָר „Sache, Angelegenheit" im Constructus vor קֹרַח) – also die 250 Männer plus Datan, Aviram und ihre Familien aus Kapitel 16.
Die LXX übersetzt וַיִּהְיוּ הַמֵּתִים בַּמַּגֵּפָה mit καὶ ἐγένοντο οἱ τεθνηκότες ἐν τῇ πληγῇ. Die Zahlenangabe wird mit τεσσαρεσκαίδεκα χιλιάδες καὶ ἑπτακόσιοι wiedergegeben. מִלְּבַד הַמֵּתִים עַל־דְּבַר־קֹרַח wird mit χωρὶς τῶν τεθνηκότων ἕνεκεν Κορε („außer denen, die wegen Kore gestorben waren") übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt, präpositionaler Bestimmung, Zahlenangabe und einer weiteren präpositionalen Ausnahmebestimmung.
Der Vers gibt die erschreckende Bilanz: Fast 15.000 Menschen starben durch die Plage – zusätzlich zu den Opfern des ersten Gerichts.
Numeri 17,15
Hebräisch: וַיָּ֤שָׁב אַהֲרֹן֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה אֶל־פֶּ֖תַח אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד וְהַמַּגֵּפָ֖ה נֶעֱצָֽרָה׃
Deutsch: Und Aharon kam zurück zu Mosche an den Eingang des Zeltes der Begegnung, als der Plage Einhalt getan war.

Kommentar: Das Verb וַיָּשָׁב (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׁוב) bedeutet „und er kehrte zurück". אַהֲרֹן ist das Subjekt. Die doppelte Präposition אֶל־מֹשֶׁה אֶל־פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד gibt das Ziel an: „zu Mose, zum Eingang des Zeltes der Begegnung". Die temporale Phrase וְהַמַּגֵּפָה נֶעֱצָרָה besteht aus der Konjunktion וְ, dem Subjekt הַמַּגֵּפָה und dem Verb נֶעֱצָרָה (Nifal Perfekt, 3. f. sg. von עצר, „wurde aufgehalten"). Die Construction drückt einen Zustand aus: „während/als die Plage aufgehört hatte".
Die LXX übersetzt וַיָּשָׁב אַהֲרֹן אֶל־מֹשֶׁה אֶל־פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד mit καὶ ἐπέστρεψεν Ααρων πρὸς Μωυσῆν ἐπὶ τὴν θύραν τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου. וְהַמַּגֵּפָה נֶעֱצָרָה wird mit καὶ ἡ πληγὴ ἐκόπασεν („und die Plage hatte aufgehört") wiedergegeben.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und doppelter Präpositionalphrase; der zweite mit Subjekt und Verb (Zustandsbeschreibung).
Der Vers schließt die dramatische Episode ab: Aaron kehrt zurück, nachdem seine Sühnhandlung erfolgreich war.
Numeri 17,16
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:
Vers 16 (MT) / Vers 1 (LXX): Die LXX nummeriert diesen Vers als 17,1, während er im MT 17,16 ist - eine Differenz von 15 Versen aufgrund der unterschiedlichen Kapiteleinteilung.

Kommentar: Die stereotype Redeeinleitungsformel mit וַיְדַבֵּר (Wayyiqtol von דבר Piel), יְהוָה als Subjekt, אֶל־מֹשֶׁה als Adressatenangabe und לֵּאמֹר als Redeeinleitung. Der Vers leitet eine neue göttliche Initiative ein: die Stabprobe, die endgültig Aarons Priestertum legitimieren soll.
Die LXX übersetzt mit καὶ ἐλάλησεν κύριος πρὸς Μωυσῆν λέγων.
Numeri 17,17
Hebräisch: דַּבֵּ֣ר׀ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל וְקַ֣ח מֵֽאִתָּ֡ם מַטֶּ֣ה מַטֶּה֩ לְבֵ֨ית אָ֜ב מֵאֵ֤ת כָּל־נְשִֽׂיאֵהֶם֙ לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֔ם שְׁנֵ֥ים עָשָׂ֖ר מַטּ֑וֹת אִ֣ישׁ אֶת־שְׁמֹ֔ו תִּכְתֹּ֖ב עַל־מַטֵּֽהוּ׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'els und nimm von ihnen je einen Stab für ein Vaterhaus, von allen ihren Fürsten, nach ihren Vaterhäusern, zwölf Stäbe; du sollst den Namen eines jeden auf seinen Stab schreiben.

Kommentar: Der Imperativ דַּבֵּר (Piel von דבר) richtet sich an Mose. אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל gibt die Adressaten an. Das koordinierte Verb וְקַח (Waw + Qal Imperativ von לקח, „nimm") leitet die Anweisung ein. Die Präposition מֵאִתָּם („von ihnen") gibt die Quelle an. מַטֶּה מַטֶּה לְבֵית אָב ist eine distributive Construction: מַטֶּה („Stab") wird wiederholt, לְבֵית אָב bedeutet „für ein Vaterhaus" (בַּיִת אָב „Vaterhaus, Sippe"). Die Präposition מֵאֵת כָּל־נְשִׂיאֵהֶם („von allen ihren Fürsten") spezifiziert, wer die Stäbe gibt. לְבֵית אֲבֹתָם („nach ihren Vaterhäusern") gibt die Ordnung an. שְׁנֵים עָשָׂר מַטּוֹת ist die Zahlenangabe: „zwölf Stäbe".
Die distributive Construction אִישׁ אֶת־שְׁמוֹ תִּכְתֹּב עַל־מַטֵּהוּ besteht aus אִישׁ („Mann, jeder"), אֶת־שְׁמוֹ („seinen Namen"), dem Verb תִּכְתֹּב (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von כתב, „du sollst schreiben") und עַל־מַטֵּהוּ („auf seinen Stab").
Vers 17 (MT) / Vers 2 (LXX): Die LXX verwendet „κατʼ οἴκους πατριῶν" (nach Vaterhäusern) für das hebräische „לְבֵית אָב" (für das Vaterhaus), eine idiomatische Übersetzung mit derselben Bedeutung.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ mit zwei koordinierten Verben und komplexen präpositionalen Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ mit Präpositionalphrase, gefolgt von einem koordinierten Imperativ mit komplexen präpositionalen Ergänzungen und Zahlenangabe. Eine distributive Construction mit Imperfekt schließt die Anweisung ab.
Der Vers gibt die göttliche Anweisung für die Stabprobe: Von jedem der zwölf Stämme soll ein Stab mit dem Namen des jeweiligen Fürsten beschriftet werden.
Numeri 17,18
Hebräisch: וְאֵת֙ שֵׁ֣ם אַהֲרֹ֔ן תִּכְתֹּ֖ב עַל־מַטֵּ֣ה לֵוִ֑י כִּ֚י מַטֶּ֣ה אֶחָ֔ד לְרֹ֖אשׁ בֵּ֥ית אֲבוֹתָֽם׃
Deutsch: Und den Namen Aharons sollst du auf den Stab Levis schreiben; denn ein Stab soll für das Haupt ihrer Vaterhäuser sein.

Kommentar: Das Objekt וְאֵת שֵׁם אַהֲרֹן besteht aus der Konjunktion וְ, der Objektpartikel אֵת und שֵׁם אַהֲרֹן („Name Aarons" im Constructus). Das Verb תִּכְתֹּב (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von כתב) bedeutet „du sollst schreiben". Die Präposition עַל־מַטֵּה לֵוִי gibt an, wohin: „auf den Stab Levis".
Die kausale Konjunktion כִּי („denn") leitet die Begründung ein. מַטֶּה אֶחָד ist „ein Stab" (mit Zahlwort אֶחָד). Die Präposition לְרֹאשׁ בֵּית אֲבוֹתָם bedeutet „für das Haupt ihrer Vaterhäuser" (רֹאשׁ „Haupt, Oberhaupt" im Constructus vor בֵּית אֲבוֹתָם, wobei בַּיִת im Constructus vor אֲבוֹתָם steht, dem Plural von אָב mit Possessivsuffix 3. m. pl.). Die Formulierung betont, dass Aaron als Repräsentant des gesamten Stammes Levi gilt.
Die LXX folgt dem hebräischen Text eng.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Objekt, Verb und Präpositionalphrase, gefolgt von einem durch kausale Konjunktion eingeleiteten Nebensatz mit Subjekt und präpositionaler Bestimmung. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Kausalsatz).
Der Vers präzisiert eine wichtige Besonderheit: Obwohl zwölf Stämme repräsentiert werden, trägt der Stab Levis Aarons Namen, womit das Priestertum und der Stamm vereint werden.
Numeri 17,19
Hebräisch: וְהִנַּחְתָּ֖ם בְּאֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד לִפְנֵי֙ הָֽעֵד֔וּת אֲשֶׁ֛ר אִוָּעֵ֥ד לָכֶ֖ם שָֽׁמָּה׃
Deutsch: Und du sollst sie im Zelt der Begegnung vor dem Zeugnis niederlegen, wo ich mit euch zusammenkomme.

Kommentar: Das Verb וְהִנַּחְתָּם (Waw + Hifil Perfekt, 2. m. sg. von נוח mit Objektsuffix 3. m. pl.) bedeutet „und du sollst sie niederlegen". Das Weqatal hat hier imperativen Charakter. Die Präposition בְּאֹהֶל מוֹעֵד gibt den Ort an: „im Zelt der Begegnung". לִפְנֵי הָעֵדוּת präzisiert: „vor dem Zeugnis" (עֵדוּת bezieht sich auf die Bundeslade bzw. die Gesetzestafeln).
Der Relativsatz אֲשֶׁר אִוָּעֵד לָכֶם שָׁמָּה besteht aus אֲשֶׁר (Relativpronomen), אִוָּעֵד (Nifal Imperfekt, 1. c. sg. von יעד, „ich komme zusammen, treffe mich"), לָכֶם („mit euch", Präposition mit Suffix 2. m. pl.) und שָׁמָּה (Adverb „dorthin, dort"). Die Phrase beschreibt das Zelt als Ort der göttlichen Begegnung mit Israel.
Vers 19 (MT) / Vers 4 (LXX): Die LXX übersetzt „אֲשֶׁר אִוָּעֵד לָכֶם שָׁמָּה" (wo ich mich mit euch treffen werde) mit „ἐν οἷς γνωσθήσομαί σοι ἐκεῖ" (wo ich dir dort bekannt gemacht werde), was eine passivere Construction darstellt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb (Objektsuffix), Präpositionalphrase und zweiter Präpositionalphrase, die durch einen Relativsatz näher bestimmt wird. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers bestimmt den heiligsten Ort im Heiligtum als Aufbewahrungsort für die Stäbe – vor der Bundeslade, wo JHWH mit seinem Volk in Verbindung tritt.
Numeri 17,20
Hebräisch: וְהָיָ֗ה הָאִ֛ישׁ אֲשֶׁ֥ר אֶבְחַר־בּוֹ֖ מַטֵּ֣הוּ יִפְרָ֑ח וַהֲשִׁכֹּתִ֣י מֵֽעָלַ֗י אֶת־תְּלֻנּוֹת֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל אֲשֶׁ֛ר הֵ֥ם מַלִּינִ֖ם עֲלֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und es wird geschehen: Der Mann, den ich erwählen werde, dessen Stab wird sprossen; und so werde ich vor mir das Murren der Söhne Jisra'els zum Schweigen bringen, das sie gegen euch murren.

Kommentar: Die Formel וְהָיָה (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von היה) bedeutet „und es wird geschehen" und leitet eine futurische Aussage ein. Das Subjekt הָאִישׁ („der Mann") wird durch den Relativsatz אֲשֶׁר אֶבְחַר־בּוֹ näher bestimmt: אֲשֶׁר ist das Relativpronomen, אֶבְחַר (Qal Imperfekt, 1. c. sg. von בחר) bedeutet „ich werde erwählen", בּוֹ ist die Präposition בְּ mit Suffix 3. m. sg. („ihn"). Die Phrase מַטֵּהוּ יִפְרָח besteht aus מַטֵּהוּ („sein Stab" mit Possessivsuffix 3. m. sg.) und יִפְרָח (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von פרח, „sprossen, blühen"). Dies ist das Zeichen der göttlichen Erwählung.
Das koordinierte Verb וַהֲשִׁכֹּתִי (Waw + Hifil Perfekt, 1. c. sg. von שׁכך) bedeutet „und ich werde zum Schweigen bringen, besänftigen". Die Hifil-Form ist kausativ. Die Präposition מֵעָלַי („von mir, vor mir") mit Suffix 1. c. sg. gibt an, von wem das Murren entfernt werden soll. Das Objekt אֶת־תְּלֻנּוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל besteht aus der Objektpartikel, תְּלֻנּוֹת (Plural von תְּלֻנָּה, „Murren, Klage") und בְּנֵי יִשְׂרָאֵל im Genitiv. Der Relativsatz אֲשֶׁר הֵם מַלִּינִם עֲלֵיכֶם beschreibt das Murren näher: אֲשֶׁר ist das Relativpronomen, הֵם das emphatische Pronomen 3. m. pl., מַלִּינִם (Hifil Partizip Plural von לון) bedeutet „die Murrenden", עֲלֵיכֶם ist „gegen euch" (Präposition mit Suffix 2. m. pl.).
Vers 20 (MT) / Vers 5 (LXX): Die LXX übersetzt „יִפְרָח" (wird blühen/sprossen) mit „ἐκβλαστήσει" (wird hervorsprossen), und das hebräische „וַהֲשִׁכֹּתִי" (und ich werde zum Schweigen bringen) wird zu „καὶ περιελῶ" (und ich werde wegnehmen), eine unterschiedliche Nuance der Beendigung des Murrens.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit der Ereignisformel, erweitertem Subjekt (durch Relativsatz), nominaler Aussage mit Subjekt und Verb. Ein zweiter koordinierter Hauptsatz folgt mit Verb, Präpositionalphrase und Objekt, das durch einen weiteren Relativsatz erweitert wird. Insgesamt gibt es zwei Nebensätze (beide Relativsätze).
Der Vers erklärt den Zweck der Stabprobe: Das übernatürliche Zeichen des sprössenden Stabes wird endgültig zeigen, wen JHWH zum Priesterdienst erwählt hat, und damit dem ständigen Murren ein Ende setzen.
Numeri 17,21
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֨ר מֹשֶׁ֜ה אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל וַיִּתְּנ֣וּ אֵלָ֣יו׀ כָּֽל־נְשִֽׂיאֵיהֶ֡ם מַטֶּה֩ לְנָשִׂ֨יא אֶחָ֜ד מַטֶּ֨ה לְנָשִׂ֤יא אֶחָד֙ לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֔ם שְׁנֵ֥ים עָשָׂ֖ר מַטּ֑וֹת וּמַטֵּ֥ה אַהֲרֹ֖ן בְּת֥וֹךְ מַטּוֹתָֽם׃
Deutsch: Und Mosche redete zu den Söhnen Jisra'els, und alle ihre Fürsten gaben ihm einen Stab für je einen Fürsten, nach ihren Vaterhäusern, zwölf Stäbe; und der Stab Aharons war unter ihren Stäben.

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von דבר Piel) bedeutet „und er redete". מֹשֶׁה ist das Subjekt, אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל die Adressaten. Das koordinierte Verb וַיִּתְּנוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von נתן) bedeutet „und sie gaben". Das Subjekt כָּל־נְשִׂיאֵיהֶם ist „alle ihre Fürsten" (כָּל im Constructus, נְשִׂיאֵיהֶם Plural von נָשִׂיא mit Possessivsuffix 3. m. pl.). אֵלָיו ist „zu ihm" (Präposition mit Suffix 3. m. sg., bezogen auf Mose).
Die distributive Construction מַטֶּה לְנָשִׂיא אֶחָד מַטֶּה לְנָשִׂיא אֶחָד wiederholt die Formulierung zur Betonung: מַטֶּה („Stab"), לְנָשִׂיא אֶחָד („für einen Fürsten"). Die Präposition לְבֵית אֲבֹתָם („nach ihren Vaterhäusern") gibt die Ordnung an. שְׁנֵים עָשָׂר מַטּוֹת ist „zwölf Stäbe" (Zahlenangabe). Die abschließende Bemerkung וּמַטֵּה אַהֲרֹן בְּתוֹךְ מַטּוֹתָם besteht aus וּ (Konjunktion), מַטֵּה אַהֲרֹן („der Stab Aarons"), בְּתוֹךְ („in der Mitte von") und מַטּוֹתָם („ihre Stäbe" mit Possessivsuffix 3. m. pl.). Die Phrase betont, dass Aarons Stab unter den anderen platziert wurde – keine Sonderbehandlung.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase; der zweite mit Verb, Subjekt, indirektem Objekt (Präposition mit Suffix), distributiver Construction, Präpositionalphrase und Zahlenangabe. Eine abschließende nominale Bemerkung mit Präpositionalphrase folgt.
Der Vers beschreibt die Ausführung: Die zwölf Stäbe werden eingesammelt, wobei Aarons Stab ohne besondere Kennzeichnung unter den anderen liegt.
Numeri 17,22
Hebräisch: וַיַּנַּ֥ח מֹשֶׁ֛ה אֶת־הַמַּטֹּ֖ת לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה בְּאֹ֖הֶל הָעֵדֻֽת׃
Deutsch: Und Mosche legte die Stäbe vor dem Ewigen nieder in dem Zelt des Zeugnisses.

Kommentar: Das Verb וַיַּנַּח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von נוח Hifil) bedeutet „und er legte nieder". Die Hifil-Form ist kausativ: „veranlassen zu ruhen, niederlegen". מֹשֶׁה ist das Subjekt. Das Objekt אֶת־הַמַּטֹּת ist „die Stäbe" (Plural von מַטֶּה mit Artikel und Objektpartikel). Die Präposition לִפְנֵי יְהוָה („vor JHWH") gibt den heiligen Ort an.
Die lokale Präposition בְּאֹהֶל הָעֵדֻת („im Zelt des Zeugnisses") präzisiert den Ort. אֹהֶל הָעֵדֻת ist eine Variante zu אֹהֶל מוֹעֵד und betont den Aspekt des Zeugnisses (Bundeslade).
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen Hauptsatz mit Verb, Subjekt, Objekt und zwei Präpositionalphrasen als Ortsangaben. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers beschreibt Moses Gehorsam: Er legt die Stäbe exakt nach göttlicher Anweisung vor der Bundeslade nieder.
Numeri 17,23
Hebräisch: וַיְהִ֣י מִֽמָּחֳרָ֗ת וַיָּבֹ֤א מֹשֶׁה֙ אֶל־אֹ֣הֶל הָעֵד֔וּת וְהִנֵּ֛ה פָּרַ֥ח מַטֵּֽה־אַהֲרֹ֖ן לְבֵ֣ית לֵוִ֑י וַיֹּ֤צֵֽא פֶ֨רַח֙ וַיָּ֣צֵֽץ צִ֔יץ וַיִּגְמֹ֖ל שְׁקֵדִֽים׃
Deutsch: Und es geschah am nächsten Morgen, als Mosche in das Zelt des Zeugnisses hineinging, siehe, da hatte der Stab Aharons für das Haus Levi gesprosst: er hatte Sprossen getrieben und Blüten hervorgebracht und Mandeln gereift.

Kommentar: Die Formel וַיְהִי (Wayyiqtol von היה) leitet das bedeutsame Ereignis ein. Das temporale Adverb מִמָּחֳרָת („am nächsten Morgen") mit מִן gibt die Zeit an. Das koordinierte Verb וַיָּבֹא (Wayyiqtol von בוא) bedeutet „und er kam, ging hinein". מֹשֶׁה ist das Subjekt. Die Präposition אֶל־אֹהֶל הָעֵדוּת gibt das Ziel an.
Die Interjektion וְהִנֵּה („und siehe") leitet die überraschende Entdeckung ein. Das Verb פָּרַח (Qal Perfekt, 3. m. sg. von פרח) bedeutet „er hat gesprosst, geblüht". Das Subjekt מַטֵּה־אַהֲרֹן ist „der Stab Aarons". Die Präposition לְבֵית לֵוִי („für das Haus Levi") identifiziert den Stamm. Die drei koordinierten Verben beschreiben das Wunder in Steigerung: וַיֹּצֵא פֶרַח (Wayyiqtol von יצא plus Objekt פֶרַח „Spross, Knospe") „und er brachte Sprossen hervor", וַיָּצֵץ צִיץ (Wayyiqtol von נצץ Hifil plus Objekt צִיץ „Blüte") „und er ließ Blüten hervorbrechen", וַיִּגְמֹל שְׁקֵדִים (Wayyiqtol von גמל plus Objekt שְׁקֵדִים, Plural von שָׁקֵד „Mandel") „und er reifte Mandeln". Die dreifache Steigerung vom Spross über die Blüte bis zur reifen Frucht unterstreicht das übernatürliche Wunder – ein kompletter Wachstumszyklus über Nacht.
Vers 23 (MT) / Vers 8 (LXX): Die LXX fügt hinzu „καὶ εἰσῆλθεν Μωυσῆς καὶ Ἀαρών" (und Mose und Aaron gingen hinein), während das Hebräische nur Mose erwähnt. Zudem übersetzt die LXX „שְׁקֵדִים" (Mandeln) mit „κάρυα" (Nüsse), was allgemeiner ist.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit der Ereignisformel und temporaler Bestimmung, gefolgt von einem koordinierten Hauptsatz mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase. Die Entdeckung wird mit Interjektion, Verb, Subjekt und Präpositionalphrase eingeleitet, gefolgt von drei koordinierten Hauptsätzen, die das Wunder beschreiben.
Der Vers beschreibt das dramatische Ergebnis: Aarons Stab allein hat über Nacht nicht nur gesprosst, sondern den gesamten Wachstumszyklus vom Spross über die Blüte bis zur reifen Frucht durchlaufen – ein eindeutiges göttliches Zeichen.
Exkurs: Warum Mandeln? Die Symbolik von שָׁקֵד
Numeri 17,23:
וַיִּגְמֹל שְׁקֵדִים
"Und er reifte Mandeln"
Die Frage:
Warum ausgerechnet Mandeln (שְׁקֵדִים)? Warum nicht Trauben, Feigen oder Oliven?
1. Botanische Bedeutung: שָׁקֵד = "Der Wachsame"
Etymologie:
· שָׁקֵד (shaqed) = Mandelbaum
· Von שָׁקַד (shaqad) = wachen, wachsam sein, früh aufwachen
Botanische Besonderheit:
Der Mandelbaum ist der erste Baum, der im israelitischen Winter (Januar/Februar) blüht – oft noch bei Schnee!
→ Er "wacht" (שָׁקַד) als erster auf und verkündet den Frühling!
Jeremia 1,11-12 – Wortspiel:
וַיְהִי דְבַר־יְהוָה אֵלַי לֵאמֹר מָה־אַתָּה רֹאֶה יִרְמְיָהוּ וָאֹמַר מַקֵּל שָׁקֵד אֲנִי רֹאֶה׃
וַיֹּאמֶר יְהוָה אֵלַי הֵיטַבְתָּ לִרְאוֹת כִּי־שֹׁקֵד אֲנִי עַל־דְּבָרִי לַעֲשֹׂתוֹ׃
"Und das Wort des Ewigen erging an mich: Was siehst du, Jeremia? Und ich sprach: Ich sehe einen Mandelzweig (מַקֵּל שָׁקֵד).
Und der HERR sprach zu mir: Du hast recht gesehen; denn ich wache (שֹׁקֵד) über meinem Wort, es zu erfüllen."
→ Wortspiel: שָׁקֵד (Mandel) ↔ שֹׁקֵד (wachend)!
Bedeutung für Num 17,23:
	Symbol
	Bedeutung
	Anwendung auf Aaron

	שָׁקֵד = "Der Wachsame"
	Mandelbaum wacht als erster auf
	Aaron ist erwacht zum Leben – Gott hat ihn erwählt

	Früheste Blüte
	Blüht, wenn andere Bäume noch tot scheinen
	Aarons Stab lebt, während alle anderen tot bleiben

	Verkündet Frühling
	Zeichen des neuen Lebens
	Zeichen der göttlichen Erwählung und des neuen Bundes

	Gottes Wachsamkeit
	Gott wacht über seinem Wort (Jer 1,12)
	Gott wacht über seiner Erwählung Aarons


2. Symbolik im Heiligtum: Der goldene Leuchter
Exodus 25,31-34 (Anweisung für die Menora):
וְעָשִׂיתָ מְנֹרַת זָהָב טָהוֹר... גְּבִיעֶיהָ כַּפְתֹּרֶיהָ וּפְרָחֶיהָ מִמֶּנָּה יִהְיוּ... וּבַמְּנֹרָה אַרְבָּעָה גְבִעִים מְשֻׁקָּדִים כַּפְתֹּרֶיהָ וּפְרָחֶיהָ׃
"Und du sollst einen Leuchter aus reinem Gold machen... seine Kelche, Knäufe und Blüten sollen aus ihm sein... Und an dem Leuchter sollen vier mandelförmige Kelche sein, mit ihren Knäufen und Blüten."
Die Verbindung:
	Menora (Ex 25)
	Aarons Stab (Num 17)

	Goldener Leuchter
	Holzstab

	Künstlich in Mandelform
	Natürlich – echter Mandelzweig

	Symbol des Lebens
	Beweis des Lebens

	Im Heiligtum (vor dem Vorhang)
	Im Allerheiligsten (vor der Bundeslade)

	Dauerhaftes Zeichen der Gegenwart Gottes
	Dauerhaftes Zeichen der Erwählung Aarons


→ Aarons Stab ist die natürliche Erfüllung dessen, was die Menora symbolisch darstellt!
4. Theologische Bedeutung: Leben aus dem Tod
Das Wunder:
	Stadium
	Natürlicher Prozess
	Aarons Stab (über Nacht!)

	1. Spross
	Wochen
	✅ פָּרַח (gesprosst)

	2. Blüte
	Wochen
	✅ וַיָּצֵץ צִיץ (Blüten hervorgebracht)

	3. Frucht
	Monate
	✅ וַיִּגְמֹל שְׁקֵדִים (Mandeln gereift)

	Total
	~ 6 Monate
	Eine Nacht!


→ Dies ist nicht Evolution, sondern Schöpfung!
Theologische Lektionen:
a) Leben aus dem Tod:
· Der Stab war tot (trockenes Holz)
· Gott brachte Leben hervor (Spross, Blüte, Frucht)
· → Auferstehung-Motiv!
b) Gottes Souveränität:
· Nicht Aaron entschied (er war genauso überrascht wie die anderen!)
· Gott erwählte (אֲשֶׁר אֶבְחַר־בּוֹ, V. 20)
· → Gnade, nicht Verdienst
c) Fruchtbarkeit als Zeichen:
· Nicht nur Spross (Leben)
· Nicht nur Blüte (Schönheit)
· Sondern Frucht (שְׁקֵדִים) → Produktivität!
· → Wahres Priestertum ist fruchtbar
4. NT-Parallele: Auferstehung Christi
Hebräer 9,4:
χρυσοῦν ἔχουσα θυμιατήριον καὶ τὴν κιβωτὸν τῆς διαθήκης... ἐν ᾗ... ἡ ῥάβδος Ἀαρὼν ἡ βλαστήσασα
"(Die Bundeslade) hatte das goldene Räuchergefäß und die Bundeslade... in der... der Stab Aarons, der gesprosst hatte"
Die Typologie:
	Aarons Stab
	Christus

	Toter Stab
	Gekreuzigt – tot (Mt 27,50)

	Über Nacht erwacht zum Leben
	Am dritten Tag auferstanden (1 Kor 15,4)

	Spross (פֶּרַח)
	"Spross" (צֶמַח, Jes 11,1; Sach 3,8; 6,12)

	Blüte (צִיץ)
	"Blume" (ἄνθος, 1 Petr 1,24; Jes 40,6-8)

	Frucht (שְׁקֵדִים)
	"Frucht bringen" (Joh 15,5.8.16)

	Beweis der Erwählung Aarons
	Beweis der Sohnschaft Christi (Röm 1,4)

	Aufbewahrt vor der Bundeslade
	Zur Rechten Gottes (Hebr 1,3; 8,1)


Johannes 12,24:
ἀμὴν ἀμὴν λέγω ὑμῖν, ἐὰν μὴ ὁ κόκκος τοῦ σίτου πεσὼν εἰς τὴν γῆν ἀποθάνῃ, αὐτὸς μόνος μένει· ἐὰν δὲ ἀποθάνῃ, πολὺν καρπὸν φέρει.
"Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es allein; wenn es aber stirbt, bringt es viel Frucht."
Römer 1,4:
τοῦ ὁρισθέντος υἱοῦ θεοῦ ἐν δυνάμει... ἐξ ἀναστάσεως νεκρῶν
"Der eingesetzt ist als Sohn Gottes in Kraft... durch die Auferstehung von den Toten"
5. Warum Mandeln? – Zusammenfassung
	Grund
	Erklärung

	1. Etymologie
	שָׁקֵד = "Der Wachsame" → Gott wacht über seiner Erwählung

	2. Botanik
	Erste Blüte im Jahr → Aaron ist der Erste/Erwählte

	3. Heiligtum
	Menora ist mandelförmig → Aarons Stab erfüllt das Symbol

	4. Theologie
	Leben aus Tod → Auferstehung-Motiv

	5. Frucht
	Produktivität → Wahres Priestertum ist fruchtbar

	6. Typologie
	Vorausbild von Christi Auferstehung


Fazit:
Die Mandeln (שְׁקֵדִים) auf Aarons Stab sind kein Zufall, sondern ein theologisches Statement:
· ✅ Gott wacht (שֹׁקֵד) über seiner Erwählung
· ✅ Aaron ist erwacht (wie der Mandelbaum) zum Leben
· ✅ Fruchtbarkeit als Zeichen wahrer Berufung
· ✅ Typus der Auferstehung Christi
Anwendung:
Wie der tote Stab durch Gottes Macht lebendig wurde und Frucht brachte, so macht Gott auch uns lebendig (Eph 2,5) und befähigt uns, Frucht zu bringen (Joh 15,5.16) – nicht durch eigene Kraft, sondern durch seine Erwählung und Gnade!
Numeri 17,24
Hebräisch: וַיֹּצֵ֨א מֹשֶׁ֤ה אֶת־כָּל־הַמַּטֹּת֙ מִלִּפְנֵ֣י יְהוָ֔ה אֶֽל־כָּל־בְּנֵ֖י יִשְׂרָאֵ֑ל וַיִּרְא֥וּ וַיִּקְח֖וּ אִ֥ישׁ מַטֵּֽהוּ׃
Deutsch: Und Mosche brachte alle Stäbe vom Angesicht des Ewigen heraus zu allen Söhnen Jisra'els, und sie sahen sie und nahmen ein jeder seinen Stab.

Kommentar: Das Verb וַיֹּצֵא (Wayyiqtol, 3. m. sg. von יצא Hifil) bedeutet „und er brachte heraus". Die Hifil-Form ist kausativ. מֹשֶׁה ist das Subjekt. Das Objekt אֶת־כָּל־הַמַּטֹּת ist „alle Stäbe" (כָּל im Constructus vor הַמַּטֹּת). Die Präposition מִלִּפְנֵי יְהוָה („von vor JHWH") gibt die Herkunft an. Die Präposition אֶל־כָּל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל („zu allen Söhnen Israels") gibt das Ziel an.
Die zwei koordinierten Verben beschreiben die Reaktion: וַיִּרְאוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von ראה) „und sie sahen" und וַיִּקְחוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von לקח) „und sie nahmen". Die distributive Phrase אִישׁ מַטֵּהוּ („ein jeder seinen Stab") betont, dass jeder Fürst seinen eigenen Stab zurückbekam.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt, Objekt und zwei Präpositionalphrasen; der zweite und dritte mit Verb, und beim dritten eine distributive Objektangabe.
Der Vers beschreibt die öffentliche Bekanntmachung: Mose zeigt alle Stäbe dem gesamten Volk, damit alle das Wunder sehen können. Jeder Fürst nimmt seinen eigenen unveränderten Stab zurück – nur Aarons Stab hat das übernatürliche Zeichen empfangen.
Numeri 17,25
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה הָשֵׁ֞ב אֶת־מַטֵּ֤ה אַהֲרֹן֙ לִפְנֵ֣י הָעֵד֔וּת לְמִשְׁמֶ֥רֶת לְא֖וֹת לִבְנֵי־מֶ֑רִי וּתְכַ֧ל תְּלוּנֹּתָ֛ם מֵעָלַ֖י וְלֹ֥א יָמֻֽתוּ׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Bring den Stab Aharons vor das Zeugnis zurück, um ihn als ein Zeichen für die Widerspenstigen aufzubewahren, und du wirst ihrem Murren vor mir ein Ende machen, und sie werden nicht sterben.

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol von אמר) leitet die göttliche Anweisung ein. יְהוָה ist das Subjekt, אֶל־מֹשֶׁה der Adressat. Der Imperativ הָשֵׁב (Hifil Imperativ von שׁוב) bedeutet „bring zurück". Die Hifil-Form ist kausativ. Das Objekt אֶת־מַטֵּה אַהֲרֹן ist „den Stab Aarons". Die Präposition לִפְנֵי הָעֵדוּת („vor das Zeugnis") gibt den Ort an.
Die finale Präposition לְמִשְׁמֶרֶת („zur Aufbewahrung") gibt den Zweck an (מִשְׁמֶרֶת von שׁמר, „bewahren, hüten"). לְאוֹת („zum Zeichen") ist eine zweite finale Bestimmung. לִבְנֵי־מֶרִי („für die Söhne der Widerspenstigkeit") ist eine idiomatische Wendung (בְּנֵי Constructus Plural, מֶרִי „Widerspenstigkeit, Rebellion"). Das koordinierte Verb וּתְכַל (Waw + Piel Imperfekt, 2. m. sg. von כלה) bedeutet „und du wirst ein Ende machen". Das Objekt תְּלוּנֹּתָם ist „ihr Murren" mit Possessivsuffix 3. m. pl. Die Präposition מֵעָלַי („von mir") mit Suffix 1. c. sg. Das koordinierte Verb וְלֹא יָמֻתוּ (Waw + Qal Imperfekt, 3. m. pl. von מות mit Negation) bedeutet „und sie werden nicht sterben".
Vers 25 (MT) / Vers 10 (LXX): Die LXX übersetzt „לִבְנֵי־מֶרִי" (für die rebellischen Söhne) mit „τοῖς υἱοῖς τῶν ἀνηκόων" (für die Söhne der Ungehorsamen), was eine etwas andere moralische Charakterisierung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb und Adressaten. Die direkte Rede beginnt mit einem Imperativ mit Objekt und Präpositionalphrase, gefolgt von zwei finalen Bestimmungen. Zwei koordinierte Hauptsätze mit Verben und ihren Ergänzungen schließen ab.
Der Vers befiehlt die dauerhafte Aufbewahrung von Aarons Stab als bleibendes Mahnzeichen gegen künftige Rebellion und als Schutz vor göttlichem Gericht.
Numeri 17,26
Hebräisch: וַיַּ֖עַשׂ מֹשֶׁ֑ה כַּאֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה אֹתוֹ֖ כֵּ֥ן עָשָֽׂה׃
Deutsch: Und Mosche tat es; wie der Ewige ihm geboten hatte, so tat er.

Kommentar: Das Verb וַיַּעַשׂ (Wayyiqtol von עשׂה) bedeutet „und er tat". מֹשֶׁה ist das Subjekt. Die Vergleichsphrase כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֹתוֹ besteht aus כַּאֲשֶׁר („wie, so wie"), dem Verb צִוָּה (Piel Perfekt von צוה, „befehlen, gebieten"), dem Subjekt יְהוָה und dem Objekt אֹתוֹ (Objektpartikel mit Suffix 3. m. sg., „ihn"). Die emphatische Wiederholung כֵּן עָשָׂה („so tat er") besteht aus כֵּן (Adverb „so") und עָשָׂה (Qal Perfekt von עשׂה). Diese Struktur betont Moses absoluten Gehorsam.
Vers 26 (MT) / Vers 11 (LXX): Die LXX fügt „καὶ Ἀαρών" (und Aaron) hinzu: „καὶ ἐποίησεν Μωυσῆς καὶ Ἀαρὼν" (und Mose und Aaron taten), während das Hebräische nur Mose erwähnt. 
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb und Subjekt, gefolgt von einer Vergleichsphrase (Nebensatz) und einer emphatischen Wiederholung. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Vergleichssatz).
Der Vers unterstreicht Moses treuen Gehorsam gegenüber der göttlichen Anweisung – eine stereotype Formel, die häufig am Ende von Anweisungssequenzen steht.
Numeri 17,27
Hebräisch: וַיֹּֽאמְרוּ֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל אֶל־מֹשֶׁ֖ה לֵאמֹ֑ר הֵ֥ן גָּוַ֛עְנוּ אָבַ֖דְנוּ כֻּלָּ֥נוּ אָבַֽדְנוּ׃
Deutsch: Und die Söhne Jisra'els sprachen zu Mosche, sagend: Siehe, wir verscheiden, wir kommen um, wir kommen alle um!

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמְרוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von אמר) bedeutet „und sie sprachen". Das Subjekt בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist „die Söhne Israels". Die Präposition אֶל־מֹשֶׁה gibt den Adressaten an. לֵאמֹר ist die Redeeinleitung.
Die direkte Rede beginnt mit der Interjektion הֵן („siehe"), die auf etwas Bedeutsames hinweist. Drei koordinierte Perfektverben drücken die Verzweiflung des Volkes aus: גָּוַעְנוּ (Qal Perfekt, 1. c. pl. von גוע) bedeutet „wir verscheiden, sterben", אָבַדְנוּ (Qal Perfekt, 1. c. pl. von אבד) bedeutet „wir kommen um, gehen verloren". Das emphatische Pronomen כֻּלָּנוּ („wir alle") mit Suffix 1. c. pl. verstärkt die zweite Aussage. אָבַדְנוּ wird ein drittes Mal wiederholt, was die Panik und Hoffnungslosigkeit des Volkes unterstreicht.
Die LXX folgt dem hebräischen Text eng.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt, Präpositionalphrase und Redeeinleitung. Die direkte Rede besteht aus drei koordinierten Hauptsätzen mit Interjektion und Perfektverben, wobei das zweite durch ein emphatisches Pronomen erweitert wird.
Der Vers zeigt die paradoxe Reaktion des Volkes: Nach dem eindeutigen göttlichen Zeichen, das Aarons Priestertum legitimiert, verfällt das Volk nicht in Anbetung, sondern in panische Todesangst vor der Heiligkeit Gottes.
Numeri 17,28
Hebräisch: כֹּ֣ל הַקָּרֵ֧ב׀ הַקָּרֵ֛ב אֶל־מִשְׁכַּ֥ן יְהוָ֖ה יָמ֑וּת הַאִ֥ם תַּ֖מְנוּ לִגְוֹֽעַ׃
Deutsch: Jeder, der irgend der Wohnung des Ewigen naht, wird sterben; sollen wir denn gewiss verscheiden?

Kommentar: Das distributive כֹּל („jeder, alle") steht am Anfang. Die doppelte Formulierung הַקָּרֵב הַקָּרֵב ist eine emphatische Construction: הַקָּרֵב ist das Qal Partizip von קרב mit Artikel („der Nahende"), wiederholt für Emphase. Diese Doppelung verstärkt die Totalität: „jeder, der auch nur naht". Die Präposition אֶל־מִשְׁכַּן יְהוָה gibt das gefährliche Ziel an: „zur Wohnung JHWHs" (מִשְׁכָּן im Constructus vor יְהוָה).
Das Verb יָמוּת (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von מות) bedeutet „er wird sterben". Die Imperfektform drückt hier eine allgemeine Wahrheit oder Befürchtung aus. Die rhetorische Frage הַאִם תַּמְנוּ לִגְוֹעַ besteht aus הַאִם (interrogative Partikel „etwa, denn"), תַּמְנוּ (Qal Perfekt, 1. c. pl. von תמם, „zu Ende kommen, vollendet werden") und dem Infinitiv לִגְוֹעַ (Qal Infinitiv construct von גוע mit לְ, „zu verscheiden, zu sterben"). Die Phrase bedeutet wörtlich: „Sind wir dabei, völlig zu verscheiden?" oder „Sollen wir denn gänzlich umkommen?".
Vers 27-28 (MT) / Vers 12-13 (LXX): Die LXX übersetzt „גָּוַעְנוּ אָבַדְנוּ" (wir vergehen, wir sind verloren) mit „ἐξανηλώμεθα, ἀπολώλαμεν, παρανηλώμεθα" (wir sind aufgerieben, wir sind umgekommen, wir sind völlig aufgerieben), eine dreifache statt zweifache Wiederholung der Verzweiflung. Das hebräische „הַאִם תַּמְנוּ לִגְוֹעַ" (sollen wir alle zu Ende vergehen?) wird zu „ἕως εἰς τέλος ἀποθάνωμεν" (bis wir vollständig sterben?), was expliziter ist.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit distributivem Subjekt (doppeltes Partizip mit Präpositionalphrase) und Verb. Eine rhetorische Frage als zweiter Hauptsatz folgt mit interrogativer Partikel, Verb und Infinitiv. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers kulminiert in der verzweifelten Frage des Volkes: Die Heiligkeit Gottes, die durch Aarons Stab bestätigt wurde, erscheint ihnen nun nicht als Segen, sondern als tödliche Bedrohung. Diese Reaktion bereitet den Weg für die folgenden Kapitel, in denen die Rolle der Leviten und Priester als Mittler zwischen dem heiligen Gott und dem Volk näher definiert wird.
Nach dem Gericht über Korachs Rebellion befiehlt JHWH, die kupfernen Räucherpfannen der 250 getöteten Rebellen zu Altarüberzug zu verarbeiten. Obwohl ihre Besitzer Sünder waren, sind die Gefäße durch den Gebrauch vor JHWH heilig geworden und sollen als Mahnzeichen dienen, dass nur Aarons Nachkommen zum Räucherdienst berechtigt sind.
Am nächsten Tag murrt das Volk erneut und beschuldigt Mose und Aaron, „das Volk JHWHs getötet" zu haben. Als göttliche Plage ausbricht, läuft Aaron mit Räucherwerk mitten ins Volk und vollzieht Sühne. Er steht buchstäblich zwischen den Toten und den Lebenden und stoppt die Plage, doch 14.700 Menschen sterben.
Um dem Murren endgültig ein Ende zu setzen, ordnet JHWH die Stabprobe an: Zwölf Stäbe der Stammesführer werden vor der Bundeslade niedergelegt, Aarons Name steht auf dem Stab Levis. Am nächsten Morgen hat Aarons Stab allein über Nacht gesprosst, geblüht und reife Mandeln hervorgebracht – ein übernatürliches Zeichen göttlicher Erwählung. Der Stab wird als dauerndes Mahnzeichen aufbewahrt.
Das Volk reagiert jedoch mit panischer Todesangst: Jede Annäherung an Gottes Wohnung erscheint ihnen nun tödlich. Das Kapitel legitimiert endgültig Aarons Priestertum und zeigt die Notwendigkeit priesterlicher Mittlerschaft zwischen dem heiligen Gott und dem sündigen Volk.
Numeri 18,1
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶֽל־אַהֲרֹ֔ן אַתָּ֗ה וּבָנֶ֤יךָ וּבֵית־אָבִ֨יךָ֙ אִתָּ֔ךְ תִּשְׂא֖וּ אֶת־עֲוֹ֣ן הַמִּקְדָּ֑שׁ וְאַתָּה֙ וּבָנֶ֣יךָ אִתָּ֔ךְ תִּשְׂא֖וּ אֶת־עֲוֹ֥ן כְּהֻנַּתְכֶֽם׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Aharon: Du und deine Söhne und das Haus deines Vaters mit dir, ihr sollt die Schuld des Heiligtums tragen; und du und deine Söhne mit dir, ihr sollt die Schuld eures Priestertums tragen.

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol von אמר) leitet die göttliche Rede ein. יְהוָה ist das Subjekt, אֶל־אַהֲרֹן der Adressat. Bemerkenswert ist, dass JHWH hier direkt zu Aaron spricht – eine Reaktion auf die Todesangst des Volkes am Ende von Kapitel 17. Das Subjekt אַתָּה וּבָנֶיךָ וּבֵית־אָבִיךָ אִתָּךְ ist dreifach erweitert: אַתָּה („du"), בָנֶיךָ („deine Söhne"), בֵית־אָבִיךָ אִתָּךְ („das Haus deines Vaters mit dir"). Diese Dreierstruktur umfasst die gesamte priesterliche Linie.
Das Verb תִּשְׂאוּ (Qal Imperfekt, 2. m. pl. von נשׂא) bedeutet „ihr sollt tragen". נשׂא mit עָוֹן bedeutet idiomatisch „Schuld/Verantwortung tragen". Das Objekt אֶת־עֲוֹן הַמִּקְדָּשׁ ist „die Schuld/Verantwortung des Heiligtums" (עָוֹן im Constructus vor הַמִּקְדָּשׁ). Die Phrase bedeutet, dass die Priester für alle Vergehen am Heiligtum verantwortlich sind – eine enorme Last.
Die zweite Hälfte des Verses wiederholt die Struktur mit eingeschränktem Subjekt: וְאַתָּה וּבָנֶיךָ אִתָּךְ („und du und deine Söhne mit dir") – nur die aaronitischen Priester, nicht die gesamte levitische Linie. Das Verb תִּשְׂאוּ wird wiederholt. Das Objekt אֶת־עֲוֹן כְּהֻנַּתְכֶם ist „die Schuld eures Priestertums" – Verantwortung für den spezifisch priesterlichen Dienst.
Die LXX übersetzt „תִּשְׂאוּ אֶת־עֲוֹן" (ihr werdet tragen die Schuld) mit „λήμψεσθε τὰς ἁμαρτίας" (ihr werdet empfangen/nehmen die Sünden), was eine etwas andere Nuance der Verantwortungsübernahme darstellt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb und Adressaten. Die direkte Rede besteht aus zwei parallel strukturierten Hauptsätzen, jeweils mit erweitertem Subjekt, Verb und Objekt (Constructus-Verbindung).
Der Vers antwortet auf die Panik des Volkes: Die Priester selbst tragen die Verantwortung für das Heiligtum, sodass das Volk nicht sterben muss, wenn es unabsichtlich zu nahe kommt.
Numeri 18,2
Hebräisch: וְגַ֣ם אֶת־אַחֶיךָ֩ מַטֵּ֨ה לֵוִ֜י שֵׁ֤בֶט אָבִ֨יךָ֙ הַקְרֵ֣ב אִתָּ֔ךְ וְיִלָּו֥וּ עָלֶ֖יךָ וִֽישָׁרְת֑וּךָ וְאַתָּה֙ וּבָנֶ֣יךָ אִתָּ֔ךְ לִפְנֵ֖י אֹ֥הֶל הָעֵדֻֽת׃
Deutsch: Und auch deine Brüder, den Stamm Levi, den Stamm deines Vaters, lass mit dir nahen, dass sie sich dir anschließen und dir dienen; du aber und deine Söhne mit dir, ihr sollt vor dem Zelt des Zeugnisses dienen.

Kommentar: Die emphatische Partikel וְגַם („und auch") leitet die Erweiterung ein. Das Objekt אֶת־אַחֶיךָ ist „deine Brüder" mit Possessivsuffix 2. m. sg. Die doppelte Apposition מַטֵּה לֵוִי שֵׁבֶט אָבִיךָ identifiziert diese Brüder: מַטֵּה לֵוִי („Stamm Levi") und שֵׁבֶט אָבִיךָ („Stamm deines Vaters") sind synonyme Constructus-Verbindungen. Die Wiederholung betont die enge Verwandtschaft.
Der Imperativ הַקְרֵב (Hifil Imperativ von קרב) bedeutet „lass nahen, bringe nahe". Die Hifil-Form ist kausativ. אִתָּךְ („mit dir") zeigt die Zusammenarbeit an. Das koordinierte Verb וְיִלָּווּ (Waw + Nifal Imperfekt, 3. m. pl. von לוה) bedeutet „und sie sollen sich anschließen". Die Nifal-Form hat reflexive Bedeutung. עָלֶיךָ („an dich") gibt die Richtung an. Das Wortspiel לֵוִי – יִלָּווּ ist deutlich: Die Leviten (לֵוִי) sollen sich „anschließen" (לוה).
Das koordinierte Verb וִישָׁרְתוּךָ (Waw + Piel Imperfekt, 3. m. pl. von שׁרת mit Suffix 2. m. sg.) bedeutet „und sie sollen dir dienen". Die Piel-Form hat intensive Bedeutung. Das kontrastierende וְאַתָּה וּבָנֶיךָ אִתָּךְ („du aber und deine Söhne mit dir") grenzt die priesterliche Rolle ab. Die Präposition לִפְנֵי אֹהֶל הָעֵדֻת („vor dem Zelt des Zeugnisses") bezeichnet den spezifisch priesterlichen Dienst im heiligsten Bereich.
Die LXX übersetzt „וְיִלָּווּ עָלֶיךָ" (und sie werden sich dir anschließen) mit „καὶ προστεθήτωσάν σοι" (und sie sollen zu dir hinzugefügt werden), was denselben Wortstamm wie "Levi" verwendet, aber mit einer passiveren Construction.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit emphatischer Partikel, Objekt (mit doppelter Apposition), Imperativ und Präposition, gefolgt von zwei koordinierten finalen Imperfekten. Ein kontrastierender Hauptsatz mit Subjekt und präpositionaler Ortsangabe schließt ab.
Der Vers definiert die Rollenverteilung: Die Leviten assistieren den Priestern, aber nur die aaronitischen Priester dienen direkt vor dem Heiligtum.
Numeri 18,3
Hebräisch: וְשָֽׁמְרוּ֙ מִֽשְׁמַרְתְּךָ֔ וּמִשְׁמֶ֖רֶת כָּל־הָאֹ֑הֶל אַךְ֩ אֶל־כְּלֵ֨י הַקֹּ֤דֶשׁ וְאֶל־הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ לֹ֣א יִקְרָ֔בוּ וְלֹֽא־יָמֻ֥תוּ גַם־הֵ֖ם גַּם־אַתֶּֽם׃
Deutsch: Und sie sollen deine Anordnung versehen und die Anordnung des ganzen Zeltes; nur den Geräten des Heiligtums und dem Altar sollen sie nicht nahen, dass sie nicht sterben, sie und auch ihr.

Kommentar: Das Verb וְשָׁמְרוּ (Waw + Qal Perfekt, 3. m. pl. von שׁמר) bedeutet „und sie sollen versehen, bewahren". Das Weqatal hat imperativen Charakter. Das erste Objekt מִשְׁמַרְתְּךָ ist „deine Anordnung, deine Dienstpflicht" (מִשְׁמֶרֶת von שׁמר mit Possessivsuffix 2. m. sg.). Das koordinierte zweite Objekt וּמִשְׁמֶרֶת כָּל־הָאֹהֶל ist „und die Anordnung des ganzen Zeltes" (כָּל im Constructus vor הָאֹהֶל).
Die restriktive Partikel אַךְ („nur, jedoch") leitet die entscheidende Einschränkung ein. Die doppelte Präpositionalphrase אֶל־כְּלֵי הַקֹּדֶשׁ וְאֶל־הַמִּזְבֵּחַ nennt die verbotenen Bereiche: כְּלֵי הַקֹּדֶשׁ („Geräte des Heiligtums", Constructus Plural mit Artikel) und הַמִּזְבֵּחַ („der Altar"). Die Negation לֹא mit יִקְרָבוּ (Qal Imperfekt, 3. m. pl. von קרב, „sie sollen nicht nahen") verbietet kategorisch die Berührung.
Die Konsequenz וְלֹא־יָמֻתוּ (Waw + Qal Imperfekt, 3. m. pl. von מות mit Negation) bedeutet „und sie sollen nicht sterben" – ein finaler Nebensatz. Die doppelte emphatische Phrase גַם־הֵם גַּם־אַתֶּם („sowohl sie als auch ihr") mit der Partikel גַם („auch, sowohl") zeigt, dass beide Gruppen sterben würden: die übergriffigen Leviten und die verantwortlichen Priester.
Die LXX folgt dem hebräischen Text eng.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb und zwei koordinierten Objekten. Eine durch restriktive Partikel eingeleitete Einschränkung folgt mit doppelter Präpositionalphrase, Negation und Verb. Ein finaler Nebensatz mit doppelter emphatischer Subjektangabe schließt ab.
Der Vers definiert präzise die Grenze: Die Leviten dienen am Zelt, dürfen aber die heiligsten Gegenstände nicht berühren – bei Todesstrafe für beide Seiten.
Numeri 18,4
Hebräisch: וְנִלְו֣וּ עָלֶ֔יךָ וְשָֽׁמְר֗וּ אֶת־מִשְׁמֶ֨רֶת֙ אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד לְכֹ֖ל עֲבֹדַ֣ת הָאֹ֑הֶל וְזָ֖ר לֹא־יִקְרַ֥ב אֲלֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und sie sollen sich dir anschließen und der Anordnung des Zeltes der Begegnung versehen nach allem Dienst des Zeltes; aber kein Fremder soll euch nahen.

Kommentar: Das Verb וְנִלְווּ (Waw + Nifal Perfekt, 3. m. pl. von לוה) wiederholt das Wortspiel aus Vers 2: „und sie sollen sich anschließen". עָלֶיךָ („an dich") gibt die Richtung an. Das koordinierte Verb וְשָׁמְרוּ (Waw + Qal Perfekt, 3. m. pl. von שׁמר) bedeutet „und sie sollen versehen". Das Objekt אֶת־מִשְׁמֶרֶת אֹהֶל מוֹעֵד ist „die Anordnung des Zeltes der Begegnung" (Constructus-Verbindung). Die Präposition לְכֹל עֲבֹדַת הָאֹהֶל („nach allem Dienst des Zeltes") spezifiziert den Umfang: לְ „gemäß", כֹּל im Constructus, עֲבֹדַת הָאֹהֶל weitere Constructus-Verbindung.
Die adversative Konjunktion וְ leitet den Kontrast ein. זָר („Fremder, Außenstehender") bezeichnet jeden Nicht-Leviten. Die Negation לֹא mit יִקְרַב (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von קרב, „er soll nahen") verbietet jede Annäherung. אֲלֵיכֶם („zu euch") mit Pluralsuffix 2. m. bezieht sich auf Priester und Leviten zusammen.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze mit Weqatal-Verben, Präposition bzw. Objekt und präpositionaler Ergänzung. Ein kontrastierender Hauptsatz mit Subjekt, Negation, Verb und Präpositionalphrase schließt ab.
Der Vers wiederholt die levitische Aufgabe und fügt eine wichtige Schutzbestimmung hinzu: Kein Laie darf sich dem heiligen Bereich nähern – die Leviten fungieren als Puffer zwischen Volk und Heiligtum.
Numeri 18,5
Hebräisch: וּשְׁמַרְתֶּ֗ם אֵ֚ת מִשְׁמֶ֣רֶת הַקֹּ֔דֶשׁ וְאֵ֖ת מִשְׁמֶ֣רֶת הַמִּזְבֵּ֑חַ וְלֹֽא־יִהְיֶ֥ה ע֛וֹד קֶ֖צֶף עַל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und ihr sollt der Anordnung des Heiligtums und der Anordnung des Altars versehen, dass kein Zorn mehr über die Söhne Jisra'els komme.

Kommentar: Das Verb וּשְׁמַרְתֶּם (Waw + Qal Perfekt, 2. m. pl. von שׁמר) bedeutet „und ihr sollt versehen". Das Weqatal richtet sich an die Priester (Pluralsuffix 2. m.). Das doppelte Objekt אֵת מִשְׁמֶרֶת הַקֹּדֶשׁ וְאֵת מִשְׁמֶרֶת הַמִּזְבֵּחַ nennt die beiden höchsten Verantwortungsbereiche: „die Anordnung des Heiligtums" und „die Anordnung des Altars" (beide Constructus-Verbindungen). Diese sind den Priestern allein vorbehalten.
Die finale Construction וְלֹא־יִהְיֶה עוֹד קֶצֶף עַל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל drückt den Zweck aus: וְ Konjunktion, לֹא Negation, יִהְיֶה (Qal Imperfekt von היה, „er wird sein"), עוֹד („noch, mehr"), קֶצֶף („Zorn"), עַל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל („über die Söhne Israels"). Die Phrase bedeutet „damit kein Zorn mehr über Israel komme". Dies ist die entscheidende Antwort auf die Angst aus 17,27-28: Durch die klare Aufgabenteilung wird künftiger göttlicher Zorn verhindert.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb und doppeltem koordinierten Objekt, gefolgt von einem finalen Nebensatz mit Negation, Verb, Adverb, Subjekt und Präpositionalphrase.
Der Vers nennt den Kern der priesterlichen Aufgabe und ihren heilsamen Zweck: Durch treue Erfüllung ihrer Pflichten schützen die Priester das Volk vor göttlichem Zorn.
Numeri 18,6
Hebräisch: וַאֲנִ֗י הִנֵּ֤ה לָקַ֨חְתִּי֙ אֶת־אֲחֵיכֶ֣ם הַלְוִיִּ֔ם מִתּ֖וֹךְ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל לָכֶ֞ם מַתָּנָ֤ה נְתֻנִים֙ לַֽיהוָ֔ה לַעֲבֹ֕ד אֶת־עֲבֹדַ֖ת אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und ich, siehe, ich habe eure Brüder, die Leviten, aus der Mitte der Söhne Jisra'els genommen; euch als Geschenk sind sie dem Ewigen gegeben, um den Dienst des Zeltes der Begegnung zu verrichten.

Kommentar: Das emphatische Pronomen וַאֲנִי („und ich") mit der Interjektion הִנֵּה („siehe") betont JHWHs persönliches Handeln. Das Verb לָקַחְתִּי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von לקח) bedeutet „ich habe genommen". Das Objekt אֶת־אֲחֵיכֶם הַלְוִיִּם ist „eure Brüder, die Leviten" (Apposition). Die Präposition מִתּוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל („aus der Mitte der Söhne Israels") zeigt die Herkunft an.
Die Phrase לָכֶם מַתָּנָה נְתֻנִים לַיהוָה ist syntaktisch komplex: לָכֶם („euch") Dativ, מַתָּנָה („Geschenk") Zustandsangabe, נְתֻנִים (Qal Partizip Passiv Plural von נתן, „gegeben") Prädikat, לַיהוָה („dem JHWH") indirektes Objekt. Die Phrase bedeutet: „euch als Geschenk sind sie JHWH gegeben" – die Leviten sind JHWH geweiht, aber den Priestern zur Unterstützung gegeben.
Der finale Infinitiv לַעֲבֹד (Qal Infinitiv construct von עבד mit לְ) drückt den Zweck aus: „um zu dienen". Das Objekt אֶת־עֲבֹדַת אֹהֶל מוֹעֵד ist „den Dienst des Zeltes der Begegnung" (Constructus-Verbindung mit Objektpartikel).
Die LXX folgt dem hebräischen Text eng.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit emphatischem Pronomen, Interjektion, Verb, Objekt (mit Apposition) und Präpositionalphrase. Eine komplexe nominale Construction mit Dativ, Zustandsangabe, Partizip und indirektem Objekt folgt. Ein finaler Infinitiv mit Objekt schließt ab.
Der Vers betont: Die Leviten sind Gottes Geschenk an die Priester – zur Entlastung und zum Schutz des Volkes.
Numeri 18,7
Hebräisch: וְאַתָּ֣ה וּבָנֶ֣יךָ אִ֠תְּךָ תִּשְׁמְר֨וּ אֶת־כְּהֻנַּתְכֶ֜ם לְכָל־דְּבַ֧ר הַמִּזְבֵּ֛חַ וּלְמִבֵּ֥ית לַפָּרֹ֖כֶת וַעֲבַדְתֶּ֑ם עֲבֹדַ֣ת מַתָּנָ֗ה אֶתֵּן֙ אֶת־כְּהֻנַּתְכֶ֔ם וְהַזָּ֥ר הַקָּרֵ֖ב יוּמָֽת׃
Deutsch: Du aber und deine Söhne mit dir, ihr sollt eures Priestertums warten, in allem, was den Altar betrifft, und innerhalb des Vorhangs, und so den Dienst tun; als einen geschenkten Dienst gebe ich euch das Priestertum. Der Fremde aber, der naht, soll getötet werden.

Kommentar: Das kontrastierende וְאַתָּה וּבָנֶיךָ אִתְּךָ („du aber und deine Söhne mit dir") grenzt die priesterliche Rolle ab. Das Verb תִּשְׁמְרוּ (Qal Imperfekt, 2. m. pl. von שׁמר) bedeutet „ihr sollt bewahren, warten". Das Objekt אֶת־כְּהֻנַּתְכֶם ist „euer Priestertum" mit Possessivsuffix 2. m. pl. Die doppelte Präpositionalphrase לְכָל־דְּבַר הַמִּזְבֵּחַ וּלְמִבֵּית לַפָּרֹכֶת definiert den Bereich: לְכָל־דְּבַר הַמִּזְבֵּחַ („für alles, was den Altar betrifft", דָּבָר im Constructus), וּלְמִבֵּית לַפָּרֹכֶת („und für innerhalb des Vorhangs", מִבַּיִת Präposition „innerhalb", פָּרֹכֶת „Vorhang" – der Zugang zum Allerheiligsten).
Das koordinierte Verb וַעֲבַדְתֶּם (Waw + Qal Perfekt, 2. m. pl. von עבד) bedeutet „und ihr sollt dienen". Die Phrase עֲבֹדַת מַתָּנָה ist „Dienst als Geschenk" (Constructus-Verbindung). Das Verb אֶתֵּן (Qal Imperfekt, 1. c. sg. von נתן) bedeutet „ich gebe". Das Objekt אֶת־כְּהֻנַּתְכֶם wiederholt „euer Priestertum". Die Formulierung betont: Das Priestertum ist Gottes Gabe, kein menschlicher Anspruch.
Die Warnung וְהַזָּר הַקָּרֵב יוּמָת besteht aus הַזָּר („der Fremde") mit הַקָּרֵב (Qal Partizip von קרב mit Artikel, „der Nahende") als Apposition und יוּמָת (Hofal Imperfekt, 3. m. sg. von מות, „er soll getötet werden"). Die Hofal-Form ist passiv-kausativ: „er wird zum Tode gebracht werden".
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit kontrastierendem Subjekt, Verb, Objekt und doppelter Präpositionalphrase. Ein koordinierter Hauptsatz mit Verb folgt, dann eine nominale Phrase, Verb und Objekt. Ein abschließender Hauptsatz mit Subjekt (erweitert durch Partizip) und passivem Verb warnt vor Übertretung.
Der Vers fasst die priesterliche Rolle zusammen: Dienst an Altar und im Allerheiligsten ist ihr exklusives Privileg und ihre schwere Verantwortung – bei Todesstrafe für Übergriffe.
Numeri 18,8
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָה֮ אֶֽל־אַהֲרֹן֒ וַאֲנִי֙ הִנֵּ֣ה נָתַ֣תִּֽי לְךָ֔ אֶת־מִשְׁמֶ֖רֶת תְּרוּמֹתָ֑י לְכָל־קָדְשֵׁ֣י בְנֵֽי־יִ֠שְׂרָאֵל לְךָ֙ נְתַתִּ֧ים לְמָשְׁחָ֛ה וּלְבָנֶ֖יךָ לְחָק־עוֹלָֽם׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Aharon: Und ich, siehe, ich habe dir die Anordnung meiner Hebopfer gegeben; von allen heiligen Dingen der Söhne Jisra'els habe ich sie dir und deinen Söhnen gegeben, als Salbungsteil, als eine ewige Gebühr.

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר (Wayyiqtol von דבר Piel) leitet eine neue Rede ein. יְהוָה ist das Subjekt, אֶל־אַהֲרֹן der Adressat. Diese zweite direkte Anrede an Aaron im selben Kapitel unterstreicht die Bedeutung. Die emphatische Phrase וַאֲנִי הִנֵּה („und ich, siehe") betont JHWHs persönliches Geben. Das Verb נָתַתִּי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von נתן) bedeutet „ich habe gegeben". לְךָ („dir") ist das indirekte Objekt. Das Objekt אֶת־מִשְׁמֶרֶת תְּרוּמֹתָי ist „die Anordnung/Verantwortung für meine Hebopfer" (מִשְׁמֶרֶת im Constructus vor תְּרוּמֹתָי, „meine Hebopfer" mit Possessivsuffix 1. c. sg.).
Die Präpositionalphrase לְכָל־קָדְשֵׁי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל spezifiziert: „von allen heiligen Dingen der Söhne Israels" (dreifache Constructus-Verbindung). Das wiederholte לְךָ נְתַתִּים („dir habe ich sie gegeben") mit נְתַתִּים (Qal Perfekt, 1. c. sg. von נתן mit Objektsuffix 3. m. pl.) betont nochmals die Gabe. לְמָשְׁחָה ist „als Salbungsteil" (מָשְׁחָה von משׁח, „salben" – Anteil der Gesalbten). וּלְבָנֶיךָ („und für deine Söhne") erweitert die Empfänger. לְחָק־עוֹלָם ist „als ewige Gebühr/Satzung" (Constructus-Verbindung).
Die LXX übersetzt „תְּרוּמֹתָי" (meine Hebopfer) mit „τῶν ἀπαρχῶν" (der Erstlingsfrüchte), was spezifischer ist als das allgemeine hebräische Wort für Hebopfer. Zudem wird „לְמָשְׁחָה" (zur Salbung) mit „εἰς γέρας" (als Ehrengabe/Privileg) übersetzt, eine völlig andere Bedeutung.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb und Adressaten. Die direkte Rede beginnt mit emphatischem Pronomen, Interjektion, Verb, indirektem Objekt und direktem Objekt (Constructus-Verbindung). Eine Präpositionalphrase spezifiziert die Quelle. Ein wiederholtes Verb mit Objektsuffix, indirektem Objekt und zwei präpositionalen Bestimmungen schließt ab.
Der Vers leitet den zweiten Hauptteil des Kapitels ein: die Versorgung der Priester durch Opferanteile als Kompensation für ihren Dienst und Landverzicht.
Numeri 18,9
Hebräisch: זֶֽה־יִהְיֶ֥ה לְךָ֛ מִקֹּ֥דֶשׁ הַקֳּדָשִׁ֖ים מִן־הָאֵ֑שׁ כָּל־קָ֠רְבָּנָם לְֽכָל־מִנְחָתָ֞ם וּלְכָל־חַטָּאתָ֗ם וּלְכָל־אֲשָׁמָם֙ אֲשֶׁ֣ר יָשִׁ֣יבוּ לִ֔י קֹ֣דֶשׁ קָֽדָשִׁ֥ים לְךָ֛ ה֖וּא וּלְבָנֶֽיךָ׃
Deutsch: Dies soll dir gehören von dem Hochheiligen, das nicht verbrannt wird: alle ihre Opfergaben nach allen ihren Speisopfern und nach allen ihren Sündopfern und nach allen ihren Schuldopfern, die sie mir darbringen, als ein Hochheiliges soll es dir und deinen Söhnen gehören.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen זֶה („dies") verweist auf die folgende Aufzählung. Das Verb יִהְיֶה (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von היה) bedeutet „es wird sein". לְךָ („dir") gibt den Empfänger an. Die Präposition מִקֹּדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים ist „von dem Hochheiligen" (קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים ist eine Superlativkonstruktion: „Heiliges der Heiligen"). Die Präposition מִן־הָאֵשׁ („von dem Feuer") bedeutet hier „was nicht vollständig verbrannt wird" – also Opferteile, die den Priestern zufallen.
Die umfassende Aufzählung כָּל־קָרְבָּנָם לְכָל־מִנְחָתָם וּלְכָל־חַטָּאתָם וּלְכָל־אֲשָׁמָם nennt drei Hauptopfertypen: קָרְבָּנָם („ihre Opfergaben", allgemein), מִנְחָתָם („ihre Speisopfer"), חַטָּאתָם („ihre Sündopfer"), אֲשָׁמָם („ihre Schuldopfer"). Alle mit כָּל im Constructus, was die Totalität betont. Der Relativsatz אֲשֶׁר יָשִׁיבוּ לִי besteht aus אֲשֶׁר (Relativpronomen), יָשִׁיבוּ (Hifil Imperfekt, 3. m. pl. von שׁוב, „sie bringen zurück, erstatten") und לִי („mir"). Die Phrase betont, dass diese Opfer JHWH gebracht werden.
Die emphatische Wiederholung קֹדֶשׁ קָדָשִׁים לְךָ הוּא וּלְבָנֶיךָ besteht aus der Superlativkonstruktion קֹדֶשׁ קָדָשִׁים („Hochheiliges"), לְךָ („dir"), dem emphatischen Pronomen הוּא („es") und וּלְבָנֶיךָ („und deinen Söhnen").
Die LXX fügt „καὶ ἀπὸ πάντων τῶν θυσιασμάτων" (und von allen Opfern) hinzu, was im hebräischen Text nicht explizit erwähnt wird, obwohl es impliziert sein könnte.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Demonstrativpronomen, Verb, indirektem Objekt und zwei Präpositionalphrasen. Eine umfassende Aufzählung mit vier koordinierten Objekten (das letzte durch Relativsatz erweitert) folgt. Eine emphatische nominale Wiederholung mit Subjekt, Präpositionalphrasen und Pronomen schließt ab.
Der Vers definiert die hochheiligen Opferanteile der Priester: Teile von Speisopfern, Sünd- und Schuldopfern, die nicht vollständig verbrannt werden.
Numeri 18,10
Hebräisch: בְּקֹ֥דֶשׁ הַקֳּדָשִׁ֖ים תֹּאכֲלֶ֑נּוּ כָּל־זָכָר֙ יֹאכַ֣ל אֹתוֹ֔ קֹ֖דֶשׁ יִֽהְיֶה־לָּֽךְ׃
Deutsch: An hochheiligem Ort sollst du es essen, alles Männliche soll es essen; es soll dir heilig sein.

Kommentar: Die Präpositionalphrase בְּקֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים („an hochheiligem Ort") gibt den Verzehrort an – nur im Heiligtum selbst. Das Verb תֹּאכֲלֶנּוּ (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von אכל mit Objektsuffix 3. m. sg.) bedeutet „du sollst es essen". Die distributive Phrase כָּל־זָכָר („alles Männliche, jeder Mann") schränkt ein: nur männliche Priester dürfen diese hochheiligen Opfer verzehren. יֹאכַל אֹתוֹ (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von אכל plus Objekt mit Objektpartikel) bedeutet „er soll es essen". Die abschließende Formel קֹדֶשׁ יִהְיֶה־לָּךְ („heilig soll es dir sein") betont den sakralen Charakter.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Präpositionalphrase, Verb und Objektsuffix; der zweite mit distributivem Subjekt, Verb und Objekt; der dritte mit Prädikatsnomen, Verb und Dativ.
Der Vers gibt die strengen Bedingungen für den Verzehr hochheiliger Opfer: nur im Heiligtum, nur durch männliche Priester.
Numeri 18,11
Hebräisch: וְזֶה־לְּךָ֞ תְּרוּמַ֣ת מַתָּנָ֗ם לְכָל־תְּנוּפֹת֮ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ לְךָ֣ נְתַתִּ֗ים וּלְבָנֶ֧יךָ וְלִבְנֹתֶ֛יךָ אִתְּךָ֖ לְחָק־עוֹלָ֑ם כָּל־טָה֥וֹר בְּבֵיתְךָ֖ יֹאכַ֥ל אֹתוֹֽ׃
Deutsch: Und dies soll dir gehören: das Hebopfer ihrer Gaben, nach allen Schwingopfern der Söhne Jisra'els; dir und deinen Söhnen und deinen Töchtern mit dir habe ich sie als eine ewige Gebühr gegeben; jeder Reine in deinem Haus soll es essen.

Kommentar: Die Formel וְזֶה־לְּךָ („und dies dir") leitet eine zweite Kategorie ein. תְּרוּמַת מַתָּנָם ist „das Hebopfer ihrer Gaben" (Constructus-Verbindung). לְכָל־תְּנוּפֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל spezifiziert: „nach allen Schwingopfern der Söhne Israels" (תְּנוּפָה „Schwingopfer" im Plural). Diese Opfer haben einen niedrigeren Heiligkeitsgrad als die hochheiligen. Die wiederholte Phrase לְךָ נְתַתִּים („dir habe ich sie gegeben") wird erweitert durch וּלְבָנֶיךָ וְלִבְנֹתֶיךָ אִתְּךָ („und deinen Söhnen und deinen Töchtern mit dir") – nun dürfen auch Priesterinnen mitessen. לְחָק־עוֹלָם („als ewige Gebühr") wiederholt die Formel aus Vers 8.
Die Verzehrbestimmung כָּל־טָהוֹר בְּבֵיתְךָ יֹאכַל אֹתוֹ erweitert den Kreis: כָּל־טָהוֹר („jeder Reine"), בְּבֵיתְךָ („in deinem Haus"), יֹאכַל אֹתוֹ („soll es essen"). Die Bedingung ist rituelle Reinheit, nicht Geschlecht.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Formel, Subjekt (Constructus-Verbindung) und Präpositionalphrase. Verb, indirekte Objekte (dreifach koordiniert) und präpositionaler Bestimmung folgen. Ein abschließender Hauptsatz mit distributivem Subjekt, Präpositionalphrase, Verb und Objekt gibt die Verzehrbestimmung.
Der Vers definiert eine zweite, weniger heilige Kategorie von Priesteranteilen, die auch weibliche Familienmitglieder verzehren dürfen.
Numeri 18,12-13
Hebräisch: כֹּ֚ל חֵ֣לֶב יִצְהָ֔ר וְכָל־חֵ֖לֶב תִּיר֣וֹשׁ וְדָגָ֑ן רֵאשִׁיתָ֛ם אֲשֶׁר־יִתְּנ֥וּ לַֽיהוָ֖ה לְךָ֥ נְתַתִּֽים׃ בִּכּוּרֵ֞י כָּל־אֲשֶׁ֧ר בְּאַרְצָ֛ם אֲשֶׁר־יָבִ֥יאוּ לַיהוָ֖ה לְךָ֣ יִהְיֶ֑ה כָּל־טָה֥וֹר בְּבֵיתְךָ֖ יֹאכֲלֶֽנּוּ׃
Deutsch: Alles Beste vom Öl und alles Beste vom Most und Getreide, ihre Erstlinge, die sie dem Ewigen geben, dir habe ich sie gegeben. Die ersten Früchte von allem, was in ihrem Land ist, die sie dem Ewigen bringen, sollen dir gehören; jeder Reine in deinem Haus soll davon essen.

Kommentar: Die dreifache Aufzählung כֹּל חֵלֶב יִצְהָר וְכָל־חֵלֶב תִּירוֹשׁ וְדָגָן nennt landwirtschaftliche Erstlinge: חֵלֶב bedeutet hier „das Beste, der fetteste Teil" im Constructus vor יִצְהָר („Öl"), תִּירוֹשׁ („Most, neuer Wein") und דָגָן („Getreide"). רֵאשִׁיתָם („ihre Erstlinge") mit Possessivsuffix 3. m. pl. ist Apposition. Der Relativsatz אֲשֶׁר־יִתְּנוּ לַיהוָה („die sie JHWH geben") spezifiziert. לְךָ נְתַתִּים ist die bekannte Formel.
Vers 13 erweitert mit בִּכּוּרֵי כָּל־אֲשֶׁר בְּאַרְצָם („die ersten Früchte von allem, was in ihrem Land ist"), wobei בִּכּוּרֵי („Erstlingsfrüchte") im Constructus vor einem langen Relativsatz steht. אֲשֶׁר־יָבִיאוּ לַיהוָה („die sie JHWH bringen") ist ein zweiter Relativsatz. לְךָ יִהְיֶה („dir soll es sein") wiederholt die Zuweisungsformel. Die Verzehrbestimmung כָּל־טָהוֹר בְּבֵיתְךָ יֹאכֲלֶנּוּ wiederholt Vers 11.
Die LXX übersetzt „חֵלֶב" (das Beste/Fett) mit „ἀπαρχή" (Erstlingsfrucht), was die Qualität anders ausdrückt - nicht als "Fett" sondern als "Erstes".
Die Verse zählen die landwirtschaftlichen Erstlinge auf, die den Priestern zufallen – als Kompensation für ihren Landverzicht.
Numeri 18,14-15
Hebräisch: כָּל־חֵ֥רֶם בְּיִשְׂרָאֵ֖ל לְךָ֥ יִהְיֶֽה׃ כָּל־פֶּ֣טֶר רֶ֠חֶם לְֽכָל־בָּשָׂ֞ר אֲשֶׁר־יַקְרִ֧יבוּ לַֽיהוָ֛ה בָּאָדָ֥ם וּבַבְּהֵמָ֖ה יִֽהְיֶה־לָּ֑ךְ אַ֣ךְ׀ פָּדֹ֣ה תִפְדֶּ֗ה אֵ֚ת בְּכ֣וֹר הָֽאָדָ֔ם וְאֵ֛ת בְּכֽוֹר־הַבְּהֵמָ֥ה הַטְּמֵאָ֖ה תִּפְדֶּֽה׃
Deutsch: Alles Verbannte in Jisra'el soll dir gehören. Alles, was den Mutterschoß öffnet, von allem Fleisch, das sie dem Ewigen darbringen, an Menschen und an Vieh, soll dir gehören; nur sollst du gewiss die Erstgeburt vom Menschen lösen, und die Erstgeburt vom unreinen Vieh sollst du lösen.

Kommentar: Vers 14 ist knapp: כָּל־חֵרֶם בְּיִשְׂרָאֵל („alles Verbannte in Israel") bezeichnet Dinge, die JHWH geweiht und damit dem profanen Gebrauch entzogen sind. לְךָ יִהְיֶה weist sie den Priestern zu.
Vers 15 behandelt Erstgeburten: כָּל־פֶּטֶר רֶחֶם („alles, was den Mutterschoß öffnet") ist eine umfassende Formel. לְכָל־בָּשָׂר („von allem Fleisch") universalisiert. Der Relativsatz אֲשֶׁר־יַקְרִיבוּ לַיהוָה („die sie JHWH darbringen") spezifiziert kultische Darbringung. בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה („an Menschen und an Vieh") unterscheidet die beiden Kategorien. יִהְיֶה־לָּךְ weist sie zu.
Die restriktive Partikel אַךְ („jedoch, nur") leitet Ausnahmen ein. Die emphatische Construction פָּדֹה תִפְדֶּה (Infinitiv absolutus plus finites Verb von פדה, „lösen") bedeutet „du sollst gewiss lösen". אֵת בְּכוֹר הָאָדָם („die Erstgeburt vom Menschen") muss ausgelöst werden – Menschenopfer sind verboten. וְאֵת בְּכוֹר־הַבְּהֵמָה הַטְּמֵאָה תִּפְדֶּה („und die Erstgeburt vom unreinen Vieh sollst du lösen") – unreine Tiere können nicht geopfert werden, müssen aber ausgelöst werden.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Verse behandeln zwei besondere Kategorien: Bannware und Erstgeburten, mit wichtigen Ausnahmen für Menschen und unreine Tiere.
Numeri 18,16-18
Hebräisch: וּפְדוּיָו֙ מִבֶּן־חֹ֣דֶשׁ תִּפְדֶּ֔ה בְּעֶ֨רְכְּךָ֔ כֶּ֛סֶף חֲמֵ֥שֶׁת שְׁקָלִ֖ים בְּשֶׁ֣קֶל הַקֹּ֑דֶשׁ עֶשְׂרִ֥ים גֵּרָ֖ה הֽוּא׃ אַ֣ךְ בְּֽכוֹר־שׁ֡וֹר אֽוֹ־בְכ֨וֹר כֶּ֜שֶׂב אֽוֹ־בְכ֥וֹר עֵ֛ז לֹ֥א תִפְדֶּ֖ה קֹ֣דֶשׁ הֵ֑ם אֶת־דָּמָ֞ם תִּזְרֹ֤ק עַל־הַמִּזְבֵּ֨חַ֙ וְאֶת־חֶלְבָּ֣ם תַּקְטִ֔יר אִשֶּׁ֛ה לְרֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַֽיהוָֽה׃ וּבְשָׂרָ֖ם יִהְיֶה־לָּ֑ךְ כַּחֲזֵ֧ה הַתְּנוּפָ֛ה וּכְשׁ֥וֹק הַיָּמִ֖ין לְךָ֥ יִהְיֶֽה׃
Deutsch: Und die zu Lösenden unter ihnen sollst du von einem Monat an lösen, nach deiner Schätzung, für fünf Schekel Silber, nach dem Schekel des Heiligtums, der 20 Gera ist. Aber die Erstgeburt vom Rind oder die Erstgeburt vom Schaf oder die Erstgeburt von der Ziege sollst du nicht lösen; sie sind heilig. Ihr Blut sollst du an den Altar sprengen, und ihr Fett sollst du als Feueropfer räuchern zum wohlgefälligenden Geruch für den Ewigen. Und ihr Fleisch soll dir gehören; wie die Brust des Schwingopfers und wie der rechte Schenkel soll es dir gehören.

Kommentar: Vers 16 präzisiert die Auslösung: וּפְדוּיָו („und seine Auslösung", Plural mit Possessivsuffix 3. m. sg.) bezieht sich auf die Erstgeburt. מִבֶּן־חֹדֶשׁ („von einem Monat an") gibt das Mindestalter an. תִּפְדֶּה (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von פדה) „du sollst lösen". בְּעֶרְכְּךָ („nach deiner Schätzung") gibt den Maßstab an. כֶּסֶף חֲמֵשֶׁת שְׁקָלִים („Silber, fünf Schekel") ist der Betrag. בְּשֶׁקֶל הַקֹּדֶשׁ („nach dem Schekel des Heiligtums") spezifiziert das Gewichtsmaß. עֶשְׂרִים גֵּרָה הוּא („zwanzig Gera ist er") definiert den Standard-Schekel.
Vers 17 behandelt reine Erstgeburtstiere: אַךְ בְּכוֹר־שׁוֹר אוֹ־בְכוֹר כֶּשֶׂב אוֹ־בְכוֹר עֵז zählt die drei Hauptopfertiere auf (Rind, Schaf, Ziege). לֹא תִפְדֶּה („du sollst nicht lösen") verbietet Auslösung. קֹדֶשׁ הֵם („heilig sind sie") begründet: sie müssen geopfert werden. Die Opferpraxis wird beschrieben: אֶת־דָּמָם תִּזְרֹק עַל־הַמִּזְבֵּחַ („ihr Blut sollst du an den Altar sprengen"), וְאֶת־חֶלְבָּם תַּקְטִיר („und ihr Fett sollst du räuchern"), אִשֶּׁה לְרֵיחַ נִיחֹחַ לַיהוָה („Feueropfer zum wohlgefälligen Geruch für JHWH" – eine stereotype Opferformel).
Vers 18 gibt die Priesterportion an: וּבְשָׂרָם יִהְיֶה־לָּךְ („und ihr Fleisch soll dir sein"). Die Vergleiche כַּחֲזֵה הַתְּנוּפָה („wie die Brust des Schwingopfers") und וּכְשׁוֹק הַיָּמִין („und wie der rechte Schenkel") beziehen sich auf bekannte Priesteranteile.
Die LXX übersetzt in Vers 17 „תַּקְטִיר" (sollst in Rauch aufgehen lassen) mit „ἀνοίσεις" (sollst hinaufbringen), was weniger spezifisch auf das Verbrennen hinweist. In Vers 18: Die LXX übersetzt „חֲזֵה הַתְּנוּפָה" (die Brust der Schwingung) mit „τὸ στηθύνιον τοῦ ἐπιθέματος" (die Brust der Auflegung), und „שׁוֹק הַיָּמִין" (die rechte Keule) wird zu „βραχίονα τὸν δεξιόν" (der rechte Arm/Schulter), was anatomisch eine etwas andere Beschreibung ist.
Diese Verse regeln detailliert die Erstgeburten: Menschen und unreine Tiere werden ausgelöst, reine Opfertiere werden geopfert, und die Priester erhalten das Fleisch.
Numeri 18,19
Hebräisch: כֹּ֣ל׀ תְּרוּמֹ֣ת הַקֳּדָשִׁ֗ים אֲשֶׁ֨ר יָרִ֥ימוּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֮ לַֽיהוָה֒ נָתַ֣תִּֽי לְךָ֗ וּלְבָנֶ֧יךָ וְלִבְנֹתֶ֛יךָ אִתְּךָ֖ לְחָק־עוֹלָ֑ם בְּרִית֩ מֶ֨לַח עוֹלָ֥ם הִוא֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה לְךָ֖ וּלְזַרְעֲךָ֥ אִתָּֽךְ׃
Deutsch: Alle Hebopfer der heiligen Dinge, welche die Söhne Jisra'els dem Ewigen anheben, habe ich dir gegeben und deinen Söhnen und deinen Töchtern mit dir als eine ewige Gebühr; es ist ein ewiger Salzbund vor dem Ewigen für dich und für deinen Samen mit dir.

Kommentar: Die umfassende Phrase כֹּל תְּרוּמֹת הַקֳּדָשִׁים („alle Hebopfer der heiligen Dinge") fasst alle bisherigen Gaben zusammen. כֹּל steht im Constructus vor תְּרוּמֹת (Plural von תְּרוּמָה „Hebopfer"), das wiederum im Constructus vor הַקֳּדָשִׁים (Plural von קֹדֶשׁ „Heiliges" mit Artikel) steht. Der Relativsatz אֲשֶׁר יָרִימוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל לַיהוָה besteht aus אֲשֶׁר (Relativpronomen), יָרִימוּ (Hifil Imperfekt, 3. m. pl. von רום, „sie heben an"), בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (Subjekt) und לַיהוָה (indirektes Objekt).
Das Verb נָתַתִּי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von נתן) bedeutet „ich habe gegeben". Die dreifache Empfängerangabe לְךָ וּלְבָנֶיךָ וְלִבְנֹתֶיךָ אִתְּךָ umfasst Aaron, seine Söhne und seine Töchter – die ganze Priesterfamilie. אִתְּךָ („mit dir") betont die Gemeinschaft. לְחָק־עוֹלָם ist die Formel „als ewige Gebühr" (Constructus-Verbindung).
Die theologisch bedeutsame Phrase בְּרִית מֶלַח עוֹלָם („ein ewiger Salzbund") ist eine dreifache Constructus-Verbindung: בְּרִית („Bund") im Constructus vor מֶלַח („Salz"), das wiederum im Constructus vor עוֹלָם („Ewigkeit") steht. Salz konserviert und symbolisiert Unvergänglichkeit und Beständigkeit – ein Bund, der niemals verdirbt. הִוא ist das emphatische Pronomen („es"). לִפְנֵי יְהוָה („vor JHWH") betont, dass dieser Bund unter göttlicher Bezeugung steht. Die Empfänger werden feierlich wiederholt: לְךָ וּלְזַרְעֲךָ אִתָּךְ („für dich und deinen Samen mit dir"), wobei זֶרַע („Same") die Nachkommenschaft bezeichnet.
Die LXX übersetzt „בְּרִית מֶלַח עוֹלָם" (ein ewiger Salzbund) mit „διαθήκη ἁλὸς αἰωνίου" (ein ewiger Bund des Salzes), wobei die griechische Construction die Wortstellung leicht verändert.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit umfassendem Subjekt (durch Relativsatz erweitert), Verb und dreifachem koordinierten indirekten Objekt sowie präpositionaler Bestimmung. Eine feierliche nominale Aussage mit Subjekt (Constructus-Verbindung), emphatischem Pronomen, Präpositionalphrase und wiederholter Empfängerangabe schließt ab. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers kulminiert feierlich: Alle priesterlichen Gaben sind ein unvergänglicher Bund – so beständig wie Salz, das nie verdirbt.
Exkurs: "Salzbund" (בְּרִית מֶלַח) – Altorientalische Parallelen
Numeri 18,19:
בְּרִית מֶלַח עוֹלָם הִוא לִפְנֵי יְהוָה
"Ein ewiger Salzbund ist es vor dem Ewigen"
Die Frage:
Warum Salz (מֶלַח)? Was macht einen Bund zum "Salzbund"?
1. Altorientalische Praxis: Salz bei Vertragsschlüssen
A. Mesopotamien:
In akkadischen Texten wird Salz bei Vertragsschlüssen erwähnt:
· "ṭuppi mēlulti" (Salzvertrag) = bindender Vertrag
· Salz wurde gemeinsam gegessen als Zeichen der Treue
B. Arabische Tradition:
Bis heute gilt im arabischen Raum:
· "Brot und Salz teilen" = unverbrüchliche Treue
· Wer dein Salz gegessen hat, ist verpflichtet, dir treu zu bleiben
C. Griechisch-römische Welt:
· Plinius (Naturalis Historia 31.7.41): "Nihil sole et sale utilius" (Nichts ist nützlicher als Sonne und Salz)
· Salz war wertvoll (daher: "Salär" = Sold/Lohn)
3. Symbolik des Salzes im AT
	Eigenschaft
	Bedeutung
	Anwendung

	Konserviert
	Verhindert Verderben
	Bund bleibt unverdorben

	Würzt
	Macht schmackhaft
	Bund ist wohlgefällig

	Reint
	Desinfiziert
	Bund ist rein

	Dauerhaft
	Löst sich nicht auf
	Bund ist ewig

	Wertvoll
	Kostbar
	Bund ist ehrenvoll


3. AT-Stellen zum Salzbund
A. 2 Chronik 13,5:
הֲלוֹא לָכֶם לָדַעַת כִּי יְהוָה אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל נָתַן מַמְלָכָה לְדָוִיד עַל־יִשְׂרָאֵל לְעוֹלָם לוֹ וּלְבָנָיו בְּרִית מֶלַח׃
"Wisst ihr nicht, dass der HERR, der Gott Israels, David die Herrschaft über Israel für ewig gegeben hat, ihm und seinen Söhnen, durch einen Salzbund?"
→ Auch das davidische Königtum ist ein Salzbund!
B. Levitikus 2,13:
וְכָל־קָרְבַּן מִנְחָתְךָ בַּמֶּלַח תִּמְלָח וְלֹא תַשְׁבִּית מֶלַח בְּרִית אֱלֹהֶיךָ מֵעַל מִנְחָתֶךָ עַל כָּל־קָרְבָּנְךָ תַּקְרִיב מֶלַח׃
"Und alle deine Speisopfergaben sollst du mit Salz salzen und sollst nicht fehlen lassen das Salz des Bundes deines Gottes bei deinem Speisopfer; bei all deinen Opfergaben sollst du Salz darbringen."
→ Alle Opfer müssen gesalzen werden – Zeichen des Bundes!
C. Hesekiel 43,24:
וְהִקְרַבְתָּם לִפְנֵי יְהוָה וְהִשְׁלִיכוּ הַכֹּהֲנִים עֲלֵיהֶם מֶלַח וְהֶעֱלוּ אוֹתָם עֹלָה לַיהוָה׃
"Und du sollst sie vor den Ewigen bringen, und die Priester sollen Salz auf sie werfen und sie als Aufsteigeopfer für den Ewigen darbringen."
4. Negative Verwendung: Salz als Fluch
A. Richter 9,45:
וַאֲבִימֶלֶךְ נִלְחָם בָּעִיר כֹּל הַיּוֹם הַהוּא וַיִּלְכֹּד אֶת־הָעִיר וְאֶת־הָעָם אֲשֶׁר־בָּהּ הָרָג וַיִּתֹּץ אֶת־הָעִיר וַיִּזְרָעֶהָ מֶלַח׃
"Und Abimelech kämpfte gegen die Stadt den ganzen Tag und eroberte die Stadt und tötete das Volk, das darin war, und riss die Stadt nieder und säte sie mit Salz."
→ Salz macht Land unfruchtbar – ewige Verwüstung!
B. Deuteronomium 29,22:
גָּפְרִית וָמֶלַח שְׂרֵפָה כָל־אַרְצָהּ לֹא תִזָּרַע וְלֹא תַצְמִחַ וְלֹא יַעֲלֶה בָהּ כָּל־עֵשֶׂב כְּמַהְפֵּכַת סְדֹם וַעֲמֹרָה
"Schwefel und Salz, verbrannt ist das ganze Land, es wird nicht besät und lässt nichts sprossen, und es kommt kein Kraut darin auf, wie bei der Zerstörung von Sodom und Gomorra"
→ Salz symbolisiert Ambivalenz: Segen (Bund) oder Fluch (Verwüstung)!
4. Warum "Salzbund" für das Priestertum?
	Grund
	Erklärung
	Anwendung auf Num 18,19

	Unvergänglich
	Salz verdirbt nie
	Priestertum ist ewig

	Konservierend
	Salz bewahrt
	Priestertum bewahrt das Heilige

	Wertvoll
	Salz war kostbar
	Priestertum ist Privileg

	Reinigend
	Salz desinfiziert
	Priestertum reinigt durch Opfer

	Verpflichtend
	Salz teilen = Treue
	Gott ist treu zu Aaron

	Bei Opfern
	Alle Opfer mit Salz (Lev 2,13)
	Priestertum empfängt gesalzene Opfer


6. NT-Parallele: Christen als "Salz der Erde"
Matthäus 5,13:
ὑμεῖς ἐστε τὸ ἅλας τῆς γῆς· ἐὰν δὲ τὸ ἅλας μωρανθῇ, ἐν τίνι ἁλισθήσεται;
"Ihr seid das Salz der Erde; wenn aber das Salz fade wird, womit soll es gesalzen werden?"
Markus 9,49-50:
πᾶς γὰρ πυρὶ ἁλισθήσεται... καλὸν τὸ ἅλας· ἐὰν δὲ τὸ ἅλας ἄναλον γένηται, ἐν τίνι αὐτὸ ἀρτύσετε; ἔχετε ἐν ἑαυτοῖς ἅλα, καὶ εἰρηνεύετε ἐν ἀλλήλοις.
"Denn jeder wird mit Feuer gesalzen werden... Gut ist das Salz; wenn aber das Salz fade wird, womit werdet ihr es würzen? Habt Salz in euch selbst und habt Frieden untereinander."
Kolosser 4,6:
ὁ λόγος ὑμῶν πάντοτε ἐν χάριτι, ἅλατι ἠρτυμένος
"Euer Wort sei allezeit in Gnade, mit Salz gewürzt"
Die Typologie:
	AT: Salzbund des Priestertums
	NT: Christen als Salz

	Priester = Salz des Bundes
	Christen = Salz der Erde (Mt 5,13)

	Konserviert das Heilige
	Konserviert die Welt vor Verderben

	Würzt Opfer (Lev 2,13)
	Würzt Rede (Kol 4,6)

	Ewiger Bund (עוֹלָם)
	Königliches Priestertum (1 Petr 2,9)

	Aaron = Mittler
	Christus = großer Hoherpriester (Hebr 4,14)


6. Zusammenfassung: Was macht einen "Salzbund" aus?
	Element
	Bedeutung

	1. Unvergänglichkeit
	Der Bund verdirbt nie (wie Salz)

	2. Wertschätzung
	Der Bund ist kostbar (Salz war Währung)

	3. Gemeinsames Essen
	Salz teilen = Treue (altorientalisch)

	4. Konservierung
	Der Bund bewahrt vor Verderben

	5. Reinigung
	Der Bund ist rein und heilig

	6. Bei Opfern
	Alle Opfer werden gesalzen (Lev 2,13)

	7. Göttliche Treue
	Gott selbst garantiert den Bund


Fazit:
Der "Salzbund" (בְּרִית מֶלַח) in Num 18,19 ist mehr als eine Metapher – er ist ein altorientalischer Rechtsbegriff für einen unverbrüchlichen Vertrag:
· ✅ Ewig wie Salz (nie verderbend)
· ✅ Wertvoll wie Salz (kostbares Gut)
· ✅ Verpflichtend wie Salz (gemeinsam gegessen = Treue)
· ✅ Heilig wie Salz (bei allen Opfern verwendet)
Anwendung:
Gottes Verheißungen an das Priestertum sind nicht widerrufbar – so unveränderlich wie die konservierende Kraft des Salzes. Was Gott zusagt, das hält er – ewig!

Numeri 18,20
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶֽל־אַהֲרֹ֗ן בְּאַרְצָם֙ לֹ֣א תִנְחָ֔ל וְחֵ֕לֶק לֹא־יִהְיֶ֥ה לְךָ֖ בְּתוֹכָ֑ם אֲנִ֤י חֶלְקְךָ֙ וְנַחֲלָ֣תְךָ֔ בְּת֖וֹךְ בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Aharon: In ihrem Land sollst du nichts erben und sollst kein Teil in ihrer Mitte haben; ich bin dein Teil und dein Erbe inmitten der Söhne Jisra'els.

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von אמר) leitet eine neue göttliche Aussage ein. יְהוָה ist das explizite Subjekt, אֶל־אַהֲרֹן der Adressat. Diese direkte Anrede unterstreicht die persönliche Bedeutung.
Die Präposition בְּאַרְצָם („in ihrem Land") gibt den Bereich an, wobei das Suffix 3. m. pl. auf die anderen Stämme Israels verweist. Die Negation לֹא mit dem Verb תִנְחָל (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von נחל, „du sollst erben") verbietet kategorisch Landbesitz für die Priester. Die koordinierte Negation וְחֵלֶק לֹא־יִהְיֶה לְךָ בְּתוֹכָם verstärkt das Verbot: חֵלֶק („Teil, Anteil") Subjekt, לֹא־יִהְיֶה (Negation plus Qal Imperfekt, 3. m. sg. von היה, „es soll nicht sein"), לְךָ („dir") Dativ, בְּתוֹכָם („in ihrer Mitte") mit Suffix 3. m. pl.
Die theologisch tiefste Aussage folgt als Kontrapunkt: אֲנִי חֶלְקְךָ וְנַחֲלָתְךָ ist ein nominaler Satz. אֲנִי („ich") ist das emphatische Subjekt – JHWH selbst spricht. חֶלְקְךָ („dein Teil") mit Possessivsuffix 2. m. sg. und נַחֲלָתְךָ („dein Erbe") mit demselben Suffix sind koordinierte Prädikatsnomina. Die Phrase ist von erhabener Schlichtheit: „Ich (bin) dein Teil und dein Erbe". Die Präposition בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל („inmitten der Söhne Israels") kontextualisiert: Während andere Stämme Land besitzen, besitzt Aaron JHWH selbst.
Die LXX übersetzt treu und bewahrt die Kraft der Aussage: ἐγὼ μερίς σου καὶ κληρονομία σου (egō meris sou kai klēronomia sou).
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und Adressaten. Die direkte Rede enthält zwei koordinierte negative Hauptsätze mit Präpositionalphrase, Negation und Verb bzw. Subjekt, Negation, Verb, Dativ und Präpositionalphrase. Ein kontrastierender nominaler Hauptsatz mit emphatischem Pronomen als Subjekt, zwei koordinierten Prädikatsnomina (Possessivsuffixe) und abschließender Präpositionalphrase bildet den theologischen Höhepunkt.
Der Vers erklärt die Kehrseite der priesterlichen Versorgung: Kein irdischer Landbesitz, aber dafür JHWH selbst als Erbteil – ein unvergleichliches, transzendentes Privileg, das alle materiellen Güter übersteigt.

Exkurs: "Der HERR ist mein Erbteil" – Psalmen 16 & 73
Numeri 18,20:
אֲנִי חֶלְקְךָ וְנַחֲלָתְךָ בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל
"Ich bin dein Teil und dein Erbe inmitten der Söhne Israels"
Die Frage:
Ist Gott als Erbteil nur ein priesterliches Privileg, oder kann jeder Gläubige diese Erfahrung machen?
Die Antwort: Psalm 16 + 73

1. Psalm 16,5-6 – David spricht wie ein Priester!
Hebräisch:
יְהוָה מְנָת־חֶלְקִי וְכוֹסִי אַתָּה תּוֹמִיךְ גּוֹרָלִי׃
חֲבָלִים נָפְלוּ־לִי בַּנְּעִמִים אַף־נַחֲלָת שָׁפְרָה עָלָי׃
"Der HERR ist mein zugeteilter Teil und mein Becher; du erhältst mein Los.
Die Messschnüre sind mir gefallen in lieblichen Örtern, ja, ein schönes Erbe ist mir geworden."
Die Parallele:
	Numeri 18,20 (Aaron)
	Psalm 16,5-6 (David)

	אֲנִי חֶלְקְךָ
	יְהוָה מְנָת־חֶלְקִי

	אֲנִי נַחֲלָתְךָ
	נַחֲלָת שָׁפְרָה עָלָי

	בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (kein Land!)
	חֲבָלִים נָפְלוּ־לִי בַּנְּעִמִים (geistliches "Land"!)


→ David, ein König (kein Priester!), spricht die priesterliche Sprache von Num 18,20!
Theologische Bedeutung:
· Aaron hatte kein physisches Erbe → Gott war sein Erbe
· David hatte ein Königreich → aber er wählte Gott als sein wahres Erbe
· → Das priesterliche Privileg wird zur spirituellen Wahrheit für alle Gläubigen!

2. Psalm 73,25-26 – Asaph überwindet Zweifel
Kontext: Asaph (ein Levit!) ist neidisch auf die Gottlosen (V. 2-14), weil sie Wohlstand haben (V. 3-12). Dann kommt die Wende im Heiligtum (V. 17):
Hebräisch (V. 25-26):
מִי־לִי בַשָּׁמָיִם וְעִמְּךָ לֹא־חָפַצְתִּי בָאָרֶץ׃
כָּלָה שְׁאֵרִי וּלְבָבִי צוּר־לְבָבִי וְחֶלְקִי אֱלֹהִים לְעוֹלָם׃
"Wen habe ich im Himmel? Und neben dir habe ich an nichts Gefallen auf Erden.
Mag auch mein Leib und mein Herz verschmachten – meines Herzens Fels und mein Teil ist Gott auf ewig!"
Die Parallele:
	Numeri 18,20 (Aaron)
	Psalm 73,26 (Asaph)

	אֲנִי חֶלְקְךָ
	חֶלְקִי אֱלֹהִים

	אֲנִי נַחֲלָתְךָ
	(impliziert)

	בְּאַרְצָם לֹא תִנְחָל (kein Land!)
	לֹא־חָפַצְתִּי בָאָרֶץ (kein Begehren nach Erde!)


→ Asaph, der Levit, erkennt: Gott allein genügt – selbst wenn der Körper verschmachtet!
Theologische Progression:
	Person
	Status
	Erbe
	Bedeutung

	Aaron (Num 18,20)
	Priester
	Muss ohne Land leben
	Pflicht (Gott als Kompensation)

	David (Ps 16,5)
	König
	Könnte Land haben
	Wahl (Gott ist besser!)

	Asaph (Ps 73,26)
	Levit
	Hat kein Land
	Überzeugung (Gott genügt!)


→ Von Pflicht (Aaron) über Wahl (David) zu Überzeugung (Asaph)!

3. NT-Parallele: Philipper 3,7-8 – Paulus' "Gewinn-Verlust-Rechnung"
Griechisch:
ἀλλὰ ἅτινα ἦν μοι κέρδη, ταῦτα ἥγημαι διὰ τὸν Χριστὸν ζημίαν. ἀλλὰ μενοῦνγε καὶ ἡγοῦμαι πάντα ζημίαν εἶναι διὰ τὸ ὑπερέχον τῆς γνώσεως Χριστοῦ Ἰησοῦ τοῦ κυρίου μου, δι' ὃν τὰ πάντα ἐζημιώθην, καὶ ἡγοῦμαι σκύβαλα ἵνα Χριστὸν κερδήσω
"Aber was mir Gewinn war, das habe ich um Christi willen für Schaden geachtet. Ja, ich achte auch alles für Schaden gegenüber der überschwänglichen Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn, um dessentwillen ich alles eingebüßt habe und achte es für Dreck (σκύβαλα!), damit ich Christus gewinne"
Die Parallele:
	AT: Priester verzichten auf Land
	NT: Paulus verzichtet auf alles

	בְּאַרְצָם לֹא תִנְחָל (kein Land)
	τὰ πάντα ἐζημιώθην (alles verloren)

	אֲנִי חֶלְקְךָ (Gott ist mein Teil)
	ἵνα Χριστὸν κερδήσω (damit ich Christus gewinne)

	נַחֲלָה = Erbe
	κερδήσω = Gewinn


→ Paulus spricht wie ein Priester: Christus statt alles andere!

4. Hebräer 13,14 – "Wir haben hier keine bleibende Stadt"
Griechisch:
οὐ γὰρ ἔχομεν ὧδε μένουσαν πόλιν ἀλλὰ τὴν μέλλουσαν ἐπιζητοῦμεν
"Denn wir haben hier keine bleibende Stadt, sondern die zukünftige suchen wir"
Die Parallele:
	Numeri 18,20 (Aaron)
	Hebräer 13,14 (Christen)

	בְּאַרְצָם לֹא תִנְחָל
	οὐ... ἔχομεν ὧδε μένουσαν πόλιν

	אֲנִי חֶלְקְךָ (Gott ist dein Teil)
	τὴν μέλλουσαν ἐπιζητοῦμεν (die zukünftige Stadt suchen)


→ Alle Christen sind wie Priester: Pilger ohne irdische Stadt, aber mit himmlischem Erbe!

5. Die theologische Progression: Von Aaron zu allen Gläubigen
	Stufe
	Wer?
	Text
	Aussage

	1. Gebot
	Aaron (Priester)
	Num 18,20
	"Ich bin dein Erbteil" (Pflicht, kein Land)

	2. Erfahrung
	David (König)
	Ps 16,5
	"Der HERR ist mein Teil" (Wahl, trotz Land)

	3. Überzeugung
	Asaph (Levit)
	Ps 73,26
	"Mein Teil ist Gott" (Genüge, statt Neid)

	4. Erfüllung
	Paulus (Apostel)
	Phil 3,8
	"Christus ist Gewinn" (alles andere = Dreck)

	5. Verheißung
	Alle Gläubigen
	Hebr 13,14
	"Keine bleibende Stadt hier" (Pilger)


→ Was als priesterliches Gebot (Num 18,20) begann, wird zur universellen Berufung aller Gläubigen!

6. Praktische Anwendung: "Gott genügt"
Die Frage: Ist Gott allein genug für mich?
Der Test:
	Wenn ich verliere...
	Genügt mir Gott?

	Gesundheit
	Ps 73,26: "Mag auch mein Leib verschmachten – mein Teil ist Gott"

	Wohlstand
	Ps 16,5: "Der HERR ist mein Teil und mein Becher"

	Familie
	Hiob 1,21: "Der HERR hat's gegeben, der HERR hat's genommen; der Name des HERRN sei gelobt"

	Ansehen
	Phil 3,8: "Ich achte alles für Dreck, damit ich Christus gewinne"

	Leben
	Phil 1,21: "Christus ist mein Leben, und Sterben ist mein Gewinn"


Augustinus (Confessiones 1.1):
"Fecisti nos ad te, et inquietum est cor nostrum, donec requiescat in te."
"Du hast uns zu dir hin geschaffen, und unruhig ist unser Herz, bis es Ruhe findet in dir."

Fazit:
Numeri 18,20 ist nicht nur eine administrative Regelung für Priester, sondern ein theologisches Prinzip für alle Gläubigen:
· ✅ Aaron musste ohne Land leben → Gott war sein Erbe
· ✅ David wählte Gott → trotz Königreich
· ✅ Asaph fand Genüge → trotz Neid
· ✅ Paulus verlor alles → gewann Christus
· ✅ Christen sind Pilger → suchen die zukünftige Stadt
Die größte Kompensation ist keine Kompensation, sondern das ORIGINAL: 
GOTT SELBST!
Numeri 18,21
Hebräisch: וְלִבְנֵ֣י לֵוִ֔י הִנֵּ֥ה נָתַ֛תִּי כָּל־מַֽעֲשֵׂ֥ר בְּיִשְׂרָאֵ֖ל לְנַחֲלָ֑ה חֵ֤לֶף עֲבֹֽדָתָם֙ אֲשֶׁר־הֵ֣ם עֹֽבְדִ֔ים אֶת־עֲבֹדַ֖ת אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und siehe, den Söhnen Levis habe ich allen Zehnten in Jisra'el zum Erbteil gegeben für ihren Dienst, den sie verrichten, den Dienst am Zelt der Begegnung.

Kommentar: Die Dativkonstruktion וְלִבְנֵי לֵוִי („und den Söhnen Levis") leitet die Versorgungsregelung für die Leviten ein. בְּנֵי לֵוִי ist eine Constructus-Verbindung. Die Interjektion הִנֵּה („siehe") betont die folgende Aussage und lenkt die Aufmerksamkeit auf Gottes Gabe.
Das Verb נָתַתִּי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von נתן) bedeutet „ich habe gegeben". Das Objekt כָּל־מַעֲשֵׂר בְּיִשְׂרָאֵל besteht aus כָּל im Constructus vor מַעֲשֵׂר („Zehnter, Zehnt"), mit der Ortsangabe בְּיִשְׂרָאֵל („in Israel"). Die umfassende Formulierung „allen Zehnten" betont die Totalität. לְנַחֲלָה („zum Erbteil") gibt den Zweck an – der Zehnte funktiert als „Erbbesitz" für die landlosen Leviten.
Die Präposition חֵלֶף („für, anstelle von, als Ersatz für") leitet die Begründung ein. עֲבֹדָתָם ist „ihr Dienst" (עֲבֹדָה mit Possessivsuffix 3. m. pl.). Der Relativsatz אֲשֶׁר־הֵם עֹבְדִים spezifiziert: אֲשֶׁר Relativpronomen, הֵם emphatisches Pronomen 3. m. pl. („sie"), עֹבְדִים (Qal Partizip Plural maskulinum von עבד, „die Dienenden, die verrichten"). Das Objekt אֶת־עֲבֹדַת אֹהֶל מוֹעֵד ist eine Constructus-Verbindung mit Objektpartikel: „den Dienst des Zeltes der Begegnung". Die Wiederholung von עבד in verschiedenen Formen (עֲבֹדָתָם, עֹבְדִים, עֲבֹדַת) unterstreicht thematisch den Dienst als Grundlage der Versorgung.
Die LXX folgt dem hebräischen Text eng und gibt die Constructionen entsprechend wieder.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Dativkonstruktion, Interjektion, Verb, Objekt (Constructus-Verbindung mit Ortsangabe) und Zweckangabe, gefolgt von einer präpositionalen Begründung mit Objekt (Possessivsuffix) und erweitertem Relativsatz mit emphatischem Pronomen, Partizip und Objekt (Constructus-Verbindung). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers definiert die levitische Versorgung analog zur priesterlichen: Der Zehnte aller Israeliten ist ihr „Erbteil" als gerechte Kompensation für ihren unverzichtbaren Dienst am Heiligtum.
Numeri 18,22
Hebräisch: וְלֹא־יִקְרְב֥וּ ע֛וֹד בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֑ד לָשֵׂ֥את חֵ֖טְא לָמֽוּת׃
Deutsch: Und die Söhne Jisra'els sollen nicht mehr zum Zelt der Begegnung nahen, um Sünde auf sich zu laden, dass sie sterben;

Kommentar: Die Konjunktion וְ verbindet mit dem vorherigen Kontext. Die Negation לֹא mit dem Verb יִקְרְבוּ (Qal Imperfekt, 3. m. pl. von קרב, „sie sollen nahen") verbietet kategorisch. Das Adverb עוֹד („noch, mehr") verstärkt: „nicht mehr" – nach den Ereignissen von Kapitel 16-17 ist die Grenze klar.
Das Subjekt בְּנֵי יִשְׂרָאֵל bezeichnet die gewöhnlichen Israeliten, die Laien. Die Präposition אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד („zum Zelt der Begegnung") gibt das verbotene Ziel an. Der finale Infinitiv לָשֵׂאת (Qal Infinitiv construct von נשׂא mit לְ, „um zu tragen") mit dem Objekt חֵטְא („Sünde") drückt die Konsequenz aus: נשׂא חטא ist eine idiomatische Wendung für „Schuld/Sünde auf sich laden, Verantwortung für Sünde tragen".
Der zweite finale Infinitiv לָמוּת (Qal Infinitiv construct von מות mit לְ, „zum Sterben") gibt die letale Folge an. Die Construction לָשֵׂאת חֵטְא לָמוּת bedeutet: „um Sünde zu tragen, sodass sie sterben" – die Annäherung selbst ist die tödliche Sünde. Dies beantwortet die Angst aus 17,27-28: Das Volk muss nicht nahen, deshalb wird es nicht sterben.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Konjunktion, Negation, Adverb, Verb, Subjekt und Präpositionalphrase, gefolgt von zwei finalen Infinitivkonstruktionen (Nebensätze), die die Konsequenz ausdrücken. Insgesamt gibt es zwei Nebensätze (finale Infinitivsätze).
Der Vers ist die direkte Antwort auf die Todesangst des Volkes: Sie sollen nicht nahen – deshalb werden sie nicht sterben. Die Leviten und Priester fungieren als schützende Barriere.
Numeri 18,23
Hebräisch: וְעָבַ֨ד הַלֵּוִ֜י ה֗וּא אֶת־עֲבֹדַת֙ אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד וְהֵ֖ם יִשְׂא֣וּ עֲוֹנָ֑ם חֻקַּ֤ת עוֹלָם֙ לְדֹרֹ֣תֵיכֶ֔ם וּבְתוֹךְ֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל לֹ֥א יִנְחֲל֖וּ נַחֲלָֽה׃
Deutsch: Sondern Levi, er soll den Dienst am Zelt der Begegnung verrichten, und sie sollen ihre Schuld tragen: eine ewige Satzung bei euren Generationen. Aber inmitten der Söhne Jisra'els sollen sie kein Erbteil besitzen;

Kommentar: Die adversative Konjunktion וְ markiert den Kontrast: Nicht das Volk, sondern die Leviten. Das Verb עָבַד (Qal Perfekt, 3. m. sg. von עבד) bedeutet „er soll dienen". Das Subjekt הַלֵּוִי („der Levit") mit Artikel bezeichnet den Stamm kollektiv. Das emphatische Pronomen הוּא („er") betont: „er selbst". Das Objekt אֶת־עֲבֹדַת אֹהֶל מוֹעֵד ist die Constructus-Verbindung „den Dienst des Zeltes der Begegnung" mit Objektpartikel.
Das koordinierte וְהֵם יִשְׂאוּ עֲוֹנָם wiederholt das Thema aus Vers 1: וְ Konjunktion, הֵם emphatisches Pronomen 3. m. pl. („sie"), יִשְׂאוּ (Qal Imperfekt, 3. m. pl. von נשׂא, „sie sollen tragen"), עֲוֹנָם „ihre Schuld/Verantwortung" (עָוֹן mit Possessivsuffix 3. m. pl.). Die Leviten tragen die Verantwortung für Vergehen am Heiligtum – sie schützen das Volk durch ihre vermittelnde Position.
Die Formel חֻקַּת עוֹלָם לְדֹרֹתֵיכֶם ist eine Perpetuitätsformel: חֻקַּת עוֹלָם („ewige Satzung", Constructus-Verbindung) לְדֹרֹתֵיכֶם („für eure Generationen", דּוֹר Plural im Constructus mit Possessivsuffix 2. m. pl.). Diese Ordnung gilt für immer.
Die kontrastierende Aussage וּבְתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֹא יִנְחֲלוּ נַחֲלָה wiederholt den Landverzicht: וּ Konjunktion, בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל („inmitten der Söhne Israels"), לֹא Negation, יִנְחֲלוּ (Qal Imperfekt, 3. m. pl. von נחל, „sie sollen erben"), נַחֲלָה („Erbteil"). Die figura etymologica (נחל – נַחֲלָה) verstärkt die Aussage.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit adversativer Konjunktion, Verb, Subjekt (mit Artikel), emphatischem Pronomen und Objekt; der zweite mit Konjunktion, emphatischem Pronomen, Verb und Objekt (Possessivsuffix); der dritte eine nominale Perpetuitätsformel. Ein vierter kontrastierender Hauptsatz mit Konjunktion, Präpositionalphrase, Negation, Verb und Objekt (figura etymologica) schließt ab.
Der Vers definiert klar die levitische Position: Dienst am Heiligtum, Verantwortungstragung, kein Landbesitz – eine ewige Ordnung, die das Volk schützt.
Numeri 18,24
Hebräisch: כִּ֞י אֶת־מַעְשַׂ֣ר בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֗ל אֲשֶׁ֨ר יָרִ֤ימוּ לַֽיהוָה֙ תְּרוּמָ֔ה נָתַ֥תִּי לַלְוִיִּ֖ם לְנַחֲלָ֑ה עַל־כֵּן֙ אָמַ֣רְתִּי לָהֶ֔ם בְּתוֹךְ֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל לֹ֥א יִנְחֲל֖וּ נַחֲלָֽה׃
Deutsch: Denn den Zehnten der Söhne Jisra'els, den sie dem Ewigen als Hebopfer anheben, habe ich Levi zum Erbteil gegeben; darum habe ich von ihnen gesagt, dass sie inmitten der Söhne Jisra'els kein Erbteil besitzen sollen.

Kommentar: Die kausale Konjunktion כִּי („denn, weil") leitet die Begründung für den levitischen Landverzicht ein. Das Objekt אֶת־מַעְשַׂר בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל ist „den Zehnten der Söhne Israels" (Constructus-Verbindung mit Objektpartikel). Der Relativsatz אֲשֶׁר יָרִימוּ לַיהוָה תְּרוּמָה spezifiziert die kultische Handlung: אֲשֶׁר Relativpronomen, יָרִימוּ (Hifil Imperfekt, 3. m. pl. von רום, „sie heben an"), לַיהוָה indirektes Objekt, תְּרוּמָה („Hebopfer") als Apposition oder adverbielle Bestimmung – „als Hebopfer".
Das Verb נָתַתִּי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von נתן) bedeutet „ich habe gegeben". לַלְוִיִּם („den Leviten") mit Artikel ist das indirekte Objekt. לְנַחֲלָה („zum Erbteil") gibt den Zweck an – der Zehnte ist ihr „Erbbesitz".
Die konsekutive Phrase עַל־כֵּן אָמַרְתִּי לָהֶם leitet die Schlussfolgerung ein: עַל־כֵּן ist eine zusammengesetzte Präposition („darum, deshalb"), אָמַרְתִּי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von אמר, „ich habe gesagt"), לָהֶם („von/über sie" oder „zu ihnen"). Die indirekte Rede בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֹא יִנְחֲלוּ נַחֲלָה wiederholt wörtlich die Formulierung aus Vers 23: Präpositionalphrase, Negation, Verb (Imperfekt von נחל) und Objekt (figura etymologica).
Die LXX folgt dem hebräischen Text eng.
Die Satzstruktur zeigt einen durch kausale Konjunktion eingeleiteten Nebensatz (Kausalsatz) mit Objekt (Constructus-Verbindung mit Objektpartikel), das durch einen Relativsatz erweitert wird, sowie Verb, indirektem Objekt und Zweckangabe. Ein Hauptsatz mit konsekutiver Präposition, Verb und Präpositionalphrase folgt, der eine indirekte Rede einleitet (Nebensatz) mit Präpositionalphrase, Negation, Verb und Objekt. Insgesamt gibt es drei Nebensätze: einen Kausalsatz mit eingebettetem Relativsatz und einen indirekten Redesatz.
Der Vers erklärt die Logik: Weil die Leviten den Zehnten als Erbteil haben, brauchen sie kein Land – der Zehnte ist ihr territorialer Ersatz.
Numeri 18,25
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von דבר Piel) bedeutet „und er redete". Die Piel-Form bezeichnet formelles, autoritatives Reden. יְהוָה ist das explizite Subjekt (Tetragramm). Die Präpositionalphrase אֶל־מֹשֶׁה gibt den Adressaten an: אֶל ist die Präposition „zu", מֹשֶׁה (Mose). Nach der direkten Anrede an Aaron kehrt die Rede zu Mose zurück, der als Vermittler zu den Leviten sprechen soll. לֵּאמֹר ist der Qal Infinitiv construct von אמר mit der Präposition לְ als stereotype Redeeinleitung: „sagend".
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen Hauptsatz mit Verb, explizitem Subjekt, Präpositionalphrase (Adressatenangabe) und Redeeinleitung (Infinitiv construct). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers ist eine stereotype Redeeinleitungsformel, die einen neuen Abschnitt einleitet: die Regelung des Zehnten vom Zehnten, den die Leviten den Priestern geben müssen.
Numeri 18,26
Hebräisch: וְאֶל־הַלְוִיִּ֣ם תְּדַבֵּר֮ וְאָמַרְתָּ֣ אֲלֵהֶם֒ כִּֽי־תִ֠קְחוּ מֵאֵ֨ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֜ל אֶת־הַֽמַּעֲשֵׂ֗ר אֲשֶׁ֨ר נָתַ֧תִּי לָכֶ֛ם מֵאִתָּ֖ם בְּנַחֲלַתְכֶ֑ם וַהֲרֵמֹתֶ֤ם מִמֶּ֨נּוּ֙ תְּרוּמַ֣ת יְהוָ֔ה מַעֲשֵׂ֖ר מִן־הַֽמַּעֲשֵֽׂר׃
Deutsch: Und zu den Leviten sollst du reden und zu ihnen sprechen: Wenn ihr von den Söhnen Jisra'els den Zehnten nehmt, den ich euch von ihnen als euer Erbteil gegeben habe, so sollt ihr davon ein Hebopfer für den Ewigen anheben, den Zehnten von dem Zehnten.

Kommentar: Die doppelte Redeeinleitung וְאֶל־הַלְוִיִּם תְּדַבֵּר וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם betont die Wichtigkeit: וְאֶל־הַלְוִיִּם („und zu den Leviten") mit Artikel gibt die Adressaten an, תְּדַבֵּר (Piel Imperfekt, 2. m. sg. von דבר, „du sollst reden") ist das erste Verb, וְאָמַרְתָּ (Waw + Qal Perfekt, 2. m. sg. von אמר, „und du sollst sprechen") das zweite Verb mit Weqatal, אֲלֵהֶם („zu ihnen") mit Präpositionalphrase wiederholt die Adressatenangabe.
Der konditionale Temporalsatz כִּי־תִקְחוּ מֵאֵת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־הַמַּעֲשֵׂר leitet die Bedingung ein: כִּי („wenn, wann") mit temporaler Bedeutung, תִּקְחוּ (Qal Imperfekt, 2. m. pl. von לקח, „ihr nehmt"), מֵאֵת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל („von den Söhnen Israels"), אֶת־הַמַּעֲשֵׂר („den Zehnten") Objekt mit Artikel und Objektpartikel.
Der Relativsatz אֲשֶׁר נָתַתִּי לָכֶם מֵאִתָּם בְּנַחֲלַתְכֶם erweitert: אֲשֶׁר Relativpronomen, נָתַתִּי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von נתן, „ich habe gegeben"), לָכֶם („euch") indirektes Objekt mit Possessivsuffix 2. m. pl., מֵאִתָּם („von ihnen") mit Suffix 3. m. pl., בְּנַחֲלַתְכֶם („als euer Erbteil") mit בְּ instrumentalis und Possessivsuffix 2. m. pl.
Der Hauptsatz וַהֲרֵמֹתֶם מִמֶּנּוּ תְּרוּמַת יְהוָה מַעֲשֵׂר מִן־הַמַּעֲשֵׂר gibt die Verpflichtung an: וַהֲרֵמֹתֶם (Waw + Hifil Perfekt, 2. m. pl. von רום, „und ihr sollt anheben") mit Weqatal, מִמֶּנּוּ („davon") mit Suffix 3. m. sg., תְּרוּמַת יְהוָה („Hebopfer für JHWH") Constructus-Verbindung, מַעֲשֵׂר מִן־הַמַּעֲשֵׂר („Zehnter vom Zehnten") – die Präposition מִן zeigt den partitiven Genitiv an. Diese Phrase ist der Kern: Die Leviten müssen von ihrem empfangenen Zehnten selbst einen Zehnten abgeben.
Die LXX folgt dem hebräischen Text und gibt die komplexe Struktur entsprechend wieder.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit doppelter Redeeinleitung (zwei koordinierte Verben mit Präpositionalphrasen). Die direkte Rede enthält einen konditionalen Temporalsatz (Nebensatz) mit Verb, Präpositionalphrase und Objekt, erweitert durch einen Relativsatz (eingebetteter Nebensatz) mit Verb, indirektem Objekt und zwei Präpositionalphrasen. Der Hauptsatz folgt mit Weqatal-Verb, Präpositionalphrase, Objekt (Constructus-Verbindung) und präzisierender Apposition (partitiver Genitiv). Insgesamt gibt es zwei Nebensätze: einen konditionalen Temporalsatz mit eingebettetem Relativsatz.
Der Vers etabliert eine wichtige Reziprozität: Auch die Leviten müssen vom empfangenen Zehnten einen Zehnten geben – an die Priester, die keinen direkten Anteil vom Volk erhalten.
Numeri 18,27
Hebräisch: וְנֶחְשַׁ֥ב לָכֶ֖ם תְּרוּמַתְכֶ֑ם כַּדָּגָן֙ מִן־הַגֹּ֔רֶן וְכַֽמְלֵאָ֖ה מִן־הַיָּֽקֶב׃
Deutsch: Und euer Hebopfer wird euch gerechnet werden wie das Getreide von der Tenne und wie die Fülle von der Kelter.

Kommentar: Die Konjunktion וְ verbindet mit dem vorherigen Vers. Das Verb נֶחְשַׁב (Nifal Perfekt, 3. m. sg. von חשׁב) bedeutet „es wird gerechnet werden". Die Nifal-Form hat passive Bedeutung. לָכֶם („euch") mit Possessivsuffix 2. m. pl. ist das indirekte Objekt – „euch wird es gerechnet". Das Subjekt תְּרוּמַתְכֶם ist „euer Hebopfer" (תְּרוּמָה mit Possessivsuffix 2. m. pl.).
Die doppelte Vergleichsphrase definiert die rechtliche Stellung des levitischen Zehnten: כַּדָּגָן מִן־הַגֹּרֶן („wie das Getreide von der Tenne") – כְּ Präposition des Vergleichs, דָּגָן „Getreide" mit Artikel, מִן־הַגֹּרֶן „von der Tenne" (גֹּרֶן „Dreschplatz, Tenne" mit Artikel). וְכַמְלֵאָה מִן־הַיָּקֶב („und wie die Fülle von der Kelter") – מְלֵאָה „Fülle, das Volle" (von מלא „füllen"), מִן־הַיָּקֶב „von der Kelter" (יֶקֶב „Kelter, Weinpresse" mit Artikel).
Die beiden Vergleiche zeigen: Der Zehnte, den die Leviten weitergeben, wird ihnen so angerechnet, als wäre er ihre eigene Ernte. Sie sind keine bloßen Vermittler, sondern der Zehnte ist rechtlich ihr Eigentum, von dem sie dann ihren eigenen Zehnten geben – wie jeder andere Bauer vom Ertrag seiner Tenne oder Kelter.
Die LXX übersetzt „כַּדָּגָן מִן־הַגֹּרֶן" (wie Getreide von der Tenne) mit „ὡς σῖτος ἀπὸ ἅλωνος" (wie Weizen von der Tenne), was spezifischer ist, und „וְכַמְלֵאָה מִן־הַיָּקֶב" (und wie Fülle von der Kelter) wird zu „καὶ ὡς ἀφαίρεμα ἀπὸ ληνοῦ" (und wie Hebopfer von der Kelter), was die Metapher der "Fülle" zu "Hebopfer" ändert.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Konjunktion, passivem Verb (Nifal), indirektem Objekt, Subjekt (Possessivsuffix) und zwei koordinierten Vergleichsphrasen (präpositionale Constructus-Verbindungen). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers sichert den Leviten rechtliche Gleichstellung zu: Ihr Zehnter vom Zehnten wird wie eigene Ernte behandelt – sie geben von ihrem Eigentum, nicht von fremdem Gut.
Numeri 18,28
Hebräisch: כֵּ֣ן תָּרִ֤ימוּ גַם־אַתֶּם֙ תְּרוּמַ֣ת יְהוָ֔ה מִכֹּל֙ מַעְשְׂרֹ֣תֵיכֶ֔ם אֲשֶׁ֣ר תִּקְח֔וּ מֵאֵ֖ת בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וּנְתַתֶּ֤ם מִמֶּ֨נּוּ֙ אֶת־תְּרוּמַ֣ת יְהוָ֔ה לְאַהֲרֹ֖ן הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Also sollt auch ihr ein Hebopfer für den Ewigen anheben von allen euren Zehnten, die ihr von den Söhnen Jisra'els nehmt, und davon das Hebopfer für den Ewigen Aaron, dem Priester, geben.

Kommentar: Das Adverb כֵּן („so, also") leitet die konsekutive Anwendung ein. Das Verb תָּרִימוּ (Hifil Imperfekt, 2. m. pl. von רום, „ihr sollt anheben") fordert die Handlung. Die emphatische Phrase גַם־אַתֶּם („auch ihr") mit der Partikel גַם („auch, sogar") und dem Pronomen אַתֶּם (2. m. pl.) betont: Auch die Leviten sind zur Abgabe verpflichtet, wie alle anderen Israeliten. Das Objekt תְּרוּמַת יְהוָה ist „Hebopfer für JHWH" (Constructus-Verbindung).
Die Präpositionalphrase מִכֹּל מַעְשְׂרֹתֵיכֶם („von allen euren Zehnten") spezifiziert die Quelle: מִן partitiv, כֹּל im Constructus vor מַעְשְׂרֹתֵיכֶם (Plural von מַעֲשֵׂר mit Possessivsuffix 2. m. pl.). Der Relativsatz אֲשֶׁר תִּקְחוּ מֵאֵת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל wiederholt die Herkunft: אֲשֶׁר Relativpronomen, תִּקְחוּ (Qal Imperfekt, 2. m. pl. von לקח, „ihr nehmt"), מֵאֵת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל „von den Söhnen Israels".
Das koordinierte Verb וּנְתַתֶּם (Waw + Qal Perfekt, 2. m. pl. von נתן, „und ihr sollt geben") mit Weqatal gibt die Weitergabe an. מִמֶּנּוּ („davon") mit Suffix 3. m. sg. Das Objekt אֶת־תְּרוּמַת יְהוָה wiederholt „das Hebopfer JHWHs". Der Empfänger לְאַהֲרֹן הַכֹּהֵן („Aaron, dem Priester") wird mit Titel genannt – הַכֹּהֵן ist Apposition mit Artikel, was die priesterliche Funktion betont.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit konsekutivem Adverb, Verb, emphatischer Phrase, Objekt (Constructus-Verbindung), Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung mit Possessivsuffix), die durch einen Relativsatz erweitert wird. Ein koordinierter Hauptsatz mit Verb, Präpositionalphrase, Objekt und Empfängerangabe (mit Apposition) folgt. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers konkretisiert: Die Leviten geben ihren Zehnten vom Zehnten direkt an Aaron – die priesterliche Versorgung kommt aus dem levitischen Einkommen.
Numeri 18,29
Hebräisch: מִכֹּל֙ מַתְּנֹ֣תֵיכֶ֔ם תָּרִ֕ימוּ אֵ֖ת כָּל־תְּרוּמַ֣ת יְהוָ֑ה מִכָּל־חֶלְבֹּ֔ו אֶֽת־מִקְדְּשֹׁ֖ו מִמֶּֽנּוּ׃
Deutsch: Von allem euch Gegebenen sollt ihr alles Hebopfer des Ewigen anheben, von allem Besten desselben das Geheiligte davon.

Kommentar: Die Präpositionalphrase מִכֹּל מַתְּנֹתֵיכֶם („von allen euren Gaben") steht betont am Anfang: מִן partitiv, כֹּל im Constructus vor מַתְּנֹתֵיכֶם (Plural von מַתָּנָה „Gabe, Geschenk" mit Possessivsuffix 2. m. pl.). Das Verb תָּרִימוּ (Hifil Imperfekt, 2. m. pl. von רום, „ihr sollt anheben") fordert die Handlung.
Das Objekt אֵת כָּל־תְּרוּמַת יְהוָה ist umfassend: אֵת Objektpartikel, כָּל im Constructus vor תְּרוּמַת יְהוָה (Constructus-Verbindung „alles Hebopfer JHWHs"). Die doppelte Verwendung von כֹּל / כָּל („alle... alles") unterstreicht die Totalität.
Die präzisierende Phrase מִכָּל־חֶלְבּוֹ אֶת־מִקְדְּשׁוֹ מִמֶּנּוּ ist syntaktisch dicht: מִכָּל־חֶלְבּוֹ („von allem Besten davon") – חֵלֶב bedeutet hier „das Beste, der fetteste Teil" (nicht nur tierisches Fett) mit Possessivsuffix 3. m. sg. אֶת־מִקְדְּשׁוֹ ist „das Geheiligte davon" (מִקְדָּשׁ von קדשׁ „heiligen", hier substantiviert, mit Possessivsuffix 3. m. sg.). מִמֶּנּוּ („davon") mit Suffix 3. m. sg. wiederholt die Herkunft. Die Leviten sollen nicht das Schlechteste, sondern das Beste als Hebopfer geben.
Die LXX übersetzt „מִכָּל־חֶלְבּוֹ אֶת־מִקְדְּשׁוֹ" (von all seinem Besten seinen heiligen Teil) mit „ἀπὸ πάντων τῶν ἀπαρχῶν τὸ ἡγιασμένον" (von allen Erstlingsfrüchten das Geheiligte), was eine andere Betonung setzt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit präponierter Präpositionalphrase (betont), Verb, Objekt (Constructus-Verbindung mit כָּל) und präzisierender Apposition (zwei Präpositionalphrasen mit Possessivsuffixen). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers betont die Qualität: Vom Besten soll das Heiligste gegeben werden – die Leviten dürfen nicht das Minderwertige abgeben.
Numeri 18,30
Hebräisch: וְאָמַרְתָּ֖ אֲלֵהֶ֑ם בַּהֲרִֽימְכֶ֤ם אֶת־חֶלְבּוֹ֙ מִמֶּ֔נּוּ וְנֶחְשַׁב֙ לַלְוִיִּ֔ם כִּתְבוּאַ֥ת גֹּ֖רֶן וְכִתְבוּאַ֥ת יָֽקֶב׃
Deutsch: Und du sollst zu ihnen sagen: Wenn ihr das Beste davon hebt, so wird es den Leviten berechnet werden wie der Ertrag der Tenne und wie der Ertrag der Kelter.

Kommentar: Das Verb וְאָמַרְתָּ (Waw + Qal Perfekt, 2. m. sg. von אמר, „und du sollst sagen") mit Weqatal leitet eine weitere Anweisung an Mose ein. אֲלֵהֶם („zu ihnen") gibt die Adressaten (die Leviten) an.
Der temporale Infinitiv בַּהֲרִימְכֶם אֶת־חֶלְבּוֹ מִמֶּנּוּ bildet die Bedingung: בְּ mit Hifil Infinitiv construct von רום plus Possessivsuffix 2. m. pl. bedeutet „wenn/indem ihr anhebt", אֶת־חֶלְבּוֹ („das Beste davon") Objekt mit Possessivsuffix 3. m. sg., מִמֶּנּוּ („davon") verstärkt die Herkunft.
Das Hauptverb וְנֶחְשַׁב (Waw + Nifal Perfekt, 3. m. sg. von חשׁב, „und es wird gerechnet werden") mit Weqatal ist passiv. לַלְוִיִּם („den Leviten") mit Artikel ist das indirekte Objekt. Die doppelte Vergleichsphrase כִּתְבוּאַת גֹּרֶן וְכִתְבוּאַת יָקֶב wiederholt die Struktur aus Vers 27: כְּ Vergleichspräposition, תְּבוּאַת גֹּרֶן („Ertrag der Tenne", Constructus-Verbindung), וְכִתְבוּאַת יָקֶב („und wie Ertrag der Kelter"). תְּבוּאָה bedeutet „Ertrag, Ernte".
Die LXX übersetzt „כִּתְבוּאַת גֹּרֶן" (wie Ertrag der Tenne) mit „ὡς γένημα ἀπὸ ἅλωνος" (wie Erzeugnis von der Tenne), wobei beide ähnliche Bedeutungen haben, aber unterschiedliche griechische Begriffe verwenden.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb und Präpositionalphrase (Adressatenangabe). Die direkte Rede enthält einen temporalen Infinitivsatz (Nebensatz) mit Präposition, Infinitiv (Possessivsuffix), Objekt und weiterer Präpositionalphrase. Der Hauptsatz folgt mit passivem Verb (Nifal), indirektem Objekt und zwei koordinierten Vergleichsphrasen (Constructus-Verbindungen). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (temporaler Infinitivsatz).
Der Vers wiederholt die Zusicherung aus Vers 27: Nach Abgabe des Besten wird der verbleibende Zehnte den Leviten wie eigene Ernte angerechnet.
Numeri 18,31
Hebräisch: וַאֲכַלְתֶּ֤ם אֹתוֹ֙ בְּכָל־מָק֔וֹם אַתֶּ֖ם וּבֵֽיתְכֶ֑ם כִּֽי־שָׂכָ֥ר הוּא֙ לָכֶ֔ם חֵ֥לֶף עֲבֹֽדַתְכֶ֖ם בְּאֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und ihr mögt ihn essen an jedem Ort, ihr und euer Haus; denn es ist euer Lohn für euren Dienst am Zelt der Begegnung.

Kommentar: Das Verb וַאֲכַלְתֶּם (Waw + Qal Perfekt, 2. m. pl. von אכל, „und ihr mögt essen") mit Weqatal erlaubt den Verzehr. אֹתוֹ („ihn") mit Objektpartikel und Suffix 3. m. sg. bezieht sich auf den verbleibenden Zehnten. Die Präpositionalphrase בְּכָל־מָקוֹם („an jedem Ort") ist bemerkenswert liberal: כָּל im Constructus vor מָקוֹם („Ort") mit בְּ lokativ. Im Gegensatz zu den hochheiligen Opfern (Vers 10) oder den weniger heiligen Priesteranteilen gibt es hier keine Ortsbeschränkung.
Die emphatische Doppelnennung אַתֶּם וּבֵיתְכֶם („ihr und euer Haus") erweitert den Kreis: אַתֶּם Pronomen 2. m. pl., וּבֵיתְכֶם „und euer Haus" mit Possessivsuffix 2. m. pl. – die ganze levitische Familie darf davon essen.
Die kausale Begründung כִּי־שָׂכָר הוּא לָכֶם erklärt den Grund: כִּי „denn", שָׂכָר („Lohn, Bezahlung") Subjekt, הוּא emphatisches Pronomen, לָכֶם „euch" Dativ. Der Zehnte ist nicht Almosen, sondern verdienter Lohn. Die Präpositionalphrase חֵלֶף עֲבֹדַתְכֶם בְּאֹהֶל מוֹעֵד spezifiziert: חֵלֶף „für, als Ersatz für", עֲבֹדַתְכֶם „euer Dienst" (Possessivsuffix 2. m. pl.), בְּאֹהֶל מוֹעֵד „am Zelt der Begegnung" (Constructus-Verbindung mit Lokativ-בְּ).
Die LXX folgt dem hebräischen Text und gibt die Begründungsstruktur entsprechend wieder.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Objekt, Präpositionalphrase und doppeltem Subjekt. Ein kausaler Nebensatz folgt mit Konjunktion, Subjekt, emphatischem Pronomen, Dativ und präpositionaler Spezifizierung. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Kausalsatz).
Der Vers gibt den Leviten Freiheit: Nach Abgabe des priesterlichen Zehnten ist der Rest profaner Lohn, der überall und von der ganzen Familie verzehrt werden darf.
Numeri 18,32
Hebräisch: וְלֹֽא־תִשְׂא֤וּ עָלָיו֙ חֵ֔טְא בַּהֲרִֽימְכֶ֥ם אֶת־חֶלְבֹּ֖ו מִמֶּ֑נּוּ וְאֶת־קָדְשֵׁ֧י בְנֵי־יִשְׂרָאֵ֛ל לֹ֥א תְחַלְּל֖וּ וְלֹ֥א תָמֽוּתוּ׃
Deutsch: Und ihr werdet seinetwegen keine Sünde auf euch laden, wenn ihr das Beste davon hebt, und werdet die heiligen Dinge der Söhne Jisra'els nicht entweihen und nicht sterben.

Kommentar: Die Negation וְלֹא leitet die Verheißung ein. Das Verb תִּשְׂאוּ (Qal Imperfekt, 2. m. pl. von נשׂא, „ihr werdet tragen") mit חֵטְא („Sünde") bildet die idiomatische Wendung נשׂא חטא „Sünde tragen, Schuld auf sich laden". עָלָיו („seinetwegen, darüber") mit Suffix 3. m. sg. bezieht sich auf den Zehnten.
Der konditionale Temporalsatz בַּהֲרִימְכֶם אֶת־חֶלְבּוֹ מִמֶּנּוּ wiederholt die Struktur aus Vers 30: בְּ mit Hifil Infinitiv construct von רום plus Possessivsuffix 2. m. pl. („wenn/indem ihr anhebt"), אֶת־חֶלְבּוֹ מִמֶּנּוּ („das Beste davon"). Die Bedingung ist klar: Solange die Leviten das Beste abgeben, laden sie keine Schuld auf sich.
Das koordinierte וְאֶת־קָדְשֵׁי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל לֹא תְחַלְּלוּ warnt vor Entweihung: וְ Konjunktion, אֶת־קָדְשֵׁי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל („die heiligen Dinge der Söhne Israels", Constructus-Verbindung mit Objektpartikel), לֹא תְחַלְּלוּ (Negation plus Piel Imperfekt, 2. m. pl. von חלל, „ihr werdet nicht entweihen"). Die Piel-Form hat intensive/faktitive Bedeutung: „profan machen, entweihen".
Die letzte Warnung וְלֹא תָמוּתוּ ist kurz und eindringlich: וְלֹא Negation, תָּמוּתוּ (Qal Imperfekt, 2. m. pl. von מות, „ihr werdet sterben") – „und ihr werdet nicht sterben". Dies erinnert an die Todesdrohungen in den vorherigen Versen (V. 3, 7, 22) und schließt das Kapitel mit einer positiven Note: Gehorsam führt zu Leben.
Die LXX folgt dem hebräischen Text und bewahrt die dreifache Struktur der Verheißungen.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte negative Hauptsätze: Der erste mit Konjunktion, Negation, Verb, Präpositionalphrase und Objekt, unterbrochen durch einen konditionalen Temporalsatz (Nebensatz) mit Präposition, Infinitiv (Possessivsuffix) und Objekt. Der zweite Hauptsatz mit Konjunktion, Objekt (Constructus-Verbindung), Negation und Verb. Der dritte Hauptsatz mit Konjunktion, Negation und Verb. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (konditionaler Temporalsatz).
Der Vers schließt das Kapitel mit einer dreifachen Verheißung: Bei treuer Erfüllung ihrer Pflicht werden die Leviten keine Schuld tragen, die heiligen Gaben nicht entweihen und nicht sterben – Leben statt Tod durch Gehorsam.
Numeri 18 beantwortet die Todesangst des Volkes durch klare Aufgabenteilung: Die Priester tragen Verantwortung für das Heiligtum, die Leviten dienen als Helfer und Puffer, das Volk bleibt fern. Diese Ordnung verhindert göttlichen Zorn.
Als Kompensation für Dienst und Landverzicht erhalten die Priester Opferanteile, Erstlinge und Erstgeburten – ein „ewiger Salzbund". JHWH selbst ist ihr Erbteil statt Land. Die Leviten erhalten den Zehnten Israels als ihr Erbteil, müssen davon aber selbst einen Zehnten an die Priester geben. Der Rest ist ihr Lohn.
Das Kapitel etabliert ein System gegenseitiger Verantwortung und Versorgung, das das Volk schützt und alle Beteiligten versorgt.
Numeri 19,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר יְהוָ֔ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und zu Aharon, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von דבר Piel) bedeutet „und er redete". Die Piel-Form bezeichnet autoritatives, formelles Reden. יְהוָה ist das explizite Subjekt (Tetragramm). Die doppelte Adressatenangabe אֶל־מֹשֶׁה וְאֶל־אַהֲרֹן ist bemerkenswert: Beide werden gleichzeitig angesprochen, was die Bedeutung des folgenden Rituals unterstreicht – es betrifft sowohl die allgemeine Führung (Mose) als auch das Priestertum (Aaron). לֵאמֹר ist der Qal Infinitiv construct von אמר mit לְ als stereotype Redeeinleitung.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen Hauptsatz mit Verb, explizitem Subjekt, doppelter koordinierter Präpositionalphrase (Adressatenangabe) und Redeeinleitung (Infinitiv construct). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers leitet eines der rätselhaftesten Rituale des Alten Testaments ein: das Ritual der roten Kuh zur Reinigung von Totenunreinheit.
Numeri 19,2
Hebräisch: זֹ֚את חֻקַּ֣ת הַתּוֹרָ֔ה אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה לֵאמֹ֑ר דַּבֵּ֣ר׀ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל וְיִקְח֣וּ אֵלֶיךָ֩ פָרָ֨ה אֲדֻמָּ֜ה תְּמִימָ֗ה אֲשֶׁ֤ר אֵֽין־בָּהּ֙ מ֔וּם אֲשֶׁ֛ר לֹא־עָלָ֥ה עָלֶ֖יהָ עֹֽל׃
Deutsch: Dies ist die Satzung der Torah, die der Ewige geboten hat, sagend: Rede zu den Söhnen Jisra'els, dass sie dir eine rote Kuh nehmen, makellos, an der kein Fehler ist, auf die noch kein Joch gekommen ist.

Kommentar: Das Demonstrativpronomen זֹאת („dies") verweist auf das folgende Ritual. Die Phrase חֻקַּת הַתּוֹרָה ist bemerkenswert: חֻקַּת (Constructus von חֻקָּה „Satzung, Ordnung") vor הַתּוֹרָה („die Torah, die Weisung" mit Artikel). חֻקָּה bezeichnet oft ein Gebot, dessen rationaler Grund nicht offensichtlich ist – ein „Mysterium der Torah". Der Relativsatz אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה לֵאמֹר besteht aus אֲשֶׁר Relativpronomen, צִוָּה (Piel Perfekt, 3. m. sg. von צוה, „er hat geboten"), יְהוָה Subjekt, לֵאמֹר Infinitiv construct als Redeeinleitung.
Der Imperativ דַּבֵּר (Piel Imperativ von דבר, „rede") richtet sich an Mose. אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל gibt die Adressaten an. Das koordinierte Verb וְיִקְחוּ (Waw + Qal Imperfekt, 3. m. pl. von לקח, „und sie sollen nehmen") mit Jussiv-Funktion drückt den göttlichen Befehl aus. אֵלֶיךָ („zu dir") mit Suffix 2. m. sg. bezieht sich auf Mose.
Das Objekt פָרָה אֲדֻמָּה תְּמִימָה ist dreifach qualifiziert: פָרָה („Kuh") – nicht פַּר („Stier"), sondern weiblich; אֲדֻמָּה (Adjektiv „rot"), תְּמִימָה („makellos, vollkommen"). Der erste Relativsatz אֲשֶׁר אֵין־בָּהּ מוּם spezifiziert weiter: אֲשֶׁר Relativpronomen, אֵין Existenznegation, בָּהּ „in ihr" (Präposition mit Suffix 3. f. sg.), מוּם („Fehler, Makel"). Der zweite Relativsatz אֲשֶׁר לֹא־עָלָה עָלֶיהָ עֹל fügt eine rituelle Bedingung hinzu: אֲשֶׁר Relativpronomen, לֹא־עָלָה (Negation plus Qal Perfekt, 3. m. sg. von עלה, „er ist hinaufgekommen, gekommen"), עָלֶיהָ „auf sie" (Präposition mit Suffix 3. f. sg.), עֹל („Joch"). Die Kuh darf nie als Arbeitstier verwendet worden sein.
Die LXX übersetzt „חֻקַּת הַתּוֹרָה" (Satzung der Torah) mit „ἡ διαστολὴ τοῦ νόμου" (die Unterscheidung/Verordnung des Gesetzes), was eine andere Nuance hat - eher "Unterscheidung" als "Satzung". Zudem wird „פָרָה אֲדֻמָּה" (rote Kuh) zu „δάμαλιν πυρράν" (feuerrote junge Kuh), wobei das griechische Wort spezifischer eine junge Kuh bezeichnet.
Die Satzstruktur zeigt einen nominalen Hauptsatz mit Demonstrativpronomen und Subjekt (Constructus-Verbindung), erweitert durch einen Relativsatz mit Verb, Subjekt und Infinitiv. Eine imperativische direkte Rede folgt mit Imperativ, Präpositionalphrase, koordiniertem Verb (Jussiv) mit Präpositionalphrase und dreifach qualifiziertem Objekt, das durch zwei Relativsätze weiter spezifiziert wird. Insgesamt gibt es drei Nebensätze: einen Relativsatz im Hauptsatz und zwei Relativsätze in der direkten Rede.
Der Vers etabliert die außergewöhnlichen Anforderungen: eine rote, makellose, nie bearbeitete Kuh – höchst seltene Kriterien, die das Ritual als außerordentlich kennzeichnen.
Numeri 19,3
Hebräisch: וּנְתַתֶּ֣ם אֹתָ֔הּ אֶל־אֶלְעָזָ֖ר הַכֹּהֵ֑ן וְהוֹצִ֤יא אֹתָהּ֙ אֶל־מִח֣וּץ לַֽמַּחֲנֶ֔ה וְשָׁחַ֥ט אֹתָ֖הּ לְפָנָֽיו׃
Deutsch: Und ihr sollt sie Eleasar, dem Priester, geben, und er soll sie außerhalb des Lagers hinausführen, und man soll sie vor ihm schlachten.

Kommentar: Das Verb וּנְתַתֶּם (Waw + Qal Perfekt, 2. m. pl. von נתן, „und ihr sollt geben") mit Weqatal hat imperativen Charakter. אֹתָהּ („sie") mit Objektpartikel und Suffix 3. f. sg. bezieht sich auf die Kuh. Die Präposition אֶל־אֶלְעָזָ֖ר הַכֹּהֵן gibt den Empfänger an: Eleasar, Aarons Sohn, wird genannt – nicht Aaron selbst. הַכֹּהֵן („der Priester") ist Apposition mit Artikel. Die Tatsache, dass nicht der Hohepriester (Aaron), sondern sein Sohn das Ritual durchführt, unterstreicht den paradoxen Charakter: Der Ausführende wird unrein (Vers 7).
Das koordinierte Verb וְהוֹצִיא (Waw + Hifil Perfekt, 3. m. sg. von יצא, „und er soll hinausführen") mit Weqatal ist kausativ. אֹתָהּ wiederholt das Objekt. Die Präposition אֶל־מִחוּץ לַמַּחֲנֶה gibt das Ziel an: מִחוּץ ist „außerhalb" (Präposition mit מִן), לַמַּחֲנֶה „vom/zum Lager". Die Schlachtung findet außerhalb des heiligen Bereichs statt – ungewöhnlich für ein rituelles Opfer.
Das dritte Verb וְשָׁחַט (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von שׁחט, „und er/man soll schlachten") mit Weqatal ist unpersönlich konstruiert. אֹתָהּ ist das Objekt. לְפָנָיו („vor ihm") mit Suffix 3. m. sg. bedeutet: in Eleasars Gegenwart, aber nicht notwendigerweise durch ihn selbst.
Die LXX fügt „εἰς τόπον καθαρόν" (an einen reinen Ort) hinzu, was im hebräischen Text nicht erscheint, und verwendet Plural „ἐξάξουσιν" und „σφάξουσιν" (sie werden hinausführen/schlachten) statt des hebräischen Singulars, was impliziert, dass mehrere Personen beteiligt sind.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze mit Weqatal-Verben: Der erste mit Verb, Objekt und Präpositionalphrase (Empfänger mit Apposition); der zweite mit Verb, Objekt und Präpositionalphrase (Zielort); der dritte mit Verb, Objekt und Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers ist bemerkenswert: Nicht der Hohepriester selbst, sondern Eleasar; nicht im Heiligtum, sondern außerhalb des Lagers – dies ist kein gewöhnliches Opfer.
Numeri 19,4
Hebräisch: וְלָקַ֞ח אֶלְעָזָ֧ר הַכֹּהֵ֛ן מִדָּמָ֖הּ בְּאֶצְבָּעֹ֑ו וְהִזָּ֞ה אֶל־נֹ֨כַח פְּנֵ֧י אֹֽהֶל־מוֹעֵ֛ד מִדָּמָ֖הּ שֶׁ֥בַע פְּעָמִֽים׃
Deutsch: Und Eleasar, der Priester, soll von ihrem Blut mit seinem Finger nehmen und siebenmal von ihrem Blut gegen die Vorderseite des Zeltes der Begegnung sprengen.

Kommentar: Das Verb וְלָקַח (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von לקח, „und er soll nehmen") mit Weqatal ist imperativ. Das Subjekt אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן wird explizit genannt. Die Präposition מִדָּמָהּ („von ihrem Blut") mit partitivem מִן und Possessivsuffix 3. f. sg. gibt die Quelle an. בְּאֶצְבָּעוֹ („mit seinem Finger") mit בְּ instrumentalis und Possessivsuffix 3. m. sg. spezifiziert das Instrument – der Finger macht die Handlung persönlich und direkt.
Das koordinierte Verb וְהִזָּה (Waw + Hifil Perfekt, 3. m. sg. von נזה, „und er soll sprengen") mit Weqatal bezeichnet die rituelle Sprengung. Die Präposition אֶל־נֹכַח פְּנֵי אֹהֶל־מוֹעֵד gibt die Richtung an: אֶל „zu, gegen", נֹכַח „gegenüber, in Richtung von", פְּנֵי („Vorderseite, Angesicht") im Constructus vor אֹהֶל־מוֹעֵד (weitere Constructus-Verbindung „Zelt der Begegnung"). Eleasar steht außerhalb des Lagers, sprengt aber in Richtung des Heiligtums – eine symbolische Verbindung.
מִדָּמָהּ („von ihrem Blut") wird wiederholt – Betonung des Blutes als reinigendem Element. Die Zahlenangabe שֶׁבַע פְּעָמִים („sieben Mal") besteht aus שֶׁבַע (Zahlwort „sieben") und פְּעָמִים (Plural von פַּעַם „Mal, Schlag"). Die Zahl Sieben symbolisiert Vollständigkeit.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze mit Weqatal-Verben: Der erste mit Verb, explizitem Subjekt, Präpositionalphrase (partitiv) und Instrumentalphrase; der zweite mit Verb, komplexer Präpositionalphrase (Richtung), wiederholter Präpositionalphrase und Zahlenangabe. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers beschreibt die symbolische Sprengung des Blutes in Richtung Heiligtum – obwohl außerhalb geschlachtet, hat das Ritual Bezug zum heiligen Zentrum.
Numeri 19,5
Hebräisch: וְשָׂרַ֥ף אֶת־הַפָּרָ֖ה לְעֵינָ֑יו אֶת־עֹרָ֤הּ וְאֶת־בְּשָׂרָהּ֙ וְאֶת־דָּמָ֔הּ עַל־פִּרְשָׁ֖הּ יִשְׂרֹֽף׃
Deutsch: Und man soll die Kuh vor seinen Augen verbrennen; ihre Haut und ihr Fleisch und ihr Blut samt ihrem Mist soll man verbrennen.

Kommentar: Das Verb וְשָׂרַף (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von שׂרף, „und er/man soll verbrennen") mit Weqatal ist unpersönlich. אֶת־הַפָּרָה („die Kuh") ist das Objekt mit Artikel. לְעֵינָיו („vor seinen Augen") mit לְ und Possessivsuffix 3. m. sg. bedeutet: in Eleasars Gegenwart. Dies unterscheidet sich von normalen Opfern, wo nur bestimmte Teile verbrannt werden.
Die dreifache Aufzählung אֶת־עֹרָהּ וְאֶת־בְּשָׂרָהּ וְאֶת־דָּמָהּ spezifiziert: עֹרָהּ („ihre Haut"), בְּשָׂרָהּ („ihr Fleisch"), דָּמָהּ („ihr Blut") – alle mit Objektpartikel und Possessivsuffix 3. f. sg. Normalerweise wird Blut nicht verbrannt, sondern ausgegossen – hier ist es anders. עַל־פִּרְשָׁהּ („samt/mit ihrem Mist") ist bemerkenswert: עַל hat hier die Bedeutung „zusammen mit", פִּרְשָׁהּ („ihr Mist, ihre Exkremente") mit Possessivsuffix. Normalerweise würde man die Eingeweide entfernen – hier wird alles verbrannt, auch das Unreinste.
Das wiederholte Verb יִשְׂרֹף (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von שׂרף, „er soll verbrennen") betont die vollständige Verbrennung.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, übersetzt פִּרְשָׁהּ mit τὴν κόπρον αὐτῆς (die Exkremente).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Objekt und Präpositionalphrase; der zweite mit dreifachem koordinierten Objekt (alle mit Possessivsuffixen), Präpositionalphrase und wiederholtem Verb zur Betonung. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers beschreibt die totale Verbrennung – ein einzigartiges Ritual, bei dem sogar Blut und Exkremente verbrannt werden, was die absolute Vollständigkeit unterstreicht.
Numeri 19,6
Hebräisch: וְלָקַ֣ח הַכֹּהֵ֗ן עֵ֥ץ אֶ֛רֶז וְאֵז֖וֹב וּשְׁנִ֣י תוֹלָ֑עַת וְהִשְׁלִ֕יךְ אֶל־תּ֖וֹךְ שְׂרֵפַ֥ת הַפָּרָֽה׃
Deutsch: Und der Priester soll Zedernholz und Ysop und Karmesinwolle nehmen und in die Mitte des Brandes der Kuh werfen.

Kommentar: Das Verb וְלָקַח (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von לקח, „und er soll nehmen") mit Weqatal. Das Subjekt הַכֹּהֵן („der Priester") mit Artikel bezieht sich auf Eleasar. Die dreifache Objektliste עֵץ אֶרֶז וְאֵזוֹב וּשְׁנִי תוֹלָעַת nennt symbolische Substanzen: עֵץ אֶרֶז („Zedernholz", Constructus-Verbindung) – die Zeder symbolisiert das Höchste, Majestätische; אֵזוֹב („Ysop") – ein niedriges Kraut, Symbol der Demut, verwendet bei Reinigungsriten (vgl. Lev 14, Ps 51,9); שְׁנִי תוֹלָעַת („Karmesinwolle", Constructus-Verbindung) – שָׁנִי bedeutet „Karmesin, Scharlach", תּוֹלַעַת „Wurm, Schildlaus" (aus der der rote Farbstoff gewonnen wird).
Das koordinierte Verb וְהִשְׁלִיךְ (Waw + Hifil Perfekt, 3. m. sg. von שׁלך, „und er soll werfen") mit Weqatal ist kausativ. Die Präposition אֶל־תּוֹךְ שְׂרֵפַת הַפָּרָה gibt das Ziel an: אֶל „zu, in", תּוֹךְ „Mitte, Inneres", שְׂרֵפַת הַפָּרָה („Brand/Verbrennung der Kuh", Constructus-Verbindung mit Artikel). Die drei Substanzen werden in das brennende Feuer geworfen.
Die LXX übersetzt „שְׁנִי תוֹלָעַת" (Karmesinwolle, wörtlich: Wurmscharlach) mit „κόκκινον" (Scharlach), was die wörtliche Bedeutung des "Wurms" weglässt, und verwendet Plural „ἐμβαλοῦσιν" (sie werden hineinwerfen) statt des hebräischen Singulars.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze mit Weqatal-Verben: Der erste mit Verb, Subjekt und dreifachem koordinierten Objekt; der zweite mit Verb und Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers fügt symbolische Elemente hinzu, die an andere Reinigungsrituale erinnern (vgl. Lev 14) – Zeder (hoch), Ysop (niedrig), Karmesin (Farbe des Lebens/Blutes).

Exkurs: Warum eine ROTE Kuh? Die Symbolik von אָדֹם
Numeri 19,2:
פָרָה אֲדֻמָּה תְּמִימָה
"Eine rote Kuh, makellos"
Die Frage:
Warum muss die Kuh rot (אָדֹם) sein? Was bedeutet diese Farbe?

1. Die Farbe ROT (אָדֹם) im AT
A. Etymologie:
· אָדֹם (adom) = rot
· אָדָם (adam) = Mensch, Adam
· אֲדָמָה (adamah) = Erde, Erdboden
· דָּם (dam) = Blut
→ Alle verwandt! Rot = Farbe des Blutes = Farbe des Lebens = Farbe der Erde (aus der der Mensch gemacht ist)!
B. AT-Stellen für אָדֹם (rot):
	Stelle
	Kontext
	Bedeutung

	Gen 25,25
	Esau wird geboren: אַדְמוֹנִי (rötlich)
	Esau = "der Rote" → Edom

	Gen 25,30
	Esau verkauft Erstgeburt für הָאָדֹם (rotes Linsengericht)
	Rot = Begierde, Fleischlichkeit

	Ex 25,5
	Stiftshütte: עֹרֹת אֵילִם מְאָדָּמִים (rot gefärbte Widderfelle)
	Rot = Opfer, Bedeckung

	Jes 1,18
	"Wenn eure Sünden כַּשָּׁנִים (scharlachrot) sind... כַּשֶּׁלֶג (wie Schnee) werden sie"
	Rot = Sünde, Weiß = Reinheit

	Jes 63,2
	Gott kommt von Edom: "Warum ist dein Gewand אָדֹם (rot)?"
	Rot = Gericht, Blut der Feinde

	Offb 12,3
	Der Drache: πυρρός (feuerrot)
	Rot = Satan, Zerstörung


→ Rot hat ambivalente Bedeutung: Leben (Blut) UND Tod (Sünde/Gericht)!

2. Warum ROT für die Reinigungskuh?
Drei Interpretationen:
A. Rot = Farbe des BLUTES (Leben)
Lev 17,11:
כִּי נֶפֶשׁ הַבָּשָׂר בַּדָּם הִוא וַאֲנִי נְתַתִּיו לָכֶם עַל־הַמִּזְבֵּחַ לְכַפֵּר עַל־נַפְשֹׁתֵיכֶם כִּי־הַדָּם הוּא בַּנֶּפֶשׁ יְכַפֵּר
"Denn die Seele des Fleisches ist im Blut, und ich habe es euch auf den Altar gegeben, Sühne zu schaffen für eure Seelen; denn das Blut ist es, das Sühne schafft durch die Seele"
→ Blut = Leben → Rot = Lebenssymbol
Anwendung auf Num 19:
· Die rote Kuh symbolisiert Leben (Blutfarbe)
· Sie wird verbrannt → Leben wird vernichtet
· Ihre Asche wird mit lebendigem Wasser (מַיִם חַיִּים) gemischt
· → Totes Leben (Asche) + lebendiges Wasser = Reinigung von Todesunreinheit!
→ Leben (rot) überwindet Tod (Unreinheit)!

B. Rot = Farbe der SÜNDE (Jes 1,18)
Jesaja 1,18:
אִם־יִהְיוּ חֲטָאֵיכֶם כַּשָּׁנִים כַּשֶּׁלֶג יַלְבִּינוּ אִם־יַאְדִּימוּ כַתּוֹלָע כַּצֶּמֶר יִהְיוּ
"Wenn eure Sünden scharlachrot sind, wie Schnee sollen sie weiß werden; wenn sie rot wie Karmesin sind, wie Wolle sollen sie werden"
→ Rot (שָׁנִי / תּוֹלַע) = Farbe der Sünde!
Anwendung auf Num 19:
· Die rote Kuh repräsentiert Sünde (rot wie Blut der Schuld)
· Sie wird verbrannt → Sünde wird vernichtet
· Ihre Asche reinigt von Todesunreinheit (Folge der Sünde)
· → Die Kuh trägt die Sünde (wie der Sündenbock in Lev 16)!
Parallele zu Lev 16 (Jom Kippur):
	Lev 16: Sündenbock
	Num 19: Rote Kuh

	Trägt Sünden des Volkes (16,21)
	Rot = Farbe der Sünde

	Wird in die Wüste geschickt (16,22)
	Wird außerhalb des Lagers verbrannt (19,3)

	Entfernt Sünde
	Reinigt von Todesunreinheit

	Jährlich
	Asche dauerhaft aufbewahrt (19,9)


→ Die rote Kuh ist wie ein permanenter Sündenbock – sie trägt Sünde weg!

C. Rot = Farbe der ERDE (אֲדָמָה) – Sterblichkeit
Genesis 2,7:
וַיִּיצֶר יְהוָה אֱלֹהִים אֶת־הָאָדָם עָפָר מִן־הָאֲדָמָה
"Und JHWH Gott bildete den Menschen, Staub von der Erde (adamah)"
Genesis 3,19:
כִּי־עָפָר אַתָּה וְאֶל־עָפָר תָּשׁוּב
"Denn Staub bist du, und zum Staub wirst du zurückkehren"
→ אָדֹם (rot) → אֲדָמָה (Erde) → אָדָם (Mensch) → Sterblichkeit!
Anwendung auf Num 19:
· Die rote Kuh symbolisiert Sterblichkeit (Erdfarbe)
· Sie wird zu Asche (עָפָר) → zurück zur Erde (Gen 3,19)
· Diese Asche reinigt von Todesunreinheit
· → Tod (Asche) überwindet Tod (Unreinheit)!
→ Nur der Tod selbst kann Todesunreinheit überwinden – ein tiefes Paradoxon!

3. Zusätzliche Symbolik: Zeder + Ysop + Karmesinwolle (V. 6)
Numeri 19,6:
עֵץ אֶרֶז וְאֵזוֹב וּשְׁנִי תוֹלָעַת
"Zedernholz und Ysop und Karmesinwolle"
Beachte: Auch hier ROT (שָׁנִי תוֹלָעַת)!
	Element
	Symbolik
	Bedeutung

	Zeder (אֶרֶז)
	Höchster Baum
	Stolz, Majestät

	Ysop (אֵזוֹב)
	Niedrigstes Kraut
	Demut, Niedrigkeit

	Karmesin (שָׁנִי)
	ROT wie Blut/Sünde
	Leben/Sünde


Psalm 51,9:
תְּחַטְּאֵנִי בְאֵזוֹב וְאֶטְהָר תְּכַבְּסֵנִי וּמִשֶּׁלֶג אַלְבִּין
"Entsündige mich mit Ysop, und ich werde rein sein; wasche mich, und ich werde weißer als Schnee"
→ Ysop = Reinigungsmittel → wird auch in Num 19,18 verwendet!
Die Kombination:
· Hoch (Zeder) + Niedrig (Ysop) = Vollständigkeit (von oben bis unten)
· Rot (Karmesin) = Blut/Sünde/Leben
· → Die ganze Schöpfung (hoch + niedrig) und das ganze Leben (rot = Blut) wird ins Feuer geworfen!

4. NT-Typologie: Die rote Kuh und Christus
Hebräer 9,13-14:
εἰ γὰρ τὸ αἷμα τράγων καὶ ταύρων καὶ σποδὸς δαμάλεως ῥαντίζουσα τοὺς κεκοινωμένους ἁγιάζει πρὸς τὴν τῆς σαρκὸς καθαρότητα, πόσῳ μᾶλλον τὸ αἷμα τοῦ Χριστοῦ... καθαριεῖ τὴν συνείδησιν ἡμῶν
"Denn wenn das Blut von Böcken und Stieren und die Asche einer jungen Kuh, gesprengt auf die Verunreinigten, heiligt zur Reinheit des Fleisches, wieviel mehr wird das Blut Christi... unser Gewissen reinigen"
Die Typologie:
	Rote Kuh (Num 19)
	Christus (NT)

	Rot = Blutfarbe
	Blut Christi (Hebr 9,14)

	Makellos (תְּמִימָה, V. 2)
	Ohne Sünde (Hebr 4,15)

	Nie Joch getragen (V. 2)
	Freiwillig (Joh 10,18)

	Außerhalb des Lagers (V. 3)
	Außerhalb des Tores (Hebr 13,12)

	Ganz verbrannt (V. 5)
	Völlig hingegeben (Phil 2,8)

	Reinigt von Todesunreinheit
	Reinigt von Sünde (1 Joh 1,7)

	Asche dauerhaft aufbewahrt (V. 9)
	Opfer ein für alle Mal (Hebr 10,10)

	Priester wird unrein (V. 7)
	Christus trägt unsere Sünde (2 Kor 5,21)


Hebräer 13,11-12:
ὧν γὰρ εἰσφέρεται ζῴων τὸ αἷμα... ἔξω τῆς παρεμβολῆς κατακαίεται τὰ σώματα, διὸ καὶ Ἰησοῦς... ἔξω τῆς πύλης ἔπαθεν
"Denn die Körper der Tiere, deren Blut... außerhalb des Lagers verbrannt werden, deshalb hat auch Christus außerhalb des Tores gelitten"
→ Die rote Kuh ist ein Typus Christi!
Das Paradoxon bleibt:
· Die rote Kuh reinigt, macht aber die Beteiligten unrein
· Christus reinigt uns, aber wurde selbst zur Sünde gemacht (2 Kor 5,21)

5. Rabbinische Deutungen
Mischna Parah 3,5:
"Fünf rote Kühe wurden von Mose bis zur Zerstörung des Tempels dargebracht"
→ Extrem selten! Nur 5 Mal in 1500 Jahren!
Numeri Rabba 19,6:
"Rabbi Yochanan sagte: Die rote Kuh ist wie eine Magd, die den Palast reinigt, nachdem der Sohn des Königs ihn beschmutzt hat."
→ Die Kuh reinigt die Verschmutzung (Sünde)!
Numeri Rabba 19,8:
"Dies ist eine חֻקָּה (Satzung), ein Dekret von mir [Gott]; du hast nicht das Recht, es zu hinterfragen."
→ Es ist ein Mysterium – akzeptiere es!

6. Zusammenfassung: Warum ROT?
Drei Deutungen (alle wahr!):
	Deutung
	Symbolik
	Bedeutung

	1. Rot = BLUT
	Leben (Lev 17,11)
	Leben überwindet Tod

	2. Rot = SÜNDE
	Jesaja 1,18
	Kuh trägt Sünde (wie Sündenbock)

	3. Rot = ERDE
	Sterblichkeit (Gen 2,7; 3,19)
	Tod überwindet Tod (Paradoxon!)


Alle drei zusammen:
· Die rote Kuh repräsentiert Leben (Blut), Sünde und Sterblichkeit
· Sie wird total vernichtet → Sünde und Tod werden vernichtet
· Ihre Asche (Tod) + lebendiges Wasser (Leben) = Reinigung
· → Leben durch Tod – das zentrale Evangelium!
NT-Erfüllung: Christus (rot = Blut am Kreuz) wurde außerhalb des Lagers geopfert, damit wir von Todesunreinheit (Sünde) gereinigt werden!
Johannes 12,24:
ἐὰν μὴ ὁ κόκκος τοῦ σίτου πεσὼν εἰς τὴν γῆν ἀποθάνῃ, αὐτὸς μόνος μένει· ἐὰν δὲ ἀποθάνῃ, πολὺν καρπὸν φέρει
"Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es allein; wenn es aber stirbt, bringt es viel Frucht"
→ Leben durch Tod – das Geheimnis der roten Kuh!
Numeri 19,7
Hebräisch: וְכִבֶּ֨ס בְּגָדָ֜יו הַכֹּהֵ֗ן וְרָחַ֤ץ בְּשָׂרוֹ֙ בַּמַּ֔יִם וְאַחַ֖ר יָב֣וֹא אֶל־הַֽמַּחֲנֶ֑ה וְטָמֵ֥א הַכֹּהֵ֖ן עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und der Priester soll seine Kleider waschen und seinen Leib mit Wasser baden, und danach darf er ins Lager kommen; aber der Priester wird unrein bis zum Abend.

Kommentar: Das Verb וְכִבֶּס (Waw + Piel Perfekt, 3. m. sg. von כבס, „und er soll waschen") mit Weqatal bezeichnet die rituelle Reinigung. Die Piel-Form ist intensiv. Das Objekt בְּגָדָיו („seine Kleider", Plural mit Possessivsuffix 3. m. sg.). Das Subjekt הַכֹּהֵן („der Priester") mit Artikel wird nachgestellt zur Betonung. Das koordinierte Verb וְרָחַץ (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von רחץ, „und er soll baden") mit Weqatal. Das Objekt בְּשָׂרוֹ („seinen Leib, sein Fleisch") mit Possessivsuffix 3. m. sg. בַּמַּיִם („mit Wasser") mit בְּ instrumentalis.
Das temporale וְאַחַר („und danach") leitet die Erlaubnis ein. יָבוֹא (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von בוא, „er darf kommen") hat permissive Bedeutung. אֶל־הַמַּחֲנֶה („ins Lager") gibt das Ziel an.
Das adversative וְטָמֵא (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von טמא, „und er ist unrein") drückt das Paradoxon aus: Trotz Waschung bleibt Unreinheit. Das wiederholte Subjekt הַכֹּהֵן betont. Die Zeitangabe עַד־הָעָרֶב („bis zum Abend") gibt die Dauer an – die übliche Frist für temporäre Unreinheit.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Die ersten beiden mit Weqatal-Verben, Objekt (Possessivsuffix) und nachgestelltem bzw. ausgelassenem Subjekt, der zweite mit zusätzlicher Instrumentalphrase; der dritte mit temporalem Adverb, Verb (permissiv) und Präpositionalphrase; der vierte adversativ mit Verb, Subjekt und Zeitangabe. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers enthält das zentrale Paradoxon: Der Priester, der das Reinigungsmittel herstellt, wird selbst unrein – ein tiefes theologisches Rätsel des Rituals.
Numeri 19,8
Hebräisch: וְהַשֹּׂרֵ֣ף אֹתָ֔הּ יְכַבֵּ֤ס בְּגָדָיו֙ בַּמַּ֔יִם וְרָחַ֥ץ בְּשָׂרֹ֖ו בַּמָּ֑יִם וְטָמֵ֖א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und der sie Verbrennende soll seine Kleider mit Wasser waschen und seinen Leib mit Wasser baden, und er wird unrein bis zum Abend.

Kommentar: Das Subjekt וְהַשֹּׂרֵף אֹתָהּ („und der sie Verbrennende") besteht aus וְ Konjunktion, הַשֹּׂרֵף (Qal Partizip maskulinum singular von שׂרף „verbrennen" mit Artikel, substantiviert) und אֹתָהּ (Objektpartikel mit Suffix 3. f. sg.). Das Partizip fungiert als Subjekt: „derjenige, der sie verbrennt". Das Verb יְכַבֵּס (Piel Imperfekt, 3. m. sg. von כבס, „er soll waschen") mit בְּגָדָיו בַּמַּיִם („seine Kleider mit Wasser").
Das koordinierte וְרָחַץ בְּשָׂרוֹ בַּמַּיִם wiederholt die Struktur aus Vers 7. Die dritte Aussage וְטָמֵא עַד־הָעָרֶב ist identisch mit Vers 7 – auch der Ausführende der Verbrennung wird unrein.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit partizipialem Subjekt (mit Objekt), Verb, Objekt und Instrumentalphrase; der zweite mit Verb, Objekt und Instrumentalphrase; der dritte mit Verb und Zeitangabe. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers erweitert das Paradoxon: Nicht nur der überwachende Priester, sondern auch der tatsächlich Verbrennende wird unrein – alle Beteiligten werden von der hergestellten Reinheit kontaminiert.
Numeri 19,9
Hebräisch: וְאָסַ֣ף׀ אִ֣ישׁ טָה֗וֹר אֵ֚ת אֵ֣פֶר הַפָּרָ֔ה וְהִנִּ֛יחַ מִח֥וּץ לַֽמַּחֲנֶ֖ה בְּמָק֣וֹם טָה֑וֹר וְ֠הָיְתָה לַעֲדַ֨ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֧ל לְמִשְׁמֶ֛רֶת לְמֵ֥י נִדָּ֖ה חַטָּ֥את הִֽוא׃
Deutsch: Und ein reiner Mann soll die Asche der Kuh sammeln und sie außerhalb des Lagers an einem reinen Ort niederlegen; und sie soll für die Gemeinde der Söhne Jisra'els zur Aufbewahrung sein, für das Reinigungswasser – ein Sündopfer ist es.

Kommentar: Das Verb וְאָסַף (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von אסף, „und er soll sammeln") mit Weqatal. Das Subjekt אִישׁ טָהוֹר („ein reiner Mann") betont: Ein rituell Reiner muss dies tun, denn er wird dabei nicht unrein (im Gegensatz zu den vorherigen Versen). Das Objekt אֵת אֵפֶר הַפָּרָה ist „die Asche der Kuh" (Constructus-Verbindung mit Artikel und Objektpartikel).
Das koordinierte Verb וְהִנִּיחַ (Waw + Hifil Perfekt, 3. m. sg. von נוח, „und er soll niederlegen") mit Weqatal ist kausativ: „veranlassen zu ruhen, deponieren". Die Präposition מִחוּץ לַמַּחֲנֶה („außerhalb des Lagers") mit מִן gibt die Lage an. בְּמָקוֹם טָהוֹר („an einem reinen Ort") mit בְּ lokativ und Adjektiv טָהוֹר spezifiziert: ein rituell reiner Aufbewahrungsort – die Asche ist paradoxerweise heilig, obwohl sie unrein macht.
Die nominale Construction וְהָיְתָה לַעֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל לְמִשְׁמֶרֶת beginnt mit וְהָיְתָה (Waw + Qal Perfekt, 3. f. sg. von היה, „und sie soll sein") – das feminine Verb bezieht sich auf die Asche (אֵפֶר ist maskulin, aber die Construction ist feminin). לַעֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל („für die Gemeinde der Söhne Israels", doppelte Constructus-Verbindung) gibt den Zweck an. לְמִשְׁמֶרֶת („zur Aufbewahrung, zur Verwahrung") von שׁמר mit לְ finalis.
Die Phrase לְמֵי נִדָּה („für Reinigungswasser") ist eine Constructus-Verbindung: מַיִם („Wasser") im Plural Constructus vor נִדָּה. נִדָּה bedeutet eigentlich „Absonderung, Unreinheit", wird hier aber für das reinigende Wasser verwendet – ein weiteres Paradoxon. Die abschließende Identifikation חַטָּאת הִוא besteht aus חַטָּאת („Sündopfer") und dem emphatischen Pronomen הִוא („es"). Die Asche wird als „Sündopfer" klassifiziert, obwohl das Ritual ganz anders verläuft als normale Sündopfer.
Die LXX übersetzt „מֵי נִדָּה" (Wasser der Unreinheit/Absonderung) mit „ὕδωρ ῥαντισμοῦ" (Besprengungswasser), was die Funktion statt des Zustands betont, und „חַטָּאת הִוא" (es ist ein Sündopfer) wird zu „ἅγνισμά ἐστιν" (es ist eine Reinigung), was die positive Seite der Reinigung statt der negativen Seite der Sünde hervorhebt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt (mit Adjektiv), Objekt (Constructus-Verbindung); der zweite mit Verb und zwei Präpositionalphrasen; der dritte mit Verb, doppelter präpositionaler Bestimmung (Constructus-Verbindungen), weiterer finaler Präpositionalphrase und nominaler Identifikation mit emphatischem Pronomen. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers beschreibt die Aufbewahrung der Asche als heiliges Reinigungsmittel für ganz Israel – ein dauerhafter Vorrat für künftige Reinigungen.
Numeri 19,10
Hebräisch: וְ֠כִבֶּס הָאֹסֵ֨ף אֶת־אֵ֤פֶר הַפָּרָה֙ אֶת־בְּגָדָ֔יו וְטָמֵ֖א עַד־הָעָ֑רֶב וְֽהָיְתָ֞ה לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל וְלַגֵּ֛ר הַגָּ֥ר בְּתוֹכָ֖ם לְחֻקַּ֥ת עוֹלָֽם׃
Deutsch: Und der Sammelnde die Asche der Kuh soll seine Kleider waschen und wird unrein bis zum Abend; und es soll den Söhnen Jisra'els und dem Fremdling, der in ihrer Mitte wohnt, zur ewigen Satzung sein.

Kommentar: Das Verb וְכִבֶּס (Waw + Piel Perfekt, 3. m. sg. von כבס, „und er soll waschen") mit Weqatal. Das Subjekt הָאֹסֵף אֶת־אֵפֶר הַפָּרָה ist partizipial: הָאֹסֵף (Qal Partizip von אסף „sammeln" mit Artikel, „der Sammelnde") mit Objekt אֶת־אֵפֶר הַפָּרָה (Constructus-Verbindung). Das Objekt des Waschens ist אֶת־בְּגָדָיו („seine Kleider").
Die koordinierte Aussage וְטָמֵא עַד־הָעָרֶב („und er wird unrein bis zum Abend") wiederholt das Paradoxon: Obwohl in Vers 9 gesagt wurde, dass ein אִישׁ טָהוֹר („reiner Mann") die Asche sammelt, wird auch er unrein – ein Mann kann nur rein sein, bevor er die Asche berührt. Sobald er sie sammelt, wird er unrein, muss sich waschen, bleibt aber unrein bis zum Abend.
Die Perpetuitätsformel וְהָיְתָה לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל וְלַגֵּר הַגָּר בְּתוֹכָם לְחֻקַּת עוֹלָם schließt den Abschnitt: וְהָיְתָה (Waw + Qal Perfekt, 3. f. sg. von היה), לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל („für die Söhne Israels"), וְלַגֵּר הַגָּר בְּתוֹכָם („und für den Fremdling, der in ihrer Mitte wohnt") – גֵּר „Fremder, Beisasse" mit Artikel, הַגָּר (Qal Partizip von גור „wohnen, sich aufhalten" mit Artikel) als Apposition, בְּתוֹכָם „in ihrer Mitte" mit Possessivsuffix 3. m. pl. Die Formel לְחֻקַּת עוֹלָם („zur ewigen Satzung", Constructus-Verbindung) schließt ab.
Die LXX folgt dem hebräischen Text und übersetzt גֵּר mit προσήλυτος (prosēlytos, „Proselyt, Beisasse").
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, partizipialem Subjekt (mit Objekt) und weiterem Objekt; der zweite mit Verb und Zeitangabe; der dritte mit Verb, doppelter präpositionaler Bestimmung (die zweite mit partizipialer Apposition und Präpositionalphrase) und abschließender Formel (Constructus-Verbindung). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers schließt die Herstellung des Reinigungsmittels ab und universalisiert die Regel: auch für Fremdlinge gilt diese ewige Satzung – ein inklusiver Aspekt.
Numeri 19,11
Hebräisch: הַנֹּגֵ֥עַ בְּמֵ֖ת לְכָל־נֶ֣פֶשׁ אָדָ֑ם וְטָמֵ֖א שִׁבְעַ֥ת יָמִֽים׃
Deutsch: Wer einen Toten berührt, irgendeine menschliche Person, wird unrein sieben Tage.

Kommentar: Das Subjekt הַנֹּגֵעַ בְּמֵת ist partizipial: הַנֹּגֵעַ (Qal Partizip von נגע „berühren" mit Artikel, „der Berührende") mit Präpositionalphrase בְּמֵת („an einem Toten", מֵת Qal Partizip von מות „sterben" als Substantiv „Toter"). Die präzisierende Phrase לְכָל־נֶפֶשׁ אָדָם erweitert: לְ mit distributivem כָּל („für/bei jeder"), נֶפֶשׁ אָדָם („Person/Seele eines Menschen", Constructus-Verbindung) – jede Art menschlicher Leiche verursacht Unreinheit.
Das Verb וְטָמֵא (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von טמא, „und er wird unrein") drückt die Konsequenz aus. Die Zeitangabe שִׁבְעַת יָמִים („sieben Tage") ist eine Constructus-Verbindung – die längste Unreinheitsfrist, anders als die Ein-Tages-Unreinheit in den vorherigen Versen. Totenunreinheit ist die schwerste Form ritueller Unreinheit.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, übersetzt נֶפֶשׁ אָדָם mit ψυχὴ ἀνθρώπου (psychē anthrōpou, „Seele/Person eines Menschen").
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit partizipialem Subjekt (mit Präpositionalphrase), präzisierender Phrase (Constructus-Verbindung) und Verb mit Zeitangabe (Constructus-Verbindung). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers beginnt die Anwendungsregeln: Leichenkontakt verursacht siebentägige Unreinheit – die schwerste Form, die das in den vorherigen Versen hergestellte Reinigungswasser erfordert.
Numeri 19,12
Hebräisch: ה֣וּא יִתְחַטָּא־בוֹ֞ בַּיּ֧וֹם הַשְּׁלִישִׁ֛י וּבַיּ֥וֹם הַשְּׁבִיעִ֖י יִטְהָ֑ר וְאִם־לֹ֨א יִתְחַטָּ֜א בַּיּ֧וֹם הַשְּׁלִישִׁ֛י וּבַיּ֥וֹם הַשְּׁבִיעִ֖י לֹ֥א יִטְהָֽר׃
Deutsch: Er soll sich damit entsündigen am dritten Tag und am siebten Tag, dann wird er rein; aber wenn er sich nicht entsündigt am dritten Tag und am siebten Tag, wird er nicht rein.

Kommentar: Das emphatische Pronomen הוּא („er") betont das Subjekt. Das Verb יִתְחַטָּא (Hitpael Imperfekt, 3. m. sg. von חטא, „er soll sich entsündigen") mit reflexiver Hitpael-Form bedeutet „sich reinigen, sich entsündigen". בוֹ („damit, dadurch") mit Suffix 3. m. sg. bezieht sich auf das Reinigungswasser. Die doppelte Zeitangabe בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי („am dritten Tag und am siebten Tag") gibt die genauen Tage an – ein zweiteiliger Reinigungsprozess.
Das Verb יִטְהָר (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von טהר, „er wird rein") drückt das Ergebnis aus.
Die konditionale Negation וְאִם־לֹא יִתְחַטָּא בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי wiederholt die Struktur negativ: וְאִם („und wenn"), לֹא Negation, dasselbe Verb und dieselben Zeitangaben. Die Konsequenz לֹא יִטְהָר („er wird nicht rein") ist kategorisch – beide Reinigungen sind verpflichtend.
Die LXX verwendet „ἁγνισθήσεται" (er wird gereinigt werden) für das hebräische „יִתְחַטָּא" (er wird sich entsündigen), eine Verschiebung vom Entsündigen zum Reinigen.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit emphatischem Pronomen, reflexivem Verb, Präpositionalphrase und doppelter Zeitangabe, gefolgt von einem Hauptsatz mit Verb. Ein konditionaler Nebensatz mit Negation, Verb und wiederholter doppelter Zeitangabe folgt, dann ein Hauptsatz mit Negation und Verb. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Konditionalsatz).
Der Vers präzisiert das Reinigungsverfahren: zwei Besprengungen an Tag 3 und Tag 7 – beide sind obligatorisch für vollständige Reinigung.
Numeri 19,13
Hebräisch: כָּֽל־הַנֹּגֵ֡עַ בְּמֵ֣ת בְּנֶפֶשׁ֩ הָאָדָ֨ם אֲשֶׁר־יָמ֜וּת וְלֹ֣א יִתְחַטָּ֗א אֶת־מִשְׁכַּ֤ן יְהוָה֙ טִמֵּ֔א וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מִיִּשְׂרָאֵ֑ל כִּי֩ מֵ֨י נִדָּ֜ה לֹא־זֹרַ֤ק עָלָיו֙ טָמֵ֣א יִהְיֶ֔ה ע֖וֹד טֻמְאָתוֹ֥ בוֹֽ׃
Deutsch: Jeder, der einen Toten berührt, die Person eines Menschen, der gestorben ist, und sich nicht entsündigt, der hat die Wohnung des Ewigen verunreinigt, und diese Person soll aus Israel ausgerottet werden; denn das Reinigungswasser wurde nicht auf ihn gesprengt, unrein wird er bleiben, seine Unreinheit ist noch an ihm.

Kommentar: Das distributive כָּל־הַנֹּגֵעַ בְּמֵת („jeder, der einen Toten berührt") wiederholt die Struktur aus Vers 11. Die Präzisierung בְּנֶפֶשׁ הָאָדָם אֲשֶׁר־יָמוּת erweitert: בְּנֶפֶשׁ הָאָדָם („an der Person des Menschen", Constructus-Verbindung mit Artikel und בְּ), אֲשֶׁר־יָמוּת (Relativsatz: אֲשֶׁר Relativpronomen, יָמוּת Qal Imperfekt, 3. m. sg. von מות, „der stirbt/gestorben ist").
Die negative Bedingung וְלֹא יִתְחַטָּא („und sich nicht entsündigt") führt zu schweren Konsequenzen. Das Objekt אֶת־מִשְׁכַּן יְהוָה („die Wohnung JHWHs", Constructus-Verbindung) wird durch das Verb טִמֵּא (Piel Perfekt, 3. m. sg. von טמא, „er hat verunreinigt") verunreinigt – selbst Fernkontakt mit dem Heiligtum wird dadurch gefährlich.
Die Strafe וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא מִיִּשְׂרָאֵל ist drastisch: וְנִכְרְתָה (Waw + Nifal Perfekt, 3. f. sg. von כרת, „und sie soll ausgerottet werden") – die כרת-Strafe, göttliche Ausrottung. הַנֶּפֶשׁ הַהִוא („diese Person") mit demonstrativem Pronomen, מִיִּשְׂרָאֵל („aus Israel").
Die kausale Begründung כִּי מֵי נִדָּה לֹא־זֹרַק עָלָיו besteht aus כִּי („denn"), מֵי נִדָּה („Reinigungswasser", Constructus-Verbindung), לֹא־זֹרַק (Negation plus Qal Perfekt, 3. m. sg. von זרק, „er wurde gesprengt" – unpersönlich), עָלָיו („auf ihn"). Die nominale Aussage טָמֵא יִהְיֶה („unrein wird er bleiben") mit עוֹד („noch, weiterhin") und טֻמְאָתוֹ בוֹ („seine Unreinheit an ihm", טֻמְאָה mit Possessivsuffix 3. m. sg., בּוֹ „an ihm") betont die Permanenz der Unreinheit ohne Reinigung.
Die LXX übersetzt „לֹא־זֹרַק עָלָיו" (nicht gesprengt wurde auf ihn) mit „οὐ περιερραντίσθη ἐπʼ αὐτόν" (nicht ringsum besprengt wurde auf ihn), wobei das griechische Verb das "Ringsum"-Element betont.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit distributivem partizipialen Subjekt, präzisierender Phrase (Constructus-Verbindung) mit Relativsatz und negativer Bedingung, gefolgt von Objekt (Constructus-Verbindung) und Verb. Ein koordinierter Hauptsatz folgt mit Verb (Nifal passiv), Subjekt und Präpositionalphrase. Ein kausaler Nebensatz mit Subjekt (Constructus-Verbindung), negiertem Verb und Präpositionalphrase begründet. Zwei koordinierte nominale Hauptsätze mit Adjektiv, Verb, Adverb und abschließender Phrase (Possessivsuffix) beschließen. Insgesamt gibt es zwei Nebensätze: einen Relativsatz und einen Kausalsatz.
Der Vers droht mit der schwersten Strafe – כרת, göttliche Ausrottung – für absichtliche Vernachlässigung der Reinigung. Unreinheit gefährdet nicht nur den Einzelnen, sondern das gesamte Heiligtum.
Numeri 19,14
Hebräisch: זֹ֚את הַתּוֹרָ֔ה אָדָ֖ם כִּֽי־יָמ֣וּת בְּאֹ֑הֶל כָּל־הַבָּ֤א אֶל־הָאֹ֨הֶל֙ וְכָל־אֲשֶׁ֣ר בָּאֹ֔הֶל יִטְמָ֖א שִׁבְעַ֥ת יָמִֽים׃
Deutsch: Dies ist die Weisung: Wenn ein Mensch in einem Zelt stirbt, so wird jeder, der in das Zelt hineinkommt, und alles, was im Zelt ist, unrein sieben Tage.

Kommentar: Die Formel זֹאת הַתּוֹרָה („dies ist die Weisung/Torah") leitet eine spezifische Regelung ein. Das Subjekt אָדָם („ein Mensch, Mensch") mit der konditionalen Konjunktion כִּי־יָמוּת („wenn er stirbt") und der Ortsangabe בְּאֹהֶל („in einem Zelt") beschreibt den Fall.
Das distributive כָּל־הַבָּא אֶל־הָאֹהֶל („jeder, der in das Zelt hineinkommt") besteht aus כָּל im Constructus, הַבָּא (Qal Partizip von בוא „kommen" mit Artikel) und אֶל־הָאֹהֶל („in das Zelt" mit Artikel). Das koordinierte וְכָל־אֲשֶׁר בָּאֹהֶל („und alles, was im Zelt ist") besteht aus וְכָל im Constructus, Relativpronomen אֲשֶׁר und Ortsangabe בָּאֹהֶל („im Zelt" mit Artikel) – nicht nur Personen, sondern auch Gegenstände werden unrein. Das Verb יִטְמָא (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von טמא, „er/es wird unrein") gilt für beide. Die Zeitangabe שִׁבְעַת יָמִים („sieben Tage") wiederholt die Dauer aus Vers 11.
Die LXX übersetzt „אֹהֶל" (Zelt) mit „οἰκίᾳ" (Haus), was die Anwendung vom nomadischen Kontext auf einen sesshaften Kontext verschiebt.
Die Satzstruktur zeigt einen nominalen Hauptsatz mit Formel und Subjekt, gefolgt von einem konditionalen Nebensatz mit Verb und Ortsangabe. Zwei koordinierte distributive Subjekte (partizipial bzw. mit Relativsatz) folgen mit Verb und Zeitangabe. Insgesamt gibt es zwei Nebensätze: einen Konditionalsatz und einen eingebetteten Relativsatz.
Der Vers spezifiziert: Tod in einem geschlossenen Raum (Zelt) verunreinigt alles und jeden darin – die Unreinheit ist räumlich übertragbar.
Numeri 19,15
Hebräisch: וְכֹל֙ כְּלִ֣י פָת֔וּחַ אֲשֶׁ֛ר אֵין־צָמִ֥יד פָּתִ֖יל עָלָ֑יו טָמֵ֖א הֽוּא׃
Deutsch: Und jedes offene Gefäß, an dem keine Schnurumwicklung darauf ist, ist unrein.

Kommentar: Das distributive וְכֹל כְּלִי פָתוּחַ besteht aus כֹּל („jedes") im Constructus, כְּלִי („Gefäß") und פָּתוּחַ (Qal Partizip Passiv von פתח „öffnen", „offen, geöffnet"). Der Relativsatz אֲשֶׁר אֵין־צָמִיד פָּתִיל עָלָיו spezifiziert die Bedingung: אֲשֶׁר Relativpronomen, אֵין Existenznegation, צָמִיד פָּתִיל („Schnur-Umwicklung, Schnur-Verschluss") – צָמִיד von צמד „verbinden, befestigen", פָּתִיל „Schnur, Faden" (beides in Constructus-Verbindung), עָלָיו („darauf, darüber") mit Suffix 3. m. sg. Ein fest verschlossenes Gefäß schützt vor Unreinheit, ein offenes oder lose verschlossenes nicht.
Die nominale Aussage טָמֵא הוּא („es ist unrein") mit emphatischem Pronomen klassifiziert.
Die LXX übersetzt „צָמִיד פָּתִיל" (fest gebundener Deckel) mit „δεσμὸν καταδέδεται" (Bindung fest gebunden ist), eine etwas allgemeinere Beschreibung der Versiegelung.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit distributivem Subjekt (Constructus-Verbindung mit Partizip), erweitert durch einen Relativsatz mit Existenznegation, Subjekt (Constructus-Verbindung) und Präpositionalphrase. Eine nominale Aussage mit Adjektiv und emphatischem Pronomen folgt. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers gibt eine praktische Regelung: Nur fest verschlossene Gefäße bleiben in einem Todesraum rein – ein früher Versuch hygienischer Schutzmaßnahmen.
Numeri 19,16
Hebräisch: וְכֹ֨ל אֲשֶׁר־יִגַּ֜ע עַל־פְּנֵ֣י הַשָּׂדֶ֗ה בַּֽחֲלַל־חֶ֨רֶב֙ א֣וֹ בְמֵ֔ת אֽוֹ־בְעֶ֥צֶם אָדָ֖ם א֣וֹ בְקָ֑בֶר יִטְמָ֖א שִׁבְעַ֥ת יָמִֽים׃
Deutsch: Und jeder, der auf freiem Feld einen durch das Schwert Erschlagenen oder einen Toten oder Menschenknochen oder ein Grab berührt, wird unrein sieben Tage.

Kommentar: Das distributive וְכֹל אֲשֶׁר־יִגַּע („und jeder, der berührt") besteht aus כֹּל Constructus, Relativpronomen אֲשֶׁר und יִגַּע (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von נגע, „er berührt"). Die Ortsangabe עַל־פְּנֵי הַשָּׂדֶה („auf dem Angesicht des Feldes", idiomatisch: „auf freiem Feld") unterscheidet von Vers 14 (im Zelt).
Die vierfache Aufzählung nennt verschiedene Unreinheitsquellen: בַּחֲלַל־חֶרֶב („an einem durch das Schwert Erschlagenen") – חָלָל „Erschlagener, Durchbohrter" im Constructus vor חֶרֶב „Schwert" mit בְּ; אוֹ בְמֵת („oder an einem Toten"); אוֹ־בְעֶצֶם אָדָם („oder an Menschenknochen", עֶצֶם „Knochen" im Constructus vor אָדָם); אוֹ בְקָבֶר („oder an einem Grab"). Die Aufzählung deckt alle Formen des Totenkontakts ab – von ganzen Leichen bis zu einzelnen Knochen oder sogar nur dem Grab.
Das Verb יִטְמָא שִׁבְעַת יָמִים wiederholt die Standardformel.
Die LXX übersetzt „בַּחֲלַל־חֶרֶב" (von einem durch das Schwert Erschlagenen) mit „τραυματίου" (eines Verwundeten), was nicht spezifisch das Schwert erwähnt, und verwendet „μνήματος" (Grab) für „קָבֶר" (Grab), wobei beide Wörter ähnliche Bedeutungen haben.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit distributivem Subjekt (mit Relativsatz), Ortsangabe, vierfach koordinierter Präpositionalphrase, Verb und Zeitangabe. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers erweitert die Regelung auf freies Feld: Auch dort verursacht jeder Kontakt mit Totem – ob ganze Leiche, Knochenteil oder Grab – siebentägige Unreinheit.
Numeri 19,17
Hebräisch: וְלָֽקְחוּ֙ לַטָּמֵ֔א מֵעֲפַ֖ר שְׂרֵפַ֣ת הַֽחַטָּ֑את וְנָתַ֥ן עָלָ֛יו מַ֥יִם חַיִּ֖ים אֶל־כֶּֽלִי׃
Deutsch: Und man soll für den Unreinen von der Asche des verbrannten Sündopfers nehmen und darauf lebendes Wasser in ein Gefäß tun.

Kommentar: Das Verb וְלָקְחוּ (Waw + Qal Perfekt, 3. m. pl. von לקח, „und sie sollen nehmen") mit Weqatal ist unpersönlich: „man soll nehmen". לַטָּמֵא („für den Unreinen") mit Artikel gibt den Zweck an. Die Präposition מֵעֲפַר שְׂרֵפַת הַחַטָּאת spezifiziert die Quelle: מִן partitiv, עֲפַר „Asche, Staub", שְׂרֵפַת הַחַטָּאת („Verbrennung des Sündopfers", doppelte Constructus-Verbindung mit Artikel) – die in Vers 9 hergestellte und aufbewahrte Asche.
Das koordinierte Verb וְנָתַן (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von נתן, „und er soll geben") mit Weqatal. עָלָיו („darauf") mit Suffix 3. m. sg. bezieht sich auf die Asche. Das Objekt מַיִם חַיִּים („lebendiges Wasser") ist bemerkenswert: מַיִם Plural „Wasser", חַיִּים Plural Adjektiv von חַי „lebendig" – frisches, fließendes Quellwasser, nicht stehendes Wasser. אֶל־כֶּלִי („in ein Gefäß") gibt den Ort an.
Die LXX übersetzt „שְׂרֵפַת הַחַטָּאת" (Verbrennung des Sündopfers) mit „τῆς κατακεκαυμένης τοῦ ἁγνισμοῦ" (der Verbrannten der Reinigung), wiederum die Betonung von Sünde zu Reinigung verschiebend.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze mit Weqatal-Verben: Der erste mit Verb, Präpositionalphrase (Zweck) und Präpositionalphrase (Quelle als doppelte Constructus-Verbindung); der zweite mit Verb, Präpositionalphrase, Objekt und Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers beschreibt die Zubereitung des Reinigungswassers: Asche der roten Kuh wird mit frischem Quellwasser gemischt – die Kombination von Feuer (Asche) und Leben (lebendiges Wasser).
Numeri 19,18
Hebräisch: וְלָקַ֨ח אֵז֜וֹב וְטָבַ֣ל בַּמַּיִם֮ אִ֣ישׁ טָהוֹר֒ וְהִזָּ֤ה עַל־הָאֹ֨הֶל֙ וְעַל־כָּל־הַכֵּלִ֔ים וְעַל־הַנְּפָשׁ֖וֹת אֲשֶׁ֣ר הָֽיוּ־שָׁ֑ם וְעַל־הַנֹּגֵ֗עַ בַּעֶ֨צֶם֙ א֣וֹ בֶֽחָלָ֔ל א֥וֹ בַמֵּ֖ת א֥וֹ בַקָּֽבֶר׃
Deutsch: Und ein reiner Mann soll Ysop nehmen und ihn in das Wasser tauchen und soll auf das Zelt sprengen und auf alle Geräte und auf die Personen, die dort waren, und auf den, der das Gebein oder den Erschlagenen oder den Gestorbenen oder das Grab berührt hat.

Kommentar: Das Verb וְלָקַח (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von לקח, „und er soll nehmen") mit Weqatal. Das Objekt אֵזוֹב („Ysop") – dasselbe Kraut wie in Vers 6. Das Subjekt אִישׁ טָהוֹר („ein reiner Mann") wird nachgestellt betont – nur ein Reiner darf das Ritual durchführen.
Das koordinierte Verb וְטָבַל (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von טבל, „und er soll eintauchen") mit Weqatal. בַּמַּיִם („in das Wasser") mit בְּ – das in Vers 17 zubereitete Reinigungswasser.
Das dritte Verb וְהִזָּה (Waw + Hifil Perfekt, 3. m. sg. von נזה, „und er soll sprengen") mit Weqatal bezeichnet die rituelle Besprengung. Die fünffache Präpositionalphrase gibt die Ziele an: עַל־הָאֹהֶל („auf das Zelt"), וְעַל־כָּל־הַכֵּלִים („und auf alle Geräte" mit כָּל im Constructus), וְעַל־הַנְּפָשׁוֹת אֲשֶׁר הָיוּ־שָׁם („und auf die Personen, die dort waren" – נֶפֶשׁ im Plural mit Artikel, erweitert durch Relativsatz mit אֲשֶׁר, הָיוּ Qal Perfekt 3. c. pl. von היה und שָׁם „dort"), וְעַל־הַנֹּגֵעַ בַּעֶצֶם („und auf den Berührenden an den Knochen" – Partizip mit בְּ und עֶצֶם „Knochen, Gebein").
Die vierfache weitere Spezifizierung אוֹ בֶחָלָל אוֹ בַמֵּת אוֹ בַקָּבֶר wiederholt die Unreinheitsquellen aus Vers 16: חָלָל „Erschlagener", מֵת „Toter", קֶבֶר „Grab", alle mit בְּ.
Die LXX verwendet „περιρρανεῖ" (wird ringsum besprengen) für das hebräische „וְהִזָּה" (und er wird sprengen), was das "Ringsum"-Element hinzufügt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze mit Weqatal-Verben: Der erste mit Verb, Objekt und nachgestelltem Subjekt; der zweite mit Verb und Präpositionalphrase; der dritte mit Verb und fünffach koordinierter Präpositionalphrase, wobei die dritte durch einen Relativsatz und die vierte durch vierfache koordinierte präpositionale Spezifizierung erweitert wird. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers beschreibt die umfassende Besprengung: Raum, Gegenstände, anwesende Personen und speziell die Unreinen werden mit dem Ysopbüschel besprengt – ein gründliches Reinigungsritual.
Numeri 19,19
Hebräisch: וְהִזָּ֤ה הַטָּהֹר֙ עַל־הַטָּמֵ֔א בַּיּ֥וֹם הַשְּׁלִישִׁ֖י וּבַיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִ֑י וְחִטְּאוֹ֙ בַּיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִ֔י וְכִבֶּ֧ס בְּגָדָ֛יו וְרָחַ֥ץ בַּמַּ֖יִם וְטָהֵ֥ר בָּעָֽרֶב׃
Deutsch: Und der Reine soll auf den Unreinen am dritten Tag und am siebten Tag sprengen und soll ihn am siebten Tag entsündigen; und er soll seine Kleider waschen und sich in Wasser baden, und am Abend wird er rein sein.

Kommentar: Das Verb וְהִזָּה (Waw + Hifil Perfekt, 3. m. sg. von נזה, „und er soll sprengen") mit Weqatal. Das Subjekt הַטָּהֹר („der Reine") mit Artikel. עַל־הַטָּמֵא („auf den Unreinen") mit Artikel ist das Ziel. Die doppelte Zeitangabe בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי („am dritten Tag und am siebten Tag") wiederholt das Schema aus Vers 12.
Das koordinierte Verb וְחִטְּאוֹ (Waw + Piel Perfekt, 3. m. sg. von חטא mit Objektsuffix 3. m. sg., „und er soll ihn entsündigen") mit Weqatal. Die Zeitangabe בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי („am siebten Tag") spezifiziert: Die eigentliche Entsündigung erfolgt am letzten Tag.
Die dreifache Fortsetzung beschreibt die Reinigung des Unreinen selbst: וְכִבֶּס בְּגָדָיו („und er soll seine Kleider waschen"), וְרָחַץ בַּמַּיִם („und sich in Wasser baden"), וְטָהֵר בָּעָרֶב („und am Abend wird er rein sein"). Alle drei Verben mit Weqatal. Die Struktur entspricht den vorherigen Reinigungsformeln (Vers 7-8), aber hier mit dem entscheidenden Unterschied: טָהֵר (Qal Perfekt, 3. m. sg. von טהר, „er wird rein") statt טָמֵא („er wird unrein") – nach vollständigem Ritual wird der Unreine wieder rein.
Die LXX übersetzt „וְחִטְּאוֹ" (und er wird ihn entsündigen) mit „καὶ ἀφαγνισθήσεται" (und er wird gereinigt werden), erneut die Verschiebung von Entsündigung zu Reinigung.
Die Satzstruktur zeigt fünf koordinierte Hauptsätze mit Weqatal-Verben: Der erste mit Verb, Subjekt, Präpositionalphrase und doppelter Zeitangabe; der zweite mit Verb (Objektsuffix) und Zeitangabe; die drei folgenden mit Verb, Objekt bzw. Präpositionalphrase bzw. Zeitangabe. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers fasst das vollständige Reinigungsverfahren zusammen: Zweifache Besprengung (Tag 3 und 7), Entsündigung am siebten Tag, dann Waschung – und endlich Reinheit am Abend.
Numeri 19,20
Hebräisch: וְאִ֤ישׁ אֲשֶׁר־יִטְמָא֙ וְלֹ֣א יִתְחַטָּ֔א וְנִכְרְתָ֛ה הַנֶּ֥פֶשׁ הַהִ֖וא מִתּ֣וֹךְ הַקָּהָ֑ל כִּי֩ אֶת־מִקְדַּ֨שׁ יְהוָ֜ה טִמֵּ֗א מֵ֥י נִדָּ֛ה לֹא־זֹרַ֥ק עָלָ֖יו טָמֵ֥א הֽוּא׃
Deutsch: Und der Mann, der unrein wird und sich nicht entsündigt, jene Person soll ausgerottet werden aus der Mitte der Versammlung; denn er hat das Heiligtum des Ewigen verunreinigt: Das Reinigungswasser ist nicht auf ihn gesprengt worden, er ist unrein.

Kommentar: Das Subjekt וְאִישׁ אֲשֶׁר־יִטְמָא besteht aus וְאִישׁ („und ein Mann"), dem Relativsatz אֲשֶׁר־יִטְמָא (Relativpronomen plus Qal Imperfekt, 3. m. sg. von טמא, „der unrein wird"). Die negative Bedingung וְלֹא יִתְחַטָּא („und sich nicht entsündigt") mit Hitpael Imperfekt von חטא wiederholt Vers 13.
Die Strafe וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא מִתּוֹךְ הַקָּהָל wiederholt die כרת-Formel: וְנִכְרְתָה (Nifal Perfekt von כרת), הַנֶּפֶשׁ הַהִוא („jene Person") mit Demonstrativpronomen, מִתּוֹךְ הַקָּהָל („aus der Mitte der Versammlung") – קָהָל „Versammlung, Gemeinde" statt יִשְׂרָאֵל in Vers 13.
Die kausale Begründung כִּי אֶת־מִקְדַּשׁ יְהוָה טִמֵּא besteht aus כִּי, Objekt אֶת־מִקְדַּשׁ יְהוָה („das Heiligtum JHWHs", Constructus-Verbindung) und Verb טִמֵּא (Piel Perfekt von טמא, „er hat verunreinigt"). Die Erklärung מֵי נִדָּה לֹא־זֹרַק עָלָיו wiederholt fast wörtlich Vers 13. Die abschließende Feststellung טָמֵא הוּא („er ist unrein") mit emphatischem Pronomen ist endgültig.
Die LXX übersetzt „מִקְדַּשׁ יְהוָה" (das Heiligtum des Ewigen) mit „τὰ ἅγια κυρίου" (die heiligen Dinge des Herrn), was pluralisch und allgemeiner ist.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Subjekt (erweitert durch Relativsatz) und negative Bedingung, gefolgt von einem Hauptsatz mit passivem Verb (Nifal), Subjekt (mit Demonstrativpronomen) und Präpositionalphrase. Ein kausaler Nebensatz mit Objekt (Constructus-Verbindung) und Verb folgt. Eine erklärende Aussage mit Subjekt (Constructus-Verbindung), negiertem Verb und Präpositionalphrase sowie eine nominale Feststellung mit Adjektiv und Pronomen schließen ab. Insgesamt gibt es zwei Nebensätze: einen Relativsatz und einen Kausalsatz.
Der Vers wiederholt eindringlich die Drohung aus Vers 13: Wer die Reinigung verweigert, gefährdet das Heiligtum und wird ausgerottet – die Gemeinschaft muss geschützt werden.
Numeri 19,21
Hebräisch: וְהָיְתָ֥ה לָּהֶ֖ם לְחֻקַּ֣ת עוֹלָ֑ם וּמַזֵּ֤ה מֵֽי־הַנִּדָּה֙ יְכַבֵּ֣ס בְּגָדָ֔יו וְהַנֹּגֵ֨עַ֙ בְּמֵ֣י הַנִּדָּ֔ה יִטְמָ֖א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und es soll ihnen zur ewigen Satzung sein. Und wer das Reinigungswasser sprengt, soll seine Kleider waschen; und wer das Reinigungswasser berührt, wird bis zum Abend unrein sein.

Kommentar: Das Verb וְהָיְתָה (Waw + Qal Perfekt, 3. f. sg. von היה, „und es soll sein") leitet die Perpetuitätsformel ein. לָּהֶם („ihnen") mit Suffix 3. m. pl. לְחֻקַּת עוֹלָם („zur ewigen Satzung", Constructus-Verbindung) schließt das gesamte Ritual ab.
Das partizipiale Subjekt וּמַזֵּה מֵי־הַנִּדָּה besteht aus מַזֵּה (Hifil Partizip von נזה „sprengen" mit Artikel, „der Sprengende") und Objekt מֵי־הַנִּדָּה („das Reinigungswasser", Constructus-Verbindung mit Artikel). Das Verb יְכַבֵּס בְּגָדָיו („er soll seine Kleider waschen") gibt die Verpflichtung an – selbst der Sprengende muss sich reinigen, ein weiteres Paradoxon.
Das zweite partizipiale Subjekt וְהַנֹּגֵעַ בְּמֵי הַנִּדָּה („und der Berührende das Reinigungswasser") wird unrein: יִטְמָא עַד־הָעָרֶב („er wird unrein bis zum Abend"). Das Reinigungswasser selbst macht unrein, wenn man es berührt – das zentrale Paradoxon des ganzen Kapitels: Was reinigt, verunreinigt zugleich.
Die LXX folgt dem hebräischen Text und bewahrt die paradoxe Struktur.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Präpositionalphrase und abschließender Formel (Constructus-Verbindung); der zweite mit partizipialem Subjekt (mit Objekt als Constructus-Verbindung), Verb und Objekt; der dritte mit partizipialem Subjekt (mit Präpositionalphrase als Constructus-Verbindung), Verb und Zeitangabe. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers schließt mit dem größten Paradoxon: Selbst die Herstellung und Verwendung des Reinigungsmittels macht unrein – die Reinigung erfordert Unreinheit.
Exkurs: Das Paradoxon der roten Kuh und 2 Korinther 5,21
Das zentrale Paradoxon von Numeri 19:
Was reinigt, macht unrein
Was heilig ist, verunreinigt die Berührenden
Die Herstellung der Reinheit erfordert Unreinheit

1. Das Paradoxon im Detail

	Person/Gegenstand
	Funktion
	Zustand danach

	Eleasar (V. 3-4)
	Überwacht Schlachtung + Sprengung
	Unrein bis Abend (V. 7)

	Der Verbrenner 
(V. 5+8)
	Verbrennt die Kuh
	Unrein bis Abend (V. 8)

	Der Sammler 
(V. 9-10)
	Sammelt die heilige Asche
	Unrein bis Abend (V. 10)

	Der Sprengende 
(V. 21a)
	Sprengt das Reinigungswasser
	Muss Kleider waschen (V. 21a)

	Das Reinigungswasser (V. 21b)
	Reinigt von Todesunreinheit
	Macht unrein bei Berührung (V. 21b)


→ ALLE Beteiligten werden unrein, obwohl sie das Reinigungsmittel herstellen!

2. Die theologische Spannung
Die Frage:
Wie kann etwas HEILIGES (die Asche ist "für JHWH", V. 9: חַטָּאת הִוא) zugleich UNREIN MACHEN?
Normalerweise im AT:
· Heilig ≠ Unrein (totaler Gegensatz!)
· Heiliges macht heilig (Ex 29,37: "alles, was den Altar berührt, wird heilig")
· Unreines macht unrein (Lev 11: Unreinheit ist ansteckend)
Aber in Num 19:
· Heilige Asche (V. 9: חַטָּאת = Sündopfer = heilig!)
· → macht die Hersteller unrein (V. 7-8, 10)
· → macht die Benutzer unrein (V. 21)
· → reinigt aber von Todesunreinheit (V. 12, 19)!
→ PARADOXON: Heilig + Unrein + Reinigend zugleich!

3. Die rabbinische Ratlosigkeit
Numeri Rabba 19,8:
"Rabbi Yochanan ben Zakkai sagte zu seinen Schülern: 'Bei eurem Leben! Der Tote macht nicht unrein, und das Wasser macht nicht rein. Vielmehr ist es ein Dekret des Königs aller Könige. Der Heilige, gepriesen sei Er, hat gesagt: Ich habe eine Satzung (חֻקָּה) erlassen, ein Dekret verordnet; du darfst mein Dekret nicht übertreten.'"
→ Die Rabbinen geben zu: 
Wir verstehen es NICHT – es ist ein חֻקָּה (unerklärliches Gesetz)!
König Salomo (Kohelet Rabba 7,23):
"Salomo sagte: 'Alles habe ich verstanden, aber das Kapitel über die rote Kuh – ich dachte, ich könnte weise werden, aber es ist fern von mir'" (vgl. Koh 7,23)
→ Selbst der weiseste Mensch (Salomo) versteht es nicht!

4. Die NT-Lösung: 2 Korinther 5,21
Griechisch:
τὸν μὴ γνόντα ἁμαρτίαν ὑπὲρ ἡμῶν ἁμαρτίαν ἐποίησεν, ἵνα ἡμεῖς γενώμεθα δικαιοσύνη θεοῦ ἐν αὐτῷ
Deutsch:
"Den, der Sünde nicht kannte, hat er für uns zur Sünde gemacht, damit wir Gottes Gerechtigkeit würden in ihm"

Die Parallele:
	Rote Kuh (Num 19)
	Christus (2 Kor 5,21)

	Makellos (תְּמִימָה, V. 2)
	Kannte Sünde nicht (μὴ γνόντα ἁμαρτίαν)

	Heilig (חַטָּאת, V. 9)
	Heilig (Hebr 7,26: ἅγιος)

	Wird verbrannt → Asche
	Stirbt → wird "zur Sünde"

	Asche macht unrein (V. 7-8, 10, 21)
	Wurde zur Sünde gemacht (ἁμαρτίαν ἐποίησεν)

	Aber reinigt von Todesunreinheit (V. 12, 19)
	Aber macht gerecht (δικαιοσύνη θεοῦ)


→ Das Paradoxon der roten Kuh wird in Christus erfüllt und erklärt!

5. Die theologische Lösung
A. Christus WURDE zur Sünde:
2 Korinther 5,21:
ἁμαρτίαν ἐποίησεν
"Er machte (ihn) zur Sünde"
→ Nicht "er hatte Sünde", sondern "er wurde Sünde"!
Galater 3,13:
Χριστὸς ἡμᾶς ἐξηγόρασεν ἐκ τῆς κατάρας τοῦ νόμου γενόμενος ὑπὲρ ἡμῶν κατάρα
"Christus hat uns losgekauft vom Fluch des Gesetzes, indem er für uns zum Fluch wurde"
→ Christus wurde Fluch, wurde Sünde – stellvertretend!

B. Deshalb konnte er reinigen:
Hebräer 9,13-14:
εἰ γὰρ τὸ αἷμα τράγων καὶ ταύρων καὶ σποδὸς δαμάλεως ῥαντίζουσα τοὺς κεκοινωμένους ἁγιάζει πρὸς τὴν τῆς σαρκὸς καθαρότητα, πόσῳ μᾶλλον τὸ αἷμα τοῦ Χριστοῦ... καθαριεῖ τὴν συνείδησιν ἡμῶν ἀπὸ νεκρῶν ἔργων
"Denn wenn das Blut von Böcken und Stieren und die Asche einer jungen Kuh, gesprengt auf die Verunreinigten, heiligt zur Reinheit des Fleisches, wieviel mehr wird das Blut Christi... unser Gewissen reinigen von toten Werken"
Die Logik:
1. Asche der roten Kuh reinigt von Todesunreinheit (äußerlich)
2. ABER: "wieviel mehr" (πόσῳ μᾶλλον)
3. Blut Christi reinigt das Gewissen (innerlich) von toten Werken
→ Die rote Kuh ist nur ein Schatten (Hebr 10,1) – Christus ist die Wirklichkeit!

6. Die Auflösung des Paradoxons
Das Paradoxon von Num 19:
Heilig (V. 9: חַטָּאת) + Macht unrein (V. 7-8, 10, 21) = ???
Die Lösung in Christus:
Christus war:
· Heilig (ohne Sünde, Hebr 4,15; 7,26)
· Wurde zur Sünde (2 Kor 5,21) / zum Fluch (Gal 3,13)
Numeri 19,22
Hebräisch: וְכֹ֛ל אֲשֶׁר־יִגַּע־בּוֹ֥ הַטָּמֵ֖א יִטְמָ֑א וְהַנֶּ֥פֶשׁ הַנֹּגַ֖עַת תִּטְמָ֥א עַד־הָעָֽרֶב׃
Deutsch: Und alles, was der Unreine anrührt, wird unrein sein; und die Person, die ihn anrührt, wird unrein sein bis zum Abend.

Kommentar: Das distributive וְכֹל אֲשֶׁר־יִגַּע־בּוֹ הַטָּמֵא besteht aus וְכֹל im Constructus, Relativsatz אֲשֶׁר־יִגַּע־בּוֹ (Relativpronomen, Qal Imperfekt, 3. m. sg. von נגע „berühren", בּוֹ „es" Suffix 3. m. sg.) und Subjekt הַטָּמֵא („der Unreine") mit Artikel. Die Construction bedeutet: „alles, was der Unreine berührt". Das Verb יִטְמָא (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von טמא, „es wird unrein") gibt die Konsequenz an – Unreinheit ist übertragbar auf Gegenstände.
Das zweite Subjekt וְהַנֶּפֶשׁ הַנֹּגַעַת („und die Person, die berührt") besteht aus וְהַנֶּפֶשׁ („die Person") mit Artikel und הַנֹּגַעַת (Qal Partizip feminin von נגע mit Artikel, „die Berührende"). Das Verb תִּטְמָא (Qal Imperfekt, 3. f. sg. von טמא, „sie wird unrein") mit femininer Form passt zu נֶפֶשׁ (grammatisch feminin). Die Zeitangabe עַד־הָעָרֶב („bis zum Abend") zeigt: Personenkontakt verursacht nur temporäre, eintägige Unreinheit, nicht die siebentägige wie Leichenkontakt.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit distributivem Subjekt (mit eingebettetem Relativsatz und nachgestelltem eigentlichem Subjekt) und Verb; der zweite mit Subjekt (mit Partizip-Apposition) und Verb mit Zeitangabe. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers schließt das Kapitel mit der Warnung vor sekundärer Kontamination: Der Unreine macht alles unrein, was er berührt, und wer ihn berührt, wird ebenfalls (temporär) unrein – ein komplexes System der Unreinheitsübertragung.
Numeri 19 behandelt das paradoxe Ritual der roten Kuh zur Reinigung von Totenunreinheit. Eine makellose rote Kuh wird außerhalb des Lagers verbrannt, ihre Asche mit lebendem Wasser gemischt und als Reinigungsmittel aufbewahrt. Das zentrale Paradoxon: Alle Beteiligten an der Herstellung werden unrein, obwohl sie das Reinigungsmittel herstellen.
Leichenkontakt verursacht siebentägige Unreinheit – die schwerste Form. Die Reinigung erfordert zweifache Besprengung mit dem Reinigungswasser an Tag 3 und 7 plus Waschung. Wer sich nicht reinigt, verunreinigt das Heiligtum und wird mit göttlicher Ausrottung bestraft.
Das Ritual ist eine חֻקָּה – ein Gebot ohne erkennbare rationale Begründung. Was reinigt, verunreinigt zugleich – ein tiefes Mysterium der Torah, das sich menschlichem Verstehen entzieht.
Numeri 20,1
Hebräisch: וַיָּבֹ֣אוּ בְנֵֽי־יִ֠שְׂרָאֵל כָּל־הָ֨עֵדָ֤ה מִדְבַּר־צִן֙ בַּחֹ֣דֶשׁ הָֽרִאשׁ֔וֹן וַיֵּ֥שֶׁב הָעָ֖ם בְּקָדֵ֑שׁ וַתָּ֤מָת שָׁם֙ מִרְיָ֔ם וַתִּקָּבֵ֖ר שָֽׁם׃
Deutsch: Und die Söhne Jisra'els, die ganze Gemeinde, kamen in die Wüste Zin, im ersten Monat; und das Volk blieb in Kadesch; und Mirjam starb daselbst und wurde daselbst begraben.

Kommentar: Das Verb וַיָּבֹאוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von בוא, „und sie kamen") leitet einen dramatischen Zeitsprung ein – etwa 38 Jahre seit den Ereignissen in Kapitel 14. Das Subjekt בְנֵי־יִשְׂרָאֵל כָּל־הָעֵדָה ist doppelt: בְנֵי־יִשְׂרָאֵל (Constructus-Verbindung) und כָּל־הָעֵדָה („die ganze Gemeinde", Constructus-Verbindung) als Apposition. Die Ortsangabe מִדְבַּר־צִן („Wüste Zin") mit מִן gibt nicht die Herkunft, sondern das Ziel an (lokativ). Die Zeitangabe בַּחֹדֶשׁ הָרִאשׁוֹן („im ersten Monat") ist unvollständig – kein Jahr wird genannt, aber der Kontext deutet auf das 40. Jahr der Wüstenzeit.
Das Verb וַיֵּשֶׁב (Wayyiqtol, 3. m. sg. von ישׁב, „und er/es blieb, lagerte") mit kollektivem Subjekt הָעָם („das Volk"). בְּקָדֵשׁ („in Kadesch") ist derselbe Ort wie in 13,26 – eine Rückkehr nach fast 40 Jahren.
Die beiden Verben וַתָּמָת (Wayyiqtol, 3. f. sg. von מות, „und sie starb") und וַתִּקָּבֵר (Wayyiqtol, 3. f. sg. von קבר, „und sie wurde begraben") sind knapp und würdevoll. Das Subjekt מִרְיָם wird genannt – die Prophetin und Schwester Moses. שָׁם („dort, daselbst") wird zweimal wiederholt. Der Tod Mirjams wird ohne weitere Kommentierung berichtet – eine der drei führenden Gestalten des Exodus stirbt.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, doppeltem Subjekt, Ortsangabe (mit מִן lokativ) und Zeitangabe; der zweite mit Verb, Subjekt und Ortsangabe; die beiden letzten mit Verb, Subjekt und wiederholtem Adverb. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers markiert einen dramatischen Wendepunkt: die Generation des Exodus stirbt aus. Mirjams Tod wird lakonisch berichtet – nach ihr werden auch Aaron (V. 28) und Mose (Dtn 34) sterben.
Numeri 20,2
Hebräisch: וְלֹא־הָ֥יָה מַ֖יִם לָעֵדָ֑ה וַיִּקָּ֣הֲל֔וּ עַל־מֹשֶׁ֖ה וְעַֽל־אַהֲרֹֽן׃
Deutsch: Und es war kein Wasser da für die Gemeinde, und sie versammelten sich gegen Mosche und gegen Aharon.

Kommentar: Die Existenznegation וְלֹא־הָיָה (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von היה mit Negation, „und es war nicht") leitet die Krise ein. Das Subjekt מַיִם („Wasser") Plural. לָעֵדָה („für die Gemeinde") mit Artikel gibt den Betroffenen an. Das Fehlen von Wasser direkt nach Mirjams Tod hat rabbinische Kommentatoren dazu geführt, Mirjam mit einem Wasser spendenden „Brunnen" zu verbinden (vgl. Talmud).
Das Verb וַיִּקָּהֲלוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von קהל Nifal, „und sie versammelten sich") hat hier negative Konnotation. Die doppelte Präposition עַל־מֹשֶׁה וְעַֽל־אַהֲרֹן („gegen Mose und gegen Aaron") mit עַל im Sinne von „gegen" zeigt Feindseligkeit, nicht neutrale Versammlung.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Konjunktion, Existenznegation, Verb, Subjekt und Präpositionalphrase; der zweite mit Verb und doppelter Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers verbindet Mirjams Tod mit Wassermangel und erneutem Aufruhr – die alte Generation murrt ein letztes Mal.
Exkurs: Mirjams Tod und der Brunnen Mirjams
Numeri 20,1:
וַתָּמָת שָׁם מִרְיָם וַתִּקָּבֵר שָׁם
"Und Mirjam starb dort und wurde dort begraben"
Numeri 20,2:
וְלֹא־הָיָה מַיִם לָעֵדָה
"Und es war kein Wasser da für die Gemeinde"
Die Frage:
Warum wird Mirjams Tod so lakonisch berichtet? Und warum direkt danach Wassermangel?

1. Mirjam - Die vergessene Führerin
A. Ihre Rolle in der Exodusgeschichte:
	Stelle
	Rolle
	Bedeutung

	Ex 2,4-8
	Rettet Mose als Baby
	Vermittlerin der Rettung

	Ex 15,20-21
	Prophetin (הַנְּבִיאָה), führt Lobgesang
	Geistliche Führerin

	Num 12,1-15
	Rebelliert gegen Mose → Aussatz → Heilung
	Mit-Führerin (aber untergeordnet)

	Num 20,1
	Tod (ohne Kommentar)
	Ende einer Ära


Micha 6,4:
וָאֶשְׁלַח לְפָנֶיךָ אֶת־מֹשֶׁה אַהֲרֹן וּמִרְיָם
"Und ich sandte vor dir her Mose, Aaron und Mirjam"
→ Mirjam wird als gleichrangige Führerin mit Mose und Aaron genannt!

B. Warum so lakonisch?
Vergleich der drei Todesfälle:
	Person
	Tod
	Trauerzeit
	Besonderheiten

	Mirjam (20,1)
	וַתָּמָת שָׁם וַתִּקָּבֵר שָׁם
	KEINE erwähnt
	Nur 1 Vers, keine Details

	Aaron (20,28-29)
	וַיָּמָת אַהֲרֹן שָׁם
	30 Tage (כָּל בֵּית יִשְׂרָאֵל)
	Ritual auf Berg Hor, Amtsübergabe

	Mose (Dtn 34,5-8)
	וַיָּמָת שָׁם מֹשֶׁה
	30 Tage (בְּנֵי יִשְׂרָאֵל)
	Gott selbst begräbt ihn!


→ Nur Mirjam: KEINE Trauerzeit erwähnt, KEINE Würdigung, KEINE Details!
Mögliche Gründe:
1. Patriarchalische Erzählstruktur: Frauen werden oft weniger ausführlich behandelt (trotz ihrer Bedeutung)
2. Fokus auf Priestertum: Aaron ist Hoherpriester → ausführlicher
3. Fokus auf Prophetie/Gesetz: Mose ist der Gesetzgeber → ausführlicher
4. Aber: Die rabbinische Tradition korrigiert diese Lakonie!

2. Der "Brunnen Mirjams" (באר מרים)
Talmud Taanit 9a:
"Rabbi Yose, Sohn des Rabbi Yehuda, sagte: Drei gute Versorger standen für Israel auf: Mose, Aaron und Mirjam. Und drei gute Gaben wurden ihretwegen gegeben: Der Brunnen (wegen Mirjam), die Wolkensäule (wegen Aaron), und das Manna (wegen Mose). Als Mirjam starb, verschwand der Brunnen, wie es heißt: 'Und Mirjam starb dort' (Num 20,1), und unmittelbar danach: 'Und es war kein Wasser da' (Num 20,2)."
→ Die Rabbinen verbinden Mirjams Tod direkt mit Wassermangel!
Die Legende:
Nach rabbinischer Tradition gab es einen wunderbaren Brunnen (ein rollender Felsen mit Wasser), der Israel durch die Wüste begleitete – der "Brunnen Mirjams" (באר מרים). Dieser Brunnen:
· Sprudelte überall, wo Israel lagerte
· War ein Geschenk Gottes wegen Mirjam
· Verschwand, als Mirjam starb (Num 20,1)
· → Deshalb sofort Wassermangel (Num 20,2)!
Numeri Rabba 1,2:
"Der Brunnen war ein Felsen, aus dem Wasser hervorsprudelte wie aus einer Flasche, und er rollte mit ihnen in den Tälern und stieg mit ihnen auf die Berge."

3. NT-Parallele: 1 Korinther 10,4
Griechisch:
καὶ πάντες τὸ αὐτὸ πνευματικὸν ἔπιον πόμα· ἔπινον γὰρ ἐκ πνευματικῆς ἀκολουθούσης πέτρας· ἡ πέτρα δὲ ἦν ὁ Χριστός.
Deutsch:
"Und alle tranken denselben geistlichen Trank; denn sie tranken aus einem geistlichen Felsen, der ihnen folgte; der Fels aber war Christus."
→ Paulus kennt die Tradition des "folgenden Felsens" (ἀκολουθούσης πέτρας)!
Die Verbindung:
· Rabbinische Tradition: Der Brunnen folgte Israel (wegen Mirjam)
· Paulus (1 Kor 10,4): Der Fels folgte Israel → = Christus!
· → Paulus übernimmt die jüdische Tradition, aber deutet sie christologisch um!

4. Die Würdigung Mirjams in der Tradition
A. Ihr Lobgesang (Ex 15,20-21):
וַתִּקַּח מִרְיָם הַנְּבִיאָה אֲחוֹת אַהֲרֹן אֶת־הַתֹּף בְּיָדָהּ וַתֵּצֶאןָ כָל־הַנָּשִׁים אַחֲרֶיהָ בְּתֻפִּים וּבִמְחֹלֹת
"Und Mirjam, die Prophetin, die Schwester Aarons, nahm die Pauke in ihre Hand, und alle Frauen zogen aus hinter ihr her mit Pauken und Reigen"
→ Sie wird "die Prophetin" (הַנְּבִיאָה) genannt – eine der wenigen Frauen mit diesem Titel!
B. Ihre Fürbitte (Num 12,13):
Als Mirjam Aussatz bekommt wegen ihrer Rebellion, betet Mose für sie:
אֵל נָא רְפָא נָא לָהּ
"Gott, bitte, heile sie doch!"
→ Moses kürzestes und innigstes Gebet – für seine Schwester!
C. Ihr Grab:
Numeri 20,1:
וַתִּקָּבֵר שָׁם
"Und sie wurde dort begraben"
Wo? In Kadesch (Num 20,1). Rabbinische Tradition:
· Mirjams Grab ist in Kadesch
· Aarons Grab ist auf dem Berg Hor (Num 20,28)
· Moses Grab ist unbekannt – "niemand kennt sein Grab" (Dtn 34,6)
→ Von den drei Führern ist nur Mirjams Grab bekannt und wurde verehrt!

5. Theologische Bedeutung: Frauen als Mittler des Lebens
Die Parallelen:
	Mirjam
	Bedeutung

	Rettet Mose als Baby (Ex 2,4-8)
	Vermittlerin der Rettung

	Prophetin (Ex 15,20)
	Vermittlerin des Lobes

	Wegen ihr: Brunnen (Talmud)
	Vermittlerin des Wassers/Lebens

	Ihr Tod → kein Wasser (Num 20,1-2)
	Leben hängt an ihr


→ Mirjam = Symbol für Leben (Wasser) und Lobpreis!
NT-Parallele:
	AT: Mirjam
	NT: Frauen als Zeuginnen

	Erste beim Lobgesang nach Rettung (Ex 15,20-21)
	Erste bei der Auferstehung (Mk 16,1-8)

	Prophetin (Ex 15,20)
	Prophetinnen (Lk 2,36: Anna; Apg 21,9: Töchter des Philippus)

	Vermittlerin des Wassers
	Samariterin am Brunnen (Joh 4)


→ Frauen als erste Zeuginnen des Lebens/der Auferstehung!

6. Zusammenfassung: Warum fehlt Würdigung?
Drei Antworten:
1. Textliche Knappheit ≠ fehlende Bedeutung:
· Der Text ist lakonisch, aber die Tradition würdigt sie!
· Micha 6,4 nennt sie gleichrangig mit Mose und Aaron
· Talmud verbindet sie mit dem Brunnen (Lebenswasser)
2. Ihr Tod markiert das Ende der Versorgung:
· Tod Mirjams → Kein Wasser (Num 20,1-2)
· Tod Aarons → später: Kein Sühnedienst mehr (für ihn)
· Tod Moses → später: Keine Prophetie mehr wie Mose (Dtn 34,10)
3. Frauen als "unsichtbare" Trägerinnen:
· Mirjam rettet Mose (Ex 2) → ohne sie kein Exodus!
· Zippora rettet Mose durch Beschneidung (Ex 4,24-26)
· Frauen am Grab → erste Auferstehungszeuginnen (Mk 16)
→ Oft lakonisch berichtet, aber essentiell für die Geschichte!

Fazit:
Mirjams Tod (Num 20,1) ist lakonisch im Text, aber bedeutsam in der Wirkung:
1. Sofort danach: Kein Wasser (V. 2)
2. Rabbinische Tradition: Der Brunnen Mirjams verschwindet
3. Paulus (1 Kor 10,4) kennt den "folgenden Felsen"
4. Würdigung: Sie war Prophetin, Retterin, Lobpreiserin
Die Lakonie des Textes sollte nicht täuschen: Mirjam war eine der drei Führer Israels (Micha 6,4), und ihr Tod markiert das Ende einer Ära – genau wie bei Aaron und Mose!
Numeri 20,3
Hebräisch: וַיָּ֥רֶב הָעָ֖ם עִם־מֹשֶׁ֑ה וַיֹּאמְר֣וּ לֵאמֹ֔ר וְל֥וּ גָוַ֛עְנוּ בִּגְוַ֥ע אַחֵ֖ינוּ לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und das Volk stritt mit Mosche, und sie sprachen, sagend: Wären wir doch umgekommen beim Umkommen unserer Brüder vor dem Angesicht des Ewigen!

Kommentar: Das Verb וַיָּרֶב (Wayyiqtol, 3. m. sg. von ריב, „und es stritt") ist dasselbe Wort, das zum Namen מְרִיבָה (Meriva, „Streit") in Vers 13 führt. Das Subjekt הָעָם („das Volk"). עִם־מֹשֶׁה („mit Mose") gibt den Kontrahenten an.
Die Redeeinleitung וַיֹּאמְרוּ לֵאמֹר ist doppelt: Wayyiqtol von אמר plus Infinitiv construct לֵאמֹר. Der optative Wunsch וְלוּ גָוַעְנוּ besteht aus וְלוּ (Wunschpartikel „wäre doch, o dass") und גָוַעְנוּ (Qal Perfekt, 1. c. pl. von גוע, „wir sind verschieden, umgekommen"). Die temporale Präposition בִּגְוַע אַחֵינוּ („beim Umkommen unserer Brüder") verwendet den Qal Infinitiv construct von גוע mit בְּ und Possessivsuffix – eine figura etymologica (גוע - גוע). לִפְנֵי יְהוָה („vor JHWH") bezieht sich wohl auf Korachs Rebellion (Kap. 16) oder andere göttliche Gerichte.
Die LXX übersetzt „וְלוּ גָוַעְנוּ בִּגְוַע אַחֵינוּ" (wären wir doch gestorben beim Sterben unserer Brüder) mit „Ὄφελον ἀπεθάνομεν ἐν τῇ ἀπωλίᾳ τῶν ἀδελφῶν ἡμῶν" (wären wir doch gestorben beim Untergang unserer Brüder), wobei „ἀπωλίᾳ" (Untergang/Vernichtung) stärker ist als das hebräische "Sterben".
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase; der zweite mit Verb und Infinitiv. Die direkte Rede ist ein Wunschsatz mit Wunschpartikel, Verb und temporaler Präpositionalphrase (Infinitiv construct mit Possessivsuffix, figura etymologica), gefolgt von Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt bittere Ironie: Sie wünschen, sie wären mit den Rebellen gestorben – dabei waren jene zur Strafe für ihr Murren gestorben!
Numeri 20,4
Hebräisch: וְלָמָ֤ה הֲבֵאתֶם֙ אֶת־קְהַ֣ל יְהוָ֔ה אֶל־הַמִּדְבָּ֖ר הַזֶּ֑ה לָמ֣וּת שָׁ֔ם אֲנַ֖חְנוּ וּבְעִירֵֽנוּ׃
Deutsch: Und warum habt ihr die Versammlung des Ewigen in diese Wüste gebracht, dass wir daselbst sterben, wir und unser Vieh?

Kommentar: Die rhetorische Frage וְלָמָה הֲבֵאתֶם besteht aus וְלָמָה (Interrogativ „warum") und הֲבֵאתֶם (Hifil Perfekt, 2. m. pl. von בוא, „ihr habt gebracht"). Das Objekt אֶת־קְהַל יְהוָה („die Versammlung JHWHs", Constructus-Verbindung) ist ironisch – sie sind „JHWHs Versammlung", doch rebellieren gegen ihn. Die Ortsangabe אֶל־הַמִּדְבָּר הַזֶּה („in diese Wüste") mit Demonstrativpronomen ist abschätzig.
Der finale Infinitiv לָמוּת (Qal Infinitiv construct von מות mit לְ, „um zu sterben") drückt den (vermeintlichen) Zweck aus. שָׁם („dort, daselbst") wiederholt. Das doppelte Subjekt אֲנַחְנוּ וּבְעִירֵנוּ („wir und unser Vieh") zeigt: nicht nur Menschen, auch Tiere leiden. בְּעִיר bedeutet „Vieh, Haustiere" mit Possessivsuffix 1. c. pl.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit rhetorischer Frage (Interrogativ, Verb, Objekt als Constructus-Verbindung, Präpositionalphrase mit Demonstrativpronomen) und finaler Infinitivkonstruktion mit Adverb und doppeltem Subjekt. Es gibt einen Nebensatz (finaler Infinitivsatz).
Der Vers wiederholt die alte Anklage aus der frühen Wüstenzeit – trotz 40 Jahren göttlicher Fürsorge lernt diese Generation nicht.
Numeri 20,5
Hebräisch: וְלָמָ֤ה הֶֽעֱלִיתֻ֨נוּ֙ מִמִּצְרַ֔יִם לְהָבִ֣יא אֹתָ֔נוּ אֶל־הַמָּק֥וֹם הָרָ֖ע הַזֶּ֑ה לֹ֣א׀ מְק֣וֹם זֶ֗רַע וּתְאֵנָ֤ה וְגֶ֨פֶן֙ וְרִמּ֔וֹן וּמַ֥יִם אַ֖יִן לִשְׁתּֽוֹת׃
Deutsch: Und warum habt ihr uns aus Ägypten heraufgeführt, um uns an diesen bösen Ort zu bringen? Es ist kein Ort der Saat und der Feigenbäume und der Weinstöcke und der Granatbäume, und kein Wasser ist da zu trinken.

Kommentar: Die zweite rhetorische Frage וְלָמָה הֶעֱלִיתֻנוּ מִמִּצְרַיִם mit הֶעֱלִיתֻנוּ (Hifil Perfekt, 2. m. pl. von עלה mit Objektsuffix 1. c. pl., „ihr habt uns heraufgeführt") und מִמִּצְרַיִם („aus Ägypten"). Der finale Infinitiv לְהָבִיא אֹתָנוּ (Hifil Infinitiv construct von בוא mit לְ und Objektsuffix 1. c. pl., „um uns zu bringen"). Die Ortsangabe אֶל־הַמָּקוֹם הָרָע הַזֶּה („zu diesem bösen Ort") mit Adjektiv רָע und Demonstrativpronomen ist vernichtend.
Die negative Beschreibung beginnt mit לֹא מְקוֹם זֶרַע („kein Ort der Saat", Constructus-Verbindung mit Negation). Die vierfache Aufzählung וּתְאֵנָה וְגֶפֶן וְרִמּוֹן nennt kultivierte Früchte: תְּאֵנָה „Feige", גֶּפֶן „Weinstock, Rebe", רִמּוֹן „Granatapfel" – alles Symbole des verheißenen Landes (vgl. Dtn 8,8), die hier fehlen. Die abschließende Klage וּמַיִם אַיִן לִשְׁתּוֹת („und Wasser ist nicht da zu trinken") verwendet אַיִן (Existenznegation stärker als לֹא) mit finalem Infinitiv לִשְׁתּוֹת (Qal Infinitiv construct von שׁתה mit לְ).
Die LXX übersetzt „לֹא מְקוֹם זֶרַע" (kein Ort der Aussaat) mit „τόπος, οὗ οὐ σπείρεται" (ein Ort, wo nicht gesät wird), was die Unfruchtbarkeit aktiver ausdrückt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit rhetorischer Frage (Interrogativ, Verb mit Objektsuffix, Präpositionalphrase) und finaler Infinitivkonstruktion (mit Objektsuffix und Präpositionalphrase). Ein negativer nominaler Satz mit Constructus-Verbindung, vierfacher Aufzählung und abschließender Existenznegation mit finalem Infinitiv beschreibt den Ort. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (finaler Infinitivsatz).
Der Vers gipfelt in der Undankbarkeit: Sie verherrlichen Ägypten (wo sie Sklaven waren!) und verdammen die Wüste – trotz 40 Jahren göttlicher Versorgung.
Numeri 20,6
Hebräisch: וַיָּבֹא֩ מֹשֶׁ֨ה וְאַהֲרֹ֜ן מִפְּנֵ֣י הַקָּהָ֗ל אֶל־פֶּ֨תַח֙ אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד וַֽיִּפְּל֖וּ עַל־פְּנֵיהֶ֑ם וַיֵּרָ֥א כְבוֹד־יְהוָ֖ה אֲלֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und Mosche und Aharon kamen von der Versammlung zum Eingang des Zeltes der Begegnung und fielen auf ihr Angesicht; und die Herrlichkeit des Ewigen erschien ihnen.

Kommentar: Das Verb וַיָּבֹא (Wayyiqtol, 3. m. sg. von בוא, „und er kam") hat kollektives Subjekt מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן (koordiniert). Die Präposition מִפְּנֵי הַקָּהָל („von vor der Versammlung") mit מִן und פָּנִים („Angesicht") bedeutet: „weg von der Versammlung", sie fliehen vor dem aufgebrachten Volk. אֶל־פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד („zum Eingang des Zeltes der Begegnung", Constructus-Verbindung) gibt das Ziel an – sie suchen Zuflucht beim Heiligtum.
Das Verb וַיִּפְּלוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von נפל, „und sie fielen") mit עַל־פְּנֵיהֶם („auf ihr Angesicht") beschreibt die Proskynese – demütige Anbetung oder verzweifelte Fürbitte.
Die göttliche Antwort וַיֵּרָא כְבוֹד־יְהוָה אֲלֵיהֶם besteht aus וַיֵּרָא (Wayyiqtol, 3. m. sg. von ראה Nifal, „und er erschien"), כְבוֹד־יְהוָה („die Herrlichkeit JHWHs", Constructus-Verbindung) und אֲלֵיהֶם („ihnen") mit Suffix 3. m. pl. Die כָּבוֹד („Herrlichkeit, Gewicht") JHWHs ist seine sichtbare Präsenz.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, übersetzt כָּבוֹד mit δόξα (doxa, „Herrlichkeit").
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, koordiniertem Subjekt, zwei Präpositionalphrasen; der zweite mit Verb und Präpositionalphrase; der dritte mit Verb, Subjekt (Constructus-Verbindung) und Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt die verzweifelte Situation der Führer und die göttliche Antwort – wie so oft erscheint Gottes Herrlichkeit in der Krise.
Numeri 20,7-8
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃ קַ֣ח אֶת־הַמַּטֶּ֗ה וְהַקְהֵ֤ל אֶת־הָעֵדָה֙ אַתָּה֙ וְאַהֲרֹ֣ן אָחִ֔יךָ וְדִבַּרְתֶּ֧ם אֶל־הַסֶּ֛לַע לְעֵינֵיהֶ֖ם וְנָתַ֣ן מֵימָ֑יו וְהוֹצֵאתָ֙ לָהֶ֥ם מַ֨יִם֙ מִן־הַסֶּ֔לַע וְהִשְׁקִיתָ֥ אֶת־הָעֵדָ֖ה וְאֶת־בְּעִירָֽם׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend: Nimm den Stab und versammle die Gemeinde, du und dein Bruder Aharon, und redet vor ihren Augen zu dem Felsen, so wird er sein Wasser geben; und du wirst ihnen Wasser aus dem Felsen hervorbringen und die Gemeinde tränken und ihr Vieh.

Kommentar: Vers 7 ist die stereotype Redeeinleitungsformel.
Vers 8 beginnt mit dem Imperativ קַח (Qal Imperativ von לקח, „nimm"). Das Objekt אֶת־הַמַּטֶּה („den Stab") mit Artikel – wahrscheinlich derselbe Stab, der in Ägypten Wunder wirkte und vor JHWH aufbewahrt wird (vgl. 17,25).
Der zweite Imperativ וְהַקְהֵל (Waw + Hifil Imperativ von קהל, „und versammle") ist kausativ. Das Objekt אֶת־הָעֵדָה („die Gemeinde"). Die betonende Phrase אַתָּה וְאַהֲרֹן אָחִיךָ („du und dein Bruder Aaron") nennt beide Führer – beide sollen beteiligt sein.
Der entscheidende dritte Imperativ וְדִבַּרְתֶּם אֶל־הַסֶּלַע (Waw + Piel Perfekt, 2. m. pl. von דבר, „und ihr sollt reden") mit Weqatal und Plural zeigt: beide sollen zum Felsen reden (nicht ihn schlagen!). לְעֵינֵיהֶם („vor ihren Augen") mit Possessivsuffix 3. m. pl. betont die Öffentlichkeit.
Die Verheißung וְנָתַן מֵימָיו (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von נתן, „und er wird geben") mit Weqatal. Das Objekt מֵימָיו („seine Wasser") mit Possessivsuffix 3. m. sg. personifiziert den Felsen.
Die Fortsetzung וְהוֹצֵאתָ לָהֶם מַיִם מִן־הַסֶּלַע mit וְהוֹצֵאתָ (Waw + Hifil Perfekt, 2. m. sg. von יצא, „und du wirst hervorbringen") wendet sich singular an Mose. לָהֶם („ihnen"), מַיִם Objekt, מִן־הַסֶּלַע („aus dem Felsen") Quelle.
Der Abschluss וְהִשְׁקִיתָ אֶת־הָעֵדָה וְאֶת־בְּעִירָם mit וְהִשְׁקִיתָ (Waw + Hifil Perfekt, 2. m. sg. von שׁקה, „und du wirst tränken") ist kausativ. Das doppelte Objekt אֶת־הָעֵדָה וְאֶת־בְּעִירָם („die Gemeinde und ihr Vieh") entspricht der Klage aus Vers 4.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die entscheidende Anweisung ist: zum Felsen reden, nicht ihn schlagen – ein Test des Gehorsams.
Numeri 20,9
Hebräisch: וַיִּקַּ֥ח מֹשֶׁ֛ה אֶת־הַמַּטֶּ֖ה מִלִּפְנֵ֣י יְהוָ֑ה כַּאֲשֶׁ֖ר צִוָּֽהוּ׃
Deutsch: Und Mosche nahm den Stab von vor dem Ewigen weg, so wie er es ihm geboten hatte.

Kommentar: Das Verb וַיִּקַּח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von לקח, „und er nahm"). מֹשֶׁה Subjekt. Das Objekt אֶת־הַמַּטֶּה („den Stab"). Die Präposition מִלִּפְנֵי יְהוָה („von vor JHWH") mit מִן zeigt: der Stab lag im Heiligtum (vgl. 17,25 – Aarons Stab).
Die Gehorsamformel כַּאֲשֶׁר צִוָּהוּ („so wie er ihm geboten hatte") besteht aus כַּאֲשֶׁר („so wie"), צִוָּהוּ (Piel Perfekt, 3. m. sg. von צוה mit Objektsuffix 3. m. sg., „er befahl ihm"). Diese Formel betont normalerweise vollständigen Gehorsam – doch was folgt, wird diesen Gehorsam in Frage stellen.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt, Objekt, Präpositionalphrase und Vergleichsphrase (Nebensatz). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Vergleichssatz).
Der Vers zeigt zunächst Gehorsam – Mose holt den Stab. Doch die folgende Ausführung wird problematisch werden.
Numeri 20,10-11
Hebräisch: וַיַּקְהִ֜לוּ מֹשֶׁ֧ה וְאַהֲרֹ֛ן אֶת־הַקָּהָ֖ל אֶל־פְּנֵ֣י הַסָּ֑לַע וַיֹּ֣אמֶר לָהֶ֗ם שִׁמְעוּ־נָא֙ הַמֹּרִ֔ים הֲמִן־הַסֶּ֣לַע הַזֶּ֔ה נוֹצִ֥יא לָכֶ֖ם מָֽיִם׃ וַיָּ֨רֶם מֹשֶׁ֜ה אֶת־יָדֹ֗ו וַיַּ֧ךְ אֶת־הַסֶּ֛לַע בְּמַטֵּ֖הוּ פַּעֲמָ֑יִם וַיֵּצְאוּ֙ מַ֣יִם רַבִּ֔ים וַתֵּ֥שְׁתְּ הָעֵדָ֖ה וּבְעִירָֽם׃
Deutsch: Und Mosche und Aharon versammelten die Versammlung vor dem Felsen; und er sprach zu ihnen: Hört doch, ihr Widerspenstigen! Werden wir euch Wasser aus diesem Felsen hervorbringen? Und Mosche erhob seine Hand und schlug den Felsen mit seinem Stab zweimal; da kam viel Wasser heraus, und die Gemeinde trank und ihr Vieh.

Kommentar: Das Verb וַיַּקְהִלוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von קהל Hifil, „und sie versammelten") mit koordiniertem Subjekt מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן. Das Objekt אֶת־הַקָּהָל („die Versammlung"). אֶל־פְּנֵי הַסָּלַע („vor den Felsen").
Das Verb וַיֹּאמֶר לָהֶם (Wayyiqtol von אמר, „und er sprach zu ihnen") ist singular – nur Mose spricht, nicht beide wie befohlen! Der Imperativ שִׁמְעוּ־נָא (Qal Imperativ Plural von שׁמע mit emphatischem נָא, „hört doch"). Die Anrede הַמֹּרִים („ihr Widerspenstigen") von מרה „rebellieren" mit Artikel – eine harte, zornige Anrede.
Die rhetorische Frage הֲמִן־הַסֶּלַע הַזֶּה נוֹצִיא לָכֶם מָיִם ist problematisch: הֲ Interrogativpartikel, מִן־הַסֶּלַע הַזֶּה („aus diesem Felsen") mit Demonstrativpronomen, נוֹצִיא (Hifil Imperfekt, 1. c. pl. von יצא, „wir werden hervorbringen") – WIR, nicht JHWH! Dies ist der erste Fehler: Mose nimmt die Ehre für sich und Aaron.
Vers 11: וַיָּרֶם מֹשֶׁה אֶת־יָדוֹ („und Mose erhob seine Hand"). וַיַּךְ אֶת־הַסֶּלַע בְּמַטֵּהוּ פַּעֲמָיִם („und er schlug den Felsen mit seinem Stab zweimal") – פַּעֲמַיִם Dual von פַּעַם „Mal". Dies ist der zweite Fehler: JHWH befahl zu reden, nicht zu schlagen!
Trotz Ungehorsam: וַיֵּצְאוּ מַיִם רַבִּים („und es kamen heraus viele Wasser"). וַתֵּשְׁתְּ הָעֵדָה וּבְעִירָם („und es trank die Gemeinde und ihr Vieh") – das Wunder geschieht dennoch.
Die LXX übersetzt „הַמֹּרִים" (die Widerspenstigen/Aufrührerischen) mit „οἱ ἀπειθεῖς" (die Ungehorsamen), was eine etwas mildere Charakterisierung darstellt.
Die Verse zeigen Moses fatalen Fehler: Er spricht zornig, beansprucht die Ehre für sich („wir werden hervorbringen"), und schlägt statt zu reden. Trotzdem geschieht das Wunder – doch die Konsequenzen werden folgen.
Numeri 20,12
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר יְהוָה֮ אֶל־מֹשֶׁ֣ה וְאֶֽל־אַהֲרֹן֒ יַ֚עַן לֹא־הֶאֱמַנְתֶּ֣ם בִּ֔י לְהַ֨קְדִּישֵׁ֔נִי לְעֵינֵ֖י בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל לָכֵ֗ן לֹ֤א תָבִ֨יאוּ֙ אֶת־הַקָּהָ֣ל הַזֶּ֔ה אֶל־הָאָ֖רֶץ אֲשֶׁר־נָתַ֥תִּי לָהֶֽם׃
Deutsch: Da sprach der Ewige zu Mosche und zu Aharon: Weil ihr mir nicht geglaubt habt, mich vor den Augen der Söhne Jisra'els zu heiligen, darum sollt ihr diese Versammlung nicht in das Land bringen, das ich ihnen gegeben habe.

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol von אמר) leitet das vernichtende Urteil ein. יְהוָה Subjekt. Die doppelte Adressatenangabe אֶל־מֹשֶׁה וְאֶֽל־אַהֲרֹן – beide werden zur Rechenschaft gezogen.
Die kausale Konjunktion יַעַן לֹא־הֶאֱמַנְתֶּם בִּי („weil ihr mir nicht geglaubt habt") besteht aus יַעַן („weil, da"), לֹא Negation, הֶאֱמַנְתֶּם (Hifil Perfekt, 2. m. pl. von אמן, „ihr habt geglaubt") mit בִּי („an mich"). Der finale Infinitiv לְהַקְדִּישֵׁנִי (Hifil Infinitiv construct von קדשׁ mit לְ und Objektsuffix 1. c. sg., „mich zu heiligen") ist kausativ – sie sollten Gottes Heiligkeit sichtbar machen. לְעֵינֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל („vor den Augen der Söhne Israels") betont die Öffentlichkeit.
Die Strafe לָכֵן לֹא תָבִיאוּ אֶת־הַקָּהָל הַזֶּה אֶל־הָאָרֶץ ist drastisch: לָכֵן („darum"), לֹא תָבִיאוּ (Negation plus Hifil Imperfekt, 2. m. pl. von בוא, „ihr werdet nicht bringen"), אֶת־הַקָּהָל הַזֶּה („diese Versammlung") mit Demonstrativpronomen, אֶל־הָאָרֶץ („in das Land"). Der Relativsatz אֲשֶׁר־נָתַתִּי לָהֶם („das ich ihnen gegeben habe") macht es noch schmerzlicher – das verheißene Land.
Die LXX übersetzt „לֹא־הֶאֱמַנְתֶּם בִּי לְהַקְדִּישֵׁנִי" (ihr habt nicht an mich geglaubt, um mich zu heiligen) mit „οὐκ ἐπιστεύσατε ἁγιάσαι με" (ihr habt nicht geglaubt, mich zu heiligen), wobei die griechische Construction etwas direkter ist.
Das Urteil ist hart: Wegen eines einzigen Fehlers dürfen Mose und Aaron nicht ins verheißene Land. Der Grund: mangelnder Glaube und Versagen, Gottes Heiligkeit zu demonstrieren. Es geht nicht um Zweifel an Gottes Existenz, sondern an der Methode (Reden statt Schlagen) bzw. um fehlendes Vertrauen in Gottes konkrete Anweisung.
Numeri 20,13
Hebräisch: הֵ֚מָּה מֵ֣י מְרִיבָ֔ה אֲשֶׁר־רָב֥וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל אֶת־יְהוָ֑ה וַיִּקָּדֵ֖שׁ בָּֽם׃
Deutsch: Das sind die Wasser von Meriva, wo die Söhne Jisra'els mit dem Ewigen stritten und er sich an ihnen heiligte.

Kommentar: Das emphatische Pronomen הֵמָּה („sie, das") verweist zurück. Das Subjekt מֵי מְרִיבָה („Wasser von Meriva", Constructus-Verbindung) wird zum Ortsnamen – מְרִיבָה von ריב „streiten". Der Relativsatz אֲשֶׁר־רָבוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־יְהוָה besteht aus אֲשֶׁר, רָבוּ (Qal Perfekt, 3. c. pl. von ריב, „sie stritten"), בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל Subjekt, אֶת־יְהוָה direktes Objekt mit Objektpartikel – sie stritten mit/gegen JHWH selbst.
Die paradoxe Aussage וַיִּקָּדֵשׁ בָּם („und er heiligte sich an ihnen") besteht aus וַיִּקָּדֵשׁ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von קדשׁ Nifal, „und er erwies sich heilig") – die Nifal-Form ist reflexiv – und בָּם („an/durch sie"). Trotz Moses Fehler wurde Gottes Heiligkeit letztlich sichtbar: Das Wasser kam, das Volk wurde versorgt, aber die Führer wurden bestraft – Gottes Gerechtigkeit wurde demonstriert.
Die LXX übersetzt „מֵי מְרִיבָה" (Wasser des Streits) mit „ὕδωρ ἀντιλογίας" (Wasser des Widerspruchs), was eine leicht andere Nuance hat, und „וַיִּקָּדֵשׁ בָּם" (und er erwies sich heilig an ihnen) wird zu „καὶ ἡγιάσθη ἐν αὐτοῖς" (und er wurde geheiligt in ihnen), eine passivere Construction.
Die Satzstruktur zeigt einen nominalen Hauptsatz mit emphatischem Pronomen und Subjekt (Constructus-Verbindung), erweitert durch einen Relativsatz mit Verb, Subjekt und Objekt. Ein koordinierter Hauptsatz mit Verb (Nifal reflexiv) und Präpositionalphrase folgt. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers schließt die Episode ätiologisch ab: Der Name Meriva erinnert für immer an den Streit – aber auch daran, dass Gott trotz menschlichen Versagens seine Heiligkeit bewahrt.
Exkurs: Moses Sünde bei Meriva – Was war der Fehler?
Das Problem:
Gottes Befehl (V. 8):
וְדִבַּרְתֶּם אֶל־הַסֶּלַע לְעֵינֵיהֶם וְנָתַן מֵימָיו
"Und redet zum Felsen vor ihren Augen, und er wird sein Wasser geben"
Moses Ausführung (V. 10-11):
1. Spricht zornig: "Hört doch, ihr Widerspenstigen!" (V. 10a)
2. Nimmt die Ehre für sich: "Werden WIR euch Wasser hervorbringen?" (V. 10b)
3. Schlägt den Felsen statt zu reden (V. 11a)
4. Schlägt zweimal (פַּעֲמָיִם, V. 11a)
Gottes Urteil (V. 12):
יַעַן לֹא־הֶאֱמַנְתֶּם בִּי לְהַקְדִּישֵׁנִי לְעֵינֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל
"Weil ihr nicht an mich geglaubt habt, mich zu heiligen vor den Augen der Söhne Israels"
Die Frage: WAS genau war Moses Sünde?

Die 7 Hauptinterpretationen:

1. Er SCHLUG statt zu REDEN (Ungehorsam)
Die Interpretation:
· Gott befahl: "Redet" (וְדִבַּרְתֶּם, V. 8)
· Mose tat: "Schlug" (וַיַּךְ, V. 11)
· → Direkter Ungehorsam!
Psalm 106,32-33:
וַיַּקְצִיפוּ עַל־מֵי מְרִיבָה וַיֵּרַע לְמֹשֶׁה בַּעֲבוּרָם
כִּי־הִמְרוּ אֶת־רוּחוֹ וַיְבַטֵּא בִּשְׂפָתָיו
"Und sie erzürnten (Gott) an den Wassern von Meriva, und es erging Mose übel ihretwegen,
denn sie reizten seinen Geist, und er redete unbedacht mit seinen Lippen"
→ Der Psalm sagt: Mose "redete unbedacht" (וַיְבַטֵּא בִּשְׂפָתָיו)!
Problem mit dieser Interpretation:
· Beim ersten Mal (Ex 17,6) befahl Gott Mose, den Felsen zu schlagen (וְהִכִּיתָ בַצּוּר)!
· Warum ist es jetzt falsch?
Antwort:
· Ex 17: Erste Generation → Mose muss schlagen (Gesetz, Gericht)
· Num 20: Zweite Generation → Mose soll reden (Gnade, Beziehung)
· → Schlagen war nicht mehr angemessen – die Beziehung hatte sich geändert!

2. Er nahm die EHRE für sich ("WIR werden...") - Stolz
Die Interpretation:
· Mose sagte: "Werden WIR euch Wasser hervorbringen?" (הֲמִן־הַסֶּלַע הַזֶּה נוֹצִיא לָכֶם מָיִם, V. 10)
· → WIR (Mose + Aaron), nicht GOTT!
· → Er beanspruchte die Ehre für sich!
Deuteronomium 32,51:
עַל אֲשֶׁר מְעַלְתֶּם בִּי בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל... לֹא־קִדַּשְׁתֶּם אוֹתִי בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל
"Weil ihr treulos an mir gehandelt habt inmitten der Söhne Israels... ihr habt mich nicht geheiligt inmitten der Söhne Israels"
→ Moses Sünde war מַעַל (Untreue/Treuebruch) – er nahm Gottes Ehre!
Numeri 20,12:
לְהַקְדִּישֵׁנִי לְעֵינֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל
"Mich zu heiligen vor den Augen der Söhne Israels"
→ Mose sollte Gottes Heiligkeit zeigen, aber zeigte stattdessen seine eigene Macht!
Problem mit dieser Interpretation:
· Das Hebräische ist ambig: 
· "Werden WIR...?" (rhetorische Frage = "Sollen wir etwa...?")
· Oder: "WIR werden!" (Anmaßung)
· Könnte auch bedeuten: "Sollen wir (statt Gott) euch Wasser geben?"

3. Er war ZORNIG - Mangel an Geduld/Liebe
Die Interpretation:
· Mose nannte sie: "Hört doch, ihr Widerspenstigen!" (שִׁמְעוּ־נָא הַמֹּרִים, V. 10)
· הַמֹּרִים = "die Rebellischen, Widerspenstigen" (von מָרָה = rebellieren)
· → Zorniger Ton, keine Sanftmut!
Numeri 12,3:
וְהָאִישׁ מֹשֶׁה עָנָו מְאֹד מִכֹּל הָאָדָם
"Und der Mann Mose war sehr demütig, mehr als alle Menschen auf Erden"
→ Moses Demut (עָנָו) war sein Kennzeichen – aber hier verlor er sie!
Psalm 106,33:
כִּי־הִמְרוּ אֶת־רוּחוֹ
"Denn sie reizten seinen Geist"
→ Mose ließ sich von seinem Zorn überwältigen!
Jakobus 1,20:
ὀργὴ γὰρ ἀνδρὸς δικαιοσύνην θεοῦ οὐκ ἐργάζεται
"Denn des Menschen Zorn wirkt nicht Gottes Gerechtigkeit"
→ Moses Zorn verhinderte, dass Gottes Gerechtigkeit sichtbar wurde!

4. Er ZWEIFELTE - "Mangel an Glauben" (V. 12)
Die Interpretation:
· Gottes Urteil: "Weil ihr nicht an mich geglaubt habt" (לֹא־הֶאֱמַנְתֶּם בִּי, V. 12)
· Mose fragte rhetorisch: "Werden wir aus diesem Felsen Wasser hervorbringen?" (V. 10)
· → Impliziert: "Ist das überhaupt möglich?"
· → Zweifel an Gottes Macht!
Problem:
· Mose schlug den Felsen → also erwartete er Wasser!
· Wo ist der Zweifel?
Antwort:
· Der Zweifel war nicht an Gottes Macht, sondern an seiner Anweisung: 
· Mose dachte: "Reden reicht nicht – ich muss schlagen!"
· → Er vertraute nicht auf Gottes Methode!

5. Er schlug ZWEIMAL - Ungeduld
Die Interpretation:
· וַיַּךְ אֶת־הַסֶּלַע בְּמַטֵּהוּ פַּעֲמָיִם (V. 11)
· "Und er schlug den Felsen mit seinem Stab zweimal"
· → Warum zweimal?
Möglichkeiten:
1. Erste Mal reichte nicht → Ungeduld!
2. Betonte seine eigene Anstrengung (statt Gottes Gnade)
3. Symbolisch: Wiederholung = menschliches Mühen (vs. Gottes müheloses Wort)
Rabbinische Auslegung (Numeri Rabba 19,9):
"Beim ersten Schlag kamen nur Tropfen heraus. Mose dachte, er hätte versagt, und schlug ein zweites Mal. Dann kam viel Wasser."
→ Mose zweifelte nach dem ersten Schlag → schlug nochmal!

6. Falscher FELSEN? (Widerspruch zu Ex 17)
Die Interpretation:
· Ex 17,6: Mose schlägt den Felsen in Horeb (Sinai)
· Num 20,11: Mose schlägt den Felsen in Kadesch (Wüste Zin)
· → Verschiedene Orte, verschiedene Felsen!
· → Aber: 1 Kor 10,4 spricht von einem Felsen, der folgte!
1 Korinther 10,4:
ἔπινον γὰρ ἐκ πνευματικῆς ἀκολουθούσης πέτρας· ἡ πέτρα δὲ ἦν ὁ Χριστός
"Denn sie tranken aus einem geistlichen Felsen, der ihnen folgte; der Fels aber war Christus"
→ Paulus kennt die Tradition: EIN Felsen folgte Israel (= Christus)!
Rabbinische Tradition (Talmud):
· Der Felsen in Ex 17 und Num 20 ist derselbe!
· Er "rollte" mit Israel durch die Wüste (vgl. "Brunnen Mirjams")
Problem mit Moses Handlung:
· In Ex 17 sollte er schlagen → Symbol: Christus wird geschlagen (einmal!)
· In Num 20 sollte er reden → Symbol: Zu Christus sprechen (Gebet!)
· → Mose schlug zweimal → symbolisch: Christus zweimal gekreuzigt?
Hebräer 6,6:
ἀνασταυροῦντας ἑαυτοῖς τὸν υἱὸν τοῦ θεοῦ
"Sie kreuzigen den Sohn Gottes von neuem"
→ Den Felsen zweimal schlagen = Christus zweimal opfern?
→ Aber Christus wurde einmal für alle geopfert (Hebr 7,27; 9,12; 10,10)!

7. Er machte sich zum MITTLER statt Gott - Usurpation
Die Interpretation:
· Gott wollte: "Der Felsen soll sein Wasser geben" (V. 8: וְנָתַן מֵימָיו)
· → Der Felsen als Akteur (Symbol für Christus!)
· Mose machte: "WIR werden euch Wasser hervorbringen" (V. 10)
· → Mose als Akteur (nicht Gott/Felsen!)
→ Mose usurpierte die Mittlerrolle, die Christus (= Felsen) gehört!
Typologie:
	Ex 17 (Horeb)
	Num 20 (Kadesch)
	Christus

	Schlagen befohlen
	Reden befohlen
	Einmal schlagen = Kreuzigung

	Mose schlägt einmal
	Mose schlägt zweimal
	Dann: Sprechen = Gebet

	Gehorsam
	Ungehorsam
	Opfer darf nicht wiederholt werden!

	Wasser kommt
	Wasser kommt (trotzdem!)
	Gnade trotz Ungehorsam


→ Moses Fehler: Er behandelte den Felsen wie in Ex 17 (schlagen), aber die Zeit hatte sich geändert – jetzt sollte gesprochen werden (neue Beziehung)!
→ Moses Fehler: Er behandelte den Felsen wie in Ex 17 (schlagen), aber die Zeit hatte sich geändert – jetzt sollte gesprochen werden (neue Beziehung)!

Zusammenfassung: Was war Moses Sünde?
Alle 7 Interpretationen zusammen:
	Interpretation
	Text
	Bedeutung

	1. Ungehorsam
	Schlug statt zu reden (V. 11)
	Direkte Missachtung des Befehls

	2. Stolz
	"WIR werden..." (V. 10)
	Nahm Gottes Ehre für sich

	3. Zorn
	"Ihr Widerspenstigen!" (V. 10)
	Verlor Sanftmut/Geduld

	4. Zweifel
	"Nicht geglaubt" (V. 12)
	Vertraute nicht auf Gottes Methode

	5. Ungeduld
	Schlug zweimal (V. 11)
	Menschliches Mühen statt Vertrauen

	6. Falsche Typologie
	Schlagen (alt) statt Reden (neu)
	Verfehlte den neuen Bund

	7. Usurpation
	Machte sich zum Mittler
	Nahm Christi Rolle


→ Wahrscheinlich war es eine Kombination aller Faktoren!

Gottes Urteil (V. 12):
יַעַן לֹא־הֶאֱמַנְתֶּם בִּי לְהַקְדִּישֵׁנִי לְעֵינֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל
"Weil ihr nicht an mich geglaubt habt, mich zu heiligen vor den Augen der Söhne Israels"
Die Kernaussage:
1. לֹא־הֶאֱמַנְתֶּם בִּי = "Nicht an mich geglaubt" → Mangel an Vertrauen
2. לְהַקְדִּישֵׁנִי = "Mich zu heiligen" → Versäumnis, Gottes Heiligkeit zu zeigen
3. לְעֵינֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל = "Vor den Augen der Söhne Israels" → Öffentliches Versagen
→ Moses Sünde war nicht eine Handlung, sondern ein Herzenszustand: Er versäumte es, Gottes Heiligkeit, Gnade und Genüge öffentlich zu demonstrieren!

9. Warum so HARTES Urteil für einen "kleinen" Fehler?
Die Frage:
Mose hatte 40 Jahre lang treu gedient:
· Befreite Israel aus Ägypten
· Empfing die Torah am Sinai
· Fürbitte unzählige Male (Ex 32,11-14; Num 14,13-19)
· Ertrug das Murren des Volkes
EINE einzige Verfehlung → und er darf nicht ins verheißene Land?
→ Ist das nicht zu hart?

Antworten:
A. Höhere Position = Höhere Verantwortung
Jakobus 3,1:
Μὴ πολλοὶ διδάσκαλοι γίνεσθε, ἀδελφοί μου, εἰδότες ὅτι μεῖζον κρίμα λημψόμεθα
"Werdet nicht viele Lehrer, meine Brüder, da ihr wisst, dass wir ein strengeres Urteil empfangen werden"
→ Führer werden strenger beurteilt als das Volk!
Lukas 12,48:
παντὶ δὲ ᾧ ἐδόθη πολύ, πολὺ ζητηθήσεται παρ' αὐτοῦ
"Wem aber viel gegeben ist, bei dem wird man viel suchen"
→ Mose erhielt mehr (direkter Kontakt mit Gott) → wird mehr gefordert!

B. Öffentliche Sünde = Öffentliche Konsequenz
Numeri 20,12:
לְעֵינֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל
"Vor den Augen der Söhne Israels"
→ Moses Fehler war ÖFFENTLICH → die Konsequenz muss auch ÖFFENTLICH sein!
Warum?
· Wenn Mose ungestraft bliebe → würde das Volk denken: "Gott ist nicht heilig"
· Gottes Heiligkeit muss gewahrt bleiben → auch auf Kosten seines treuen Dieners
1 Petrus 4,17:
ὅτι ὁ καιρὸς τοῦ ἄρξασθαι τὸ κρίμα ἀπὸ τοῦ οἴκου τοῦ θεοῦ
"Denn die Zeit ist gekommen, dass das Gericht anfange am Haus Gottes"
→ Gericht beginnt bei den Führern, nicht beim Volk!

C. Typos Christi: Mose bringt zum Land, aber geht nicht hinein
Theologische Parallele:
	Mose
	Christus (Erfüllung)

	Führt Israel bis zum verheißenen Land
	Führt uns bis zum Himmel

	Sieht das Land (Dtn 34,1-4)
	Sieht die Herrlichkeit (Joh 17,24)

	Geht nicht hinein (Num 20,12)
	Stirbt außerhalb (Hebr 13,12)

	Josua führt Israel hinein (Jos 1,2)
	Jesus (= Josua) führt uns hinein!

	Mose = Gesetz (bringt bis zur Grenze)
	Christus = Gnade (bringt hinein!)


Johannes 1,17:
ὁ νόμος διὰ Μωϋσέως ἐδόθη, ἡ χάρις καὶ ἡ ἀλήθεια διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐγένετο
"Das Gesetz wurde durch Mose gegeben; die Gnade und Wahrheit ist durch Jesus Christus geworden"
→ Mose (Gesetz) bringt bis zur Grenze → Jesu (Gnade) bringt hinein!
Galater 3,24:
ὥστε ὁ νόμος παιδαγωγὸς ἡμῶν γέγονεν εἰς Χριστόν
"Also ist das Gesetz unser Zuchtmeister gewesen auf Christus hin"
→ Das Gesetz (Mose) führt zu Christus → aber kann nicht ins Reich führen!

D. Gnade für Mose: Er kommt später doch hinein!
Obwohl Mose nicht mit Israel ins Land zog, gibt es Gnade:
1. Er sieht das Land (Dtn 34,1-4):
וַיַּרְאֵהוּ יְהוָה אֶת־כָּל־הָאָרֶץ
"Und der HERR ließ ihn das ganze Land sehen"
2. Er stirbt würdevoll:
וַיָּמָת שָׁם מֹשֶׁה עֶבֶד־יְהוָה... עַל־פִּי יְהוָה (Dtn 34,5)
"Und Mose, der Knecht des HERRN, starb dort... nach dem Befehl des HERRN"
→ "Nach dem Befehl des HERRN" = wörtlich: "durch den Mund des HERRN" (עַל־פִּי יְהוָה)
→ Rabbinische Tradition: Gott küsste Mose beim Tod!
3. Er erscheint auf dem Verklärungsberg (Mt 17,3):
καὶ ἰδοὺ ὤφθη αὐτοῖς Μωϋσῆς καὶ Ἠλίας συλλαλοῦντες μετ' αὐτοῦ
"Und siehe, es erschien ihnen Mose und Elia, die mit ihm redeten"
→ Mose erscheint mit Christus im verheißenen Land (Israel)!
→ Mose kommt doch ins "Land" – aber durch Auferstehung, nicht durch eigene Kraft!
Judas 9:
ὁ δὲ Μιχαὴλ ὁ ἀρχάγγελος... περὶ τοῦ Μωϋσέως σώματος
"Michael aber, der Erzengel... um den Leib des Mose"
→ Es gab einen Kampf um Moses Leib → warum? Weil Gott ihn auferweckte!

10. Die theologische Lektion
Was lernen wir aus Moses Fehler?
A. Selbst die Größten sind nicht perfekt
Römer 3,23:
πάντες γὰρ ἥμαρτον καὶ ὑστεροῦνται τῆς δόξης τοῦ θεοῦ
"Denn alle haben gesündigt und ermangeln der Herrlichkeit Gottes"
→ Sogar Mose (der demütigste Mensch, Num 12,3) versagte!
→ NIEMAND ist perfekt – alle brauchen Gnade!

B. Gottes Ehre > Menschliche Gefühle
Numeri 20,12:
לְהַקְדִּישֵׁנִי
"Mich zu heiligen"
→ Gottes Heiligkeit ist wichtiger als Moses Lebenswerk!
Jesaja 42,8:
אֲנִי יְהוָה הוּא שְׁמִי וּכְבוֹדִי לְאַחֵר לֹא־אֶתֵּן
"Ich bin der HERR, das ist mein Name; und meine Ehre gebe ich keinem anderen"
→ Gott teilt seine Ehre mit niemandem – auch nicht mit seinem treuesten Diener!

C. Sünde hat Konsequenzen – auch für Gläubige
Galater 6,7:
μὴ πλανᾶσθε, θεὸς οὐ μυκτηρίζεται· ὃ γὰρ ἐὰν σπείρῃ ἄνθρωπος, τοῦτο καὶ θερίσει
"Irrt euch nicht! Gott lässt sich nicht spotten. Denn was der Mensch sät, das wird er auch ernten"
→ Selbst vergebene Sünde kann irdische Konsequenzen haben!
Beispiele:
· David: Ehebruch mit Bathseba → Kind stirbt (2 Sam 12,14)
· Mose: Zorn bei Meriva → darf nicht ins Land (Num 20,12)
· Aaron: Goldenes Kalb → stirbt vor dem Land (Num 20,28)
→ Vergebung ≠ keine Konsequenzen!

D. Gott ist gnädig – aber auch heilig
Exodus 34,6-7:
יְהוָה יְהוָה אֵל רַחוּם וְחַנּוּן... וְנַקֵּה לֹא יְנַקֶּה
"HERR, HERR, Gott, barmherzig und gnädig... aber er lässt keineswegs ungestraft"
→ Gottes Gnade und Gerechtigkeit sind beide wahr!
→ Er vergibt (Mose wird gerettet), aber Konsequenzen bleiben (darf nicht ins Land)!

11. Zusammenfassung: Was war Moses Sünde?
Die 7 Aspekte zusammengefasst:
	Nr.
	Aspekt
	Fehler
	Konsequenz

	1
	Ungehorsam
	Schlug statt zu reden
	Missachtung des Befehls

	2
	Stolz
	"WIR werden..."
	Nahm Gottes Ehre

	3
	Zorn
	"Ihr Widerspenstigen!"
	Verlor Sanftmut

	4
	Unglaube
	"Nicht geglaubt" (V. 12)
	Vertraute nicht auf Gottes Methode

	5
	Ungeduld
	Schlug zweimal
	Menschliches Mühen

	6
	Falsche Zeit
	Schlagen (alt) statt Reden (neu)
	Verfehlte den neuen Bund

	7
	Usurpation
	Machte sich zum Mittler
	Nahm Christi Rolle


Die Kern-Sünde:
לֹא־הֶאֱמַנְתֶּם בִּי לְהַקְדִּישֵׁנִי לְעֵינֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (V. 12)
"Ihr habt nicht an mich geglaubt, um mich zu heiligen vor den Augen der Söhne Israels"
→ Mangel an Vertrauen + Versäumnis, Gottes Heiligkeit zu zeigen!

Warum so hart?
1. Höhere Position = höhere Verantwortung (Jak 3,1)
2. Öffentliche Sünde = öffentliche Konsequenz (Num 20,12)
3. Typos Christi: Mose = Gesetz (bringt zur Grenze), Jesus = Gnade (bringt hinein)
4. Gottes Ehre > menschliche Gefühle (Jes 42,8)
Aber: Gnade bleibt!
· Mose sieht das Land (Dtn 34,1-4)
· Stirbt würdevoll "durch den Mund Gottes " (Dtn 34,5)
· Erscheint auf dem Verklärungsberg (Mt 17,3) – kommt doch ins Land!
Die Lektion:
Selbst Mose versagte → ALLE brauchen Gnade!
Aber: Sünde hat Konsequenzen – auch für Gläubige!
Doch: Gottes Gnade ist größer – Mose wird gerettet, auch wenn er nicht mit Israel einzieht!
Numeri 20,14
Hebräisch: וַיִּשְׁלַ֨ח מֹשֶׁ֧ה מַלְאָכִ֛ים מִקָּדֵ֖שׁ אֶל־מֶ֣לֶךְ אֱד֑וֹם כֹּ֤ה אָמַר֙ אָחִ֣יךָ יִשְׂרָאֵ֔ל אַתָּ֣ה יָדַ֔עְתָּ אֵ֥ת כָּל־הַתְּלָאָ֖ה אֲשֶׁ֥ר מְצָאָֽתְנוּ׃
Deutsch: Und Mosche sandte Boten von Kadesch aus an den König von Edom: So spricht dein Bruder Jisra'el: Du kennst alle die Mühsal, die uns betroffen hat.

Kommentar: Das Verb וַיִּשְׁלַח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׁלח, „und er sandte"). מֹשֶׁה Subjekt. Das Objekt מַלְאָכִים („Boten") Plural von מַלְאָךְ. מִקָּדֵשׁ („von Kadesch") mit מִן. אֶל־מֶלֶךְ אֱדוֹם („zum König von Edom") – Edom, Nachkommen Esaus, sind Israels „Brüder".
Die Botenformel כֹּה אָמַר אָחִיךָ יִשְׂרָאֵל („so spricht dein Bruder Israel") ist diplomatisch: כֹּה אָמַר ist die Standardformel, אָחִיךָ („dein Bruder") mit Possessivsuffix 2. m. sg. appelliert an Verwandtschaft. Die Anrede אַתָּה יָדַעְתָּ („du kennst") mit emphatischem Pronomen und Qal Perfekt von ידע. Das Objekt אֵת כָּל־הַתְּלָאָה אֲשֶׁר מְצָאָתְנוּ besteht aus כָּל־הַתְּלָאָה („alle Mühsal, Beschwernis") im Constructus und Relativsatz אֲשֶׁר מְצָאָתְנוּ (Relativpronomen, Qal Perfekt, 3. f. sg. von מצא mit Objektsuffix 1. c. pl., „die uns getroffen hat").
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Der Vers leitet eine diplomatische Anfrage ein – Israel bittet um Durchzugsrecht durch Edom.
Numeri 20,15-16
Hebräisch: וַיֵּרְד֤וּ אֲבֹתֵ֨ינוּ֙ מִצְרַ֔יְמָה וַנֵּ֥שֶׁב בְּמִצְרַ֖יִם יָמִ֣ים רַבִּ֑ים וַיָּרֵ֥עוּ לָ֛נוּ מִצְרַ֖יִם וְלַאֲבֹתֵֽינוּ׃ וַנִּצְעַ֤ק אֶל־יְהוָה֙ וַיִּשְׁמַ֣ע קֹלֵ֔נוּ וַיִּשְׁלַ֣ח מַלְאָ֔ךְ וַיֹּצִאֵ֖נוּ מִמִּצְרָ֑יִם וְהִנֵּה֙ אֲנַ֣חְנוּ בְקָדֵ֔שׁ עִ֖יר קְצֵ֥ה גְבוּלֶֽךָ׃
Deutsch: Unsere Väter zogen hinab nach Ägypten, und wir wohnten in Ägypten viele Tage; und die Ägypter behandelten uns und unsere Väter übel. Da schrien wir zu dem Ewigen, und er hörte unsere Stimme und sandte einen Boten und führte uns aus Ägypten heraus; und siehe, wir sind in Kadesch, einer Stadt am Ende deines Gebiets.

Kommentar: Die Verse erzählen die Exodusgeschichte komprimiert. וַיֵּרְדוּ אֲבֹתֵינוּ מִצְרַיְמָה („und unsere Väter zogen hinab nach Ägypten") – ירד „hinabsteigen" (Ägypten liegt geografisch tiefer). וַנֵּשֶׁב בְּמִצְרַיִם יָמִים רַבִּים („und wir wohnten in Ägypten viele Tage") – יָמִים רַבִּים idiomatisch „lange Zeit". וַיָּרֵעוּ לָנוּ מִצְרַיִם וְלַאֲבֹתֵינוּ („und Ägypten behandelte uns und unsere Väter übel") – רעע Hifil „Böses tun".
Vers 16: וַנִּצְעַק אֶל־יְהוָה („und wir schrien zu JHWH"). וַיִּשְׁמַע קֹלֵנוּ („und er hörte unsere Stimme"). וַיִּשְׁלַח מַלְאָךְ („und er sandte einen Boten") – möglicherweise Mose oder eine engelhafte Figur. וַיֹּצִאֵנוּ מִמִּצְרָיִם (Hifil von יצא mit Objektsuffix, „und er führte uns heraus"). Die Interjektion וְהִנֵּה („und siehe") lenkt auf die Gegenwart. אֲנַחְנוּ בְקָדֵשׁ עִיר קְצֵה גְבוּלֶךָ („wir sind in Kadesch, einer Stadt am Ende deines Gebiets") – קָצֶה „Ende, Rand" im Constructus vor גְּבוּלֶךָ („dein Gebiet") mit Possessivsuffix.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Verse appellieren an gemeinsame Geschichte und zeigen: Israel ist jetzt an Edoms Grenze.
Numeri 20,17
Hebräisch: נַעְבְּרָה־נָּ֣א בְאַרְצֶ֗ךָ לֹ֤א נַעֲבֹר֙ בְּשָׂדֶ֣ה וּבְכֶ֔רֶם וְלֹ֥א נִשְׁתֶּ֖ה מֵ֣י בְאֵ֑ר דֶּ֧רֶךְ הַמֶּ֣לֶךְ נֵלֵ֗ךְ לֹ֤א נִטֶּה֙ יָמִ֣ין וּשְׂמֹ֔אול עַ֥ד אֲשֶֽׁר־נַעֲבֹ֖ר גְּבוּלֶֽךָ׃
Deutsch: Lass uns doch durch dein Land ziehen! Wir wollen nicht durch die Äcker und durch die Weinberge ziehen und wollen kein Wasser aus den Brunnen trinken; auf der Straße des Königs wollen wir ziehen und nicht abbiegen zur Rechten noch zur Linken, bis wir durch dein Gebiet gezogen sind.

Kommentar: Der Kohortativ נַעְבְּרָה־נָּא (Qal Kohortativ, 1. c. pl. von עבר mit emphatischem נָא, „lass uns doch durchziehen") bittet höflich. בְאַרְצֶךָ („durch dein Land") mit Possessivsuffix.
Die dreifache Zusicherung beginnt mit לֹא נַעֲבֹר בְּשָׂדֶ֣ה וּבְכֶרֶם („wir werden nicht durchziehen durch Feld und Weinberg") – sie werden Kulturflächen meiden. וְלֹא נִשְׁתֶּה מֵי בְאֵר („und wir werden nicht trinken Brunnenwasser", Constructus-Verbindung) – sie werden keine lokalen Wasserquellen nutzen.
דֶּרֶךְ הַמֶּלֶךְ נֵלֵךְ („auf der Straße des Königs werden wir gehen") – die דֶּרֶךְ הַמֶּלֶךְ ist die Haupthandelsroute, die Königsstraße. לֹא נִטֶּה יָמִין וּשְׂמֹאול („wir werden nicht abbiegen rechts und links") – sie bleiben strikt auf der Straße. Der temporale Satz עַד אֲשֶׁר־נַעֲבֹר גְּבוּלֶךָ („bis wir durchziehen dein Gebiet") gibt die Dauer an.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Der Vers ist ein Musterbeispiel diplomatischer Höflichkeit und Zusicherung – Israel verspricht minimale Störung.
Numeri 20,18
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר אֵלָיו֙ אֱד֔וֹם לֹ֥א תַעֲבֹ֖ר בִּ֑י פֶּן־בַּחֶ֖רֶב אֵצֵ֥א לִקְרָאתֶֽךָ׃
Deutsch: Aber Edom sprach zu ihm: Du sollst nicht bei mir durchziehen, sonst werde ich mit dem Schwert dir entgegen ausziehen.

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von אמר, „und er sprach"). אֵלָיו („zu ihm") mit Suffix 3. m. sg. bezieht sich auf Mose bzw. die Boten. אֱדוֹם ist das Subjekt – das Volk als Kollektiv oder ihr König.
Die kategorische Ablehnung לֹא תַעֲבֹר בִּי besteht aus לֹא Negation, תַּעֲבֹר (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von עבר, „du sollst durchziehen"), בִּי („durch mich") mit Suffix 1. c. sg. – Edom identifiziert sich mit seinem Territorium.
Die Drohung פֶּן־בַּחֶרֶב אֵצֵא לִקְרָאתֶךָ besteht aus פֶּן („sonst, damit nicht" – konditionale Warnung), בַּחֶרֶב („mit dem Schwert") mit בְּ instrumentalis, אֵצֵא (Qal Imperfekt, 1. c. sg. von יצא, „ich werde ausziehen"), לִקְרָאתֶךָ („dir entgegen") mit Suffix 2. m. sg. Die Formulierung ist militärisch-aggressiv.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, indirektem Objekt und Subjekt. Die direkte Rede enthält einen Hauptsatz mit Negation, Verb und Präpositionalphrase, gefolgt von einem konditionalen Drohsatz mit פֶּן, Instrumentalphrase, Verb und Präpositionalphrase. Es gibt keine subordinierten Nebensätze im engeren Sinne, aber פֶּן leitet eine konditionale Warnung ein.
Der Vers zeigt die harte Ablehnung: Trotz aller Höflichkeit und Bruderapelle droht Edom mit Krieg.
Numeri 20,19
Hebräisch: וַיֹּאמְר֨וּ אֵלָ֥יו בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֮ בַּֽמְסִלָּ֣ה נַעֲלֶה֒ וְאִם־מֵימֶ֤יךָ נִשְׁתֶּה֙ אֲנִ֣י וּמִקְנַ֔י וְנָתַתִּ֖י מִכְרָ֑ם רַ֥ק אֵין־דָּבָ֖ר בְּרַגְלַ֥י אֶֽעֱבֹֽרָה׃
Deutsch: Und die Söhne Jisra'els sprachen zu ihm: Auf der Landstraße wollen wir hinaufziehen; und wenn wir von deinem Wasser trinken, ich und mein Vieh, so werde ich den Preis dafür geben; nur – es ist ja nichts – ich will mit meinen Füßen durchziehen.

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמְרוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von אמר, „und sie sprachen"). Das Subjekt בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (Constructus-Verbindung). אֵלָיו („zu ihm") bezieht sich auf Edom.
Die erste Zusicherung בַּמְסִלָּה נַעֲלֶה besteht aus בַּמְסִלָּה („auf der Landstraße") mit Artikel – מְסִלָּה ist eine befestigte Straße, Hauptverkehrsweg – und נַעֲלֶה (Qal Imperfekt, 1. c. pl. von עלה, „wir werden hinaufziehen"). Der Kohortativ drückt feste Absicht aus.
Der konditionale Satz וְאִם־מֵימֶיךָ נִשְׁתֶּה אֲנִי וּמִקְנַי beginnt mit וְאִם („und wenn"), מֵימֶיךָ („dein Wasser", Plural mit Possessivsuffix 2. m. sg.), נִשְׁתֶּה (Qal Imperfekt, 1. c. pl. von שׁתה, „wir trinken"), אֲנִי וּמִקְנַי („ich und mein Vieh") – מִקְנֶה „Vieh, Besitz" mit Possessivsuffix 1. c. sg. Das Verb וְנָתַתִּי מִכְרָם (Waw + Qal Perfekt, 1. c. sg. von נתן mit Weqatal, „und ich werde geben") plus Objekt מִכְרָם („ihren Preis, Kaufpreis") mit Possessivsuffix 3. m. pl. Israel bietet Bezahlung an – ungewöhnlich großzügig.
Die demütige Phrase רַק אֵין־דָּבָר ist idiomatisch schwierig: רַק („nur"), אֵין־דָּבָר wörtlich „es ist keine Sache" – idiomatisch „es ist nichts, es ist eine Kleinigkeit". Die Phrase minimiert die Bitte. בְּרַגְלַי אֶעֱבֹרָה („mit meinen Füßen will ich durchziehen") – בְּרַגְלַי mit Possessivsuffix 1. c. sg. betont: zu Fuß, demütig, ohne Kavallerie oder Streitwagen. אֶעֱבֹרָה ist Qal Kohortativ, 1. c. sg. von עבר mit Paragogischem ה.
Die LXX übersetzt „בַּמְסִלָּה נַעֲלֶה" (auf der Straße werden wir hinaufziehen) mit „Παρὰ τὸ ὄρος παρελευσόμεθα" (am Berg entlang werden wir durchziehen), was eine topographische statt einer infrastrukturellen Beschreibung ist. Zudem fügt die LXX die Phrase zweimal ein, was im Hebräischen nur einmal erscheint.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt. Die direkte Rede enthält einen Hauptsatz mit Präpositionalphrase und Verb, gefolgt von einem konditionalen Nebensatz mit אִם, Objekt (Possessivsuffix), Verb und doppeltem Subjekt, dann einem Hauptsatz mit Verb und Objekt (Possessivsuffix). Eine abschließende Phrase mit restriktivem רַק, idiomatischer Negation und finalem Satz mit Präpositionalphrase und Verb schließt ab. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Konditionalsatz).
Der Vers zeigt maximale Demut und Konzessionsbereitschaft: Israel bietet Zahlung, verspricht nur die Straße zu nutzen, nur zu Fuß zu gehen – mehr Entgegenkommen ist kaum möglich.
Numeri 20,20
Hebräisch: וַיֹּ֖אמֶר לֹ֣א תַעֲבֹ֑ר וַיֵּצֵ֤א אֱדוֹם֙ לִקְרָאתוֹ֔ בְּעַ֥ם כָּבֵ֖ד וּבְיָ֥ד חֲזָקָֽה׃
Deutsch: Und er sprach: Du sollst nicht durchziehen! Und Edom zog aus, ihm entgegen, mit zahlreichem Volk und mit starker Hand.

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol von אמר) – Edom antwortet. Die kategorische Ablehnung לֹא תַעֲבֹר („du sollst nicht durchziehen") wiederholt wörtlich Vers 18, aber jetzt ohne Begründung oder Drohung – nur blanke Ablehnung.
Die Eskalation וַיֵּצֵא אֱדוֹם לִקְרָאתוֹ besteht aus וַיֵּצֵא (Wayyiqtol, 3. m. sg. von יצא, „und er/es zog aus"), אֱדוֹם Subjekt, לִקְרָאתוֹ („ihm entgegen") mit Suffix 3. m. sg. Die doppelte Präpositionalphrase בְּעַם כָּבֵד וּבְיָד חֲזָקָה beschreibt die Streitmacht: בְּעַם כָּבֵד („mit schwerem/zahlreichem Volk") – כָּבֵד bedeutet wörtlich „schwer", hier idiomatisch „zahlreich, mächtig"; וּבְיָד חֲזָקָה („und mit starker Hand") – יָד חֲזָקָה ist eine stehende Wendung für militärische Macht (vgl. Ex 3,19; 6,1).
Die LXX folgt dem hebräischen Text und gibt עַם כָּבֵד mit λαῷ πολλῷ (laō pollō, „mit viel Volk") wieder.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb und direkter Rede (Negation plus Verb); der zweite mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase; der dritte implizit (Fortsetzung) mit doppelter koordinierter Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt die volle Eskalation: Edom mobilisiert militärisch gegen das friedliche Israel – aus Worten werden Taten.
Numeri 20,21
Hebräisch: וַיְמָאֵ֣ן׀ אֱד֗וֹם נְתֹן֙ אֶת־יִשְׂרָאֵ֔ל עֲבֹ֖ר בִּגְבֻלֹ֑ו וַיֵּ֥ט יִשְׂרָאֵ֖ל מֵעָלָֽיו׃
Deutsch: Und so weigerte sich Edom, Jisra'el zu gestatten, durch sein Gebiet zu ziehen; und Jisra'el bog von ihm ab.

Kommentar: Das Verb וַיְמָאֵן (Wayyiqtol, 3. m. sg. von מאן, „und er weigerte sich"). אֱדוֹם ist das Subjekt. Der Infinitiv construct נְתֹן (Qal Infinitiv construct von נתן, „zu geben, zu gestatten") mit dem Objekt אֶת־יִשְׂרָאֵל und dem finalen Infinitiv עֲבֹר (Qal Infinitiv construct von עבר, „durchzuziehen") mit בִּגְבֻלוֹ („durch sein Gebiet") – גְּבוּל mit Possessivsuffix 3. m. sg. Die Construction מאן + infinitiv bedeutet „sich weigern zu...".
Israels Reaktion וַיֵּט יִשְׂרָאֵל מֵעָלָיו besteht aus וַיֵּט (Wayyiqtol, 3. m. sg. von נטה, „und er/es bog ab"), יִשְׂרָאֵל Subjekt, מֵעָלָיו („von ihm weg") mit מִן und Suffix 3. m. sg. Israel zieht sich zurück, weicht aus – keine militärische Konfrontation mit dem „Brudervolk".
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Infinitivkonstruktion (Infinitiv mit Objekt und weiterem finalen Infinitiv mit Präpositionalphrase); der zweite mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase. Es gibt keine subordinierten Nebensätze.
Der Vers fasst zusammen und zeigt Israels Entscheidung: Trotz militärischer Überlegenheit (sie sind ein ganzes Volk) vermeiden sie Krieg mit Edom. Der lange Umweg wird akzeptiert – Respekt vor der Verwandtschaft (Esau/Edom) siegt über Pragmatismus.
Numeri 20,22
Hebräisch: וַיִּסְע֖וּ מִקָּדֵ֑שׁ וַיָּבֹ֧אוּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֛ל כָּל־הָעֵדָ֖ה הֹ֥ר הָהָֽר׃
Deutsch: Und sie brachen auf von Kadesch; und die Söhne Jisra'els, die ganze Gemeinde, kamen an den Berg Hor.

Kommentar: Das Verb וַיִּסְעוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von נסע, „und sie brachen auf"). מִקָּדֵשׁ („von Kadesch") mit מִן gibt den Ausgangspunkt an. Das koordinierte Verb וַיָּבֹאוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von בוא, „und sie kamen"). Das Subjekt בְנֵי־יִשְׂרָאֵל כָּל־הָעֵדָה ist doppelt: die Constructus-Verbindung בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל und die appositionale Constructus-Verbindung כָּל־הָעֵדָה („die ganze Gemeinde"). Das Ziel הֹר הָהָר ist bemerkenswert: הֹר ist der Eigenname, הָהָר („der Berg") Apposition mit Artikel.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, transkribiert הֹר als Ὤρ (Ōr).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb und Präpositionalphrase; der zweite mit Verb, doppeltem Subjekt (Constructus-Verbindung plus Apposition) und Ortsangabe (Eigenname plus Apposition). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers markiert den Ortswechsel zum Berg Hor – dem Ort, wo Aaron sterben wird. Die Nennung der „ganzen Gemeinde" betont: alle werden Zeugen.
Numeri 20,23
Hebräisch: וַיֹּ֧אמֶר יְהוָ֛ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה וְאֶֽל־אַהֲרֹ֖ן בְּהֹ֣ר הָהָ֑ר עַל־גְּב֥וּל אֶֽרֶץ־אֱד֖וֹם לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche und zu Aharon am Berg Hor, an der Grenze des Landes Edom, sagend:

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von אמר, „und er sprach"). יְהוָה ist das explizite Subjekt. Die doppelte Adressatenangabe אֶל־מֹשֶׁה וְאֶֽל־אַהֲרֹן zeigt: beide werden angesprochen – es geht um Aarons Tod. Die Ortsangabe בְּהֹר הָהָר („am Berg Hor") mit lokativem בְּ. Die präzisierende Ortsangabe עַל־גְּבוּל אֶרֶץ־אֱדוֹם („an der Grenze des Landes Edom") besteht aus עַל „an, bei", גְּבוּל „Grenze, Gebiet" im Constructus vor אֶרֶץ־אֱדוֹם (weitere Constructus-Verbindung). Die Ironie: Aaron stirbt an der Grenze Edoms, des Volkes, das Israel den Durchzug verweigerte. לֵאמֹר ist die stereotype Redeeinleitung.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, explizitem Subjekt, doppelter koordinierter Präpositionalphrase (Adressaten), Ortsangabe, präzisierender Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung) und Redeeinleitung (Infinitiv construct). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers ist eine feierliche Redeeinleitung für das Todesurteil über Aaron – der Ort (Grenze Edoms) unterstreicht die Tragik.
Numeri 20,24
Hebräisch: יֵאָסֵ֤ף אַהֲרֹן֙ אֶל־עַמָּ֔יו כִּ֣י לֹ֤א יָבֹא֙ אֶל־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֥ר נָתַ֖תִּי לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל עַ֛ל אֲשֶׁר־מְרִיתֶ֥ם אֶת־פִּ֖י לְמֵ֥י מְרִיבָֽה׃
Deutsch: Aharon soll zu seinen Völkern versammelt werden; denn er soll nicht in das Land kommen, das ich den Söhnen Jisra'els gegeben habe, weil ihr meinem Befehl widerspenstig gewesen seid bei dem Wasser von Meriva.

Kommentar: Das Verb יֵאָסֵף (Nifal Imperfekt, 3. m. sg. von אסף, „er soll versammelt werden") ist ein Euphemismus für Sterben. Die Nifal-Form ist passiv. אַהֲרֹן ist das Subjekt. Die Präposition אֶל־עַמָּיו („zu seinen Völkern") mit Possessivsuffix 3. m. sg. – עַם im Plural bezeichnet die verstorbenen Vorfahren.
Die kausale Begründung כִּי לֹא יָבֹא אֶל־הָאָרֶץ besteht aus כִּי („denn"), לֹא יָבֹא (Negation plus Qal Imperfekt, 3. m. sg. von בוא, „er wird nicht kommen"), אֶל־הָאָרֶץ („in das Land"). Der Relativsatz אֲשֶׁר נָתַתִּי לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל („das ich den Söhnen Israels gegeben habe") verstärkt den Schmerz – das verheißene Land.
Die zweite kausale Begründung עַל אֲשֶׁר־מְרִיתֶם אֶת־פִּי לְמֵי מְרִיבָה besteht aus עַל („wegen, auf"), אֲשֶׁר Relativpronomen, מְרִיתֶם (Qal Perfekt, 2. m. pl. von מרה, „ihr seid widerspenstig gewesen"), אֶת־פִּי („meinen Mund, meinen Befehl") – die Wendung מרה את־פי bedeutet idiomatisch „dem Befehl widersprechen, rebellieren", לְמֵי מְרִיבָה („bei den Wassern von Meriva", Constructus-Verbindung).
Die LXX übersetzt „יֵאָסֵף אַהֲרֹן אֶל־עַמָּיו" (Aaron wird zu seinen Völkern versammelt werden) mit „Προστεθήτω Ἀαρὼν πρὸς τὸν λαὸν αὐτοῦ" (Aaron soll zu seinem Volk hinzugefügt werden), wobei "Volk" im Singular statt Plural steht, und „מְרִיתֶם אֶת־פִּי" (ihr habt gegen meinen Mund rebelliert) wird zu „παρωξύνατέ με" (ihr habt mich gereizt), was weniger explizit auf das "Wort/den Mund" hinweist.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit passivem Verb (Nifal), Subjekt und Präpositionalphrase. Ein kausaler Nebensatz mit Konjunktion, Negation, Verb und Präpositionalphrase folgt, erweitert durch einen Relativsatz. Ein zweiter kausaler Nebensatz mit Präposition, Relativpronomen, Verb, Objekt und lokaler Präpositionalphrase schließt ab. Insgesamt gibt es drei Nebensätze: zwei Kausalsätze (der erste mit eingebettetem Relativsatz).
Der Vers wiederholt das Urteil aus Vers 12 – Aaron wird für den Fehler bei Meriva bestraft. Die Wiederholung unterstreicht die Schwere und Endgültigkeit.
Numeri 20,25
Hebräisch: קַ֚ח אֶֽת־אַהֲרֹ֔ן וְאֶת־אֶלְעָזָ֖ר בְּנֹ֑ו וְהַ֥עַל אֹתָ֖ם הֹ֥ר הָהָֽר׃
Deutsch: Nimm Aharon und Eleasar, seinen Sohn, und führe sie hinauf auf den Berg Hor.

Kommentar: Der Imperativ קַח (Qal Imperativ, 2. m. sg. von לקח, „nimm") richtet sich an Mose. Das doppelte Objekt אֶת־אַהֲרֹן וְאֶת־אֶלְעָזָר בְּנוֹ nennt beide: אַהֲרֹן und אֶלְעָזָר בְּנוֹ („Eleasar, sein Sohn") – בֵּן mit Possessivsuffix 3. m. sg. Die Apposition betont die Vater-Sohn-Beziehung und die bevorstehende Amtsübertragung.
Der zweite Imperativ וְהַעַל אֹתָם (Waw + Hifil Imperativ, 2. m. sg. von עלה, „und führe sie hinauf") ist kausativ. אֹתָם („sie") mit Objektpartikel und Suffix 3. m. pl. bezieht sich auf beide. הֹר הָהָר („Berg Hor") wiederholt die Ortsangabe – der Berg wird zum Todesort.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte imperativische Hauptsätze: Der erste mit Imperativ und doppeltem koordinierten Objekt (das zweite mit Apposition); der zweite mit Imperativ, Objekt (Pronomen) und Ortsangabe. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers beginnt die rituelle Prozession – Vater und Sohn gemeinsam, zum letzten Mal.
Numeri 20,26
Hebräisch: וְהַפְשֵׁ֤ט אֶֽת־אַהֲרֹן֙ אֶת־בְּגָדָ֔יו וְהִלְבַּשְׁתָּ֖ם אֶת־אֶלְעָזָ֣ר בְּנֹ֑ו וְאַהֲרֹ֥ן יֵאָסֵ֖ף וּמֵ֥ת שָֽׁם׃
Deutsch: Und ziehe Aharon seine Kleider aus und lege sie seinem Sohn Eleasar an; und Aharon soll versammelt werden und daselbst sterben.

Kommentar: Der Imperativ וְהַפְשֵׁט (Waw + Hifil Imperativ, 2. m. sg. von פשׁט, „und ziehe aus") ist kausativ. Das doppelte Objekt אֶת־אַהֲרֹן אֶת־בְּגָדָיו ist bemerkenswert: אֶת־אַהֲרֹן („Aaron" – direktes Objekt der Handlung) und אֶת־בְּגָדָיו („seine Kleider" – das, was ausgezogen wird). Die Konstruktionהפשׁיט את X את Y bedeutet „X ausziehen Y", wobei X die Person und Y die Kleidung ist.
Der zweite Imperativ וְהִלְבַּשְׁתָּם (Waw + Hifil Perfekt, 2. m. sg. von לבשׁ, „und lege sie an") mit Weqatal und Objektsuffix 3. m. pl. („sie" = die Kleider). אֶת־אֶלְעָזָר בְּנוֹ („Eleasar, seinem Sohn") ist das indirekte Objekt. Die priesterlichen Gewänder werden symbolisch übertragen – Eleasar wird der neue Hohepriester.
Die doppelte Todesankündigung וְאַהֲרֹן יֵאָסֵף וּמֵת שָׁם besteht aus וְאַהֲרֹן יֵאָסֵף („und Aaron soll versammelt werden") – Wiederholung des Euphemismus aus Vers 24 – und וּמֵת שָׁם (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von מות, „und er soll sterben", plus שָׁם „dort"). Die Verbindung von Euphemismus und direktem Wort für Sterben unterstreicht die Realität und Endgültigkeit.
Die LXX übersetzt „בְּגָדָיו" (seine Kleider) mit „τὴν στολὴν αὐτοῦ" (sein Gewand/seine Amtstracht), was spezifischer auf priesterliche Gewänder hinweist, und fügt „ἔναντι πάσης τῆς συναγωγῆς" (vor der ganzen Versammlung) bereits in Vers 25 hinzu, während dies im MT erst in Vers 27 erscheint.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze mit Weqatal/Imperativ: Der erste mit Imperativ und doppeltem Objekt; der zweite mit Imperativ (Objektsuffix) und indirektem Objekt (mit Apposition); der dritte mit Subjekt und zwei koordinierten Verben (Nifal Imperfekt und Qal Perfekt) plus Adverb. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers beschreibt die rituelle Amtsübergabe: Die Kleider machen den Hohenpriester – ihre Übertragung ist die Investitur. Aaron stirbt als Privatperson, nachdem sein Amt weitergegeben wurde.
Numeri 20,27
Hebräisch: וַיַּ֣עַשׂ מֹשֶׁ֔ה כַּאֲשֶׁ֖ר צִוָּ֣ה יְהוָ֑ה וַֽיַּעֲלוּ֙ אֶל־הֹ֣ר הָהָ֔ר לְעֵינֵ֖י כָּל־הָעֵדָֽה׃
Deutsch: Und Mosche tat, so wie der Ewige geboten hatte, und sie stiegen auf den Berg Hor vor den Augen der ganzen Gemeinde.

Kommentar: Die Gehorsamsformel וַיַּעַשׂ מֹשֶׁה כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה besteht aus וַיַּעַשׂ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von עשׂה, „und er tat"), מֹשֶׁה Subjekt, der Vergleichspartikel כַּאֲשֶׁר („so wie"), צִוָּה (Piel Perfekt, 3. m. sg. von צוה, „er befahl"), יְהוָה Subjekt des Nebensatzes. Diese stereotype Formel betont vollständigen Gehorsam – im Kontrast zu Vers 10-11, wo Mose nicht genau gehorchte.
Das koordinierte Verb וַיַּעֲלוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von עלה, „und sie stiegen hinauf") mit Plural zeigt: alle drei gehen zusammen. אֶל־הֹר הָהָר („auf den Berg Hor"). Die entscheidende Phrase לְעֵינֵי כָּל־הָעֵדָה („vor den Augen der ganzen Gemeinde") mit לְ plus עַיִן („Auge") im Plural Constructus vor כָּל־הָעֵדָה betont: Die Gemeinde sieht den Aufstieg, aber nicht, was auf dem Berg geschieht – sie werden nur das Ergebnis sehen.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Vergleichssatz (Nebensatz); der zweite mit Verb, Präpositionalphrase und weiterer Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Vergleichssatz).
Der Vers betont den öffentlichen Charakter der Prozession – alle sehen, dass die drei hinaufgehen, und werden verstehen, dass nur zwei zurückkommen.
Numeri 20,28
Hebräisch: וַיַּפְשֵׁט֩ מֹשֶׁ֨ה אֶֽת־אַהֲרֹ֜ן אֶת־בְּגָדָ֗יו וַיַּלְבֵּ֤שׁ אֹתָם֙ אֶת־אֶלְעָזָ֣ר בְּנֹ֔ו וַיָּ֧מָת אַהֲרֹ֛ן שָׁ֖ם בְּרֹ֣אשׁ הָהָ֑ר וַיֵּ֧רֶד מֹשֶׁ֛ה וְאֶלְעָזָ֖ר מִן־הָהָֽר׃
Deutsch: Und Mosche zog Aharon seine Kleider aus und legte sie seinem Sohn Eleasar an; und Aharon starb daselbst auf dem Gipfel des Berges; und Mosche und Eleasar stiegen von dem Berg herab.

Kommentar: Das Verb וַיַּפְשֵׁט (Wayyiqtol, 3. m. sg. von פשׁט Hifil, „und er zog aus") führt die Anweisung aus Vers 26 aus. מֹשֶׁה Subjekt. Das doppelte Objekt אֶת־אַהֲרֹן אֶת־בְּגָדָיו wiederholt die Struktur aus Vers 26.
Das koordinierte Verb וַיַּלְבֵּשׁ אֹתָם אֶת־אֶלְעָזָר בְּנוֹ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von לבשׁ Hifil, „und er legte sie an") mit אֹתָם Objektpronomen („sie" = die Kleider) und אֶת־אֶלְעָזָר בְּנוֹ als indirektem Objekt. Die Amtsübertragung ist vollzogen.
Der Tod: וַיָּמָת אַהֲרֹן שָׁם בְּרֹאשׁ הָהָר besteht aus וַיָּמָת (Wayyiqtol, 3. m. sg. von מות, „und er starb"), אַהֲרֹן Subjekt, שָׁם („dort, daselbst"), בְּרֹאשׁ הָהָר („auf dem Gipfel des Berges") – רֹאשׁ „Haupt, Gipfel" im Constructus vor הָהָר. Aaron stirbt am höchsten Punkt, würdevoll erhoben.
Die Rückkehr: וַיֵּרֶד מֹשֶׁה וְאֶלְעָזָר מִן־הָהָר besteht aus וַיֵּרֶד (Wayyiqtol, 3. m. sg. von ירד, „und er stieg herab") mit kollektivem Singular, das koordinierte Subjekt מֹשֶׁה וְאֶלְעָזָר, מִן־הָהָר („von dem Berg"). Nur zwei kommen zurück – das stille Zeugnis von Aarons Tod.
Die LXX übersetzt „בְּרֹאשׁ הָהָר" (auf dem Gipfel des Berges) mit „ἐπὶ τῆς κορυφῆς τοῦ ὄρους" (auf dem Gipfel des Berges), wobei beide dieselbe Bedeutung haben.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Der erste und zweite mit Verb, Subjekt und doppeltem bzw. doppeltem koordinierten Objekt; der dritte mit Verb, Subjekt, Adverb und Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung); der vierte mit Verb, koordiniertem Subjekt und Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers vollzieht die Übergabe und berichtet den Tod – lakonisch, würdevoll, ohne Pathos. Aaron stirbt auf dem Gipfel, nachdem sein Amt weitergegeben wurde.
Numeri 20,29
Hebräisch: וַיִּרְאוּ֙ כָּל־הָ֣עֵדָ֔ה כִּ֥י גָוַ֖ע אַהֲרֹ֑ן וַיִּבְכּ֤וּ אֶֽת־אַהֲרֹן֙ שְׁלֹשִׁ֣ים י֔וֹם כֹּ֖ל בֵּ֥ית יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und als die ganze Gemeinde sah, dass Aharon verschieden war, da beweinten sie Aharon dreißig Tage, das ganze Haus Jisra'els.

Kommentar: Das Verb וַיִּרְאוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von ראה, „und sie sahen"). Das Subjekt כָּל־הָעֵדָה („die ganze Gemeinde", Constructus-Verbindung). Der Objektsatz כִּי גָוַע אַהֲרֹן besteht aus כִּי (hier nicht kausal, sondern als Konjunktion für einen Objektsatz „dass"), גָוַע (Qal Perfekt, 3. m. sg. von גוע, „er ist verschieden") und אַהֲרֹן Subjekt. Das Verb גוע ist ein Euphemismus, sanfter als מות – „verscheiden, den Geist aufgeben".
Die Trauerreaktion וַיִּבְכּוּ אֶת־אַהֲרֹן שְׁלֹשִׁים יוֹם besteht aus וַיִּבְכּוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von בכה, „und sie beweinten"), אֶת־אַהֲרֹן Objekt, שְׁלֹשִׁים יוֹם („dreißig Tage") – die volle Trauerzeit, dieselbe wie für Mose (Dtn 34,8). Das erweiterte Subjekt כֹּל בֵּית יִשְׂרָאֵל („das ganze Haus Israel", Constructus-Verbindung) universalisiert: Ganz Israel trauert.
Die LXX übersetzt „גָוַע אַהֲרֹן" (Aaron war gestorben) mit „ἀπελύθη Ἀαρών" (Aaron war entlassen/freigelassen worden), ein Euphemismus, der den Tod als "Entlassung" beschreibt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Objektsatz (Nebensatz mit Konjunktion, Verb und Subjekt); der zweite mit Verb, Objekt, Zeitangabe und erweitertem Subjekt. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Objektsatz).
Der Vers schließt feierlich: Israel erkennt Aarons Tod und trauert dreißig Tage – eine Würdigung des ersten Hohenpriesters, trotz seines Fehlers bei Meriva.
Numeri 20 markiert das Ende der alten Führungsgeneration durch drei Todesfälle und einen gescheiterten Durchzug.
Mirjams Tod und Wasserkrise (V. 1-2): Nach 38 Jahren kehrt Israel nach Kadesch zurück. Mirjam stirbt – lakonisch berichtet. Sofort danach fehlt Wasser, das Volk rebelliert ein letztes Mal.
Moses Fehler bei Meriva (V. 3-13): Das Volk murrt bitter gegen Mose und Aaron. JHWH befiehlt, zum Felsen zu reden, damit er Wasser gebe. Mose schlägt stattdessen zornig den Felsen zweimal und beansprucht die Ehre für sich („Wir werden euch Wasser hervorbringen"). Trotz Ungehorsam geschieht das Wunder. JHWHs Urteil: Weil Mose und Aaron Gott nicht vertrauten und seine Heiligkeit nicht demonstrierten, dürfen sie nicht ins verheißene Land.
Edoms Ablehnung (V. 14-21): Mose bittet diplomatisch um Durchzugsrecht durch Edom, das „Brudervolk" (Nachkommen Esaus). Trotz maximaler Höflichkeit und Zahlungsangebot verweigert Edom kategorisch und mobilisiert militärisch. Israel weicht aus – respektiert die Verwandtschaft und vermeidet Krieg.
Aarons Tod (V. 22-29): Am Berg Hor, an Edoms Grenze, befiehlt JHWH Aarons Tod. Mose zieht Aaron die Priestergewänder aus und legt sie Eleasar an – symbolische Amtsübertragung. Aaron stirbt würdevoll auf dem Berggipfel. Ganz Israel beweint ihn dreißig Tage.
Das Kapitel zeigt den tragischen Übergang: Die Exodus-Generation stirbt, ihre Fehler (Moses Zorn, mangelndes Vertrauen) kosten sie das verheißene Land. Trotzdem sorgt Gott weiter für sein Volk.
Numeri 21,1 
Hebräisch: וַיִּשְׁמַ֞ע הַכְּנַעֲנִ֤י מֶֽלֶךְ־עֲרָד֙ יֹשֵׁ֣ב הַנֶּ֔גֶב כִּ֚י בָּ֣א יִשְׂרָאֵ֔ל דֶּ֖רֶךְ הָאֲתָרִ֑ים וַיִּלָּ֨חֶם֙ בְּיִשְׂרָאֵ֔ל וַיִּ֥שְׁבְּ׀ מִמֶּ֖נּוּ שֶֽׁבִי׃
Deutsch: Und der Kanaaniter, der König von Arad, der im Negev wohnte, hörte, dass Israel auf dem Weg nach Atarim kam. Und er kämpfte gegen Israel und nahm von ihm Gefangene.

Kommentar: Das Verb וַיִּשְׁמַע (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׁמע, „und er hörte"). Das dreifache Subjekt הַכְּנַעֲנִי מֶלֶךְ־עֲרָד יֹשֵׁב הַנֶּגֶב ist komplex: הַכְּנַעֲנִי („der Kanaaniter") mit Artikel als Gentilic, מֶלֶךְ־עֲרָד („König von Arad", Constructus-Verbindung) als Apposition, יֹשֵׁב הַנֶּגֶב („der Bewohner des Negev") – Qal Partizip von ישׁב mit Objekt הַנֶּגֶב („der Südland-Region") mit Artikel – als weitere Apposition.
Der Objektsatz כִּי בָּא יִשְׂרָאֵל דֶּרֶךְ הָאֲתָרִים besteht aus כִּי (Konjunktion „dass"), בָּא (Qal Perfekt, 3. m. sg. von בוא, „er kam"), יִשְׂרָאֵל Subjekt, דֶּרֶךְ הָאֲתָרִים („Weg der Atarim/Kundschafter") – דֶּרֶךְ Constructus, הָאֲתָרִים möglicherweise von תור „auskundschaften" oder ein Ortsname.
Die militärische Reaktion: וַיִּלָּחֶם בְּיִשְׂרָאֵל („und er kämpfte gegen Israel") – וַיִּלָּחֶם Wayyiqtol, 3. m. sg. von לחם Nifal „kämpfen". וַיִּשְׁבְּ מִמֶּנּוּ שֶׁבִי („und er nahm von ihm Gefangene") – וַיִּשְׁבְּ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׁבה, „und er nahm gefangen"), מִמֶּנּוּ („von ihm") mit מִן partitiv und Suffix 3. m. sg., שֶׁבִי („Gefangene, Gefangenschaft") als Objekt.
Die LXX fügt „ὁ κατοικῶν κατὰ τὴν ἔρημον" (der in der Wüste wohnte) hinzu, was im hebräischen Text nicht explizit erscheint, obwohl „יֹשֵׁב הַנֶּגֶב" (der im Negev wohnte) ähnliche Information gibt.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, dreifachem Subjekt (mit zwei Appositionen) und Objektsatz (Nebensatz); die drei folgenden mit Verb, Präpositionalphrase, Verb mit Präpositionalphrase und Verb mit Präpositionalphrase plus Objekt. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Objektsatz).
Der Vers zeigt den ersten militärischen Angriff auf Israel im Negev – eine teilweise Niederlage mit Gefangenen.
Numeri 21,2
Hebräisch: וַיִּדַּ֨ר יִשְׂרָאֵ֥ל נֶ֛דֶר לַֽיהוָ֖ה וַיֹּאמַ֑ר אִם־נָתֹ֨ן תִּתֵּ֜ן אֶת־הָעָ֤ם הַזֶּה֙ בְּיָדִ֔י וְהַֽחֲרַמְתִּ֖י אֶת־עָרֵיהֶֽם׃
Deutsch: Da legte Israel dem Ewigen ein Gelübde ab und sagte: Wenn du gewiss dieses Volk in meine Hand gibst, so werde ich ihre Städte dem Bann weihen.

Kommentar: Das Verb וַיִּדַּר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von נדר, „und er legte ab [ein Gelübde]"). יִשְׂרָאֵל Subjekt. Das innere Objekt נֶדֶר („ein Gelübde") – figura etymologica (נדר - נדר). לַיהוָה („dem Ewigen") mit לְ gibt den Empfänger an.
Die Redeeinleitung וַיֹּאמַר (Wayyiqtol von אמר). Der konditionale Protasis אִם־נָתֹן תִּתֵּן אֶת־הָעָ֤ם הַזֶּה֙ בְּיָדִי besteht aus אִם („wenn"), der emphatischen Construction נָתֹן תִּתֵּן (Infinitiv absolutus plus Qal Imperfekt, 2. m. sg. von נתן, „wenn du gewiss gibst") – die figura etymologica verstärkt: „wenn du wirklich gibst", אֶת־הָעָם הַזֶּה („dieses Volk") mit Demonstrativpronomen, בְּיָדִי („in meine Hand") mit Possessivsuffix 1. c. sg.
Die Apodosis וְהַחֲרַמְתִּי אֶת־עָרֵיהֶם besteht aus וְהַחֲרַמְתִּי (Waw + Hifil Perfekt, 1. c. sg. von חרם mit Weqatal, „und ich werde dem Bann weihen") und אֶת־עָרֵיהֶם („ihre Städte") mit Possessivsuffix 3. m. pl. חרם im Hifil bedeutet die völlige Vernichtung als Opfer für JHWH – das חֵרֶם.
Die LXX übersetzt חרם mit ἀναθεματιῶ (anathematiō, „ich werde dem Bann weihen").
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze mit figura etymologica: Der erste mit Verb, Subjekt, innerem Objekt und indirektem Objekt; der zweite mit Verb und direkter Rede. Die direkte Rede enthält einen konditionalen Nebensatz (Protasis mit emphatischer Infinitiv-Construction, Verb, Objekt und Präpositionalphrase) und einen Hauptsatz als Apodosis. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Konditionalsatz).
Der Vers zeigt Israels verzweifelte Reaktion: ein radikales Gelübde – vollständige Vernichtung im Austausch für Sieg.
Numeri 21,3
Hebräisch: וַיִּשְׁמַ֨ע יְהוָ֜ה בְּק֣וֹל יִשְׂרָאֵ֗ל וַיִּתֵּן֙ אֶת־הַֽכְּנַעֲנִ֔י וַיַּחֲרֵ֥ם אֶתְהֶ֖ם וְאֶת־עָרֵיהֶ֑ם וַיִּקְרָ֥א שֵׁם־הַמָּק֖וֹם חָרְמָֽה׃
Deutsch: Und der Ewige hörte auf die Stimme Israels und gab den Kanaaniter hin. Und er weihte sie und ihre Städte dem Bann. Und man nannte den Namen des Ortes Chorma.

Kommentar: Das Verb וַיִּשְׁמַע יְהוָה בְּקוֹל יִשְׂרָאֵל („und JHWH hörte auf die Stimme Israels") – בְּקוֹל mit בְּ „auf die Stimme" ist idiomatisch „erhören". וַיִּתֵּן אֶת־הַכְּנַעֲנִי („und er gab den Kanaaniter hin") – das Objekt ist Singular kollektiv.
וַיַּחֲרֵם אֶתְהֶם וְאֶת־עָרֵיהֶם („und er weihte sie und ihre Städte dem Bann") – וַיַּחֲרֵם (Wayyiqtol, 3. m. sg. von חרם Hifil) führt das Gelübde aus. Das doppelte Objekt אֶתְהֶם וְאֶת־עָרֵיהֶם („sie und ihre Städte") zeigt vollständige Vernichtung.
Die ätiologische Formel וַיִּקְרָא שֵׁם־הַמָּקוֹם חָרְמָֽה („und man nannte den Namen des Ortes Chorma") – חָרְמָה ist eine Wortspiel-Etymologie von חֵרֶם „Bann". Das unpersönliche וַיִּקְרָא („man nannte").
Die LXX übersetzt „חָרְמָה" (Horma) mit „Ἀνάθεμα" (Anathema/Bann), was die Bedeutung des Namens direkt ins Griechische übersetzt statt ihn zu transliterieren.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Die ersten drei mit Verb, explizitem Subjekt bzw. implizitem Subjekt, Präpositionalphrase bzw. Objekt bzw. doppeltem Objekt; der vierte mit unpersönlichem Verb, Objekt (Constructus-Verbindung) und Prädikatsnomen. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers schließt die Episode: JHWH erhört, gibt Sieg, das Gelübde wird erfüllt, der Ort wird nach dem חֵרֶם benannt – eine Erinnerung für immer.
Numeri 21,4
Hebräisch: וַיִּסְע֞וּ מֵהֹ֤ר הָהָר֙ דֶּ֣רֶךְ יַם־ס֔וּף לִסְבֹ֖ב אֶת־אֶ֣רֶץ אֱד֑וֹם וַתִּקְצַ֥ר נֶֽפֶשׁ־הָעָ֖ם בַּדָּֽרֶךְ׃
Deutsch: Sie brachen vom Berg Hor auf dem Weg zum Schilfmeer, um das Land Edom zu umgehen. Und die Seele des Volkes wurde ungeduldig auf dem Weg.

Kommentar: Das Verb וַיִּסְעוּ מֵהֹר הָהָר („und sie brachen auf vom Berg Hor") knüpft an Kapitel 20 an. Die Richtung דֶּרֶךְ יַם־סוּף („Weg zum Schilfmeer", Constructus-Verbindung) zeigt: sie müssen südwärts, einen langen Umweg. Der finale Infinitiv לִסְבֹב אֶת־אֶרֶץ אֱדוֹם (Qal Infinitiv construct von סבב mit לְ, „um zu umgehen", plus Objekt אֶרֶץ אֱדוֹם Constructus-Verbindung) erklärt den Grund – Edoms Ablehnung in Kapitel 20 zwingt zum Umweg.
Die Reaktion וַתִּקְצַר נֶפֶשׁ־הָעָם בַּדָּרֶךְ ist idiomatisch: וַתִּקְצַר (Wayyiqtol, 3. f. sg. von קצר, „und sie wurde kurz"), נֶפֶשׁ־הָעָם („die Seele des Volkes", Constructus-Verbindung), בַּדָּרֶךְ („auf dem Weg"). Die Wendung קצר נפשׁ bedeutet idiomatisch „ungeduldig werden, die Geduld verlieren, mutlos werden".
Die LXX übersetzt „וַתִּקְצַר נֶפֶשׁ־הָעָם" (und die Seele des Volkes wurde ungeduldig) mit „καὶ ὠλιγοψύχησεν ὁ λαὸς" (und das Volk wurde kleinmütig/mutlos), was eine psychologische statt emotionaler Beschreibung ist.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Präpositionalphrase, weiterer Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung) und finalem Infinitiv mit Objekt (Constructus-Verbindung); der zweite mit Verb, Subjekt (Constructus-Verbindung) und Präpositionalphrase. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (finaler Infinitivsatz).
Der Vers zeigt den psychologischen Zusammenbruch: Der lange Umweg zermürbt das Volk – die Bühne für eine weitere Rebellion.
Numeri 21,5
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר הָעָ֗ם בֵּֽאלֹהִים֮ וּבְמֹשֶׁה֒ לָמָ֤ה הֶֽעֱלִיתֻ֨נוּ֙ מִמִּצְרַ֔יִם לָמ֨וּת בַּמִּדְבָּ֑ר כִּ֣י אֵ֥ין לֶ֨חֶם֙ וְאֵ֣ין מַ֔יִם וְנַפְשֵׁ֣נוּ קָ֔צָה בַּלֶּ֖חֶם הַקְּלֹקֵֽל׃
Deutsch: Und das Volk redete gegen Gott und gegen Mosche: Warum habt ihr uns aus Ägypten heraufgeführt, um in der Wüste zu sterben? Denn es gibt kein Brot und kein Wasser, und unsere Seele ekelt sich vor diesem elenden Brot.

Kommentar: Das Verb וַיְדַבֵּר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von דבר Piel, „und es redete") mit kollektivem Singular. Das Subjekt הָעָם („das Volk") mit Artikel. Die doppelte Präposition בֵּאלֹהִים וּבְמֹשֶׁה („gegen Gott und gegen Mose") verwendet בְּ im feindseligen Sinne „gegen" – nicht neutrales „zu" oder „mit", sondern aktive Opposition. Bemerkenswert ist die Reihenfolge: אֱלֹהִים (Gott) wird vor Mose genannt – die Rebellion richtet sich primär gegen Gott selbst. Die Verwendung von אֱלֹהִים (statt יְהוָה) könnte auf eine distanzierte, weniger persönliche Haltung hinweisen, oder einfach stilistische Variation sein. Die Verwendung von אלהים statt יהוה könnte auch auf universale statt bundesspezifische Anklage hinweisen (sie klagen gegen "Gott allgemein", nicht nur gegen den Bundesgott).
Die rhetorische Frage לָמָה הֶעֱלִיתֻנוּ מִמִּצְרַיִם wiederholt fast wörtlich frühere Klagen (vgl. Ex 14,11; 17,3; Num 20,5). לָמָה ist das Interrogativ „warum". הֶעֱלִיתֻנוּ (Hifil Perfekt, 2. m. pl. von עלה mit Objektsuffix 1. c. pl., „ihr habt uns heraufgeführt") ist kausativ – die Anklage richtet sich im Plural sowohl an Gott als auch an Mose. מִמִּצְרַיִם („aus Ägypten") mit מִן. Die ständige Wiederholung dieser Anklage durch das Volk zeigt ein Muster: Bei jeder Krise wird die Vergangenheit verklärt und der Exodus als Fehler dargestellt.
Der finale Infinitiv לָמוּת בַּמִּדְבָּר (Qal Infinitiv construct von מות mit לְ, „um zu sterben", plus בַּמִּדְבָּר „in der Wüste") drückt den (vermeintlichen) Zweck aus – sie unterstellen böse Absicht.
Die kausale Begründung כִּי אֵין לֶחֶם וְאֵין מַיִם („denn es gibt kein Brot und kein Wasser") mit doppelter Existenznegation אֵין ist eine krasse Übertreibung – das Manna fällt täglich (Ex 16), und Wasser wurde wiederholt bereitgestellt (Ex 17, Num 20). Die Formulierung אֵין לֶחֶם („es gibt kein Brot") ist faktisch falsch – aber das Volk ist so unzufrieden, dass es die göttliche Versorgung leugnet.
Der paradoxe Abschluss וְנַפְשֵׁנוּ קָצָה בַּלֶּחֶם הַקְּלֹקֵל ist besonders provokativ: וְנַפְשֵׁנוּ („und unsere Seele") mit Possessivsuffix 1. c. pl., קָצָה (Qal Perfekt, 3. f. sg. von קוץ, „sie ekelt sich, hat Abscheu") – dasselbe Verb wie in Vers 4 (קצר), aber hier in der Bedeutung „Ekel empfinden". בַּלֶּחֶם הַקְּלֹקֵל („vor diesem elenden Brot") ist die Beleidigung: לֶחֶם „Brot" im Constructus, הַקְּלֹקֵל (Artikel plus Adjektiv, möglicherweise von קלל „leicht, wertlos" oder einer verwandten Wurzel) bedeutet „elend, wertlos, verächtlich".
Der Widerspruch ist offensichtlich: Erst sagen sie אֵין לֶחֶם („es gibt kein Brot"), dann קָצָה בַּלֶּחֶם („ekelt sich vor dem Brot") – die Logik ist inkohärent, zeigt aber die tiefe Undankbarkeit: Sie haben Brot (Manna), aber verachten es als „elend". Das Manna, das göttliche Wunderbrot, wird als קְלֹקֵל beschimpft – eine direkte Beleidigung Gottes und seiner Fürsorge.
Die LXX übersetzt „הַלֶּחֶם הַקְּלֹקֵל" (das armselige/wertlose Brot) mit „τῷ ἄρτῳ τῷ διακένῳ" (das leere/hohle Brot), was die Substanzlosigkeit betont.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und doppelter Präpositionalphrase. Der zweite ist die direkte Rede: Eine rhetorische Frage (Interrogativ, Verb mit Objektsuffix, Präpositionalphrase) mit finalem Infinitiv und Präpositionalphrase, gefolgt von einer kausalen Begründung (Konjunktion כִּי, doppelte Existenznegation mit Subjekt) und einem paradoxen Abschluss (Subjekt mit Possessivsuffix, Verb, Präpositionalphrase mit Adjektiv). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (finaler Infinitivsatz).
Der Vers zeigt den Höhepunkt der Undankbarkeit: Rebellion gegen Gott und Mose, Verklärung Ägyptens, Leugnung der göttlichen Versorgung trotz täglichen Wunders, und schließlich Verachtung des Manna – eine dreifache Sünde gegen Gottes Güte.
Numeri 21,6
Hebräisch: וַיְשַׁלַּ֨ח יְהוָ֜ה בָּעָ֗ם אֵ֚ת הַנְּחָשִׁ֣ים הַשְּׂרָפִ֔ים וַֽיְנַשְּׁכ֖וּ אֶת־הָעָ֑ם וַיָּ֥מָת עַם־רָ֖ב מִיִּשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Da sandte der Ewige die Saraph-Schlangen in das Volk, und sie bissen das Volk. Und es starb viel Volk von Israel.

Kommentar: Das Verb וַיְשַׁלַּח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׁלח Piel, „und er sandte") ist kausativ – JHWH sendet aktiv die Schlangen als Strafe. יְהוָה ist das explizite Subjekt. בָּעָם („in das Volk") mit בְּ lokativ – die Schlangen werden mitten ins Volk geschickt.
Das Objekt אֵת הַנְּחָשִׁים הַשְּׂרָפִים („die brennenden Schlangen") ist bemerkenswert: הַנְּחָשִׁים („die Schlangen") Plural von נָחָשׁ mit Artikel, הַשְּׂרָפִים (Artikel plus Partizip Plural von שׂרף „brennen") als attributives Adjektiv. Die Bezeichnung שָׂרָף kann bedeuten: (1) „brennend" wegen des brennenden Schmerzes ihres Bisses, (2) „feurig" wegen ihrer Farbe, oder (3) eine spezifische Schlangenart. In Jes 6,2.6 und 14,29; 30,6 erscheint שָׂרָף für übernatürliche geflügelte Wesen oder gefährliche Schlangen. Der Plural שְׂרָפִים verbindet diese Episode mit den himmlischen Seraphim. Die Doppelbedeutung von שרף (brennen/heilen) bereitet schon die paradoxe Heilung in V. 8-9 vor.
Das koordinierte Verb וַיְנַשְּׁכוּ אֶת־הָעָם („und sie bissen das Volk") – וַיְנַשְּׁכוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von נשׁך Piel, „und sie bissen") ist intensiv-iterativ: vielfaches, wiederholtes Beißen.
Die tödliche Konsequenz וַיָּמָת עַם־רָב מִיִּשְׂרָאֵל besteht aus וַיָּמָת (Wayyiqtol, 3. m. sg. von מות, „und es starb"), עַם־רָב („viel Volk", Constructus-Verbindung), מִיִּשְׂרָאֵל („von Israel") mit partitivem מִן. Die Strafe ist massiv und tödlich.
Die LXX übersetzt „הַנְּחָשִׁים הַשְּׂרָפִים" (die feurigen Schlangen) mit „τοὺς ὄφεις τοὺς θανατοῦντας" (die tödlichen Schlangen), was die Wirkung statt des Aussehens beschreibt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, explizitem Subjekt, Präpositionalphrase und Objekt (mit attributivem Adjektiv); der zweite mit Verb und Objekt; der dritte mit Verb, Subjekt (Constructus-Verbindung) und Präpositionalphrase (partitiv). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt die göttliche Strafe: schnell, direkt, tödlich. Die Seraph-Schlangen sind göttliche Gerichtswerkzeuge – ihr Name verbindet sie mit den himmlischen Wesen und unterstreicht ihren übernatürlichen Charakter.
Numeri 21,7
Hebräisch: וַיָּבֹא֩ הָעָ֨ם אֶל־מֹשֶׁ֜ה וַיֹּאמְר֣וּ חָטָ֗אנוּ כִּֽי־דִבַּ֤רְנוּ בַֽיהוָה֙ וָבָ֔ךְ הִתְפַּלֵּל֙ אֶל־יְהוָ֔ה וְיָסֵ֥ר מֵעָלֵ֖ינוּ אֶת־הַנָּחָ֑שׁ וַיִּתְפַּלֵּ֥ל מֹשֶׁ֖ה בְּעַ֥ד הָעָֽם׃
Deutsch: Und das Volk kam zu Mosche und sie sagten: Wir haben gesündigt, denn wir haben gegen den Ewigen und gegen dich geredet. Bete zum Ewigen, dass er die Schlange von uns wegnehme. Und Mosche betete für das Volk.

Kommentar: Das Verb וַיָּבֹא הָעָם אֶל־מֹשֶׁה („und das Volk kam zu Mose") zeigt die Umkehr – sie suchen nun den, den sie gerade noch angegriffen haben. Die Redeeinleitung וַיֹּאמְרוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von אמר) mit Plural, obwohl עָם Singular ist – kollektives Subjekt.
Das Sündenbekenntnis חָטָאנוּ (Qal Perfekt, 1. c. pl. von חטא, „wir haben gesündigt") ist kurz und direkt. Die kausale Begründung כִּי־דִבַּרְנוּ בַיהוָה וָבָךְ („denn wir haben gegen JHWH und gegen dich geredet") – דִבַּרְנוּ (Piel Perfekt, 1. c. pl. von דבר), בַיהוָה וָבָךְ mit בְּ feindlich wiederholt exakt die Formulierung aus Vers 5, diesmal aber als Schuldeingeständnis. Bemerkenswert: Sie bekennen die Sünde gegen יְהוָה (den Bundesgott) und gegen Mose.
Die Bitte הִתְפַּלֵּל אֶל־יְהוָה (Hitpael Imperativ, 2. m. sg. von פלל, „bete, flehe") ist reflexiv-intensiv – התפלל bedeutet „für sich/inständig beten, Fürbitte einlegen". Der finale Satz וְיָסֵר מֵעָלֵינוּ אֶת־הַנָּחָשׁ („dass er die Schlange von uns wegnehme") besteht aus וְיָסֵר (Waw + Hifil Imperfekt Jussiv, 3. m. sg. von סור, „und er möge wegnehmen") – die Jussiv-Form drückt den Wunsch aus –, מֵעָלֵינוּ („von uns") mit מִן und Possessivsuffix 1. c. pl., אֶת־הַנָּחָשׁ („die Schlange") – interessanterweise Singular kollektiv, nicht Plural wie in Vers 6.
Moses Reaktion וַיִּתְפַּלֵּל מֹשֶׁה בְּעַד הָעָם („und Mose betete für das Volk") – וַיִּתְפַּלֵּל (Wayyiqtol, 3. m. sg. von פלל Hitpael), בְּעַד („für, zugunsten von") mit עַד zeigt Fürbitte. Trotz der Angriffe des Volkes gegen ihn tritt Mose als Fürbitter ein – ein Kennzeichen seiner Größe als Mittler.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Die ersten beiden mit Verb, Subjekt, Präpositionalphrase bzw. Verb; die direkte Rede enthält einen Hauptsatz (Verb), eine kausale Begründung (Konjunktion, Verb, doppelte Präpositionalphrase), einen imperativischen Hauptsatz (Imperativ, Präpositionalphrase) und einen finalen Jussiv-Satz (Konjunktion, Verb, Präpositionalphrase, Objekt). Der abschließende Hauptsatz hat Verb, Subjekt und Präpositionalphrase. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (finaler Jussiv-Satz).
Der Vers zeigt schnelle Reue unter dem Druck der Strafe: Sündenbekenntnis, Bitte um Fürbitte, und Moses sofortige Bereitschaft zur Vermittlung – der Zyklus von Rebellion, Strafe, Reue und Fürbitte.
Numeri 21,8
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה עֲשֵׂ֤ה לְךָ֙ שָׂרָ֔ף וְשִׂ֥ים אֹתוֹ֖ עַל־נֵ֑ס וְהָיָה֙ כָּל־הַנָּשׁ֔וּךְ וְרָאָ֥ה אֹתוֹ֖ וָחָֽי׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Mache dir eine Saraph-Schlange und setze sie auf eine Stange. Und es wird geschehen, jeder, der gebissen ist und sie ansieht, wird leben.

Kommentar: Die Redeeinleitungsformel וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה. Der erste Imperativ עֲשֵׂה לְךָ שָׂרָף besteht aus עֲשֵׂה (Qal Imperativ, 2. m. sg. von עשׂה, „mache"), לְךָ („für dich") mit Dativ des Interesses, שָׂרָף („eine Saraph-Schlange") – Singular, im Gegensatz zum Plural שְׂרָפִים in Vers 6. Die Heilung erfordert ein Abbild der Strafe – ein tiefes theologisches Paradoxon.
Der zweite Imperativ וְשִׂים אֹתוֹ עַל־נֵס („und setze sie auf eine Stange") – וְשִׂים (Waw + Qal Imperativ, 2. m. sg. von שׂים, „und setze"), אֹתוֹ Objektpronomen, עַל־נֵס („auf eine Stange") – נֵס bedeutet „Banner, Feldzeichen, Stange" (vgl. Ex 17,15; Jes 5,26; 11,12). Die erhöhte Position macht die Schlange für alle sichtbar.
Die Verheißung וְהָיָה כָּל־הַנָּשׁוּךְ וְרָאָה אֹתוֹ וָחָי ist komplex: וְהָיָה (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von היה mit Weqatal, „und es wird geschehen"), כָּל־הַנָּשׁוּךְ („jeder Gebissene") – כָּל im Constructus mit הַנָּשׁוּךְ (Artikel plus Qal Partizip Passiv von נשׁך, „der Gebissene"), וְרָאָה אֹתוֹ („und er sieht sie") – וְרָאָה (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von ראה mit Weqatal), וָחָי (Waw + Qal Perfekt, 3. m. sg. von חיה mit Weqatal, „und er wird leben").
Die Heilung erfordert zwei Elemente: (1) gebissen sein, (2) die erhöhte Schlange ansehen. Das bloße Ansehen heilt – kein Opfer, keine Medizin, nur der Blick des Glaubens. Dies wird später im Neuen Testament typologisch gedeutet (Joh 3,14-15).
 Das Bild der Strafe heilt (wie später das Kreuz - das Zeichen des Fluches wird zum Zeichen des Heils) 
 2Könige 18,4: Hiskia zerstört die Kupferschlange (נחשתן), weil sie zum Götzendienst-Objekt wurde
Die LXX folgt dem hebräischen Text, übersetzt נֵס mit σημεῖον (sēmeion, „Zeichen").
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt. Die direkte Rede enthält zwei koordinierte imperativische Hauptsätze (Imperativ mit Dativ-Präpositionalphrase und Objekt, bzw. Imperativ mit Objektpronomen und Präpositionalphrase) und eine Verheißung mit היה plus partizipialem Subjekt (Constructus-Verbindung) und zwei koordinierten Weqatal-Verben mit Objektpronomen. Es gibt keine subordinierten Nebensätze.
Der Vers enthält das paradoxe Heilmittel: Das Abbild der Strafe wird zum Heilungsinstrument – wer auf die erhöhte Schlange schaut, lebt. Ein Symbol des Glaubens und Gehorsams.
Numeri 21,9
Hebräisch: וַיַּ֤עַשׂ מֹשֶׁה֙ נְחַ֣שׁ נְחֹ֔שֶׁת וַיְשִׂמֵ֖הוּ עַל־הַנֵּ֑ס וְהָיָ֗ה אִם־נָשַׁ֤ךְ הַנָּחָשׁ֙ אֶת־אִ֔ישׁ וְהִבִּ֛יט אֶל־נְחַ֥שׁ הַנְּחֹ֖שֶׁת וָחָֽי׃
Deutsch: Und Mosche machte eine Schlange aus Kupfer und setzte sie auf die Stange. Und es geschah, wenn eine Schlange jemanden biss und er schaute auf die kupferne Schlange, so blieb er am Leben.

Kommentar: Die Ausführung וַיַּעַשׂ מֹשֶׁה נְחַשׁ נְחֹשֶׁת („und Mose machte eine Kupferschlange") – נְחַשׁ נְחֹשֶׁת ist ein Wortspiel: נְחַשׁ „Schlange" und נְחֹשֶׁת „Kupfer, Bronze" klingen ähnlich. Die Materialwahl ist praktisch (formbar, haltbar) und symbolisch (glänzend, reflektierend). Das Verb וַיְשִׂמֵהוּ עַל־הַנֵּס („und er setzte sie auf die Stange") erfüllt exakt den Befehl aus Vers 8.
Die konditionale Heilungsformel וְהָיָה אִם־נָשַׁךְ הַנָּחָשׁ אֶת־אִישׁ וְהִבִּיט אֶל־נְחַשׁ הַנְּחֹשֶׁת וָחָי ist detaillierter als Vers 8: וְהָיָה („und es geschah/pflegte zu geschehen"), אִם־נָשַׁךְ („wenn... biss") – אִם konditional, נָשַׁךְ (Qal Perfekt, 3. m. sg. von נשׁך), הַנָּחָשׁ Subjekt („die Schlange"), אֶת־אִישׁ („einen Mann, jemanden") Objekt. Die Bedingung וְהִבִּיט אֶל־נְחַשׁ הַנְּחֹשֶׁת („und er schaute auf die kupferne Schlange") – וְהִבִּיט (Waw + Hifil Perfekt, 3. m. sg. von נבט, „und er schaute") – das Hifil betont intensives, aufmerksames Hinschauen, nicht nur beiläufiges Sehen. Die Apodosis וָחָי („und er lebte, blieb am Leben") ist knapp und effektiv.
Das wiederholte Wortspiel נָחָשׁ - נְחֹשֶׁת - נָחָשׁ - נְחֹשֶׁת im selben Vers verstärkt die Verbindung zwischen Problem und Lösung.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, übersetzt נְחֹשֶׁת mit χαλκοῦν (chalkoun, „aus Bronze").
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Die ersten beiden mit Verb, Subjekt, Objekt (Wortspiel-Constructus-Verbindung) bzw. Verb mit Objektsuffix und Präpositionalphrase. Der dritte ist eine היה-Construction mit konditionaler Protasis (Konjunktion, Verb, Subjekt, Objekt), koordinierter Bedingung (Verb, Präpositionalphrase mit Wortspiel-Constructus-Verbindung) und Apodosis (Verb). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Konditionalsatz).
Der Vers berichtet die Wirkung: Die Kupferschlange funktioniert – wer hinsieht, lebt. Das Wortspiel נָחָשׁ/נְחֹשֶׁת unterstreicht die paradoxe Heilung. Später wird diese Schlange selbst zum Götzendienst-Objekt und muss von König Hiskia zerstört werden (2 Kön 18,4 – נְחֻשְׁתָּן Nechuschtan, „Kupferding").
Numeri 21,10
Hebräisch: וַיִּסְע֖וּ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וַֽיַּחֲנ֖וּ בְּאֹבֹֽת׃
Deutsch: Und die Söhne Israels brachen auf und lagerten in Oboth.

Kommentar: Das Verb וַיִּסְעוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von נסע, „und sie brachen auf"). Das Subjekt בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Constructus-Verbindung) wird explizit genannt – nach der Schlangenepisode setzt die Wanderung fort. Das koordinierte Verb וַיַּחֲנוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von חנה, „und sie lagerten"). בְּאֹבֹת („in Oboth") – אֹבֹת möglicherweise von אוֹב „Schlauch" (Wasserschläuche?) oder ein nicht weiter identifizierter Ortsname.
Die LXX transkribiert אֹבֹת als Ὠβώθ (Ōbōth).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb und Subjekt (Constructus-Verbindung); der zweite mit Verb und Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers ist eine knappe Itinerarnotiz – die Reise geht weiter. Ab hier folgt eine Serie von Ortsnamen, die den Weg um Edom herum bis zur Grenze Moabs dokumentieren.
Numeri 21,11
Hebräisch: וַיִּסְע֖וּ מֵאֹבֹ֑ת וַֽיַּחֲנ֞וּ בְּעִיֵּ֣י הָֽעֲבָרִ֗ים בַּמִּדְבָּר֙ אֲשֶׁר֙ עַל־פְּנֵ֣י מוֹאָ֔ב מִמִּזְרַ֖ח הַשָּֽׁמֶשׁ׃
Deutsch: Und sie brachen von Oboth auf und lagerten in Ijje-Ha'abarim, in der Wüste, die vor Moab liegt, gegen Sonnenaufgang.

Kommentar: Das Verb וַיִּסְעוּ מֵאֹבֹת („und sie brachen auf von Oboth") mit מִן gibt den Ausgangspunkt an. וַיַּחֲנוּ בְּעִיֵּי הָעֲבָרִים („und sie lagerten in Ijje-Ha'abarim") – עִיֵּי הָעֲבָרִים ist eine Constructus-Verbindung: עִיִּים „Ruinenhaufen" (Plural von עִי „Ruine") plus הָעֲבָרִים „die Durchziehenden/Überquerenden" (Artikel plus Qal Partizip Plural von עבר). Der Name bedeutet wörtlich „Ruinenhaufen der Durchziehenden".
Die geografische Präzisierung בַּמִּדְבָּר אֲשֶׁר עַל־פְּנֵי מוֹאָב מִמִּזְרַח הַשָּׁמֶשׁ ist detailliert: בַּמִּדְבָּר („in der Wüste") mit בְּ, der Relativsatz אֲשֶׁר עַל־פְּנֵי מוֹאָב („die vor/gegenüber Moab ist") – עַל־פְּנֵי wörtlich „auf dem Angesicht von", idiomatisch „gegenüber, vor" –, die Richtungsangabe מִמִּזְרַח הַשָּׁמֶשׁ („von Sonnenaufgang", Constructus-Verbindung) bedeutet „östlich" – מִזְרָח von זרח „aufgehen (Sonne)", also „Osten". Israel umgeht Edom südlich und bewegt sich nun nordöstlich entlang der Ostseite Moabs.
Die LXX transkribiert den Namen als Ἀχαλγαὶ (Achalgai).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb und Präpositionalphrase; der zweite mit Verb, Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung), weiterer Präpositionalphrase mit Relativsatz und abschließender Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers gibt eine präzise geografische Positionierung: Israel ist nun östlich von Moab, am Rand der Wüste, auf dem Weg nach Norden.
Numeri 21,12
Hebräisch: מִשָּׁ֖ם נָסָ֑עוּ וַֽיַּחֲנ֖וּ בְּנַ֥חַל זָֽרֶד׃
Deutsch: Von dort brachen sie auf und lagerten im Tal Sered.

Kommentar: Das Adverb מִשָּׁם („von dort") mit מִן ersetzt die Ortsnennung. Das Verb נָסָעוּ (Qal Perfekt, 3. m. pl. von נסע, „sie brachen auf") steht hier im Perfekt statt Wayyiqtol – stilistische Variation in Itinerarnotizen. וַיַּחֲנוּ בְּנַחַל זָרֶד („und sie lagerten im Tal Sered") – נַחַל „Bach, Bachtal, Wadi" im Constructus vor זָרֶד (Ortsname). Der נַחַל זֶרֶד (Wadi Zered) ist die Grenze zwischen Edom und Moab, südlich des Toten Meeres (vgl. Dtn 2,13-14).
Die LXX transkribiert als Ζαρὲδ (Zared).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Adverb und Verb; der zweite mit Verb und Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers markiert einen wichtigen geografischen Punkt: Israel überquert den Wadi Zered – die Grenze zwischen Edom (südlich) und Moab (nördlich).
Numeri 21,13
Hebräisch: מִשָּׁם֮ נָסָעוּ֒ וַֽיַּחֲנ֗וּ מֵעֵ֤בֶר אַרְנוֹן֙ אֲשֶׁ֣ר בַּמִּדְבָּ֔ר הַיֹּצֵ֖א מִגְּב֣וּל הָֽאֱמֹרִ֑י כִּ֤י אַרְנוֹן֙ גְּב֣וּל מוֹאָ֔ב בֵּ֥ין מוֹאָ֖ב וּבֵ֥ין הָאֱמֹרִֽי׃
Deutsch: Von dort brachen sie auf und lagerten jenseits des Arnon, der in der Wüste ist, der aus dem Gebiet der Amoriter herauskommt. Denn der Arnon ist die Grenze Moabs, zwischen Moab und den Amoritern.

Kommentar: Wieder מִשָּׁם נָסָעוּ mit Perfekt. וַיַּחֲנוּ מֵעֵבֶר אַרְנוֹן („und sie lagerten jenseits des Arnon") – מֵעֵבֶר „jenseits, von der anderen Seite" mit מִן, אַרְנוֹן Ortsname – der Arnon-Fluss ist die wichtige Nordgrenze Moabs.
Der erste Relativsatz אֲשֶׁר בַּמִּדְבָּר („der in der Wüste ist"). Der zweite Relativsatz הַיֹּצֵא מִגְּבוּל הָאֱמֹרִי („der aus dem Gebiet der Amoriter herauskommt") – הַיֹּצֵא (Artikel plus Qal Partizip von יצא, „der Herauskommende"), מִגְּבוּל הָאֱמֹרִי („aus dem Gebiet der Amoriter", Constructus-Verbindung) – der Arnon entspringt im amoriter-kontrollierten Gebiet östlich.
Die erklärende kausale Aussage כִּי אַרְנוֹן גְּבוּל מוֹאָב בֵּין מוֹאָב וּבֵין הָאֱמֹרִי („denn Arnon ist die Grenze Moabs, zwischen Moab und den Amoritern") ist politisch-geografisch wichtig: כִּי kausal, אַרְנוֹן גְּבוּל מוֹאָב („Arnon ist die Grenze Moabs", Constructus-Verbindung als Prädikatsnomen), die doppelte Präposition בֵּין מוֹאָב וּבֵין הָאֱמֹרִי („zwischen Moab und den Amoritern") präzisiert. Ursprünglich war das Gebiet nördlich des Arnon moabitisch, wurde aber von den Amoritern (unter König Sihon) erobert (siehe Vers 26). Israel wird dieses Gebiet von den Amoritern nehmen, nicht von Moab direkt.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Adverb und Verb; der zweite mit Verb und Präpositionalphrase, erweitert durch zwei Relativsätze (der zweite mit partizipialem Prädikat und Präpositionalphrase). Ein kausaler Nebensatz mit nominalem Prädikat (Constructus-Verbindung) und präzisierender doppelter Präpositionalphrase folgt. Insgesamt gibt es drei Nebensätze: zwei Relativsätze und ein Kausalsatz.
Der Vers markiert die entscheidende geografische Grenze: Der Arnon trennt Moab (südlich) von amoriter-kontrolliertem Gebiet (nördlich). Israel wird das nördliche Gebiet erobern.
Numeri 21,14-15
Hebräisch: עַל־כֵּן֙ יֵֽאָמַ֔ר בְּסֵ֖פֶר מִלְחֲמֹ֣ת יְהוָ֑ה אֶת־וָהֵ֣ב בְּסוּפָ֔ה וְאֶת־הַנְּחָלִ֖ים אַרְנֽוֹן׃ וְאֶ֨שֶׁד֙ הַנְּחָלִ֔ים אֲשֶׁ֥ר נָטָ֖ה לְשֶׁ֣בֶת עָ֑ר וְנִשְׁעַ֖ן לִגְב֥וּל מוֹאָֽב׃
Deutsch: Darum wird es gesagt im Buch der Kriege des Ewigen: „Wahev (nimmt er) im Sturm und die Flusstäler des Arnon, und den Erguss der Flusstäler, der sich zur Siedlung von Ar neigt und sich an die Grenze von Mo'av lehnt."

Kommentar: Die Zitationsformel עַל־כֵּן יֵאָמַר בְּסֵפֶר מִלְחֲמֹת יְהוָה („darum wird es gesagt im Buch der Kriege JHWHs") – עַל־כֵּן „darum, deshalb", יֵאָמַר (Nifal Imperfekt, 3. m. sg. von אמר, „es wird gesagt") unpersönlich passiv, בְּסֵפֶר מִלְחֲמֹת יְהוָה („im Buch der Kriege JHWHs") – eine verlorene literarische Quelle, ähnlich dem „Buch Jaschar" (Jos 10,13; 2 Sam 1,18). Diese Zitationsformel zeigt, dass der Pentateuch auf ältere Quellen zurückgreift. Dies ist eines der schwierigsten Textfragmente im gesamten Pentateuch.
Das Zitat selbst ist textlich schwierig und dunkel: אֶת־וָהֵב בְּסוּפָה – וָהֵב könnte ein Ortsname sein („Waheb") oder von יהב „geben" (aramäisch), בְּסוּפָה könnte „in Suphah" (Ortsname) oder „im Sturm" sein. וְאֶת־הַנְּחָלִים אַרְנוֹן („und die Täler/Bäche des Arnon", Constructus-Verbindung).
Vers 15: וְאֶשֶׁד הַנְּחָלִים („und die Ergießung/das Abfließen der Täler") – אֶשֶׁד von שׁדד „gießen, strömen", der Relativsatz אֲשֶׁר נָטָה לְשֶׁבֶת עָר („der sich zur Siedlung von Ar neigt") – נָטָה (Qal Perfekt, 3. m. sg. von נטה, „er neigt sich"), לְשֶׁבֶת עָר („zur Siedlung von Ar") – שֶׁבֶת Infinitiv construct von ישׁב als Nomen „Sitz, Siedlung", עָר Ortsname (vgl. Vers 28). וְנִשְׁעַן לִגְבוּל מוֹאָב („und sich lehnt an die Grenze Moabs") – וְנִשְׁעַן (Waw + Nifal Perfekt, 3. m. sg. von שׁען, „und er lehnt sich").
Der Text ist poetisch und geografisch – beschreibt die Wasserwege des Arnon-Systems. Die genaue Bedeutung bleibt teilweise unklar, aber der Sinn ist: Die Täler des Arnon bilden die Grenze zwischen Moab und dem eroberten Gebiet.
Die LXX übersetzt das poetische Fragment völlig anders: Statt „אֶת־וָהֵב בְּסוּפָה" (Waheb in Supha) hat sie „τὴν Ζωὸβ ἐφλόγισεν" (Zoob hat er in Brand gesetzt), was auf eine unterschiedliche Textvorlage oder Interpretation hinweist und sehr frühe Textverwirrung nahelegt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit kausaler Einleitung, Passiv-Verb und Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung), gefolgt von einem poetischen Zitat mit fragmentarischen Constructionen. Das Zitat enthält Objekte (Constructus-Verbindungen), einen Relativsatz mit Verb und Präpositionalphrase, und koordinierte Verben mit Präpositionalphrasen. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz im Zitat).
Diese Verse zitieren eine alte Quelle zur Bestätigung der geografischen Angaben – der Arnon als historische Grenzlinie.
Numeri 21,16
Hebräisch: וּמִשָּׁ֖ם בְּאֵ֑רָה הִ֣וא הַבְּאֵ֗ר אֲשֶׁ֨ר אָמַ֤ר יְהוָה֙ לְמֹשֶׁ֔ה אֱסֹף֙ אֶת־הָעָ֔ם וְאֶתְּנָ֥ה לָהֶ֖ם מָֽיִם׃
Deutsch: Und von dort nach Be'er. Das ist der Brunnen, von dem der Ewige zu Mosche sprach, sagend: Versammle das Volk, damit ich ihnen Wasser gebe.

Kommentar: Die Ortsangabe וּמִשָּׁם בְּאֵרָה („und von dort nach Be'er") – בְּאֵרָה ist בְּאֵר „Brunnen" mit Richtungs-ה (He locale), also „zum Brunnen hin". Die identifizierende Formel הִוא הַבְּאֵר („das ist der Brunnen") mit emphatischem Pronomen.
Der Relativsatz אֲשֶׁר אָמַר יְהוָה לְמֹשֶׁה („von dem JHWH zu Mose sprach"). Die direkte Rede: Der Imperativ אֱסֹף אֶת־הָעָם (Qal Imperativ von אסף, „versammle das Volk"). Das finale Verb וְאֶתְּנָה לָהֶם מָיִם (Waw + Qal Kohortativ, 1. c. sg. von נתן, „und ich will ihnen geben", plus מָיִם Objekt) – die Kohortativ-Form drückt göttlichen Willen/Absicht aus.
Dies ist ein neues Wasserwunder, anders als Meribah (Kap. 20) – hier keine Rebellion, sondern freundliche Gabe. Der Name Be'er bedeutet einfach „Brunnen" – ein Ort wird nach dem Ereignis benannt.
Die LXX transkribiert als Φρέαρ (Phrear, „Brunnen").
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Präpositionalphrase und Ortsangabe (mit He locale); der zweite mit emphatischem Pronomen und Subjekt, erweitert durch einen Relativsatz mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt, der direkte Rede enthält (Imperativ mit Objekt und finaler Kohortativ mit indirektem Objekt und direktem Objekt). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers leitet zum Brunnenlied über (Vers 17-18) – ein Wasserwunder ohne Rebellion, eine freudige Episode im Kontrast zu früher.
Numeri 21,17-18
Hebräisch: אָ֚ז יָשִׁ֣יר יִשְׂרָאֵ֔ל אֶת־הַשִּׁירָ֖ה הַזֹּ֑את עֲלִ֥י בְאֵ֖ר עֱנוּ־לָֽהּ׃ בְּאֵ֞ר חֲפָר֣וּהָ שָׂרִ֗ים כָּר֨וּהָ֙ נְדִיבֵ֣י הָעָ֔ם בִּמְחֹקֵ֖ק בְּמִשְׁעֲנֹתָ֑ם וּמִמִּדְבָּ֖ר מַתָּנָֽה׃
Deutsch: Damals sang Israel dieses Lied: Steige herauf, Brunnen! Singt ihm zu! Brunnen, den Fürsten gruben, den die Edlen des Volkes aushöhlten mit dem Herrscherstab, mit ihren Stäben. Und aus der Wüste nach Mattana.

Kommentar: Die temporale Einleitung אָז יָשִׁיר יִשְׂרָאֵל („damals sang Israel") – אָז „damals, da", יָשִׁיר (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von שׁיר, „er sang") hier mit präteritalem Sinn. אֶת־הַשִּׁירָה הַזֹּאת („dieses Lied") mit Demonstrativpronomen kündigt das Zitat an.
Das Lied beginnt mit dem Imperativ עֲלִי בְאֵר („steige herauf, Brunnen!") – עֲלִי ist Qal Imperativ feminin singular von עלה (feminin, weil בְּאֵר grammatisch feminin ist). Der Imperativ an einen Brunnen ist poetische Personifikation. עֱנוּ־לָהּ („singt ihm zu!") – עֱנוּ (Qal Imperativ Plural von ענה, „antwortet, singt"), לָהּ „ihm" (feminin Singular Suffix).
Vers 18 fährt fort: בְּאֵר חֲפָרוּהָ שָׂרִים („Brunnen, den Fürsten gruben") – חֲפָרוּהָ (Qal Perfekt, 3. c. pl. von חפר mit Objektsuffix 3. f. sg., „sie gruben ihn"), שָׂרִים „Fürsten" Subjekt. כָּרוּהָ נְדִיבֵי הָעָם („den die Edlen des Volkes aushöhlten") – כָּרוּהָ (Qal Perfekt, 3. c. pl. von כרה mit Objektsuffix, „sie hoben aus"), נְדִיבֵי הָעָם („Edle des Volkes", Constructus-Verbindung). Die Instrumentalphrasen בִּמְחֹקֵק בְּמִשְׁעֲנֹתָם („mit dem Herrscherstab, mit ihren Stäben") – מְחֹקֵק „Gesetzgeber-Stab, Herrscherstab", מִשְׁעֶנֶת „Stab" mit Possessivsuffix – beschreiben symbolisch, nicht buchstäblich: Die Führer gruben mit ihren Herrschafts-Insignien, d.h. durch ihre Autorität/Anordnung.
Der Abschluss וּמִמִּדְבָּר מַתָּנָה („und aus der Wüste nach Mattana") ist entweder Teil des Liedes oder kehrt zur Itinerarnotiz zurück. מַתָּנָה bedeutet „Geschenk" – Wortspiel mit dem Ortsnamen.
Die LXX erweitert das Brunnenlied erheblich: Sie übersetzt „בִּמְחֹקֵק בְּמִשְׁעֲנֹתָם" (mit dem Zepter, mit ihren Stäben) als „ἐν τῇ βασιλείᾳ αὐτῶν, ἐν τῷ κυριεῦσαι αὐτῶν" (in ihrer Königsherrschaft, in ihrem Herrschen), was eine politische statt instrumentelle Interpretation darstellt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit temporalem Adverb, Verb, Subjekt und Objekt (mit Demonstrativpronomen). Das zitierte Lied enthält einen imperativischen Hauptsatz (Imperativ feminin, Vokativ), einen weiteren Imperativ (Plural mit Präpositionalphrase), und eine Fortsetzung mit Vokativ, zwei Relativsätzen (mit Verb plus Objektsuffix und Subjekt) und Instrumentalphrasen, abschließend eine Präpositionalphrase. Insgesamt gibt es zwei Nebensätze (zwei Relativsätze im Lied).
Das Brunnenlied ist eines der ältesten poetischen Fragmente der Bibel – eine freudige Feier von Wasser, ohne Rebellion oder Strafe. Die Führer graben symbolisch den Brunnen – ein Bild der Ordnung und Gemeinschaft.
Numeri 21,19-20
Hebräisch: וּמִמַּתָּנָ֖ה נַחֲלִיאֵ֑ל וּמִנַּחֲלִיאֵ֖ל בָּמֽוֹת׃ וּמִבָּמ֗וֹת הַגַּיְא֙ אֲשֶׁר֙ בִּשְׂדֵ֣ה מוֹאָ֔ב רֹ֖אשׁ הַפִּסְגָּ֑ה וְנִשְׁקָ֖פָה עַל־פְּנֵ֥י הַיְשִׁימֹֽן׃
Deutsch: Und von Mattana nach Nachaliel, und von Nachaliel nach Bamoth, und von Bamoth nach dem Tal, das im Gebiet Moabs liegt, zum Gipfel des Pisga, und über die Fläche der Wildnis blickt.

Kommentar: Diese beiden Verse sind reine Itinerarnotizen – eine Serie von Ortsnamen, die den weiteren Weg dokumentieren.
Vers 19: Die doppelte Ortsfolge וּמִמַּתָּנָה נַחֲלִיאֵל וּמִנַּחֲלִיאֵל בָּמוֹת nennt drei Orte. מַתָּנָה bedeutet „Geschenk" (Wortspiel nach dem Wasserwunder). נַחֲלִיאֵל ist eine Constructus-ähnliche Bildung: נַחַל „Bach, Tal" plus אֵל „Gott" – „Gottes-Tal" oder „Bach Gottes". בָּמוֹת bedeutet wörtlich „Höhen, Opferhöhen" (Plural von בָּמָה).
Vers 20: וּמִבָּמוֹת הַגַּיְא („und von Bamoth nach dem Tal") – הַגַּיְא „das Tal" mit Artikel. Der Relativsatz אֲשֶׁר בִּשְׂדֵה מוֹאָב („das im Gebiet Moabs ist") – בִּשְׂדֵה מוֹאָב („im Gebiet/Feld Moabs", Constructus-Verbindung). Die Ortsangabe רֹאשׁ הַפִּסְגָּה („Gipfel des Pisga", Constructus-Verbindung) – רֹאשׁ „Haupt, Gipfel", הַפִּסְגָּה „der Pisga" (ein Berg oder Bergkamm im Moabitergebiet, von dem aus Mose später das verheißene Land sehen wird, Dtn 3,27; 34,1).
Die partizipiale Construction וְנִשְׁקָפָה עַל־פְּנֵי הַיְשִׁימֹן („und blickt über das Angesicht der Wildnis") – וְנִשְׁקָפָה (Waw + Nifal Perfekt, 3. f. sg. von שׁקף, „und sie blickt hinab/hinüber") ist entweder Fortsetzung der Beschreibung des Tals oder bezieht sich auf פִּסְגָּה. עַל־פְּנֵי הַיְשִׁימֹן („auf das Angesicht der Wildnis") – יְשִׁימוֹן „Wüste, Einöde" mit Artikel, bezeichnet die Wüste östlich des Toten Meeres.
Die LXX transkribiert die Ortsnamen und folgt ansonsten dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur von Vers 19 zeigt zwei koordinierte präpositionale Phrasen ohne Verb – elliptisch für „und sie brachen auf von... und lagerten in...". Vers 20 hat eine präpositionale Phrase, erweitert durch einen Relativsatz, eine weitere Ortsangabe (Constructus-Verbindung) und eine partizipiale Construction mit Präpositionalphrase. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Diese Verse dokumentieren den Weg nach Norden entlang der Ostseite Moabs. Israel nähert sich nun dem Gebiet, wo es zum ersten Mal feindliches Territorium erobern wird – nicht Moab selbst, sondern das von Amoritern eroberte Gebiet nördlich des Arnon.
Numeri 21,21
Hebräisch: וַיִּשְׁלַ֤ח יִשְׂרָאֵל֙ מַלְאָכִ֔ים אֶל־סִיחֹ֥ן מֶֽלֶךְ־הָאֱמֹרִ֖י לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und Israel sandte Boten zu Sichon, dem König der Amoriter, und ließ ihm sagen:

Kommentar: Das Verb וַיִּשְׁלַח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׁלח, „und er sandte"). Das Subjekt יִשְׂרָאֵל wird explizit genannt. Das Objekt מַלְאָכִים („Boten") Plural. Die Adressatenangabe אֶל־סִיחֹן מֶלֶךְ־הָאֱמֹרִי („zu Sichon, dem König der Amoriter") – סִיחֹן ist der Name, מֶלֶךְ־הָאֱמֹרִי („König der Amoriter", Constructus-Verbindung mit Gentilic) ist Apposition. לֵאמֹר ist die stereotype Redeeinleitungsformel.
Die Szene wiederholt die Situation mit Edom (Kap. 20,14), aber mit einem anderen Ausgang. Sichon kontrolliert das Gebiet nördlich des Arnon, das ursprünglich moabitisch war, aber von den Amoritern erobert wurde (siehe Vers 26).
Die LXX fügt „λόγοις εἰρηνικοῖς" (mit friedlichen Worten) hinzu, was im hebräischen Text nicht explizit erscheint.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt, Objekt, Präpositionalphrase (mit Apposition als Constructus-Verbindung) und Redeeinleitung (Infinitiv construct). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers leitet eine diplomatische Anfrage ein – wie bei Edom, aber diesmal wird die Ablehnung zu Krieg und Eroberung führen.
Numeri 21,22
Hebräisch: אֶעְבְּרָ֣ה בְאַרְצֶ֗ךָ לֹ֤א נִטֶּה֙ בְּשָׂדֶ֣ה וּבְכֶ֔רֶם לֹ֥א נִשְׁתֶּ֖ה מֵ֣י בְאֵ֑ר בְּדֶ֤רֶךְ הַמֶּ֨לֶךְ֙ נֵלֵ֔ךְ עַ֥ד אֲשֶֽׁר־נַעֲבֹ֖ר גְּבֻלֶֽךָ׃
Deutsch: Lass mich durch dein Land ziehen. Wir werden nicht auf die Felder oder in die Weinberge abbiegen, wir werden kein Wasser aus den Brunnen trinken. Auf der Königsstraße werden wir gehen, bis wir dein Gebiet durchzogen haben.

Kommentar: Der Kohortativ אֶעְבְּרָה בְאַרְצֶךָ (Qal Kohortativ, 1. c. sg. von עבר, „lass mich durchziehen", plus בְאַרְצֶךָ „durch dein Land" mit Possessivsuffix 2. m. sg.) ist die höfliche Bitte.
Die dreifache Zusicherung wiederholt fast wörtlich die Anfrage an Edom (20,17): לֹא נִטֶּה בְּשָׂדֶה וּבְכֶרֶם („wir werden nicht abbiegen in Feld und Weinberg") – נִטֶּה (Qal Imperfekt, 1. c. pl. von נטה, „wir werden abbiegen"), לֹא נִשְׁתֶּה מֵי בְאֵר („wir werden nicht trinken Brunnenwasser", Constructus-Verbindung).
Die Versicherung בְּדֶרֶךְ הַמֶּלֶךְ נֵלֵךְ („auf der Königsstraße werden wir gehen") – דֶּרֶךְ הַמֶּלֶךְ ist die Haupthandelsroute (die Via Regia). Der temporale Satz עַד אֲשֶׁר־נַעֲבֹר גְּבֻלֶךָ („bis wir durchziehen dein Gebiet") – עַד אֲשֶׁר „bis dass", נַעֲבֹר (Qal Imperfekt, 1. c. pl. von עבר), גְּבֻלֶךָ mit Possessivsuffix 2. m. sg.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt fünf koordinierte bzw. subordinierte Sätze: Ein Kohortativ-Hauptsatz mit Präpositionalphrase, zwei negative Imperfekt-Sätze (mit Präpositionalphrase bzw. Objekt als Constructus-Verbindung), ein positiver Hauptsatz mit Präpositionalphrase und Verb, und ein temporaler Nebensatz mit Verb und Objekt. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Temporalsatz).
Der Vers ist identisch mit der Edom-Anfrage – maximale Höflichkeit, minimale Forderungen. Aber Sichons Antwort wird anders sein.
Numeri 21,23
Hebräisch: וְלֹא־נָתַ֨ן סִיחֹ֣ן אֶת־יִשְׂרָאֵל֮ עֲבֹ֣ר בִּגְבֻלוֹ֒ וַיֶּאֱסֹ֨ף סִיחֹ֜ן אֶת־כָּל־עַמֹּ֗ו וַיֵּצֵ֞א לִקְרַ֤את יִשְׂרָאֵל֙ הַמִּדְבָּ֔רָה וַיָּבֹ֖א יָ֑הְצָה וַיִּלָּ֖חֶם בְּיִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Aber Sichon gestattete Israel nicht, durch sein Gebiet zu ziehen. Und Sichon versammelte sein ganzes Volk und zog aus, Israel entgegen in die Wüste. Und er kam nach Jahaz und kämpfte gegen Israel.

Kommentar: Die Ablehnung וְלֹא־נָתַן סִיחֹן אֶת־יִשְׂרָאֵל עֲבֹר בִּגְבֻלוֹ („und Sichon gestattete Israel nicht, durch sein Gebiet zu ziehen") – וְלֹא־נָתַן (Waw + Negation + Qal Perfekt, 3. m. sg. von נתן, „und er gab nicht, gestattete nicht"), סִיחֹן Subjekt, אֶת־יִשְׂרָאֵל direktes Objekt, עֲבֹר (Qal Infinitiv construct von עבר, „durchziehen") als indirektes Objekt, בִּגְבֻלוֹ („durch sein Gebiet") mit Possessivsuffix 3. m. sg.
Die militärische Mobilisierung: וַיֶּאֱסֹף סִיחֹן אֶת־כָּל־עַמּוֹ („und Sichon versammelte sein ganzes Volk") – וַיֶּאֱסֹף (Wayyiqtol, 3. m. sg. von אסף, „und er versammelte"), אֶת־כָּל־עַמּוֹ („sein ganzes Volk") mit כָּל und Possessivsuffix. וַיֵּצֵא לִקְרַאת יִשְׂרָאֵל הַמִּדְבָּרָה („und er zog aus, Israel entgegen in die Wüste") – לִקְרַאת „entgegen", הַמִּדְבָּרָה mit He directionale „wüstenwärts". וַיָּבֹא יָהְצָה („und er kam nach Jahaz") – יָהְצָה ist ein Ortsname (mit He locale). וַיִּלָּחֶם בְּיִשְׂרָאֵל („und er kämpfte gegen Israel") – וַיִּלָּחֶם (Wayyiqtol, 3. m. sg. von לחם Nifal).
Im Gegensatz zu Edom, das defensiv blieb, greift Sichon aktiv an – er zieht Israel in der Wüste entgegen. Dies ermöglicht Israel, das Gebiet als Verteidigungskrieg zu erobern.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, transkribiert יָהְצָה als Ἰασσά (Iassa).
Die Satzstruktur zeigt fünf koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Konjunktion, Negation, Verb, Subjekt, Objekt, Infinitiv und Präpositionalphrase; die vier folgenden mit Verb, Subjekt (explizit oder implizit), Objekt bzw. Präpositionalphrasen bzw. Ortsangabe. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt die Eskalation: Ablehnung wie bei Edom, aber dann aktiver Angriff. Sichon macht den fatalen Fehler, Israel anzugreifen – dies rechtfertigt die Eroberung.
Numeri 21,24
Hebräisch: וַיַּכֵּ֥הוּ יִשְׂרָאֵ֖ל לְפִי־חָ֑רֶב וַיִּירַ֨שׁ אֶת־אַרְצֹ֜ו מֵֽאַרְנֹ֗ן עַד־יַבֹּק֙ עַד־בְּנֵ֣י עַמּ֔וֹן כִּ֣י עַ֔ז גְּב֖וּל בְּנֵ֥י עַמּֽוֹן׃
Deutsch: Und Israel schlug ihn mit der Schärfe des Schwertes und nahm sein Land in Besitz, vom Arnon bis zum Jabbok, bis zu den Söhnen Ammons. Denn die Grenze der Söhne Ammons war stark.

Kommentar: Der Sieg: וַיַּכֵּהוּ יִשְׂרָאֵל לְפִי־חָרֶב („und Israel schlug ihn mit der Schärfe des Schwertes") – וַיַּכֵּהוּ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von נכה Hifil mit Objektsuffix 3. m. sg., „und er schlug ihn"), לְפִי־חָרֶב („mit der Mündung/Schärfe des Schwertes", Constructus-Verbindung) ist die idiomatische Wendung für totale militärische Niederlage.
Die Landnahme: וַיִּירַשׁ אֶת־אַרְצוֹ מֵאַרְנֹן עַד־יַבֹּק עַד־בְּנֵי עַמּוֹן („und er nahm sein Land in Besitz, vom Arnon bis zum Jabbok, bis zu den Söhnen Ammons") – וַיִּירַשׁ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von ירשׁ, „und er nahm in Besitz, erbte"), אֶת־אַרְצוֹ („sein Land") mit Possessivsuffix. Die geografischen Grenzen: מֵאַרְנֹן („vom Arnon") im Süden, עַד־יַבֹּק („bis zum Jabbok") im Norden – der Jabbok ist ein Nebenfluss des Jordan. עַד־בְּנֵי עַמּוֹן („bis zu den Söhnen Ammons") – Ammon grenzt östlich an.
Die Erklärung כִּי עַז גְּבוּל בְּנֵי עַמּוֹן („denn die Grenze der Söhne Ammons war stark") – כִּי kausal, עַז Adjektiv „stark, fest", גְּבוּל בְּנֵי עַמּוֹן („die Grenze der Söhne Ammons", Constructus-Verbindung). Israel erobert nicht ammonitisches Gebiet – die Grenze ist zu stark befestigt, oder Israel respektiert Ammon (vgl. Dtn 2,19 – Ammon ist mit Israel verwandt durch Lot).
Die LXX übersetzt „כִּי עַז גְּבוּל בְּנֵי עַמּוֹן" (denn stark war die Grenze der Ammoniter) mit „ὅτι Ἰαζὴρ ὅρια υἱῶν Ἀμμάν ἐστιν" (denn Jaser ist die Grenze der Ammoniter), was einen Ortsnamen statt eines Adjektivs verwendet.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Die ersten beiden mit Verb (der erste mit Objektsuffix), Subjekt, Präpositionalphrase bzw. Objekt und mehrfachen Präpositionalphrasen; der dritte kausal mit Konjunktion, Adjektiv und Subjekt (Constructus-Verbindung). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers dokumentiert Israels erste große Eroberung: Das Gebiet zwischen Arnon und Jabbok, östlich des Jordan – das spätere Stammesgebiet von Ruben, Gad und halb Manasse. Die Ammonitergrenze bleibt respektiert.
Numeri 21,25
Hebräisch: וַיִּקַּח֙ יִשְׂרָאֵ֔ל אֵ֥ת כָּל־הֶעָרִ֖ים הָאֵ֑לֶּה וַיֵּ֤שֶׁב יִשְׂרָאֵל֙ בְּכָל־עָרֵ֣י הָֽאֱמֹרִ֔י בְּחֶשְׁבּ֖וֹן וּבְכָל־בְּנֹתֶֽיהָ׃
Deutsch: Und Israel nahm alle diese Städte ein, und Israel wohnte in allen Städten der Amoriter, in Cheschbon und in allen ihren Tochterstädten.

Kommentar: Die Eroberung: וַיִּקַּח יִשְׂרָאֵל אֵת כָּל־הֶעָרִים הָאֵלֶּה („und Israel nahm alle diese Städte") – וַיִּקַּח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von לקח), אֵת כָּל־הֶעָרִים הָאֵלֶּה („alle diese Städte") mit כָּל und Demonstrativpronomen.
Die Besiedlung: וַיֵּשֶׁב יִשְׂרָאֵל בְּכָל־עָרֵי הָאֱמֹרִי („und Israel wohnte in allen Städten der Amoriter") – וַיֵּשֶׁב (Wayyiqtol, 3. m. sg. von ישׁב, „und er wohnte, siedelte"), בְּכָל־עָרֵי הָאֱמֹרִי („in allen Städten der Amoriter", Constructus-Verbindung mit כָּל). Die Spezifizierung בְּחֶשְׁבּוֹן וּבְכָל־בְּנֹתֶיהָ („in Cheschbon und in allen ihren Tochterstädten") – חֶשְׁבּוֹן (Heschbon) war Sichons Hauptstadt, בְּנֹתֶיהָ („ihre Töchter") mit Possessivsuffix 3. f. sg. bedeutet idiomatisch „Tochterstädte, abhängige Orte" (Mutterstädte haben „Töchter").
Die LXX folgt dem hebräischen Text, transkribiert חֶשְׁבּוֹן als Ἐσεβών (Esebōn).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Objekt (mit כָּל und Demonstrativpronomen); der zweite mit Verb, Subjekt, Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung mit כָּל) und präzisierender doppelter Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers betont die vollständige Übernahme: Nicht nur militärischer Sieg, sondern Besiedlung. Heschbon, Sichons Hauptstadt, wird israelitisch.
Numeri 21,26
Hebräisch: כִּ֣י חֶשְׁבּ֔וֹן עִ֗יר סִיחֹ֛ן מֶ֥לֶךְ הָאֱמֹרִ֖י הִ֑וא וְה֣וּא נִלְחַ֗ם בְּמֶ֤לֶךְ מוֹאָב֙ הָֽרִאשׁ֔וֹן וַיִּקַּ֧ח אֶת־כָּל־אַרְצֹ֛ו מִיָּדֹ֖ו עַד־אַרְנֹֽן׃
Deutsch: Denn Cheschbon war die Stadt Sichons, des Königs der Amoriter, und er hatte gegen den früheren König von Moab gekämpft und ihm sein ganzes Land aus seiner Hand genommen bis zum Arnon.

Kommentar: Die kausale Erklärung כִּי חֶשְׁבּוֹן עִיר סִיחֹן מֶלֶךְ הָאֱמֹרִי הִוא („denn Heschbon war die Stadt Sichons, des Königs der Amoriter") – כִּי „denn" erklärt, warum Israel dieses Gebiet erobern durfte. חֶשְׁבּוֹן עִיר סִיחֹן ist eine Constructus-Verbindung „Heschbon, Stadt Sichons", מֶלֶךְ הָאֱמֹרִי („König der Amoriter", Constructus-Verbindung) ist Apposition, הִוא emphatisches Pronomen.
Die historische Begründung וְהוּא נִלְחַם בְּמֶלֶךְ מוֹאָב הָרִאשׁוֹן („und er hatte gegen den früheren König von Moab gekämpft") – וְהוּא emphatisches Pronomen (Sichon), נִלְחַם (Nifal Perfekt, 3. m. sg. von לחם, „er kämpfte"), בְּמֶלֶךְ מוֹאָב הָרִאשׁוֹן („gegen den früheren König von Moab") – הָרִאשׁוֹן „der erste, frühere" mit Artikel bedeutet „der vorherige, der frühere König".
Die Eroberung: וַיִּקַּח אֶת־כָּל־אַרְצוֹ מִיָּדוֹ עַד־אַרְנֹן („und er nahm sein ganzes Land aus seiner Hand bis zum Arnon") – וַיִּקַּח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von לקח), אֶת־כָּל־אַרְצוֹ („sein ganzes Land") mit כָּל und Possessivsuffix 3. m. sg., מִיָּדוֹ („aus seiner Hand") idiomatisch „aus seiner Macht", עַד־אַרְנֹן („bis zum Arnon").
Dieser Vers ist theologisch und rechtlich wichtig: Das Gebiet zwischen Arnon und Jabbok war ursprünglich moabitisch, wurde aber von den Amoritern (unter Sichon) vor Israels Ankunft erobert. Israel erobert es von den Amoritern, nicht von Moab. Dies legitimiert die Eroberung – Israel nimmt kein moabitisches Land (das wäre verboten, vgl. Dtn 2,9), sondern amoritisches. Diese Argumentation wird später in Ri 11,12-28 von Jiftach verwendet.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste kausal mit Konjunktion, nominalem Prädikat (Constructus-Verbindung mit Apposition) und emphatischem Pronomen; der zweite mit emphatischem Pronomen, Verb und Präpositionalphrase (mit Adjektiv); der dritte mit Verb, Objekt (mit כָּל und Possessivsuffix), Präpositionalphrase und Grenzangabe. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers liefert die historisch-rechtliche Begründung für Israels Landnahme: Sichon hatte Moab zuvor besiegt, Israel besiegt nun Sichon – eine doppelte Eroberung macht das Land israelitisch, nicht moabitisch.
Numeri 21,27
Hebräisch: עַל־כֵּ֛ן יֹאמְר֥וּ הַמֹּשְׁלִ֖ים בֹּ֣אוּ חֶשְׁבּ֑וֹן תִּבָּנֶ֥ה וְתִכּוֹנֵ֖ן עִ֥יר סִיחֽוֹן׃
Deutsch: Darum sagen die Spruchdichter: Kommt nach Cheschbon! Gebaut und befestigt werde die Stadt Sichons!

Kommentar: Die Zitationsformel עַל־כֵּן יֹאמְרוּ הַמֹּשְׁלִים („darum sagen die Spruchdichter") – עַל־כֵּן „darum, deshalb", יֹאמְרוּ (Qal Imperfekt, 3. m. pl. von אמר, „sie sagen, sie pflegten zu sagen"), הַמֹּשְׁלִים („die Spruchdichter") – Artikel plus Qal Partizip Plural von משׁל „herrschen, einen Spruch machen". מֹשֵׁל kann bedeuten „Herrscher" oder „Spruchdichter, Verfasser von Gleichnissen/Sprichwörtern" (vgl. Hiob 27,1; Ps 49,5). Hier sind professionelle Dichter gemeint, die Spottlieder und Triumphlieder verfassen.
Das zitierte Lied beginnt mit dem Imperativ בֹּאוּ חֶשְׁבּוֹן („kommt nach Heschbon!") – בֹּאוּ (Qal Imperativ Plural von בוא), חֶשְׁבּוֹן als Ortsangabe. Die doppelte Jussiv-Form תִּבָּנֶה וְתִכּוֹנֵן עִיר סִיחוֹן („gebaut und befestigt werde die Stadt Sichons!") – תִּבָּנֶה (Nifal Imperfekt/Jussiv, 3. f. sg. von בנה, „sie werde gebaut"), וְתִכּוֹנֵן (Waw + Polal Imperfekt/Jussiv, 3. f. sg. von כון, „und sie werde befestigt, fest gegründet") – die Polal-Form ist eine intensive Passivform. עִיר סִיחוֹן („Stadt Sichons", Constructus-Verbindung) ist das Subjekt.
Das Lied stammt vermutlich aus der Zeit vor Israels Eroberung – es ist ein amoritisches Triumphgedicht über Sichons Sieg über Moab. Israel zitiert ironisch das Siegeslied der besiegten Feinde. Oder es ist ein israelitisches Spottlied, das die amoritische Form imitiert.
Die LXX übersetzt „הַמֹּשְׁלִים" (die Spruchdichter/Dichter) mit „οἱ αἰνιγματισταί" (die Rätselsteller), was eine andere literarische Charakterisierung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit kausaler Einleitung, Verb und Subjekt, gefolgt von einem zitierten Lied: Ein imperativischer Hauptsatz (Imperativ mit Ortsangabe) und ein Jussiv-Satz mit doppeltem Verb (beide Passiv) und Subjekt (Constructus-Verbindung). Es gibt keine subordinierten Nebensätze.
Der Vers leitet ein altes Siegeslied ein, das Sichons frühere Eroberung Moabs feiert – nun zitiert von Israel nach Sichons Niederlage. Die Ironie ist doppelt: Der Triumphator wurde selbst besiegt.
Numeri 21,28-30
Hebräisch: כִּי־אֵשׁ֙ יָֽצְאָ֣ה מֵֽחֶשְׁבּ֔וֹן לֶהָבָ֖ה מִקִּרְיַ֣ת סִיחֹ֑ן אָֽכְלָה֙ עָ֣ר מוֹאָ֔ב בַּעֲלֵ֖י בָּמ֥וֹת אַרְנֹֽן׃ אוֹי־לְךָ֣ מוֹאָ֔ב אָבַ֖דְתָּ עַם־כְּמ֑וֹשׁ נָתַ֨ן בָּנָ֤יו פְּלֵיטִם֙ וּבְנֹתָ֣יו בַּשְּׁבִ֔ית לְמֶ֥לֶךְ אֱמֹרִ֖י סִיחֽוֹן׃ וַנִּירָ֛ם אָבַ֥ד חֶשְׁבּ֖וֹן עַד־דִּיב֑וֹן וַנַּשִּׁ֣ים עַד־נֹ֔פַח אֲשֶׁ֖ר עַד־מֵֽידְבָֽא׃
Deutsch: Denn Feuer ging aus von Cheschbon, eine Flamme aus der Stadt Sichons; es fraß Ar-Moab, die Herren der Höhen des Arnon. Wehe dir, Moab! Du bist verloren, Volk des Kemosch! Er hat seine Söhne zu Flüchtlingen gemacht und seine Töchter in die Gefangenschaft Sichons, des Königs der Amoriter, gegeben. Da haben wir auf sie geschossen, Cheschbon ist verloren bis Dibon; und wir haben verwüstet bis Nophach, das bis Medeba (reicht).

Kommentar: Vers 28: Die poetische Metapher כִּי־אֵשׁ יָצְאָה מֵחֶשְׁבּוֹן לֶהָבָה מִקִּרְיַת סִיחֹן („denn Feuer ging aus von Heschbon, eine Flamme aus der Stadt Sichons") – כִּי „denn", אֵשׁ „Feuer" Subjekt, יָצְאָה (Qal Perfekt, 3. f. sg. von יצא, „sie ging aus"), מֵחֶשְׁבּוֹן „von Heschbon", לֶהָבָה „Flamme" als paralleles Subjekt (poetischer Parallelismus), מִקִּרְיַת סִיחֹן („aus der Stadt Sichons", Constructus-Verbindung). Das Feuer symbolisiert Krieg und Zerstörung.
Die Destruktion: אָכְלָה עָר מוֹאָב בַּעֲלֵי בָּמוֹת אַרְנֹן („es fraß Ar-Moab, die Herren der Höhen des Arnon") – אָכְלָה (Qal Perfekt, 3. f. sg. von אכל, „es fraß"), עָר מוֹאָב („Ar-Moab", Constructus-Verbindung) – עָר ist eine moabitische Stadt (vgl. Vers 15), בַּעֲלֵי בָּמוֹת אַרְנֹן („die Herren/Besitzer der Höhen des Arnon", Constructus-Verbindung) – בַּעַל „Herr, Besitzer" im Plural Constructus. Das Feuer „fraß" die moabitischen Städte und Festungen.
Vers 29: Der Weheschrei אוֹי־לְךָ מוֹאָב („wehe dir, Moab!") – אוֹי Interjektion „wehe!", לְךָ mit Dativ-Suffix 2. m. sg. Die Feststellung אָבַדְתָּ עַם־כְּמוֹשׁ („du bist verloren, Volk des Kemosch") – אָבַדְתָּ (Qal Perfekt, 2. m. sg. von אבד, „du bist verloren, zugrunde gegangen"), עַם־כְּמוֹשׁ („Volk des Kemosch", Constructus-Verbindung) – כְּמוֹשׁ (Kemosch) war der Nationalgott Moabs (vgl. 1 Kön 11,7.33; 2 Kön 23,13). Die Niederlage Moabs ist auch die Niederlage ihres Gottes.
Die Klage über die Kinder: נָתַן בָּנָיו פְּלֵיטִם וּבְנֹתָיו בַּשְּׁבִית לְמֶלֶךְ אֱמֹרִי סִיחוֹן („er hat seine Söhne zu Flüchtlingen gemacht und seine Töchter in die Gefangenschaft Sichons, des Königs der Amoriter, gegeben") – נָתַן (Qal Perfekt, 3. m. sg. von נתן, „er hat gegeben/gemacht") – das Subjekt ist כְּמוֹשׁ (Kemosch), der versagende Gott. בָּנָיו פְּלֵיטִם („seine Söhne zu Flüchtlingen") – פְּלֵיטִים „Flüchtlinge, Entkommene" (Plural), וּבְנֹתָיו בַּשְּׁבִית („und seine Töchter in die Gefangenschaft") – שְׁבִי „Gefangenschaft". לְמֶלֶךְ אֱמֹרִי סִיחוֹן gibt den Eroberer an.
Vers 30: Dieser Vers ist textlich sehr schwierig. וַנִּירָם אָבַד חֶשְׁבּוֹן עַד־דִּיבוֹן – וַנִּירָם ist unklar, möglicherweise וַנִּירֶם „und wir beschossen sie" von ירה „schießen" (vgl. LXX, Vulgata), oder ein verderbter Text. אָבַד חֶשְׁבּוֹן עַד־דִּיבוֹן („Heschbon ist verloren bis Dibon") – דִּיבוֹן ist eine Stadt südlich von Heschbon. וַנַּשִּׁים עַד־נֹפַח אֲשֶׁר עַד־מֵידְבָא („und wir haben verwüstet bis Nophach, das bis Medeba reicht") – וַנַּשִּׁים möglicherweise von שׁמם „verwüsten" (Hifil), נֹפַח und מֵידְבָא (Medeba) sind weitere Städte. Der Vers beschreibt die Ausdehnung der Zerstörung.
Die LXX hat einen deutlich abweichenden Text: Statt „וַנִּירָם אָבַד חֶשְׁבּוֹן עַד־דִּיבוֹן" (und wir haben sie niedergeworfen; Heschbon ist untergegangen bis Dibon) hat sie „καὶ τὸ σπέρμα αὐτῶν ἀπολεῖται" (und ihr Same wird umkommen). Die LXX fügt auch „καὶ αἱ γυναῖκες ἔτι προσεξέκαυσαν πῦρ ἐπὶ Μωάβ" (und die Frauen entzündeten noch mehr Feuer gegen Moab) hinzu, was im MT völlig fehlt.
Die Satzstruktur ist komplex und poetisch: Vers 28 zeigt einen kausalen Nebensatz mit doppeltem Subjekt (poetischer Parallelismus), Verben und Präpositionalphrasen, gefolgt von einem Hauptsatz mit Verb, Objekt und weiterer Apposition. Vers 29 hat eine Interjektion mit Vokativ, einen Hauptsatz mit Verb und Apposition, und einen Hauptsatz mit Verb, doppeltem Objekt und Präpositionalphrase. Vers 30 zeigt fragmentarische Constructionen mit unklaren Verben, Ortsangaben und Präpositionalphrasen. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Kausalsatz in V. 28).
Diese Verse sind ein altes Siegeslied über Sichons Eroberung Moabs – poetisch, triumphierend, grausam. Die Zerstörung wird als Feuer metaphorisiert, Kemosch als versagender Gott dargestellt, die Bevölkerung versklavt. Israel zitiert dieses Lied nach Sichons eigener Niederlage – historische Dokumentation und vielleicht Ironie.
Numeri 21,31
Hebräisch: וַיֵּ֨שֶׁב֙ יִשְׂרָאֵ֔ל בְּאֶ֖רֶץ הָאֱמֹרִֽי׃
Deutsch: Und Israel wohnte im Land der Amoriter.

Kommentar: Das Verb וַיֵּשֶׁב (Wayyiqtol, 3. m. sg. von ישׁב, „und er wohnte, siedelte"). יִשְׂרָאֵל Subjekt. בְּאֶרֶץ הָאֱמֹרִי („im Land der Amoriter", Constructus-Verbindung mit Gentilic und Artikel).
Dieser kurze Vers markiert das Ende der Sichon-Episode und fasst das Resultat zusammen: Israel hat sich im eroberten Gebiet niedergelassen. Die Wiederholung von ישׁב „wohnen" (vgl. Vers 25) betont die dauerhafte Besiedlung, nicht nur militärische Kontrolle.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen einzigen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers ist eine Übergangsnotiz – die erste große Eroberung ist abgeschlossen, Israel ist nun sesshaft östlich des Jordan.
Numeri 21,32
Hebräisch: וַיִּשְׁלַ֤ח מֹשֶׁה֙ לְרַגֵּ֣ל אֶת־יַעְזֵ֔ר וַֽיִּלְכְּד֖וּ בְּנֹתֶ֑יהָ וַיִּירֶשׁ אֶת־הָאֱמֹרִ֥י אֲשֶׁר־שָֽׁם׃
Deutsch: Und Mosche sandte aus, um Jaeser auszukundschaften, und sie nahmen seine Tochterstädte ein und vertrieben die Amoriter, die dort waren.

Kommentar: Das Verb וַיִּשְׁלַח מֹשֶׁה („und Mose sandte aus"). Der finale Infinitiv לְרַגֵּל אֶת־יַעְזֵר (Piel Infinitiv construct von רגל mit לְ, „um auszukundschaften", plus Objekt יַעְזֵר – Jaeser, eine Stadt) – רגל im Piel bedeutet „auskundschaften, ausspionieren" (vgl. מְרַגְּלִים „Kundschafter" in Kap. 13).
Die Eroberung: וַיִּלְכְּדוּ בְּנֹתֶיהָ („und sie nahmen ihre Tochterstädte ein") – וַיִּלְכְּדוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von לכד, „und sie nahmen ein, eroberten"), בְּנֹתֶיהָ („ihre Töchter") idiomatisch für abhängige Orte (vgl. Vers 25). Die Vertreibung: וַיִּירֶשׁ אֶת־הָאֱמֹרִי אֲשֶׁר־שָׁם („und er vertrieb die Amoriter, die dort waren") – וַיִּירֶשׁ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von ירשׁ, „und er vertrieb, enteignete"), der Relativsatz אֲשֶׁר־שָׁם („die dort waren") mit Adverb שָׁם.
Die LXX übersetzt „וַיִּירֶשׁ אֶת־הָאֱמֹרִי" (und sie vertrieben die Amoriter) mit „καὶ ἐξέβαλον τὸν Ἀμορραῖον" (und sie warfen die Amoriter hinaus), was expliziter die Vertreibung ausdrückt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und finalem Infinitiv mit Objekt; der zweite mit Verb und Objekt; der dritte mit Verb, Objekt und Relativsatz (mit Adverb). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz) und einen finalen Infinitivsatz.
Der Vers dokumentiert eine weitere Eroberung – die Expansion geht weiter, jetzt Jaeser und Umgebung.
Numeri 21,33
Hebräisch: וַיִּפְנוּ֙ וַֽיַּעֲל֔וּ דֶּ֖רֶךְ הַבָּשָׁ֑ן וַיֵּצֵ֣א עוֹג֩ מֶֽלֶךְ־הַבָּשָׁ֨ן לִקְרָאתָ֜ם ה֧וּא וְכָל־עַמֹּ֛ו לַמִּלְחָמָ֖ה אֶדְרֶֽעִי׃
Deutsch: Und sie wandten sich und zogen hinauf in Richtung Baschan. Und Og, der König von Baschan, zog aus ihnen entgegen, er und sein ganzes Volk, zum Kampf nach Edrei.

Kommentar: Das Verb וַיִּפְנוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von פנה, „und sie wandten sich") zeigt Richtungswechsel. וַיַּעֲלוּ דֶּרֶךְ הַבָּשָׁן („und sie zogen hinauf Richtung Baschan") – עלה „hinaufziehen", דֶּרֶךְ הַבָּשָׁן („Weg des Baschan", Constructus-Verbindung) bedeutet „in Richtung Baschan". בָּשָׁן (Baschan) ist das fruchtbare Hochland nordöstlich des Sees Genezareth.
Die Gegenreaktion: וַיֵּצֵא עוֹג מֶלֶךְ־הַבָּשָׁן לִקְרָאתָם („und Og, König von Baschan, zog aus ihnen entgegen") – עוֹג (Og) wird in der Tradition als Riese dargestellt (Dtn 3,11). הוּא וְכָל־עַמּוֹ („er und sein ganzes Volk") mit emphatischem Pronomen und כָּל. לַמִּלְחָמָה („zum Kampf") – מִלְחָמָה „Krieg, Schlacht" mit לְ finalis. אֶדְרֶעִי (Edrei) ist eine Stadt Baschans.
Wie Sichon greift Og aktiv Israel an – wieder ein Angriffskrieg, der Israel zur Verteidigung und Eroberung berechtigt.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, transkribiert עוֹג als Ὤγ (Ōg).
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Die ersten beiden mit Verb und Präpositionalphrase bzw. Verb allein; der dritte mit Verb, Subjekt (mit Apposition), erweitertem Subjekt (emphatisches Pronomen plus koordiniertes Nomen mit כָּל), Präpositionalphrase und Ortsangabe. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers leitet die zweite große Eroberung ein – nach den Amoritern unter Sichon nun Baschan unter Og.
Numeri 21,34
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֤ה אֶל־מֹשֶׁה֙ אַל־תִּירָ֣א אֹתוֹ֔ כִּ֣י בְיָדְךָ֞ נָתַ֧תִּי אֹתוֹ֛ וְאֶת־כָּל־עַמֹּ֖ו וְאֶת־אַרְצֹ֑ו וְעָשִׂ֣יתָ לּוֹ֔ כַּאֲשֶׁ֣ר עָשִׂ֗יתָ לְסִיחֹן֙ מֶ֣לֶךְ הָֽאֱמֹרִ֔י אֲשֶׁ֥ר יוֹשֵׁ֖ב בְּחֶשְׁבּֽוֹן׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: Fürchte dich nicht vor ihm, denn ich habe ihn in deine Hand gegeben, und sein ganzes Volk und sein Land. Und du sollst mit ihm tun, wie du mit Sichon, dem König der Amoriter, getan hast, der in Cheschbon wohnte.

Kommentar: Die Redeeinleitungsformel וַיֹּאמֶר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה. Der Imperativ אַל־תִּירָא אֹתוֹ („fürchte dich nicht vor ihm") – אַל mit Jussiv als negative Imperativform, תִּירָא (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von ירא, „du sollst dich fürchten"), אֹתוֹ Objektpronomen. Der Befehl „fürchte dich nicht" impliziert, dass Og besonders furchteinflößend war (vgl. die Tradition von Og als Riesen, Dtn 3,11).
Die Verheißung כִּי בְיָדְךָ נָתַתִּי אֹתוֹ וְאֶת־כָּל־עַמּוֹ וְאֶת־אַרְצוֹ („denn in deine Hand habe ich ihn gegeben, und sein ganzes Volk und sein Land") – כִּי kausal, בְיָדְךָ („in deine Hand") mit Possessivsuffix 2. m. sg., נָתַתִּי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von נתן, „ich habe gegeben") – das sogenannte „prophetische Perfekt": die zukünftige Handlung wird als bereits vollzogen dargestellt, um ihre Gewissheit zu betonen. Das dreifache Objekt אֹתוֹ וְאֶת־כָּל־עַמּוֹ וְאֶת־אַרְצוֹ zeigt totalen Sieg.
Die Anweisung וְעָשִׂיתָ לּוֹ כַּאֲשֶׁר עָשִׂיתָ לְסִיחֹן מֶלֶךְ הָאֱמֹרִי אֲשֶׁר יוֹשֵׁב בְּחֶשְׁבּוֹן („und du sollst mit ihm tun, wie du mit Sichon, dem König der Amoriter, getan hast, der in Heschbon wohnte") –וְעָשִׂיתָ (Waw + Qal Perfekt, 2. m. sg. von עשׂה mit Weqatal, „und du sollst tun"), לּוֹ („ihm") mit Dativ-Suffix 3. m. sg., der Vergleichssatz כַּאֲשֶׁר עָשִׂיתָ לְסִיחֹן („wie du getan hast Sichon") – כַּאֲשֶׁר „wie, so wie", עָשִׂיתָ (Qal Perfekt, 2. m. sg. von עשׂה), לְסִיחֹן מֶלֶךְ הָאֱמֹרִי („Sichon, dem König der Amoriter", Constructus-Verbindung als Apposition). Der Relativsatz אֲשֶׁר יוֹשֵׁב בְּחֶשְׁבּוֹן („der in Heschbon wohnte") – יוֹשֵׁב (Qal Partizip von ישׁב, „der Wohnende") mit בְּחֶשְׁבּוֹן – identifiziert Sichon weiter.
Die göttliche Ermutigung vor der Schlacht ist typisch (vgl. Jos 8,1; 10,8; 11,6) – JHWH garantiert den Sieg, das Volk soll furchtlos kämpfen.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt. Die direkte Rede enthält einen negativen imperativischen Hauptsatz (mit אַל und Jussiv plus Objektpronomen), einen kausalen Nebensatz mit Präpositionalphrase, Verb und dreifachem koordinierten Objekt, einen Hauptsatz mit Weqatal-Verb, Präpositionalphrase und Vergleichssatz (Nebensatz), der ein weiteres Objekt (mit Apposition) enthält, erweitert durch einen Relativsatz. Insgesamt gibt es drei Nebensätze: einen Kausalsatz, einen Vergleichssatz und einen Relativsatz.
Der Vers gibt göttliche Zusicherung: Og mag furchteinflößend sein, aber JHWH hat bereits entschieden – der Sieg ist sicher, die Methode ist bekannt (wie bei Sichon).
Numeri 21,35
Hebräisch: וַיַּכּ֨וּ אֹתוֹ֤ וְאֶת־בָּנָיו֙ וְאֶת־כָּל־עַמֹּ֔ו עַד־בִּלְתִּ֥י הִשְׁאִֽיר־לוֹ֖ שָׂרִ֑יד וַיִּֽירְשׁ֖וּ אֶת־אַרְצֹֽו׃
Deutsch: Und sie schlugen ihn und seine Söhne und sein ganzes Volk, bis ihm kein Überlebender übrig blieb, und sie nahmen sein Land in Besitz.

Kommentar: Das Verb וַיַּכּוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von נכה Hifil, „und sie schlugen"). Das dreifache Objekt אֹתוֹ וְאֶת־בָּנָיו וְאֶת־כָּל־עַמּוֹ („ihn und seine Söhne und sein ganzes Volk") zeigt totale Vernichtung – nicht nur Og selbst, sondern auch seine dynastische Nachfolge (Söhne) und seine gesamte Streitmacht.
Die Vollständigkeitsformel עַד־בִּלְתִּי הִשְׁאִיר־לוֹ שָׂרִיד („bis ihm kein Überlebender übrig blieb") ist eine typische Formulierung totaler Eroberung: עַד „bis", בִּלְתִּי „ohne, nicht" (negative Konjunktion), הִשְׁאִיר (Hifil Infinitiv construct von שׁאר, „übrig lassen"), לוֹ Dativ-Suffix 3. m. sg., שָׂרִיד „Überlebender, Überrest" (von שׂרד „überleben"). Die Construction עַד־בִּלְתִּי הִשְׁאִיר שָׂרִיד bedeutet wörtlich „bis zum Nicht-Übriglassen eines Überlebenden" – absolut niemand überlebt. Diese Formel wird häufig bei der Eroberung Kanaans verwendet (vgl. Dtn 2,34; 3,3; Jos 8,22; 10,33).
Die Landnahme: וַיִּירְשׁוּ אֶת־אַרְצוֹ („und sie nahmen sein Land in Besitz") – וַיִּירְשׁוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von ירשׁ, „und sie nahmen in Besitz, erbten"), אֶת־אַרְצוֹ („sein Land") mit Possessivsuffix 3. m. sg. Wie bei Sichon folgt auf den militärischen Sieg die Besitzergreifung des Landes.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, dreifachem koordinierten Objekt (das dritte mit כָּל) und negativem Finalsatz (mit עַד, negativer Konjunktion, Infinitiv construct, Dativ-Präpositionalphrase und Objekt); der zweite mit Verb und Objekt (Possessivsuffix). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (negativer Finalsatz).
Der Vers schließt die Og-Episode ab: totaler Sieg, vollständige Vernichtung, Landnahme. Die Formel עַד־בִּלְתִּי הִשְׁאִיר שָׂרִיד betont die Absolutheit – es handelt sich um חֵרֶם, die vollständige Weihung/Vernichtung der Feinde.
	Element
	Sichon (V. 21-31)
	Og (V. 33-35)

	Anfrage
	Höfliche diplomatische Bitte um Durchzug (V. 21-22)
	Keine Anfrage - Israel zieht direkt los (V. 33a)

	Reaktion
	Sichon greift aggressiv an (V. 23)
	Og greift aggressiv an (V. 33b)

	Göttliche Zusage
	Implizit (durch den Sieg)
	Explizit: „Fürchte dich nicht" (V. 34)

	Schlacht
	Bei Jahaz (V. 23)
	Bei Edrei (V. 33)

	Ergebnis
	Totaler Sieg mit der Schärfe des Schwertes (V. 24)
	Totaler Sieg, kein Überlebender (V. 35)

	Landnahme
	Vom Arnon bis zum Jabbok (V. 24-25)
	Baschan (V. 35)

	Historischer 
Exkurs
	Ausführlich: Sichons frühere Eroberung Moabs (V. 26-30)
	Fehlt - nicht nötig

	Besiedlung
	Explizit erwähnt (V. 25, 31)
	Nur Landnahme erwähnt (V. 35)



Numeri 21 markiert Israels Übergang von Wüstenwanderung zur Eroberung östlich des Jordan.
Nach einem ersten Sieg über einen kanaanäischen König bei Chorma rebelliert das Volk erneut gegen Gott und das Manna. JHWH sendet Saraph-Schlangen als Strafe. Das Volk bereut. Gottes Heilmittel: eine kupferne Schlange auf einer Stange – wer hinschaut, lebt. Das Abbild der Strafe wird zum Heilungsinstrument.
Israel zieht nordwärts um Edom herum. Bei Be'er schenkt Gott freundlich Wasser – das freudige Brunnenlied wird gesungen, keine Rebellion diesmal.
Israel bittet Sichon, den Amoriter-König, höflich um Durchzug. Sichon greift an – fataler Fehler. Israel vernichtet ihn und erobert das Gebiet zwischen Arnon und Jabbok. Ein historischer Exkurs legitimiert dies: Das Land war ursprünglich moabitisch, aber von Sichon erobert – Israel nimmt es von Amoritern, nicht von Moab. Ein altes Siegeslied über Sichons früheren Triumph wird ironisch zitiert.
Dann wendet sich Israel gegen Og, den Riesen-König von Baschan. Gott verspricht Sieg. Israel vernichtet Og vollständig und nimmt Baschan in Besitz.
Die erste große Landnahme östlich des Jordan ist vollzogen – das spätere Gebiet von Ruben, Gad und halb Manasse.
Numeri 22,1
Hebräisch: וַיִּסְע֖וּ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וַֽיַּחֲנוּ֙ בְּעַֽרְבֹ֣ת מוֹאָ֔ב מֵעֵ֖בֶר לְיַרְדֵּ֥ן יְרֵחֽוֹ׃
Deutsch: Und die Söhne Israels brachen auf und lagerten in den Steppen Moabs, jenseits des Jordan von Jericho.

Kommentar: Das Verb וַיִּסְעוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von נסע, „und sie brachen auf"). Das Subjekt בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Constructus-Verbindung). Das koordinierte Verb וַיַּחֲנוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von חנה, „und sie lagerten").
Die Ortsangabe בְּעַרְבֹת מוֹאָב („in den Steppen/Ebenen Moabs", Constructus-Verbindung) – עֲרָבָה (Plural עֲרָבוֹת) bedeutet „Steppe, Ebene, Wüstenebene", hier speziell die fruchtbare Ebene nördlich des Toten Meeres, östlich des Jordan. Die präzisierende Ortsangabe מֵעֵבֶר לְיַרְדֵּן יְרֵחוֹ („jenseits des Jordan von Jericho") – מֵעֵבֶר „jenseits, von der anderen Seite" mit מִן, לְיַרְדֵּן zum Jordan, יְרֵחוֹ (Jericho) als weitere Lokalisierung. Israel steht nun direkt gegenüber dem verheißenen Land, bereit zum Einzug.
Dieser Vers ist der letzte der fortlaufenden Itinerarnotizen – Israel hat seine Endposition vor der Eroberung Kanaans erreicht. Die עַרְבֹת מוֹאָב werden zum Schauplatz der folgenden Ereignisse: Bileam (Kap. 22-24), der Baal-Peor-Vorfall (Kap. 25), die zweite Volkszählung (Kap. 26), und Moses Abschiedsreden (Deuteronomium).
Die LXX übersetzt „בְּעַרְבוֹת מוֹאָב" (in den Steppen/Ebenen Moabs) mit „ἐπὶ δυσμῶν Μωάβ" (im Westen Moabs), was eine geographische Richtung statt einer Landschaftsbeschreibung angibt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb und Subjekt (Constructus-Verbindung); der zweite mit Verb, Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung) und weiterer präzisierender Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers markiert eine Zäsur: Die Wanderung ist vorbei, Israel steht am Ziel. Was folgt, ist nicht mehr Wüste, sondern die Vorbereitung auf die Landnahme – und der dramatische Versuch Moabs, Israel durch Fluch zu vernichten.
Numeri 22,2
Hebräisch: וַיַּ֥רְא בָּלָ֖ק בֶּן־צִפּ֑וֹר אֵ֛ת כָּל־אֲשֶׁר־עָשָׂ֥ה יִשְׂרָאֵ֖ל לָֽאֱמֹרִֽי׃
Deutsch: Und Balak, der Sohn Zippors, sah alles, was Israel den Amoritern getan hatte.

Kommentar: Das Verb וַיַּרְא (Wayyiqtol, 3. m. sg. von ראה, „und er sah"). Das Subjekt בָּלָק בֶּן־צִפּוֹר („Balak, Sohn Zippors", Constructus-Verbindung als Apposition) – בָּלָק ist der moabitische König, צִפּוֹר sein Vater. Das Objekt אֵת כָּל־אֲשֶׁר־עָשָׂה יִשְׂרָאֵל לָאֱמֹרִי ist ein Objektsatz: כָּל „alles" mit אֵת, der Relativsatz אֲשֶׁר־עָשָׂה יִשְׂרָאֵל לָאֱמֹרִי („was Israel den Amoritern getan hatte") – עָשָׂה (Qal Perfekt, 3. m. sg. von עשׂה), יִשְׂרָאֵל Subjekt, לָאֱמֹרִי („den Amoritern") Dativ – bezieht sich auf die Vernichtung Sichons und Ogs in Kapitel 21.
Balak hat die totale Niederlage der mächtigen Amoriter-Königreiche gesehen – nicht nur gehört, sondern die Konsequenzen beobachtet. Moab erkennt: Militärische Macht kann Israel nicht stoppen. Dies motiviert den Versuch, Israel durch Fluch statt durch Schwert zu besiegen.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, transkribiert בָּלָק als Βαλὰκ (Balak) und צִפּוֹר als Σεπφώρ (Sepphōr).
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt (mit Apposition als Constructus-Verbindung) und Objektsatz (Relativsatz mit Verb, Subjekt und Dativ). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers leitet die Bileam-Erzählung ein: Moabs König ist Augenzeuge von Israels überwältigender Macht – die Bühne für Verzweiflung und magische Gegenmaßnahmen.
Numeri 22,3
Hebräisch: וַיָּ֨גָר מוֹאָ֜ב מִפְּנֵ֥י הָעָ֛ם מְאֹ֖ד כִּ֣י רַב־ה֑וּא וַיָּ֣קָץ מוֹאָ֔ב מִפְּנֵ֖י בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und Moab fürchtete sich sehr vor dem Volk, weil es zahlreich war, und Moab graute vor den Söhnen Israels.

Kommentar: Das Verb וַיָּגָר מוֹאָב מִפְּנֵי הָעָם מְאֹד („und Moab fürchtete sich sehr vor dem Volk") – וַיָּגָר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von גור, „und er fürchtete sich") – גור im Qal bedeutet hier „Angst haben", nicht „wohnen". מוֹאָב kollektives Subjekt (das Volk oder das Land), מִפְּנֵי הָעָם („vor dem Volk") – מִפְּנֵי wörtlich „vom Angesicht", idiomatisch „vor, wegen". מְאֹד „sehr" verstärkt die Furcht.
Die kausale Begründung כִּי רַב־הוּא („denn/weil es zahlreich war") – כִּי kausal, רַב Adjektiv „zahlreich, groß", הוּא emphatisches Pronomen. Moab fürchtet die schiere Masse Israels.
Das koordinierte Verb וַיָּקָץ מוֹאָב מִפְּנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל („und Moab graute/ekelte sich vor den Söhnen Israels") – וַיָּקָץ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von קוץ, „und es graute ihm, ekelte ihm") – dasselbe Verb wie in 21,5, wo das Volk sich vor dem Manna ekelte. Hier bedeutet es „Grauen empfinden, angewidert sein" – eine tiefe, existentielle Abscheu gemischt mit Furcht. מִפְּנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל wiederholt die Ursache.
Die doppelte Aussage (Furcht + Grauen) mit leicht variierender Terminologie (הָעָם vs. בְּנֵי יִשְׂרָאֵל) ist poetischer Parallelismus – die intensive Emotion wird durch Wiederholung verstärkt.
Die LXX übersetzt „וַיָּקָץ מוֹאָב" (und Moab empfand Ekel/Grauen) mit „καὶ προσώχθισεν Μωάβ" (und Moab war betrübt/verdrossen), was eine emotionale statt viszerale Reaktion darstellt.
Die Satzstruktur umfasst zwei koordinierte Hauptsätze und einen subordinierenden Kausalsatz: Der erste Hauptsatz besteht aus Verb, Subjekt, Präpositionalphrase und Adverb; daran schließt sich ein kausaler Nebensatz an, eingeleitet durch eine Konjunktion („weil“) und bestehend aus Prädikat und Subjektpronomen; der dritte Satz ist ein weiterer koordinierter Hauptsatz mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase.
Der Vers zeigt Moabs psychologischen Zustand: nicht nur militärische Besorgnis, sondern existentielle Panik und Ekel – die Vorbedingung für verzweifelte Maßnahmen.
Numeri 22,4
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר מוֹאָ֜ב אֶל־זִקְנֵ֣י מִדְיָ֗ן עַתָּ֞ה יְלַחֲכ֤וּ הַקָּהָל֙ אֶת־כָּל־סְבִ֣יבֹתֵ֔ינוּ כִּלְחֹ֣ךְ הַשּׁ֔וֹר אֵ֖ת יֶ֣רֶק הַשָּׂדֶ֑ה וּבָלָ֧ק בֶּן־צִפּ֛וֹר מֶ֥לֶךְ לְמוֹאָ֖ב בָּעֵ֥ת הַהִֽוא׃
Deutsch: Und Moab sprach zu den Ältesten von Midian: Nun wird diese Versammlung alles um uns herum ablecken/abfressen, wie der Ochse das Grüne des Feldes abfrisst. Und Balak, der Sohn Zippors, war zu jener Zeit König von Moab.

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר מוֹאָב אֶל־זִקְנֵי מִדְיָן („und Moab sprach zu den Ältesten von Midian") – מוֹאָב als kollektives Subjekt (vermutlich durch seine Vertreter), אֶל־זִקְנֵי מִדְיָן („zu den Ältesten von Midian") – זָקֵן „Ältester" im Plural Constructus vor מִדְיָן. Die Koalition zwischen Moab und Midian ist bemerkenswert – beide fürchten Israel und verbünden sich.
Die bildhafte Klage: עַתָּה יְלַחֲכוּ הַקָּהָל אֶת־כָּל־סְבִיבֹתֵינוּ („nun wird diese Versammlung alles um uns herum ablecken") – עַתָּה „nun, jetzt" temporal, יְלַחֲכוּ (Piel Imperfekt, 3. m. pl. von לחך, „sie werden ablecken") – לחך im Piel bedeutet „ablecken, abweiden, kahl fressen". הַקָּהָל („die Versammlung") mit Artikel bezeichnet Israel, אֶת־כָּל־סְבִיבֹתֵינוּ („alles um uns herum") – סְבִיבָה „Umgebung" mit כָּל und Possessivsuffix 1. c. pl.
Der Vergleich כִּלְחֹךְ הַשּׁוֹר אֵת יֶרֶק הַשָּׂדֶה („wie der Ochse das Grüne des Feldes ableckt/abfrisst") – כְּ Vergleichspartikel, לְחֹךְ (Qal Infinitiv construct von לחך), הַשּׁוֹר „der Ochse", אֵת יֶרֶק הַשָּׂדֶה („das Grüne des Feldes", Constructus-Verbindung) – יֶרֶק „Grünes, frisches Grün". Das Bild ist drastisch: Israel wird wie ein weidendes Tier dargestellt, das systematisch und unaufhaltsam alles Lebendige vertilgt. Die Ironie: In 21,5 beklagte sich Israel über mangelndes יֶרֶק (Grünes/Gemüse), nun fürchtet Moab, Israel werde ihr יֶרֶק verzehren!
Die nachgestellte Information וּבָלָק בֶּן־צִפּוֹר מֶלֶךְ לְמוֹאָב בָּעֵת הַהִוא („und Balak, Sohn Zippors, war König von Moab zu jener Zeit") – מֶלֶךְ לְמוֹאָב („König von/für Moab") mit לְ, בָּעֵת הַהִוא („zu jener Zeit") – identifiziert den Sprecher nachträglich.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt (Constructus-Verbindung); die direkte Rede enthält einen Hauptsatz mit Temporaladverb, Verb, Subjekt und Objekt (mit כָּל und Possessivsuffix), erweitert durch einen Vergleichssatz (mit Präposition, Infinitiv construct, Subjekt und Objekt als Constructus-Verbindung). Der zweite Hauptsatz ist eine nachgestellte Identifikation mit Subjekt (Apposition), Prädikatsnomen und Temporalphrase. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Vergleichssatz).
Der Vers zeigt Moabs panische Sicht: Israel ist eine unaufhaltsame, alles verzehrende Naturgewalt. Die vivide Metapher (Ochse frisst Gras kahl) drückt totale Vernichtungsangst aus.
Numeri 22,5
Hebräisch: וַיִּשְׁלַ֨ח מַלְאָכִ֜ים אֶל־בִּלְעָ֣ם בֶּן־בְּע֗וֹר פְּ֠תוֹרָה אֲשֶׁ֧ר עַל־הַנָּהָ֛ר אֶ֥רֶץ בְּנֵי־עַמּ֖וֹ לִקְרֹא־לוֹ֑ לֵאמֹ֗ר הִ֠נֵּה עַ֣ם יָצָ֤א מִמִּצְרַ֙יִם֙ הִנֵּ֤ה כִסָּה֙ אֶת־עֵ֣ין הָאָ֔רֶץ וְה֥וּא יֹשֵׁ֖ב מִמֻּלִֽי׃
Deutsch: Und er sandte Boten zu Bileam, dem Sohn Beors, nach Pethor, das am Strom liegt, im Land der Söhne seines Volkes, um ihn zu rufen, sagend: Siehe, ein Volk ist aus Ägypten ausgezogen; siehe, es bedeckt die Oberfläche des Landes, und es lagert mir gegenüber.

Kommentar: Das Verb וַיִּשְׁלַח מַלְאָכִים („und er sandte Boten") – das Subjekt (Balak) ist aus Vers 4 zu ergänzen. Das Ziel אֶל־בִּלְעָם בֶּן־בְּעוֹר („zu Bileam, Sohn Beors") – בִּלְעָם ist der berühmte Seher/Zauberer, בֶּן־בְּעוֹר Patronym. Der Name בִּלְעָם ist möglicherweise nicht-israelitisch, vielleicht bedeutet er „Verschlinger des Volkes" oder „ohne Volk".
Die geografische Angabe פְּתוֹרָה אֲשֶׁר עַל־הַנָּהָר אֶרֶץ בְּנֵי־עַמּוֹ ist komplex: פְּתוֹרָה (Pethor) – ein Ort, der Relativsatz אֲשֶׁר עַל־הַנָּהָר („das am Strom liegt") – הַנָּהָר „der Strom" mit Artikel bezeichnet typischerweise den Euphrat (vgl. Gen 31,21; Ex 23,31). אֶרֶץ בְּנֵי־עַמּוֹ („Land der Söhne seines Volkes") – eine weitere Apposition, עַם mit Possessivsuffix 3. m. sg. Bileam wohnt weit entfernt, im mesopotamischen Raum – seine Reputation als Magier muss enorm sein, wenn Balak so weit schickt.
Der finale Infinitiv לִקְרֹא־לוֹ (Qal Infinitiv construct von קרא mit לְ und Dativ-Suffix, „um ihn zu rufen"). Die Redeeinleitung לֵאמֹר.
Die Botschaft: Die doppelte Interjektion הִנֵּה עַם יָצָא מִמִּצְרַיִם הִנֵּה כִסָּה אֶת־עֵין הָאָרֶץ („siehe, ein Volk ist ausgezogen aus Ägypten; siehe, es bedeckt die Oberfläche des Landes") – הִנֵּה „siehe!" zweimal für Dringlichkeit. עַם יָצָא מִמִּצְרַיִם (Qal Perfekt von יצא, „ist ausgezogen"), כִסָּה אֶת־עֵין הָאָרֶץ („es bedeckt die Oberfläche des Landes") – כִסָּה (Piel Perfekt, 3. m. sg. von כסה, „es bedeckt"), אֶת־עֵין הָאָרֶץ wörtlich „das Auge des Landes", idiomatisch „die sichtbare Oberfläche des Landes". Die Metapher suggeriert: Israel ist so zahlreich, dass man den Erdboden nicht mehr sieht.
Die finale Bemerkung וְהוּא יֹשֵׁב מִמֻּלִי („und es lagert mir gegenüber") – וְהוּא emphatisches Pronomen, יֹשֵׁב (Qal Partizip von ישׁב, „es sitzt, lagert"), מִמֻּלִי („mir gegenüber") – מוּל „gegenüber" mit מִן und Suffix 1. c. sg. Die unmittelbare Bedrohung wird betont.
Die LXX übersetzt „פְּתוֹרָה" (Petor) als „Φαθούρα" und „בְּנֵי־עַמּוֹ" (die Söhne seines Volkes) mit „υἱῶν λαοῦ αὐτοῦ" (der Söhne seines Volkes), wobei beide ähnlich sind.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Objekt, Präpositionalphrase (mit Apposition als Constructus-Verbindung), Ortsangabe mit Relativsatz, weiterer Apposition (Constructus-Verbindung) und finalem Infinitiv. Die direkte Rede enthält zwei Hauptsätze mit doppelter Interjektion: Der erste mit Subjekt, Verb und Präpositionalphrase; der zweite mit Interjektion, Verb, Objekt (idiomatische Wendung) und ein dritter mit Pronomen, Partizip und Präpositionalphrase. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz) und einen finalen Infinitivsatz.
Der Vers zeigt Balaks verzweifelte Maßnahme: Er sendet weit nach Mesopotamien zu einem berühmten Magier. Die Beschreibung Israels (bedeckt das Land, lagert gegenüber) drückt panische Übertreibung aus.
Numeri 22,6
Hebräisch: וְעַתָּה֩ לְכָה־נָּ֨א אָֽרָה־לִּ֜י אֶת־הָעָ֣ם הַזֶּ֗ה כִּֽי־עָצ֥וּם הוּא֙ מִמֶּ֔נִּי אוּלַ֤י אוּכַל֙ נַכֶּה־בּוֹ֔ וַאֲגָרְשֶׁ֖נּוּ מִן־הָאָ֑רֶץ כִּ֣י יָדַ֗עְתִּי אֵ֤ת אֲשֶׁר־תְּבָרֵךְ֙ מְבֹרָ֔ךְ וַאֲשֶׁ֥ר תָּאֹ֖ר יוּאָֽר׃
Deutsch: Und nun, komm doch, verfluche mir dieses Volk, denn es ist stärker als ich. Vielleicht vermag ich es dann zu schlagen und es aus dem Land zu vertreiben. Denn ich weiß, wen du segnest, der ist gesegnet, und wen du verfluchst, der ist verflucht.

Kommentar: Die Aufforderung וְעַתָּה לְכָה־נָּא אָרָה־לִּי אֶת־הָעָם הַזֶּה („und nun, komm doch, verfluche mir dieses Volk") – וְעַתָּה „und nun", לְכָה־נָּא (Qal Imperativ von הלך mit emphatischem נָא, „komm doch"), אָרָה־לִּי (Qal Imperativ von ארר mit Dativ-Suffix 1. c. sg., „verfluche mir") – das לִי zeigt: der Fluch soll Balaks Interessen dienen. אֶת־הָעָם הַזֶּה („dieses Volk") mit Demonstrativpronomen.
Die Begründung כִּי־עָצוּם הוּא מִמֶּנִּי („denn es ist stärker als ich") – כִּי kausal, עָצוּם Adjektiv „stark, mächtig", הוּא emphatisches Pronomen, מִמֶּנִּי („als ich") mit komparativem מִן und Suffix 1. c. sg. Balak gibt offen zu: militärisch ist er unterlegen.
Die Hoffnung אוּלַי אוּכַל נַכֶּה־בּוֹ וַאֲגָרְשֶׁנּוּ מִן־הָאָרֶץ („vielleicht vermag ich es zu schlagen und es aus dem Land zu vertreiben") – אוּלַי „vielleicht, womöglich", אוּכַל (Qal Imperfekt, 1. c. sg. von יכל, „ich vermag, kann"), נַכֶּה־בּוֹ (Hifil Imperfekt/Kohortativ, 1. c. pl. von נכה mit Präposition und Suffix, „wir schlagen es") – der Wechsel zur 1. pl. schließt Moabs Armee ein. וַאֲגָרְשֶׁנּוּ מִן־הָאָרֶץ (Waw + Piel Imperfekt/Kohortativ, 1. c. sg. von גרשׁ mit Objektsuffix, „und ich vertreibe es aus dem Land") – גרשׁ „vertreiben, ausstoßen". Balaks Strategie: magischer Fluch schwächt Israel, dann militärischer Schlag.
Die Begründung für Bileams Macht: כִּי יָדַעְתִּי אֵת אֲשֶׁר־תְּבָרֵךְ מְבֹרָךְ וַאֲשֶׁר תָּאֹר יוּאָר („denn ich weiß, wen du segnest, der ist gesegnet, und wen du verfluchst, der ist verflucht") – כִּי יָדַעְתִּי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von ידע, „ich weiß"), zwei parallele Objektsätze: אֵת אֲשֶׁר־תְּבָרֵךְ מְבֹרָךְ („wen du segnest, ist gesegnet") – אֲשֶׁר Relativpronomen, תְּבָרֵךְ (Piel Imperfekt, 2. m. sg. von ברך), מְבֹרָךְ (Pual Partizip von ברך, „ist gesegnet") – das Partizip drückt den bleibenden Zustand aus. Parallel: וַאֲשֶׁר תָּאֹר יוּאָר („und wen du verfluchst, ist verflucht") – תָּאֹר (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von ארר), יוּאָר (Qal Imperfekt/Jussiv Passiv, 3. m. sg. von ארר, „er wird/ist verflucht"). Bileams Segen und Fluch sind absolut wirksam – was er spricht, geschieht.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt mehrere koordinierte Hauptsätze in der direkten Rede: Temporaladverb plus doppelter Imperativ (mit נָא und Dativ-Suffix) und Objekt; kausaler Nebensatz mit Adjektiv, Pronomen und Komparativ; Hauptsatz mit Adverb, Verb, koordiniertem Verb (Kohortativ mit Präposition und Suffix) und weiterem Verb (mit Objektsuffix und Präpositionalphrase); kausaler Nebensatz mit Verb und zwei parallelen Objektsätzen (Relativsätze mit Verb und partizipialem/verbalem Prädikat). Insgesamt gibt es vier Nebensätze: zwei Kausalsätze und zwei eingebettete Relativsätze.
Der Vers offenbart Balaks Plan: Da militärische Macht versagt, soll magische Macht Israel schwächen. Bileams Reputation ist legendär – seine Worte schaffen Realität. Die Ironie: Balak weiß nicht, dass Bileam von JHWH kontrolliert wird.
Numeri 22,7
Hebräisch: וַיֵּ֨לְכ֜וּ זִקְנֵ֤י מוֹאָב֙ וְזִקְנֵ֣י מִדְיָ֔ן וּקְסָמִ֖ים בְּיָדָ֑ם וַיָּבֹ֨אוּ֙ אֶל־בִּלְעָ֔ם וַיְדַבְּר֥וּ אֵלָ֖יו דִּבְרֵ֥י בָלָֽק׃
Deutsch: Und die Ältesten von Moab und die Ältesten von Midian gingen mit Wahrsagerlohn in ihren Händen. Und sie kamen zu Bileam und sagten ihm die Worte Balaks.

Kommentar: Das Verb וַיֵּלְכוּ (Wayyiqtol, 3. m. pl. von הלך, „und sie gingen"). Das doppelte Subjekt זִקְנֵי מוֹאָב וְזִקְנֵי מִדְיָן („die Ältesten von Moab und die Ältesten von Midian", beide Constructus-Verbindungen) zeigt die Koalition – hochrangige Delegation.
Die entscheidende Phrase וּקְסָמִים בְּיָדָם („und Wahrsagerlohn in ihren Händen") – קְסָמִים ist der Plural von קֶסֶם „Wahrsagung, Divination, Zauberei" (vgl. Dtn 18,10; 1 Sam 15,23). Hier bedeutet es „Wahrsagerlohn, Bezahlung für magische Dienste" – קְסָמִים kann sowohl die Praxis als auch die Bezahlung dafür bezeichnen. בְּיָדָם („in ihren Händen") mit Possessivsuffix 3. m. pl. Sie kommen vorbereitet, Bileam sofort zu bezahlen – die Dringlichkeit ist offensichtlich.
Die beiden koordinierten Verben וַיָּבֹאוּ אֶל־בִּלְעָם וַיְדַבְּרוּ אֵלָיו דִּבְרֵי בָלָק („und sie kamen zu Bileam und sagten ihm die Worte Balaks") – דִּבְרֵי בָלָק („die Worte Balaks", Constructus-Verbindung) bezieht sich auf die Botschaft aus Vers 5-6.
Die LXX übersetzt „קְסָמִים" (Wahrsagergebühren/Zauberlohn) mit „τὰ μαντεῖα" (die Orakel/Wahrsagungen), was eher auf die Praxis als auf die Bezahlung hinweist.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, doppeltem Subjekt (beide Constructus-Verbindungen) und Phrase mit Nomen und Präpositionalphrase; die beiden folgenden mit Verb, Präpositionalphrase bzw. Verb, indirektem Objekt und Objekt (Constructus-Verbindung). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt die Ernsthaftigkeit: Eine hochrangige binationale Delegation trägt Bezahlung bei sich. Wahrsagerei ist normalerweise in Israel verboten (Dtn 18,10-14), aber hier wird sie als reale Macht anerkannt – Balak glaubt an magische Wirksamkeit. 
NT-Perspektive auf Bileams Habgier:

· Petrus 2,15-16: "Sie haben den geraden Weg verlassen und sind in die Irre gegangen, indem sie dem Weg Bileams, des Sohnes Beors, nachgefolgt sind, der den Lohn der Ungerechtigkeit liebte, aber eine Zurechtweisung für seine Übertretung empfing: Ein sprachloses Lasttier redete mit Menschenstimme und wehrte der Torheit des Propheten."

· Judas 11: "Wehe ihnen! Denn sie sind den Weg Kains gegangen und haben sich für Lohn dem Irrtum Bileams überlassen..."

· Offenbarung 2,14: "Aber ich habe ein weniges gegen dich, dass du dort solche hast, die an der Lehre Bileams festhalten, der den Balak lehrte, eine Falle vor die Söhne Israels zu stellen..."

→ Das NT sieht Bileam als Typos des habgierigen falschen Propheten
Numeri 22,8
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר אֲלֵיהֶ֗ם לִ֤ינוּ פֹה֙ הַלַּ֔יְלָה וַהֲשִׁבֹתִ֤י אֶתְכֶם֙ דָּבָ֔ר כַּאֲשֶׁ֛ר יְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֵלָ֑י וַיֵּשְׁב֥וּ שָׂרֵֽי־מוֹאָ֖ב עִם־בִּלְעָֽם׃
Deutsch: Und er sagte zu ihnen: Übernachtet hier diese Nacht, und ich werde euch Antwort geben, wie der Ewige zu mir reden wird. Und die Fürsten von Moab blieben bei Bileam.

Kommentar: Die Antwort וַיֹּאמֶר אֲלֵיהֶם לִינוּ פֹה הַלַּיְלָה („und er sagte zu ihnen: Übernachtet hier diese Nacht") – לִינוּ (Qal Imperativ Plural von לין, „übernachtet"), פֹה „hier", הַלַּיְלָה „die Nacht" mit Artikel als Zeitangabe. Bileam gibt keine sofortige Antwort.
Die Verheißung וַהֲשִׁבֹתִי אֶתְכֶם דָּבָר כַּאֲשֶׁר יְדַבֵּר יְהוָה אֵלָי („und ich werde euch Antwort geben, wie JHWH zu mir reden wird") – וַהֲשִׁבֹתִי (Waw + Hifil Perfekt, 1. c. sg. von שׁוב mit Weqatal, „und ich werde zurückbringen/antworten") – השׁיב דבר idiomatisch „Antwort geben", אֶתְכֶם Objektsuffix, דָּבָר „Wort, Antwort". Der entscheidende Vergleichssatz כַּאֲשֶׁר יְדַבֵּר יְהוָה אֵלָי („wie JHWH zu mir reden wird") – כַּאֲשֶׁר „wie, gemäß", יְדַבֵּר (Piel Imperfekt, 3. m. sg. von דבר), יְהוָה explizites Subjekt, אֵלָי „zu mir".
Dies ist bemerkenswert: Bileam, der heidnische Wahrsager, konsultiert JHWH (den Gott Israels!), nicht Kemosch (Moabs Gott) oder andere Götter. Dies zeigt: (1) Bileam erkennt JHWHs Autorität über Israel, (2) er ist kein gewöhnlicher Zauberer, sondern ein Prophet, der göttliche Offenbarung empfängt, (3) die Erzählung anerkennt, dass Gott auch zu Nicht-Israeliten sprechen kann.
Die Notiz וַיֵּשְׁבוּ שָׂרֵי־מוֹאָב עִם־בִּלְעָם („und die Fürsten von Moab blieben bei Bileam") – שָׂרִים „Fürsten, Anführer" (hier statt זְקֵנִים „Älteste"), עִם־בִּלְעָם „bei Bileam". Sie warten auf die göttliche Antwort.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, verwendet κύριος (kyrios, „Herr") für JHWH.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze in direkter Rede und Rahmenerzählung: Verb mit indirektem Objekt; Imperativ mit Adverb und Zeitangabe; Verb (Weqatal) mit Objektsuffix, Objekt und Vergleichssatz (Nebensatz mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase); abschließender Hauptsatz mit Verb, Subjekt (Constructus-Verbindung) und Präpositionalphrase. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Vergleichssatz).
Der Vers zeigt Bileams Integrität: Trotz des Wahrsagerlohns (V. 7) will er JHWH konsultieren. Er ist kein käuflicher Zauberer, sondern ein Prophet, der auf göttliche Weisung wartet.
Numeri 22,9
Hebräisch: וַיָּבֹ֥א אֱלֹהִ֖ים אֶל־בִּלְעָ֑ם וַיֹּ֕אמֶר מִ֛י הָאֲנָשִׁ֥ים הָאֵ֖לֶּה עִמָּֽךְ׃
Deutsch: Und Gott kam zu Bileam und sprach: Wer sind diese Männer bei dir?

Kommentar: Das Verb וַיָּבֹא אֱלֹהִים אֶל־בִּלְעָם („und Gott kam zu Bileam") – אֱלֹהִים (nicht יְהוָה!) ist das Subjekt. In der Bileam-Erzählung wechselt der Text zwischen יְהוָה (V. 8, 13) und אֱלֹהִים (V. 9, 10, 12, 20, 22). אֱלֹהִים wird oft verwendet, wenn Gott mit Nicht-Israeliten interagiert (vgl. Gen 20,3 mit Abimelech). Das Verb בוא אל „kommen zu" beschreibt göttliche Offenbarung, vermutlich im Traum oder in einer Vision.
Die Frage מִי הָאֲנָשִׁים הָאֵלֶּה עִמָּךְ („Wer sind diese Männer bei dir?") – מִי Interrogativpronomen, הָאֲנָשִׁים הָאֵלֶּה („diese Männer") mit Demonstrativpronomen, עִמָּךְ („bei dir") mit Suffix 2. m. sg. Die Frage ist nicht aus Unwissenheit – Gott weiß natürlich, wer sie sind. Es ist eine pädagogische Frage, die Bileam zur Rechenschaft zieht und ihm Gelegenheit gibt, die Situation zu erklären (vgl. Gen 3,9 „Wo bist du?"; 4,9 „Wo ist dein Bruder?").
Die LXX folgt dem hebräischen Text, verwendet θεός (theos, „Gott") statt κύριος.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase; der zweite mit Verb und direkter Rede (Interrogativsatz mit Interrogativ, Subjekt mit Demonstrativpronomen und Präpositionalphrase). Es gibt keine subordinierten Nebensätze.
Der Vers zeigt göttliche Initiative: Gott kommt zu Bileam (nicht umgekehrt), die Frage eröffnet das Gespräch und testet Bileams Ehrlichkeit.
Numeri 22,10
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר בִּלְעָ֖ם אֶל־הָאֱלֹהִ֑ים בָּלָ֧ק בֶּן־צִפֹּ֛ר מֶ֥לֶךְ מוֹאָ֖ב שָׁלַ֥ח אֵלָֽי׃
Deutsch: Und Bileam sprach zu Gott: Balak, der Sohn Zippors, der König von Moab, hat zu mir gesandt:

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר בִּלְעָם אֶל־הָאֱלֹהִים („und Bileam sprach zu Gott") – bemerkenswert ist die direkte Konversation zwischen dem heidnischen Seher und dem Gott Israels. Bileam antwortet ehrlich. Die Identifikation בָּלָק בֶּן־צִפּוֹר מֶלֶךְ מוֹאָב (dreifach: Name, Patronym, Titel) gibt vollständige Information. שָׁלַח אֵלָי (Qal Perfekt, 3. m. sg. von שׁלח, „er hat gesandt") – Bileam berichtet die Tatsachen.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt. Die direkte Rede enthält einen Hauptsatz mit dreifach identifiziertem Subjekt (Name, Patronym als Constructus-Verbindung, Apposition) und Verb mit Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt Bileams Offenheit – er verbirgt nichts vor Gott.
Numeri 22,11
Hebräisch: הִנֵּ֤ה הָעָם֙ הַיֹּצֵ֣א מִמִּצְרַ֔יִם וַיְכַ֖ס אֶת־עֵ֣ין הָאָ֑רֶץ עַתָּ֗ה לְכָ֤ה קָֽבָה־לִּי֙ אֹתוֹ֔ אוּלַ֥י אוּכַ֛ל לְהִלָּ֥חֶם בּוֹ֖ וְגֵרַשְׁתִּֽיו׃
Deutsch: Siehe, das Volk, das aus Ägypten ausgezogen ist, bedeckt die Oberfläche des Landes. Komm jetzt, verwünsche es mir; vielleicht vermag ich dann gegen es zu kämpfen und es zu vertreiben.

Kommentar: Bileam zitiert Balaks Botschaft (fast wörtlich aus V. 5-6, mit kleinen Variationen). הִנֵּה הָעָם הַיֹּצֵא מִמִּצְרַיִם וַיְכַס אֶת־עֵין הָאָרֶץ – identisch mit V. 5. Die Variante: עַתָּה לְכָה קָבָה־לִּי אֹתוֹ („komm jetzt, verwünsche es mir") – קָבָה (Qal Imperativ von קבב, „verwünsche") ist ein Synonym zu ארר „verfluchen" (V. 6). קבב kommt nur in der Bileam-Erzählung vor und scheint ein stärkeres oder spezifischeres Wort für magischen Fluch zu sein.
Die Hoffnung אוּלַי אוּכַל לְהִלָּחֶם בּוֹ וְגֵרַשְׁתִּיו wiederholt V. 6 mit kleiner Variation: לְהִלָּחֶם בּוֹ (Nifal Infinitiv construct von לחם mit לְ und Präposition, „gegen es zu kämpfen") statt des Kohortativs נַכֶּה־בּוֹ in V. 6.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur der zitierten Rede zeigt: Hauptsatz mit Interjektion, Subjekt (mit Relativsatz als Partizipialkonstruktion) und koordiniertem Verb mit Objekt; Hauptsatz mit Temporaladverb, Imperativ und Dativ-Objekt; Hauptsatz mit Adverb, Verb, finalem Infinitiv und koordiniertem Verb mit Objektsuffix. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (partizipialer Relativsatz).
Der Vers zeigt Bileams ehrliche Wiedergabe von Balaks Auftrag – er legt Gott die ganze Situation offen dar.
Numeri 22,12
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר אֱלֹהִים֙ אֶל־בִּלְעָ֔ם לֹ֥א תֵלֵ֖ךְ עִמָּהֶ֑ם לֹ֤א תָאֹר֙ אֶת־הָעָ֔ם כִּ֥י בָר֖וּךְ הֽוּא׃
Deutsch: Und Gott sprach zu Bileam: Du sollst nicht mit ihnen gehen; du sollst das Volk nicht verfluchen, denn es ist gesegnet.

Kommentar: Die göttliche Antwort ist doppelt negativ: לֹא תֵלֵךְ עִמָּהֶם („du sollst nicht mit ihnen gehen") – לֹא mit Imperfekt als Verbot, תֵּלֵךְ (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von הלך), עִמָּהֶם („mit ihnen") mit Suffix 3. m. pl. Das erste Verbot betrifft die Reise selbst.
Das zweite Verbot לֹא תָאֹר אֶת־הָעָם („du sollst das Volk nicht verfluchen") – תָאֹר (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von ארר), אֶת־הָעָם Objekt. Dieses Verbot ist grundsätzlicher – nicht nur „geh nicht", sondern „verfluche nicht".
Die Begründung כִּי בָרוּךְ הוּא („denn es ist gesegnet") – כִּי kausal, בָּרוּךְ (Qal Partizip Passiv von ברך, „gesegnet") als Prädikat, הוּא emphatisches Pronomen. Dies ist die theologische Kernaussage: Israel steht unter göttlichem Segen – dieser Segen ist stärker als jeder menschliche Fluch. Die Ironie zu V. 6 ist offensichtlich: Balak sagte „wen du segnest, ist gesegnet, und wen du verfluchst, ist verflucht" – aber Israel ist bereits von Gott gesegnet, und dieser Segen ist unumkehrbar.
Das Partizip בָּרוּךְ drückt einen dauerhaften Zustand aus: Israel ist (und bleibt) gesegnet. Dies erinnert an Gen 12,3: „Ich will segnen, die dich segnen, und verfluchen, die dich verfluchen" – Israels Segen ist Teil des Abrahamsbundes.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, übersetzt בָּרוּךְ mit εὐλογημένος (eulogēmenos, „gesegnet").
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt. Die direkte Rede enthält zwei koordinierte Hauptsätze mit Verbot (Negation plus Imperfekt, jeweils mit Präpositionalphrase bzw. Objekt) und einen kausalen Nebensatz mit Konjunktion, partizipialem Prädikat und emphatischem Pronomen. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Kausalsatz).
Der Vers gibt die klare göttliche Anweisung: Bileam darf nicht gehen und darf Israel nicht verfluchen, weil Israel unter göttlichem Segen steht. Das Verbot ist absolut.
Numeri 22,13
Hebräisch: וַיָּ֤קָם בִּלְעָם֙ בַּבֹּ֔קֶר וַיֹּ֨אמֶר֙ אֶל־שָׂרֵ֣י בָלָ֔ק לְכ֖וּ אֶֽל־אַרְצְכֶ֑ם כִּ֚י מֵאֵ֣ן יְהוָ֔ה לְתִתִּ֖י לַהֲלֹ֥ךְ עִמָּכֶֽם׃
Deutsch: Und Bileam stand am Morgen auf und sagte zu den Fürsten Balaks: Geht in euer Land, denn der Ewige weigert sich, mir zu erlauben, mit euch zu gehen.

Kommentar: Das Verb וַיָּקָם בִּלְעָם בַּבֹּקֶר („und Bileam stand am Morgen auf") – בַּבֹּקֶר „am Morgen" zeigt: die göttliche Offenbarung kam nachts. Die Mitteilung וַיֹּאמֶר אֶל־שָׂרֵי בָלָק לְכוּ אֶל־אַרְצְכֶם („und er sagte zu den Fürsten Balaks: Geht in euer Land") – לְכוּ (Qal Imperativ Plural von הלך), אֶל־אַרְצְכֶם („in euer Land") mit Possessivsuffix 2. m. pl. Bileam entlässt die Delegation.
Die Begründung כִּי מֵאֵן יְהוָה לְתִתִּי לַהֲלֹךְ עִמָּכֶם („denn JHWH weigert sich, mir zu erlauben, mit euch zu gehen") – כִּי kausal, מֵאֵן (Piel Perfekt, 3. m. sg. von מאן, „er weigert sich, verweigert"), יְהוָה explizites Subjekt (beachte: jetzt יְהוָה, nicht אֱלֹהִים wie in V. 9-12!), die Infinitiv-Construction לְתִתִּי לַהֲלֹךְ עִמָּכֶם („mir zu erlauben/geben, mit euch zu gehen") – לְתִתִּי (Qal Infinitiv construct von נתן mit לְ und Suffix 1. c. sg., „mir zu geben"), לַהֲלֹךְ (Qal Infinitiv construct von הלך mit לְ, „zu gehen"), עִמָּכֶם mit Suffix 2. m. pl.
Bemerkenswert: Bileam gibt die Botschaft teilweise wieder. Gott sagte (V. 12): (1) „geh nicht mit ihnen", (2) „verfluche das Volk nicht", (3) „denn es ist gesegnet". Bileam erwähnt nur den ersten Teil – er verschweigt, dass das Volk gesegnet ist und dass der Fluch verboten ist. Diese Auslassung ist bedeutsam – entweder aus Takt (um Balak nicht völlig zu entmutigen) oder aus Eigeninteresse (die Tür für spätere Verhandlungen offen lassend).
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Die ersten beiden mit Verb, Subjekt, Zeitangabe bzw. Verb, indirektem Objekt und Imperativ mit Präpositionalphrase; die direkte Rede enthält einen kausalen Nebensatz mit Konjunktion, Verb, Subjekt und doppelter Infinitiv-Construction. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Kausalsatz mit Infinitivkonstruktionen).
Der Vers zeigt Bileams Gehorsam – aber auch seine diplomatische Zurückhaltung: Er gibt nicht die volle göttliche Botschaft weiter, sondern nur den Teil über das Reiseverbot.
Numeri 22,14
Hebräisch: וַיָּק֨וּמוּ֙ שָׂרֵ֣י מוֹאָ֔ב וַיָּבֹ֖אוּ אֶל־בָּלָ֑ק וַיֹּ֣אמְר֔וּ מֵאֵ֥ן בִּלְעָ֖ם הֲלֹ֥ךְ עִמָּֽנוּ׃
Deutsch: Und die Fürsten von Moab machten sich auf und kamen zu Balak und sagten: Bileam weigert sich, mit uns zu kommen.

Kommentar: Die Rückkehr: וַיָּקוּמוּ שָׂרֵי מוֹאָב וַיָּבֹאוּ אֶל־בָּלָק („und die Fürsten von Moab machten sich auf und kamen zu Balak") – zwei Verben dokumentieren die Rückkehr.
Die Mitteilung וַיֹּאמְרוּ מֵאֵן בִּלְעָם הֲלֹךְ עִמָּנוּ („und sie sagten: Bileam weigert sich, mit uns zu kommen") – מֵאֵן (Piel Perfekt, 3. m. sg. von מאן, „er weigert sich"), בִּלְעָם Subjekt, הֲלֹךְ (Qal Infinitiv construct von הלך, „zu gehen"), עִמָּנוּ „mit uns".
Die Fürsten verkürzen die Botschaft noch weiter: Sie erwähnen nicht einmal JHWH! Sie sagen nur „Bileam weigert sich" – als ob es Bileams eigene Entscheidung wäre, nicht Gottes Befehl. Dies könnte Missverständnis sein oder bewusste Verdrehung, um Balak nicht zu entmutigen und die Schuld auf Bileam zu schieben statt auf göttliche Intervention.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Die ersten beiden mit Verb, Subjekt bzw. Verb und Präpositionalphrase; der dritte mit Verb und direkter Rede (Hauptsatz mit Verb, Subjekt, Infinitiv construct und Präpositionalphrase). Es gibt keine subordinierten Nebensätze.
Der Vers zeigt die fortschreitende Verkürzung der Botschaft: Gott sagte „geh nicht, verfluche nicht, denn es ist gesegnet" → Bileam sagte „JHWH weigert sich, mich gehen zu lassen" → Die Fürsten sagen „Bileam weigert sich zu kommen". Die göttliche Dimension wird zunehmend ausgeblendet.
Numeri 22,15
Hebräisch: וַיֹּ֥סֶף ע֖וֹד בָּלָ֑ק שְׁלֹ֣חַ שָׂרִ֔ים רַבִּ֥ים וְנִכְבָּדִ֖ים מֵאֵֽלֶּה׃
Deutsch: Und Balak sandte noch einmal Fürsten, mehr und angesehenere als diese.

Kommentar: Das Verb וַיֹּסֶף עוֹד בָּלָק („und Balak fuhr fort noch, sandte noch einmal") – וַיֹּסֶף (Wayyiqtol, 3. m. sg. von יסף Hifil, „und er fügte hinzu, fuhr fort"), עוֹד Adverb „noch, wieder" verstärkt. Der Infinitiv שְׁלֹחַ שָׂרִים (Qal Infinitiv construct von שׁלח, „Fürsten senden") als Objekt.
Die Qualifikation רַבִּים וְנִכְבָּדִים מֵאֵלֶּה („mehr und angesehenere als diese") – רַבִּים „viele, zahlreiche", וְנִכְבָּדִים (Waw + Nifal Partizip Plural von כבד, „und angesehenere, geehrtere") – כבד im Nifal „geehrt, angesehen sein", מֵאֵלֶּה („als diese") mit komparativem מִן und Demonstrativpronomen. Balak erhöht den Einsatz: eine größere und prestigeträchtigere Delegation – mehr Druck, mehr Ehre, implizit mehr Geld.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb (mit Adverb), Subjekt, Infinitiv construct mit Objekt und zwei attributiven Adjektiven (Partizip) mit Komparativ. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt Balaks Hartnäckigkeit: Die erste Ablehnung akzeptiert er nicht, sondern versucht es mit größerem diplomatischem Gewicht.
Numeri 22,16-17
Hebräisch: וַיָּבֹ֖אוּ אֶל־בִּלְעָ֑ם וַיֹּ֣אמְרוּ לוֹ֗ כֹּ֤ה אָמַר֙ בָּלָ֣ק בֶּן־צִפּ֔וֹר אַל־נָ֥א תִמָּנַ֖ע מֵהֲלֹ֥ךְ אֵלָֽי׃ כִּֽי־כַבֵּ֤ד אֲכַבֶּדְךָ֙ מְאֹ֔ד וְכֹ֛ל אֲשֶׁר־תֹּאמַ֥ר אֵלַ֖י אֶֽעֱשֶׂ֑ה וּלְכָה־נָּא֙ קָֽבָה־לִּ֔י אֵ֖ת הָעָ֥ם הַזֶּֽה׃
Deutsch: Und sie kamen zu Bileam und sagten zu ihm: So spricht Balak, der Sohn Zippors: Lass dich doch nicht abhalten, zu mir zu kommen. Denn ich will dich sehr ehren, und alles, was du mir sagst, will ich tun. So komm doch und verwünsche mir dieses Volk.

Kommentar: Die Botenformel כֹּה אָמַר בָּלָק בֶּן־צִפּוֹר („so spricht Balak, Sohn Zippors") ist formell und königlich.
Die Bitte אַל־נָא תִמָּנַע מֵהֲלֹךְ אֵלָי („lass dich doch nicht abhalten, zu mir zu kommen") – אַל־נָא negative Bitte mit emphatischem נָא, תִּמָּנַע (Nifal Imperfekt, 2. m. sg. von מנע, „du wirst abgehalten, du hältst dich zurück") – reflexiv/passiv, מֵהֲלֹךְ אֵלָי („vom Kommen zu mir") – מִן mit Infinitiv construct von הלך. Balak interpretiert Bileams Ablehnung als persönliche Zurückhaltung, nicht als göttliches Verbot.
Vers 17: Die Verheißung כִּי־כַבֵּד אֲכַבֶּדְךָ מְאֹד („denn ich will dich sehr ehren") – כִּי kausal, die emphatische Construction כַבֵּד אֲכַבֶּדְךָ (Infinitiv absolutus כַבֵּד plus Piel Imperfekt אֲכַבֶּדְךָ von כבד mit Objektsuffix, „ich will sehr ehren, gewiss ehren") – figura etymologica verstärkt: „ehrend will ich dich ehren", מְאֹד „sehr" verstärkt zusätzlich.
Die Blankovollmacht וְכֹל אֲשֶׁר־תֹּאמַר אֵלַי אֶעֱשֶׂה („und alles, was du mir sagst, will ich tun") – כֹל אֲשֶׁר „alles, was", תֹּאמַר (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von אמר), אֵלַי „zu mir", אֶעֱשֶׂה (Qal Imperfekt, 1. c. sg. von עשׂה, „ich werde tun"). Balak verspricht bedingungslose Erfüllung aller Wünsche – eine extreme Konzession.
Die wiederholte Bitte וּלְכָה־נָּא קָבָה־לִּי אֵת הָעָם הַזֶּה („so komm doch und verwünsche mir dieses Volk") wiederholt V. 6 fast wörtlich.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze in der Rahmenerzählung, dann direkte Rede: Botenformel, negative Bitte (mit אַל und emphatischem נָא, Verb und Präpositionalphrase mit Infinitiv); kausaler Nebensatz mit emphatischer Infinitiv-Construction und Adverb; Hauptsatz mit Objekt (Relativsatz), indirektem Objekt und Verb; abschließender Hauptsatz mit Imperativ, emphatischem נָא, weiterem Imperativ und Objekt. Insgesamt gibt es zwei Nebensätze: einen Kausalsatz und einen eingebetteten Relativsatz.
Die Verse zeigen Balaks verzweifelte Eskalation: unbegrenzte Ehre, Blankovollmacht – er bietet alles, was in seiner Macht steht. Die Versuchung für Bileam ist maximal.
Numeri 22,18
Hebräisch: וַיַּ֣עַן בִּלְעָ֗ם וַיֹּ֨אמֶר֙ אֶל־עַבְדֵ֣י בָלָ֔ק אִם־יִתֶּן־לִ֥י בָלָ֛ק מְלֹ֥א בֵיתֹ֖ו כֶּ֣סֶף וְזָהָ֑ב לֹ֣א אוּכַ֗ל לַעֲבֹר֙ אֶת־פִּי֙ יְהוָ֣ה אֱלֹהָ֔י לַעֲשׂ֥וֹת קְטַנָּ֖ה א֥וֹ גְדוֹלָֽה׃
Deutsch: Und Bileam antwortete und sagte zu den Dienern Balaks: Wenn Balak mir sein Haus voll Silber und Gold gäbe, so könnte ich nicht übertreten den Befehl des Ewigen, meines Gottes, um Kleines oder Großes zu tun.

Kommentar: Das Verb וַיַּעַן בִּלְעָם וַיֹּאמֶר אֶל־עַבְדֵי בָלָק („und Bileam antwortete und sagte zu den Dienern Balaks") – עַבְדֵי בָלָק „Diener Balaks" (vorher שָׂרִים „Fürsten" genannt) zeigt Bileams höfliche, aber distanzierte Haltung.
Die hypothetische Bedingung אִם־יִתֶּן־לִי בָלָק מְלֹא בֵיתוֹ כֶּסֶף וְזָהָב („wenn Balak mir sein Haus voll Silber und Gold gäbe") – אִם konditional, יִתֶּן־לִי (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von נתן mit Dativ-Suffix, „er würde mir geben"), מְלֹא בֵיתוֹ („die Fülle seines Hauses", Constructus-Verbindung) – idiomatisch „sein Haus gefüllt", כֶּסֶף וְזָהָב „Silber und Gold". Bileam übertreibt hyperbolisch die potenzielle Bezahlung.
Die Apodosis לֹא אוּכַל לַעֲבֹר אֶת־פִּי יְהוָה אֱלֹהָי („so könnte ich nicht übertreten den Befehl JHWHs, meines Gottes") – לֹא אוּכַל (Negation plus Qal Imperfekt, 1. c. sg. von יכל, „ich könnte nicht, vermag nicht"), לַעֲבֹר (Qal Infinitiv construct von עבר mit לְ, „zu übertreten"), אֶת־פִּי יְהוָה אֱלֹהָי („den Mund/Befehl JHWHs, meines Gottes") – פֶּה „Mund" steht metonymisch für „Befehl, Wort". Bemerkenswert: יְהוָה אֱלֹהָי „JHWH, mein Gott" – Bileam bezeichnet JHWH als seinen Gott! Dies ist eine erstaunliche Identifikation für einen nicht-israelitischen Seher.
Die Erweiterung לַעֲשׂוֹת קְטַנָּה אוֹ גְדוֹלָה („um Kleines oder Großes zu tun") – לַעֲשׂוֹת (Qal Infinitiv construct von עשׂה mit לְ), קְטַנָּה אוֹ גְדוֹלָה („klein oder groß", beide feminin, da דָּבָר „Sache" feminin sein kann) – ein Merismus „Kleines oder Großes" bedeutet „irgendetwas, alles". Bileam kann in nichts von Gottes Befehl abweichen.
Bileams Antwort ist edel und prinzipientreu – er ist unbestechlich. Doch V. 19 wird zeigen, dass er die Tür nicht ganz schließt...
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze in der Rahmenerzählung, dann direkte Rede: Ein konditionaler Nebensatz (Protasis mit Verb, indirektem Objekt, Subjekt, Objekt als Constructus-Verbindung und weiterem Objekt), gefolgt von der Apodosis (Hauptsatz mit Negation, Verb, Infinitiv construct, Objekt als idiomatische Wendung und finalem Infinitiv mit Merismus). Insgesamt gibt es zwei Nebensätze: einen Konditionalsatz und einen finalen Infinitivsatz.
Der Vers zeigt Bileams Integrität: Keine Summe kann ihn kaufen, wenn Gott etwas verboten hat. Er bekennt sich zu JHWH als seinem Gott – ein außergewöhnliches Zeugnis.
Numeri 22,19
Hebräisch: וְעַתָּ֗ה שְׁב֨וּ נָ֥א בָזֶ֛ה גַּם־אַתֶּ֖ם הַלָּ֑יְלָה וְאֵ֣דְעָ֔ה מַה־יֹּסֵ֥ף יְהוָ֖ה דַּבֵּ֥ר עִמִּֽי׃
Deutsch: Und nun bleibt doch auch ihr hier diese Nacht, und ich werde erfahren, was der Ewige weiter zu mir reden wird.

Kommentar: Die Aufforderung וְעַתָּה שְׁבוּ נָא בָזֶה גַּם־אַתֶּם הַלָּיְלָה („und nun bleibt doch auch ihr hier diese Nacht") – שְׁבוּ (Qal Imperativ Plural von ישׁב, „bleibt, sitzt"), נָא emphatisch, בָזֶה „hier", גַּם־אַתֶּם „auch ihr" (wie die erste Delegation), הַלַּיְלָה Zeitangabe.
Die Ankündigung וְאֵדְעָה מַה־יֹסֵף יְהוָה דַּבֵּר עִמִּי („und ich werde erfahren, was JHWH weiter zu mir reden wird") – וְאֵדְעָה (Waw + Qal Kohortativ, 1. c. sg. von ידע, „und ich werde wissen/erfahren"), der Objektsatz מַה־יֹסֵף יְהוָה דַּבֵּר עִמִּי („was JHWH weiter zu mir reden wird") – מָה Interrogativ „was", יֹסֵף (Hifil Imperfekt, 3. m. sg. von יסף, „er wird hinzufügen, weiter tun"), יְהוָה Subjekt, דַּבֵּר (Piel Infinitiv construct von דבר, „reden") als Objekt zu יֹסֵף, עִמִּי „mit mir".
Dies ist problematisch: Gott hat bereits klar geantwortet (V. 12) – „geh nicht, verfluche nicht, denn es ist gesegnet". Was gibt es noch zu erfragen? Bileam scheint zu hoffen, dass Gott seine Meinung ändert, wenn höherrangige Boten mit besseren Angeboten kommen. Dies zeigt eine subtile Schwäche: Trotz seiner noblen Worte in V. 18 ist Bileam nicht ganz abgeneigt – er testet, ob die verbesserten Umstände Gottes Entscheidung ändern könnten.
Die rabbinische Tradition kritisiert dies scharf: „Gott lässt Menschen den Weg gehen, den sie gehen wollen" – wenn jemand hartnäckig etwas Falsches begehrt, kann Gott erlauben, dass sie die Konsequenzen erfahren. Bileams Anfrage zeigt inneren Widerstand gegen Gottes klare Anweisung.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Konjunktion, Imperativ, emphatischem נָא, Adverb, verstärkendem Pronomen und Zeitangabe; der zweite mit Kohortativ und Objektsatz (Interrogativ, Verb, Subjekt, Infinitiv construct als Objekt und Präpositionalphrase). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Objektsatz).
Der Vers zeigt Bileams Ambivalenz: Einerseits bekennt er Gottes Autorität, andererseits fragt er erneut nach – als ob die verbesserten Bedingungen Gottes Willen ändern könnten. Dies ist geistlich gefährlich.
Numeri 22,20
Hebräisch: וַיָּבֹ֨א אֱלֹהִ֥ים׀ אֶל־בִּלְעָם֮ לַיְלָה֒ וַיֹּ֣אמֶר לוֹ֗ אִם־לִקְרֹ֤א לְךָ֙ בָּ֣אוּ הָאֲנָשִׁ֔ים ק֖וּם לֵ֣ךְ אִתָּ֑ם וְאַ֗ךְ אֶת־הַדָּבָ֛ר אֲשֶׁר־אֲדַבֵּ֥ר אֵלֶ֖יךָ אֹתוֹ֥ תַעֲשֶֽׂה׃
Deutsch: Und Gott kam zu Bileam in der Nacht und sprach zu ihm: Wenn die Männer gekommen sind, um dich zu rufen, mach dich auf und geh mit ihnen; aber nur das, was ich dir sagen werde, sollst du tun.

Kommentar: Die göttliche Erscheinung וַיָּבֹא אֱלֹהִים אֶל־בִּלְעָם לַיְלָה („und Gott kam zu Bileam in der Nacht") – wieder אֱלֹהִים, nicht יְהוָה.
Die konditionale Erlaubnis אִם־לִקְרֹא לְךָ בָּאוּ הָאֲנָשִׁים קוּם לֵךְ אִתָּם („wenn die Männer gekommen sind, um dich zu rufen, mach dich auf und geh mit ihnen") – אִם konditional, לִקְרֹא לְךָ (Qal Infinitiv construct von קרא mit לְ und Dativ-Suffix, „um dich zu rufen") gibt den Zweck an, בָּאוּ (Qal Perfekt, 3. c. pl. von בוא, „sie sind gekommen"), הָאֲנָשִׁים Subjekt nachgestellt. Die Apodosis: קוּם לֵךְ אִתָּם (doppelter Imperativ: קוּם von קום „steh auf", לֵךְ von הלך „geh", אִתָּם „mit ihnen").
Dies ist verwirrend: In V. 12 sagte Gott „geh nicht", jetzt sagt er „geh"! Hat Gott seine Meinung geändert? Mehrere Erklärungen:
1. Göttliche Pädagogik: Gott lässt Bileam den Weg gehen, den er begehrt, damit er die Konsequenzen lernt (vgl. Ps 81,13).
2. Bedingte Erlaubnis: Die Bedingung „wenn sie gekommen sind, um dich zu rufen" (die bereits erfüllt ist) plus die strenge Einschränkung in der Fortsetzung zeigen: Gott erlaubt widerwillig, aber unter strikter Kontrolle.
3. Testung: Gott testet Bileams Gehorsam – wird er nur nach dem Buchstaben (gehen dürfen) oder nach dem Geist (nicht verfluchen) handeln?
4. Literarische Spannung als didaktisches Mittel: Der Text bewahrt absichtlich die Paradoxie, um zu zeigen: Gottes Erlaubnis ≠ Gottes Billigung. Man kann göttliche Erlaubnis haben und dennoch auf gefährlichem Weg sein.
Die strikte Einschränkung וְאַךְ אֶת־הַדָּבָר אֲשֶׁר־אֲדַבֵּר אֵלֶיךָ אֹתוֹ תַעֲשֶׂה („aber nur das, was ich dir sagen werde, sollst du tun") – וְאַךְ „aber nur, jedoch" (restriktive Konjunktion), אֶת־הַדָּבָר אֲשֶׁר־אֲדַבֵּר אֵלֶיךָ („das Wort, das ich zu dir reden werde", Relativsatz), אֹתוֹ תַעֲשֶׂה (Objektpronomen אֹתוֹ betont vorangestellt, תַעֲשֶׂה Qal Imperfekt, 2. m. sg. von עשׂה, „du sollst tun") – das Objekt wird durch Wiederaufnahme mit Pronomen stark betont.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt, Präpositionalphrase und Zeitangabe. Die direkte Rede enthält einen konditionalen Nebensatz (mit finalem Infinitiv, Dativ-Suffix, Verb und nachgestelltem Subjekt) und eine Apodosis (doppelter Imperativ mit Präpositionalphrase), gefolgt von einer restriktiven Einschränkung (Konjunktion, Objekt mit Relativsatz und betontem wiederaufnehmendem Objektpronomen, Verb). Insgesamt gibt es drei Nebensätze: einen Konditionalsatz, einen eingebetteten finalen Infinitivsatz und einen Relativsatz.
Der Vers ist theologisch komplex: Gott erlaubt, was er zuvor verboten hatte – aber unter strikter Kontrolle. Bileam darf gehen, aber nur als Gottes Sprachrohr, nicht als autonomer Agent. V. 22 wird zeigen, dass selbst diese Erlaubnis problematisch ist.
Numeri 22,21
Hebräisch: וַיָּ֤קָם בִּלְעָם֙ בַּבֹּ֔קֶר וַֽיַּחֲבֹ֖שׁ אֶת־אֲתֹנֹ֑ו וַיֵּ֖לֶךְ עִם־שָׂרֵ֥י מוֹאָֽב׃
Deutsch: Und Bileam stand am Morgen auf und sattelte seine Eselin und ging mit den Fürsten von Moab.

Kommentar: Das Verb וַיָּקָם בִּלְעָם בַּבֹּקֶר („und Bileam stand am Morgen auf") – die übliche Fortsetzungsformel. וַיַּחֲבֹשׁ אֶת־אֲתֹנוֹ („und er sattelte seine Eselin") – וַיַּחֲבֹשׁ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von חבשׁ, „und er sattelte, band fest"), אֶת־אֲתֹנוֹ („seine Eselin") mit Possessivsuffix 3. m. sg. – אָתוֹן „Eselin". Warum wird die Eselin so prominent erwähnt? Sie wird zur Heldin der folgenden Episode!
Das Verb וַיֵּלֶךְ עִם־שָׂרֵי מוֹאָב („und er ging mit den Fürsten von Moab"). Bileam gehorcht dem Buchstaben von Gottes Erlaubnis (V. 20) – er geht.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, übersetzt אָתוֹן mit ὄνος (onos, „Esel" – maskulin statt feminin).
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Zeitangabe; der zweite mit Verb und Objekt (Possessivsuffix); der dritte mit Verb und Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers ist scheinbar neutral – Bileam befolgt Gottes Erlaubnis. Doch V. 22 wird eine schockierende Wendung bringen: Gottes Zorn entbrennt! Warum? Möglicherweise, weil Bileams Haltung falsch ist – er geht widerwillig gehorsam, aber innerlich wünscht er zu verfluchen (vgl. 2 Petr 2,15-16; Jud 11 im NT, die Bileams Habgier verurteilen).
Numeri 22,22
Hebräisch: וַיִּֽחַר־אַ֣ף אֱלֹהִים֮ כִּֽי־הוֹלֵ֣ךְ הוּא֒ וַיִּתְיַצֵּ֞ב מַלְאַ֧ךְ יְהוָ֛ה בַּדֶּ֖רֶךְ לְשָׂטָ֣ן לוֹ֑ וְהוּא֙ רֹכֵ֣ב עַל־אֲתֹנֹ֔ו וּשְׁנֵ֥י נְעָרָ֖יו עִמּוֹֽ׃
Deutsch: Da entbrannte der Zorn Gottes, dass er ging, und der Bote des Ewigen stellte sich in den Weg, um ihm zu widerstehen. Und er war auf seiner Eselin reitend, und seine beiden Diener waren bei ihm.

Kommentar: Die schockierende Wendung: וַיִּחַר־אַף אֱלֹהִים כִּי־הוֹלֵךְ הוּא („da entbrannte der Zorn Gottes, dass er ging") – וַיִּחַר־אַף (Wayyiqtol, 3. m. sg. von חרה mit אַף „Nase, Zorn", „und es entbrannte der Zorn") ist die idiomatische Wendung für göttlichen Zorn. אֱלֹהִים Subjekt. Die kausale Begründung כִּי־הוֹלֵךְ הוּא („dass/weil er ging") – כִּי kausal, הוֹלֵךְ (Qal Partizip von הלך, „gehend") mit הוּא emphatisch.
Dies ist zutiefst paradox: Gott erlaubte in V. 20 „geh mit ihnen", jetzt zürnt er, weil Bileam geht! Wie ist das zu erklären?
1. Innere Haltung: Gott sieht Bileams Herz – er geht mit falscher Motivation (Habgier, Ehrsucht), nicht in demütigem Gehorsam.
2. Bedingte Erlaubnis: Die Erlaubnis in V. 20 war an die Bedingung geknüpft „wenn die Männer gekommen sind, um dich zu rufen" – manche Ausleger sehen hier eine subtile Bedingung, die Bileam missachtet.
3. Pädagogischer Zorn: Gott lässt Bileam gehen, um ihm durch dramatische Intervention (die Eselin) zu zeigen, wie gefährlich sein Weg ist.
4. Textspannung: Manche Kritiker sehen hier verschiedene Quellenschichten (Dokumentenhypothese), aber die Endredaktion bewahrt die Spannung absichtlich – sie zeigt die Ambivalenz menschlicher Motive vs. göttlicher Erlaubnis.
Die Intervention: וַיִּתְיַצֵּב מַלְאַךְ יְהוָה בַּדֶּרֶךְ לְשָׂטָן לוֹ („und der Bote JHWHs stellte sich in den Weg, um ihm zu widerstehen") – וַיִּתְיַצֵּב (Wayyiqtol, 3. m. sg. von יצב Hitpael, „und er stellte sich") reflexiv „sich hinstellen, positionieren", מַלְאַךְ יְהוָה („Bote/Engel JHWHs"), בַּדֶּרֶךְ „in den Weg", לְשָׂטָן לוֹ („als Widersacher für ihn") – לְשָׂטָן ist hier nicht der Eigenname „Satan", sondern das Nomen שָׂטָן „Widersacher, Ankläger" von der Wurzel שׂטן „anfeinden, widerstehen" mit לְ. Der Engel wird zum Satan, zum Widersacher auf Bileams Weg – eine ironische Umkehrung: Der, der Israel verfluchen soll, wird selbst blockiert.
Die Szene: וְהוּא רֹכֵב עַל־אֲתֹנוֹ וּשְנֵי נְעָרָיו עִמּוֹ („und er war reitend auf seiner Eselin, und seine beiden Diener waren bei ihm") – רֹכֵב (Qal Partizip von רכב, „reitend"), נְעָרִים „Diener, junge Männer" (Plural von נַעַר), עִמּוֹ „bei ihm".
Die übersetzt „לְשָׂטָן לוֹ" (als Widersacher gegen ihn) mit „ἐνδιαβάλλειν αὐτόν" (um ihn anzuklagen/zu verleumden), was eine stärkere juristische Konnotation hat. Zudem wird „מַלְאַךְ יְהוָה" zu „ὁ ἄγγελος τοῦ θεοῦ" (der Engel Gottes) statt „des Ewigen".
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb (idiomatische Wendung), Subjekt und kausaler Begründung (Nebensatz mit Partizip und Pronomen); der zweite mit Verb, Subjekt, Präpositionalphrase und finaler Präpositionalphrase; der dritte mit Pronomen, Partizip, Präpositionalphrase und koordinierter nominaler Phrase. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Kausalsatz).
Der Vers schafft dramatische Spannung: Gottes Zorn trotz Erlaubnis, der Engel als Widersacher – die berühmte Episode der sprechenden Eselin beginnt. Die Ironie: Bileam, der „Seher", wird blind für den Engel sein – nur die Eselin wird ihn sehen!
Numeri 22,23
Hebräisch: וַתֵּ֣רֶא הָאָתוֹן֩ אֶת־מַלְאַ֨ךְ יְהוָ֜ה נִצָּ֣ב בַּדֶּ֗רֶךְ וְחַרְבֹּ֤ו שְׁלוּפָה֙ בְּיָדֹ֔ו וַתֵּ֤ט הָֽאָתוֹן֙ מִן־הַדֶּ֔רֶךְ וַתֵּ֖לֶךְ בַּשָּׂדֶ֑ה וַיַּ֤ךְ בִּלְעָם֙ אֶת־הָ֣אָת֔וֹן לְהַטֹּתָ֖הּ הַדָּֽרֶךְ׃
Deutsch: Und die Eselin sah den Boten des Ewigen auf dem Weg stehen mit seinem gezückten Schwert in seiner Hand. Und die Eselin bog vom Weg ab und ging aufs Feld. Und Bileam schlug die Eselin, um sie auf den Weg zu lenken.

Kommentar: Das entscheidende Verb וַתֵּרֶא הָאָתוֹן אֶת־מַלְאַךְ יְהוָה („und die Eselin sah den Boten JHWHs") – וַתֵּרֶא (Wayyiqtol, 3. f. sg. von ראה, „und sie sah"), הָאָתוֹן „die Eselin" Subjekt. Die Ironie ist beißend: Das Tier sieht den Engel, aber der Prophet/Seher Bileam nicht! Der angebliche Seher (בִּלְעָם möglicherweise verwandt mit רֹאֶה „Seher") ist geistlich blind.
Die Beschreibung נִצָּב בַּדֶּרֶךְ וְחַרְבּוֹ שְׁלוּפָה בְּיָדוֹ („stehend auf dem Weg, und sein Schwert gezückt in seiner Hand") – נִצָּב (Nifal Partizip von נצב, „stehend, sich stellend"), וְחַרְבּוֹ שְׁלוּפָה („und sein Schwert gezückt") – חֶרֶב „Schwert" mit Possessivsuffix, שְׁלוּפָה (Qal Partizip Passiv feminin von שׁלף, „gezogen, gezückt"), בְּיָדוֹ „in seiner Hand". Der Engel ist kampfbereit, tödlich – Bileam ist in Lebensgefahr.
Die Reaktion der Eselin: וַתֵּט הָאָתוֹן מִן־הַדֶּרֶךְ וַתֵּלֶךְ בַּשָּׂדֶה („und die Eselin bog ab vom Weg und ging aufs Feld") – וַתֵּט (Wayyiqtol, 3. f. sg. von נטה, „und sie bog ab"), מִן־הַדֶּרֶךְ „vom Weg", וַתֵּלֶךְ בַּשָּׂדֶה „und sie ging ins Feld". Die Eselin rettet Bileams Leben durch Ausweichen.
Bileams Reaktion: וַיַּךְ בִּלְעָם אֶת־הָאָתוֹן לְהַטֹּתָהּ הַדָּרֶךְ („und Bileam schlug die Eselin, um sie auf den Weg zu lenken") – וַיַּךְ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von נכה Hifil, „und er schlug"), לְהַטֹּתָהּ הַדָּרֶךְ („um sie zum Weg zu lenken") – לְהַטֹּתָהּ (Hifil Infinitiv construct von נטה mit לְ und Objektsuffix 3. f. sg., „sie zu lenken"), הַדָּרֶךְ als Richtung. Bileam bestraft sein rettendes Tier aus Unwissenheit und Frustration.
Die LXX fügt „τῇ ῥάβδῳ" (mit dem Stab) hinzu bei der Beschreibung, wie Bileam die Eselin schlug, was im Hebräischen erst später erwähnt wird.
Die Satzstruktur zeigt fünf koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Objekt, erweitert durch partizipiale Beschreibung und weitere nominale Phrase; die nächsten beiden mit Verb, Subjekt, Präpositionalphrase bzw. Verb und Präpositionalphrase; die letzten beiden mit Verb, Subjekt, Objekt bzw. Verb, Subjekt, Objekt und finalem Infinitiv mit Objektsuffix und Richtungsangabe. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (finaler Infinitivsatz).
Der Vers ist voller Ironie: Der Seher sieht nicht, das Tier sieht; das Tier rettet den Menschen, der Mensch bestraft das Tier. Die Eselin wird zur moralischen Heldin, Bileam zum Blinden.
Numeri 22,24-25
Hebräisch: וַֽיַּעֲמֹד֙ מַלְאַ֣ךְ יְהוָ֔ה בְּמִשְׁע֖וֹל הַכְּרָמִ֑ים גָּדֵ֥ר מִזֶּ֖ה וְגָדֵ֥ר מִזֶּֽה׃ וַתֵּ֨רֶא הָאָת֜וֹן אֶת־מַלְאַ֣ךְ יְהוָ֗ה וַתִּלָּחֵץ֙ אֶל־הַקִּ֔יר וַתִּלְחַ֛ץ אֶת־רֶ֥גֶל בִּלְעָ֖ם אֶל־הַקִּ֑יר וַיֹּ֖סֶף לְהַכֹּתָֽהּ׃
Deutsch: Da stellte sich der Bote des Ewigen in einen Hohlweg zwischen den Weinbergen, eine Mauer auf dieser und eine Mauer auf jener Seite. Und die Eselin sah den Boten des Ewigen und drückte sich an die Wand und drückte Bileams Fuß an die Wand. Und er schlug sie wieder.

Kommentar: Vers 24: Der Engel wechselt die Position: וַיַּעֲמֹד מַלְאַךְ יְהוָה בְּמִשְׁעוֹל הַכְּרָמִים („da stellte sich der Bote JHWHs in einen Hohlweg zwischen den Weinbergen") – וַיַּעֲמֹד (Wayyiqtol, 3. m. sg. von עמד, „und er stellte sich"), בְּמִשְׁעוֹל הַכְּרָמִים („in einen Hohlweg der Weinberge", Constructus-Verbindung) – מִשְׁעוֹל „Fußpfad, enger Weg" (von שׁעל), כְּרָמִים Plural von כֶּרֶם „Weinberg". Die Beschreibung גָּדֵר מִזֶּה וְגָדֵר מִזֶּה („eine Mauer auf dieser und eine Mauer auf jener Seite") – גָּדֵר „Mauer, Zaun", מִזֶּה „von hier/dieser Seite" wiederholt – der Raum ist begrenzt, Ausweichen schwieriger.
Vers 25: Die Eselin sieht wieder: וַתֵּרֶא הָאָתוֹן אֶת־מַלְאַךְ יְהוָה (wie V. 23). Ihre Reaktion: וַתִּלָּחֵץ אֶל־הַקִּיר („und sie drückte sich an die Wand") – וַתִּלָּחֵץ (Wayyiqtol, 3. f. sg. von לחץ Nifal, „und sie drückte sich"), אֶל־הַקִּיר „an die Wand" – קִיר „Wand, Mauer". Die Konsequenz: וַתִּלְחַץ אֶת־רֶגֶל בִּלְעָם אֶל־הַקִּיר („und sie drückte Bileams Fuß an die Wand") – וַתִּלְחַץ (Wayyiqtol, 3. f. sg. von לחץ Qal, „und sie drückte/quetschte"), אֶת־רֶגֶל בִּלְעָם („Bileams Fuß", Constructus-Verbindung). Bileam wird physisch verletzt durch sein eigenes Tier – eine Warnung.
Bileams Reaktion: וַיֹּסֶף לְהַכֹּתָהּ („und er fuhr fort, sie zu schlagen" / „und er schlug sie wieder") – וַיֹּסֶף (Wayyiqtol, 3. m. sg. von יסף Hifil, „und er fügte hinzu"), לְהַכֹּתָהּ (Hifil Infinitiv construct von נכה mit לְ und Suffix 3. f. sg., „sie zu schlagen"). Trotz der Verletzung lernt Bileam nicht – er bestraft das Tier erneut.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt sechs koordinierte Hauptsätze über zwei Verse: Vers 24 mit Verb, Subjekt, Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung) und doppelter nominaler Beschreibung; Vers 25 mit vier Hauptsätzen (Verb, Subjekt, Objekt bzw. Präpositionalphrase, dann Verb, Objekt als Constructus-Verbindung, Präpositionalphrase) und abschließendem Verb mit Infinitiv construct. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Infinitivsatz).
Die Verse steigern die Dramatik: Der Raum wird enger, die Eselin muss extremer ausweichen, Bileam wird verletzt – aber er bleibt blind, sowohl geistlich als auch für die Gefahr.
Numeri 22,26-27
Hebräisch: וַיּ֥וֹסֶף מַלְאַךְ־יְהוָ֖ה עֲב֑וֹר וַֽיַּעֲמֹד֙ בְּמָק֣וֹם צָ֔ר אֲשֶׁ֛ר אֵֽין־דֶּ֥רֶךְ לִנְט֖וֹת יָמִ֥ין וּשְׂמֹֽאול׃ וַתֵּ֤רֶא הָֽאָתוֹן֙ אֶת־מַלְאַ֣ךְ יְהוָ֔ה וַתִּרְבַּ֖ץ תַּ֣חַת בִּלְעָ֑ם וַיִּֽחַר־אַ֣ף בִּלְעָ֔ם וַיַּ֥ךְ אֶת־הָאָת֖וֹן בַּמַּקֵּֽל׃
Deutsch: Und der Bote des Ewigen ging nochmals weiter und stellte sich an eine enge Stelle, wo kein Weg war auszuweichen, weder zur Rechten noch zur Linken. Und die Eselin sah den Boten des Ewigen und legte sich unter Bileam nieder. Da entbrannte der Zorn Bileams, und er schlug die Eselin mit dem Stock.

Kommentar: Vers 26: Die dritte Position: וַיּוֹסֶף מַלְאַךְ־יְהוָה עֲבוֹר („und der Bote JHWHs ging weiter/fuhr fort weiterzugehen") – עֲבוֹר (Qal Infinitiv construct von עבר, „vorbeizugehen, weiterzugehen"). וַיַּעֲמֹד בְּמָקוֹם צָר („und er stellte sich an einen engen Ort") – מָקוֹם צָר („enger Ort") mit Adjektiv צַר „eng, bedrängt".
Der Relativsatz אֲשֶׁר אֵין־דֶּרֶךְ לִנְטוֹת יָמִין וּשְׂמֹאול („wo kein Weg war auszuweichen, rechts und links") – אֵין־דֶּרֶךְ („kein Weg", Existenznegation), לִנְטוֹת (Qal Infinitiv construct von נטה mit לְ, „auszuweichen, abzubiegen"), יָמִין וּשְׂמֹאול („Rechte und Linke") – ein Merismus für „in irgendeine Richtung". Nun ist Ausweichen unmöglich – die Konfrontation ist unvermeidlich.
Vers 27: Die dritte Sichtung: וַתֵּרֶא הָאָתוֹן אֶת־מַלְאַךְ יְהוָה (wie zuvor). Die verzweifelte Reaktion: וַתִּרְבַּץ תַּחַת בִּלְעָם („und sie legte sich nieder unter Bileam") – וַתִּרְבַּץ (Wayyiqtol, 3. f. sg. von רבץ, „und sie legte sich hin, kauerte"), תַּחַת בִּלְעָם „unter Bileam". Die Eselin kann nicht mehr ausweichen und kapituliert – sie stoppt Bileam durch Niederlegen, rettet ihn erneut vor dem tödlichen Engel.
Bileams Zorn: וַיִּחַר־אַף בִּלְעָם („da entbrannte der Zorn Bileams") – dieselbe idiomatische Wendung wie für Gottes Zorn in V. 22, nun für Bileam! וַיַּךְ אֶת־הָאָתוֹן בַּמַּקֵּל („und er schlug die Eselin mit dem Stock") – בַּמַּקֵּל („mit dem Stock") mit בְּ instrumentalis, מַקֵּל „Stock, Stab". Die dritte Schlag ist der schwerste – mit einem Werkzeug, nicht nur der Hand.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt sechs koordinierte Hauptsätze: Vers 26 mit zwei Hauptsätzen (Verb, Subjekt, Infinitiv construct bzw. Verb und Präpositionalphrase), erweitert durch einen Relativsatz mit Existenznegation, Subjekt, Infinitiv und Merismus; Vers 27 mit vier Hauptsätzen (Verb, Subjekt, Objekt bzw. Verb und Präpositionalphrase, dann idiomatische Wendung und Verb mit Objekt und Instrumentalphrase). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Die Verse bringen die Konfrontation zum Höhepunkt: Nirgendwo mehr auszuweichen, die Eselin stoppt völlig, Bileam explodiert vor Zorn. Die dreifache Steigerung (offener Weg → enger Weg → kein Ausweg) und die dreifachen Schläge bereiten die Wende vor: Jetzt wird die Eselin sprechen!
	Szene
	Ort
	Engel-Position
	Eselins Reaktion
	Bileams Reaktion

	1 (V. 23)
	Offener Weg
	Steht mit Schwert
	Weicht aus aufs Feld
	Schlägt sie

	2 (V. 24-25)
	Hohlweg/Mauern
	Enger Raum
	Drückt sich an Mauer
	Schlägt sie wieder

	3 (V. 26-27)
	Engster Ort
	Kein Ausweg
	Legt sich nieder
	Schlägt mit Stock


→ Steigerung: Raum wird enger, Reaktion verzweifelter, Bileams Gewalt intensiver
Numeri 22,28
Hebräisch: וַיִּפְתַּ֥ח יְהוָ֖ה אֶת־פִּ֣י הָאָת֑וֹן וַתֹּ֤אמֶר לְבִלְעָם֙ מֶה־עָשִׂ֣יתִֽי לְךָ֔ כִּ֣י הִכִּיתַ֔נִי זֶ֖ה שָׁלֹ֥שׁ רְגָלִֽים׃
Deutsch: Da öffnete der Ewige den Mund der Eselin, und sie sprach zu Bileam: Was habe ich dir getan, dass du mich diese drei Male geschlagen hast?

Kommentar: Das göttliche Wunder: וַיִּפְתַּח יְהוָה אֶת־פִּי הָאָתוֹן („da öffnete JHWH den Mund der Eselin") – וַיִּפְתַּח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von פתח, „und er öffnete"), יְהוָה explizites Subjekt (beachte: wieder יְהוָה, nicht אֱלֹהִים!), אֶת־פִּי הָאָתוֹן („den Mund der Eselin", Constructus-Verbindung). Das Verb פתח „öffnen" impliziert: Der Mund wird nicht nur geöffnet, sondern befähigt zu sprechen – ein übernatürliches Wunder.
Dies ist eine der berühmtesten Szenen der Bibel: Ein Tier spricht! (Die andere ist die Schlange in Gen 3.) Die Erzählung präsentiert dies ohne Überraschung oder Kommentar – Bileam antwortet der Eselin, als wäre es das Natürlichste der Welt. Dies könnte bedeuten:
1. Wunderzustand: Bileam ist so in der Situation gefangen, dass er die Absurdität nicht bemerkt.
2. Traumzustand: Manche Ausleger sehen die Episode als Vision.
3. Narrative Technik: Die Erzählung will die moralische Pointe (das Tier ist weiser als der Prophet) durch das Wunder unterstreichen.
Die Frage der Eselin: וַתֹּאמֶר לְבִלְעָם מֶה־עָשִׂיתִי לְךָ כִּי הִכִּיתַנִי זֶה שָׁלֹשׁ רְגָלִים („und sie sprach zu Bileam: Was habe ich dir getan, dass du mich diese drei Male geschlagen hast?") – מֶה־עָשִׂיתִי לְךָ („was habe ich dir getan?") ist eine rhetorische Unschuldsfrage. Die kausale Begründung כִּי הִכִּיתַנִי („dass du mich geschlagen hast") – הִכִּיתַנִי (Hifil Perfekt, 2. m. sg. von נכה mit Objektsuffix 1. c. sg., „du hast mich geschlagen"). Die Zeitangabe זֶה שָׁלֹשׁ רְגָלִים („diese drei Male") – זֶה Demonstrativpronomen, שָׁלֹשׁ רְגָלִים wörtlich „drei Füße/Schritte", idiomatisch „drei Male" (vgl. Ex 23,14.17).
Die Eselin klagt Bileam an – sie hat nichts Falsches getan, sondern ihn dreimal gerettet, wird aber dreimal bestraft. Die moralische Umkehrung ist komplett: Das Tier ist gerecht, der Prophet ungerecht.
Die LXX übersetzt „שָׁלֹשׁ רְגָלִים" (dreimal, wörtlich: drei Füße/Male) mit „τοῦτο τρίτον" (dieses dritte Mal), was expliziter auf die Ordinalzahl hinweist.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Objekt (Constructus-Verbindung); der zweite mit Verb, indirektem Objekt und direkter Rede (rhetorische Frage mit Interrogativ, Verb, indirektem Objekt, kausaler Begründung mit Verb plus Objektsuffix und Temporalphrase). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Kausalsatz).
Der Vers ist der Höhepunkt der Episode: Gott gibt dem stummen Tier eine Stimme, um den blinden Propheten anzuklagen. Die Eselin wird zur Prophetin, Bileam zum Angeklagten.
Numeri 22,29
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר בִּלְעָם֙ לָֽאָת֔וֹן כִּ֥י הִתְעַלַּ֖לְתְּ בִּ֑י ל֤וּ יֶשׁ־חֶ֙רֶב֙ בְּיָדִ֔י כִּ֥י עַתָּ֖ה הֲרַגְתִּֽיךְ׃
Deutsch: Und Bileam sagte zur Eselin: Weil du Mutwillen mit mir getrieben hast. Wäre doch ein Schwert in meiner Hand, dann hätte ich dich jetzt getötet!

Kommentar: Bileams Antwort ist bemerkenswert: Er reagiert auf die sprechende Eselin ohne jede Überraschung – als ob Konversationen mit Tieren normal wären. Dies unterstreicht entweder seine völlige Verblendung oder einen visionären/traumhaften Zustand.
Die Anklage כִּי הִתְעַלַּלְתְּ בִּי („weil du Mutwillen mit mir getrieben hast") – כִּי kausal, הִתְעַלַּלְתְּ (Hitpael Perfekt, 2. f. sg. von עלל, „du hast Mutwillen getrieben, hast gespottet") – das Hitpael ist reflexiv/intensiv „sich lustig machen über, verspotten, misshandeln". בִּי „mit mir" mit Suffix 1. c. sg. Bileam beschuldigt die Eselin der absichtlichen Rebellion und Demütigung.
Der kontrafaktische Wunsch לוּ יֶשׁ־חֶרֶב בְּיָדִי כִּי עַתָּה הֲרַגְתִּיךְ („wäre doch ein Schwert in meiner Hand, dann hätte ich dich jetzt getötet!") – לוּ ist die Wunschpartikel „wäre doch, o dass" (kontrafaktisch), יֶשׁ־חֶרֶב בְּיָדִי („ein Schwert ist/wäre in meiner Hand"), כִּי עַתָּה „denn/dann jetzt", הֲרַגְתִּיךְ (Qal Perfekt, 1. c. sg. von הרג mit Objektsuffix 2. f. sg., „ich hätte dich getötet").
Die dramatische Ironie ist überwältigend: Bileam wünscht, er hätte ein Schwert, um die Eselin zu töten – dabei steht ein Engel mit gezücktem Schwert direkt vor ihm, unsichtbar für ihn, bereit, ihn zu töten! Die Eselin hat ihn dreimal vor diesem Schwert gerettet, und er will sie dafür töten. Die moralische Verkehrung ist total.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt, gefolgt von direkter Rede: Ein kausaler Nebensatz (Konjunktion, Verb mit Präpositionalphrase) und ein kontrafaktischer Wunschsatz (Wunschpartikel, Existenzaussage mit Subjekt und Präpositionalphrase, dann kausale Fortsetzung mit Temporaladverb und Verb mit Objektsuffix). Insgesamt gibt es zwei Nebensätze: einen Kausalsatz und einen Wunschsatz.
Der Vers zeigt Bileams völlige Verblendung: Er erkennt nicht, dass die Eselin ihn rettet, und droht mit Mord – während er selbst in Todesgefahr ist. Der Prophet ist blind und töricht, das Tier weise und rettend.
Numeri 22,30
Hebräisch: וַתֹּ֨אמֶר הָאָת֜וֹן אֶל־בִּלְעָ֗ם הֲלוֹא֩ אָנֹכִ֨י אֲתֹֽנְךָ֜ אֲשֶׁר־רָכַ֣בְתָּ עָלַ֗י מֵעֽוֹדְךָ֙ עַד־הַיּ֣וֹם הַזֶּ֔ה הַֽהַסְכֵּ֣ן הִסְכַּ֔נְתִּי לַעֲשׂ֥וֹת לְךָ֖ כֹּ֑ה וַיֹּ֖אמֶר לֹֽא׃
Deutsch: Und die Eselin sagte zu Bileam: Bin ich nicht deine Eselin, auf der du geritten bist seit deinem Dasein bis zum heutigen Tag? War es je meine Gewohnheit, dir so zu tun? Und er sagte: Nein.

Kommentar: Die Verteidigungsrede der Eselin beginnt mit rhetorischen Fragen. הֲלוֹא אָנֹכִי אֲתֹנְךָ אֲשֶׁר־רָכַבְתָּ עָלַי מֵעוֹדְךָ עַד־הַיּוֹם הַזֶּה („Bin ich nicht deine Eselin, auf der du geritten bist seit deinem Dasein bis zum heutigen Tag?") – הֲלוֹא ist die rhetorische Fragepartikel „bin ich nicht? ist es nicht?" (erwartet Zustimmung), אָנֹכִי emphatisches Pronomen „ich", אֲתֹנְךָ („deine Eselin") mit Possessivsuffix 2. m. sg. Der Relativsatz אֲשֶׁר־רָכַבְתָּ עָלַי („auf der du geritten bist") – רָכַבְתָּ (Qal Perfekt, 2. m. sg. von רכב), עָלַי „auf mir". Die Zeitangabe מֵעוֹדְךָ עַד־הַיּוֹם הַזֶּה („seit deinem Dasein bis zum heutigen Tag") – מֵעוֹדְךָ („seit deinem Dasein") von עוֹד „noch, Dauer" mit מִן und Possessivsuffix, עַד־הַיּוֹם הַזֶּה („bis zum heutigen Tag") mit Demonstrativpronomen. Die Eselin appelliert an die lange, treue Beziehung.
Die zweite rhetorische Frage הַהַסְכֵּן הִסְכַּנְתִּי לַעֲשׂוֹת לְךָ כֹּה („War es je meine Gewohnheit, dir so zu tun?") ist grammatisch komplex: הַהַסְכֵּן הִסְכַּנְתִּי ist eine emphatische Construction – הַ Interrogativpartikel, הַסְכֵּן (Hifil Infinitiv absolutus von סכן, „Gewohnheit haben"), הִסְכַּנְתִּי (Hifil Perfekt, 1. c. sg. von סכן, „war es meine Gewohnheit"). Die Wurzel סכן im Hifil bedeutet „gewohnt sein, zur Gewohnheit machen". Die figura etymologica verstärkt: „War es gewohnt mir gewohnt...?" = „War es je meine Gewohnheit?" לַעֲשׂוֹת לְךָ כֹּה („dir so zu tun") – finaler Infinitiv von עשׂה mit Dativ und Adverb כֹּה „so". Die Eselin argumentiert: Ich habe dir nie zuvor Probleme gemacht – warum sollte ich heute grundlos anfangen?
Bileams knappe Antwort: וַיֹּאמֶר לֹא („und er sagte: Nein"). Er muss zugeben: Die Eselin hat recht – sie war immer treu und gehorsam. Dies ist Bileams erstes Zugeständnis, dass etwas Ungewöhnliches geschieht.
Die LXX übersetzt „הַהַסְכֵּן הִסְכַּנְתִּי לַעֲשׂוֹת לְךָ כֹּה" (habe ich je die Gewohnheit gehabt, dir so zu tun?) mit „μὴ ὑπεροράσει ὑπεριδοῦσα ἐποίησά σοι οὕτως" (habe ich dich je übergehend missachtet und dir so getan?), eine komplexere griechische Construction.
Die Satzstruktur zeigt drei Hauptsätze: Verb, Subjekt, indirektes Objekt; die direkte Rede enthält zwei rhetorische Fragen (die erste mit emphatischem Pronomen, Prädikatsnomen mit Possessivsuffix, Relativsatz und Zeitangabe; die zweite mit emphatischer Infinitiv-Construction und finalem Infinitiv); abschließender Hauptsatz mit Verb und Negation als Antwort. Insgesamt gibt es zwei Nebensätze: einen Relativsatz und einen finalen Infinitivsatz.
Der Vers zeigt die Eselin als rationale, eloquente Verteidigerin: Sie argumentiert aus Erfahrung und Logik. Bileam muss ihre Argumente anerkennen – das Tier ist nicht nur sprachfähig, sondern auch vernünftiger als der Mensch.
Numeri 22,31
Hebräisch: וַיְגַ֣ל יְהוָה֮ אֶת־עֵינֵ֣י בִלְעָם֒ וַיַּ֞רְא אֶת־מַלְאַ֤ךְ יְהוָה֙ נִצָּ֣ב בַּדֶּ֔רֶךְ וְחַרְבֹּ֥ו שְׁלֻפָ֖ה בְּיָדֹ֑ו וַיִּקֹּ֥ד וַיִּשְׁתַּ֖חוּ לְאַפָּֽיו׃
Deutsch: Da enthüllte der Ewige die Augen Bileams, und er sah den Boten des Ewigen auf dem Weg stehen mit seinem gezückten Schwert in seiner Hand. Und er verneigte sich und warf sich auf sein Angesicht.

Kommentar: Das göttliche Eingreifen: וַיְגַל יְהוָה אֶת־עֵינֵי בִלְעָם („da enthüllte JHWH die Augen Bileams") – וַיְגַל (Wayyiqtol, 3. m. sg. von גלה Piel, „und er enthüllte, deckte auf"), יְהוָה explizites Subjekt, אֶת־עֵינֵי בִלְעָם („die Augen Bileams", Constructus-Verbindung). Das Verb גלה „enthüllen, aufdecken" impliziert: Die Augen waren metaphorisch „bedeckt" – Bileam war geistlich blind. Gott öffnet (V. 28: den Mund der Eselin) und enthüllt (V. 31: Bileams Augen) – er kontrolliert beide Wunder.
Die Sichtung: וַיַּרְא אֶת־מַלְאַךְ יְהוָה נִצָּב בַּדֶּרֶךְ וְחַרְבּוֹ שְׁלֻפָה בְּיָדוֹ („und er sah den Boten JHWHs stehend auf dem Weg, und sein Schwert gezückt in seiner Hand") – identisch mit der Beschreibung in V. 23, nur dass jetzt Bileam sieht, was die Eselin dreimal sah. Der „Seher" wird erst jetzt zum Sehenden.
Die Reaktion: וַיִּקֹּד וַיִּשְׁתַּחוּ לְאַפָּיו („und er verneigte sich und warf sich auf sein Angesicht") – וַיִּקֹּד (Wayyiqtol, 3. m. sg. von קדד, „und er verneigte sich"), וַיִּשְׁתַּחוּ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׁחה Hishtaphel, „und er warf sich nieder") – das Hishtaphel ist reflexiv-intensiv, לְאַפָּיו („auf sein Angesicht") mit Possessivsuffix 3. m. sg. Bileam reagiert mit vollständiger Proskynese – Anerkennung der göttlichen Autorität und Unterwerfung.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, übersetzt גלה mit ἀνέῳξεν (aneōixen, „öffnete").
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Objekt (Constructus-Verbindung); der zweite mit Verb, Objekt und partizipialer Beschreibung plus weiterer nominaler Phrase; die letzten beiden mit Verb und Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers markiert die Wende: Bileams geistliche Blindheit wird aufgehoben. Er sieht endlich die tödliche Gefahr, vor der die Eselin ihn gerettet hat. Seine Reaktion ist angemessen: totale Demütigung vor dem göttlichen Boten.
Numeri 22,32
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר אֵלָיו֙ מַלְאַ֣ךְ יְהוָ֔ה עַל־מָ֗ה הִכִּ֨יתָ֙ אֶת־אֲתֹ֣נְךָ֔ זֶ֖ה שָׁל֣וֹשׁ רְגָלִ֑ים הִנֵּ֤ה אָנֹכִי֙ יָצָ֣אתִי לְשָׂטָ֔ן כִּֽי־יָרַ֥ט הַדֶּ֖רֶךְ לְנֶגְדִּֽי׃
Deutsch: Und der Bote des Ewigen sprach zu ihm: Warum hast du deine Eselin diese drei Male geschlagen? Siehe, ich bin ausgezogen, dir ein Widersacher zu sein, denn der Weg stürzt ins Verderben vor mir.

Kommentar: Die Anklage des Engels beginnt mit einer rhetorischen Frage: עַל־מָה הִכִּיתָ אֶת־אֲתֹנְךָ זֶה שָׁלֹשׁ רְגָלִים („Warum hast du deine Eselin diese drei Male geschlagen?") – עַל־מָה „über was, warum", הִכִּיתָ (Hifil Perfekt, 2. m. sg. von נכה, „du hast geschlagen"), אֶת־אֲתֹנְךָ („deine Eselin") mit Possessivsuffix, זֶה שָׁלֹשׁ רְגָלִים „diese drei Male" wie in V. 28. Der Engel wiederholt die Anklage der Eselin – er stellt sich auf ihre Seite!
Die Selbstoffenbarung: הִנֵּה אָנֹכִי יָצָאתִי לְשָׂטָן („siehe, ich bin ausgezogen als Widersacher") – הִנֵּה Interjektion, אָנֹכִי emphatisches Pronomen, יָצָאתִי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von יצא, „ich bin ausgezogen"), לְשָׂטָן („als Widersacher") mit לְ – wieder das Nomen שָׂטָן „Widersacher, Ankläger", nicht der Eigenname. Der Engel JHWHs wird zum Widersacher gegen Bileam – eine paradoxe göttliche Rolle.
Die Begründung כִּי־יָרַט הַדֶּרֶךְ לְנֶגְדִּי ist textlich und interpretatorisch schwierig: כִּי kausal, יָרַט ist problematisch – die Wurzel ירט ist selten und unklar. Mögliche Bedeutungen:
1. Von רוט „laufen, stürzen" – „der Weg stürzt/eilt ins Verderben" (so LXX, Vulgata)
2. Von ירא „fürchten" – „[weil du] gefürchtet hast"
3. Von ירט „übereilt, vorschnell" – „der Weg ist übereilt/voreilig"
הַדֶּרֶךְ „der Weg" (metaphorisch für Bileams Reise/Handlung), לְנֶגְדִּי („vor mir, mir gegenüber") mit Suffix 1. c. sg. Der Sinn: Bileams Weg ist verwerflich, gefährlich, verderblich in Gottes Augen – deshalb die Opposition.
Die LXX übersetzt „יָרַט הַדֶּרֶךְ לְנֶגְדִּי" (der Weg ist abschüssig/verkehrt vor mir) mit „οὐκ ἀστεία ἡ ὁδός σου ἐναντίον μου" (nicht anständig/schicklich ist dein Weg vor mir), was eine moralische statt topographische Bewertung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, indirektes Objekt und Subjekt. Die direkte Rede enthält eine rhetorische Frage (Präposition, Interrogativ, Verb, Objekt mit Possessivsuffix, Demonstrativpronomen und Zeitangabe), gefolgt von einem Hauptsatz mit Interjektion, emphatischem Pronomen, Verb und Präpositionalphrase, dann einen kausalen Nebensatz mit Verb (unsicherer Bedeutung), Subjekt und Präpositionalphrase. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Kausalsatz).
Der Vers enthüllt: Der Engel ist gekommen, um Bileam zu widerstehen, weil sein Weg verderblich ist. Die dreifache Bestrafung der unschuldigen Eselin wird angeprangert – göttliche Gerechtigkeit steht auf Seiten des Tieres.
Numeri 22,33
Hebräisch: וַתִּרְאַ֨נִי֙ הָֽאָת֔וֹן וַתֵּ֣ט לְפָנַ֔י זֶ֖ה שָׁלֹ֣שׁ רְגָלִ֑ים אוּלַי֙ נָטְתָ֣ה מִפָּנַ֔י כִּ֥י עַתָּ֛ה גַּם־אֹתְכָ֥ה הָרַ֖גְתִּי וְאוֹתָ֥הּ הֶחֱיֵֽיתִי׃
Deutsch: Und die Eselin sah mich und wich vor mir aus diese drei Male. Wenn sie nicht vor mir ausgewichen wäre, dann hätte ich dich jetzt sogar getötet und sie am Leben gelassen.

Kommentar: Die Verteidigung der Eselin: וַתִּרְאַנִי הָאָתוֹן וַתֵּט לְפָנַי זֶה שָׁלֹשׁ רְגָלִים („und die Eselin sah mich und wich vor mir aus diese drei Male") – וַתִּרְאַנִי (Wayyiqtol, 3. f. sg. von ראה mit Objektsuffix 1. c. sg., „und sie sah mich"), הָאָתוֹן Subjekt, וַתֵּט לְפָנַי („und sie wich aus vor mir") – וַתֵּט von נטה „abbiegen, ausweichen", לְפָנַי „vor mir". Der Engel bestätigt: Die Eselin sah ihn dreimal (was Bileam nicht konnte) und wich aus (was Bileam rettete).
Die kontrafaktische Bedingung: אוּלַי נָטְתָה מִפָּנַי כִּי עַתָּה גַּם־אֹתְכָה הָרַגְתִּי וְאוֹתָהּ הֶחֱיֵיתִי („wenn sie nicht vor mir ausgewichen wäre, dann hätte ich dich sogar getötet und sie am Leben gelassen") ist grammatisch komplex. אוּלַי bedeutet normalerweise „vielleicht", wird hier aber in der Bedeutung „wenn nicht" (konditional-negativ) verwendet – eine seltene Verwendung. נָטְתָה מִפָּנַי (Qal Perfekt, 3. f. sg. von נטה, „sie ist ausgewichen") mit מִן „von vor mir". Die Apodosis: כִּי עַתָּה גַּם־אֹתְכָה הָרַגְתִּי וְאוֹתָהּ הֶחֱיֵיתִי („denn/dann jetzt sogar dich hätte ich getötet und sie hätte ich am Leben gelassen") – כִּי עַתָּה „denn jetzt, dann jetzt", גַּם verstärkend „sogar, auch", אֹתְכָה (Objektpartikel mit Suffix 2. m. sg. – die längere Form אֹתְכָה statt אֹתְךָ ist betont), הָרַגְתִּי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von הרג, „ich hätte getötet"), וְאוֹתָהּ הֶחֱיֵיתִי („und sie hätte ich am Leben gelassen") – הֶחֱיֵיתִי (Hifil Perfekt, 1. c. sg. von חיה, „ich hätte leben lassen") – das Hifil ist kausativ.
Die Ironie erreicht ihren Höhepunkt: Bileam wünschte ein Schwert, um die Eselin zu töten (V. 29), aber der Engel hätte mit seinem Schwert Bileam getötet und die Eselin gerettet! Die moralische Umkehrung ist komplett: Das „dumme" Tier verdient Leben, der „weise" Prophet verdient Tod. Die Eselin ist nicht nur Retterin, sondern moralisch überlegen.
Die LXX übersetzt אוּלַי hier mit εἰ μὴ (ei mē, „wenn nicht"), erkennt also die konditional-negative Bedeutung.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze in der direkten Rede: Die ersten beiden mit Verb (Objektsuffix), Subjekt, koordiniertem Verb, Präpositionalphrase und Temporalphrase; der dritte ist eine kontrafaktische Bedingung mit Adverb (in spezieller Bedeutung), Verb, Präpositionalphrase, dann Apodosis mit Konjunktion, Temporaladverb, verstärkendem Partikel, betontem Objektpronomen, Verb und koordiniertem Objektpronomen mit Verb. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (kontrafaktische Bedingung).
Der Vers enthüllt die volle Dramatik: Bileam war dem Tod dreimal nahe, die Eselin rettete ihn dreimal. Das Tier, das er töten wollte, verdiente Leben; er, der leben wollte, verdiente Tod. Die Eselin wird zur tragischen Heldin. 
Die Eselin als Typos:
· Sacharja 9,9 / Matthäus 21,5: Der Messias reitet auf einer Eselin nach Jerusalem
· Parallele: Wie die Eselin Bileam rettet (ihn vor dem Tod bewahrt), so trägt die Eselin Jesus zum Heil der Welt
· Umkehrung: Die Eselin in Num 22 spricht übernatürlich; die Eselin in Mt 21 ist stumm, aber ihr Reiter spricht das Wort Gottes
Numeri 22,34
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר בִּלְעָ֜ם אֶל־מַלְאַ֤ךְ יְהוָה֙ חָטָ֔אתִי כִּ֚י לֹ֣א יָדַ֔עְתִּי כִּ֥י אַתָּ֛ה נִצָּ֥ב לִקְרָאתִ֖י בַּדָּ֑רֶךְ וְעַתָּ֛ה אִם־רַ֥ע בְּעֵינֶ֖יךָ אָשׁ֥וּבָה לִּֽי׃
Deutsch: Da sagte Bileam zum Boten des Ewigen: Ich habe gesündigt, denn ich wusste nicht, dass du mir entgegen auf dem Weg standest. Und nun, wenn es böse in deinen Augen ist, will ich umkehren.

Kommentar: Das Sündenbekenntnis: חָטָאתִי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von חטא, „ich habe gesündigt") ist kurz und direkt – Bileam erkennt seine Schuld an. Die Entschuldigung כִּי לֹא יָדַעְתִּי כִּי אַתָּה נִצָּב לִקְרָאתִי בַּדָּרֶךְ („denn ich wusste nicht, dass du mir entgegen auf dem Weg standest") – לֹא יָדַעְתִּי (Negation plus Qal Perfekt, 1. c. sg. von ידע, „ich wusste nicht"), der Objektsatz כִּי אַתָּה נִצָּב לִקְרָאתִי בַּדָּרֶךְ („dass du standest mir entgegen auf dem Weg") – אַתָּה emphatisches Pronomen, נִצָּב (Nifal Partizip von נצב, „stehend"), לִקְרָאתִי („mir entgegen") mit Suffix 1. c. sg. Bileam entschuldigt sich mit Unwissenheit – aber dies ist problematisch: Er hätte auf die Eselin hören sollen, die ihn dreimal warnte!
Das Rücktrittsangebot: וְעַתָּה אִם־רַע בְּעֵינֶיךָ אָשׁוּבָה לִּי („und nun, wenn es böse in deinen Augen ist, will ich umkehren") – וְעַתָּה „und nun", אִם־רַע בְּעֵינֶיךָ („wenn böse in deinen Augen") – die idiomatische Wendung רַע בְּעֵינֵי „böse/missfällig in den Augen von" bedeutet „missfällt", בְּעֵינֶיךָ mit Suffix 2. m. sg. אָשׁוּבָה לִּי („will ich umkehren für mich") – אָשׁוּבָה (Qal Kohortativ, 1. c. sg. von שׁוב, „ich will zurückkehren, umkehren"), לִּי ethischer Dativ (für mich selbst). Bileam bietet an, die ganze Mission abzubrechen.
Dies ist bemerkenswert: Bileam ist nun bereit umzukehren – aber erst nachdem er den Engel gesehen hat. Gottes erstes Verbot (V. 12) hat er versucht zu umgehen, aber die dramatische Konfrontation bringt ihn zur Vernunft.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt. Die direkte Rede enthält einen Hauptsatz (Verb), einen kausalen Nebensatz (Konjunktion, Negation, Verb, Objektsatz mit Konjunktion, emphatischem Pronomen, Partizip, Präpositionalphrase und weiterer Präpositionalphrase), und einen abschließenden Hauptsatz mit Temporaladverb, konditionalem Nebensatz (Adjektiv und idiomatischer Wendung) und Kohortativ mit ethischem Dativ. Insgesamt gibt es drei Nebensätze: einen Kausalsatz, einen eingebetteten Objektsatz und einen Konditionalsatz.
Der Vers zeigt Bileams Reue und Bereitschaft umzukehren. Aber ist es echte Umkehr oder nur pragmatische Furcht? V. 35 wird die Antwort geben.
Numeri 22,35
Hebräisch: וַיֹּאמֶר֩ מַלְאַ֨ךְ יְהוָ֜ה אֶל־בִּלְעָ֗ם לֵ֚ךְ עִם־הָ֣אֲנָשִׁ֔ים וְאֶ֗פֶס אֶת־הַדָּבָ֛ר אֲשֶׁר־אֲדַבֵּ֥ר אֵלֶ֖יךָ אֹתוֹ֣ תְדַבֵּ֑ר וַיֵּ֥לֶךְ בִּלְעָ֖ם עִם־שָׂרֵ֥י בָלָֽק׃
Deutsch: Und der Bote des Ewigen sprach zu Bileam: Geh mit den Männern, aber nur das Wort, das ich zu dir reden werde, sollst du reden. Und Bileam ging mit den Fürsten Balaks.

Kommentar: Die Anweisung des Engels: לֵךְ עִם־הָאֲנָשִׁים („geh mit den Männern") – לֵךְ (Qal Imperativ von הלך), עִם־הָאֲנָשִׁים „mit den Männern". Der Engel erlaubt die Reise – wie Gott in V. 20. Aber warum diese dramatische Konfrontation, wenn er dann doch gehen darf?
Die strikte Einschränkung: וְאֶפֶס אֶת־הַדָּבָר אֲשֶׁר־אֲדַבֵּר אֵלֶיךָ אֹתוֹ תְדַבֵּר („aber nur das Wort, das ich zu dir reden werde, sollst du reden") – וְאֶפֶס „aber nur, jedoch" (restriktive Konjunktion, von אֶפֶס „Ende, Nichts" in der Bedeutung „nur"), אֶת־הַדָּבָר אֲשֶׁר־אֲדַבֵּר אֵלֶיךָ („das Wort, das ich zu dir reden werde", Relativsatz), אֹתוֹ תְדַבֵּר (betontes Objektpronomen plus תְּדַבֵּר Piel Imperfekt, 2. m. sg. von דבר, „du sollst reden") – die Objektwiederaufnahme mit Pronomen betont stark. Diese Einschränkung ist fast identisch mit V. 20.
Die Ausführung: וַיֵּלֶךְ בִּלְעָם עִם־שָׂרֵי בָלָק („und Bileam ging mit den Fürsten Balaks") – fast identisch mit V. 21, aber jetzt nach der Konfrontation, mit vollem Bewusstsein der göttlichen Kontrolle.
Die Episode enthält eine tiefe theologische Lektion:
1. Gottes Souveränität: Gott kontrolliert Bileams Worte absolut – er darf gehen, aber nur als Gottes Sprachrohr.
2. Innere Haltung: Die dramatische Intervention zeigt: Gott sieht das Herz. Bileams äußerer Gehorsam (V. 20-21) verbarg inneren Widerstand – die Esel-Episode korrigiert seine Haltung.
3. Pädagogische Gnade: Gott hätte Bileam töten können, tut es aber nicht – stattdessen demütigt er ihn durch ein Tier, um ihn zu lehren.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt; die direkte Rede enthält einen Imperativ mit Präpositionalphrase, gefolgt von einer restriktiven Einschränkung (Konjunktion, Objekt mit Relativsatz und betontem wiederaufnehmendem Objektpronomen, Verb); der abschließende Hauptsatz hat Verb, Subjekt und Präpositionalphrase. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers schließt die Esel-Episode ab: Bileam darf weiterreisen, aber unter absoluter göttlicher Kontrolle. Die dramatische Lektion ist gelernt – das Tier war weiser als der Prophet, Gott wird durch Bileam sprechen, nicht Bileam durch sich selbst.
Numeri 22,36
Hebräisch: וַיִּשְׁמַ֥ע בָּלָ֖ק כִּ֣י בָ֣א בִלְעָ֑ם וַיֵּצֵ֨א לִקְרָאתוֹ֜ אֶל־עִ֣יר מוֹאָ֗ב אֲשֶׁר֙ עַל־גְּב֣וּל אַרְנֹ֔ן אֲשֶׁ֖ר בִּקְצֵ֥ה הַגְּבֽוּל׃
Deutsch: Und Balak hörte, dass Bileam gekommen war, und er ging aus, ihm entgegen, zur Stadt Moabs, die an der Grenze des Arnon liegt, die an der äußersten Grenze.

Kommentar: Das Verb וַיִּשְׁמַע בָּלָק כִּי בָא בִלְעָם („und Balak hörte, dass Bileam gekommen war") – וַיִּשְׁמַע (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׁמע, „und er hörte"), בָּלָק Subjekt, der Objektsatz כִּי בָא בִלְעָם („dass Bileam gekommen war") – בָּא (Qal Perfekt, 3. m. sg. von בוא).
Die Reaktion: וַיֵּצֵא לִקְרָאתוֹ אֶל־עִיר מוֹאָב („und er ging aus, ihm entgegen, zur Stadt Moabs") – וַיֵּצֵא (Wayyiqtol, 3. m. sg. von יצא), לִקְרָאתוֹ („ihm entgegen"), אֶל־עִיר מוֹאָב („zur Stadt Moabs", Constructus-Verbindung). Balak empfängt Bileam persönlich und ehrenvoll.
Die geografische Präzisierung: אֲשֶׁר עַל־גְּבוּל אַרְנֹן אֲשֶׁר בִּקְצֵה הַגְּבוּל („die an der Grenze des Arnon liegt, die an der äußersten Grenze") – der erste Relativsatz אֲשֶׁר עַל־גְּבוּל אַרְנֹן („die an der Grenze des Arnon liegt") – גְּבוּל אַרְנֹן Constructus-Verbindung. Der zweite Relativsatz אֲשֶׁר בִּקְצֵה הַגְּבוּל („die am Ende der Grenze liegt") – קָצֶה „Ende, Rand" im Constructus vor הַגְּבוּל „die Grenze". Die doppelte Betonung „Grenze... äußerste Grenze" zeigt: Die Begegnung findet an der Peripherie Moabs statt, an der Grenze zum eroberten amoriter-Gebiet, wo Israel lagert.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Objektsatz (Nebensatz); der zweite mit Verb, Präpositionalphrase und weiterer Präpositionalphrase (Constructus-Verbindung), erweitert durch zwei Relativsätze. Insgesamt gibt es drei Nebensätze: einen Objektsatz und zwei Relativsätze.
Der Vers zeigt Balaks Eifer und Respekt – er empfängt Bileam persönlich an der Grenze. Die Spannung steigt: Wird der kontrollierte Prophet tun, was der verzweifelte König hofft?
Numeri 22,37
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר בָּלָ֜ק אֶל־בִּלְעָ֗ם הֲלֹא֩ שָׁלֹ֨חַ שָׁלַ֤חְתִּי אֵלֶ֨יךָ֙ לִקְרֹא־לָ֔ךְ לָ֥מָּה לֹא־הָלַ֖כְתָּ אֵלָ֑י הַֽאֻמְנָ֔ם לֹ֥א אוּכַ֖ל כַּבְּדֶֽךָ׃
Deutsch: Und Balak sprach zu Bileam: Habe ich nicht dringend zu dir gesandt, um dich zu rufen? Warum bist du nicht zu mir gekommen? Vermag ich wirklich nicht, dich zu ehren?

Kommentar: Die erste rhetorische Frage: הֲלֹא שָׁלֹחַ שָׁלַחְתִּי אֵלֶיךָ לִקְרֹא־לָךְ („Habe ich nicht dringend zu dir gesandt, um dich zu rufen?") – הֲלֹא rhetorische Fragepartikel (erwartet „ja"), die emphatische Construction שָׁלֹחַ שָׁלַחְתִּי (Infinitiv absolutus plus Qal Perfekt, 1. c. sg. von שׁלח, „sendend habe ich gesandt") – figura etymologica bedeutet „ich habe dringend/wiederholt gesandt", אֵלֶיךָ „zu dir", לִקְרֹא־לָךְ (Qal Infinitiv construct von קרא mit לְ und Dativ-Suffix, „um dich zu rufen"). Balak erinnert an seine wiederholten, dringenden Einladungen.
Die zweite rhetorische Frage: לָמָּה לֹא־הָלַכְתָּ אֵלָי („Warum bist du nicht zu mir gekommen?") – לָמָּה Interrogativ, לֹא־הָלַכְתָּ (Negation plus Qal Perfekt, 2. m. sg. von הלך), אֵלָי „zu mir". Balak drückt Enttäuschung oder leichten Vorwurf aus – warum die Verzögerung?
Die dritte rhetorische Frage: הַאֻמְנָם לֹא אוּכַל כַּבְּדֶךָ („Vermag ich wirklich nicht, dich zu ehren?") – הַאֻמְנָם „wirklich? in der Tat?" (von אמן „fest sein, wahr sein") mit הַ Interrogativ, לֹא אוּכַל (Negation plus Qal Imperfekt, 1. c. sg. von יכל, „ich vermag nicht"), כַּבְּדֶךָ (Piel Infinitiv construct von כבד mit Suffix 2. m. sg., „dich zu ehren"). Balak nimmt Bezug auf sein Versprechen in V. 17 – er ist bereit, Bileam reich zu belohnen.
Die drei Fragen drücken aus: (1) Dringlichkeit der Einladung, (2) Enttäuschung über Verzögerung, (3) Bereitschaft zur Belohnung. Balak versteht nicht, dass göttliche Intervention die Verzögerung verursacht hat.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt. Die direkte Rede enthält drei rhetorische Fragen: Die erste mit Fragepartikel, emphatischer Infinitiv-Construction, Präpositionalphrase und finalem Infinitiv; die zweite mit Interrogativ, negiertem Verb und Präpositionalphrase; die dritte mit verstärkter Fragepartikel, negiertem Verb und Infinitiv construct mit Objektsuffix. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (finaler Infinitivsatz).
Der Vers zeigt Balaks Ungeduld und Unwissenheit – er denkt, Bileam zögere aus Gründen der Ehre oder Bezahlung, nicht wegen göttlicher Opposition.
Numeri 22,38
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר בִּלְעָ֜ם אֶל־בָּלָ֗ק הִֽנֵּה־בָ֨אתִי֙ אֵלֶ֔יךָ עַתָּ֕ה הֲיָכ֥וֹל אוּכַ֖ל דַּבֵּ֣ר מְא֑וּמָה הַדָּבָ֗ר אֲשֶׁ֨ר יָשִׂ֧ים אֱלֹהִ֛ים בְּפִ֖י אֹתוֹ֥ אֲדַבֵּֽר׃
Deutsch: Und Bileam sagte zu Balak: Siehe, ich bin nun zu dir gekommen. Vermag ich überhaupt etwas zu reden? Das Wort, das Gott in meinen Mund legt, das werde ich reden.

Kommentar: Die Feststellung: הִנֵּה־בָאתִי אֵלֶיךָ עַתָּה („Siehe, ich bin nun zu dir gekommen") – הִנֵּה Interjektion, בָּאתִי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von בוא, „ich bin gekommen"), אֵלֶיךָ „zu dir", עַתָּה „nun, jetzt". Bileam bestätigt seine Ankunft.
Die rhetorische Frage: הֲיָכוֹל אוּכַל דַּבֵּר מְאוּמָה („Vermag ich überhaupt etwas zu reden?") – הֲ Interrogativpartikel, יָכוֹל (Qal Infinitiv absolutus von יכל, „vermögen, können") mit אוּכַל (Qal Imperfekt, 1. c. sg. von יכל) – die Infinitiv-Construction verstärkt die Frage: „kann ich wirklich können...?", דַּבֵּר (Piel Infinitiv construct von דבר, „reden"), מְאוּמָה „irgendetwas, überhaupt etwas" (von מְאוּם). Die Antwort ist implizit: Nein, ich kann nichts von mir aus reden.
Die entscheidende Erklärung: הַדָּבָר אֲשֶׁר יָשִׂים אֱלֹהִים בְּפִי אֹתוֹ אֲדַבֵּר („Das Wort, das Gott in meinen Mund legt, das werde ich reden") – הַדָּבָר „das Wort" mit Artikel, der Relativsatz אֲשֶׁר יָשִׂים אֱלֹהִים בְּפִי („das Gott in meinen Mund legt") – יָשִׂים (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von שׂים, „er legt"), אֱלֹהִים Subjekt, בְּפִי („in meinen Mund") mit Possessivsuffix 1. c. sg. Die Wiederaufnahme אֹתוֹ אֲדַבֵּר („das werde ich reden") – אֹתוֹ betontes Objektpronomen, אֲדַבֵּר (Piel Imperfekt, 1. c. sg. von דבר).
Bileam warnt Balak klar: Er ist nicht autonom, er kann nur wiedergeben, was Gott ihm eingibt. Dies ist das dritte Mal, dass diese Bedingung formuliert wird (V. 20, 35, 38) – die Wiederholung unterstreicht: Bileam steht unter absoluter göttlicher Kontrolle.
Die LXX übersetzt „הֲיָכוֹל אוּכַל דַּבֵּר מְאוּמָה" (kann ich überhaupt irgendwas reden?) mit „νῦν δυνατὸς ἔσομαι λαλῆσαί τι" (nun werde ich fähig sein, etwas zu reden?), und „יָשִׂים אֱלֹהִים בְּפִי" (Gott legt in meinen Mund) wird zu „βάλῃ ὁ θεὸς εἰς τὸ στόμα μου" (Gott wirft in meinen Mund), wobei das griechische Verb "werfen" statt "legen" verwendet.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt. Die direkte Rede enthält: Interjektion mit Verb, Präpositionalphrase und Temporaladverb; rhetorische Frage mit Interrogativ, emphatischer Infinitiv-Construction, weiterem Infinitiv und Objekt; abschließende Erklärung mit Subjekt (Artikel), Relativsatz (mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase) und betonter Wiederaufnahme (Objektpronomen plus Verb). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers setzt klare Erwartungen: Bileam warnt Balak, dass er kein käuflicher Zauberer ist, sondern ein Sprachrohr Gottes. Was folgen wird, ist nicht Bileams Wahl, sondern Gottes Wort.
Numeri 22,39-41
Hebräisch: וַיֵּ֥לֶךְ בִּלְעָ֖ם עִם־בָּלָ֑ק וַיָּבֹ֖אוּ קִרְיַ֥ת חֻצֽוֹת׃ וַיִּזְבַּ֥ח בָּלָ֖ק בָּקָ֣ר וָצֹ֑אן וַיְשַׁלַּ֣ח לְבִלְעָ֔ם וְלַשָּׂרִ֖ים אֲשֶׁ֥ר אִתּוֹֽ׃ וַיְהִ֣י בַבֹּ֔קֶר וַיִּקַּ֤ח בָּלָק֙ אֶת־בִּלְעָ֔ם וַֽיַּעֲלֵ֖הוּ בָּמ֣וֹת בָּ֑עַל וַיַּ֥רְא מִשָּׁ֖ם קְצֵ֥ה הָעָֽם׃
Deutsch: Und Bileam ging mit Balak, und sie kamen nach Kirjat-Chuzot. Und Balak opferte Rinder und Schafe und sandte davon zu Bileam und zu den Fürsten, die bei ihm waren. Und es geschah am Morgen, da nahm Balak den Bileam und führte ihn hinauf nach Bamot-Baal, und er sah von dort aus das Ende des Volkes.

Kommentar: Vers 39: Die Reise: וַיֵּלֶךְ בִּלְעָם עִם־בָּלָק וַיָּבֹאוּ קִרְיַת חֻצוֹת („und Bileam ging mit Balak, und sie kamen nach Kirjat-Chuzot") – קִרְיַת חֻצוֹת („Stadt der Straßen/Außenbezirke", Constructus-Verbindung) ist ein Ortsname, möglicherweise bedeutet er „Stadt der Straßen" oder „Außenstadt".
Vers 40: Das Opfer: וַיִּזְבַּח בָּלָק בָּקָר וָצֹאן („und Balak opferte Rinder und Schafe") – וַיִּזְבַּח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von זבח, „und er opferte/schlachtete"), בָּקָר וָצֹאן „Rinder und Kleinvieh". Die Verteilung: וַיְשַׁלַּח לְבִלְעָם וְלַשָּׂרִים אֲשֶׁר אִתּוֹ („und er sandte zu Bileam und zu den Fürsten, die bei ihm waren") – וַיְשַׁלַּח (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׁלח, „und er sandte"), der Relativsatz אֲשֶׁר אִתּוֹ („die bei ihm waren"). Das Opfer ist vermutlich sowohl ein Gastmahl als auch ein religiöser Akt – Vorbereitung für die Verfluchung.
Vers 41: Der Aufstieg: וַיְהִי בַבֹּקֶר וַיִּקַּח בָּלָק אֶת־בִּלְעָם וַיַּעֲלֵהוּ בָּמוֹת בָּעַל („und es geschah am Morgen, da nahm Balak den Bileam und führte ihn hinauf nach Bamot-Baal") – וַיְהִי בַבֹּקֶר ist die temporale Einleitungsformel, וַיַּעֲלֵהוּ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von עלה Hifil mit Objektsuffix, „und er führte ihn hinauf") kausativ. בָּמוֹת בָּעַל („Bamot-Baal" = „Höhen des Baal", Constructus-Verbindung) ist ein Kultort, eine Opferhöhe dem kanaanäischen Gott Baal geweiht.
Die Sichtung: וַיַּרְא מִשָּׁם קְצֵה הָעָם („und er sah von dort aus das Ende des Volkes") – וַיַּרְא (Wayyiqtol, 3. m. sg. von ראה), מִשָּׁם „von dort", קְצֵה הָעָם („das Ende des Volkes", Constructus-Verbindung) – קָצֶה „Ende, Rand" bedeutet hier „einen Teil, das äußere Ende" – Bileam sieht nicht ganz Israel, nur einen Teil. Dies ist wichtig: Man kann Israel nicht verfluchen, wenn man es nicht sieht – deshalb der Aufstieg zur Höhe.
Vers 39: Die LXX übersetzt „קִרְיַת חֻצוֹת" (Kirjat-Huzot) mit „πόλεις ἐπαύλεων" (Städte der Gehöfte), was den Namen übersetzt statt transliteriert. Vers 41: Die LXX übersetzt „בָּמוֹת בָּעַל" (Bamot-Baal, Höhen des Baal) mit „τὴν στήλην τοῦ Βάαλ" (die Säule/Stele des Baal), was ein Monument statt Höhen beschreibt.
Die Satzstruktur über drei Verse zeigt: Vers 39 mit zwei Hauptsätzen (Verb, Subjekt, Präpositionalphrase bzw. Verb und Ortsangabe); Vers 40 mit zwei Hauptsätzen (Verb, Subjekt, Objekt bzw. Verb und doppelter Präpositionalphrase mit Relativsatz); Vers 41 mit temporaler Einleitung und vier koordinierten Hauptsätzen (Formel, Verb, Subjekt, Objekt, Verb mit Objektsuffix und Ortsangabe, Verb, Adverb und Objekt). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz in V. 40).
Die Verse schließen Kapitel 22 ab: Bileam ist angekommen, Opfer sind gebracht, er steht auf der Baal-Höhe mit Blick auf Israel. Die Bühne ist bereitet für die Weissagung in Kapitel 23-24 – wird Bileam Israel verfluchen? Die Spannung ist maximal, aber der Leser weiß: Gott kontrolliert Bileams Mund absolut.
Die Geschichte der sprechenden Eselin gehört zu den unvergesslichsten biblischen Erzählungen – eine Mischung aus Humor, Ironie, Dramatik und tiefer Theologie. Das Tier wird zur Prophetin, der Seher zum Blinden. Gott zeigt: Er kann durch jedes Geschöpf sprechen, und niemand – nicht einmal der berühmteste Magier – kann seinem Willen widerstehen.
Numeri 23,1
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר בִּלְעָם֙ אֶל־בָּלָ֔ק בְּנֵה־לִ֥י בָזֶ֖ה שִׁבְעָ֣ה מִזְבְּחֹ֑ת וְהָכֵ֥ן לִי֙ בָּזֶ֔ה שִׁבְעָ֥ה פָרִ֖ים וְשִׁבְעָ֥ה אֵילִֽים׃
Deutsch: Und Bileam sprach zu Balak: Baue mir hier sieben Altäre und bereite mir hier sieben Stiere und sieben Widder zu.

Kommentar: Die Anweisung beginnt mit בְּנֵה־לִי בָזֶה שִׁבְעָה מִזְבְּחֹת („baue mir hier sieben Altäre") – בְּנֵה (Qal Imperativ von בנה, „baue"), לִי Dativ-Suffix „mir", בָזֶה „hier" (Lokativ), שִׁבְעָה מִזְבְּחֹת („sieben Altäre") – שֶׁבַע „sieben" in der maskulinen Form, מִזְבֵּחַ „Altar" im Plural. Die Zahl sieben ist heilig und symbolisiert Vollständigkeit, Perfektion.
Die zweite Anweisung וְהָכֵן לִי בָזֶה שִׁבְעָה פָרִים וְשִׁבְעָה אֵילִים („und bereite mir hier sieben Stiere und sieben Widder zu") – וְהָכֵן (Waw + Hifil Imperativ von כון, „und bereite zu") – das Hifil ist kausativ „bereit machen", שִׁבְעָה פָרִים („sieben Stiere") – פַּר „Stier, Jungstier", וְשִׁבְעָה אֵילִים („und sieben Widder") – אַיִל „Widder, Schafbock".
Dies ist ein massives Opferritual: sieben Altäre, je ein Stier und ein Widder pro Altar = 14 Tiere insgesamt. Dies ist außergewöhnlich und weit über normale Opferpraktiken hinaus. Warum diese Extravaganz?
1. Magische Praxis: In der antiken Wahrsagerei galt: Je größer das Opfer, desto größer die göttliche Gunst oder magische Wirkung. Bileam versucht, durch üppige Opfer göttliche/magische Kräfte zu mobilisieren.
2. Siebenerstruktur: Die Zahl sieben hatte in der gesamten antiken Welt religiöse Bedeutung – Vollständigkeit, kosmische Ordnung.
3. Doppelte Tiere: Stier und Widder zusammen sind hochwertige Opfer – Stiere für Kraft, Widder als klassische Substitutionsopfer (vgl. Gen 22, Isaak-Opferung).
Bemerkenswert: Bileam befiehlt dem König! Dies zeigt seinen hohen Status als Seher – selbst der König gehorcht seinen rituellen Anweisungen.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt. Die direkte Rede enthält zwei koordinierte Imperative: Der erste mit Dativ-Suffix, Lokativ und Objekt (mit Zahlwort); der zweite mit Dativ-Suffix, Lokativ und zwei koordinierten Objekten (jeweils mit Zahlwort). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt Bileams Vorbereitung eines gewaltigen Rituals – ob um Gott zu beeinflussen oder um magische Kräfte zu aktivieren, ist unklar. Die Extravaganz zeigt die Verzweiflung Balaks und den Ernst der Situation.
Numeri 23,2
Hebräisch: וַיַּ֣עַשׂ בָּלָ֔ק כַּאֲשֶׁ֖ר דִּבֶּ֣ר בִּלְעָ֑ם וַיַּ֨עַל בָּלָ֧ק וּבִלְעָ֛ם פָּ֥ר וָאַ֖יִל בַּמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und Balak tat, wie Bileam gesagt hatte, und Balak und Bileam opferten einen Stier und einen Widder auf jedem Altar.

Kommentar: Die Ausführung: וַיַּעַשׂ בָּלָק כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר בִּלְעָם („und Balak tat, wie Bileam gesagt hatte") – וַיַּעַשׂ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von עשׂה, „und er tat"), בָּלָק Subjekt, כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר בִּלְעָם („wie Bileam gesagt hatte") – Vergleichssatz mit כַּאֲשֶׁר, דִּבֶּר (Piel Perfekt, 3. m. sg. von דבר). Der König gehorcht vollständig.
Das gemeinsame Opfer: וַיַּעַל בָּלָק וּבִלְעָם פָּר וָאַיִל בַּמִּזְבֵּחַ („und Balak und Bileam opferten einen Stier und einen Widder auf dem/jedem Altar") – וַיַּעַל (Wayyiqtol, 3. m. sg. von עלה Hifil, „und er/sie opferten") – das Hifil von עלה „hinaufbringen" ist der technische Terminus für das Darbringen von Aufsteigeopfern (עֹלָה). Das doppelte Subjekt בָּלָק וּבִלְעָם zeigt: beide opfern gemeinsam. פָּר וָאַיִל „ein Stier und ein Widder" (Singular!), בַּמִּזְבֵּחַ „auf dem Altar" – der Singular mit Artikel kann distributiv verstanden werden: „auf jedem Altar" (impliziert: dies geschah siebenmal).
Die gemeinsame Opferung ist bemerkenswert – König und Seher agieren als Opferpriester. Dies zeigt die Dringlichkeit und dass normale priesterliche Strukturen nicht gelten.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, macht die distributive Bedeutung expliziter.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Vergleichssatz (Nebensatz); der zweite mit Verb, doppeltem Subjekt, Objekt und Präpositionalphrase. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Vergleichssatz).
Der Vers zeigt den vollständigen Gehorsam Balaks und die gemeinsame rituelle Handlung – die Bühne ist bereitet für die göttliche Begegnung.
Numeri 23,3
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר בִּלְעָ֜ם לְבָלָ֗ק הִתְיַצֵּב֮ עַל־עֹלָתֶךָ֒ וְאֵֽלְכָ֗ה אוּלַ֞י יִקָּרֵ֤ה יְהוָה֙ לִקְרָאתִ֔י וּדְבַ֥ר מַה־יַּרְאֵ֖נִי וְהִגַּ֣דְתִּי לָ֑ךְ וַיֵּ֖לֶךְ שֶֽׁפִי׃
Deutsch: Und Bileam sprach zu Balak: Stelle dich neben dein Aufsteigeopfer, und ich will gehen. Vielleicht wird der Ewige mir entgegenkommen, und was immer er mich sehen lässt, werde ich dir mitteilen. Und er ging auf eine kahle Höhe.

Kommentar: Die Anweisung an Balak: הִתְיַצֵּב עַל־עֹלָתֶךָ („stelle dich neben dein Aufsteigeopfer") – הִתְיַצֵּב (Hitpael Imperativ von יצב, „stelle dich") – das Hitpael ist reflexiv „sich hinstellen, positionieren", עַל־עֹלָתֶךָ („bei/neben deinem Aufsteigeopfer") – עֹלָה „Aufsteigeopfer, Aufsteigeopfer" mit Possessivsuffix. Balak soll beim Opfer warten.
Bileams Ankündigung: וְאֵלְכָה אוּלַי יִקָּרֵה יְהוָה לִקְרָאתִי („und ich will gehen. Vielleicht wird JHWH mir entgegenkommen") – וְאֵלְכָה (Waw + Qal Kohortativ, 1. c. sg. von הלך, „und ich will gehen"), אוּלַי „vielleicht, möglicherweise", יִקָּרֵה יְהוָה לִקְרָאתִי („JHWH wird mir entgegenkommen") – יִקָּרֵה (Nifal Imperfekt, 3. m. sg. von קרה, „er wird begegnen") – das Nifal kann „sich ereignen, begegnen" bedeuten, לִקְרָאתִי („mir entgegen") mit Suffix 1. c. sg.
Das Wort אוּלַי „vielleicht" ist bemerkenswert – Bileam ist sich nicht sicher, ob Gott erscheinen wird! Dies kontrastiert mit der Selbstsicherheit eines typischen Magiers. Bileam weiß: Er kann Gott nicht zwingen oder manipulieren.
Die Verheißung: וּדְבַר מַה־יַּרְאֵנִי וְהִגַּדְתִּי לָךְ („und was immer er mich sehen lässt, werde ich dir mitteilen") – וּדְבַר מַה־יַּרְאֵנִי ist komplex: דְבַר kann Nomen „Wort, Sache" sein oder Infinitiv construct von דבר, hier wohl „die Sache, was" als Objekt, מַה־יַּרְאֵנִי („was er mich sehen lässt") – מָה Interrogativ/Relativ, יַּרְאֵנִי (Hifil Imperfekt, 3. m. sg. von ראה mit Objektsuffix 1. c. sg., „er lässt mich sehen") – das Hifil ist kausativ. וְהִגַּדְתִּי לָךְ („und ich werde dir mitteilen") – וְהִגַּדְתִּי (Waw + Hifil Perfekt, 1. c. sg. von נגד als Weqatal, „und ich werde kundtun"), לָךְ Dativ. Bileam verspricht vollständige Transparenz.
Die Ausführung: וַיֵּלֶךְ שֶׁפִי („und er ging auf eine kahle Höhe") – שֶׁפִי ist ein seltenes Wort, vermutlich „kahle Höhe, Felsplateau" von שׁפה „kahl sein". Bileam sucht einen isolierten Ort für die Begegnung mit Gott.
Die fügt am Ende hinzu „καὶ παρέστη Βαλὰκ ἐπὶ τῆς θυσίας αὐτοῦ, καὶ Βαλαὰμ ἐπορεύθη ἐπερωτῆσαι τὸν θεὸν καὶ ἐπορεύθη εὐθεῖαν" (und Balak stellte sich bei seinem Opfer auf, und Bileam ging hin, Gott zu befragen, und er ging geradeaus), was im MT nicht erscheint. Das hebräische „שֶׁפִי" (kahl/eine kahle Höhe) wird weggelassen.
Die Satzstruktur zeigt zwei Hauptsätze in der Rahmenerzählung, dazwischen direkte Rede: Imperativ mit Präpositionalphrase; Kohortativ; Adverb mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase; Objekt (komplex) mit Relativsatz und koordiniertem Verb (Weqatal) mit Dativ; abschließender Hauptsatz mit Verb, Subjekt und Ortsangabe. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers zeigt Bileams Vorsicht und Demut – er kann Gott nicht zwingen, nur hoffen. Seine Ehrlichkeit gegenüber Balak bleibt bestehen.
Numeri 23,4
Hebräisch: וַיִּקָּ֥ר אֱלֹהִ֖ים אֶל־בִּלְעָ֑ם וַיֹּ֣אמֶר אֵלָ֗יו אֶת־שִׁבְעַ֤ת הַֽמִּזְבְּחֹת֙ עָרַ֔כְתִּי וָאַ֛עַל פָּ֥ר וָאַ֖יִל בַּמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und Gott kam Bileam entgegen, und dieser sprach zu ihm: Die sieben Altäre habe ich zugerichtet und auf jedem Altar einen Stier und einen Widder geopfert.

Kommentar: Die göttliche Begegnung: וַיִּקָּר אֱלֹהִים אֶל־בִּלְעָם („und Gott kam Bileam entgegen") – וַיִּקָּר (Wayyiqtol, 3. m. sg. von קרה Nifal, „und er begegnete"), אֱלֹהִים Subjekt (wieder אֱלֹהִים, nicht יְהוָה), אֶל־בִּלְעָם „zu Bileam". Gott antwortet auf Bileams „vielleicht" (V. 3) – die Begegnung findet statt!
Bileams Bericht: וַיֹּאמֶר אֵלָיו אֶת־שִׁבְעַת הַמִּזְבְּחֹת עָרַכְתִּי („und er sprach zu ihm: Die sieben Altäre habe ich zugerichtet") – אֶת־שִׁבְעַת הַמִּזְבְּחֹת („die sieben Altäre") vorangestellt für Emphase, עָרַכְתִּי (Qal Perfekt, 1. c. sg. von ערך, „ich habe zugerichtet, aufgestellt") – ערך bedeutet „in Ordnung bringen, aufstellen, zurichten". וָאַעַל פָּר וָאַיִל בַּמִּזְבֵּחַ („und ich habe geopfert einen Stier und einen Widder auf dem/jedem Altar") – וָאַעַל (Waw + Hifil Perfekt, 1. c. sg. von עלה, „und ich habe hinaufgebracht/geopfert"), wieder distributiv: auf jedem der sieben Altäre.
Bileam berichtet seine rituellen Vorbereitungen – als ob er Gott Rechenschaft ablegt oder seine Ernsthaftigkeit demonstriert. Dies könnte implizieren: „Ich habe meinen Teil getan – jetzt bist du an der Reihe." Aber es ist keine Manipulation, sondern ehrlicher Bericht.
Die LXX übersetzt „וַיִּקָּר אֱלֹהִים" (und Gott begegnete) mit „καὶ ἐφάνη ὁ θεὸς" (und Gott erschien), was eine sichtbare Manifestation statt einer Begegnung impliziert.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase; der zweite mit Verb, indirektem Objekt und direkter Rede (Objekt vorangestellt, Verb, koordiniertes Verb mit Objekt und Präpositionalphrase). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt die göttliche Antwort auf Bileams Suche und Bileams ehrlichen Bericht über seine Vorbereitungen.
Numeri 23,5
Hebräisch: וַיָּ֧שֶׂם יְהוָ֛ה דָּבָ֖ר בְּפִ֣י בִלְעָ֑ם וַיֹּ֛אמֶר שׁ֥וּב אֶל־בָּלָ֖ק וְכֹ֥ה תְדַבֵּֽר׃
Deutsch: Und der Ewige legte ein Wort in Bileams Mund und sprach: Kehre zu Balak zurück und so sollst du reden.

Kommentar: Die göttliche Inspiration: וַיָּשֶׂם יְהוָה דָּבָר בְּפִי בִלְעָם („und JHWH legte ein Wort in Bileams Mund") – וַיָּשֶׂם (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׂים, „und er legte, setzte"), יְהוָה Subjekt (nun יְהוָה, nicht אֱלֹהִים!), דָּבָר „ein Wort" (Singular – ein spezifisches Wort/eine Botschaft), בְּפִי בִלְעָם („in Bileams Mund", Constructus-Verbindung). Dies ist die dritte Formulierung dieser göttlichen Kontrolle (22,38; 23,5 und später 23,16) – Gott kontrolliert Bileams Rede absolut.
Die Anweisung: וַיֹּאמֶר שׁוּב אֶל־בָּלָק וְכֹה תְדַבֵּר („und er sprach: Kehre zu Balak zurück und so sollst du reden") – שׁוּב (Qal Imperativ von שׁוב, „kehre zurück"), אֶל־בָּלָק „zu Balak", וְכֹה תְדַבֵּר („und so sollst du reden") – כֹּה Adverb „so, folgendermaßen", תְּדַבֵּר (Piel Imperfekt, 2. m. sg. von דבר, „du sollst reden"). כֹּה verweist voraus auf die folgende Weissagung .
Die LXX übersetzt „וַיָּשֶׂם יְהוָה דָּבָר בְּפִי בִלְעָם" (und der HERR legte ein Wort in den Mund Bileams) mit „καὶ ἐνέβαλεν ὁ θεὸς ῥῆμα εἰς τὸ στόμα Βαλαάμ" (und Gott warf ein Wort in den Mund Bileams), wobei „werfen" statt „legen" verwendet wird.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb, Subjekt, Objekt und Präpositionalphrase; der zweite mit Verb und direkter Rede (Imperativ mit Präpositionalphrase und koordiniertes Verb mit Adverb). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers bereitet die erste große Weissagung vor – Bileam wird nun sprechen, aber es sind Gottes Worte, nicht seine eigenen.
Numeri 23,6
Hebräisch: וַיָּ֣שָׁב אֵלָ֔יו וְהִנֵּ֥ה נִצָּ֖ב עַל־עֹלָתוֹ֑ ה֖וּא וְכָל־שָׂרֵ֥י מוֹאָֽב׃
Deutsch: Und er kehrte zu ihm zurück, und siehe, er stand bei seinem Aufsteigeopfer, er und alle Fürsten Moabs.

Kommentar: Die Rückkehr: וַיָּשָׁב אֵלָיו („und er kehrte zu ihm zurück") – וַיָּשָׁב (Wayyiqtol, 3. m. sg. von שׁוב, „und er kehrte zurück"), אֵלָיו „zu ihm". Bileam befolgt Gottes Befehl sofort.
Die Szene: וְהִנֵּה נִצָּב עַל־עֹלָתוֹ הוּא וְכָל־שָׂרֵי מוֹאָב („und siehe, er stand bei seinem Aufsteigeopfer, er und alle Fürsten Moabs") – וְהִנֵּה Interjektion „und siehe", נִצָּב (Nifal Partizip von נצב, „stehend"), עַל־עֹלָתוֹ („bei seinem Aufsteigeopfer") mit Possessivsuffix 3. m. sg., הוּא emphatisches Pronomen, וְכָל־שָׂרֵי מוֹאָב („und alle Fürsten Moabs", Constructus-Verbindung) – die gesamte moabitische Führung ist anwesend. Balak hat Bileams Anweisung aus V. 3 befolgt – er steht wartend beim Opfer. Die Bühne ist bereitet für die feierliche Weissagung  vor großem Publikum.
Die LXX fügt hinzu „καὶ ἐγενήθη πνεῦμα θεοῦ ἐπʼ αὐτῷ" (und der Geist Gottes kam über ihn), was im hebräischen Text nicht erscheint.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb und Präpositionalphrase; der zweite mit Interjektion, Partizip, Präpositionalphrase, emphatischem Pronomen und koordinierter Phrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers schafft dramatische Spannung: Balak und die gesamte moabitische Elite warten gespannt – was wird Bileam sagen? Werden ihre Hoffnungen erfüllt?
Numeri 23,7
Hebräisch: וַיִּשָּׂ֥א מְשָׁלֹ֖ו וַיֹּאמַ֑ר מִן־אֲ֠רָם יַנְחֵ֨נִי בָלָ֤ק מֶֽלֶךְ־מוֹאָב֙ מֵֽהַרְרֵי־קֶ֔דֶם לְכָה֙ אָֽרָה־לִּ֣י יַעֲקֹ֔ב וּלְכָ֖ה זֹעֲמָ֥ה יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und er hob seinen Spruch an und sprach: Aus Aram hat mich Balak geführt, Moabs König von den Bergen des Ostens: Komm, verfluche mir Jakob, und komm, verwünsche Israel!

Kommentar: Die Einleitungsformel: וַיִּשָּׂא מְשָׁלוֹ וַיֹּאמַר („und er hob seinen Spruch an und sprach") – וַיִּשָּׂא (Wayyiqtol, 3. m. sg. von נשׂא, „und er hob auf"), מְשָׁלוֹ („seinen Spruch") – מָשָׁל ist ein wichtiges Wort: „Spruch, Gleichnis, Weissagung, poetische Rede". Es bezeichnet hier eine feierliche, poetische Prophetie. Die Formel נשׂא משׁל „einen Spruch/Weissagung anheben" markiert den Beginn prophetischer Poesie.
Das erste Bileam-Weissagung beginnt! Die Verse 7-10 sind in gehobener, poetischer Sprache – mit Parallelismus, rhythmischen Strukturen und bildreicher Sprache.
Die Einleitung beschreibt die Situation: מִן־אֲרָם יַנְחֵנִי בָלָק מֶלֶךְ־מוֹאָב מֵהַרְרֵי־קֶדֶם („Aus Aram hat mich Balak geführt, Moabs König, von den Bergen des Ostens") – מִן־אֲרָם („aus Aram") – אֲרָם ist Syrien/Mesopotamien, Bileams Heimat (vgl. 22,5 Pethor am Euphrat). יַנְחֵנִי (Hifil Imperfekt, 3. m. sg. von נחה mit Objektsuffix 1. c. sg., „er hat mich geführt") – das Hifil ist kausativ „führen lassen, geleiten". בָּלָק מֶלֶךְ־מוֹאָב Apposition, מֵהַרְרֵי־קֶדֶם („von den Bergen des Ostens", Constructus-Verbindung) – הַר „Berg" im Plural Constructus, קֶדֶם „Osten, Vorzeit" – die „Berge des Ostens" sind die mesopotamischen Gebirge, aus Moabs Perspektive im Osten.
Der Auftrag (zitiert): לְכָה אָרָה־לִּי יַעֲקֹב וּלְכָה זֹעֲמָה יִשְׂרָאֵל („Komm, verfluche mir Jakob, und komm, verwünsche Israel!") – לְכָה (Qal Imperativ von הלך, „komm"), אָרָה־לִּי (Qal Imperativ von ארר mit Dativ-Suffix, „verfluche mir"), יַעֲקֹב Objekt – hier synonym für Israel als Volk. Der parallele Ausdruck וּלְכָה זֹעֲמָה יִשְׂרָאֵל – זֹעֲמָה (Qal Imperativ von זעם, „verwünsche, zürne") ist ein Synonym zu ארר, aber stärker: „verfluchen mit Zorn". יִשְׂרָאֵל parallel zu יַעֲקֹב – poetischer Parallelismus membrorum.
Die Struktur zeigt klassischen hebräischen Parallelismus:
· A: „Komm, verfluche Jakob"
· B: „Komm, verwünsche Israel"
Bileam beginnt mit der Situation: Er beschreibt objektiv, was Balak von ihm will. Aber die Frage ist: Wird er es tun?
Die LXX übersetzt „מִן־אֲרָם" (aus Aram) mit „Ἐκ Μεσοποταμίας" (aus Mesopotamien), was eine geographische Präzisierung darstellt, und „מֵהַרְרֵי־קֶדֶם" (von den Bergen des Ostens) wird zu „ἐξ ὀρέων ἀπʼ ἀνατολῶν" (von Bergen vom Osten).
Die Satzstruktur zeigt die Einleitungsformel (zwei koordinierte Verben), dann poetische direkte Rede: Präpositionalphrase, Verb mit Objektsuffix, Subjekt (mit Apposition), weitere Präpositionalphrase; finaler Imperativ (doppelt) mit Dativ-Suffix und Objekt, parallel konstruiert. Es gibt keine subordinierten Nebensätze.
Der Vers eröffnet feierlich die erste Weissagung  – Bileam beschreibt seinen Auftrag. Die Spannung steigt: Was wird er als Nächstes sagen?
Numeri 23,8
Hebräisch: מָ֣ה אֶקֹּ֔ב לֹ֥א קַבֹּ֖ה אֵ֑ל וּמָ֣ה אֶזְעֹ֔ם לֹ֥א זָעַ֖ם יְהוָֽה׃
Deutsch: Wie soll ich verfluchen, den Gott nicht verflucht? Und wie soll ich verwünschen, den der Ewige nicht verwünscht?

Kommentar: Die zentrale Frage – der Höhepunkt der ersten Weissagung s! Zwei parallele rhetorische Fragen:
מָה אֶקֹּב לֹא קַבֹּה אֵל („Wie soll ich verfluchen, den Gott nicht verflucht?") – מָה Interrogativ „wie? was?", אֶקֹּב (Qal Imperfekt, 1. c. sg. von קבב, „ich soll/kann verfluchen") – קבב ist das Verb aus Kapitel 22, ein starkes Wort für magischen Fluch. Der Relativsatz לֹא קַבֹּה אֵל („den Gott nicht verflucht hat") – לֹא קַבֹּה (Negation plus Piel Perfekt, 3. m. sg. von קבב, „er hat nicht verflucht"), אֵל „Gott" als Subjekt. Die Construction ist elliptisch: „Wie soll ich verfluchen [den], den Gott nicht verflucht hat?"
Die parallele Frage: וּמָה אֶזְעֹם לֹא זָעַם יְהוָה („Und wie soll ich verwünschen, den JHWH nicht verwünscht?") – אֶזְעֹם (Qal Imperfekt, 1. c. sg. von זעם, „ich soll/kann verwünschen"), לֹא זָעַם יְהוָה („JHWH hat nicht verwünscht") – זָעַם (Qal Perfekt, 3. m. sg. von זעם), יְהוָה Subjekt (nun der Eigenname statt אֵל).
Die poetische Struktur:
· A: „Wie soll ich verfluchen, den Gott nicht verflucht?"
· B: „Wie soll ich verwünschen, den JHWH nicht verwünscht?"
Perfekter synonymer Parallelismus – beide Zeilen sagen dasselbe mit leicht variierenden Worten. Die Antwort auf die rhetorischen Fragen ist klar: Unmöglich! Bileam kann nicht verfluchen, was Gott gesegnet hat.
Dies ist die theologische Kernaussage: Menschliche Magie ist machtlos gegen göttlichen Segen. Kein Seher, kein Zauberer, keine Macht kann Gottes Segnung Israels umkehren. Bileam erkennt dies und proklamiert es öffentlich.
Die Formulierung ist auch persönlich: „Wie soll ich...?" – Bileam nimmt Verantwortung. Er sagt nicht „man kann nicht", sondern „ich kann nicht" – er unterwirft sich bewusst Gottes Willen.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, verwendet καταράσομαι (katarasomai, „ich werde verfluchen") für die Fragen.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele rhetorische Fragen, jeweils mit Interrogativ, Verb (1. sg. Imperfekt), Relativsatz (Negation, Verb Perfekt, Subjekt). Es gibt zwei Nebensätze (Relativsätze).
Der Vers ist die Klimax: Statt Fluch kommt ein Bekenntnis der Unmöglichkeit zu fluchen! Balaks Hoffnungen werden zerstört. Bileam kann und wird Israel nicht verfluchen, weil Gott Israel nicht verflucht hat.
Numeri 23,9
Hebräisch: כִּֽי־מֵרֹ֤אשׁ צֻרִים֙ אֶרְאֶ֔נּוּ וּמִגְּבָע֖וֹת אֲשׁוּרֶ֑נּוּ הֶן־עָם֙ לְבָדָ֣ד יִשְׁכֹּ֔ן וּבַגּוֹיִ֖ם לֹ֥א יִתְחַשָּֽׁב׃
Deutsch: Denn vom Gipfel der Felsen sehe ich es, und von den Hügeln schaue ich es. Siehe, ein Volk, das abgesondert wohnt und sich unter die Nationen nicht rechnet.

Kommentar: Die Begründung für die Unmöglichkeit zu fluchen beginnt mit Bileams Vision:
כִּי־מֵרֹאשׁ צֻרִים אֶרְאֶנּוּ וּמִגְּבָעוֹת אֲשׁוּרֶנּוּ („Denn vom Gipfel der Felsen sehe ich es, und von den Hügeln schaue ich es") – כִּי kausal „denn", מֵרֹאשׁ צֻרִים („vom Gipfel der Felsen", Constructus-Verbindung) – רֹאשׁ „Kopf, Gipfel", צוּר „Fels, Felsen" im Plural. אֶרְאֶנּוּ (Qal Imperfekt, 1. c. sg. von ראה mit Objektsuffix 3. m. sg., „ich sehe es"). Die parallele Zeile וּמִגְּבָעוֹת אֲשׁוּרֶנּוּ („und von den Hügeln schaue ich es") – גִּבְעָה „Hügel" im Plural, אֲשׁוּרֶנּוּ (Qal Imperfekt, 1. c. sg. von שׁור mit Objektsuffix, „ich schaue es") – שׁור „schauen, blicken" ist poetisches Synonym zu ראה.
Poetischer Parallelismus:
· A: „Vom Gipfel der Felsen sehe ich es"
· B: „Von den Hügeln schaue ich es"
Bileam steht auf Bamot-Baal (22,41), von wo er Israel sieht – seine Vision ist sowohl physisch (er sieht das Lager) als auch prophetisch (er sieht Israels Wesen).
Die Vision beschreibt Israels einzigartigen Status: הֶן־עָם לְבָדָד יִשְׁכֹן וּבַגּוֹיִם לֹא יִתְחַשָּׁב („Siehe, ein Volk, das abgesondert wohnt und sich unter die Nationen nicht rechnet") – הֶן Interjektion „siehe!", עָם „ein Volk", לְבָדָד יִשְׁכֹן („abgesondert wohnt") – לְבָדָד Adverb „allein, abgesondert, isoliert" (von בדד), יִשְׁכֹן (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von שׁכן, „es wohnt"). Die zweite Zeile וּבַגּוֹיִם לֹא יִתְחַשָּׁב („und unter den Nationen rechnet es sich nicht") – בַּגּוֹיִם „unter den Nationen" (Plural von גּוֹי), לֹא יִתְחַשָּׁב (Negation plus Hitpael Imperfekt, 3. m. sg. von חשׁב, „es rechnet sich nicht") – das Hitpael ist reflexiv „sich rechnen, sich zählen".
Dies ist eine der berühmtesten Beschreibungen Israels in der Bibel: Israel ist ein Volk, das abgesondert, einzigartig, nicht wie andere Nationen ist. Diese Absonderung ist nicht geografisch (obwohl das Wohnen in Kanaan eine Rolle spielt), sondern theologisch und ethnisch – Israel hat eine besondere Beziehung zu Gott, eine besondere Berufung, eine besondere Identität.
NT-Perspektive:
· 1. Petrus 2,9: "Ihr aber seid ein auserwähltes Geschlecht, ein königliches Priestertum, ein heiliges Volk..." → Aufnahme von Israels Erwählungsstatus auf die Gemeinde
· Johannes 17,16: "Sie sind nicht von der Welt, wie ich nicht von der Welt bin" → Absonderung der Jünger analog zu Israel
Die Formulierung לֹא יִתְחַשָּׁב בַּגּוֹיִם „rechnet sich nicht unter die Nationen" bedeutet: Israel gehört nicht zur Kategorie der normalen Völker – es steht außerhalb der gewöhnlichen politischen und religiösen Strukturen der antiken Welt.
Diese Beschreibung wurde historisch oft zitiert:
· Positiv: Als Ausdruck von Israels erwählter, heiliger Stellung
· Problematisch: Als Rechtfertigung für Isolation oder als Erklärung für Israels Außenseiterstellung unter den Völkern
Der ursprüngliche Kontext ist klar positiv: Israel ist gesegnet, geschützt, besonders – deshalb kann es nicht verflucht werden.
Die LXX übersetzt „אֶרְאֶנּוּ" (ich sehe ihn) mit „ὄψομαι αὐτόν" (ich werde ihn sehen), eine futurische statt präsentische Perspektive, und „אֲשׁוּרֶנּוּ" (ich schaue ihn) wird zu „προσνοήσω αὐτόν" (ich werde auf ihn achten), was mehr Überlegung als bloßes Sehen impliziert.
Die Satzstruktur zeigt einen kausalen Nebensatz mit paralleler Construction (Präpositionalphrase, Verb mit Objektsuffix, parallel wiederholt), gefolgt von einem Hauptsatz mit Interjektion, Subjekt und zwei koordinierten Verbalsätzen (Adverb plus Verb bzw. Präpositionalphrase, Negation plus Verb). Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Kausalsatz).
Der Vers beschreibt Israels Einzigartigkeit als Grund für Bileams Unvermögen zu fluchen – ein Volk, das so besonders ist, kann nicht mit gewöhnlichen Mitteln verflucht werden.
Numeri 23,10
Hebräisch: מִ֤י מָנָה֙ עֲפַ֣ר יַעֲקֹ֔ב וּמִסְפָּ֖ר אֶת־רֹ֣בַע יִשְׂרָאֵ֑ל תָּמֹ֤ת נַפְשִׁי֙ מ֣וֹת יְשָׁרִ֔ים וּתְהִ֥י אַחֲרִיתִ֖י כָּמֹֽהוּ׃
Deutsch: Wer zählt den Staub Jakobs und die Zahl des vierten Teils von Israel? Möge meine Seele den Tod der Geraden sterben, und mein Ende sei wie seines!

Kommentar: Die rhetorische Frage über Israels Menge: מִי מָנָה עֲפַר יַעֲקֹב וּמִסְפָּר אֶת־רֹבַע יִשְׂרָאֵל („Wer zählt den Staub Jakobs und die Zahl des vierten Teils von Israel?") – מִי מָנָה „wer hat gezählt/kann zählen?" – מָנָה (Qal Perfekt, 3. m. sg. von מנה, „er hat gezählt"). עֲפַר יַעֲקֹב („den Staub Jakobs", Constructus-Verbindung) – עָפָר „Staub" ist eine Metapher für die unzählbare Menge, Anspielung an die Verheißungen an Abraham (Gen 13,16 „Ich will deine Nachkommen machen wie den Staub der Erde"). Die parallele Phrase וּמִסְפָּר אֶת־רֹבַע יִשְׂרָאֵל („und die Zahl des vierten Teils von Israel") – מִסְפָּר „Zahl, Zählung", רֹבַע ist schwierig – möglicherweise „Viertel, vierter Teil" (von רבע „vier") oder „Myriaden" (Menge). Die traditionelle Deutung: Selbst nur ein Viertel von Israel ist unzählbar!
Poetischer Parallelismus:
· A: „Wer zählt den Staub Jakobs?"
· B: „Und [wer zählt] die Zahl des vierten Teils Israels?"
Die Antwort ist klar: Niemand! Israel ist zahllos wie der Staub – eine erfüllte Segensverheißung.
Der persönliche Wunsch Bileams: תָּמֹת נַפְשִׁי מוֹת יְשָׁרִים וּתְהִי אַחֲרִיתִי כָּמֹהוּ („Möge meine Seele den Tod der Geraden sterben, und mein Ende sei wie seines!") – תָּמֹת נַפְשִׁי (Qal Jussiv, 3. f. sg. von מות, „möge sterben meine Seele") – der Jussiv drückt Wunsch aus, נֶפֶשׁ „Seele, Leben" mit Possessivsuffix. Die emphatische Construction מוֹת יְשָׁרִים („den Tod der Geraden") – מוֹת (Infinitiv construct von מות als Akkusativ des inneren Objekts, „Tod sterben" = „wirklich/völlig sterben"), יְשָׁרִים (Plural von יָשָׁר, „Gerade, Aufrechte, Gerechte") – bezeichnet die Frommen, Gerechten.
Die parallele Zeile וּתְהִי אַחֲרִיתִי כָּמֹהוּ („und mein Ende sei wie seines") – תְּהִי (Qal Jussiv, 3. f. sg. von היה, „möge sein"), אַחֲרִית „Ende, Zukunft, Nachkommenschaft" mit Possessivsuffix 1. c. sg., כָּמֹהוּ („wie seines") mit Suffix 3. m. sg. – bezieht sich auf Israel/Jakob.
Dies ist ein erstaunliches Bekenntnis: Der heidnische Seher wünscht, wie die Gerechten Israels zu sterben! Er erkennt:
1. Israel ist gesegnet – ihr Ende ist gut
2. Die Gerechten (Israels Fromme) haben ein beneidenswertes Los
3. Bileam selbst sehnt sich nach diesem Segen
Die Ironie: Bileam wurde geholt, um Israel zu verfluchen, aber er endet damit, Israel zu beneiden und ihren Segen zu begehren!
Die LXX übersetzt „מִי מָנָה עֲפַר יַעֲקֹב" (wer hat den Staub Jakobs gezählt?) mit „τίς ἐξηκριβάσατο τὸ σπέρμα Ἰακώβ" (wer hat den Samen Jakobs genau untersucht?), wobei "Staub" zu "Same" wird, und „וּמִסְפָּר אֶת־רֹבַע יִשְׂרָאֵל" (und die Zahl des vierten Teils Israels) wird zu „καὶ τίς ἐξαριθμήσεται δήμους Ἰσραήλ" (und wer wird die Stämme Israels aufzählen?), was "vierter Teil" zu "Stämme" ändert.
Die Satzstruktur zeigt eine rhetorische Frage (Interrogativ, Verb, Objekt als Constructus-Verbindung, koordiniertes Objekt als komplexe Phrase), gefolgt von zwei parallel konstruierten Wunschsätzen (Jussiv, Subjekt, emphatisches inneres Objekt bzw. Jussiv, Subjekt, Präpositionalphrase mit Vergleich). Es gibt keine subordinierten Nebensätze.
Der Vers schließt die erste Weissagung  mit einem dramatischen Höhepunkt: Statt Fluch kommt Bewunderung, statt Verwünschung Segenswunsch! Bileam wünscht, am Ende wie Israel zu sein – gesegnet, zahlreich, gerecht.
Ende der ersten Weissagung. Die Reaktion Balaks wird explosiv sein...
Numeri 23,11
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר בָּלָק֙ אֶל־בִּלְעָ֔ם מֶ֥ה עָשִׂ֖יתָ לִ֑י לָקֹ֤ב אֹיְבַי֙ לְקַחְתִּ֔יךָ וְהִנֵּ֖ה בֵּרַ֥כְתָּ בָרֵֽךְ׃
Deutsch: Da sprach Balak zu Bileam: Was hast du mir getan? Meine Feinde zu verfluchen habe ich dich geholt, und siehe, du hast sie sogar gesegnet!

Kommentar: Balaks empörte Reaktion beginnt mit der rhetorischen Frage: מֶה עָשִׂיתָ לִי („Was hast du mir getan?") – מָה Interrogativ, עָשִׂיתָ (Qal Perfekt, 2. m. sg. von עשׂה, „du hast getan"), לִי Dativ „mir" – die Frage drückt Empörung, Enttäuschung, fast Anklage aus: „Was hast du mir angetan?"
Die Anklage: לָקֹב אֹיְבַי לְקַחְתִּיךָ וְהִנֵּה בֵּרַכְתָּ בָרֵךְ („Meine Feinde zu verfluchen habe ich dich geholt, und siehe, du hast [sie] sogar gesegnet!") – לָקֹב אֹיְבַי („meine Feinde zu verfluchen") – לָקֹב (Qal Infinitiv construct von קבב mit לְ, „zu verfluchen"), אֹיְבַי („meine Feinde") – אֹיֵב „Feind" mit Possessivsuffix 1. c. sg. – Balak bezeichnet Israel als seine Feinde. לְקַחְתִּיךָ (Qal Perfekt, 1. c. sg. von לקח mit Objektsuffix 2. m. sg., „ich habe dich geholt") – der finale Infinitiv steht vor dem Hauptverb zur Betonung.
Der schockierte Ausruf: וְהִנֵּה בֵּרַכְתָּ בָרֵךְ („und siehe, du hast gesegnet gesegnet!" = „du hast sogar/sehr gesegnet!") – וְהִנֵּה Interjektion der Überraschung, בֵּרַכְתָּ בָרֵךְ ist eine emphatische Construction: בָּרֵךְ (Piel Infinitiv absolutus von ברך, „segnen") plus בֵּרַכְתָּ (Piel Perfekt, 2. m. sg. von ברך, „du hast gesegnet") – die figura etymologica verstärkt: „segnend hast du gesegnet" = „du hast wirklich/sogar gesegnet".
Die Ironie ist überwältigend: Balak wollte einen Fluch, bekam aber einen Segen! Nicht nur hat Bileam nicht verflucht – er hat das genaue Gegenteil getan. Balaks Frustration ist verständlich – er hat viel investiert (Geld, Zeit, Opfer), um das Gegenteil des Gewünschten zu erreichen.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, übersetzt die emphatische Construction mit εὐλογίαν εὐλόγησας (eulogian eulogēsas, „mit Segen hast du gesegnet").
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, Subjekt und indirektem Objekt. Die direkte Rede enthält: rhetorische Frage (Interrogativ, Verb, Dativ), Hauptsatz mit vorangestelltem finalem Infinitiv (mit Objekt), Verb mit Objektsuffix, und abschließende Interjektion mit emphatischer Verb-Construction. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (der finale Infinitiv לָקֹב אֹיְבַי fungiert als Nebensatz).".
Der Vers zeigt Balaks Schock und Empörung – seine Pläne sind völlig gescheitert. Statt Schwächung Israels hat er deren Segen öffentlich proklamieren lassen!
Numeri 23,12
Hebräisch: וַיַּ֖עַן וַיֹּאמַ֑ר הֲלֹ֗א אֵת֩ אֲשֶׁ֨ר יָשִׂ֤ים יְהוָה֙ בְּפִ֔י אֹתוֹ֥ אֶשְׁמֹ֖ר לְדַבֵּֽר׃
Deutsch: Und er antwortete und sprach: Muss ich nicht darauf achten, das zu reden, was der Ewige in meinen Mund legt?

Kommentar: Bileams Verteidigung ist eine rhetorische Frage: הֲלֹא אֵת אֲשֶׁר יָשִׂים יְהוָה בְּפִי אֹתוֹ אֶשְׁמֹר לְדַבֵּר („Muss ich nicht [darauf achten], das zu reden, was JHWH in meinen Mund legt?") – הֲלֹא rhetorische Fragepartikel (erwartet „ja"), אֵת אֲשֶׁר יָשִׂים יְהוָה בְּפִי („das, was JHWH in meinen Mund legt") – אֵת Objektpartikel, der Relativsatz אֲשֶׁר יָשִׂים יְהוָה בְּפִי („das JHWH legt in meinen Mund") – יָשִׂים (Qal Imperfekt, 3. m. sg. von שׂים, „er legt"), יְהוָה Subjekt, בְּפִי „in meinen Mund" mit Possessivsuffix.
Die Wiederaufnahme mit betontem Pronomen: אֹתוֹ אֶשְׁמֹר לְדַבֵּר („das muss ich bewahren/beachten zu reden") – אֹתוֹ resumptives Pronomen (nimmt das Objekt wieder auf, betont), אֶשְׁמֹר (Qal Imperfekt, 1. c. sg. von שׁמר, „ich muss bewahren, beachten") – שׁמר bedeutet hier „genau beachten, sorgfältig befolgen", לְדַבֵּר (Piel Infinitiv construct von דבר mit לְ, „zu reden").
Bileams Argument ist klar und wurde bereits mehrfach vorgebracht (22,38; 23,5): Er ist nicht autonom, er kann nur sprechen, was Gott ihm eingibt. Er ist nicht verantwortlich für den Inhalt – Gott ist die Quelle, Bileam nur das Medium.
Die rhetorische Frage erwartet Zustimmung – selbst Balak muss zugeben: Wenn Gott spricht, muss Bileam gehorchen. Bileams Verteidigung ist perfekt: Er hat seine Pflicht erfüllt – nicht Balak gegenüber, sondern Gott gegenüber.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Verben in der Rahmenerzählung, dann direkte Rede: Eine rhetorische Frage mit Fragepartikel, Objektpartikel, Relativsatz (mit Verb, Subjekt und Präpositionalphrase), resumptivem Pronomen, Verb und finalem Infinitiv. Insgesamt gibt es zwei Nebensätze: einen Relativsatz und einen finalen Infinitivsatz.
Der Vers zeigt Bileams standhaftes Festhalten an göttlicher Autorität – er ist unbestechlich und unbeugsam. Seine Loyalität gehört Gott, nicht dem zahlenden Kunden.
Numeri 23,13
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר אֵלָ֜יו בָּלָ֗ק לְךָ־נָּ֨א אִתִּ֜י אֶל־מָק֤וֹם אַחֵר֙ אֲשֶׁ֣ר תִּרְאֶ֣נּוּ מִשָּׁ֔ם אֶ֚פֶס קָצֵ֣הוּ תִרְאֶ֔ה וְכֻלֹּ֖ו לֹ֣א תִרְאֶ֑ה וְקָבְנוֹ־לִ֖י מִשָּֽׁם׃
Deutsch: Und Balak sprach zu ihm: Komm doch mit mir an einen anderen Ort, von wo aus du es sehen wirst. Nur sein Ende wirst du sehen, aber ganz wirst du es nicht sehen. Und verfluche es mir von dort.

Kommentar: Balak gibt nicht auf! Seine neue Strategie: לְךָ־נָּא אִתִּי אֶל־מָקוֹם אַחֵר אֲשֶׁר תִּרְאֶנּוּ מִשָּׁם („Komm doch mit mir an einen anderen Ort, von wo aus du es sehen wirst") – לְךָ־נָּא (Qal Imperativ von הלך mit emphatischem נָא, „komm doch"), אִתִּי „mit mir", אֶל־מָקוֹם אַחֵר („zu einem anderen Ort") – אַחֵר Adjektiv „anderer". Der Relativsatz אֲשֶׁר תִּרְאֶנּוּ מִשָּׁם („von wo du es sehen wirst") – תִּרְאֶנּוּ (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von ראה mit Objektsuffix 3. m. sg., „du wirst es sehen"), מִשָּׁם „von dort".
Die neue Taktik: אֶפֶס קָצֵהוּ תִרְאֶה וְכֻלּוֹ לֹא תִרְאֶה („Nur sein Ende wirst du sehen, aber ganz wirst du es nicht sehen") – אֶפֶס „nur, jedoch" (restriktive Partikel), קָצֵהוּ („sein Ende") – קָצֶה „Ende, Rand" mit Possessivsuffix 3. m. sg., תִּרְאֶה (Qal Imperfekt, 2. m. sg. von ראה, „du wirst sehen"). Die Kontrastierung: וְכֻלּוֹ לֹא תִרְאֶה („und ganz wirst du es nicht sehen") – כֻּלּוֹ („sein Ganzes, es ganz") mit Suffix, לֹא תִרְאֶה negiert.
Balaks magische Logik: Vielleicht war der erste Versuch erfolglos, weil Bileam ganz Israel sah (22,41 „er sah das Ende des Volkes")? Wenn Bileam nur einen Teil sieht, vielleicht kann er diesen Teil verfluchen? Dies zeigt primitives magisches Denken: Durch Änderung der Perspektive oder Position könnte man das magische Ergebnis ändern.
Die erneute Bitte: וְקָבְנוֹ־לִי מִשָּׁם („und verfluche es mir von dort") – וְקָבְנוֹ (Waw + Qal Imperativ Plural von קבב mit Objektsuffix 3. m. sg., „und verflucht es") – das Suffix bezieht sich auf Israel, לִי Dativ, מִשָּׁם „von dort". Der Imperativ Plural (statt Singular) ist ungewöhnlich – möglicherweise Pluralis majestatis oder Textvariante.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, hat im Imperativ Singular.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, indirektem Objekt und Subjekt. Die direkte Rede enthält: Imperativ mit emphatischem נָא, Präpositionalphrase und weiterer Präpositionalphrase mit Relativsatz; zwei kontrastierende Hauptsätze über das Sehen (mit restriktiver Partikel bzw. Negation); abschließender Imperativ mit Objektsuffix, Dativ und Lokativ. Insgesamt gibt es einen Nebensatz (Relativsatz).
Der Vers zeigt Balaks verzweifelte Hartnäckigkeit und magisches Denken – er glaubt, durch Ortswechsel und Perspektivänderung das Ergebnis ändern zu können. Er versteht nicht, dass nicht der Ort, sondern Gottes Wille entscheidend ist.
Numeri 23,14
Hebräisch: וַיִּקָּחֵ֨הוּ֙ שְׂדֵ֣ה צֹפִ֔ים אֶל־רֹ֖אשׁ הַפִּסְגָּ֑ה וַיִּ֨בֶן֙ שִׁבְעָ֣ה מִזְבְּחֹ֔ת וַיַּ֛עַל פָּ֥ר וָאַ֖יִל בַּמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und er nahm ihn mit zum Feld der Wächter, auf den Gipfel des Pisga, und er baute sieben Altäre und opferte einen Stier und einen Widder auf jedem Altar.

Kommentar: Der zweite Versuch beginnt: וַיִּקָּחֵהוּ שְׂדֵה צֹפִים אֶל־רֹאשׁ הַפִּסְגָּה („und er nahm ihn mit zum Feld der Wächter, auf den Gipfel des Pisga") – וַיִּקָּחֵהוּ (Wayyiqtol, 3. m. sg. von לקח mit Objektsuffix 3. m. sg., „und er nahm ihn"), שְׂדֵה צֹפִים („Feld der Wächter", Constructus-Verbindung) – צֹפִים ist der Plural von צֹפֶה „Wächter, Späher" (von צפה „spähen, ausschauen"). Dies ist vermutlich ein Aussichtspunkt. אֶל־רֹאשׁ הַפִּסְגָּה („auf den Gipfel des Pisga", Constructus-Verbindung) – פִּסְגָּה ist ein bekannter Berg in Moab, von dem aus Moses später das verheißene Land sehen wird (Dtn 3,27; 34,1). Es ist Teil des Nebo-Gebirgszuges östlich des Toten Meeres.
Die Wiederholung des Rituals: וַיִּבֶן שִׁבְעָה מִזְבְּחֹת וַיַּעַל פָּר וָאַיִל בַּמִּזְבֵּחַ („und er baute sieben Altäre und opferte einen Stier und einen Widder auf dem/jedem Altar") – identisch mit dem ersten Ritual (V. 1-2). Balak wiederholt die gesamte Prozedur – wieder sieben Altäre, wieder vierzehn Tiere. Dies zeigt seine Verzweiflung und seinen Glauben, dass durch Wiederholung und Ortswechsel ein anderes Ergebnis erzielt werden könnte.
Die LXX folgt dem hebräischen Text, transkribiert die Ortsnamen.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Der erste mit Verb (Objektsuffix), doppelter Ortsangabe (Constructus-Verbindungen); die beiden folgenden mit Verb, Objekt bzw. Verb, Objekt und distributiver Präpositionalphrase. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt die mechanische Wiederholung des Rituals – Balak hofft auf ein anderes Ergebnis durch Ortswechsel, versteht aber nicht, dass Gottes Wille unveränderlich ist.
Numeri 23,15
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר֙ אֶל־בָּלָ֔ק הִתְיַצֵּ֥ב כֹּ֖ה עַל־עֹלָתֶ֑ךָ וְאָנֹכִ֖י אִקָּ֥רֶה כֹּֽה׃
Deutsch: Und er sprach zu Balak: Stelle dich hier neben dein Aufsteigeopfer, und ich will dort begegnen.

Kommentar: Die Anweisung ist fast identisch mit V. 3: הִתְיַצֵּב כֹּה עַל־עֹלָתֶךָ („Stelle dich hier neben dein Aufsteigeopfer") – כֹּה „hier" (Lokativ). וְאָנֹכִי אִקָּרֶה כֹּה („und ich will dort begegnen") – וְאָנֹכִי emphatisches Pronomen „und ich", אִקָּרֶה (Nifal Kohortativ, 1. c. sg. von קרה, „ich will begegnen"), כֹּה „dort" (hier wohl „dort" im Kontrast zu Balaks Position „hier").
Die Formulierung ist kürzer als in V. 3 – Bileam sagt nicht mehr אוּלַי „vielleicht" und gibt keine Erklärung. Er weiß jetzt aus Erfahrung: Gott wird kommen und ihm ein Wort geben.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Verb, indirektem Objekt und Subjekt. Die direkte Rede enthält: Imperativ mit Lokativ und Präpositionalphrase; koordinierten Hauptsatz mit emphatischem Pronomen, Verb (Kohortativ) und Lokativ. Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers zeigt die Routine des zweiten Versuchs – Bileam folgt demselben Muster wie beim ersten Mal.
Numeri 23,16
Hebräisch: וַיִּקָּ֤ר יְהוָה֙ אֶל־בִּלְעָ֔ם וַיָּ֥שֶׂם דָּבָ֖ר בְּפִ֑יו וַיֹּ֛אמֶר שׁ֥וּב אֶל־בָּלָ֖ק וְכֹ֥ה תְדַבֵּֽר׃
Deutsch: Und der Ewige begegnete Bileam und legte ein Wort in seinen Mund und sprach: Kehre zu Balak zurück, und so sollst du reden.

Kommentar: Die göttliche Begegnung wiederholt sich: וַיִּקָּר יְהוָה אֶל־בִּלְעָם („und JHWH begegnete Bileam") – identisch mit V. 4, außer dass hier יְהוָה statt אֱלֹהִים steht. וַיָּשֶׂם דָּבָר בְּפִיו („und er legte ein Wort in seinen Mund") – fast identisch mit V. 5, hier בְּפִיו „in seinen Mund" statt בְּפִי בִלְעָם. Die Anweisung וַיֹּאמֶר שׁוּב אֶל־בָּלָק וְכֹה תְדַבֵּר („und er sprach: Kehre zu Balak zurück, und so sollst du reden") ist identisch mit V. 5.
Die fast wörtliche Wiederholung betont: Gottes Vorgehen ist konsistent. Ortswechsel ändert nichts – Gott kontrolliert die Situation vollständig.
Die LXX folgt dem hebräischen Text.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: Verb, Subjekt, Präpositionalphrase; Verb, Objekt, Präpositionalphrase; Verb mit direkter Rede (Imperativ und koordiniertes Verb mit Adverb). Es gibt keine Nebensätze.
Der Vers bereitet die zweite Weissagung vor – Gott gibt Bileam erneut ein Wort.
Numeri 23,17
Hebräisch: וַיָּבֹ֣א אֵלָ֗יו וְהִנּוֹ֤ נִצָּב֙ עַל־עֹ֣לָתוֹ֔ וְשָׂרֵ֥י מוֹאָ֖ב אִתּוֹ֑ וַיֹּ֤אמֶר לוֹ֙ בָּלָ֔ק מַה־דִּבֶּ֖ר יְהוָֽה׃
Deutsch: Und er kam zu ihm, und siehe, er stand bei seinem Aufsteigeopfer und die Fürsten Moʾavs mit ihm. Und Balak sprach zu ihm: „Was hat der Ewige geredet?"

Kommentar: Das Verb וַיָּבֹא (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von בוא) leitet die narrative Fortsetzung ein und zeigt Bileams Rückkehr zu Balak an. Das folgende אֵלָיו (Präposition אֶל mit Suffix 3. m. Sg.) gibt die Richtung „zu ihm" an.
Die Partikel וְהִנּוֹ (Kopula וְ mit הִנֵּה und Pronominalsuffix 3. m. Sg.) lenkt die Aufmerksamkeit auf die unmittelbare Wahrnehmung: „und siehe, er". Das Partizip נִצָּב (Nifal von נצב, stehend/gestellt, m. Sg.) beschreibt Balaks Position beim Opfer und drückt durch die Nifal-Form einen Zustand aus.
Die Präpositionalphrase עַל־עֹלָתוֹ verbindet die Präposition עַל („bei, auf") mit dem Nomen עֹלָה („Aufsteigeopfer", f. Sg. mit Suffix 3. m. Sg.), das vom Verb עלה („hinaufsteigen") abgeleitet ist und das vollständige Verbrennen des Opfers bezeichnet, bei dem der Rauch zu Gott aufsteigt.
Das Nomen וְשָׂרֵי (Pl. constr. von שַׂר, „Fürsten") mit dem Gentilnomen מוֹאָב bildet eine Genitivverbindung „Fürsten Moabs". Die Präposition אִתּוֹ (אֵת mit Suffix 3. m. Sg.) bedeutet „mit ihm" und zeigt die Begleitung an.
Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von אמר) führt Balaks direkte Rede ein. Das indirekte Objekt לוֹ (Präposition לְ mit Suffix 3. m. Sg.) bezeichnet den Adressaten „zu ihm". Das Subjekt בָּלָק wird explizit genannt.
Die Fragepartikel מַה („was") leitet die direkte Frage ein. Das Verb דִּבֶּר (Piel Perfekt, 3. m. Sg. von דבר) bedeutet „geredet hat" und zeigt durch die Piel-Form intensive oder kausative Bedeutung des Redens an. Das Subjekt יְהוָה (Gottesname, der Ewige) steht in emphatischer Position am Satzende.
Die LXX übersetzt עֹלָה mit ὁλοκαύτωμα (holokautōma, „Ganzopfer"), was die vollständige Verbrennung des Opfers betont und dem hebräischen Konzept des Aufsteigens entspricht. Die LXX gibt מַה־דִּבֶּר יְהוָה mit τί λελάληκεν κύριος (ti lelalēken kyrios) wieder und verwendet das Perfekt, um die vollendete Handlung auszudrücken.
Die Satzstruktur besteht aus zwei Hauptsätzen, die durch וְ koordiniert sind. Der erste Hauptsatz enthält וַיָּבֹא אֵלָיו als Prädikat mit Subjekt (Bileam, implizit) und präpositionalem Objekt. Der partizipiale Nominalsatz וְהִנּוֹ נִצָּב עַל־עֹלָתוֹ fungiert als Umstandssatz. Der Nominalsatz וְשָׂרֵי מוֹאָב אִתּוֹ ist ein weiterer Umstandssatz. Der zweite Hauptsatz וַיֹּאמֶר לוֹ בָּלָק leitet die direkte Rede mit der Frage מַה־דִּבֶּר יְהוָה ein, die einen abhängigen Fragesatz darstellt.
Der Vers zeigt die Szene nach Bileams Begegnung mit Gott: Balak wartet gespannt mit den moabitischen Fürsten beim Opfer und fragt sofort nach Gottes Botschaft, wobei die Verwendung des Gottesnamens יְהוָה Balaks Anerkennung der göttlichen Autorität zeigt.
Numeri 23,18
Hebräisch: וַיִּשָּׂ֥א מְשָׁלֹ֖ו וַיֹּאמַ֑ר ק֤וּם בָּלָק֙ וּֽשֲׁמָ֔ע הַאֲזִ֥ינָה עָדַ֖י בְּנ֥וֹ צִפֹּֽר׃
Deutsch: Da hob er seinen Spruch an und sprach: „Steh auf, Balak, und höre! Neige dein Ohr zu mir, Sohn Zippors!"

Kommentar: Das Verb וַיִּשָּׂא (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von נשׂא) leitet die Weissagung ein und bedeutet „und er erhob". Das Objekt מְשָׁלוֹ (Nomen מָשָׁל mit Pronominalsuffix 3. m. Sg.) bezeichnet den „Spruch, die Weissagung", wobei מָשָׁל ursprünglich „Gleichnis, Sprichwort" bedeutet, hier aber den prophetischen Weissagungspruch meint.
Das Verb וַיֹּאמַר (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von אמר) führt die direkte Rede ein. Der Imperativ קוּם (Qal Imperativ m. Sg. von קום, „steh auf") fordert Balak zu besonderer Aufmerksamkeit auf. Das Subjekt בָּלָק wird explizit genannt.
Der Imperativ וּשֲׁמָע (Qal Imperativ m. Sg. von שׁמע mit Kopula וְ, „und höre") verstärkt die Aufforderung zur Aufmerksamkeit. Der Imperativ הַאֲזִינָה (Hifil Imperativ m. Sg. von אזן mit ה-Lokativ, „neige das Ohr, horche auf") intensiviert durch die Hifil-Form die kausative Bedeutung und fordert aktives, konzentriertes Hören.
Die Präpositionalphrase עָדַי (Präposition עַד mit Suffix 1. c. Sg.) bedeutet „zu mir". Die Apposition בְּנוֹ צִפֹּר (בֵּן, „Sohn", im Constructzustand mit dem Eigennamen צִפֹּר, „Zippor") identifiziert Balak genealogisch. Die dreifache Aufforderung (קוּם, שְׁמָע, הַאֲזִינָה) steigert sich von der körperlichen Haltung über das allgemeine Hören zum intensiven Horchen und zeigt die Wichtigkeit der folgenden Botschaft.
Die LXX übersetzt מָשָׁל mit παραβολή (parabolē, „Gleichnis, Spruch"), was die weisheitliche Dimension betont. Die dreifache Imperativfolge wird mit ἀνάστηθι (anastēthi, „steh auf"), ἄκουε (akoue, „höre") und ἐνωτίζου (enōtizou, „nimm zu Ohren") wiedergegeben, wobei das letzte Verb das intensive Hören unterstreicht.
Die Satzstruktur besteht aus einem einleitenden Hauptsatz וַיִּשָּׂא מְשָׁלוֹ וַיֹּאמַר mit zwei koordinierten Verben. Die direkte Rede enthält drei imperative Hauptsätze, die parataktisch durch וְ verbunden sind. Die Apposition בְּנוֹ צִפֹּר fungiert als nominale Ergänzung zur Identifikation Balaks.
Der Vers markiert den feierlichen Beginn des zweiten Weissagungspruchs Bileams. Die formelle Anrede mit genealogischer Identifikation und die dreifache Aufforderung zur Aufmerksamkeit unterstreichen die Autorität und Bedeutung der göttlichen Botschaft, die Balak nun empfangen wird, auch wenn sie seinen Erwartungen widersprechen wird.
Numeri 23,19
Hebräisch: לֹ֣א אִ֥ישׁ אֵל֙ וִֽיכַזֵּ֔ב וּבֶן־אָדָ֖ם וְיִתְנֶחָ֑ם הַה֤וּא אָמַר֙ וְלֹ֣א יַעֲשֶׂ֔ה וְדִבֶּ֖ר וְלֹ֥א יְקִימֶֽנָּה׃
Deutsch: Gott ist nicht ein Mann, dass er lüge, noch ein Menschenkind, dass er bereue. Sollte er etwas sagen und es nicht tun? Und sollte er etwas reden und es nicht halten?

Kommentar: Die Negation לֹא leitet den Satz ein und verneint kategorisch. Das Nomen אִישׁ („Mann, Mensch") steht ohne Artikel und bezeichnet den Menschen generisch. Das Subjekt אֵל („Gott") folgt in emphatischer Stellung.
Das Verb וִיכַזֵּב (Piel Imperfekt 3. m. Sg. von כזב mit Kopula וְ, „dass er lüge") drückt durch die Piel-Form die intensive Bedeutung „täuschen, lügen" aus, wobei das Imperfekt hier final oder konsekutiv verstanden wird. Die Construction לֹא אִישׁ אֵל וִיכַזֵּב bildet einen Nominalsatz mit nachfolgendem finalem Verbalsatz.
Die Parallele וּבֶן־אָדָם (Kopula וְ mit der Genitivverbindung „Sohn des Menschen", idiomatisch „Menschenkind") verstärkt die Aussage durch poetischen Parallelismus. Das Verb וְיִתְנֶחָם (Hitpael Imperfekt 3. m. Sg. von נחם, „dass er bereue") zeigt durch die Hitpael-Form die reflexive Bedeutung „sich gereuen lassen, bereuen". Der Kontrast zwischen göttlicher Unveränderlichkeit und menschlicher Wandelbarkeit wird durch die beiden parallelen Negationen etabliert.
Die rhetorische Frage הַהוּא אָמַר וְלֹא יַעֲשֶׂה beginnt mit dem Fragepartikel הַ (interrogativ ה mit Demonstrativpronomen הוּא, „er"). Das Verb אָמַר (Qal Perfekt 3. m. Sg. von אמר, „hat er gesagt") steht im Perfekt und bezeichnet die vollendete Handlung.
Die Negation וְלֹא mit dem Imperfekt יַעֲשֶׂה (Qal Imperfekt 3. m. Sg. von עשׂה, „er wird tun") drückt die zu verneinende Konsequenz aus. Die parallele Frage וְדִבֶּר וְלֹא יְקִימֶנָּה verwendet das Verb דִּבֶּר (Piel Perfekt 3. m. Sg. von דבר, „hat er geredet") und יְקִימֶנָּה (Hifil Imperfekt 3. m. Sg. von קום mit Objektsuffix 3. f. Sg., „er wird es aufrichten/erfüllen").
Die Hifil-Form von קום bedeutet kausativ „aufrichten, erfüllen, verwirklichen". Das Suffix נָּה (3. f. Sg.) bezieht sich auf die göttliche Rede.
Die LXX übersetzt „וִיכַזֵּב" (dass er lüge) mit „διαρτηθῆναι" (getäuscht zu werden), und „וְיִתְנֶחָם" (dass er bereue) wird zu „ἀπειληθῆναι" (bedroht zu werden), was unterschiedliche Konzepte darstellt.
Die Satzstruktur besteht aus zwei parallelen negativen Nominalsätzen mit finalem Verbalsatz, gefolgt von zwei parallelen rhetorischen Fragen. Die erste Satzhälfte etabliert theologisch die Unveränderlichkeit Gottes im Gegensatz zum Menschen durch synonymen Parallelismus (אִישׁ parallel zu בֶן־אָדָם, וִיכַזֵּב parallel zu וְיִתְנֶחָם). Die zweite Satzhälfte besteht aus zwei koordinierten rhetorischen Fragen mit identischer Struktur: Perfekt (vollendete Handlung Gottes) + Negation + Imperfekt (zu verneinende Konsequenz).
NT-Bezüge zur göttlichen Unveränderlichkeit:
· Hebräer 6,17-18: "Gott, um die Unwandelbarkeit seines Ratschlusses den Erben der Verheißung noch besser zu zeigen, hat sich mit einem Eid verbürgt, damit wir durch zwei unwandelbare Dinge, bei denen Gott unmöglich lügen kann, starken Trost haben..."
· Jakobus 1,17: "Bei dem Vater der Lichter gibt es keine Veränderung noch Schatten von Wechsel"
· Titus 1,2: "...Gott, der nicht lügt..."
Dieser Vers formuliert eine fundamentale theologische Aussage über Gottes Zuverlässigkeit und Treue. Im Kontext antwortet Bileam auf Balaks Erwartung, dass der Fluch geändert werden könne: Gottes Wort ist unumstößlich, weil Gott nicht wie ein Mensch ist, der lügt oder seine Meinung ändert. Was Gott zusagt (אָמַר, דִּבֶּר), das führt er auch aus (יַעֲשֶׂה, יְקִימֶנָּה). Die rhetorischen Fragen erwarten eine negative Antwort und verstärken dadurch die Gewissheit der göttlichen Zusage.
Numeri 23,20
Hebräisch: הִנֵּ֥ה בָרֵ֖ךְ לָקָ֑חְתִּי וּבֵרֵ֖ךְ וְלֹ֥א אֲשִׁיבֶֽנָּה׃
Deutsch: Siehe, zu segnen habe ich empfangen; und er hat gesegnet, und ich kann es nicht wenden.

Kommentar: Die Präsentationspartikel הִנֵּה („siehe") lenkt die Aufmerksamkeit auf die folgende wichtige Aussage. Der Infinitiv construct בָרֵךְ (Piel Infinitiv construct von ברך, „segnen") steht am Satzanfang in emphatischer Position und drückt den Zweck oder Inhalt aus.
Das Verb לָקָחְתִּי (Qal Perfekt 1. c. Sg. von לקח, „ich habe empfangen/genommen") zeigt durch die 1. Person, dass Bileam als Sprecher von seiner eigenen Erfahrung berichtet. Die Construction בָרֵךְ לָקָחְתִּי bedeutet wörtlich „Segnen habe ich empfangen" und drückt aus, dass Bileam den Auftrag zum Segnen von Gott erhalten hat.
Das Verb וּבֵרֵךְ (Piel Perfekt 3. m. Sg. von ברך mit Kopula וְ, „und er hat gesegnet") bezieht sich auf Gott als implizites Subjekt. Die Piel-Form intensiviert die Bedeutung des Segnens.
Die Negation וְלֹא mit dem Imperfekt אֲשִׁיבֶנָּה (Hifil Imperfekt 1. c. Sg. von שׁוב mit Objektsuffix 3. f. Sg., „ich kann es nicht zurückwenden") drückt die Unfähigkeit Bileams aus, Gottes Segen rückgängig zu machen. Die Hifil-Form von שׁוב bedeutet kausativ „zurückwenden, rückgängig machen". Das Suffix נָּה (3. f. Sg.) bezieht sich auf die Segenshandlung oder das Segenswort.
Die LXX übersetzt בָרֵךְ mit εὐλογεῖν (eulogein, Infinitiv „segnen") und behält die infinitivische Construction bei. Das Verb לָקָחְתִּי wird mit εἴληφα (eilēpha, Perfekt „ich habe empfangen") wiedergegeben. Die LXX interpretiert וּבֵרֵךְ als καὶ εὐλογήσει (kai eulogēsei, „und er wird segnen") und verwendet das Futur anstelle des Perfekts, wodurch die fortdauernde Wirkung des Segens betont wird. Für אֲשִׁיבֶנָּה verwendet die LXX ἀποστρέψω (apostrepsō, „ich werde abwenden"), was die Bedeutung der Umkehrung klar ausdrückt.
Die Satzstruktur besteht aus drei koordinierten Hauptsätzen. Der erste Satz הִנֵּה בָרֵךְ לָקָחְתִּי ist ein Verbalsatz mit vorangestelltem Infinitiv als Objekt in emphatischer Position. Der zweite Satz וּבֵרֵךְ ist ein elliptischer Verbalsatz mit implizitem Subjekt (Gott). Der dritte Satz וְלֹא אֲשִׁיבֶנָּה ist ein negierter Verbalsatz mit Bileam als Subjekt.
Der Vers verdeutlicht Bileams Situation: Er hat von Gott den Auftrag zum Segnen empfangen (nicht zum Fluchen, wie Balak es wünschte). Gott selbst hat bereits gesegnet, und diese göttliche Handlung ist für Bileam unumkehrbar. Die dreifache Struktur (Empfang des Segensauftrags – göttliche Segenshandlung – Unmöglichkeit der Rücknahme) unterstreicht die absolute Autorität und Endgültigkeit des göttlichen Segens über Israel. Bileam stellt klar, dass er als Prophet nur Gottes Willen ausführen kann und keine Macht hat, göttliche Entscheidungen zu ändern.
Numeri 23,21
Hebräisch: לֹֽא־הִבִּ֥יט אָ֨וֶן֙ בְּיַעֲקֹ֔ב וְלֹא־רָאָ֥ה עָמָ֖ל בְּיִשְׂרָאֵ֑ל יְהוָ֤ה אֱלֹהָיו֙ עִמּוֹ֔ וּתְרוּעַ֥ת מֶ֖לֶךְ בּוֹֽ׃
Deutsch: Er erblickt kein Unrecht in Jaʿakov und sieht kein Unheil in Jisraʾel. Der Ewige, sein Gott, ist mit ihm, und Jubelruf eines Königs ist in ihm.

Kommentar: Die Negation לֹא mit dem Verb הִבִּיט (Hifil Perfekt 3. m. Sg. von נבט, „er hat erblickt/geschaut") drückt aus, dass Gott (implizites Subjekt) nicht geschaut hat. Die Hifil-Form verleiht dem Verb eine kausative oder intensive Bedeutung des Betrachtens.
Das Objekt אָוֶן („Unheil, Unrecht, Bosheit") bezeichnet moralisches Fehlverhalten oder Schuld. Die Präpositionalphrase בְּיַעֲקֹב (Präposition בְּ mit dem Eigennamen יַעֲקֹב, „in Jakob") zeigt den Bereich, in dem kein אָוֶן gesehen wird.
Die parallele Struktur וְלֹא־רָאָה עָמָל בְּיִשְׂרָאֵל verwendet das Verb רָאָה (Qal Perfekt 3. m. Sg. von ראה, „er hat gesehen") im einfachen Stamm. Das Objekt עָמָל („Mühsal, Unheil, Leid") ist ein Synonym zu אָוֶן und verstärkt die Aussage durch poetischen Parallelismus.
Die Präpositionalphrase בְּיִשְׂרָאֵל (Präposition בְּ mit dem Eigennamen יִשְׂרָאֵל, „in Israel") entspricht בְּיַעֲקֹב und zeigt den synonymen Parallelismus der beiden Namen für das Volk Gottes.
Das Subjekt יְהוָה (Gottesname, der Ewige) wird explizit genannt. Das Nomen אֱלֹהָיו (Plural von אֱלוֹהַּ, „Gott", mit Suffix 3. m. Sg., „sein Gott") steht in Apposition zu יְהוָה und betont die Bundesbeziehung.
Das Prädikat עִמּוֹ (Präposition עִם mit Suffix 3. m. Sg., „mit ihm") drückt die göttliche Gegenwart aus. Die Constructus verbindung וּתְרוּעַת מֶלֶךְ (Kopula וְ mit תְּרוּעָה, „Jubelruf, Kriegsgeschrei", im Constructzustand mit מֶלֶךְ, „König") bezeichnet den königlichen Jubel oder Triumphgeschrei. Die Präposition בּוֹ (בְּ mit Suffix 3. m. Sg., „in ihm") zeigt, dass dieser Jubelruf im Volk Israel ist.
Die LXX übersetzt „לֹא־הִבִּיט אָוֶן" (er erblickt nicht Unheil) mit „οὐκ ἔσται μόχθος" (es wird keine Mühsal sein), und „וּתְרוּעַת מֶלֶךְ בּוֹ" (und Jubelruf eines Königs ist in ihm) wird zu „τὰ ἔνδοξα ἀρχόντων ἐν αὐτῷ" (die herrlichen Dinge der Fürsten sind in ihm).
Die Satzstruktur besteht aus zwei parallelen verneinten Hauptsätzen, gefolgt von zwei positiven Nominalsätzen. Die erste Satzhälfte bildet einen synonymen Parallelismus: לֹא־הִבִּיט אָוֶן בְּיַעֲקֹב parallel zu וְלֹא־רָאָה עָמָל בְּיִשְׂרָאֵל. Die zweite Satzhälfte enthält zwei Nominalsätze: יְהוָה אֱלֹהָיו עִמּוֹ und וּתְרוּעַת מֶלֶךְ בּוֹ, die beide die göttliche Gegenwart und den Jubel Israels beschreiben.
Der Vers beschreibt Israels privilegierte Stellung vor Gott. Gott sieht keine Schuld in seinem Volk – nicht weil Israel sündlos wäre, sondern weil Gott in seiner Gnade die Sünden vergibt oder nicht gegen sein Volk rechnet. Die göttliche Gegenwart (יְהוָה אֱלֹהָיו עִמּוֹ) und der königliche Jubel unterstreichen Israels besondere Bundesbeziehung zu Gott. Der תְּרוּעַת מֶלֶךְ kann sowohl den Jubel über Gottes Königsherrschaft als auch den Kriegsruf des göttlichen Königs bezeichnen, der mit seinem Volk in den Kampf zieht.
Numeri 23,22
Hebräisch: אֵ֖ל מוֹצִיאָ֣ם מִמִּצְרָ֑יִם כְּתוֹעֲפֹ֥ת רְאֵ֖ם לוֹֽ׃
Deutsch: Gott hat sie aus Mizrajim herausgeführt; er hat Stärke wie die eines Wildstiers.

Kommentar: Das Subjekt אֵל („Gott") steht am Satzanfang in betonter Position. Das Partizip מוֹצִיאָם (Hifil Partizip m. Sg. von יצא mit Objektsuffix 3. m. Pl., „der sie herausführt/herausgeführt hat") beschreibt Gottes Handeln am Volk.
Die Hifil-Form hat kausative Bedeutung „herausführen lassen, befreien". Das Suffix ם (3. m. Pl.) bezieht sich auf Israel. Die Präpositionalphrase מִמִּצְרָיִם (Präposition מִן, „aus", mit dem Ländernamen מִצְרַיִם, „Ägypten") bezeichnet den Ausgangspunkt des Exodus, des zentralen Heilsereignisses Israels.
Die Präpositionalphrase כְּתוֹעֲפֹת רְאֵם verbindet die Präposition כְּ („wie") mit der Constructus verbindung תּוֹעֲפוֹת רְאֵם (Plural von תּוֹעָפָה, „Stärke, Kraft", im Constructzustand mit רְאֵם, „Wildstier, Wildochse").
Der רְאֵם ist ein mächtiges, ungezähmtes Tier, möglicherweise der ausgestorbene Auerochse, das in der hebräischen Bibel als Symbol für überwältigende Kraft dient. Das Suffix לוֹ (Präposition לְ mit Suffix 3. m. Sg., „für ihn/ihm") bezieht sich auf Israel und zeigt, dass diese Stärke Israel gehört oder für Israel da ist.
Die übersetzt „כְּתוֹעֲפֹת רְאֵם" (wie die Kraft/Hörner eines Wildochsen) mit „ὡς δόξα μονοκέρωτος" (wie die Herrlichkeit eines Einhorns), wobei der Wildochse zu einem Einhorn wird.
Die Satzstruktur besteht aus einem Nominalsatz אֵל מוֹצִיאָם מִמִּצְרָיִם mit Subjekt, Partizip und präpositionalem Objekt. Der zweite Teil כְּתוֹעֲפֹת רְאֵם לוֹ ist ein Nominalsatz, der die Stärke beschreibt, wobei das כְּ einen Vergleich einleitet.
Der Vers erinnert an den Exodus als Grundlage von Israels Existenz und Identität. Die Befreiung aus Ägypten demonstriert Gottes Macht. Die Metapher des Wildstiers unterstreicht die unwiderstehliche, ungezähmte Kraft, mit der Gott für sein Volk handelt. Israel hat diese göttliche Stärke als Schutz und Macht in den Kämpfen gegen seine Feinde.
Numeri 23,23
Hebräisch: כִּ֤י לֹא־נַ֙חַשׁ֙ בְּיַעֲקֹ֔ב וְלֹא־קֶ֖סֶם בְּיִשְׂרָאֵ֑ל כָּעֵ֗ת יֵאָמֵ֤ר לְיַעֲקֹב֙ וּלְיִשְׂרָאֵ֔ל מַה־פָּ֖עַל אֵֽל׃
Deutsch: Denn es gibt keine Zauberei in Jaʿakov und keine Wahrsagerei in Jisraʾel. Jetzt wird zu Jaʿakov und zu Jisraʾel gesagt werden, was Gott gewirkt hat.

Kommentar: Die Partikel כִּי („denn, weil") leitet eine Begründung für die vorherigen Aussagen ein. Die Negation לֹא mit dem Nomen נַחַשׁ (m. Sg., „Wahrsagerei, Zauberei, Omen") drückt die Abwesenheit magischer Praktiken aus.
Das Nomen נַחַשׁ stammt von der Wurzel נחשׁ und bezeichnet das Deuten von Vorzeichen oder Omina. Die Präpositionalphrase בְּיַעֲקֹב (Präposition בְּ mit יַעֲקֹב, „in Jakob") zeigt den Bereich, in dem keine Wahrsagerei existiert.
Die parallele Struktur וְלֹא־קֶסֶם בְּיִשְׂרָאֵל verwendet das Nomen קֶסֶם (m. Sg., „Wahrsagerei, Beschwörung") als Synonym zu נַחַשׁ. Die Präpositionalphrase בְּיִשְׂרָאֵל entspricht בְּיַעֲקֹב im synonymen Parallelismus.
Der קֶסֶם bezeichnet verschiedene Formen der Divination und magischen Manipulation, die in Israel verboten waren (vgl. Dtn 18,10). Die beiden negierenden Aussagen betonen, dass Israel nicht auf menschliche Manipulationsversuche angewiesen ist, sondern direkte göttliche Offenbarung empfängt.
Die Präpositionalphrase כָּעֵת (Präposition כְּ mit עֵת, f. Sg., „wie zur Zeit, jetzt") fungiert als temporale Bestimmung. Das Verb יֵאָמֵר (Nifal Imperfekt 3. m. Sg. von אמר, „es wird gesagt werden") steht im passivischen Nifal und drückt die göttliche Offenbarung aus.
Die doppelte Präpositionalphrase לְיַעֲקֹב וּלְיִשְׂרָאֵל (Präposition לְ mit beiden Namen, „zu Jakob und zu Israel") bezeichnet die Adressaten der göttlichen Botschaft. Die Fragepartikel מַה („was") leitet den indirekten Fragesatz ein.
Das Verb פָּעַל (Qal Perfekt 3. m. Sg. von פעל, „hat gewirkt/getan") beschreibt Gottes vollendete Handlung. Das Subjekt אֵל („Gott") steht am Ende in emphatischer Position.
Die LXX übersetzt „לֹא־נַחַשׁ" (keine Wahrsagerei) mit „οὐκ ἔστιν οἰωνισμὸς" (es gibt keine Vogelschau), was eine spezifische Form der Divination nennt, und „כָּעֵת יֵאָמֵר" (zur rechten Zeit wird gesagt) wird zu „κατὰ καιρὸν ῥηθήσεται" (zur rechten Zeit wird gesagt werden).
Die Satzstruktur besteht aus zwei parallelen verneinten Nominalsätzen, gefolgt von einem Hauptsatz mit temporaler Bestimmung. Die erste Satzhälfte bildet einen synonymen Parallelismus: לֹא־נַחַשׁ בְּיַעֲקֹב parallel zu וְלֹא־קֶסֶם בְּיִשְׂרָאֵל. Der zweite Satz כָּעֵת יֵאָמֵר לְיַעֲקֹב וּלְיִשְׂרָאֵל ist ein Verbalsatz mit temporaler Bestimmung, gefolgt vom abhängigen indirekten Fragesatz מַה־פָּעַל אֵל.
Der Vers kontrastiert Israels Situation mit der von Bileam und Balak. Während Balak einen Wahrsager engagiert hat, um durch magische Mittel Israels Schicksal zu beeinflussen, ist Israel nicht auf solche Praktiken angewiesen. Israel empfängt direkte prophetische Offenbarung von Gott. Die Aussage כָּעֵת יֵאָמֵר betont, dass zur rechten Zeit Gott seinem Volk offenbart, was er tut und tun wird. Dies unterstreicht die Überlegenheit der prophetischen Offenbarung über heidnische Wahrsagerei.
Numeri 23,24
Hebräisch: הֶן־עָם֙ כְּלָבִ֣יא יָק֔וּם וְכַאֲרִ֖י יִתְנַשָּׂ֑א לֹ֤א יִשְׁכַּב֙ עַד־יֹ֣אכַל טֶ֔רֶף וְדַם־חֲלָלִ֖ים יִשְׁתֶּֽה׃
Deutsch: Siehe, ein Volk, wie eine Löwin steht es auf und wie ein Löwe erhebt es sich! Es legt sich nicht nieder, bis es Beute frisst und das Blut der Erschlagenen trinkt.

Kommentar: Die Präsentationspartikel הֶן („siehe") lenkt die Aufmerksamkeit auf die folgende bildhafte Beschreibung. Das Nomen עָם („Volk", m. Sg.) bezeichnet Israel kollektiv.
Die Präpositionalphrase כְּלָבִיא (Präposition כְּ mit לָבִיא, m. Sg., „wie eine Löwin") führt den ersten Vergleich ein. Der לָבִיא bezeichnet speziell die Löwin, die als besonders aggressive Jägerin gilt. Das Verb יָקוּם (Qal Imperfekt 3. m. Sg. von קום, „es steht auf") beschreibt das Aufstehen zum Angriff.
Die parallele Struktur וְכַאֲרִי יִתְנַשָּׂא verwendet die Präposition כְּ mit אֲרִי (m. Sg., „Löwe"), einem Synonym zu לָבִיא. Das Verb יִתְנַשָּׂא (Hitpael Imperfekt 3. m. Sg. von נשׂא, „es erhebt sich") zeigt durch die Hitpael-Form die reflexive Bedeutung „sich erheben".
Die beiden parallelen Vergleiche (לָבִיא und אֲרִי) mit ihren zugehörigen Verben (יָקוּם und יִתְנַשָּׂא) verstärken das Bild durch synonymen Parallelismus.
Die Negation לֹא mit dem Imperfekt יִשְׁכַּב (Qal Imperfekt 3. m. Sg. von שׁכב, „es legt sich nieder") drückt aus, dass das Volk nicht ruht. Die temporale Präposition עַד („bis") mit dem Infinitiv construct יֹאכַל (Qal Infinitiv construct von אכל, „fressen") zeigt die zeitliche Grenze.
Das Objekt טֶרֶף (m. Sg., „Beute, Raub") bezeichnet die erjagte Beute. Die Constructus verbindung וְדַם־חֲלָלִים (Kopula וְ mit דָּם, „Blut", im Constructzustand mit חֲלָלִים, Pl. von חָלָל, „Erschlagene, Gefallene") beschreibt das Blut der im Kampf Getöteten.
Das Verb יִשְׁתֶּה (Qal Imperfekt 3. m. Sg. von שׁתה, „es trinkt") vervollständigt das kriegerische Bild des siegreichen Löwen.
Die LXX übersetzt „כְּלָבִיא" (wie eine Löwin) mit „ὡς σκύμνος" (wie ein junger Löwe), was das Geschlecht ändert, und „יִתְנַשָּׂא" (erhebt sich) wird zu „γαυριωθήσεται" (wird sich stolz erheben).
Die Satzstruktur besteht aus einem einleitenden Nominalsatz הֶן־עָם mit zwei parallelen Vergleichssätzen. Der erste Vergleich כְּלָבִיא יָקוּם und der zweite וְכַאֲרִי יִתְנַשָּׂא sind koordinierte Verbalsätze mit dem impliziten Subjekt עָם. Der folgende Hauptsatz לֹא יִשְׁכַּב ist ein negierter Verbalsatz mit temporalem Nebensatz עַד־יֹאכַל טֶרֶף, gefolgt vom koordinierten Verbalsatz וְדַם־חֲלָלִים יִשְׁתֶּה.
Der Vers verwendet die kraftvolle Metapher des Löwen, um Israels militärische Überlegenheit und Unbesiegbarkeit zu beschreiben. Das Bild zeigt Israel als gefährlichen, unaufhaltsamen Kämpfer, der nicht ruht, bis er seine Feinde vollständig besiegt hat. Diese Weissagung muss für Balak besonders bedrohlich gewesen sein, da sie genau das Gegenteil dessen verkündet, was er durch den Fluch erreichen wollte. Statt Israel zu schwächen, verkündet Bileam dessen Stärke und Sieghaftigkeit.
Christologische Typologie:
· Offenbarung 5,5: "Der Löwe aus dem Stamm Juda hat überwunden" → Jesus als eschatologischer Löwe Israels
· Genesis 49,9: "Ein junger Löwe ist Juda" → Messianische Linie
Numeri 23,25
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר בָּלָק֙ אֶל־בִּלְעָ֔ם גַּם־קֹ֖ב לֹ֣א תִקֳּבֶ֑נּוּ גַּם־בָּרֵ֖ךְ לֹ֥א תְבָרֲכֶֽנּוּ׃
Deutsch: Da sprach Balak zu Bilʿam: Du sollst es gar nicht verwünschen, und du sollst es gar nicht segnen!

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von אמר) leitet Balaks Reaktion ein. Das Subjekt בָּלָק wird explizit genannt. Die Präpositionalphrase אֶל־בִּלְעָם (Präposition אֶל mit dem Eigennamen בִּלְעָם) bezeichnet den Adressaten.
Die emphatische Partikel גַּם („auch, gar") verstärkt die Negation. Das Infinitiv Absolutum קֹב (Qal Infinitiv Absolutum von קבב, „verfluchen") steht vor dem finiten Verb zur Verstärkung. Die Negation לֹא mit dem Imperfekt תִקֳּבֶנּוּ (Qal Imperfekt 2. m. Sg. von קבב mit Objektsuffix 3. m. Sg., „du sollst es verfluchen") drückt das Verbot aus.
Die Construction Infinitiv Absolutum + finites Verb ist eine typisch hebräische Verstärkung, die hier die kategorische Ablehnung ausdrückt. Das Suffix נּוּ (3. m. Sg.) bezieht sich auf Israel.
Die parallele Struktur גַּם־בָּרֵךְ לֹא תְבָרֲכֶנּוּ wiederholt die gleiche grammatische Construction. Der Infinitiv Absolutum בָּרֵךְ (Piel Infinitiv Absolutum von ברך, „segnen") steht vor dem finiten Verb תְבָרֲכֶנּוּ (Piel Imperfekt 2. m. Sg. von ברך mit Objektsuffix 3. m. Sg., „du sollst es segnen").
Die Piel-Form intensiviert die Bedeutung des Segnens. Die Negation לֹא verbietet auch den Segen. Balaks Frustration zeigt sich in dieser paradoxen Forderung: Wenn Bileam Israel nicht verfluchen kann, soll er es wenigstens auch nicht segnen.
Die LXX übersetzt גַּם־קֹב לֹא תִקֳּבֶנּוּ mit ἀλλὰ καταρώμενος οὐ καταράσῃ αὐτόν (alla katarōmenos ou katarāsē auton, „sondern verfluchend sollst du ihn nicht verfluchen"). Die LXX gibt גַּם־בָּרֵךְ לֹא תְבָרֲכֶנּוּ mit καὶ εὐλογῶν οὐκ εὐλογήσεις αὐτόν (kai eulogōn ouk eulogēseis auton, „und segnend sollst du ihn nicht segnen") wieder. Die LXX behält die Construction Partizip + finites Verb bei, um die Verstärkung auszudrücken.
Die Satzstruktur besteht aus zwei parallelen Hauptsätzen, die durch גַּם koordiniert sind. Jeder Satz hat die Struktur: Partikel גַּם + Infinitiv Absolutum + Negation לֹא + Imperfekt mit Objektsuffix. Die beiden Sätze bilden einen antithetischen Parallelismus: קֹב gegenüber בָּרֵךְ, Fluch gegenüber Segen.
Der Vers zeigt Balaks wachsende Verzweiflung und Frustration. Er hatte Bileam engagiert, um Israel zu verfluchen, doch stattdessen hat Bileam Israel bereits zweimal gesegnet. In seiner Verärgerung fordert Balak nun, dass Bileam weder fluchen noch segnen soll – als ob Schweigen besser wäre als weitere Segensworte. Diese Forderung zeigt Balaks Unverständnis für die prophetische Berufung: Ein Prophet kann nicht einfach schweigen, wenn Gott durch ihn sprechen will. Balaks Versuch, die göttliche Botschaft zu kontrollieren oder zu unterdrücken, ist zum Scheitern verurteilt.
Numeri 23,26
Hebräisch: וַיַּ֣עַן בִּלְעָ֔ם וַיֹּ֖אמֶר אֶל־בָּלָ֑ק הֲלֹ֗א דִּבַּ֤רְתִּי אֵלֶ֙יךָ֙ לֵאמֹ֔ר כֹּ֛ל אֲשֶׁר־יְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֹתוֹ֥ אֶֽעֱשֶֽׂה׃
Deutsch: Und Bilʿam antwortete und sprach zu Balak: „Habe ich nicht zu dir geredet, sagend: Alles, was der Ewige reden wird, das werde ich tun?"

Kommentar: Das Verb וַיַּעַן (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von ענה, „und er antwortete") leitet Bileams Antwort ein. Das Subjekt בִּלְעָם wird explizit genannt. Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von אמר, „und er sprach") führt die direkte Rede ein.
Die Präpositionalphrase אֶל־בָּלָק (Präposition אֶל mit בָּלָק) bezeichnet den Adressaten.
Die Fragepartikel הֲלֹא (interrogativ ה mit Negation לֹא, „nicht wahr? habe ich nicht?") leitet eine rhetorische Frage ein, die eine bejahende Antwort erwartet. Das Verb דִּבַּרְתִּי (Piel Perfekt 1. c. Sg. von דבר, „ich habe geredet") zeigt durch die 1. Person, dass Bileam von seiner eigenen früheren Aussage spricht.
Die Piel-Form intensiviert die Bedeutung des Redens. Die Präpositionalphrase אֵלֶיךָ (Präposition אֶל mit Suffix 2. m. Sg., „zu dir") zeigt den Adressaten von Bileams früherer Rede an.
Der Infinitiv construct לֵאמֹר (Qal Infinitiv construct von אמר, „sagend") leitet die indirekte Rede ein. Das Totaladjektiv כֹּל („alles, jedes") mit dem Relativsatz אֲשֶׁר־יְדַבֵּר יְהוָה betont die Vollständigkeit des Gehorsams.
Die Relativpartikel אֲשֶׁר („was, das") leitet den Relativsatz ein. Das Verb יְדַבֵּר (Piel Imperfekt 3. m. Sg. von דבר, „er wird reden") steht im Imperfekt und bezeichnet zukünftiges oder wiederholtes Handeln. Das Subjekt יְהוָה (Gottesname) wird explizit genannt.
Das Pronomen אֹתוֹ (Objektmarker mit Suffix 3. m. Sg., „es") nimmt das Objekt von יְדַבֵּר vorweg. Das Verb אֶעֱשֶׂה (Qal Imperfekt 1. c. Sg. von עשׂה, „ich werde tun") drückt Bileams Verpflichtung zum Gehorsam aus.
Die LXX übersetzt הֲלֹא mit οὐχί (ouchi, „nicht wahr?"), was die rhetorische Frage beibehält. Die LXX gibt דִּבַּרְתִּי mit λελάληκα (lelalēka, Perfekt „ich habe geredet") wieder. Für כֹּל אֲשֶׁר־יְדַבֵּר יְהוָה verwendet die LXX πάντα ὅσα ἐὰν λαλήσῃ ὁ θεός (panta hosa ean lalēsē ho theos, „alles, was Gott reden wird"), wobei sie אֱלֹהִים statt יְהוָה verwendet. Die LXX übersetzt אֹתוֹ אֶעֱשֶׂה mit ταῦτα ποιήσω (tauta poiēsō, „dies werde ich tun").
Die Satzstruktur besteht aus einem Hauptsatz mit zwei koordinierten Verben וַיַּעַן und וַיֹּאמֶר, gefolgt von der direkten Rede. Die direkte Rede enthält eine rhetorische Frage mit dem Hauptverb דִּבַּרְתִּי und präpositionalem Objekt. Der Infinitiv לֵאמֹר leitet die indirekte Rede ein, die aus einem Hauptsatz mit Relativsatz besteht: כֹּל (Subjekt) אֲשֶׁר־יְדַבֵּר יְהוָה (Relativsatz) אֹתוֹ אֶעֱשֶׂה (Hauptsatz).
Der Vers zeigt Bileams konsequente Haltung: Er hat Balak von Anfang an klargemacht, dass er nur das tun kann, was Gott ihm befiehlt. Die rhetorische Frage erinnert Balak an diese frühere Warnung (vgl. Num 22,18.38). Bileam verteidigt sich nicht entschuldigend, sondern selbstbewusst: Er erfüllt exakt seine prophetische Pflicht und kann nicht anders handeln. Die Betonung auf כֹּל („alles") unterstreicht die Vollständigkeit seines Gehorsams gegenüber Gottes Wort.
Numeri 23,27
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר בָּלָק֙ אֶל־בִּלְעָ֔ם לְכָה־נָּא֙ אֶקָּ֣חֲךָ֔ אֶל־מָק֖וֹם אַחֵ֑ר אוּלַ֤י יִישַׁר֙ בְּעֵינֵ֣י הָאֱלֹהִ֔ים וְקַבֹּ֥תוֹ לִ֖י מִשָּֽׁם׃
Deutsch: Und Balak sprach zu Bilʿam: „Komm doch, ich will dich an einen anderen Ort mitnehmen. Vielleicht wird es recht sein in den Augen Gottes, dass du es mir von dort verfluchst."

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von אמר) leitet Balaks erneuten Versuch ein. Das Subjekt בָּלָק wird explizit genannt. Die Präpositionalphrase אֶל־בִּלְעָם (Präposition אֶל mit בִּלְעָם) bezeichnet den Adressaten.
Der Imperativ לְכָה (Qal Imperativ m. Sg. von הלך, „komm, geh") mit der Partikel נָא („doch, bitte") drückt eine höfliche, aber dringende Aufforderung aus. Das Verb אֶקָּחֲךָ (Qal Kohortativ 1. c. Sg. von לקח mit Objektsuffix 2. m. Sg., „ich will dich nehmen/mitnehmen") zeigt Balaks Absicht.
Die Kohortativform drückt den Willen oder die Absicht des Sprechers aus. Das Suffix ךָ (2. m. Sg.) bezieht sich auf Bileam.
Die Präpositionalphrase אֶל־מָקוֹם אַחֵר (Präposition אֶל mit der Constructus verbindung מָקוֹם, „Ort", und אַחֵר, „anderer") zeigt das Ziel der Reise. Balak hofft offenbar, dass ein Ortswechsel das Ergebnis ändern könnte – eine magische Vorstellung, die das Wesen der Prophetie missversteht.
Die Partikel אוּלַי („vielleicht") drückt Unsicherheit und Hoffnung aus. Das Verb יִישַׁר (Qal Imperfekt 3. m. Sg. von ישׁר, „es wird recht sein, es wird gefallen") beschreibt, was Balak erhofft. Die Präpositionalphrase בְּעֵינֵי הָאֱלֹהִים (Präposition בְּ mit der Constructus verbindung עֵינַיִם, „Augen", Dual mit Artikel, und הָאֱלֹהִים, „Gott") ist eine idiomatische Wendung für „in den Augen Gottes", was „nach Gottes Willen, Gott gefällig" bedeutet.
Das Verb וְקַבֹּתוֹ (Piel Perfekt 2. m. Sg. von קבב mit Objektsuffix 3. m. Sg., „und du verfluchst es") steht nach אוּלַי in perfektiver Form, die hier eine erwartete oder erhoffte zukünftige Handlung ausdrückt. Die Piel-Form intensiviert die Bedeutung des Verfluchens.
Die Präposition לִי (לְ mit Suffix 1. c. Sg., „für mich") zeigt den Nutznießer des Fluches. Die Präpositionalphrase מִשָּׁם (Präposition מִן mit dem Adverb שָׁם, „von dort") bezeichnet den Ort, von dem aus der Fluch ausgesprochen werden soll.
Die LXX übersetzt לְכָה־נָא mit δεῦρο δή (deuro dē, „komm doch"). Die LXX gibt אֶקָּחֲךָ mit ἀναλάβω σε (analabō se, „ich werde dich mitnehmen") wieder, wobei sie das Futur verwendet. Für יִישַׁר בְּעֵינֵי הָאֱלֹהִים verwendet die LXX εἰ ἀρέσει τῷ θεῷ (ei aresei tō theō, „ob es Gott gefallen wird"). Die LXX übersetzt וְקַבֹּתוֹ לִי mit καὶ καταράσαι αὐτόν μοι (kai katarasai auton moi, „und ihn für mich zu verfluchen"), wobei sie den Infinitiv verwendet.
Die Satzstruktur besteht aus einem Hauptsatz וַיֹּאמֶר בָּלָק אֶל־בִּלְעָם, gefolgt von der direkten Rede. Die direkte Rede enthält drei Hauptsätze: den Imperativ לְכָה־נָא, den kohortativischen Satz אֶקָּחֲךָ אֶל־מָקוֹם אַחֵר, und den Satz mit אוּלַי, der die Hoffnung ausdrückt: אוּלַי יִישַׁר בְּעֵינֵי הָאֱלֹהִים וְקַבֹּתוֹ לִי מִשָּֽׁם.
Der Vers zeigt Balaks hartnäckige Weigerung, die göttliche Botschaft zu akzeptieren. Trotz zweimaliger eindeutiger Segnungen Israels durch Bileam versucht Balak es ein drittes Mal. Seine Hoffnung, dass ein anderer Ort vielleicht ein anderes Ergebnis bringen könnte, offenbart sein magisches Weltbild: Er denkt, der Ort könnte den Ausgang beeinflussen. Doch wahre Prophetie hängt nicht vom Ort ab, sondern allein von Gottes Willen. Die Formulierung בְּעֵינֵי הָאֱלֹהִים zeigt ironischerweise, dass selbst Balak erkennen muss, dass letztlich Gott entscheidet – nicht der Ort, nicht die Opfer, nicht Bileams Fähigkeiten.
Numeri 23,28
Hebräisch: וַיִּקַּ֥ח בָּלָ֖ק אֶת־בִּלְעָ֑ם רֹ֣אשׁ הַפְּע֔וֹר הַנִּשְׁקָ֖ף עַל־פְּנֵ֥י הַיְשִׁימֹֽן׃
Deutsch: Und Balak nahm Bilʿam mit auf den Gipfel des Peor, der über die Fläche der Wildnis blickt.

Kommentar: Das Verb וַיִּקַּח (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von לקח, „und er nahm") beschreibt Balaks Handlung. Das Subjekt בָּלָק wird explizit genannt. Das direkte Objekt אֶת־בִּלְעָם (Objektmarker אֶת mit בִּלְעָם) bezeichnet Bileam als denjenigen, der mitgenommen wird.
Das Nomen רֹאשׁ („Kopf, Gipfel", m. Sg.) mit dem Eigennamen הַפְּעוֹר (mit Artikel, „der Peor") bildet eine Genitivverbindung „Gipfel des Peor". Der פְּעוֹר ist ein Berg in Moab, der später auch als Kultstätte des Baal-Peor bekannt wird (vgl. Num 25,3). Der Artikel bei הַפְּעוֹר zeigt, dass es sich um einen bekannten, spezifischen Ort handelt.
Das Partizip הַנִּשְׁקָף (Nifal Partizip m. Sg. von שׁקף mit Artikel, „der hinabblickt, der überschaut") beschreibt die Lage des Berges. Die Nifal-Form hat hier passive oder reflexive Bedeutung. Die Präpositionalphrase עַל־פְּנֵי הַיְשִׁימֹן (Präposition עַל mit der Constructus verbindung פְּנֵי, „Angesicht", und הַיְשִׁימוֹן mit Artikel, „die Wildnis, die Einöde") beschreibt, worauf der Berg hinabblickt.
Das Nomen יְשִׁימוֹן bezeichnet eine öde, unbewohnte Gegend, wahrscheinlich die Wüste nordöstlich vom Toten Meer. Der Ausdruck עַל־פְּנֵי bedeutet wörtlich „auf dem Angesicht von" und idiomatisch „über, hinweg über".
Die LXX übersetzt וַיִּקַּח mit καὶ παρέλαβεν (kai parelaben, „und er nahm mit"). Die LXX gibt רֹאשׁ הַפְּעוֹר mit ἐπὶ κορυφὴν τοῦ Φογώρ (epi koryphēn tou Phogōr, „auf den Gipfel des Phogor") wieder. Für הַנִּשְׁקָף verwendet die LXX τὸ παρακύπτον (to parakupton, „das hinabblickt"). Die LXX übersetzt עַל־פְּנֵי הַיְשִׁימֹן mit ἐπὶ πρόσωπον τῆς ἐρήμου (epi prosōpon tēs erēmou, „auf das Angesicht der Wüste").
Die Satzstruktur besteht aus einem Hauptsatz וַיִּקַּח בָּלָק אֶת־בִּלְעָם mit Verb, Subjekt und Objekt. Die adverbiale Ortsbestimmung רֹאשׁ הַפְּעוֹר zeigt das Ziel der Bewegung. Der relativische Partizipialsatz הַנִּשְׁקָף עַל־פְּנֵי הַיְשִׁימֹן beschreibt näher die Lage des Berges und fungiert als Attribut zu הַפְּעוֹר.
Der Vers beschreibt den dritten und letzten Versuch Balaks, einen Fluch über Israel zu erwirken. Der Peor-Berg hatte wahrscheinlich kultische Bedeutung und bot einen strategischen Ausblick über die Wüste, wo Israel lagerte. Die Ortswahl könnte Balaks magisches Denken widerspiegeln: Er hofft, dass dieser spezifische, möglicherweise kultisch bedeutsame Ort bessere Bedingungen für einen wirksamen Fluch bieten würde. Doch wie die folgenden Verse zeigen werden, ist auch dieser Versuch zum Scheitern verurteilt – Gottes Wille lässt sich nicht durch Ortswechsel manipulieren.
Numeri 23,29
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר בִּלְעָם֙ אֶל־בָּלָ֔ק בְּנֵה־לִ֥י בָזֶ֖ה שִׁבְעָ֣ה מִזְבְּחֹ֑ת וְהָכֵ֥ן לִי֙ בָּזֶ֔ה שִׁבְעָ֥ה פָרִ֖ים וְשִׁבְעָ֥ה אֵילִֽים׃
Deutsch: Und Bilʿam sprach zu Balak: „Baue mir hier sieben Altäre und bereite mir hier sieben Stiere und sieben Widder zu."

Kommentar: Das Verb וַיֹּאמֶר (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von אמר) leitet Bileams Anweisung ein. Das Subjekt בִּלְעָם wird explizit genannt. Die Präpositionalphrase אֶל־בָּלָק (Präposition אֶל mit בָּלָק) bezeichnet den Adressaten.
Der Imperativ בְּנֵה (Qal Imperativ m. Sg. von בנה, „baue") fordert Balak zum Bau der Altäre auf. Die Präposition לִי (לְ mit Suffix 1. c. Sg., „für mich") zeigt den Nutznießer. Das Demonstrativpronomen בָזֶה („hier") mit der Präposition בְּ bezeichnet den Ort: „an diesem Ort, hier".
Das Zahlwort שִׁבְעָה („sieben", m. Pl.) mit dem Nomen מִזְבְּחֹת (Pl. von מִזְבֵּחַ, „Altar") bildet die Objektangabe „sieben Altäre". Die Zahl Sieben symbolisiert in der hebräischen Kultur Vollständigkeit und Vollkommenheit.
Die Construction וְהָכֵן לִי בָזֶה (Kopula וְ mit Imperativ הָכֵן, Hifil Imperativ m. Sg. von כון, „bereite zu") fordert die Vorbereitung der Opfertiere. Die Hifil-Form hat kausative Bedeutung „bereit machen, zurichten". Die Präposition לִי und das Demonstrativum בָזֶה wiederholen die Struktur des ersten Satzes.
Das Zahlwort שִׁבְעָה mit פָרִים (Pl. von פַּר, „Stier") bezeichnet „sieben Stiere". Die Koordination וְשִׁבְעָה אֵילִים (Kopula וְ mit Zahlwort und אֵילִים, Pl. von אַיִל, „Widder") fügt „sieben Widder" hinzu. Diese Opfertiere waren kostspielige Opfergaben, und die Anzahl von je sieben unterstreicht die Bedeutung und den Aufwand des Rituals.
Die LXX übersetzt בְּנֵה־לִי mit οἰκοδόμησόν μοι (oikodomēson moi, „baue mir"). Die LXX gibt בָזֶה mit ἐνταῦθα (entautha, „hier") wieder. Für מִזְבְּחֹת verwendet die LXX θυσιαστήρια (thysiastēria, „Altäre"). Die LXX übersetzt הָכֵן mit ἑτοίμασον (hetoimason, „bereite"). Die LXX gibt פָרִים mit μόσχους (moschous, „Stiere") und אֵילִים mit κριούς (krious, „Widder") wieder.
Die Satzstruktur besteht aus zwei parallelen imperativen Hauptsätzen. Der erste Satz בְּנֵה־לִי בָזֶה שִׁבְעָ֣ה מִזְבְּחֹת hat die Struktur: Imperativ + indirektes Objekt + lokales Adverb + Zahladjektiv + direktes Objekt. Der zweite Satz וְהָכֵן לִי בָזֶה שִׁבְעָה פָרִים וְשִׁבְעָה אֵילִים wiederholt diese Struktur mit koordiniertem Objekt.
Der Vers zeigt das wiederholte Ritual: Zum dritten Mal werden sieben Altäre errichtet und je sieben Stiere und Widder vorbereitet. Die identische Anweisung wie bei den vorherigen beiden Versuchen (vgl. Num 23,1-2; 23,14) unterstreicht Balaks verzweifelte Hoffnung, dass diesmal der gewünschte Fluch gelingen könnte. Doch das mechanische Wiederholen des gleichen Rituals zeigt das Missverständnis der magischen Weltanschauung: Opfer und Rituale können Gottes souveränen Willen nicht manipulieren oder ändern. Bileam folgt dem vertrauten Muster, obwohl er weiß, dass nicht das Ritual, sondern allein Gottes Wort entscheidend ist.
Numeri 23,30
Hebräisch: וַיַּ֣עַשׂ בָּלָ֔ק כַּאֲשֶׁ֖ר אָמַ֣ר בִּלְעָ֑ם וַיַּ֛עַל פָּ֥ר וָאַ֖יִל בַּמִּזְבֵּֽחַ׃
Deutsch: Und Balak tat, wie Bilʿam gesagt hatte, und opferte einen Stier und einen Widder auf jedem Altar.

Kommentar: Das Verb וַיַּעַשׂ (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von עשׂה, „und er tat") leitet die Ausführung der Anweisung ein. Das Subjekt בָּלָק wird explizit genannt.
Die Vergleichspartikel כַּאֲשֶׁר („wie, so wie") leitet einen Vergleichssatz ein, der die Übereinstimmung von Balaks Handlung mit Bileams Anweisung ausdrückt. Das Verb אָמַר (Qal Perfekt 3. m. Sg. von אמר, „er hat gesagt") im Relativsatz beschreibt Bileams vorherige Anweisung. Das Subjekt בִּלְעָם wird explizit genannt.
Das Verb וַיַּעַל (Hifil Wayyiqtol, 3. m. Sg. von עלה, „und er opferte hinauf, brachte als Aufsteigeopfer dar") beschreibt die Opferhandlung. Die Hifil-Form hat kausative Bedeutung „hinaufsteigen lassen", was sich auf das Aufsteigen des Rauches beim Aufsteigeopfer bezieht.
Das direkte Objekt פָּר (m. Sg., „Stier") und וָאַיִל (Kopula וְ mit אַיִל, m. Sg., „Widder") bezeichnet die Opfertiere. Die Präpositionalphrase בַּמִּזְבֵּחַ (Präposition בְּ mit הַמִּזְבֵּחַ, „auf dem Altar", m. Sg. mit Artikel) zeigt den Ort der Opferung.
Der Singular בַּמִּזְבֵּחַ im Kontext der sieben Altäre ist distributiv zu verstehen: „auf jedem Altar" wurde je ein Stier und ein Widder geopfert, insgesamt also sieben Stiere und sieben Widder auf sieben Altären.
Die LXX übersetzt וַיַּעַשׂ mit καὶ ἐποίησεν (kai epoiēsen, „und er tat"). Die LXX gibt כַּאֲשֶׁר אָמַר בִּלְעָם mit καθὰ εἶπεν Βαλαάμ (katha eipen Balaam, „wie Balaam gesagt hatte") wieder. Für וַיַּעַל verwendet die LXX καὶ ἀνήνεγκεν (kai anēnenken, „und er brachte hinauf"). Die LXX übersetzt פָּר וָאַיִל mit μόσχον καὶ κριόν (moschon kai krion, „Stier und Widder"). Die LXX gibt בַּמִּזְבֵּחַ mit κατὰ βωμόν (kata bōmon, „auf jedem Altar") wieder und macht damit die distributive Bedeutung explizit.
Die Satzstruktur besteht aus zwei koordinierten Hauptsätzen. Der erste Hauptsatz וַיַּעַשׂ בָּלָק כַּאֲשֶׁר אָמַר בִּלְעָם enthält Verb, Subjekt und Vergleichssatz. Der Vergleichssatz כַּאֲשֶׁר אָמַר בִּלְעָם ist ein Nebensatz mit Verb und Subjekt. Der zweite Hauptsatz וַיַּעַל פָּר וָאַיִל בַּמִּזְבֵּחַ besteht aus Verb, koordiniertem Objekt und lokaler Bestimmung.
Der Vers schließt die Vorbereitungen für den dritten Weissagungsversuch ab. Balaks sofortiger und vollständiger Gehorsam gegenüber Bileams Anweisung zeigt seine verzweifelte Hoffnung, dass das wiederholte Ritual endlich den gewünschten Fluch über Israel bringen würde. Die Formulierung וַיַּעַשׂ בָּלָק כַּאֲשֶׁר אָמַר בִּלְעָם betont die exakte Ausführung – Balak lässt nichts aus, was den Erfolg gefährden könnte. Die kostspieligen Opfer (insgesamt vierzehn Tiere) unterstreichen Balaks Entschlossenheit. Doch wie die folgenden Kapitel zeigen werden, kann auch dieses aufwendige Ritual Gottes Segen über Israel nicht in einen Fluch verwandeln. Der Vers bereitet die Szene für Bileams drittes und umfangreichstes Segens Weissagung vor.
	Versuch
	Ort
	Opfer
	Ergebnis

	1 (V. 1-12)
	Bamot-Baal
	7 Altäre, 14 Tiere
	Segen (V. 7-10)

	2 (V. 13,26) 
	Pisga
	7 Altäre, 14 Tiere
	Segen (V. 18-24)

	3 (V. 27-30)
	Peor
	7 Altäre, 14 Tiere
	(Segen folgt Kap. 24)


→ Steigerung: Trotz dreimaliger Wiederholung des Rituals bleibt Gottes Wille unveränderlich
Numeri 24,1
Hebräisch: וַיַּ֣רְא בִּלְעָ֗ם כִּ֣י ט֞וֹב בְּעֵינֵ֤י יְהוָה֙ לְבָרֵ֣ךְ אֶת־יִשְׂרָאֵ֔ל וְלֹא־הָלַ֥ךְ כְּפַֽעַם־בְּפַ֖עַם לִקְרַ֣את נְחָשִׁ֑ים וַיָּ֥שֶׁת אֶל־הַמִּדְבָּ֖ר פָּנָֽיו׃
Deutsch: Als Bilʿam sah, dass es gut war in den Augen des Ewigen, Jisraʾel zu segnen, ging er nicht wie die vorigen Male, um Wahrsagungen zu begegnen, sondern richtete sein Angesicht zur Wüste.

Kommentar: Das Verb וַיַּרְא (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von ראה, „und er sah") leitet Bileams Erkenntnis ein. Das Subjekt בִּלְעָם wird explizit genannt.
Die Konjunktion כִּי („dass") leitet einen Objektsatz ein, der den Inhalt von Bileams Erkenntnis darstellt. Das Adjektiv טוֹב („gut") als Prädikat beschreibt die göttliche Wohlgefälligkeit. Die Präpositionalphrase בְּעֵינֵי יְהוָה (Präposition בְּ mit der Constructus verbindung עֵינֵי, Dual von עַיִן, „Augen", und יְהוָה, Gottesname) ist eine idiomatische Wendung für „nach dem Willen/Wohlgefallen des Ewigen".
Der Infinitiv construct לְבָרֵךְ (Piel Infinitiv construct von ברך mit Präposition לְ, „zu segnen") fungiert als Subjekt des Objektsatzes. Die Piel-Form intensiviert die Bedeutung des Segnens. Das direkte Objekt אֶת־יִשְׂרָאֵל (Objektmarker אֶת mit יִשְׂרָאֵל) bezeichnet den Empfänger des Segens.
Die Negation וְלֹא mit dem Verb הָלַךְ (Qal Perfekt 3. m. Sg. von הלך, „er ging") drückt aus, dass Bileam nicht ging. Die Präpositionalphrase כְּפַעַם־בְּפַעַם (Präposition כְּ mit der Constructus verbindung פַּעַם־בְּפַעַם, „wie Mal in/nach Mal", idiomatisch „wie die vorigen Male, wie zuvor") beschreibt die früheren Gelegenheiten.
Der Infinitiv construct לִקְרַאת (Qal Infinitiv construct von קרא mit Präposition לְ, „um zu begegnen, um entgegenzugehen") drückt den Zweck aus. Das Objekt נְחָשִׁים (Pl. von נַחַשׁ, „Wahrsagungen, Omina, Zaubereien") bezeichnet die magischen Praktiken, die Bileam früher aufgesucht hatte.
Das Verb וַיָּשֶׁת (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von שׁית, „und er richtete, setzte") beschreibt die neue Handlung. Die Präpositionalphrase אֶל־הַמִּדְבָּר (Präposition אֶל mit הַמִּדְבָּר, „die Wüste", m. Sg. mit Artikel) zeigt die Richtung. Das Objekt פָּנָיו (Pl. von פָּנִים, „Angesicht", mit Suffix 3. m. Sg., „sein Angesicht") bildet mit dem Verb die idiomatische Wendung „sein Angesicht richten" für „sich hinwenden zu, ausrichten auf".
Die LXX übersetzt „לִקְרַאת נְחָשִׁים" (um Wahrsagereien zu begegnen) mit „εἰς συνάντησιν τοῖς οἰωνοῖς" (zur Begegnung mit den Vogelzeichen), was eine spezifische Form der Divination (Vogelschau) nennt statt allgemeiner Wahrsagerei.
Die Satzstruktur besteht aus drei koordinierten Hauptsätzen. Der erste Satz וַיַּרְא בִּלְעָם mit dem Objektsatz כִּי טוֹב בְּעֵינֵי יְהוָה לְבָרֵךְ אֶת־יִשְׂרָאֵל beschreibt Bileams Erkenntnis. Der zweite Satz וְלֹא־הָלַךְ כְּפַעַם־בְּפַעַם לִקְרַאת נְחָשִׁים ist ein negierter Verbalsatz mit finalem Infinitiv. Der dritte Satz וַיָּשֶׁת אֶל־הַמִּדְבָּר פָּנָיו beschreibt Bileams neue Handlung.
Der Vers markiert einen entscheidenden Wendepunkt in Bileams Verhalten. Nach zwei erfolglosen Versuchen, Israel zu verfluchen, erkennt Bileam endgültig, dass es Gottes Wille ist, Israel zu segnen. Im Gegensatz zu den vorherigen Malen (כְּפַעַם־בְּפַעַם) sucht er nun keine Wahrsagungen mehr auf (נְחָשִׁים), sondern wendet sich direkt der Wüste zu, wo Israel lagert. Diese Änderung zeigt Bileams wachsendes Verständnis: Wahrsagerei und magische Praktiken sind nutzlos, wenn Gottes Wille feststeht. Statt Omina zu suchen, öffnet er sich nun vollständig für die direkte göttliche Offenbarung. Das Richten seines Angesichts zur Wüste symbolisiert seine Bereitschaft, Israel direkt anzuschauen und Gottes Segen über das Volk zu empfangen und auszusprechen.
Numeri 24,2
Hebräisch: וַיִּשָּׂ֨א בִלְעָ֜ם אֶת־עֵינָ֗יו וַיַּרְא֙ אֶת־יִשְׂרָאֵ֔ל שֹׁכֵ֖ן לִשְׁבָטָ֑יו וַתְּהִ֥י עָלָ֖יו ר֥וּחַ אֱלֹהִֽים׃
Deutsch: Und Bilʿam erhob seine Augen und sah Jisraʾel wohnend nach seinen Stämmen, und der Geist Gottes kam über ihn.

Kommentar: Das Verb וַיִּשָּׂא (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von נשׂא, „und er erhob") leitet die Handlung ein. Das Subjekt בִלְעָם wird explizit genannt. Das direkte Objekt אֶת־עֵינָיו (Objektmarker אֶת mit עֵינַיִם, Dual von עַיִן, „Augen", mit Suffix 3. m. Sg., „seine Augen") bildet mit dem Verb die idiomatische Wendung „die Augen erheben" für „aufblicken, schauen".
Das Verb וַיַּרְא (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von ראה, „und er sah") beschreibt die Wahrnehmung. Das direkte Objekt אֶת־יִשְׂרָאֵל (Objektmarker אֶת mit יִשְׂרָאֵל) bezeichnet das Gesehene. Das Partizip שֹׁכֵן (Qal Partizip m. Sg. von שׁכן, „wohnend, lagernd") beschreibt Israels Zustand.
Die Präpositionalphrase לִשְׁבָטָיו (Präposition לְ mit שְׁבָטִים, Pl. von שֵׁבֶט, „Stamm", mit Suffix 3. m. Sg., „nach seinen Stämmen") zeigt die geordnete Lagerung Israels nach den zwölf Stämmen an. Die Präposition לְ hat hier distributive Bedeutung „gemäß, nach".
Das Verb וַתְּהִי (Wayyiqtol, 3. f. Sg. von היה, „und es war, und sie kam") leitet das Kommen des Geistes ein. Die Präpositionalphrase עָלָיו (Präposition עַל mit Suffix 3. m. Sg., „auf ihn") zeigt die Richtung der Geistesmitteilung. Das Subjekt רוּחַ אֱלֹהִים (Constructus verbindung von רוּחַ, „Geist, Wind", f. Sg., mit אֱלֹהִים, „Gott") bezeichnet den „Geist Gottes", der Bileam zur prophetischen Rede befähigt.
Die LXX übersetzt וַיִּשָּׂא בִלְעָם אֶת־עֵינָיו mit καὶ ἐπάρας Βαλαὰμ τοὺς ὀφθαλμοὺς αὐτοῦ (kai eparas Balaam tous ophthalmous autou, „und Balaam, erhoben habend seine Augen"). Die LXX gibt שֹׁכֵן לִשְׁבָטָיו mit παρεμβεβληκότα κατὰ φυλάς (parembeblēkota kata phylas, „gelagert nach Stämmen") wieder. Für וַתְּהִי עָלָיו רוּחַ אֱלֹהִים verwendet die LXX καὶ ἐγενήθη πνεῦμα θεοῦ ἐπ' αὐτῷ (kai egenēthē pneuma theou ep' autō, „und es kam Geist Gottes auf ihn").
Die Satzstruktur besteht aus drei koordinierten Hauptsätzen. Der erste Satz וַיִּשָּׂא בִלְעָם אֶת־עֵינָיו ist ein Verbalsatz mit Subjekt und Objekt. Der zweite Satz וַיַּרְא אֶת־יִשְׂרָאֵל שֹׁכֵן לִשְׁבָטָיו enthält das Verb, das Objekt und einen partizipialen Attributsatz. Der dritte Satz וַתְּהִי עָלָיו רוּחַ אֱלֹהִים ist ein Verbalsatz mit präpositionalem Objekt und Subjekt.
Der Vers beschreibt den Moment der prophetischen Inspiration. Bileam blickt auf und sieht Israel in geordneter, stammesmäßiger Lagerung. Dieser Anblick der göttlichen Ordnung im Volk löst das Kommen des Geistes Gottes aus. Die Formulierung רוּחַ אֱלֹהִים betont die göttliche Quelle der folgenden Weissagung. Anders als bei den vorherigen Weissagungen, wo Gott Bileam „begegnete" (קרה, Num 23,4.16), kommt hier der Geist Gottes direkt עָלָיו („auf ihn"). Dies unterstreicht die unmittelbare, mächtige göttliche Inspiration für das folgende, umfangreichste und bedeutendste Weissagung. Die geordnete Lagerung Israels לִשְׁבָטָיו zeigt die Struktur und Disziplin des Volkes und mag Bileam beeindruckt haben – doch entscheidend ist die göttliche Geistesmitteilung, die ihn zur Weissagung befähigt.
Numeri 24,3
Hebräisch: וַיִּשָּׂ֥א מְשָׁלֹ֖ו וַיֹּאמַ֑ר נְאֻ֤ם בִּלְעָם֙ בְּנ֣וֹ בְעֹ֔ר וּנְאֻ֥ם הַגֶּ֖בֶר שְׁתֻ֥ם הָעָֽיִן׃
Deutsch: Und er hob seinen Spruch an und sprach: „Spruch Bilʿams, des Sohnes Beʿors, und Spruch des Mannes mit geöffnetem Auge."

Kommentar: Das Verb וַיִּשָּׂא (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von נשׂא, „und er erhob") leitet die Weissagung ein. Das Objekt מְשָׁלוֹ (Nomen מָשָׁל, „Spruch, Weissagung", m. Sg. mit Suffix 3. m. Sg., „sein Spruch") bezeichnet den prophetischen Weissagungsspruch.
Das Verb וַיֹּאמַר (Wayyiqtol, 3. m. Sg. von אמר, „und er sprach") führt die direkte Rede ein.
Das Nomen נְאֻם (m. Sg., „Spruch, Ausspruch") ist ein technischer Begriff für prophetische oder göttliche Rede, oft verwendet in der Formel נְאֻם יְהוָה („Spruch des Ewigen"). Die Genitivverbindung נְאֻם בִּלְעָם („Spruch Bileams") identifiziert den Sprecher. Die weitere Genitivverbindung בְּנוֹ בְעֹר (בֵּן, „Sohn", im Constructzustand mit Suffix 3. m. Sg., und בְּעֹר, Eigenname „Beor") gibt die genealogische Identifikation: „Sohn Beors".
Die parallele Struktur וּנְאֻם הַגֶּבֶר שְׁתֻם הָעָיִן wiederholt נְאֻם (mit Kopula וְ) und fügt eine weitere Identifikation hinzu. Das Nomen הַגֶּבֶר (m. Sg. mit Artikel, „der Mann, der starke Mann") bezeichnet Bileam. Das Partizip שְׁתֻם (Qal Passiv Partizip m. Sg. von שׁתם, „verschlossen, geöffnet") mit dem Artikel ist mehrdeutig.
Die Constructus verbindung שְׁתֻם הָעָיִן (Partizip im Constructzustand mit הָעַיִן, f. Sg. mit Artikel, „das Auge") bedeutet wörtlich „verschlossen/geöffnet des Auges". Traditionell wird dies als „mit geöffnetem Auge" verstanden, im Sinne von prophetischer Vision. Das Passiv Partizip שְׁתֻם kann sowohl „verschlossen" als auch paradoxerweise „geöffnet" bedeuten (durch göttliches Wirken). Der Kontext legt nahe: „dessen Auge geöffnet ist" für prophetische Schau.
Die LXX übersetzt „שְׁתֻם הָעָיִן" (der offenen Auges ist, wörtlich: verschlossen des Auges) mit „ὁ ἀληθινῶς ὁρῶν" (der wahrhaftig sieht), was das paradoxe hebräische Idiom durch eine klarere Aussage ersetzt.
Die Satzstruktur besteht aus zwei koordinierten Hauptsätzen וַיִּשָּׂא מְשָׁלוֹ וַיֹּאמַר, gefolgt von der direkten Rede. Die direkte Rede enthält zwei parallele Nominalsätze mit נְאֻם als Kopf: נְאֻם בִּלְעָם בְּנוֹ בְעֹר und וּנְאֻם הַגֶּבֶר שְׁתֻם הָעָיִן. Beide Sätze identifizieren den Sprecher durch verschiedene Attribute.
Der Vers eröffnet feierlich die dritte große Weissagung Bileams mit einer doppelten Selbstidentifikation. Die Verwendung von נְאֻם, normalerweise göttlichen Sprüchen vorbehalten, verleiht der Weissagung höchste Autorität. Bileam präsentiert sich zunächst mit seinem Namen und seiner Abstammung (בִּלְעָם בְּנוֹ בְעֹר), dann mit seiner prophetischen Qualifikation (שְׁתֻם הָעָיִן). Das „geöffnete Auge" symbolisiert seine Fähigkeit, göttliche Visionen zu empfangen und zu schauen, was anderen verborgen bleibt. Diese feierliche Einleitung bereitet auf die bedeutsamen messianischen Weissagungen vor, die folgen werden.
Numeri 24,4
Hebräisch: נְאֻ֕ם שֹׁמֵ֖עַ אִמְרֵי־אֵ֑ל אֲשֶׁ֨ר מַחֲזֵ֤ה שַׁדַּי֙ יֶֽחֱזֶ֔ה נֹפֵ֖ל וּגְל֥וּי עֵינָֽיִם׃
Deutsch: Spruch dessen, der die Worte Gottes hört, der ein Gesicht des Allmächtigen sieht, niederfallend und enthüllter Augen:

Kommentar: Das Nomen נְאֻם (m. Sg., „Spruch") setzt die feierliche Einleitung fort. Das Partizip שֹׁמֵעַ (Qal Partizip m. Sg. von שׁמע, „hörend, der hört") beschreibt Bileams prophetische Fähigkeit. Die Constructus verbindung אִמְרֵי־אֵל (אֲמָרִים, Pl. von אֵמֶר, „Worte, Aussprüche", im Constructzustand mit אֵל, „Gott") bezeichnet „Worte Gottes". Die Verwendung von אֵל (nicht אֱלֹהִים) betont die Macht und Erhabenheit Gottes.
Die Relativpartikel אֲשֶׁר („der, welcher") leitet einen Relativsatz ein. Das Nomen מַחֲזֵה (m. Sg., „Gesicht, Vision") bezeichnet die prophetische Schau. Die Genitivverbindung מַחֲזֵה שַׁדַּי („Gesicht des Allmächtigen") mit dem Gottesnamen שַׁדַּי („Allmächtiger") betont die göttliche Quelle der Vision. שַׁדַּי ist ein archaischer Gottesname, der besonders in der Patriarchenzeit verwendet wird und Gottes Allmacht ausdrückt.
Das Verb יֶחֱזֶה (Qal Imperfekt 3. m. Sg. von חזה, „er sieht, schaut") beschreibt die visionäre Wahrnehmung. Die Wurzel חזה bezeichnet speziell prophetisches Schauen. Das Partizip נֹפֵל (Qal Partizip m. Sg. von נפל, „fallend, niederfallend") beschreibt Bileams körperlichen Zustand während der Ekstase. Das Niederfallen ist ein typisches Merkmal prophetischer Trance oder göttlicher Offenbarungserfahrung.
Die Constructus verbindung וּגְלוּי עֵינָיִם (Kopula וְ mit Qal Passiv Partizip m. Sg. von גלה, „enthüllt, geöffnet", im Constructzustand mit עֵינַיִם, Dual von עַיִן, „Augen") bedeutet „und enthüllter Augen". Das passive Partizip גְלוּי zeigt, dass die Augen durch göttliches Wirken geöffnet wurden. Die Formulierung bildet einen Chiasmus mit שְׁתֻם הָעָיִן aus Vers 3: Während das physische Auge möglicherweise geschlossen ist (im ekstatischen Zustand), ist das geistige Auge geöffnet für göttliche Visionen.
Die fügt „ἐν ὕπνῳ" (im Schlaf) hinzu, was im Hebräischen nicht explizit erscheint, und übersetzt „נֹפֵל וּגְלוּי עֵינָיִם" (fallend und offener Augen) mit „ἐν ὕπνῳ ἀποκεκαλυμμένοι οἱ ὀφθαλμοὶ αὐτοῦ" (im Schlaf sind seine Augen entschleiert).
Die Satzstruktur besteht aus einem Nominalsatz mit נְאֻם als Kopf, gefolgt vom Partizip שֹׁמֵעַ mit seinem Objekt אִמְרֵי־אֵל. Der Relativsatz אֲשֶׁר מַחֲזֵה שַׁדַּי יֶחֱזֶה erweitert die Beschreibung. Die beiden Partizipien נֹפֵל und גְלוּי עֵינָיִם fungieren als Umstandsbestimmungen, die Bileams Zustand während der prophetischen Schau beschreiben.
Der Vers intensiviert die Selbstdarstellung Bileams als echter Prophet. Er betont zwei Sinne der prophetischen Wahrnehmung: das Hören (שֹׁמֵעַ אִמְרֵי־אֵל) und das Sehen (מַחֲזֵה שַׁדַּי יֶחֱזֶה). Die Verwendung des Gottesnamens שַׁדַּי verleiht der Weissagung archaische, patriarchalische Autorität. Die Beschreibung des ekstatischen Zustands (נֹפֵל וּגְלוּי עֵינָיִם) zeigt, dass Bileam in einem Zustand prophetischer Trance spricht, in dem sein inneres Auge für göttliche Offenbarung geöffnet ist. Diese ausführliche Legitimationsformel bereitet auf die außergewöhnliche Bedeutung der folgenden Weissagung vor, das zu den wichtigsten messianischen Weissagungen des Alten Testaments gehört.
Numeri 24,5
Hebräisch: מַה־טֹּ֥בוּ אֹהָלֶ֖יךָ יַעֲקֹ֑ב מִשְׁכְּנֹתֶ֖יךָ יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Wie gut sind deine Zelte, Jaʿakov, deine Wohnungen, Jisraʾel!

Kommentar: Die Fragepartikel מַה („wie") in Ausrufen drückt Bewunderung oder Erstaunen aus und bedeutet „wie sehr, wie". Das Verb טֹּבוּ (Qal Perfekt 3. c. Pl. von טוב, „sie sind gut") dient hier als Prädikat. Die Perfektform drückt einen gegenwärtigen Zustand aus.
Das Subjekt אֹהָלֶיךָ (Pl. von אֹהֶל, „Zelt", mit Suffix 2. m. Sg., „deine Zelte") bezeichnet die Wohnstätten Israels. Das Vokativ יַעֲקֹב (Eigenname „Jakob") spricht das Volk direkt an.
Die parallele Struktur מִשְׁכְּנֹתֶיךָ יִשְׂרָאֵל verwendet das Nomen מִשְׁכְּנֹתֶיךָ (Pl. von מִשְׁכָּן, „Wohnstätte, Wohnung", mit Suffix 2. m. Sg., „deine Wohnungen") als Synonym zu אֹהָלֶיךָ. Der Vokativ יִשְׂרָאֵל (Eigenname „Israel") ist parallel zu יַעֲקֹב. Die beiden Namen יַעֲקֹב und יִשְׂרָאֵל bilden einen synonymen Parallelismus und bezeichnen beide das Volk Israel.
Die LXX übersetzt מַה־טֹּבוּ mit ὡς καλοί (hōs kaloi, „wie schön"). Die LXX gibt אֹהָלֶיךָ mit οἱ οἶκοί σου (hoi oikoi sou, „deine Häuser") wieder, was eine Interpretationsverschiebung von Zelten zu festen Häusern darstellt. Für מִשְׁכְּנֹתֶיךָ verwendet die LXX αἱ σκηναί σου (hai skēnai sou, „deine Zelte"), was näher am hebräischen Text bleibt.
Die Satzstruktur besteht aus zwei parallelen Ausrufesätzen im synonymen Parallelismus. Jeder Satz hat die Struktur: Ausrufepartikel מַה + Prädikat + Subjekt + Vokativ. Der erste Satz מַה־טֹּבוּ אֹהָלֶיךָ יַעֲקֹב entspricht dem zweiten Satz מִשְׁכְּנֹתֶיךָ יִשְׂרָאֵל, wobei im zweiten Satz das Prädikat elliptisch ausgelassen ist.
Der Vers beginnt das eigentliche Segens-Weissagung mit einem begeisterten Ausruf über die Schönheit und Ordnung der israelitischen Lager. Was Bileam beim Aufblicken (V. 2) gesehen hat – Israel שֹׁכֵן לִשְׁבָטָיו („wohnend nach seinen Stämmen") – beeindruckt ihn zutiefst. Die geordnete, stammesmäßige Lagerung spiegelt göttliche Ordnung wider.
Die Doppelbezeichnung אֹהָלֶיךָ und מִשְׁכְּנֹתֶיךָ betont verschiedene Aspekte der Wohnstätten: אֹהֶל bezeichnet das nomadische Zelt, während מִשְׁכָּן (von der Wurzel שׁכן, „wohnen") die Wohnstätte als Ort der Gegenwart betont. Die direkte Anrede an יַעֲקֹב und יִשְׂרָאֵל macht die Weissagung persönlich und unmittelbar. Dieser Vers wurde später in die jüdische Liturgie aufgenommen als Eröffnung des Morgengebets (מַה טֹּבוּ, Ma Tovu), was seine bleibende Bedeutung unterstreicht.
Numeri 24,6
Hebräisch: כִּנְחָלִ֣ים נִטָּ֔יוּ כְּגַנֹּ֖ת עֲלֵ֣י נָהָ֑ר כַּאֲהָלִים֙ נָטַ֣ע יְהוָ֔ה כַּאֲרָזִ֖ים עֲלֵי־מָֽיִם׃
Deutsch: Wie Bäche sind sie ausgestreckt, wie Gärten am Strom, wie Aloebäume, die der Ewige gepflanzt hat, wie Zedern am Wasser.

Kommentar: Die Präposition כְּ („wie") mit dem Nomen נְחָלִים (Pl. von נַחַל, „Bach, Wadi, Tal") leitet den ersten Vergleich ein. Das Verb נִטָּיוּ (Nifal Perfekt 3. c. Pl. von נטה, „sie sind ausgestreckt, ausgebreitet") beschreibt durch die Nifal-Form das Sich-Ausstrecken der Täler oder Bäche. Die Vorstellung ist die von sich ausbreitenden, fruchtbaren Tälern oder Wasserläufen.
Die parallele Struktur כְּגַנֹּת עֲלֵי נָהָר verwendet die Präposition כְּ mit גַּנֹּת (Pl. von גַּן, „Garten"). Die Präpositionalphrase עֲלֵי נָהָר (Präposition עַל mit נָהָר, „Strom, Fluss", m. Sg.) bedeutet „an/bei einem Strom". Gärten am Fluss sind besonders fruchtbar und grün – ein Bild paradiesischer Fülle.
Der dritte Vergleich כַּאֲהָלִים נָטַע יְהוָה verwendet die Präposition כְּ mit אֲהָלִים (Pl. von אֲהָלִים oder אַהֲלוֹת, ein aromatischer Baum, möglicherweise Aloeholz). Das Verb נָטַע (Qal Perfekt 3. m. Sg. von נטע, „er hat gepflanzt") beschreibt göttliches Wirken. Das Subjekt יְהוָה (Gottesname) wird explizit genannt und betont, dass diese Bäume von Gott selbst gepflanzt wurden.
Der vierte Vergleich כַּאֲרָזִים עֲלֵי־מָיִם verwendet die Präposition כְּ mit אֲרָזִים (Pl. von אֶרֶז, „Zeder"). Die Präpositionalphrase עֲלֵי־מָיִם (Präposition עַל mit מַיִם, „Wasser", m. Pl.) bedeutet „am/beim Wasser". Zedern am Wasser sind außergewöhnlich mächtig und langlebig. Die Zeder, besonders die Libanon-Zeder, ist in der Bibel Symbol für Stärke, Majestät und Beständigkeit.
Die LXX übersetzt נְחָלִים mit φάραγγες (pharanges, „Schluchten"). Die LXX gibt נִטָּיוּ mit κατασκιάζουσαι (kataskiazousai, „beschattend") wieder, was eine interpretative Übersetzung darstellt. Für גַּנֹּת עֲלֵי נָהָר verwendet die LXX ὡς παράδεισοι ἐφ' ὕδατος (hōs paradeisoi eph' hydatos, „wie Paradiese auf Wasser"). Die LXX übersetzt אֲהָלִים mit σκηναί (skēnai, „Zelte"), was eine Verwechslung mit אֹהָלִים zeigt. Für אֲרָזִים verwendet die LXX κέδροι (kedroi, „Zedern").
Die Satzstruktur besteht aus vier parallelen Vergleichen, die alle mit כְּ eingeleitet werden. Der erste Vergleich כִּנְחָלִים נִטָּיוּ ist ein vollständiger Satz mit Verb. Die folgenden drei Vergleiche sind Nominalsätze ohne explizites Verb: כְּגַנֹּת עֲלֵי נָהָר, כַּאֲהָלִים נָטַע יְהוָה, und כַּאֲרָזִים עֲלֵי־מָיִם. Alle vier Bilder betonen Fruchtbarkeit, Wachstum und göttlichen Segen durch die Verbindung mit Wasser.
Der Vers entfaltet durch vier Naturbilder die Herrlichkeit und den Segen Israels. Das erste Bild der sich ausstreckenden Täler/Bäche (נְחָלִים נִטָּיוּ) zeigt die räumliche Ausdehnung Israels. Das zweite Bild der Gärten am Strom (גַּנֹּת עֲלֵי נָהָר) betont Fruchtbarkeit und Schönheit. Das dritte Bild der von Gott gepflanzten Aloebäume (אֲהָלִים נָטַע יְהוָה) unterstreicht die göttliche Fürsorge und den kostbaren, aromatischen Charakter. Das vierte Bild der Zedern am Wasser (אֲרָזִים עֲלֵי־מָיִם) symbolisiert Stärke, Majestät und Beständigkeit.
Zentral in allen vier Bildern ist das Motiv des Wassers als Quelle des Lebens und Segens. Israel wird nicht als dürre Wüste gesehen, sondern als von göttlichem Segen bewässertes, fruchtbares Land. Die explizite Erwähnung יְהוָה im dritten Vergleich macht deutlich, dass dieser Segen nicht natürlich, sondern göttlich gewirkt ist.
Numeri 24,7
Hebräisch: יִֽזַּל־מַ֨יִם֙ מִדָּ֣לְיָ֔ו וְזַרְעֹ֖ו בְּמַ֣יִם רַבִּ֑ים וְיָרֹ֤ם מֵֽאֲגַג֙ מַלְכֹּ֔ו וְתִנַּשֵּׂ֖א מַלְכֻתֹֽו׃
Deutsch: Wasser fließt aus seinen Eimern, und seine Saat ist an reichlichem Wasser. Und sein König wird höher sein als Agag, und sein Königreich wird sich erheben.

Kommentar: Das Verb יִזַּל (Qal Imperfekt 3. m. Sg. von נזל, „es fließt, träufelt") beschreibt das Fließen von Wasser. Das Subjekt מַיִם (m. Pl., „Wasser") steht nachgestellt. Die Präpositionalphrase מִדָּלְיָו (Präposition מִן mit דְּלִי, „Eimer, Wassereimer", Pl. mit Suffix 3. m. Sg., „aus seinen Eimern") zeigt die Quelle des Wassers. Das Bild der überfließenden Eimer symbolisiert Überfluss und Segen.
Die Constructus verbindung וְזַרְעוֹ (Kopula וְ mit זֶרַע, „Same, Nachkommenschaft", m. Sg. mit Suffix 3. m. Sg., „seine Saat/Nachkommenschaft") kann sowohl die landwirtschaftliche Saat als auch bildlich die Nachkommenschaft Israels bezeichnen. Die Präpositionalphrase בְּמַיִם רַבִּים (Präposition בְּ mit der Constructus verbindung מַיִם רַבִּים, „viele Wasser, reichliche Wasser") beschreibt den Überfluss an Wasser. Das Adjektiv רַבִּים (Pl. von רַב, „viel, reichlich") betont die Fülle.
Das Verb וְיָרֹם (Qal Imperfekt 3. m. Sg. von רום mit Kopula וְ, „und es/er wird hoch sein, sich erheben") beschreibt Erhöhung. Die Präpositionalphrase מֵאֲגַג (Präposition מִן im Vergleich mit אֲגַג, Eigenname „Agag") bedeutet „höher als Agag". אֲגַג ist der Name oder Titel der amalekitischen Könige (vgl. 1 Sam 15,8). Die Erwähnung Agags zeigt Israels militärische Überlegenheit über seine Feinde.
Das Subjekt מַלְכּוֹ (m. Sg., „sein König", mit Suffix 3. m. Sg.) bezieht sich auf Israels König. Das Verb וְתִנַּשֵּׂא (Nifal Imperfekt 3. f. Sg. von נשׂא mit Kopula וְ, „und sie wird sich erheben") beschreibt Erhöhung. Die Nifal-Form hat reflexive Bedeutung „sich erheben". Das Subjekt מַלְכֻתוֹ (f. Sg., „sein Königreich", mit Suffix 3. m. Sg.) bezeichnet Israels Königreich.
Die LXX hat einen völlig anderen Text: Statt „יִזַּל־מַיִם מִדָּלְיָו" (Wasser fließt aus seinen Eimern) hat sie „ἐξελεύσεται ἄνθρωπος ἐκ τοῦ σπέρματος αὐτοῦ" (ein Mensch wird aus seinem Samen hervorgehen). Das hebräische „מֵאֲגַג" (über Agag) wird zu „ἢ Γὼγ" (als Gog), eine bedeutende textliche Variante.
Die Satzstruktur besteht aus vier koordinierten Hauptsätzen. Der erste Satz יִזַּל־מַיִם מִדָּלְיָו ist ein Verbalsatz mit nachgestelltem Subjekt. Der zweite Satz וְזַרְעוֹ בְּמַיִם רַבִּים ist ein Nominalsatz. Der dritte Satz וְיָרֹם מֵאֲגַג מַלְכּוֹ und der vierte Satz וְתִנַּשֵּׂא מַלְכֻתוֹ sind Verbalsätze, die die politisch-militärische Erhöhung Israels beschreiben.
Der Vers entwickelt das Wassermotiv weiter und verbindet materiellen Segen mit politischer Macht. Die überfließenden Eimer symbolisieren außergewöhnlichen Wohlstand und Fruchtbarkeit. Die Formulierung וְזַרְעוֹ בְּמַיִם רַבִּים kann doppelt verstanden werden: Israels Saat (Feldfrüchte) hat reichlich Wasser, und Israels Nachkommenschaft wird zahlreich sein wie Wasser.
Der Übergang zur politischen Dimension in der zweiten Vershälfte ist bedeutsam. מַלְכּוֹ („sein König") deutet auf die zukünftige Monarchie Israels hin, die zur Zeit Bileams noch nicht existierte. Die Erwähnung von אֲגַג, dem amalekitischen König, ist prophetisch: König Saul wird später Agag besiegen (1 Sam 15). Die doppelte Aussage über die Erhöhung (וְיָרֹם... וְתִנַּשֵּׂא) betont Israels politische und militärische Überlegenheit. Das Königreich Israels wird sich über alle Feinde erheben – eine Weissagung, die sich in David und Salomo erfüllen wird, aber auch messianische Dimensionen hat.
Numeri 24,8
Hebräisch: אֵ֚ל מוֹצִיאֹ֣ו מִמִּצְרַ֔יִם כְּתוֹעֲפֹ֥ת רְאֵ֖ם לוֹ֑ יֹאכַ֞ל גּוֹיִ֣ם צָרָ֗יו וְעַצְמֹתֵיהֶ֛ם יְגָרֵ֖ם וְחִצָּ֥יו יִמְחָֽץ׃
Deutsch: Gott, der es aus Mizrajim herausgeführt hat, ist ihm wie die Hörner des Wildstiers. Es wird die Nationen, seine Feinde, fressen und ihre Gebeine zermalmen und sie mit seinen Pfeilen zerschmettern.

Kommentar: Der Vers beginnt mit אֵל als Eigenname für Gott, gefolgt vom Hiphil-Partizip מוֹצִיאוֹ („der es herausführt") mit Suffix der 3. Person maskulin Singular und der Präposition מִמִּצְרַיִם („aus Ägypten") mit assimiliertem Nun. Die Construction betont Gottes rettende Tat beim Exodus als bestimmendes Merkmal Israels. כְּתוֹעֲפֹת רְאֵם לוֹ bildet einen Vergleichssatz mit der Präposition כְּ („wie"), dem Plural Constructus  תוֹעֲפֹת („Hörner, Kraft") und רְאֵם („Wildstier"). Das Suffix לוֹ zeigt die possessive Beziehung („für ihn, ihm gehörend") an.
Die drei folgenden Verben יֹאכַל (Qal Imperfekt „fressen"), יְגָרֵם (Piel Imperfekt „zermalmen") und יִמְחָץ (Qal Imperfekt „zerschmettern") bilden eine Klimax der Zerstörung, wobei das Piel die intensive Vernichtung betont. גּוֹיִם צָרָיו („Nationen, seine Feinde") steht als Akkusativobjekt mit appositiver Ergänzung, עַצְמֹתֵיהֶם („ihre Knochen") symbolisiert die vollständige Vernichtung bis ins Innerste, und חִצָּיו („seine Pfeile") fungiert als Instrumental.
Die LXX übersetzt „כְּתוֹעֲפֹת רְאֵם" (wie die Hörner eines Wildochsen) erneut mit „ὡς δόξα μονοκέρωτος" (wie die Herrlichkeit eines Einhorns), und „וְעַצְמֹתֵיהֶם יְגָרֵם" (und ihre Knochen wird er zermalmen) wird zu „καὶ τὰ πάχη αὐτῶν ἐκμυελιεῖ" (und ihr Fett wird er ausmarken).
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz mit erweitertem Subjekt (Gott als der Herausführende aus Ägypten), gefolgt von einem prädikativen Vergleich (wie die Hörner des Wildstiers). Daran schließen sich drei koordinierte Verbalsätze an, die alle Israel als implizites Subjekt haben und die Vernichtung der Feinde in drei Stufen beschreiben.
Der Vers schildert Israels überwältigende militärische Überlegenheit als direkte Folge von Gottes Befreiungshandeln beim Exodus. Die Tiermetapher des Wildstiers mit seinen mächtigen Hörnern symbolisiert unwiderstehliche Kraft.
Numeri 24,9
Hebräisch: כָּרַ֨ע שָׁכַ֧ב כַּאֲרִ֛י וּכְלָבִ֖יא מִ֣י יְקִימֶ֑נּוּ מְבָרֲכֶ֣יךָ בָר֔וּךְ וְאֹרְרֶ֖יךָ אָרֽוּר׃
Deutsch: Es duckt sich, es liegt da wie ein Löwe und wie eine Löwin; wer wird es aufstören? Die dich segnen, sind gesegnet, und die dich verfluchen, sind verflucht.

Kommentar: Der Vers beginnt mit כָּרַע (Qal Perfekt „sich ducken") und שָׁכַב (Qal Perfekt „liegen"), die asyndetisch nebeneinanderstehen und eine Hendiadyoin-Construction bilden, die das ruhende, aber kampfbereite Tier beschreibt. כַּאֲרִי („wie ein Löwe") und וּכְלָבִיא („und wie eine Löwin/kräftiger Löwe") bilden eine doppelte Tiermetapher mit der Vergleichspräposition כְּ. מִי יְקִימֶנּוּ ist eine rhetorische Frage mit dem Interrogativpronomen מִי („wer") und dem Hiphil Imperfekt יְקִימֶנּוּ von קום mit Suffix („ihn aufwecken, aufstören"), die die Antwort „niemand" erwartet und die Unantastbarkeit Israels betont.
מְבָרֲכֶיךָ בָּרוּךְ besteht aus dem Piel-Partizip Plural מְבָרֲכֶיךָ („deine Segnenden") mit Suffix der 2. Person maskulin Singular und dem Qal Passiv-Partizip בָּרוּךְ („gesegnet"), das einen Nominalsatz ohne Kopula bildet. וְאֹרְרֶיךָ אָרוּר ist die antithetische Parallele mit dem Qal-Partizip Plural אֹרְרֶיךָ („deine Verfluchenden") und dem Passiv-Partizip אָרוּר („verflucht"). Die Kongruenz zwischen Plural-Subjekt und Singular-Prädikat behandelt das Kollektiv als Einheit. Diese Formulierung erinnert an Genesis 12,3 und betont die Kontinuität der Segenslinie von Abraham zu Israel.
Die LXX übersetzt „כַּאֲרִי וּכְלָבִיא" (wie ein Löwe und wie eine Löwin) mit „ὡς λέων καὶ ὡς σκύμνος" (wie ein Löwe und wie ein junger Löwe), wobei das Geschlecht geändert wird.
Die Satzstruktur zeigt zunächst zwei asyndetische Perfektsätze mit zwei Vergleichen, gefolgt von einer rhetorischen Frage. Der zweite Teil besteht aus zwei parallelen Nominalsätzen, die eine chiastische Beziehung zwischen Segnen und Gesegnetsein bzw. Verfluchen und Verfluchtsein ausdrücken.
Der Vers verwendet die Metapher des ruhenden, aber gefährlichen Raubtiers, um Israels Zustand zu beschreiben. Die Segen-Fluch-Formel universalisiert die Bedeutung Israels für alle Völker.
Numeri 24,10
Hebräisch: וַיִּֽחַר־אַ֤ף בָּלָק֙ אֶל־בִּלְעָ֔ם וַיִּסְפֹּ֖ק אֶת־כַּפָּ֑יו וַיֹּ֨אמֶר בָּלָ֜ק אֶל־בִּלְעָ֗ם לָקֹ֤ב אֹֽיְבַי֙ קְרָאתִ֔יךָ וְהִנֵּה֙ בֵּרַ֣כְתָּ בָרֵ֔ךְ זֶ֖ה שָׁלֹ֥שׁ פְּעָמִֽים׃
Deutsch: Da entbrannte der Zorn Balaks gegen Bil'am, und er schlug seine Handflächen zusammen. Und Balak sprach zu Bil'am: „Meine Feinde zu verfluchen habe ich dich gerufen, und siehe, du hast sie sogar sehr gesegnet diese drei Male."

Kommentar: Der Vers beginnt mit der idiomatischen Wendung וַיִּחַר־אַף (Qal Wayyiqtol von חרה mit אַף als Subjekt, „es entbrannte Zorn"), wobei die Präposition אֶל־בִּלְעָם die Richtung des Zorns anzeigt („gegen Bil'am"). וַיִּסְפֹּק אֶת־כַּפָּיו beschreibt eine symbolische Handlung: Qal Wayyiqtol von ספק („zusammenschlagen") mit dem Akkusativobjekt כַּפָּיו (Dual „seine Hände"), eine Geste des Zorns und der Frustration. Die beiden Wayyiqtol-Formen bilden eine Handlungssequenz: erst entbrennt der Zorn innerlich, dann manifestiert er sich äußerlich.
Die direkte Rede beginnt mit לָקֹב אֹיְבַי קְרָאתִיךָ, wobei לָקֹב (Qal Infinitiv Constructus von קבב mit לְ) den Zweck ausdrückt („um zu verfluchen"). אֹיְבַי („meine Feinde") ist das Objekt des Infinitivs, קְרָאתִיךָ (Qal Perfekt 1. Person Singular mit Suffix „ich habe dich gerufen") drückt die abgeschlossene Handlung aus. Die Wortstellung mit vorangestelltem Infinitiv betont den Zweck. וְהִנֵּה בֵּרַכְתָּ בָרֵךְ bildet den Kontrast: הִנֵּה („siehe") leitet einen überraschenden Sachverhalt ein, בֵּרַכְתָּ (Piel Perfekt 2. Person maskulin Singular „du hast gesegnet") mit dem Infinitiv Absolutus בָּרֵךְ bildet eine Verstärkungskonstruktion („du hast sehr gesegnet, ja gesegnet"). זֶה שָׁלֹשׁ פְּעָמִים („dies drei Male") spezifiziert die Häufigkeit als Akkusativ der Zeitausdehnung.
Die LXX gibt die Verstärkungskonstruktion בֵּרַכְתָּ בָרֵךְ nicht durch eine wörtliche Wiederholung des Verbs wieder, sondern verschiebt die Betonung auf die Häufigkeit durch τοῦτο τρίτον („dies zum dritten Mal"), was bedeutet, dass die Intensität des Segens im Griechischen weniger betont wird als im Hebräischen.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze im Narrativ, gefolgt von der direkten Rede mit einem Hauptsatz mit vorangestelltem Finalsatz und einem adversativen Hauptsatz.
Der Vers markiert den dramatischen Höhepunkt: Balaks Frustration explodiert, nachdem Bileam zum dritten Mal Israel gesegnet statt verflucht hat, was die Ironie der umgekehrten Erwartung unterstreicht.
Numeri 24,11
Hebräisch: וְעַתָּ֖ה בְּרַח־לְךָ֣ אֶל־מְקוֹמֶ֑ךָ אָמַ֨רְתִּי֙ כַּבֵּ֣ד אֲכַבֶּדְךָ֔ וְהִנֵּ֛ה מְנָעֲךָ֥ יְהוָ֖ה מִכָּבֽוֹד׃
Deutsch: Und nun flieh an deinen Ort. Ich hatte gesagt, ich werde dich gewiss ehren, aber siehe, der Ewige hat dir die Ehre verwehrt.

Kommentar: Der Vers beginnt mit וְעַתָּה („und nun"), einer temporalen Übergangsformel, gefolgt von בְּרַח־לְךָ (Qal Imperativ maskulin Singular von ברח „fliehen" mit ethischem Dativ לְךָ, der die Dringlichkeit verstärkt). אֶל־מְקוֹמֶךָ („zu deinem Ort") gibt das Ziel mit der direktionalen Präposition אֶל an. Der Befehl drückt Balaks Entlassung und Zurückweisung aus. אָמַרְתִּי כַּבֵּד אֲכַבֶּדְךָ erinnert an die frühere Verheißung: אָמַרְתִּי (Qal Perfekt 1. Person Singular, hier Plusquamperfekt „ich hatte gesagt"), כַּבֵּד (Piel Infinitiv Absolutus) und אֲכַבֶּדְךָ (Piel Imperfekt 1. Person Singular mit Suffix „ich werde dich ehren") bilden die emphatische Construction („ich werde dich gewiss ehren"). Das Piel verstärkt die Grundbedeutung von כבד („ehren").
וְהִנֵּה מְנָעֲךָ יְהוָה מִכָּבוֹד bildet den adversativen Kontrast: הִנֵּה („aber siehe"), מְנָעֲךָ (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular von מנע „zurückhalten, verwehren" mit Suffix der 2. Person maskulin Singular), יְהוָה (Tetragramm, nachgestellt für Emphase), מִכָּבוֹד (Präposition מִן „von" mit כָּבוֹד „Ehre"). Die Formulierung schreibt die Verhinderung der Belohnung direkt JHWH zu und nimmt Bileam in Schutz: nicht Bileam hat versagt, sondern Gott hat eingegriffen.
Die LXX übersetzt מנע mit ἐστέρησεν („berauben"), was eine stärkere und negativere Bedeutung hat als das hebräische „zurückhalten/verwehren" und Gottes Handeln als aktive Entziehung statt bloßer Verhinderung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt einen einleitenden Imperativsatz, gefolgt von einem Perfektsatz mit Verstärkungskonstruktion und einem kontrastiven Hauptsatz mit nachgestelltem Subjekt.
Der Vers demonstriert, wie Gott die menschlichen Pläne durchkreuzt und Bileam trotz Balaks Zorn unschuldig bleibt, indem die Verantwortung für das Ausbleiben der Belohnung Gott zugeschrieben wird.
Numeri 24,12
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר בִּלְעָ֖ם אֶל־בָּלָ֑ק הֲלֹ֗א גַּ֧ם אֶל־מַלְאָכֶ֛יךָ אֲשֶׁר־שָׁלַ֥חְתָּ אֵלַ֖י דִּבַּ֥רְתִּי לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und Bil'am sprach zu Balak: „Habe ich nicht auch zu deinen Boten, die du zu mir gesandt hast, geredet und gesagt:

Kommentar: Der Vers beginnt mit der Standard-Redeeinleitung וַיֹּאמֶר בִּלְעָם אֶל־בָּלָק (Qal Wayyiqtol von אמר „sagen"). Die direkte Rede eröffnet mit הֲלֹא, einer rhetorischen Fragepartikel, die eine bejahende Antwort erwartet („nicht wahr, dass...?"). גַּם („auch") verstärkt die Aussage und verbindet sie mit vorherigen Äußerungen. אֶל־מַלְאָכֶיךָ („zu deinen Boten") gibt den Adressaten mit der direktionalen Präposition אֶל und dem maskulinen Plural מַלְאָכִים („Boten") mit Suffix der 2. Person maskulin Singular an.
אֲשֶׁר־שָׁלַחְתָּ אֵלַי ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר ist das Relativpronomen, שָׁלַחְתָּ (Qal Perfekt 2. Person maskulin Singular von שׁלח „senden") mit אֵלַי (Präposition אֶל mit Suffix 1. Person Singular „zu mir") beschreibt die frühere Sendung der Boten in Numeri 22,5ff. דִּבַּרְתִּי לֵאמֹר schließt den Hauptsatz ab: דִּבַּרְתִּי (Piel Perfekt 1. Person Singular von דבר „reden, sprechen"), לֵאמֹר (Qal Infinitiv Constructus von אמר mit לְ, „sagend") leitet die indirekte Rede ein, die im folgenden Vers ausgeführt wird. Das Piel von דבר betont oft die Direktheit oder Autorität des Sprechens.

Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit rhetorischer Frage, die ein Perfektverb enthält, dessen Objekt durch einen Relativsatz erweitert wird. Der Infinitiv leitet die folgende indirekte Rede ein.
Der Vers zeigt Bileams Verteidigung: Er erinnert Balak daran, dass er bereits bei der ersten Kontaktaufnahme seine Grenzen klargemacht hatte, was seine Konsistenz und Integrität unterstreicht.
Numeri 24,13
Hebräisch: אִם־יִתֶּן־לִ֨י בָלָ֜ק מְלֹ֣א בֵיתוֹ֮ כֶּ֣סֶף וְזָהָב֒ לֹ֣א אוּכַ֗ל לַעֲבֹר֙ אֶת־פִּ֣י יְהוָ֔ה לַעֲשׂ֥וֹת טוֹבָ֛ה א֥וֹ רָעָ֖ה מִלִּבִּ֑י אֲשֶׁר־יְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֹתוֹ֥ אֲדַבֵּֽר׃
Deutsch: Wenn Balak mir sein Haus voll Silber und Gold gäbe, könnte ich nicht übertreten den Befehl des Ewigen, um aus meinem Herzen Gutes oder Böses zu tun; was der Ewige reden wird, das werde ich reden?

Kommentar: Der Vers beginnt mit אִם־יִתֶּן־לִי בָלָק, einem irrealen Konditionalsatz: אִם („wenn") leitet die Bedingung ein, יִתֶּן (Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von נתן „geben") mit לִי („mir") und בָּלָק als Subjekt. מְלֹא בֵיתוֹ כֶּסֶף וְזָהָב beschreibt das hypothetische Angebot: מְלֹא (Constructus von מָלֵא „Fülle") mit בֵיתוֹ („sein Haus"), כֶּסֶף וְזָהָב („Silber und Gold") als Akkusativ des Inhalts. לֹא אוּכַל bildet die Apodosis: לֹא (Negation) mit אוּכַל (Qal Imperfekt 1. Person Singular von יכל „können"), das die Unmöglichkeit ausdrückt.
לַעֲבֹר אֶת־פִּי יְהוָה ist ein Infinitivsatz: לַעֲבֹר (Qal Infinitiv Constructus von עבר „übertreten" mit לְ) mit אֶת־פִּי יְהוָה als Objekt, wobei פִּי („Mund, Befehl") mit dem Tetragramm im Genitiv steht. לַעֲשׂוֹת טוֹבָה אוֹ רָעָה מִלִּבִּי ist ein zweiter Infinitivsatz: לַעֲשׂוֹת (Qal Infinitiv Constructus von עשׂה „tun" mit לְ), טוֹבָה אוֹ רָעָה („Gutes oder Böses") mit der disjunktiven Konjunktion אוֹ, מִלִּבִּי („aus meinem Herzen") mit מִן und לֵב mit Suffix 1. Person Singular, die die eigenmächtige Initiative bezeichnet.
אֲשֶׁר־יְדַבֵּר יְהוָה אֹתוֹ אֲדַבֵּר ist ein emphatischer Schlusssatz: אֲשֶׁר (Relativpronomen) mit יְדַבֵּר (Piel Imperfekt 3. Person maskulin Singular von דבר) und יְהוָה als Subjekt, אֹתוֹ (Akkusativpartikel mit Suffix „es") als Objekt. אֲדַבֵּר (Piel Imperfekt 1. Person Singular) im Hauptsatz bildet eine Korrespondenz. Diese Aussage wiederholt im Wesentlichen Numeri 22,38.
Die LXX übersetzt פִּי mit ῥῆμα („Wort") statt wörtlich „Mund", was eine sachliche Interpretation darstellt. Zudem wird מִלִּבִּי mit ἀπὸ τῆς διανοίας μου („aus meinem Verstand/Gesinnung") wiedergegeben, wobei das griechische Wort den kognitiven Aspekt stärker betont als das hebräische „Herz", das auch Emotionen und Willen umfasst.
Die Satzstruktur zeigt einen irrealen Konditionalsatz (Protasis mit Apodosis), gefolgt von zwei koordinierten Infinitivsätzen und einem emphatischen Relativsatz.
Der Vers bekräftigt Bileams prophetische Integrität und macht deutlich, dass weder Reichtum noch menschlicher Wille ihn von Gottes Wort abbringen können, was seine absolute Abhängigkeit vom göttlichen Auftrag unterstreicht.
Numeri 24,14
Hebräisch: וְעַתָּ֕ה הִנְנִ֥י הוֹלֵ֖ךְ לְעַמִּ֑י לְכָה֙ אִיעָ֣צְךָ֔ אֲשֶׁ֨ר יַעֲשֶׂ֜ה הָעָ֥ם הַזֶּ֛ה לְעַמְּךָ֖ בְּאַחֲרִ֥ית הַיָּמִֽים׃
Deutsch: Und nun siehe, ich bin dabei zu meinem Volk zu gehen. Komm, ich will dir raten, was dieses Volk deinem Volk tun wird am Ende der Tage.

Kommentar: Der Vers beginnt mit וְעַתָּה („und nun"), der temporalen Übergangsformel, gefolgt von הִנְנִי (Interjektion הִנֵּה „siehe" mit Suffix 1. Person Singular „siehe mich, hier bin ich"), das die Ankündigung einer unmittelbaren Handlung einleitet. הוֹלֵךְ לְעַמִּי besteht aus dem Qal-Partizip maskulin Singular von הלך („gehend") und der Präposition לְ mit עַמִּי („mein Volk") mit Suffix 1. Person Singular. Die Partizipialkonstruktion mit הִנְנִי drückt eine gegenwärtige oder unmittelbar bevorstehende Handlung aus („ich bin dabei zu gehen"). לְכָה ist ein Imperativ maskulin Singular von הלך („komm!"), der eine Aufforderung zur Aufmerksamkeit darstellt.
אִיעָצְךָ ist Qal Imperfekt (oder Kohortativ) 1. Person Singular von יעץ („raten, beraten") mit Suffix der 2. Person maskulin Singular („ich will dir raten"). אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה הָעָם הַזֶּה לְעַמְּךָ ist ein Objektsatz: אֲשֶׁר (Relativpronomen) mit יַעֲשֶׂה (Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von עשׂה „tun"), הָעָם הַזֶּה („dieses Volk", d.h. Israel) als Subjekt, לְעַמְּךָ (Präposition לְ mit עַם „Volk" und Suffix 2. Person maskulin Singular „deinem Volk") als indirektes Objekt. בְּאַחֲרִית הַיָּמִים ist eine temporale Phrase: בְּ (Präposition „in"), אַחֲרִית (feminin Singular Constructus von אַחֲרִית „Ende, Zukunft"), הַיָּמִים (Plural von יוֹם „Tag" mit Artikel). Diese eschatologische Formel bezeichnet die ferne Zukunft oder Endzeit.
Die LXX gibt keine signifikanten Abweichungen vom hebräischen Text, außer dass ἐν ἐσχάταις ἡμέραις für die eschatologische Formel eine präzise Entsprechung darstellt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Partizipialkonstruktion, gefolgt von einem Imperativ und einem Hauptsatz mit Objektsatz, der durch einen Relativsatz erweitert wird und eine temporale Bestimmung enthält.
Der Vers leitet die vierte und letzte Weissagung Bileams ein, in dem er ankündigt, Balak über die zukünftigen Schicksale der Völker zu informieren, wobei der Ausdruck „Ende der Tage" auf eine weitreichende prophetische Vision hinweist.
Numeri 24,15
Hebräisch: וַיִּשָּׂ֥א מְשָׁלֹ֖ו וַיֹּאמַ֑ר נְאֻ֤ם בִּלְעָם֙ בְּנ֣וֹ בְעֹ֔ר וּנְאֻ֥ם הַגֶּ֖בֶר שְׁתֻ֥ם הָעָֽיִן׃
Deutsch: Und er hob seinen Spruch an und sprach: „Spruch Bil'ams, des Sohnes Be'ors, und Spruch des Mannes mit geöffnetem Auge."

Kommentar: Der Vers beginnt mit וַיִּשָּׂא מְשָׁלוֹ וַיֹּאמַר, der Standard-Formel zur Einleitung einer Weissagung. וַיִּשָּׂא ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von נשׂא („erheben, anheben"), מְשָׁלוֹ ist maskuliner Singular von מָשָׁל („Spruch, Gleichnis, Weissagung") mit Suffix 3. Person maskulin Singular („seinen Spruch"). וַיֹּאמַר ist Qal Wayyiqtol von אמר („sagen, sprechen"). Diese Formel markiert den feierlichen Beginn der vierten und letzten Weissagung.
נְאֻם בִּלְעָם בְּנוֹ בְעֹר bildet die Selbstvorstellung. נְאֻם ist maskuliner Singular von נְאֻם („Spruch, Ausspruch"), ein technischer Begriff für prophetische Rede, der sonst oft mit dem Gottesnamen verbunden ist (נְאֻם יהוה). בִּלְעָם ist der Eigenname als Genitiv, בְּנוֹ ist maskuliner Singular Constructus von בֵּן („Sohn") mit Suffix 3. Person maskulin Singular („sein Sohn"), בְעֹר ist der Vatersname im Genitiv. Die Construction betont die Legitimität und Autorität des Sprechers durch genealogische Identifikation.
וּנְאֻם הַגֶּבֶר שְׁתֻם הָעָיִן ist die parallele zweite Selbstbezeichnung. וּנְאֻם wiederholt die Einleitungsformel mit der Konjunktion וְ, הַגֶּבֶר ist maskuliner Singular von גֶּבֶר („Mann, starker Mann") mit Artikel. שְׁתֻם הָעָיִן ist umstritten: שְׁתֻם ist Qal Passiv-Partizip maskulin Singular von שׁתם, das entweder „verschlossen" oder „geöffnet" bedeuten kann. הָעָיִן ist feminin Singular von עַיִן („Auge") mit Artikel. Die traditionelle Interpretation „geöffneten Auges" versteht dies als Bezeichnung für visionäre Fähigkeit, wobei das innere, prophetische Auge gemeint ist. Einige interpretieren es als „blinden Auges" (physisch verschlossen, aber geistlich sehend), was eine Paradoxie schaffen würde.
Die LXX übersetzt שְׁתֻם הָעָיִן mit ἀληθινῶς ὁρῶν („wahrhaftig sehend"), was deutlich die Interpretation „geöffneten Auges" als visionäre Fähigkeit unterstützt und jede Mehrdeutigkeit beseitigt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Wayyiqtol-Formen als narrative Einleitung, gefolgt von zwei parallelen Nominalsätzen mit נְאֻם als Kopf, die jeweils die Identität des Sprechers etablieren.
Der Vers eröffnet feierlich die vierte Weissagung mit einer doppelten Selbstvorstellung Bileams, die sowohl seine menschliche Identität als auch seine besondere prophetische Begabung hervorhebt.
Numeri 24,16
Hebräisch: נְאֻ֗ם שֹׁמֵ֨עַ֙ אִמְרֵי־אֵ֔ל וְיֹדֵ֖עַ דַּ֣עַת עֶלְי֑וֹן מַחֲזֵ֤ה שַׁדַּי֙ יֶֽחֱזֶ֔ה נֹפֵ֖ל וּגְל֥וּי עֵינָֽיִם׃
Deutsch: Spruch dessen, der die Worte Gottes hört und die Erkenntnis des Höchsten kennt, der ein Gesicht des Allmächtigen sieht, niederfallend und enthüllter Augen:

Kommentar: Der Vers setzt die Selbstbeschreibung fort mit נְאֻם, das die Kontinuität zur vorherigen Formel markiert. שֹׁמֵעַ אִמְרֵי־אֵל besteht aus dem Qal-Partizip maskulin Singular von שׁמע („hören, hörend") und dem maskulinen Plural Constructus  אִמְרֵי von אֵמֶר („Wort, Rede") mit אֵל („Gott") im Genitiv. Die Partizipialkonstruktion beschreibt eine andauernde Fähigkeit oder Eigenschaft. וְיֹדֵעַ דַּעַת עֶלְיוֹן ist parallel konstruiert: יֹדֵעַ ist Qal-Partizip maskulin Singular von ידע („wissen, kennen"), דַּעַת ist feminin Singular Constructus von דַּעַת („Erkenntnis, Wissen"), עֶלְיוֹן ist Adjektiv/Substantiv („Höchster"), ein Gottesname, der besonders die Erhabenheit Gottes betont.
מַחֲזֵה שַׁדַּי יֶחֱזֶה bildet eine weitere Steigerung. מַחֲזֵה ist maskuliner Singular Constructus von מַחֲזֶה („Gesicht, Vision"), שַׁדַּי ist der Gottesname („Allmächtiger"). יֶחֱזֶה ist Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von חזה („sehen, schauen"), hier als Relativsatz ohne explizites אֲשֶׁר zu verstehen („der sieht"). Die Construction mit Nomen und Verb derselben Wurzel verstärkt die Aussage („ein Gesicht schauend schaut er" oder „er schaut eine Vision").
נֹפֵל וּגְלוּי עֵינָיִם beschreibt die Umstände der Vision. נֹפֵל ist Qal-Partizip maskulin Singular von נפל („fallen, niederfallen"), was die ekstatische Haltung des Visionärs beschreibt. וּגְלוּי ist Qal Passiv-Partizip maskulin Singular von גלה („offenbaren, enthüllen"), עֵינָיִם ist der duale Plural von עַיִן („Augen"). Die Phrase beschreibt den Zustand offener oder enthüllter Augen während der Vision, was paradox zum physischen Niederfall steht, aber die geistliche Schau betont.
Die LXX übersetzt עֶלְיוֹן mit ὑψίστου, eine präzise Wiedergabe des Gottesnamens „Höchster". Bei נֹפֵל וּגְלוּי עֵינָיִם verwendet die LXX ἐν ὕπνῳ καὶ ἀπεκαλυμμένοι οἱ ὀφθαλμοὶ αὐτοῦ („im Schlaf und seine Augen enthüllt"), was das Niederfall-Motiv als Schlafzustand interpretiert und die Vision als Traumoffenbarung versteht.
Die Satzstruktur zeigt eine Reihe von Partizipialsätzen, die alle als Attribute zu נְאֻם fungieren und die prophetische Qualifikation Bileams in vier Stufen beschreiben: Hören, Wissen, Schauen und den ekstatischen Zustand der Offenbarung.
Der Vers intensiviert die Selbstbeschreibung Bileams als Prophet und betont seine außergewöhnliche Nähe zu Gott durch vier Aspekte: auditive Offenbarung, intellektuelle Erkenntnis, visionäre Schau und ekstatische Erfahrung.
Numeri 24,17
Hebräisch: אֶרְאֶ֨נּוּ֙ וְלֹ֣א עַתָּ֔ה אֲשׁוּרֶ֖נּוּ וְלֹ֣א קָר֑וֹב דָּרַ֨ךְ כּוֹכָ֜ב מִֽיַּעֲקֹ֗ב וְקָ֥ם שֵׁ֨בֶט֙ מִיִּשְׂרָאֵ֔ל וּמָחַץ֙ פַּאֲתֵ֣י מוֹאָ֔ב וְקַרְקַ֖ר כָּל־בְּנֵי־שֵֽׁת׃
Deutsch: Ich sehe ihn, aber nicht jetzt; ich schaue ihn, aber nicht nahe. Es tritt hervor ein Stern aus Ja'akov, und ein Zepter erhebt sich aus Jisra'el und zerschmettert die Schläfen Mo'avs und zerstört alle Söhne Schets.

Kommentar: Der Vers beginnt mit אֶרְאֶנּוּ וְלֹא עַתָּה, einem visionären Satz. אֶרְאֶנּוּ ist Qal Imperfekt 1. Person Singular von ראה („sehen") mit Suffix 3. Person maskulin Singular („ihn"), hier als performatives Präsens („ich sehe") zu verstehen. וְלֹא עַתָּה („aber nicht jetzt") mit der Negation לֹא und dem temporalen Adverb עַתָּה („jetzt") drückt die zeitliche Distanz der Vision aus. אֲשׁוּרֶנּוּ וְלֹא קָרוֹב ist parallel konstruiert: אֲשׁוּרֶנּוּ ist Qal Imperfekt 1. Person Singular von שׁור („schauen, blicken") mit Suffix 3. Person maskulin Singular, וְלֹא קָרוֹב („aber nicht nahe") mit dem Adjektiv קָרוֹב („nahe") verstärkt die zeitliche Ferne. Die doppelte Formulierung betont, dass die Vision eine ferne Zukunft betrifft.
דָּרַךְ כּוֹכָב מִיַּעֲקֹב ist der erste Teil der eigentlichen Prophezeiung. דָּרַךְ ist Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular von דרך („treten, hervortreten"), hier als prophetisches Perfekt (Perfectum propheticum) verwendet, das eine zukünftige Handlung als bereits geschehen darstellt. כּוֹכָב ist maskuliner Singular von כּוֹכָב („Stern"), מִיַּעֲקֹב besteht aus der Präposition מִן („aus") und dem Eigennamen יַעֲקֹב („Jakob"), der hier für das Volk Israel steht. Die Stern-Metapher symbolisiert einen herrschenden Führer oder König. 
וְקָם שֵׁבֶט מִיִּשְׂרָאֵל ist die parallele zweite Hälfte. וְקָם ist Qal Perfekt (prophetisches Perfekt) 3. Person maskulin Singular von קום („aufstehen, sich erheben"), שֵׁבֶט ist maskuliner Singular von שֵׁבֶט („Stab, Zepter, Stamm"), hier als Symbol königlicher Herrschaft. מִיִּשְׂרָאֵל (Präposition מִן mit יִשְׂרָאֵל „Israel") ist parallel zu מִיַּעֲקֹב. Die beiden Stichen bilden einen synonymen Parallelismus: Stern und Zepter bezeichnen denselben zukünftigen Herrscher.
וּמָחַץ פַּאֲתֵי מוֹאָב beschreibt die militärische Aktivität. וּמָחַץ ist Qal Perfekt (prophetisches Perfekt) 3. Person maskulin Singular von מחץ („zerschlagen, zerschmettern"), פַּאֲתֵי ist der duale Constructus von פֵּאָה („Schläfe, Seite, Ecke"), מוֹאָב ist der Eigenname des Nachbarvolkes im Genitiv. Die Schläfen symbolisieren einen tödlichen Schlag gegen den Feind. וְקַרְקַר כָּל־בְּנֵי־שֵׁת setzt die Zerstörung fort: וְקַרְקַר ist Polel Perfekt (prophetisches Perfekt) 3. Person maskulin Singular von קרקר („niederreißen, zerstören"), eine intensive Form. כָּל־בְּנֵי־שֵׁת („alle Söhne Schets") ist umstritten: שֵׁת könnte der Name Set (Sohn Adams) sein und damit die gesamte Menschheit oder speziell die Nachbarn Moabs bezeichnen, oder es ist eine Textkorruptur für einen Völkernamen.
Die LXX übersetzt „אֶרְאֶנּוּ וְלֹא עַתָּה" (ich sehe ihn, aber nicht jetzt) mit „Δείξω αὐτῷ, καὶ οὐχὶ νῦν" (ich werde ihm zeigen, und nicht jetzt), und „וְקַרְקַר כָּל־בְּנֵי־שֵׁת" (und zertrümmern alle Söhne Sets) wird zu „καὶ προνομεύσει πάντας υἱοὺς Σήθ" (und wird plündern alle Söhne Sets).
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Hauptsätze im Präsens mit temporalen Einschränkungen, gefolgt von zwei parallelen prophetischen Perfektsätzen (Stern/Zepter) und zwei weiteren prophetischen Perfektsätzen, die die Konsequenzen (Zerschmetterung der Feinde) beschreiben.
Der Vers enthält die berühmte messianische Prophezeiung vom aufgehenden Stern und Zepter aus Jakob/Israel, die einen zukünftigen Herrscher ankündigt, der die Feinde Israels, insbesondere Moab, vernichten wird. Diese Vision wurde später auf verschiedene Herrscher angewendet, von bis zu messianischen Erwartungen. 
→ Diese Weissagung wird:
· Im Judentum auf den Messias gedeutet
· Im NT auf Jesus Christus angewendet (Mt 2,2; Offb 22,16)
· Historisch auf David erfüllt 
(2Sam 8,2 -David unterwirft Moab)
(2Sam 8,14 - David erobert Edom/Seir)
(1Sam 15,7 - Saul besiegt Agag)
· Eschatologisch auf den wiederkommenden Christus bezogen (2Petr 1,19)
Numeri 24,18
Hebräisch: וְהָיָ֨ה אֱד֜וֹם יְרֵשָׁ֗ה וְהָיָ֧ה יְרֵשָׁ֛ה שֵׂעִ֖יר אֹיְבָ֑יו וְיִשְׂרָאֵ֖ל עֹ֥שֶׂה חָֽיִל׃
Deutsch: Und Edom wird ein Besitz sein und Se'ir ein Besitz, seine Feinde; und Jisra'el wird Macht entfalten.

Kommentar: Der Vers beginnt mit וְהָיָה אֱדוֹם יְרֵשָׁה, einem Nominalsatz mit הָיָה. וְהָיָה ist Qal Perfekt (prophetisches Perfekt) 3. Person maskulin Singular von היה („sein, werden"), אֱדוֹם ist der Eigenname des südöstlichen Nachbarvolkes als Subjekt, יְרֵשָׁה ist feminin Singular von יְרֵשָׁה („Besitz, Eigentum") als Prädikatsnomen. Die Construction besagt, dass Edom zum Besitz (Israels) werden wird. וְהָיָה יְרֵשָׁה שֵׂעִיר אֹיְבָיו wiederholt die Struktur: שֵׂעִיר ist ein alternativer Name für Edom oder das Gebirge Edoms. אֹיְבָיו („seine Feinde") mit dem Plural von אֹיֵב („Feind") und Suffix 3. Person maskulin Singular steht appositionell und identifiziert Seir als Feind Israels.
וְיִשְׂרָאֵל עֹשֶׂה חָיִל bildet den Kontrast. וְיִשְׂרָאֵל ist das Subjekt, עֹשֶׂה ist Qal-Partizip maskulin Singular von עשׂה („tun, machen"), חָיִל ist maskuliner Singular von חַיִל („Kraft, Macht, Tapferkeit, Heer"). Die Phrase עֹשֶׂה חָיִל ist idiomatisch und bedeutet „Macht ausüben, tapfer handeln, erfolgreich sein". Die Partizipialkonstruktion drückt eine andauernde oder charakteristische Handlung aus.
Die LXX fügt „Ἠσαὺ" (Esau) hinzu: „καὶ ἔσται κληρονομία Ἠσαὺ ὁ ἐχθρὸς αὐτοῦ" (und Esau wird ein Besitz sein, sein Feind), was im MT nicht erscheint.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Nominalsätze mit הָיָה als Kopula (Edom/Seir wird Besitz sein), gefolgt von einem kontrastiven Nominalsatz mit Partizip (Israel handelt machtvoll).
Der Vers prophezeit die Unterwerfung Edoms und Seirs unter Israel und kontrastiert deren kommende Niederlage mit Israels machtvollen Auftreten, was historisch teilweise unter David erfüllt wurde.
Numeri 24,19
Hebräisch: וְיֵ֖רְדְּ מִֽיַּעֲקֹ֑ב וְהֶֽאֱבִ֥יד שָׂרִ֖יד מֵעִֽיר׃
Deutsch: Und einer aus Ja'akov wird herrschen und wird vernichten, was übrig ist aus der Stadt.

Kommentar: Der Vers beginnt mit וְיֵרְדְּ מִיַּעֲקֹב, wobei וְיֵרְדְּ Qal Perfekt (oder Imperfekt mit Waw consecutivum, hier wohl prophetisches Perfekt) 3. Person maskulin Singular von רדה („herrschen, unterwerfen") ist. מִיַּעֲקֹב (Präposition מִן mit יַעֲקֹב) bedeutet „aus Jakob", wobei Jakob wieder für Israel steht. Das Verb beschreibt die Ausübung von Herrschaft. וְהֶאֱבִיד שָׂרִיד מֵעִיר ist die Fortsetzung: וְהֶאֱבִיד ist Hiphil Perfekt (prophetisches Perfekt) 3. Person maskulin Singular von אבד („zugrunde gehen"), im Hiphil „zugrunde richten, vernichten". שָׂרִיד ist maskuliner Singular von שָׂרִיד („Überrest, Überlebender"), מֵעִיר (Präposition מִן mit עִיר „Stadt") bezeichnet die Herkunft. Die Stadt bezieht sich wahrscheinlich auf eine edomitische oder moabitische Stadt.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Verbalsätze mit prophetischem Perfekt, die beide denselben Herrscher aus Jakob als Subjekt haben.
Der Vers führt die Prophezeiung fort und betont, dass der kommende Herrscher aus Jakob nicht nur herrschen, sondern auch jeden Überrest der feindlichen Städte vernichten wird, was die Totalität des Sieges unterstreicht.
Numeri 24,20
Hebräisch: וַיַּרְא֙ אֶת־עֲמָלֵ֔ק וַיִּשָּׂ֥א מְשָׁלֹ֖ו וַיֹּאמַ֑ר רֵאשִׁ֤ית גּוֹיִם֙ עֲמָלֵ֔ק וְאַחֲרִיתוֹ֖ עֲדֵ֥י אֹבֵֽד׃
Deutsch: Und er sah Amalek und hob seinen Spruch an und sprach: „Erster der Nationen war Amalek, aber sein Ende führt zum Untergang."

Kommentar: Der Vers beginnt mit וַיַּרְא אֶת־עֲמָלֵק, der narrativen Einleitung. וַיַּרְא ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von ראה („sehen"), אֶת־עֲמָלֵק (Akkusativpartikel mit dem Völkernamen עֲמָלֵק „Amalek") bezeichnet das Objekt der Vision. Amalek war ein erbitterter Feind Israels seit der Wüstenwanderung. וַיִּשָּׂא מְשָׁלוֹ וַיֹּאמַר ist die Standard-Weissagungsformel (wie in V. 15).
רֵאשִׁית גּוֹיִם עֲמָלֵק ist ein Nominalsatz. רֵאשִׁית ist feminin Singular Constructus von רֵאשִׁית („Anfang, Erster, Erstling"), גּוֹיִם ist der Genitiv Plural von גּוֹי („Nation, Volk"), עֲמָלֵק ist das nachgestellte Subjekt. Die Phrase kann bedeuten „der erste/älteste der Nationen" (zeitlich oder im Rang) oder „der Erste, der Israel angriff". וְאַחֲרִיתוֹ עֲדֵי אֹבֵד bildet den antithetischen Kontrast: וְאַחֲרִיתוֹ ist feminin Singular von אַחֲרִית („Ende, Zukunft") mit Suffix 3. Person maskulin Singular („sein Ende"), עֲדֵי ist die Präposition עַד („bis zu") mit Suffix (archaische Form), אֹבֵד ist Qal Infinitiv Constructus (oder Partizip) von אבד („zugrunde gehen, Untergang"). Die Construction bedeutet „sein Ende ist bis zum Untergang" oder „sein Ende führt zur völligen Vernichtung".
Die LXX fügt hinzu „καὶ τὸ σπέρμα αὐτῶν ἀπολεῖται" (und ihr Same wird umkommen), was im hebräischen „וְאַחֲרִיתוֹ עֲדֵי אֹבֵד" (und sein Ende ist Untergang) präzisiert.
Die Satzstruktur zeigt drei narrative Wayyiqtol-Formen als Einleitung, gefolgt von zwei antithetischen Nominalsätzen, die Anfang und Ende Amaleks kontrastieren.
Der Vers prophezeit das Ende Amaleks: Obwohl Amalek eine prominente Stellung unter den Völkern hatte, ist sein endgültiger Untergang besiegelt, was die göttliche Vergeltung für Amaleks Feindschaft gegen Israel ausdrückt.
Numeri 24,21
Hebräisch: וַיַּרְא֙ אֶת־הַקֵּינִ֔י וַיִּשָּׂ֥א מְשָׁלֹ֖ו וַיֹּאמַ֑ר אֵיתָן֙ מֽוֹשָׁבֶ֔ךָ וְשִׂ֥ים בַּסֶּ֖לַע קִנֶּֽךָ׃
Deutsch: Und er sah den Keni und hob seinen Spruch an und sprach: „Fest ist dein Wohnsitz, und gelegt auf den Felsen dein Nest.

Kommentar: Der Vers beginnt wieder mit וַיַּרְא אֶת־הַקֵּינִי, der narrativen Einleitung. הַקֵּינִי ist der Gentilname („der Keniter") mit Artikel, ein Nomadenstamm, der freundschaftliche Beziehungen zu Israel hatte. וַיִּשָּׂא מְשָׁלוֹ וַיֹּאמַר ist die Standard-Weissagungformel. אֵיתָן מוֹשָׁבֶךָ ist ein Nominalsatz: אֵיתָן ist Adjektiv maskulin Singular von אֵיתָן („fest, beständig, stark"), מוֹשָׁבֶךָ ist maskuliner Singular von מוֹשָׁב („Wohnsitz, Sitz") mit Suffix 2. Person maskulin Singular („dein Wohnsitz"). Die Formulierung lobt die Sicherheit der Wohnstätte der Keniter.
וְשִׂים בַּסֶּלַע קִנֶּךָ ist parallel konstruiert: וְשִׂים ist Qal Passiv-Partizip maskulin Singular von שׂים („setzen, legen"), hier „gelegt". בַּסֶּלַע (Präposition בְּ mit סֶלַע „Fels, Felsen" und Artikel) bezeichnet den Ort, קִנֶּךָ ist maskuliner Singular von קֵן („Nest") mit Suffix 2. Person maskulin Singular („dein Nest"). Die Nest-Metapher spielt auf den Namen קֵינִי (Keniter) an, der von קַיִן (Kain) oder קֵן (Nest) abgeleitet sein könnte. Der Felsen symbolisiert Sicherheit und Unzugänglichkeit.
Die Satzstruktur zeigt drei narrative Wayyiqtol-Formen als Einleitung, gefolgt von zwei parallelen Nominalsätzen, die die sichere Lage der Keniter beschreiben.
Der Vers lobt zunächst die sichere Position der Keniter in ihren Felsennestern, doch die folgenden Verse werden diese scheinbare Sicherheit relativieren.
Numeri 24,22
Hebräisch: כִּ֥י אִם־יִהְיֶ֖ה לְבָ֣עֵֽר קָ֑יִן עַד־מָ֖ה אַשּׁ֥וּר תִּשְׁבֶּֽךָּ׃
Deutsch: Doch wird Kajin zur Vertilgung sein. Wie lange noch? Aschur wird dich gefangen wegführen.

Kommentar: Der Vers beginnt mit כִּי אִם, einer adversativen Construction („doch, dennoch, jedoch"), die einen Gegensatz zum vorherigen Vers markiert. יִהְיֶה ist Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von היה („sein, werden"), לְבָעֵר besteht aus der Präposition לְ und dem Qal Infinitiv Constructus von בער („brennen, vertilgen"), hier „zur Vertilgung". קָיִן ist entweder der Personenname Kain oder eine alternative Schreibweise für קֵינִי (Keniter). Die Construction prophezeit die Vernichtung der Keniter.
עַד־מָה ist eine rhetorische Frage: עַד („bis") mit מָה („was, wie lange"). Die Frage drückt zeitliche Ungewissheit oder Ungeduld aus („wie lange noch?"). אַשּׁוּר תִּשְׁבֶּךָּ bildet den Schlusssatz: אַשּׁוּר ist der Eigenname Assur/Assyrien als Subjekt, תִּשְׁבֶּךָּ ist Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von שׁבה („gefangen wegführen, deportieren") mit Suffix 2. Person maskulin Singular („dich"). Die Deportation durch Assyrien war eine historische Realität für viele Völker des Alten Orients im 8. Jahrhundert v. Chr.
Die LXX hat einen völlig anderen Text: Statt „כִּי אִם־יִהְיֶה לְבָעֵר קָיִן" (denn wenn Kain ausgebrannt wird) hat sie „καὶ ἐὰν γένηται τῷ Βεὼρ νοσσιὰ πανουργίας" (und wenn Beor ein Nest der List wird), was Beor (Bileams Vater) statt Kain erwähnt.
Die Satzstruktur zeigt einen adversativen Hauptsatz mit Futur-Bedeutung, gefolgt von einer rhetorischen Frage und einem weiteren Futur-Satz, der die Konsequenz beschreibt.
Der Vers wendet sich trotz der scheinbaren Sicherheit der Keniter: Sie werden vernichtet und von Assyrien deportiert werden, was die Fragilität jeder menschlichen Sicherheit angesichts der großen politischen Mächte verdeutlicht.
Numeri 24,23
Hebräisch: וַיִּשָּׂ֥א מְשָׁלֹ֖ו וַיֹּאמַ֑ר א֕וֹי מִ֥י יִחְיֶ֖ה מִשֻּׂמֹ֥ו אֵֽל׃
Deutsch: Und er hob seinen Spruch an und sprach: „Wehe! Wer wird leben, wenn Gott dies tut?

Kommentar: Der Vers beginnt mit וַיִּשָּׂא מְשָׁלוֹ וַיֹּאמַר, der Standard-Weissagungformel. אוֹי ist eine Interjektion des Schmerzes oder der Klage („wehe, ach"). מִי יִחְיֶה ist eine rhetorische Frage: מִי („wer") als Interrogativpronomen, יִחְיֶה ist Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von חיה („leben"). Die Frage erwartet die Antwort „niemand" und drückt die Furchtbarkeit der kommenden Ereignisse aus.
מִשֻּׂמוֹ אֵל ist schwierig zu deuten. מִשֻּׂמוֹ besteht aus der Präposition מִן („von, wenn"), dem Qal Infinitiv Constructus von שׂים („setzen, machen") und dem Suffix 3. Person maskulin Singular („sein Setzen, wenn er setzt/tut"). אֵל ist der Gottesname („Gott") als Subjekt. Die Construction bedeutet „wenn Gott dies tut/einrichtet" oder „von dem, was Gott bestimmt". Die Phrase drückt aus, dass das kommende Gericht göttlichen Ursprungs ist und daher unausweichlich.
Die LXX fügt „τὸν Ὢγ" (den Og) hinzu, was im hebräischen Text nicht erscheint.
Die Satzstruktur zeigt zwei narrative Wayyiqtol-Formen als Einleitung, gefolgt von einer Interjektion und einer rhetorischen Frage mit temporalem Nebensatz.
Der Vers drückt Entsetzen über die kommenden göttlichen Gerichte aus und stellt die existentielle Frage, wer überleben kann, wenn Gott selbst als Richter handelt.
Numeri 24,24
Hebräisch: וְצִים֙ מִיַּ֣ד כִּתִּ֔ים וְעִנּ֥וּ אַשּׁ֖וּר וְעִנּוּ־עֵ֑בֶר וְגַם־ה֖וּא עֲדֵ֥י אֹבֵֽד׃
Deutsch: Und Schiffe von der Seite Kittims, sie werden Aschur demütigen und Ever demütigen, und auch er wird zum Untergang sein.

Kommentar: Der Vers beginnt mit וְצִים מִיַּד כִּתִּים, einer syntaktisch und semantisch schwierigen Phrase. וְצִים ist maskuliner Plural von צִי („Schiff, Flotte") mit der kopulativen Konjunktion וְ. מִיַּד besteht aus der Präposition מִן („von") mit assimiliertem Nun und יָד („Hand, Seite, Richtung"), wobei die Construction „von der Seite, von der Richtung, aus dem Gebiet" bedeutet. כִּתִּים ist ein geographischer Eigenname, traditionell mit Zypern identifiziert (vgl. Gen 10,4), aber in späteren Texten (besonders in Qumran) als Bezeichnung für westliche Seemächte generell verwendet, insbesondere die Griechen, Makedoner oder sogar Römer. Die gesamte Construction beschreibt eine Seeflotte, die aus dem westlichen Mittelmeerraum kommt. Die elliptische Syntax (ohne explizites Verb im ersten Teil) ist typisch für poetische Sprache.
וְעִנּוּ אַשּׁוּר וְעִנּוּ־עֵבֶר zeigt die verheerende Wirkung dieser Flotte. וְעִנּוּ ist Piel Perfekt (prophetisches Perfekt) 3. Person Plural von ענה II („demütigen, niederbeugen, unterdrücken, bezwingen"), das im Piel eine intensive oder wiederholte Handlung ausdrückt. Die Form steht zweimal, jeweils mit unterschiedlichem Objekt, was die Emphase und Totalität des Angriffs verstärkt. אַשּׁוּר ist der Eigenname Assyrien/Assur, die dominante Großmacht des Alten Orients im 8.-7. Jahrhundert v. Chr., hier als direktes Objekt. עֵבֶר ist mehrdeutig: Es könnte sich auf עֵבֶר הַנָּהָר („jenseits des Flusses", d.h. Mesopotamien oder Transjordanien) beziehen, oder es ist eine Anspielung auf die Hebräer (עִבְרִים), die Nachkommen Ebers (Gen 10,21.25; 11,14-17). Einige interpretieren es als allgemeine Bezeichnung für die östlichen Völker. Die Wiederholung des Verbs עִנּוּ ohne Konjunktion zwischen den beiden Objekten (Asyndetons) verstärkt die Dringlichkeit und Brutalität der Aktion.
וְגַם־הוּא עֲדֵי אֹבֵד ist der ironische und klimaktische Schlusssatz. וְגַם ist die additive Konjunktion („und auch"), die eine überraschende Wendung einleitet. הוּא ist das Personalpronomen 3. Person maskulin Singular („er"), das sich wahrscheinlich auf den Angreifer aus Kittim bezieht, möglicherweise aber auch auf Assur oder einen der anderen genannten. עֲדֵי אֹבֵד wiederholt die Construction aus V. 20: עַד ist die Präposition („bis") mit dem archaischen Suffix י-, אֹבֵד ist entweder Qal Infinitiv Constructus oder Qal Partizip von אבד („zugrunde gehen, untergehen"). Die gesamte Phrase bedeutet „bis zum Untergang" oder „zur Vernichtung bestimmt". Die Aussage ist theologisch bedeutsam: Selbst die siegreiche westliche Macht, die die Großreiche demütigt, wird letztendlich selbst dem göttlichen Gericht verfallen. Dies unterstreicht die universale Souveränität Gottes über alle Weltmächte.
Die LXX übersetzt „וְצִים מִיַּד כִּתִּים" (und Schiffe von der Küste Kittims) mit „καὶ ἐξελεύσεται ἐκ χειρὸς Κιτιαίων" (und es wird hervorgehen aus der Hand der Kittäer), und „וְעִנּוּ־עֵבֶר" (und demütigen Eber) wird zu „καὶ κακώσουσιν Ἐβραίους" (und werden die Hebräer bedrängen), wobei Eber zu Hebräern wird.
Die Satzstruktur zeigt einen elliptischen Nominalsatz als Subjekt (Schiffe von Kittim), gefolgt von zwei asyndetisch koordinierten Verbalsätzen im prophetischen Perfekt (sie demütigen Assur, sie demütigen Eber) und einem abschließenden adversativen Nominalsatz, der das ironische Ende des Eroberers verkündet. Die gesamte Struktur ist chiastisch angelegt: Die westliche Macht kommt und demütigt die östlichen Mächte, wird aber selbst zum Untergang geführt.
Der Vers enthält eine der rätselhaftesten Prophezeiungen der Bileam-Weissagung und wurde historisch auf verschiedene Eroberungen gedeutet: auf Alexander den Großen und die hellenistischen Reiche, auf die römischen Eroberungen des Ostens, oder eschatologisch auf endzeitliche Konflikte. Die Botschaft bleibt jedoch klar: Keine weltliche Macht, wie dominant sie auch erscheinen mag, entgeht dem göttlichen Gericht. Gott allein bleibt der Souverän über alle Geschichte.
Numeri 24,25
Hebräisch: וַיָּ֣קָם בִּלְעָ֔ם וַיֵּ֖לֶךְ וַיָּ֣שָׁב לִמְקֹמֹ֑ו וְגַם־בָּלָ֖ק הָלַ֥ךְ לְדַרְכֹּֽו׃
Deutsch: Und Bil'am machte sich auf und ging und kehrte an seinen Ort zurück; und auch Balak ging seines Weges.

Kommentar: Der Vers schließt die Bileam-Perikope mit drei Wayyiqtol-Formen ab, die Bileams Abreise beschreiben. וַיָּקָם ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von קום („aufstehen, sich erheben, sich aufmachen"), בִּלְעָם ist das Subjekt. וַיֵּלֶךְ ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von הלך („gehen, wandern"). וַיָּשָׁב ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von שׁוב („zurückkehren, umkehren"), לִמְקֹמוֹ besteht aus der Präposition לְ („zu, nach") und מָקוֹם („Ort, Platz") mit Suffix 3. Person maskulin Singular („zu seinem Ort"). Die drei Verben bilden eine typische Redewendung für Abreise und Heimkehr. Die Verwendung von drei Verben betont die Endgültigkeit der Trennung.
וְגַם־בָּלָק הָלַךְ לְדַרְכּוֹ bildet den parallelen Abschluss. וְגַם ist die additive Konjunktion („und auch"), בָּלָק ist das Subjekt. הָלַךְ ist Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular von הלך („gehen"), hier nach Wayyiqtol-Formen als narrative Fortsetzung. לְדַרְכּוֹ besteht aus der Präposition לְ und דֶּרֶךְ („Weg, Pfad") mit Suffix 3. Person maskulin Singular („zu seinem Weg, seines Weges"). Die Formulierung הלך לדרכו ist idiomatisch für „seines Weges gehen, weitergehen". Der Kontrast zwischen לִמְקֹמוֹ („zu seinem Ort") und לְדַרְכּוֹ („seines Weges") ist subtil: Bileam kehrt zu einem festen Ort zurück, während Balak einfach weitergeht, was möglicherweise seine Enttäuschung und Ziellosigkeit andeutet.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Wayyiqtol-Formen für Bileam (sich aufmachen, gehen, zurückkehren), gefolgt von einem parallelen Satz für Balak mit perfektischer Verbform. Die Parallelität der Struktur betont die gleichzeitige, aber separate Abreise beider Protagonisten.
Der Vers beschließt die dramatische Begegnung zwischen Balak und Bileam mit einer nüchternen Feststellung: Beide gehen ihrer Wege, ohne dass Balaks Ziel erreicht wurde. Die Erzählung endet ohne Versöhnung oder weitere Interaktion, was die Spannung und das unbefriedigende Ergebnis aus Balaks Perspektive unterstreicht. Bileam hat seine prophetische Integrität bewahrt und Israel viermal gesegnet statt verflucht, was Gottes souveräne Kontrolle über menschliche Pläne demonstriert.
Numeri 25,1
Hebräisch: וַיֵּ֥שֶׁב יִשְׂרָאֵ֖ל בַּשִּׁטִּ֑ים וַיָּ֣חֶל הָעָ֔ם לִזְנ֖וֹת אֶל־בְּנ֥וֹת מוֹאָֽב׃
Deutsch: Und Jisra'el ließ sich nieder in Schittim, und das Volk fing an zu huren mit den Töchtern Mo'avs.

Kommentar: Der Vers beginnt mit וַיֵּשֶׁב יִשְׂרָאֵל בַּשִּׁטִּים, einem narrativen Neueinsatz. וַיֵּשֶׁב ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von ישׁב („wohnen, sich niederlassen, bleiben"), יִשְׂרָאֵל ist das kollektive Subjekt (das Volk Israel). בַּשִּׁטִּים besteht aus der lokalen Präposition בְּ („in") und dem Ortsnamen שִׁטִּים („Schittim", wörtlich „Akazien"), der letzten Lagerstation Israels im Ostjordanland vor dem Einzug ins verheißene Land (vgl. Num 33,49; Jos 2,1; 3,1). Die Ortsangabe ist theologisch bedeutsam, da sie den Kontrast zwischen der Nähe zum Ziel und dem moralischen Fall markiert.
וַיָּחֶל הָעָם לִזְנוֹת אֶל־בְּנוֹת מוֹאָב beschreibt den Beginn der Sünde. וַיָּחֶל ist Hiphil Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von חלל („anfangen, beginnen"), wobei das Hiphil die inchoative Bedeutung hat („anfangen zu"). הָעָם („das Volk") ist das Subjekt, was die kollektive Verantwortung betont. לִזְנוֹת ist Qal Infinitiv Constructus von זנה („huren, Unzucht treiben") mit der Präposition לְ, die den Inhalt der begonnenen Handlung angibt. Das Verb זנה wird im AT sowohl für sexuelle Unmoral als auch metaphorisch für religiöse Untreue verwendet; hier liegt wahrscheinlich beides vor. אֶל־בְּנוֹת מוֹאָב gibt das Objekt an: אֶל ist die direktionale Präposition („zu, mit"), בְּנוֹת ist der feminine Plural Constructus von בַּת („Tochter"), מוֹאָב ist der Genitiv (die Töchter Moabs). Die Formulierung zeigt, dass israelitische Männer sexuelle Beziehungen zu moabitischen Frauen eingingen, was gegen das Gebot der Absonderung verstieß und zur religiösen Vermischung führte.
Die LXX übersetzt „וַיָּחֶל הָעָם לִזְנוֹת" (und das Volk begann Unzucht zu treiben) mit „καὶ ἐβεβηλώθη ὁ λαὸς ἐκπορνεῦσαι" (und das Volk wurde entweiht, Unzucht zu treiben), was die Entweihung stärker betont.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Wayyiqtol-Sätze: Der erste etabliert die geographische Situation (Israel ließ sich in Schittim nieder), der zweite beschreibt die moralische Katastrophe (das Volk begann zu huren). Die kausale Verbindung ist implizit: Die Sesshaftigkeit in der Nähe Moabs führte zur Vermischung.
Der Vers markiert einen dramatischen Wendepunkt: Nach den viermaligen Segnungen Bileams, die Israel vor dem Fluch bewahrten, führt nun die eigene Sünde zur Katastrophe. Die Ironie ist evident: Was Balak durch Verfluchung nicht erreichen konnte, erreicht er durch Verführung. Der Text verbindet sexuelle und religiöse Untreue und zeigt, wie die Nähe zu fremden Völkern ohne geistliche Wachsamkeit zur Abkehr von JHWH führt.
Numeri 25,2
Hebräisch: וַתִּקְרֶ֣אןָ לָעָ֔ם לְזִבְחֵ֖י אֱלֹהֵיהֶ֑ן וַיֹּ֣אכַל הָעָ֔ם וַיִּֽשְׁתַּחֲוּ֖וּ לֵֽאלֹהֵיהֶֽן׃
Deutsch: Und sie luden das Volk zu den Schlachtopfern ihrer Götter ein, und das Volk aß und warf sich nieder vor ihren Göttern.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Konsequenzen der sexuellen Vermischung. וַתִּקְרֶאןָ לָעָם zeigt die Initiative der moabitischen Frauen. וַתִּקְרֶאןָ ist Qal Wayyiqtol 3. Person feminin Plural von קרא („rufen, einladen"), wobei die feminine Pluralendung ־ןָ das Subjekt (die Töchter Moabs aus V. 1) aufnimmt. לָעָם ist das indirekte Objekt mit der Präposition לְ („dem Volk"). Das Verb קרא mit לְ bedeutet hier „einladen zu". לְזִבְחֵי אֱלֹהֵיהֶן gibt den Zweck der Einladung an: לְ ist die Präposition („zu"), זִבְחֵי ist der maskuline Plural Constructus von זֶבַח („Schlachtopfer, Opfermahl"), אֱלֹהֵיהֶן ist der maskuline Plural von אֱלֹהִים („Götter") mit dem femininen Pluralsuffix ־הֶן („ihre Götter"). Die Opfermahlzeiten waren integrale Bestandteile heidnischer Kultfeiern und schufen Gemeinschaft zwischen den Teilnehmern und der verehrten Gottheit.
וַיֹּאכַל הָעָם beschreibt die erste Stufe der Teilnahme. וַיֹּאכַל ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von אכל („essen"), הָעָם ist das Subjekt. Das Essen von Opferfleisch bedeutete im altorientalischen Kontext Gemeinschaft mit der Gottheit und implizierte die Anerkennung dieser Gottheit. וַיִּשְׁתַּחֲווּ לֵאלֹהֵיהֶן zeigt die zweite, explizite Stufe des Abfalls. וַיִּשְׁתַּחֲווּ ist Hishtaphel Wayyiqtol 3. Person maskulin Plural von שׁחה („sich niederwerfen, anbeten"), eine reflexive oder reziproke Form. לֵאלֹהֵיהֶן (Präposition לְ mit אֱלֹהֵיהֶן) gibt das Objekt der Anbetung an. Die Niederwerfung ist die höchste Form der Huldigung und religiösen Unterwerfung. Die Progression ist deutlich: Einladung → Essen → Anbetung, wobei jeder Schritt die Beteiligung am fremden Kult vertieft.
Die LXX übersetzt „לְזִבְחֵי אֱלֹהֵיהֶן" (zu den Opfern ihrer Götter) mit „ἐπὶ τὰς θυσίας τῶν εἰδώλων αὐτῶν" (zu den Opfern ihrer Götzen), wobei „εἰδώλων" (Götzen) negativer konnotiert ist als das neutrale hebräische „אֱלֹהֵיהֶן" (ihre Götter), und verwendet „εἰδώλοις" (Götzen) erneut statt „אֱלֹהֵיהֶן" (ihre Götter) für die Anbetung.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Wayyiqtol-Sätze: Einladung (feminine Pluralform), Essen (maskuline Singularform mit kollektivem Subjekt) und Anbetung (maskuline Pluralform). Die Tempussequenz markiert die fortschreitende Eskalation vom sozialen Kontakt zur vollständigen religiösen Apostasie.
Der Vers dokumentiert die verhängnisvolle Kette: Aus der sexuellen Beziehung folgt die soziale Integration bei kultischen Festen, aus dem Essen von Opferfleisch die aktive Anbetung fremder Götter. Die Strategie der Verführung, die Balak nach Num 31,16 auf Bileams Rat hin anwandte, zeigt sich als tödlich effektiv. Israel begeht hier bewussten Bundesbruch, indem es das erste Gebot verletzt.
Numeri 25,3
Hebräisch: וַיִּצָּ֥מֶד יִשְׂרָאֵ֖ל לְבַ֣עַל פְּע֑וֹר וַיִּֽחַר־אַ֥ף יְהוָ֖ה בְּיִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und Jisra'el hängte sich an Ba'al-Pe'or. Da entbrannte der Zorn des Ewigen gegen Jisra'el.

Kommentar: Der Vers fasst die religiöse Katastrophe zusammen und beschreibt die göttliche Reaktion. וַיִּצָּמֶד יִשְׂרָאֵל לְבַעַל פְּעוֹר ist die theologische Diagnose. וַיִּצָּמֶד ist Niphal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von צמד („sich anschließen, sich verbinden, sich anhängen"), wobei das Niphal entweder reflexiv („sich anhängen") oder passiv („angehängt werden") verstanden werden kann. יִשְׂרָאֵל ist das Subjekt. לְבַעַל פְּעוֹר gibt das Objekt der Bindung an: לְ ist die Präposition („an"), בַּעַל פְּעוֹר ist der zusammengesetzte Gottesname („Baal von Peor"). בַּעַל bedeutet „Herr, Besitzer" und ist der Name einer kanaanäischen Fruchtbarkeitsgottheit, פְּעוֹר ist wahrscheinlich ein Ortsname oder Beiname. Das Verb צמד mit לְ drückt eine feste, fast unlösbare Bindung aus und wird auch für die eheliche Verbindung verwendet (Gen 2,24). Die Formulierung zeigt, dass Israel eine intensive religiöse Beziehung zu dieser Gottheit einging und damit JHWH die Treue brach.
וַיִּחַר־אַף יהוה בְּיִשְׂרָאֵל beschreibt die göttliche Reaktion mit der bereits bekannten idiomatischen Wendung. וַיִּחַר־אַף (Qal Wayyiqtol von חרה mit אַף als Subjekt, „es entbrannte Zorn") ist mit Maqqef verbunden. יהוה ist das Subjekt (der Tetragramm-Name betont die Bundesbeziehung), בְּיִשְׂרָאֵל (Präposition בְּ mit יִשְׂרָאֵל) gibt das Objekt des Zorns an. Die Präposition בְּ kann hier „gegen" bedeuten oder die Sphäre des Zornes („in/unter Israel") bezeichnen. Der Zorn JHWHs ist nicht willkürlich, sondern die notwendige Reaktion auf Bundesbruch und Götzendienst.
Die LXX übersetzt „וַיִּצָּמֶד" (und er hängte sich an) mit „καὶ ἐτελέσθη" (und er wurde eingeweiht/initiiert), was einen rituellen Aspekt betont.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Wayyiqtol-Sätze: Der erste beschreibt Israels Aktion (sich an Baal-Peor hängen), der zweite die göttliche Reaktion (JHWHs Zorn entbrennt). Die kausale Beziehung ist implizit aber evident: Israels Untreue provoziert göttlichen Zorn.
Der Vers bringt die Krise auf den Punkt: Die in V. 1-2 beschriebenen Handlungen werden als Bundesbruch identifiziert. Die Bindung an Baal-Peor steht in direktem Widerspruch zur Erwählung Israels als Volk JHWHs. Der entbrennende Zorn ist die notwendige Konsequenz der verletzten Bundesexklusivität. Die Episode zeigt, dass die größte Gefahr für Israel nicht von außen (durch Verfluchung), sondern von innen (durch religiöse Vermischung) kommt.
Numeri 25,4
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה קַ֚ח אֶת־כָּל־רָאשֵׁ֣י הָעָ֔ם וְהוֹקַ֥ע אוֹתָ֛ם לַיהוָ֖ה נֶ֣גֶד הַשָּׁ֑מֶשׁ וְיָשֹׁ֛ב חֲר֥וֹן אַף־יְהוָ֖ה מִיִּשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: „Nimm alle Häupter des Volkes und hänge sie dem Ewigen auf gegen die Sonne, damit sich abwende die Glut des Zornes des Ewigen von Jisra'el."

Kommentar: Der Vers eröffnet mit der Standard-Redeeinleitung וַיֹּאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה (Qal Wayyiqtol von אמר, „sagen"). קַח אֶת־כָּל־רָאשֵׁי הָעָם ist der erste Teil des göttlichen Befehls. קַח ist Qal Imperativ maskulin Singular von לקח („nehmen"), אֶת־כָּל־רָאשֵׁי הָעָם ist das Akkusativobjekt: כָּל („alle") mit רָאשֵׁי (maskuliner Plural Constructus von רֹאשׁ „Haupt, Führer, Anführer") und הָעָם („des Volkes") im Genitiv. Die „Häupter des Volkes" sind die Stammesführer oder Repräsentanten, die entweder selbst schuldig sind oder stellvertretend für das Volk bestraft werden sollen. Die Interpretation ist umstritten: Sind die Häupter die Täter oder sollen sie die Täter hinrichten?
וְהוֹקַע אוֹתָם לַיהוה נֶגֶד הַשָּׁמֶשׁ beschreibt die Art der Hinrichtung. וְהוֹקַע ist Hiphil Imperativ maskulin Singular von יקע („aufhängen, pfählen, an den Pfahl schlagen"), eine seltene und drastische Form der Todesstrafe. אוֹתָם ist das Akkusativpronomen 3. Person maskulin Plural („sie"). לַיהוה (Präposition לְ mit dem Tetragramm) gibt den Adressaten oder Zweck an („für JHWH, dem JHWH"). נֶגֶד הַשָּׁמֶשׁ ist eine lokale oder temporale Bestimmung: נֶגֶד („gegenüber, vor, angesichts"), הַשָּׁמֶשׁ („die Sonne" mit Artikel). Die Phrase kann bedeuten „öffentlich" (vor aller Augen, wie die Sonne alles sieht) oder „bei Tag" (solange die Sonne scheint). Die öffentliche Zurschaustellung der Hingerichteten diente als Abschreckung und als Zeichen der Sühne.
וְיָשֹׁב חֲרוֹן אַף־יהוה מִיִּשְׂרָאֵל gibt den Zweck der Maßnahme an. וְיָשֹׁב ist Qal Imperfekt (oder Jussiv) 3. Person maskulin Singular von שׁוב („zurückkehren, sich abwenden"), hier final oder konsekutiv verstanden („damit sich abwende"). חֲרוֹן אַף־יהוה ist eine verstärkte Form von אַף: חֲרוֹן („Glut, Hitze") mit אַף („Zorn") im Constructus und יהוה im Genitiv („die Zornesglut JHWHs"). מִיִּשְׂרָאֵל (Präposition מִן mit יִשְׂרָאֵל) gibt die Richtung der Abwendung an („von Israel weg"). Die Hinrichtung der Schuldigen dient der Sühne und verhindert, dass der göttliche Zorn das ganze Volk vernichtet.
Die LXX übersetzt „וְהוֹקַע אוֹתָם" (und spieße sie auf/hänge sie auf) mit „καὶ παραδειγμάτισον αὐτούς" (und mache sie zu einem öffentlichen Beispiel), was die Art der Hinrichtung weniger explizit beschreibt.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von zwei koordinierten Imperativen (nimm, hänge auf) mit Spezifikationen und einem finalen Imperfekt/Jussiv-Satz, der den Zweck der Anordnung angibt.
Der Vers zeigt die Radikalität der göttlichen Antwort auf die Sünde: Öffentliche Hinrichtung der Verantwortlichen ist notwendig, um den göttlichen Zorn vom ganzen Volk abzuwenden. Die Formulierung „für JHWH" zeigt, dass die Hinrichtung nicht nur Strafvollzug, sondern kultische Sühnehandlung ist. Die öffentliche Zurschaustellung unterstreicht die Schwere der Sünde und dient der kollektiven Reinigung.
Numeri 25,5
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֔ה אֶל־שֹׁפְטֵ֖י יִשְׂרָאֵ֑ל הִרְגוּ֙ אִ֣ישׁ אֲנָשָׁ֔יו הַנִּצְמָדִ֖ים לְבַ֥עַל פְּעֽוֹר׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu den Richtern Jisra'els: „Erschlagt ein jeder seine Männer, die sich an Ba'al-Pe'or gehängt haben."

Kommentar: Der Vers zeigt Moses' Umsetzung des göttlichen Befehls. וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־שֹׁפְטֵי יִשְׂרָאֵל ist die Redeeinleitung. שֹׁפְטֵי ist der maskuline Plural Constructus von שֹׁפֵט („Richter"), יִשְׂרָאֵל im Genitiv. Die Richter sind die lokalen Autoritäten, die für Rechtsprechung und Ordnung verantwortlich sind. Moses delegiert die Durchführung an sie, was die dezentrale Struktur der Strafaktion zeigt.
הִרְגוּ אִישׁ אֲנָשָׁיו ist der Befehl. הִרְגוּ ist Qal Imperativ maskulin Plural von הרג („töten, erschlagen"), אִישׁ („ein jeder, jeder Mann") fungiert als Distributivpronomen, אֲנָשָׁיו ist der maskuline Plural von אִישׁ („Mann, Mensch") mit Suffix 3. Person maskulin Singular („seine Männer"). Die Construction אִישׁ אֲנָשָׁיו bedeutet „jeder (Richter soll töten) seine Männer", d.h. die Männer in seiner Zuständigkeit. Dies konkretisiert den göttlichen Befehl aus V. 4 und zeigt, dass nicht die Häupter selbst, sondern die Schuldigen unter ihrer Aufsicht hingerichtet werden sollen.
הַנִּצְמָדִים לְבַעַל פְּעוֹר identifiziert die Opfer. הַנִּצְמָדִים ist Niphal-Partizip maskulin Plural von צמד („sich anhängen") mit Artikel, hier als substantiviertes Attribut („die sich Angehängten, die sich angehängt haben"). לְבַעַל פְּעוֹר (Präposition לְ mit בַּעַל פְּעוֹר) wiederholt die Formulierung aus V. 3. Das Partizip beschreibt eine andauernde oder abgeschlossene Handlung mit bleibender Wirkung: Die Männer haben sich an Baal-Peor gehängt und sind in diesem Zustand geblieben.
Die LXX übersetzt „שֹׁפְטֵי יִשְׂרָאֵל" (Richter Israels) mit „ταῖς φυλαῖς Ἰσραήλ" (zu den Stämmen Israels), was die Adressaten ändert.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von einem Imperativ mit distributivem Subjekt und einem partizipialen Attributsatz, der die Opfer spezifiziert.
Der Vers verdeutlicht Moses' Interpretation des göttlichen Befehls: Die Richter sollen in ihren Zuständigkeitsbereichen die Schuldigen hinrichten. Die Formulierung betont die persönliche Verantwortung jedes Richters. Die drastische Maßnahme zeigt, dass Götzendienst als Kapitalverbrechen behandelt wird, das die Existenz des ganzen Volkes gefährdet. Die dezentrale Durchführung ermöglicht eine schnelle und umfassende Bestrafung.
Numeri 25,6
Hebräisch: וְהִנֵּ֡ה אִישׁ֩ מִבְּנֵ֨י יִשְׂרָאֵ֜ל בָּ֗א וַיַּקְרֵ֤ב אֶל־אֶחָיו֙ אֶת־הַמִּדְיָנִ֔ית לְעֵינֵ֣י מֹשֶׁ֔ה וּלְעֵינֵ֖י כָּל־עֲדַ֣ת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֑ל וְהֵ֣מָּה בֹכִ֔ים פֶּ֖תַח אֹ֥הֶל מוֹעֵֽד׃
Deutsch: Und siehe, ein Mann von den Söhnen Jisra'els kam und brachte eine Midjanit zu seinen Brüdern vor den Augen Mosches und vor den Augen der ganzen Gemeinde der Söhne Jisra'els, und sie waren weinend am Eingang des Zeltes der Begegnung.

Kommentar: Der Vers beginnt mit וְהִנֵּה, der Interjektion („siehe, und siehe"), die eine überraschende oder bedeutsame neue Entwicklung einleitet. אִישׁ מִבְּנֵי יִשְׂרָאֵל בָּא beschreibt den Täter. אִישׁ („ein Mann") ist indefinit und wird erst in V. 14 namentlich identifiziert. מִבְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition מִן „von" mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל „Söhne Israels") zeigt die Herkunft. בָּא ist Qal Perfekt (oder Partizip) 3. Person maskulin Singular von בוא („kommen"), hier wahrscheinlich als historisches Präsens zu verstehen („kommt"). Die Formulierung betont die Provokation: Während Moses die Hinrichtung der Götzendiener anordnet, kommt demonstrativ ein Israelit mit einer fremden Frau.
וַיַּקְרֵב אֶל־אֶחָיו אֶת־הַמִּדְיָנִית beschreibt die Handlung. וַיַּקְרֵב ist Hiphil Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von קרב („nahe bringen, herbeibringen"), אֶל־אֶחָיו (Präposition אֶל mit אֶחָיו, maskuliner Plural von אָח „Bruder" mit Suffix 3. Person maskulin Singular „seine Brüder") gibt das Ziel an. אֶת־הַמִּדְיָנִית ist das Akkusativobjekt: הַמִּדְיָנִית ist das feminine Gentilizium („die Midjaniterin") mit Artikel. Die Midjaniter waren ein nomadisches Volk, das mit den Moabitern zusammenarbeitete (vgl. Num 22,4.7; 31,16). Das Verb קרב im Hiphil bedeutet hier „heranbringen" im Sinne von „zu sich nehmen, in seine Wohnung bringen", wahrscheinlich mit sexueller Absicht.
לְעֵינֵי מֹשֶׁה וּלְעֵינֵי כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל betont die Öffentlichkeit und Dreistigkeit der Tat. לְעֵינֵי (Präposition לְ mit dem dualen Constructus  עֵינֵי von עַיִן „Auge") bedeutet idiomatisch „vor den Augen, in Gegenwart von". Die Formulierung wird zweimal wiederholt für maximale Emphase: מֹשֶׁה und כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל („die ganze Gemeinde der Söhne Israels"). Die Tat ist nicht heimlich, sondern eine offene Provokation der religiösen und zivilen Autorität.
וְהֵמָּה בֹכִים פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד beschreibt den Kontext. וְהֵמָּה ist das Personalpronomen 3. Person maskulin Plural („und sie"), bezieht sich auf Moses und die Gemeinde. בֹכִים ist Qal-Partizip maskulin Plural von בכה („weinen"), das einen andauernden Zustand beschreibt. פֶּתַח  פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד ist die lokale Bestimmung: פֶּתַח („Eingang"), אֹהֶל מוֹעֵד („Zelt der Begegnung") im Genitiv. Das Weinen am Eingang des Heiligtums ist Ausdruck der Buße und der Trauer über die Sünde des Volkes und die daraus resultierende Plage (vgl. V. 8-9). Der Kontrast ist dramatisch: Während die Gemeinde vor Gott bußfertig weint, führt ein Mann provokativ eine fremde Frau in sein Zelt.
Die LXX übersetzt „וַיַּקְרֵב אֶל־אֶחָיו" (und er brachte zu seinen Brüdern) mit „προσήγαγεν τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ" (er brachte seinen Bruder herbei), was singularisch statt plural ist.
Die Satzstruktur zeigt einen komplexen Satz mit Interjektion, zwei koordinierten Verben (kam, brachte) mit lokalen Ergänzungen, die die Öffentlichkeit betonen, und einem Umstandssatz (Partizipialsatz), der die Situation der Gemeinde beschreibt. Die Struktur erzeugt Spannung zwischen dem provokanten Handeln des Mannes und der bußfertigen Haltung der Gemeinde.
Der Vers schildert einen Akt extremer Provokation: Mitten in der Krise, während Moses Hinrichtungen anordnet und die Gemeinde vor Gott weint, führt ein israelitischer Mann öffentlich eine midjanitische Frau herbei. Die Tat ist nicht nur moralisch verwerflich, sondern auch ein direkter Affront gegen die göttliche und mosaische Autorität. Die Szene verdeutlicht die Tiefe der Korruption in Israel und die Notwendigkeit entschiedenen Handelns.
Numeri 25,7
Hebräisch: וַיַּ֗רְא פִּֽינְחָס֙ בֶּן־אֶלְעָזָ֔ר בֶּֽן־אַהֲרֹ֖ן הַכֹּהֵ֑ן וַיָּ֨קָם֙ מִתּ֣וֹךְ הָֽעֵדָ֔ה וַיִּקַּ֥ח רֹ֖מַח בְּיָדֹֽו׃
Deutsch: Und Pinchas, der Sohn El'asars, des Sohnes 'Aharons, des Priesters, sah es und stand auf aus der Mitte der Gemeinde und nahm einen Speer in seine Hand.

Kommentar: Der Vers führt den Helden der Episode ein. וַיַּרְא פִּינְחָס בֶּן־אֶלְעָזָר בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן ist die ausführliche Identifikation. וַיַּרְא ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von ראה („sehen"), פִּינְחָס ist der Eigenname (Pinehas, ägyptischen Ursprungs, bedeutet „der Nubier"). Die genealogische Spezifikation בֶּן־אֶלְעָזָר בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן („Sohn Eleasars, des Sohnes Aarons, des Priesters") ist ungewöhnlich ausführlich und betont Pinehas' priesterliche Legitimität und Autorität. אֶלְעָזָר war der amtierende Hohepriester nach Aarons Tod (Num 20,25-28), אַהֲרֹן der erste Hohepriester, הַכֹּהֵן („der Priester") verstärkt die priesterliche Identität. Die Betonung der priesterlichen Abstammung ist theologisch bedeutsam, da Pinehas als Priester berechtigt ist, für die Heiligkeit Israels einzutreten.
וַיָּקָם מִתּוֹךְ הָעֵדָה beschreibt die erste Reaktion. וַיָּקָם ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von קום („aufstehen, sich erheben"), מִתּוֹךְ (Präposition מִן mit תּוֹךְ „Mitte, Inneres") mit הָעֵדָה („die Gemeinde") zeigt, dass Pinehas sich aus der weinenden Menge erhebt. Das Aufstehen markiert den Übergang von passiver Trauer zu aktiver Intervention.
וַיִּקַּח רֹמַח בְּיָדוֹ bereitet die Tat vor. וַיִּקַּח ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von לקח („nehmen"), רֹמַח ist maskuliner Singular von רֹמַח („Speer, Lanze"), בְּיָדוֹ (Präposition בְּ mit יָד „Hand" und Suffix 3. Person maskulin Singular „in seiner Hand") ist die lokale Ergänzung. Der Speer ist eine Waffe für den Nahkampf, was die persönliche und direkte Natur der kommenden Handlung andeutet.
Die LXX übersetzt „רֹמַח" (Speer) mit „σιρομάστην" (eine Lanze/einen Dolch), ein seltenes griechisches Wort.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Wayyiqtol-Sätze, die eine Handlungssequenz bilden: Sehen → Aufstehen → Bewaffnen. Die ausführliche Identifikation unterbricht den narrativen Fluss und lenkt die Aufmerksamkeit auf die Bedeutung der Person.
Der Vers inszeniert Pinehas als entschlossenen Akteur: Während andere weinen und zögern, ergreift er die Initiative. Die Betonung seiner priesterlichen Abstammung legitimiert sein folgendes Handeln als nicht nur persönliche Rache, sondern als priesterliche Amtsausübung zum Schutz der Heiligkeit Israels. Das Ergreifen des Speers signalisiert, dass er bereit ist, die Sünde mit Gewalt zu ahnden.
Numeri 25,8
Hebräisch: וַ֠יָּבֹא אַחַ֨ר אִֽישׁ־יִשְׂרָאֵ֜ל אֶל־הַקֻּבָּ֗ה וַיִּדְקֹר֙ אֶת־שְׁנֵיהֶ֔ם אֵ֚ת אִ֣ישׁ יִשְׂרָאֵ֔ל וְאֶת־הָאִשָּׁ֖ה אֶל־קֳבָתָ֑הּ וַתֵּֽעָצַר֙ הַמַּגֵּפָ֔ה מֵעַ֖ל בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und er ging dem Mann Jisra'els nach in das Innere des Zeltes und durchbohrte sie beide, den Mann Jisra'els und die Frau, durch ihren Unterleib. Da wurde die Plage von den Söhnen Jisra'el abgewandt.

Kommentar: Der Vers beschreibt die dramatische Hinrichtung. וַיָּבֹא אַחַר אִישׁ־יִשְׂרָאֵל אֶל־הַקֻּבָּה schildert die Verfolgung. וַיָּבֹא ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von בוא („kommen, gehen, eintreten"), אַחַר ist die Präposition („hinter, nach"), אִישׁ־יִשְׂרָאֵל („der Mann Israels") identifiziert den Täter aus V. 6. אֶל־הַקֻּבָּה gibt das Ziel an: אֶל ist die direktionale Präposition, הַקֻּבָּה ist feminin Singular von קֻבָּה („Zelt, Kuppel, Gemach"), ein seltenes Wort, das wahrscheinlich einen privaten oder intimen Raum bezeichnet, möglicherweise das Innere eines Zeltes oder einen abgeschirmten Bereich. Die Formulierung zeigt, dass Pinehas dem Paar in ihren Privatbereich folgt.
וַיִּדְקֹר אֶת־שְׁנֵיהֶם אֵת אִישׁ יִשְׂרָאֵל וְאֶת־הָאִשָּׁה אֶל־קֳבָתָהּ beschreibt die Tötung. וַיִּדְקֹר ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von דקר („durchbohren, durchstechen"), ein Verb, das eine gewaltsame Durchbohrung mit einer spitzen Waffe beschreibt. אֶת־שְׁנֵיהֶם („sie beide") ist das erste Objekt mit dem Dual שְׁנַיִם („zwei") und Suffix 3. Person maskulin Plural. אֵת אִישׁ יִשְׂרָאֵל וְאֶת־הָאִשָּׁה spezifiziert die beiden Opfer: אִישׁ יִשְׂרָאֵל und הָאִשָּׁה („die Frau") mit Artikel. אֶל־קֳבָתָהּ ist anatomisch schwierig: קֳבָה ist feminin Singular von קֵבָה („Magen, Unterleib, Gebärmutter"), mit Suffix 3. Person feminin Singular („ihr Unterleib"). Die Präposition אֶל („zu, in") zeigt die Richtung des Stoßes. Die Formulierung ist drastisch und deutet darauf hin, dass Pinehas beide mit einem Stoß durchbohrte, möglicherweise während sie sexuell vereint waren, wobei der Speer beide durch den Unterleib der Frau traf. Diese Interpretation wird durch die rabbinische Tradition gestützt.
וַתֵּעָצַר הַמַּגֵּפָה מֵעַל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל beschreibt die unmittelbare göttliche Reaktion. וַתֵּעָצַר ist Niphal Wayyiqtol 3. Person feminin Singular von עצר („zurückhalten, aufhalten, stoppen"), im Niphal „gestoppt werden, aufhören". הַמַּגֵּפָה („die Plage, die Seuche") ist das Subjekt, ein feminines Nomen, das eine göttlich gesandte Epidemie bezeichnet (vgl. V. 9). מֵעַל (Präposition מִן mit עַל „von ... weg, von ... über") mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל zeigt, dass die Plage vom Volk genommen wird. Der unmittelbare Zusammenhang zwischen Pinehas' Tat und dem Ende der Plage zeigt göttliche Billigung.
Die LXX übersetzt „הַקֻּבָּה" (das Zelt/die Kuppel) mit „τὴν κάμινον" (den Ofen/die Kammer), eine völlig andere Beschreibung des Ortes, und „אֶל־קֳבָתָהּ" (in ihren Unterleib) wird zu „διὰ τῆς μήτρας αὐτῆς" (durch ihre Gebärmutter), was expliziter ist.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Wayyiqtol-Sätze: Eintreten → Durchbohren (mit doppelter Objektspezifikation und anatomischer Präzisierung) → Aufhören der Plage. Die narrative Sequenz ist straff und betont die Kausalität zwischen Pinehas' Tat und dem Ende der Plage.
Der Vers schildert eine extreme Gewalttat, die aus moderner Sicht problematisch erscheint, im Kontext jedoch als notwendige Sühnehandlung verstanden wird. Pinehas vollstreckt im priesterlichen Eifer das göttliche Gericht an denen, die öffentlich Gottes Gebot übertreten haben. Das sofortige Ende der Plage zeigt göttliche Zustimmung und interpretiert Pinehas' Tat als stellvertretende Sühne, die das ganze Volk rettet. Die drastische Beschreibung unterstreicht die Schwere der Sünde und die Notwendigkeit radikaler Reinigung.
Numeri 25,9
Hebräisch: וַיִּהְי֕וּ הַמֵּתִ֖ים בַּמַּגֵּפָ֑ה אַרְבָּעָ֥ה וְעֶשְׂרִ֖ים אָֽלֶף׃
Deutsch: Und es waren 24.000, die durch die Plage starben.

Kommentar: Der Vers gibt eine summarische Statistik der Katastrophe. וַיִּהְיוּ הַמֵּתִים בַּמַּגֵּפָה ist ein Nominalsatz mit היה. וַיִּהְיוּ ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Plural von היה („sein, werden"), הַמֵּתִים ist Qal-Partizip maskulin Plural von מות („sterben") mit Artikel, substantiviert („die Toten, die Gestorbenen"). בַּמַּגֵּפָה (Präposition בְּ mit הַמַּגֵּפָה „die Plage") gibt die Todesursache an. אַרְבָּעָה וְעֶשְׂרִים אָלֶף ist die Zahlenangabe: אַרְבָּעָה („vier"), וְעֶשְׂרִים („und zwanzig"), אָלֶף („tausend"), zusammen „vierundzwanzigtausend". Die hohe Zahl unterstreicht die Schwere der Krise und die Notwendigkeit der drastischen Maßnahmen.
Die LXX gibt die Zahl als τέσσαρες καὶ εἴκοσι χιλιάδες wieder, eine präzise Entsprechung. Interessanterweise erwähnt 1 Kor 10,8 „dreiundzwanzigtausend", was entweder auf eine abweichende Textüberlieferung, auf Paulus' Gedächtnisfehler oder auf eine andere Zählweise (z.B. Ausschluss bestimmter Gruppen) hindeutet.
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen Nominalsatz mit kopulativem Verb, der die Zahl der Todesopfer angibt.
Der Vers markiert das katastrophale Ausmaß der göttlichen Strafe: Fast ein Prozent der männlichen Bevölkerung (bei geschätzten 600.000 Männern, vgl. Num 26,51) starb durch die Plage. Die hohe Zahl zeigt die Ernsthaftigkeit des Bundesbruchs und rechtfertigt retrospektiv Pinehas' drastisches Eingreifen, das weitere Tote verhinderte. Der Vers schließt den narrativen Teil der Episode ab, bevor die göttliche Bewertung in den folgenden Versen erfolgt.
NT-Perspektive zur Plage:
1. Korinther 10,7-8: "Werdet auch nicht Götzendiener wie einige von ihnen, wie geschrieben steht: 'Das Volk setzte sich nieder, um zu essen und zu trinken, und stand auf, um zu spielen.' Auch lasst uns nicht Unzucht treiben, wie einige von ihnen Unzucht trieben, und es fielen an einem Tag dreiundzwanzigtausend."
→ Paulus zitiert die Peor-Episode als Warnung für die korinthische Gemeinde → Die Diskrepanz (23.000 vs. 24.000) könnte auf unterschiedliche Zählweisen hindeuten

Numeri 25,10
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und sprach:

Kommentar: Der Vers ist die Standard-Redeeinleitung für göttliche Offenbarung. וַיְדַבֵּר ist Piel Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von דבר („reden, sprechen"), יהוה ist das Subjekt (Tetragramm), אֶל־מֹשֶׁה (Präposition אֶל mit dem Eigennamen מֹשֶׁה) gibt den Adressaten an. לֵּאמֹר ist Qal Infinitiv Constructus von אמר mit לְ („sagend, sprechend"), die standard-Formel zur Einleitung direkter Rede. Das Piel von דבר wird oft für göttliche Offenbarung verwendet und kann intensivere oder autoritativere Rede implizieren als das Qal.
Die Satzstruktur ist eine einfache Redeeinleitung.
Der Vers leitet die göttliche Bewertung von Pinehas' Handeln ein und schafft Spannung: Wie wird Gott auf die eigenmächtige Gewalttat reagieren? Die folgende göttliche Rede wird zeigen, dass Pinehas' Eifer göttliche Billigung findet.
Numeri 25,11
Hebräisch: פִּֽינְחָ֨ס בֶּן־אֶלְעָזָ֜ר בֶּן־אַהֲרֹ֣ן הַכֹּהֵ֗ן הֵשִׁ֤יב אֶת־חֲמָתִי֙ מֵעַ֣ל בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֔ל בְּקַנְאֹ֥ו אֶת־קִנְאָתִ֖י בְּתוֹכָ֑ם וְלֹא־כִלִּ֥יתִי אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל בְּקִנְאָתִֽי׃
Deutsch: „Pinchas, der Sohn El'asars, des Sohnes 'Aharons, des Priesters, hat meinen Grimm von den Söhnen Jisra'els abgewendet, indem er meinen Eifer in ihrer Mitte eiferte, sodass ich die Söhne Jisra'els nicht in meinem Eifer vernichtet habe.

Kommentar: Der Vers eröffnet die göttliche Rede mit einer ausführlichen Würdigung. פִּינְחָס בֶּן־אֶלְעָזָר בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן wiederholt die genealogische Identifikation aus V. 7, was die Bedeutung der priesterlichen Identität unterstreicht. הֵשִׁיב אֶת־חֲמָתִי מֵעַל בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל ist das Hauptverb. הֵשִׁיב ist Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular von שׁוב („zurückkehren"), im Hiphil „zurückwenden, abwenden". אֶת־חֲמָתִי („meinen Grimm") ist das Objekt: חֵמָה („Hitze, Grimm, Zorn") ist intensiver als אַף und bezeichnet kochenden, leidenschaftlichen Zorn, hier mit Suffix 1. Person Singular. מֵעַל בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (Präposition מִן mit עַל „von ... weg von" mit בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל) zeigt die Richtung der Abwendung.
בְּקַנְאוֹ אֶת־קִנְאָתִי בְּתוֹכָם gibt die Art und Weise an, wie Pinehas dies erreichte. בְּקַנְאוֹ ist Piel Infinitiv Constructus von קנא („eifern, eifersüchtig sein") mit Präposition בְּ und Suffix 3. Person maskulin Singular („indem er eiferte"). אֶת־קִנְאָתִי ist eine figura etymologica (inneres Objekt): קִנְאָה („Eifer, Eifersucht") mit Suffix 1. Person Singular („meinen Eifer"). Die Construction „er eiferte meinen Eifer" bedeutet, dass Pinehas göttlichen Eifer für Gottes Ehre manifestierte. בְּתוֹכָם (Präposition בְּ mit תּוֹךְ „Mitte" und Suffix 3. Person maskulin Plural „in ihrer Mitte") zeigt den Ort. Das Verb קנא beschreibt intensive emotionale Hingabe und kann sowohl positive Eifersucht (für Gottes Ehre) als auch negative Eifersucht bedeuten.
וְלֹא־כִלִּיתִי אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל בְּקִנְאָתִי gibt die Konsequenz an. וְלֹא־כִלִּיתִי ist Piel Perfekt 1. Person Singular von כלה („vollenden, vernichten") mit Negation לֹא. Das Piel verstärkt die Bedeutung: „völlig vernichten, ausrotten". אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל ist das Objekt. בְּקִנְאָתִי (Präposition בְּ mit קִנְאָה und Suffix 1. Person Singular „in meinem Eifer") zeigt das Mittel oder die Motivation. Der Satz drückt aus, dass Gott ohne Pinehas' Eingreifen das ganze Volk in seinem Eifer vernichtet hätte. Pinehas' Eifer wirkte stellvertretend und sühnend.
Die LXX übersetzt חֲמָתִי mit τὸν θυμόν μου („meinen Zorn"), eine standard-Entsprechung. Die figura etymologica בְּקַנְאוֹ אֶת־קִנְאָתִי wird mit ἐν τῷ ζηλῶσαι αὐτὸν τὸν ζῆλόν μου wiedergegeben, was die hebräische Construction präzise nachbildet. Bei כִלִּיתִי verwendet die LXX ἐξανάλωσα („ich verzehrte, vernichtete völlig"), was die Intensität des Piel gut wiedergibt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (Pinehas wendete meinen Grimm ab), gefolgt von einem modalen Infinitivsatz (indem er meinen Eifer eiferte) und einem konsekutiven Hauptsatz mit Negation (sodass ich Israel nicht vernichtete). Die dreifache Verwendung der Wortwurzel קנא (eifern, Eifer, Eifer) ist rhetorisch bedeutsam und betont das zentrale Thema.
Der Vers enthält die göttliche Interpretation von Pinehas' Tat: Sie war nicht Mord, sondern priesterliche Sühnehandlung. Pinehas handelte als menschliches Instrument des göttlichen Eifers und verhinderte durch sein stellvertretendes Handeln die Vernichtung des ganzen Volkes. Der Vers etabliert קנא („Eifer für Gottes Ehre") als positive theologische Tugend, die göttlichen Zorn abwenden kann.
Numeri 25,12
Hebräisch: לָכֵ֖ן אֱמֹ֑ר הִנְנִ֨י נֹתֵ֥ן לוֹ֛ אֶת־בְּרִיתִ֖י שָׁלֽוֹם׃
Deutsch: Darum sprich: Siehe, ich gebe ihm meinen Bund des Friedens,

Kommentar: Der Vers verkündet die göttliche Belohnung. לָכֵן („darum, deshalb") ist die kausale Konjunktion, die die folgende Verheißung als logische Konsequenz von V. 11 markiert. אֱמֹר ist Qal Imperativ maskulin Singular von אמר („sagen"), gerichtet an Mose, der die Botschaft weitergeben soll. הִנְנִי נֹתֵן לוֹ אֶת־בְּרִיתִי שָׁלוֹם ist die eigentliche Verheißung. הִנְנִי (Interjektion הִנֵּה mit Suffix 1. Person Singular „siehe mich, hier bin ich") leitet eine bedeutsame Ankündigung ein. נֹתֵן ist Qal-Partizip maskulin Singular von נתן („geben"), das eine gegenwärtige oder unmittelbar bevorstehende Handlung ausdrückt. לוֹ ist das indirekte Objekt (Dativ „ihm", d.h. Pinehas).
אֶת־בְּרִיתִי שָׁלוֹם ist das direkte Objekt. בְּרִיתִי ist feminin Singular von בְּרִית („Bund, Vertrag, Bundesschluss") mit Suffix 1. Person Singular („meinen Bund"). שָׁלוֹם („Friede, Wohlergehen, Heil") steht im Genitiv oder als Apposition und qualifiziert den Bund. Die Construction בְּרִית שָׁלוֹם („Bund des Friedens") ist eine bedeutsame Formulierung, die einen Bund bezeichnet, der Frieden, Sicherheit, Wohlergehen und umfassendes Heil garantiert. Der Ausdruck erscheint auch in Jes 54,10; Ez 34,25; 37,26 und bezeichnet einen ewigen, unverbrüchlichen Bund. Dieser Bund steht im Kontrast zu Pinehas' Gewalttat: Durch seinen Eifer für Gottes Ehre erwirbt er paradoxerweise einen Friedensbund.
Die LXX übersetzt בְּרִיתִי שָׁלוֹם mit διαθήκην εἰρήνης („Bund des Friedens"), eine wörtliche Wiedergabe. Das griechische εἰρήνη entspricht dem hebräischen Konzept von שָׁלוֹם als umfassendem Wohlergehen.
Die Satzstruktur zeigt eine kausale Konjunktion, einen Imperativ (Botenformel) und eine Partizipialkonstruktion mit Objekt, die die göttliche Zusage verkündet.
Der Vers markiert die Verleihung eines besonderen göttlichen Bundes an Pinehas. Die Ironie ist bedeutsam: Der Mann, der Gewalt ausübte, erhält einen Friedensbund. Dies zeigt, dass wahrer Friede nicht durch Kompromiss mit der Sünde, sondern durch Eifer für Gottes Heiligkeit erreicht wird. Der Bund ist persönlich („mein Bund") und garantiert Pinehas und seiner Nachkommenschaft göttlichen Schutz und Segen.
Numeri 25,13
Hebräisch: וְהָ֤יְתָה לּוֹ֙ וּלְזַרְעֹ֣ו אַחֲרָ֔יו בְּרִ֖ית כְּהֻנַּ֣ת עוֹלָ֑ם תַּ֗חַת אֲשֶׁ֤ר קִנֵּא֙ לֵֽאלֹהָ֔יו וַיְכַפֵּ֖ר עַל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: und es wird ihm und seinem Samen nach ihm ein Bund ewigen Priestertums sein, weil er für seinen Gott geeifert und für die Söhne Jisra'els Sühnung erwirkt hat.

Kommentar: Der Vers präzisiert den Inhalt des Friedensbundes. וְהָיְתָה לּוֹ וּלְזַרְעוֹ אַחֲרָיו definiert die Reichweite des Bundes. וְהָיְתָה ist Qal Perfekt (prophetisches Perfekt oder Waw-Perfekt) 3. Person feminin Singular von היה („sein, werden"), das sich auf בְּרִית (feminin) aus V. 12 bezieht. לּוֹ ist das indirekte Objekt („ihm"), וּלְזַרְעוֹ אַחֲרָיו erweitert die Verheißung: לְזַרְעוֹ (Präposition לְ mit זֶרַע „Same, Nachkommenschaft" und Suffix 3. Person maskulin Singular), אַחֲרָיו („nach ihm") mit der Präposition אַחַר („nach") und Suffix 3. Person maskulin Singular. Der Bund ist nicht nur persönlich, sondern dynastisch und betrifft alle Nachkommen des Pinehas.
בְּרִית כְּהֻנַּת עוֹלָם spezifiziert den Inhalt. בְּרִית („Bund") wird wiederholt, כְּהֻנַּת ist feminin Singular Constructus von כְּהֻנָּה („Priestertum, priesterliches Amt"), עוֹלָם („Ewigkeit, für immer") im Genitiv. Die Construction בְּרִית כְּהֻנַּת עוֹלָם („Bund ewigen Priestertums") garantiert Pinehas und seinen Nachkommen das Hohepriesteramt für alle Generationen. Historisch wurde diese Verheißung erfüllt: Die Linie des Pinehas dominierte das Hohepriesteramt bis zur Zerstörung des zweiten Tempels (vgl. 1 Chr 6,35-38; Esr 7,1-5).
תַּחַת אֲשֶׁר קִנֵּא לֵאלֹהָיו gibt die Begründung an. תַּחַת ist die kausale Präposition („weil, dafür dass, anstelle von"). אֲשֶׁר ist die Konjunktion („dass"), קִנֵּא ist Piel Perfekt 3. Person maskulin Singular von קנא („eifern"), לֵאלֹהָיו (Präposition לְ mit אֱלֹהִים „Gott" und Suffix 3. Person maskulin Singular „für seinen Gott"). Das Eifern לְ bedeutet „für jemanden eifern, für jemandes Interessen eintreten". Die Formulierung betont, dass Pinehas nicht aus persönlicher Rache, sondern aus Hingabe an Gott handelte.
וַיְכַפֵּר עַל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die zweite Begründung. וַיְכַפֵּר ist Piel Wayyiqtol (oder Perfekt) 3. Person maskulin Singular von כפר („sühnen, Sühne schaffen"). Das Piel von כפר ist der zentrale kultische Terminus für priesterliche Sühnhandlungen, die Sünde bedecken oder abwischen und die Beziehung zwischen Gott und Mensch wiederherstellen. עַל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition עַל „für" mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל) gibt den Nutznießer der Sühne an. Pinehas' Tat wird hier theologisch als priesterliche Sühnhandlung interpretiert, die das ganze Volk vor der Vernichtung rettete.
Die LXX übersetzt כְּהֻנַּת עוֹלָם mit ἱερατείας αἰωνίας („ewiges Priestertum"), eine präzise Wiedergabe. Bei קִנֵּא verwendet die LXX ἐζήλωσεν („er eiferte"), und bei וַיְכַפֵּר ἐξιλάσατο („er sühnte, versöhnte"), das standard-griechische Äquivalent für kultische Sühne.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Kopula (es wird sein ein Bund), erweitert durch Dativ-Ergänzungen (für ihn und seine Nachkommen) und Apposition (ein Bund ewigen Priestertums), gefolgt von zwei kausalen Nebensätzen, die die Begründung geben (weil er eiferte, weil er sühnte).
Der Vers enthält die theologische Schlüsselaussage: Pinehas' gewaltsame Tat wird als legitime priesterliche Sühnhandlung interpretiert. Der ewige Priesterbund ist die Belohnung für seinen Eifer. Die Verbindung von Eifer und Sühne ist bedeutsam: Wahre Sühne erfordert kompromisslosen Einsatz für Gottes Heiligkeit. Der Vers etabliert eine theologische Rechtfertigung für religiösen Eifer und zeigt, dass priesterliches Handeln manchmal drastische Maßnahmen zum Schutz der Heiligkeit erfordert. Die dynastische Dimension sichert die priesterliche Kontinuität in Pinehas' Familie.
Theologische Reflexion: Eifer im NT:
Positiv:
· Johannes 2,17: "Der Eifer um dein Haus wird mich verzehren" - Jesus' Tempelreinigung
· Römer 10,2: "Sie haben Eifer für Gott" (über Israel)
Problematisch:
· Galater 1,14: Paulus' früherer "Eifer für die Überlieferungen"
· Philipper 3,6: "was den Eifer betrifft, ein Verfolger der Gemeinde"
→ Das NT unterscheidet zwischen rechtem Eifer (für Gottes Ehre, wie Pinehas) und falschem Eifer (religiöser Fanatismus)
Christologische Perspektive:
· Pinehas' Sühnehandlung ist typologisch: Ein Mensch sühnt stellvertretend für das Volk
· Erfüllung in Christus: Ein für alle Mal (Hebr 9,12.26)
Numeri 25,14
Hebräisch: וְשֵׁם֩ אִ֨ישׁ יִשְׂרָאֵ֜ל הַמֻּכֶּ֗ה אֲשֶׁ֤ר הֻכָּה֙ אֶת־הַמִּדְיָנִ֔ית זִמְרִ֖י בֶּן־סָל֑וּא נְשִׂ֥יא בֵֽית־אָ֖ב לַשִּׁמְעֹנִֽי׃
Deutsch: Und der Name des erschlagenen Mannes Jisra'els, der mit der Midjanit erschlagen wurde, war Simri, der Sohn Salus, ein Fürst eines Vaterhauses des Schim'oni.

Kommentar: Der Vers identifiziert nachträglich den getöteten Israeliten. וְשֵׁם אִישׁ יִשְׂרָאֵל הַמֻּכֶּה ist das Subjekt. וְשֵׁם („und der Name") mit אִישׁ יִשְׂרָאֵל („der Mann Israels"), הַמֻּכֶּה ist Hophal-Partizip maskulin Singular von נכה („schlagen, erschlagen"), im Hophal „erschlagen werden, getötet werden" mit Artikel. אֲשֶׁר הֻכָּה אֶת־הַמִּדְיָנִית ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (Relativpronomen), הֻכָּה ist Hophal Perfekt 3. Person maskulin Singular von נכה („erschlagen werden"), אֶת־הַמִּדְיָנִית („mit der Midjaniterin") mit der Präposition אֶת in der Bedeutung „mit, zusammen mit". Die Formulierung betont, dass beide zusammen getötet wurden.
זִמְרִי בֶּן־סָלוּא ist die Namensangabe. זִמְרִי (Simri) ist ein hebräischer Name, möglicherweise von der Wurzel זמר („singen, preisen") abgeleitet. בֶּן־סָלוּא („Sohn des Salu") gibt die Abstammung an. נְשִׂיא בֵית־אָב לַשִּׁמְעֹנִי beschreibt seinen sozialen Status. נְשִׂיא („Fürst, Anführer, Stammeshaupt") bezeichnet einen hochrangigen Stammesvertreter. בֵית־אָב („Vaterhaus, Sippe") im Genitiv, לַשִּׁמְעֹנִי (Präposition לְ mit dem Gentilizium שִׁמְעֹנִי „Simeoniter"). Simri war also nicht irgendein einfacher Israelit, sondern ein hochrangiger Führer aus dem Stamm Simeon. Dies macht seine Tat noch skandalöser und erklärt die öffentliche Provokation.
Die LXX transliteriert die Namen als Ζαμβρι υἱὸς Σαλω. Bei נְשִׂיא verwendet sie ἄρχων („Herrscher, Fürst"), eine standard-Entsprechung.
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz mit erweitertem Subjekt (Name des erschlagenen Mannes, mit Partizipialattribut und Relativsatz) und Prädikatsnomen (Simri ben Salu), gefolgt von einer appositiven Statusangabe.
Der Vers offenbart die Identität des Täters und zeigt, dass es sich nicht um einen unbedeutenden Israeliten handelte, sondern um einen Stammesführer. Dies erklärt seine Dreistigkeit (er fühlte sich möglicherweise durch seinen Status geschützt) und zeigt, dass die Korruption bis in die höchsten Ebenen der Gesellschaft reichte. Die Tatsache, dass Pinehas auch vor einem Fürsten nicht zurückschreckte, unterstreicht seinen kompromisslosen Eifer für Gottes Heiligkeit. 
Numeri 25,15
Hebräisch: וְשֵׁ֨ם הָֽאִשָּׁ֧ה הַמֻּכָּ֛ה הַמִּדְיָנִ֖ית כָּזְבִּ֣י בַת־צ֑וּר רֹ֣אשׁ אֻמּ֥וֹת בֵּֽית־אָ֛ב בְּמִדְיָ֖ן הֽוּא׃
Deutsch: Und der Name der erschlagenen midjanit Frau war Kosbi, die Tochter Zurs; er war Stammeshaupt eines Vaterhauses in Midjan.

Kommentar: Der Vers identifiziert parallel die getötete Frau. וְשֵׁם הָאִשָּׁה הַמֻּכָּה הַמִּדְיָנִית ist das Subjekt. וְשֵׁם הָאִשָּׁה („und der Name der Frau"), הַמֻּכָּה ist wieder Hophal-Partizip feminin Singular von נכה („die Erschlagene") mit Artikel, הַמִּדְיָנִית ist das feminine Gentilizium („die Midjaniterin") mit Artikel, hier als Apposition. כָּזְבִּי בַת־צוּר ist die Namensangabe. כָּזְבִּי (Kosbi) ist wahrscheinlich von der Wurzel כזב („lügen, täuschen") abgeleitet, was ironisch ist. בַת־צוּר („Tochter des Zur") gibt die Abstammung an.
רֹאשׁ אֻמּוֹת בֵּית־אָב בְּמִדְיָן הוּא beschreibt den Status ihres Vaters. רֹאשׁ („Haupt, Anführer"), אֻמּוֹת ist der Plural von אֻמָּה („Stamm, Volk, Sippe"), בֵּית־אָב („Vaterhaus") im Genitiv, בְּמִדְיָן (Präposition בְּ mit מִדְיָן „in Midjan"). הוּא ist das Personalpronomen 3. Person maskulin Singular („er"), das sich auf Zur bezieht. Die Construction zeigt, dass Zur ein hochrangiger Stammesführer in Midjan war, was Kosbi zu einer Prinzessin macht. Die Formulierung רֹאשׁ אֻמּוֹת („Haupt der Stämme/Sippen") deutet auf eine führende Position über mehrere Sippen hin.
Die LXX fügt „Ὀμμώθ" (Ommoth) hinzu bei der Beschreibung von Kosbi: „ἄρχοντος ἔθνους Ὀμμώθ" (Fürst des Volkes Ommoth), was im hebräischen Text nicht erscheint.
Die Satzstruktur zeigt einen parallelen Nominalsatz zu V. 14 mit erweitertem Subjekt und Prädikatsnomen, gefolgt von einer appositiven Statusangabe über den Vater.
Der Vers zeigt, dass auch die Frau aus hochrangiger Familie stammte. Die Verbindung zwischen einem simeonitischen Fürsten und einer midjanitischen Prinzessin war wahrscheinlich nicht zufällig, sondern Teil einer strategischen Allianz zur Verführung Israels (vgl. Num 31,16). Die hohen sozialen Ränge beider Partner unterstreichen die Schwere der Tat und die politischen Dimensionen der Verschwörung gegen Israel. Die nachträgliche Namensnennung dient der historischen Dokumentation und zeigt, dass selbst hochrangige Personen dem göttlichen Gericht nicht entkommen.
Numeri 25,16
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche und sprach:

Kommentar: Der Vers ist wieder die Standard-Redeeinleitung für eine neue göttliche Anweisung. וַיְדַבֵּר יהוה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר folgt dem bekannten Muster (vgl. V. 10). Die erneute Redeeinleitung markiert einen thematischen Übergang von der Belohnung des Pinehas zum Befehl gegen die Midjaniter.
Die LXX Vers 16-17: Die LXX fügt „Λάλησον τοῖς υἱοῖς Ἰσραὴλ λέγων" (Sprich zu den Söhnen Israels, sagend) zu Vers 16 hinzu, was im MT erst in späteren Zusammenhängen erscheint.
Die Satzstruktur ist eine einfache Redeeinleitung.
Der Vers leitet den göttlichen Befehl zum Krieg gegen Midjan ein, der die langfristigen Konsequenzen der Verführung aufzeigt.
Numeri 25,17
Hebräisch: צָר֖וֹר אֶת־הַמִּדְיָנִ֑ים וְהִכִּיתֶ֖ם אוֹתָֽם׃
Deutsch: „Bedränge die Midjanim und schlag sie,

Kommentar: Der Vers enthält den göttlichen Kriegsbefehl. צָרוֹר אֶת־הַמִּדְיָנִים ist der erste Imperativ. צָרוֹר ist Qal Imperativ maskulin Singular von צרר („bedrängen, in Bedrängnis bringen, als Feind behandeln"). Das Verb bezeichnet feindselige Handlungen und kann auch „angreifen" bedeuten. אֶת־הַמִּדְיָנִים ist das Akkusativobjekt: הַמִּדְיָנִים ist der maskuline Plural des Gentiliziums („die Midjaniter") mit Artikel. Die Midjaniter sind kollektiv als Volk angesprochen, nicht nur die beteiligten Individuen.
וְהִכִּיתֶם אוֹתָם ist der zweite, intensivere Imperativ. וְהִכִּיתֶם ist Hiphil Perfekt (mit Waw consecutivum) oder Imperativ 2. Person maskulin Plural von נכה („schlagen, erschlagen"), im Hiphil intensiv „niederschlagen, vernichten". אוֹתָם ist das Akkusativpronomen 3. Person maskulin Plural („sie"). Die Formulierung ist militärisch und befiehlt die gewaltsame Bestrafung der Midjaniter. Die Eskalation von צרר („bedrängen") zu נכה („schlagen") zeigt die Intensität des göttlichen Zorns.
Die LXX übersetzt צָרוֹר mit ἐχθραίνετε („seid feindlich, behandelt als Feinde"), was die Grundbedeutung gut wiedergibt. Bei וְהִכִּיתֶם verwendet sie πατάξατε („schlagt"), eine standard-Entsprechung.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Imperative, die einen eskalierenden Befehl bilden: erst Feindschaft, dann militärische Aktion.
Der Vers befiehlt den Heiligen Krieg gegen die Midjaniter als Vergeltung für ihre Verführung Israels. Die Härte des Befehls spiegelt die Schwere der Sünde: Die Midjaniter haben nicht nur individuell gesündigt, sondern systematisch versucht, Israel von JHWH abzubringen. Der Befehl wird in Num 31 ausgeführt.
Numeri 25,18
Hebräisch: כִּ֣י צֹרְרִ֥ים הֵם֙ לָכֶ֔ם בְּנִכְלֵיהֶ֛ם אֲשֶׁר־נִכְּל֥וּ לָכֶ֖ם עַל־דְּבַר־פְּע֑וֹר וְעַל־דְּבַ֞ר כָּזְבִּ֨י בַת־נְשִׂ֤יא מִדְיָן֙ אֲחֹתָ֔ם הַמֻּכָּ֥ה בְיוֹם־הַמַּגֵּפָ֖ה עַל־דְּבַר־פְּעֽוֹר׃
Deutsch: denn sie sind euch Bedränger mit ihren Listen, mit denen sie euch überlistet haben in der Sache des Peor und in der Sache der Kosbi, der Tochter eines Fürsten von Midjan, ihrer Schwester, die erschlagen wurde am Tag der Plage wegen der Sache des Peor.

Kommentar: Der Vers begründet den Kriegsbefehl ausführlich. כִּי צֹרְרִים הֵם לָכֶם ist die Hauptaussage. כִּי („denn, weil") ist die kausale Konjunktion, צֹרְרִים ist Qal-Partizip maskulin Plural von צרר („bedrängen, Feind sein"), substantiviert als „Bedränger, Feinde". הֵם ist das Personalpronomen 3. Person maskulin Plural („sie"), לָכֶם (Präposition לְ mit Suffix 2. Person maskulin Plural „für euch, euch gegenüber") zeigt die Richtung der Feindschaft. Die Partizipialkonstruktion beschreibt einen andauernden Zustand: Die Midjaniter sind und bleiben Feinde Israels.
בְּנִכְלֵיהֶם אֲשֶׁר־נִכְּלוּ לָכֶם spezifiziert die Art der Feindschaft. בְּנִכְלֵיהֶם (Präposition בְּ mit נֵכֶל „List, Betrug, Täuschung" im Plural und Suffix 3. Person maskulin Plural „mit ihren Listen") ist instrumental. אֲשֶׁר־נִכְּלוּ לָכֶם ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (Relativpronomen), נִכְּלוּ ist Piel Perfekt 3. Person maskulin Plural von נכל („täuschen, überlisten"), לָכֶם („euch"). Die figura etymologica בְּנִכְלֵיהֶם ... נִכְּלוּ („mit ihren Listen ... sie haben überlistet") betont die Hinterhältigkeit der Tat. Die Midjaniter haben nicht offen gekämpft, sondern durch Täuschung und Verführung gehandelt.
עַל־דְּבַר־פְּעוֹר spezifiziert den ersten Anklagepunkt. עַל־דְּבַר („wegen der Sache von, in der Angelegenheit") ist eine standard-Formulierung für rechtliche oder faktische Sachverhalte. פְּעוֹר bezieht sich auf den Baal-Peor-Kult. וְעַל־דְּבַר כָּזְבִּי בַת־נְשִׂיא מִדְיָן אֲחֹתָם ist der zweite, konkrete Anklagepunkt. כָּזְבִּי בַת־נְשִׂיא מִדְיָן identifiziert Kosbi (vgl. V. 15), אֲחֹתָם („ihre Schwester") mit Suffix 3. Person maskulin Plural bezieht sich wahrscheinlich auf die Israeliten oder die Midjaniter und bezeichnet Kosbi als Angehörige des midjanitischen Volkes.
הַמֻּכָּה בְיוֹם־הַמַּגֵּפָה עַל־דְּבַר־פְּעוֹר ist ein erweitertes Partizipialattribut. הַמֻּכָּה (Hophal-Partizip feminin Singular von נכה „die Erschlagene") mit Artikel, בְיוֹם־הַמַּגֵּפָה (Präposition בְּ „am" mit יוֹם „Tag" im Constructus und הַמַּגֵּפָה „die Plage" mit Artikel) gibt die Zeit an. עַל־דְּבַר־פְּעוֹר wiederholt die Begründung und schließt den Kreis zur Hauptanklage. Die Wiederholung der Formel עַל־דְּבַר־פְּעוֹר rahmt den Vers und betont die zentrale Schuld.
Die LXX übersetzt „צֹרְרִים הֵם לָכֶם בְּנִכְלֵיהֶם" (sie sind Feinde für euch mit ihren Listen) mit „ἐχθραίνουσιν αὐτοὶ ὑμῖν ἐν δολιότητι" (sie sind feindlich gegen euch mit Hinterlist).
Die Satzstruktur zeigt einen kausalen Hauptsatz (sie sind Feinde) mit instrumentalem Nebensatz (mit ihren Listen) und Relativsatz (die sie verwendet haben), gefolgt von zwei koordinierten präpositionalen Phrasen, die die Anklagepunkte spezifizieren, wobei die zweite durch ein ausführliches Partizipialattribut erweitert wird.
Der Vers enthüllt die systematische Natur der midjanitischen Verschwörung: Es war keine spontane Sünde, sondern eine kalkulierte List, Israel von JHWH wegzuführen. Die Verwendung einer Prinzessin (Kosbi) zeigt die hohe politische Ebene der Verschwörung. Die Begründung des Kriegsbefehls ist nicht willkürlich, sondern antwortet auf eine existentielle Bedrohung für Israels Bundesbeziehung zu JHWH. Der Vers rechtfertigt den Heiligen Krieg als Verteidigung gegen geistliche Aggression.
Erfüllung des Kriegsbefehls:
Der göttliche Befehl gegen die Midjaniter wird in Numeri 31 ausgeführt:
· Num 31,1-2: JHWH befiehlt Mose: "Übe Rache an den Midjanitern"
· Num 31,16: Bileams Rolle wird enthüllt: "Sie waren es ja, die auf Bileams Rat hin die Israeliten veranlassten, dem HERRN die Treue zu brechen"
→ Die Strategie war kalkuliert, nicht spontan → Bileam, der in vier großen Weissagungen Israel segnen musste (statt zu verfluchen, wie Balak es wünschte), (Num 23,7-10.18-24; Num 24,3-9.15-19 riet zur Verführung statt Verfluchung
Numeri 25,19 
(25,19 nach hebräischer Zählung)
Hebräisch: וַיְהִ֖י אַחֲרֵ֣י הַמַּגֵּפָ֑ה׃
Deutsch: Und es geschah nach der Plage.

Kommentar: Der Vers bildet einen narrativen Übergang und schließt die Peor-Episode ab. וַיְהִי ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von היה („sein, geschehen"), die standard-Formel für zeitliche Übergänge („und es geschah, und es war"). אַחֲרֵי הַמַּגֵּפָה (Präposition אַחֲרֵי „nach" mit הַמַּגֵּפָה „die Plage" mit Artikel) gibt die temporale Bestimmung. Der Vers ist unvollständig und wird in Kapitel 26 fortgesetzt mit dem Befehl zur neuen Volkszählung. In einigen hebräischen Handschriften wird dieser Vers als letzter Vers von Kapitel 25 gezählt, in anderen als erster Vers von Kapitel 26.
Die LXX lässt „וַיְהִי אַחֲרֵי הַמַּגֵּפָה" (und es geschah nach der Plage) weg, was im MT als Überleitung zum nächsten Abschnitt dient.
Die Satzstruktur zeigt eine einfache temporale Übergangsformel ohne Hauptverb, die auf eine Fortsetzung wartet.
Der Vers markiert das Ende der Krise: Nach der Plage, nach Pinehas' Eingreifen und nach der göttlichen Verheißung beginnt eine neue Phase. Die neue Volkszählung in Kapitel 26 wird zeigen, wie viele überlebt haben und bereitet die neue Generation auf den Einzug ins verheißene Land vor. Die Peor-Episode war die letzte große Krise vor dem Einzug, ein letzter Test, den Israel nur durch göttliches Eingreifen bestand.
Numeri 26,1
Hebräisch: וַיְהִ֖י אַחֲרֵ֣י הַמַּגֵּפָ֑ה וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה וְאֶ֧ל אֶלְעָזָ֛ר בֶּן־אַהֲרֹ֥ן הַכֹּהֵ֖ן לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und es geschah nach der Plage, da sprach der Ewige zu Mosche und zu El'asar, dem Sohn 'Aharons, des Priesters, und sprach:

Kommentar: Der Vers schließt die Peor-Episode ab und leitet zur neuen Volkszählung über. וַיְהִי אַחֲרֵי הַמַּגֵּפָה ist die temporale Übergangsformel. וַיְהִי ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von היה („sein, geschehen"), אַחֲרֵי ist die temporale Präposition („nach"), הַמַּגֵּפָה („die Plage") mit Artikel bezieht sich auf die in Num 25,8-9 beschriebene Seuche, die 24.000 Israeliten das Leben kostete. Die Formulierung markiert einen Neuanfang nach der Katastrophe.
וַיֹּאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה וְאֶל אֶלְעָזָר בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן לֵאמֹר ist bemerkenswert, da hier erstmals Eleasar neben Mose als Empfänger göttlicher Anweisungen erscheint. וַיֹּאמֶר ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von אמר („sagen, sprechen"), יהוה ist das Subjekt. אֶל־מֹשֶׁה וְאֶל אֶלְעָזָר zeigt mit der wiederholten Präposition אֶל beide Adressaten gleichberechtigt. בֶּן־אַהֲרֹן הַכֹּהֵן identifiziert Eleasar durch seine Abstammung („Sohn Aarons") und sein Amt (הַכֹּהֵן „der Priester" mit Artikel). Nach Aarons Tod (Num 20,22-29) ist Eleasar Hohepriester. Seine Nennung neben Mose bereitet seine wachsende Rolle vor und zeigt die institutionelle Kontinuität der Führung. לֵאמֹר ist die standard-Formel zur Einleitung direkter Rede.
Die LXX fügt am Anfang hinzu „Καὶ ἐγένετο μετὰ τὴν πληγήν" (Und es geschah nach der Plage), was im MT nicht erscheint und eine Verbindung zum vorherigen Kapitel herstellt.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Übergangsformel, gefolgt von einer Redeeinleitung mit zwei gleichberechtigten Adressaten.
Der Vers schließt die Peor-Krise ab und markiert den Übergang zur Vorbereitung auf den Landeinzug durch die neue Volkszählung. Die erstmalige gleichberechtigte Nennung Eleasars neben Mose signalisiert den Generationswechsel in der Führung und bereitet auf die Zeit nach Moses Tod vor.
Numeri 26,2
Hebräisch: שְׂא֞וּ אֶת־רֹ֣אשׁ׀ כָּל־עֲדַ֣ת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֗ל מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֥ים שָׁנָ֛ה וָמַ֖עְלָה לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם כָּל־יֹצֵ֥א צָבָ֖א בְּיִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: „Nehmt die Summe der ganzen Gemeinde der Söhne Jisra'els auf, von 20 Jahren an und darüber, nach ihren Vaterhäusern, alle, die zum Heeresdienst in Jisra'el ausziehen können."

Kommentar: Der Vers enthält den göttlichen Befehl zur zweiten Volkszählung. שְׂאוּ אֶת־רֹאשׁ כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל ist die Hauptanweisung. שְׂאוּ ist Qal Imperativ maskulin Plural von נשׂא („erheben, tragen, zählen"), אֶת־רֹאשׁ ist idiomatisch: רֹאשׁ bedeutet wörtlich „Haupt, Kopf", aber die Wendung נשׂא ראש bedeutet „Kopfzählung durchführen, mustern, zählen". כָּל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל ist das Objekt: כָּל („ganz, alle") mit עֲדַת (feminin Singular Constructus von עֵדָה „Gemeinde, Versammlung") und בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל im Genitiv. Die Formulierung betont die Vollständigkeit der Zählung.
מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה definiert die Altersgrenze. מִבֶּן (Präposition מִן „von" mit בֶּן „Sohn" im Constructus ) bedeutet „von ... Jahren an", עֶשְׂרִים ist die Kardinalzahl „zwanzig", שָׁנָה („Jahr"), וָמַעְלָה (Konjunktion וְ mit מַעְלָה „aufwärts, darüber") bedeutet „und höher, und darüber". Die Altersgrenze von zwanzig Jahren ist die gleiche wie bei der ersten Zählung (Num 1,3) und definiert die wehrfähigen Männer.
לְבֵית אֲבֹתָם gibt die Organisationsstruktur an. לְבֵית (Präposition לְ mit בַּיִת „Haus" im Constructus ) mit אֲבֹתָם (maskuliner Plural von אָב „Vater" mit Suffix 3. Person maskulin Plural „ihre Väter") bedeutet „nach ihren Vaterhäusern", d.h. nach genealogischen Familieneinheiten. כָּל־יֹצֵא צָבָא בְּיִשְׂרָאֵל spezifiziert den Zweck. כָּל („alle"), יֹצֵא (Qal-Partizip maskulin Singular von יצא „ausziehen, hinausgehen"), צָבָא (maskuliner Singular „Heer, Kriegsdienst, militärischer Dienst"), בְּיִשְׂרָאֵל (Präposition בְ mit יִשְׂרָאֵל „in Israel"). Die Wendung יֹצֵא צָבָא ist der Terminus technicus für „zum Kriegsdienst ausziehen, militärdienstfähig sein". Die Zählung ist also primär militärisch motiviert zur Vorbereitung auf die Landeroberung.
Die LXX gibt keine bedeutenden Abweichungen vom hebräischen Text, außer dass sie שְׂאוּ אֶת־רֹאשׁ mit λάβετε τὴν ἀρχὴν („nehmt die Gesamtzahl") wiedergibt.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ mit Akkusativobjekt, gefolgt von drei präpositionalen Phrasen, die Altersgrenze, Organisationsprinzip und Zweck spezifizieren.
Der Vers befiehlt die zweite Volkszählung, die nach der Katastrophe von Peor und knapp vierzig Jahre nach der ersten Zählung (Num 1) durchgeführt wird. Die Zählung dient der Erfassung der neuen, im Kriegsdienst einsatzfähigen Generation, die das verheißene Land erobern soll, und bereitet die Landverteilung vor.
Numeri 26,3
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֨ר מֹשֶׁ֜ה וְאֶלְעָזָ֧ר הַכֹּהֵ֛ן אֹתָ֖ם בְּעַֽרְבֹ֣ת מוֹאָ֑ב עַל־יַרְדֵּ֥ן יְרֵח֖וֹ לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und Mosche und El'asar, der Priester, redeten mit ihnen in den Ebenen Mo'avs am Jarden von Jerecho, und sprachen:

Kommentar: Der Vers beschreibt die Ausführung des göttlichen Befehls. וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה וְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן אֹתָם zeigt die gemeinsame Handlung. וַיְדַבֵּר ist Piel Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von דבר („reden, sprechen"), wobei das Singular trotz des Doppelsubjekts מֹשֶׁה וְאֶלְעָזָר verwendet wird, was im Hebräischen möglich ist. הַכֹּהֵן („der Priester") identifiziert Eleasar mit Artikel. אֹתָם ist das Akkusativpronomen 3. Person maskulin Plural („sie, mit ihnen"), das hier das Volk Israel bezeichnet.
בְּעַרְבֹת מוֹאָב עַל־יַרְדֵן יְרֵחוֹ gibt die geographische Lage präzise an. בְּעַרְבֹת מוֹאָב (Präposition בְ mit עַרְבֹת „Steppen, Ebenen" im Plural Constructus und מוֹאָב „Moab") bezeichnet die Ebenen oder Steppengebiete Moabs östlich des Jordan. עַל־יַרְדֵן יְרֵחוֹ (Präposition עַל „bei, an" mit יַרְדֵן „Jordan" und יְרֵחוֹ „Jericho" im Genitiv) spezifiziert „am Jordan gegenüber Jericho". Dies ist die letzte Lagerstation vor dem Einzug ins verheißene Land, wo Israel seit Num 22,1 lagert. לֵאמֹר leitet die direkte Rede ein, die in V. 4 fortgesetzt wird.
Die LXX hat eine andere Satzstruktur: Der Vers endet mit „Καὶ οἱ υἱοὶ Ἰσραὴλ οἱ ἐξελθόντες ἐξ Αἰγύπτου" (Und die Söhne Israels, die aus Ägypten auszogen), während im MT die Aufzählung der Stämme ohne diese Einleitung beginnt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Doppelsubject und Objekt, gefolgt von zwei präpositionalen Ortsangaben und der Redeformel.
Der Vers dokumentiert die Ausführung der Zählung durch die beiden Leiter Mose und Eleasar an der Schwelle zum verheißenen Land. Die geographische Präzision unterstreicht die historische Bedeutung dieses Moments: Nach vierzig Jahren Wüstenwanderung steht die neue Generation bereit, das Land zu erobern.
Numeri 26,4
Hebräisch: מִבֶּ֛ן עֶשְׂרִ֥ים שָׁנָ֖ה וָמָ֑עְלָה כַּאֲשֶׁר֩ צִוָּ֨ה יְהוָ֤ה אֶת־מֹשֶׁה֙ וּבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל הַיֹּצְאִ֖ים מֵאֶ֥רֶץ מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: „Von 20 Jahren an und darüber", wie der Ewige Mosche und den Söhnen Jisra'els geboten hatte, die aus dem Land Mizrajim ausgezogen waren:

Kommentar: Der Vers ist grammatisch schwierig, da er kein Hauptverb enthält. Er setzt wahrscheinlich die direkte Rede aus V. 3 fort und wiederholt die Zählkriterien aus V. 2. מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמָעְלָה wiederholt wörtlich die Altersangabe. כַּאֲשֶׁר צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל ist ein Vergleichssatz: כַּאֲשֶׁר („wie, sowie"), צִוָּה (Piel Perfekt 3. m. Sg. von צוה „befehlen"), der auf frühere göttliche Befehle verweist (besonders Num 1,3).
הַיֹּצְאִים מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם ist ein Relativsatz ohne explizites אֲשֶׁר. הַיֹּצְאִים (Qal-Partizip m. Pl. von יצא „ausziehen") mit Artikel, substantiviert („die Auszügler"). Die Phrase bezieht sich auf die Exodus-Generation.
Textproblem: Der Vers hat kein finites Hauptverb und ist syntaktisch schwierig. Es gibt drei Erklärungsmöglichkeiten:
1. Ellipse (wahrscheinlichste Lösung): Der Vers setzt die direkte Rede aus V. 3 (לֵאמֹר) fort und wiederholt die Zählkriterien aus V. 2. Das Verb שְׂאוּ („nehmt [die Summe]") ist zu ergänzen. Diese Interpretation wird durch mehrere Argumente gestützt:
· Parallele zu Num 1,2-3: Die Struktur entspricht exakt der ersten Volkszählung: 
· Num 1,2: שְׂאוּ אֶת־רֹאשׁ... („Nehmt die Summe...")
· Num 1,3: מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה („Von 20 Jahren an und darüber")
→ In beiden Fällen folgt auf den göttlichen Befehl (1,2; 26,2) die Ausführung mit Wiederholung der Altersangabe (1,3; 26,4). Dies ist die normale Struktur biblischer Erzählung: Befehl → Ausführung mit Wiederholung.
· LXX-Bestätigung: Die Septuaginta behandelt V. 4 als Fortsetzung der direkten Rede aus V. 3 (λέγων): 
· LXX 26,3: καὶ ἐλάλησεν Μωυσῆς... λέγων („und Mose redete... sagend")
· LXX 26,4: ἀπὸ εἰκοσαετοῦς καὶ ἐπάνω ὃν τρόπον συνέταξεν κύριος („von zwanzig Jahren an und darüber, wie der Herr geboten hatte")
→ Die LXX zeigt keine Textstörung und bestätigt die Ellipse des Hauptverbs.
· Textkritische Evidenz: Samaritanischer Pentateuch, Targum Onkelos und Targum Pseudo-Jonathan stimmen mit dem MT überein – keine Textvarianten bekannt.
2. Partizipialsatz als Überleitung: הַיֹּצְאִים מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם könnte als selbständiger Nominalsatz verstanden werden, der zur Stammesliste (V. 5ff) überleitet: „[Dies sind die Nachkommen der] aus Ägypten Ausgezogenen." So interpretiert auch die LXX, die einen neuen Satz beginnt: καὶ οἱ υἱοὶ Ισραηλ οἱ ἐξελθόντες ἐξ Αἰγύπτου („Und die Söhne Israels, die aus Ägypten ausgezogen waren").
3. Textstörung (weniger wahrscheinlich): Ein Verb könnte ausgefallen sein. Dafür gibt es jedoch keine handschriftliche Evidenz im MT, in der LXX, im Samaritanischen Pentateuch oder in den erhaltenen Qumran-Fragmenten.
Zusätzliche textkritische Evidenz
Qumran:
Leider ist 4QNumb (4Q27) an dieser Stelle fragmentarisch, sodass V. 4 nicht erhalten ist.
Samaritanischer Pentateuch:
Der SP stimmt mit dem MT überein – keine Variante.
Targume:
Targum Onkelos und Targum Pseudo-Jonathan folgen ebenfalls dem MT und interpretieren V. 4 als Fortsetzung der direkten Rede.
Die LXX zeigt:
1. Keine Textstörung – der Vers wird als grammatisch vollständig verstanden
2. Fortsetzung der direkten Rede aus V. 3 (λέγων)
3. Neuer Satz beginnt mit καὶ οἱ υἱοὶ Ισραηλ („Und die Söhne Israels"), was das Partizip הַיֹּצְאִים als Überleitung zur Stammesliste interpretiert
Dies bestätigt, dass die Ellipse des Hauptverbs (שְׂאוּ aus V. 2) die korrekte Interpretation ist und keine Textverderbnis vorliegt.
Die Satzstruktur zeigt eine wiederholte Altersangabe, gefolgt von einem Vergleichssatz, der auf frühere göttliche Befehle verweist, mit einem partizipialen Attributsatz, der die Exodus-Generation identifiziert.
Der Vers schafft Kontinuität zwischen der ersten und zweiten Zählung durch Verweis auf den ursprünglichen Befehl, unterstreicht aber zugleich den radikalen Generationenwechsel: Die gezählte Generation ist nicht mehr die des Exodus, sondern deren Nachkommen, die im verheißenen Land leben werden. Die Treue Gottes zu seinem Bund steht in Kontrast zum Gericht über die Untreue der ersten Generation.
Numeri 26,5
Hebräisch: רְאוּבֵ֖ן בְּכ֣וֹר יִשְׂרָאֵ֑ל בְּנֵ֣י רְאוּבֵ֗ן חֲנוֹךְ֙ מִשְׁפַּ֣חַת הַחֲנֹכִ֔י לְפַלּ֕וּא מִשְׁפַּ֖חַת הַפַּלֻּאִֽי׃
Deutsch: Re'uven, der erstgeborene Jisra'els; die Söhne Re'uvens: von Chanoch die Familie des Chanochi; von Pallu die Familie des Pallu'i;

Kommentar: Der Vers beginnt die systematische Auflistung der Stämme mit Ruben. רְאוּבֵן בְּכוֹר יִשְׂרָאֵל ist die einleitende Identifikation. רְאוּבֵן ist der Eigenname (Ruben), בְּכוֹר (maskuliner Singular von בְּכוֹר „Erstgeborener") mit יִשְׂרָאֵל im Genitiv („Erstgeborener Israels") betont Rubens Status als ältester Sohn Jakobs (Gen 29,32; 49,3). Trotz seines Erstgeburtsrechts verlor Ruben seine Führungsrolle wegen seiner Sünde (Gen 35,22; 49,4; 1 Chr 5,1).
בְּנֵי רְאוּבֵן („die Söhne Rubens") leitet die Aufzählung ein. Die folgenden Formulierungen folgen einem festen Muster: חֲנוֹךְ מִשְׁפַּחַת הַחֲנֹכִי zeigt die Struktur. חֲנוֹךְ (Chanoch, Henoch) ist der Name des Sohnes, מִשְׁפַּחַת ist feminin Singular Constructus von מִשְׁפָּחָה („Sippe, Familie, Klan"), הַחֲנֹכִי ist das Gentilizium mit Artikel („der Chanochit, die Chanochiter"). Die Präposition לְ vor den Namen bedeutet hier „von, zu" und zeigt die Zugehörigkeit an. לְפַלּוּא מִשְׁפַּחַת הַפַּלֻּאִי folgt demselben Muster: פַּלּוּא (Pallu) ist der zweite Sohn, הַפַּלֻּאִי das Gentilizium. Die Formulierung entspricht der Genealogie in Gen 46,9 und Ex 6,14.
Die LXX transliteriert die Namen als Ενωχ und Φαλλους und verwendet die standard-Formel δῆμος („Sippe, Stamm") für מִשְׁפָּחָה.
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz als Überschrift, gefolgt von einer Aufzählungsformel, die sich durch das ganze Kapitel wiederholt.
Der Vers eröffnet die systematische Stammesauflistung mit Ruben, wobei dessen Erstgeburtsstatus zwar genannt, aber faktisch nicht mehr relevant ist, da Juda militärisch (Num 2,3) und messianisch (Gen 49,8-12) die Führung übernommen hat. Die Zählung dokumentiert die genealogische Kontinuität von der Patriarchenzeit bis zur Schwelle des verheißenen Landes.
Numeri 26,6
Hebräisch: לְחֶצְרֹ֕ן מִשְׁפַּ֖חַת הַֽחֶצְרוֹנִ֑י לְכַרְמִ֕י מִשְׁפַּ֖חַת הַכַּרְמִֽי׃
Deutsch: von Chezron die Familie des Chezroni; von Karmi die Familie des Karmi.

Kommentar: Der Vers setzt die Aufzählung der rubenitischen Familien fort. לְחֶצְרֹן מִשְׁפַּחַת הַחֶצְרוֹנִי folgt dem etablierten Muster: חֶצְרֹן (Chezron, Hezron) ist der dritte Sohn Rubens, הַחֶצְרוֹנִי das entsprechende Gentilizium mit Artikel. לְכַרְמִי מִשְׁפַּחַת הַכַּרְמִי nennt den vierten Sohn: כַּרְמִי (Karmi), הַכַּרְמִי das Gentilizium. Die Namen entsprechen Gen 46,9 und Ex 6,14. Die Präposition לְ behält ihre Bedeutung „von, zu" bei.
Die LXX transliteriert als Χασρων und Χαρμι.
Die Satzstruktur wiederholt das Aufzählungsmuster aus V. 5.
Der Vers vervollständigt die vier Hauptfamilien des Stammes Ruben und bereitet die summarische Zählung in V. 7 vor.
Numeri 26,7
Hebräisch: אֵ֖לֶּה מִשְׁפְּחֹ֣ת הָרֻֽאוּבֵנִ֑י וַיִּהְי֣וּ פְקֻדֵיהֶ֗ם שְׁלֹשָׁ֤ה וְאַרְבָּעִים֙ אֶ֔לֶף וּשְׁבַ֥ע מֵא֖וֹת וּשְׁלֹשִֽׁים׃
Deutsch: Das sind die Familien der Re'uveni; und ihre Gemusterten waren 43.730.

Kommentar: Der Vers schließt die Aufzählung des Stammes Ruben ab. אֵלֶּה מִשְׁפְּחֹת הָרֻאוּבֵנִי ist die Abschlussformel. אֵלֶּה („diese") ist das Demonstrativpronomen, מִשְׁפְּחֹת (Plural von מִשְׁפָּחָה „Familien"), הָרֻאוּבֵנִי ist das kollektive Gentilizium mit Artikel („die Rubeniter"). וַיִּהְיוּ פְקֻדֵיהֶם leitet die Zahlenangabe ein: וַיִּהְיוּ ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Plural von היה („sein"), פְקֻדֵיהֶם ist maskuliner Plural von פָּקוּד („Gemusterter, Gezählter") mit Suffix 3. Person maskulin Plural („ihre Gemusterten"). Das Nomen פָּקוּד ist von der Wurzel פקד („mustern, zählen") abgeleitet.
שְׁלֹשָׁה וְאַרְבָּעִים אֶלֶף וּשְׁבַע מֵאוֹת וּשְׁלֹשִׁים ist die Zahlangabe: שְׁלֹשָׁה („drei"), וְאַרְבָּעִים („und vierzig"), אֶלֶף („tausend"), וּשְׁבַע מֵאוֹת („und sieben hundert"), וּשְׁלֹשִׁים („und dreißig"), zusammen 43.730. Im Vergleich zur ersten Zählung (Num 1,21: 46.500) ist der Stamm Ruben um 2.770 Mann geschrumpft, was etwa 6% Verlust bedeutet.
Die LXX gibt die Zahl als τρεῖς καὶ τεσσαράκοντα χιλιάδες ἑπτακόσιοι τριάκοντα wieder.
Die Satzstruktur zeigt eine Abschlussformel mit Demonstrativpronomen, gefolgt von einem Zahlensatz mit Kopula. Der Vers dokumentiert den Bevölkerungsrückgang Rubens, möglicherweise als Folge seiner geschwächten Position unter den Stämmen.
Numeri 26,8-11
Hebräisch: וּבְנֵ֥י פַלּ֖וּא אֱלִיאָֽב׃ וּבְנֵ֣י אֱלִיאָ֔ב נְמוּאֵ֖ל וְדָתָ֣ן וַאֲבִירָ֑ם הֽוּא־דָתָ֨ן וַאֲבִירָ֜ם קְרוּאֵי הָעֵדָ֗ה אֲשֶׁ֨ר הִצּ֜וּ עַל־מֹשֶׁ֤ה וְעַֽל־אַהֲרֹן֙ בַּעֲדַת־קֹ֔רַח בְּהַצֹּתָ֖ם עַל־יְהוָֽה׃ וַתִּפְתַּ֨ח הָאָ֜רֶץ אֶת־פִּ֗יהָ וַתִּבְלַ֥ע אֹתָ֛ם וְאֶת־קֹ֖רַח בְּמ֣וֹת הָעֵדָ֑ה בַּאֲכֹ֣ל הָאֵ֗שׁ אֵ֣ת חֲמִשִּׁ֤ים וּמָאתַ֨יִם֙ אִ֔ישׁ וַיִּהְי֖וּ לְנֵֽס׃ וּבְנֵי־קֹ֖רַח לֹא־מֵֽתוּ׃
Deutsch: Und die Söhne Pallus: Eliav. Und die Söhne Eliavs: Nemu'el und Datan und Aviram; das sind Datan und Aviram, die Berufenen der Gemeinde, die gegen Mosche und gegen 'Aharon in der Rotte Korachs stritten, als sie gegen den Ewigen stritten. Und die Erde öffnete ihren Mund und verschlang sie und Korach, als die Rotte starb, indem das Feuer die 250 Männer verzehrte, und sie wurden zu einem Zeichen. Aber die Söhne Korachs starben nicht.

Kommentar: Die Verse unterbrechen die genealogische Liste mit einer historischen Erinnerung. וּבְנֵי פַלּוּא אֱלִיאָב führt die Genealogie von Pallu (V. 5) weiter: אֱלִיאָב (Eliab) ist sein Sohn. וּבְנֵי אֱלִיאָב נְמוּאֵל וְדָתָן וַאֲבִירָם nennt die drei Söhne Eliabs: נְמוּאֵל (Nemuel), דָתָן (Datan) und אֲבִירָם (Abiram). Die beiden letzteren werden sofort identifiziert: הוּא־דָתָן וַאֲבִירָם קְרוּאֵי הָעֵדָה – הוּא ist das emphatische Pronomen („das sind"), קְרוּאֵי ist Qal Passiv-Partizip Plural Constructus von קרא („berufen, gerufen") mit הָעֵדָה („der Gemeinde"). Sie waren prominente Gemeindevertreter.
אֲשֶׁר הִצּוּ עַל־מֹשֶׁה וְעַל־אַהֲרֹן בַּעֲדַת־קֹרַח beschreibt ihre Rebellion. הִצּוּ ist Hiphil Perfekt 3. Person Plural von נצה („streiten, zanken, rebellieren"), עַל zeigt hier „gegen" an. בַּעֲדַת־קֹרַח (Präposition בְ mit עֲדַת „Rotte, Gruppe" im Constructus und קֹרַח „Korach") identifiziert die Korach-Rebellion (Num 16). בְּהַצֹּתָם עַל־יהוה gibt die tiefere Ursache an: בְּ mit Hiphil Infinitiv Constructus von נצה mit Suffix 3. Person maskulin Plural („bei ihrem Streiten"), עַל־יהוה („gegen JHWH"). Die Rebellion gegen die menschlichen Führer war letztlich Rebellion gegen Gott.
וַתִּפְתַּח הָאָרֶץ אֶת־פִּיהָ וַתִּבְלַע אֹתָם erinnert an das göttliche Gericht. וַתִּפְתַּח (Qal Wayyiqtol von פתח „öffnen"), הָאָרֶץ („die Erde") als Subjekt, אֶת־פִּיהָ („ihren Mund"), וַתִּבְלַע (Qal Wayyiqtol von בלע „verschlingen"), אֹתָם („sie"). וְאֶת־קֹרַח fügt Korach hinzu. בְּמוֹת הָעֵדָה (Präposition בְ mit Qal Infinitiv Constructus von מות „sterben" und הָעֵדָה) gibt den Zeitpunkt an. בַּאֲכֹל הָאֵשׁ אֵת חֲמִשִּׁים וּמָאתַיִם אִישׁ beschreibt das zweite Gericht: בַּאֲכֹל (Präposition בְ mit Qal Infinitiv Constructus von אכל „fressen, verzehren"), הָאֵשׁ („das Feuer") als Subjekt, die 250 Männer als Objekt. וַיִּהְיוּ לְנֵס ist die theologische Bewertung: לְנֵס (Präposition לְ mit נֵס „Zeichen, Warnung") – sie wurden zum abschreckenden Beispiel.
וּבְנֵי־קֹרַח לֹא־מֵתוּ ist eine bemerkenswerte Ausnahme. לֹא־מֵתוּ (Negation לֹא mit Qal Perfekt 3. Person Plural von מות „sterben") zeigt göttliche Gnade. Die Nachkommen Korachs wurden verschont und bildeten später eine bedeutende levitische Psalmistenfamilie (Ps 42; 44-49; 84-85; 87-88).
Die Satzstruktur zeigt genealogische Formeln, unterbrochen durch eine ausführliche historische Parenthese mit mehreren subordinierten Sätzen, die die Korach-Rebellion rekapituliert. Die Verse mahnen zur Treue und zeigen zugleich, dass göttliches Gericht individuell und nicht automatisch generationenübergreifend ist.
Numeri 26,12-14
Hebräisch: בְּנֵ֣י שִׁמְעוֹן֮ לְמִשְׁפְּחֹתָם֒ לִנְמוּאֵ֗ל מִשְׁפַּ֨חַת֙ הַנְּמ֣וּאֵלִ֔י לְיָמִ֕ין מִשְׁפַּ֖חַת הַיָּמִינִ֑י לְיָכִ֕ין מִשְׁפַּ֖חַת הַיָּכִינִֽי׃ לְזֶ֕רַח מִשְׁפַּ֖חַת הַזַּרְחִ֑י לְשָׁא֕וּל מִשְׁפַּ֖חַת הַשָּׁאוּלִֽי׃ אֵ֖לֶּה מִשְׁפְּחֹ֣ת הַשִּׁמְעֹנִ֑י שְׁנַ֧יִם וְעֶשְׂרִ֛ים אֶ֖לֶף וּמָאתָֽיִם׃
Deutsch: Die Söhne Schim'ons nach ihren Familien: von Nemu'el die Familie des Nemu'eli; von Jamin die Familie des Jamini; von Jachin die Familie des Jachini; von Serach die Familie des Sarchi; von Scha'ul die Familie des Scha'uli. Das sind die Familien des Schim'oni: 22.200.

Kommentar: Die Verse listen den Stamm Simeon mit fünf Familien auf. Die Namen entsprechen weitgehend Gen 46,10 und Ex 6,15. שְׁנַיִם וְעֶשְׂרִים אֶלֶף וּמָאתָיִם (22.200) zeigt einen drastischen Rückgang gegenüber der ersten Zählung (Num 1,23: 59.300), einen Verlust von 37.100 oder 63%. Dies ist der größte prozentuale Verlust aller Stämme. Der Rückgang könnte mit der Peor-Sünde zusammenhängen, da Simri aus Simeon stammte (Num 25,14), oder mit dem Verlust der territorialen Eigenständigkeit (Simeon wurde später in Juda integriert, Jos 19,1-9).
Die LXX gibt keine bedeutenden Abweichungen.
Der Vers dokumentiert den dramatischen Niedergang Simeons, der historisch zur Absorption dieses Stammes in Juda führte. Der drastische Rückgang Simeons um 63% (von 59.300 auf 22.200) ist theologisch bedeutsam:
1. Peor-Sünde: Simri, der Anführer der Peor-Rebellion, war Fürst aus Simeon (Num 25,14)
2. Göttliches Gericht: Die Plage tötete 24.000 (Num 25,9) – Simeon war offenbar besonders betroffen
3. Spätere Marginalisierung: Simeon verliert später territoriale Eigenständigkeit und wird in Juda absorbiert (Jos 19,1-9; Ri 1,3.17)
4. Jakobs Fluch: Bereits Gen 49,5-7 prophezeit Simeons Zerstreuung wegen Gewalttat
→ Der Stamm Simeon trägt die Konsequenzen der Sünde exemplarisch."

Numeri 26,15-51
[Die folgenden Verse 15-51 listen systematisch die restlichen Stämme auf: Gad (V. 15-18: 40.500), Juda (V. 19-22: 76.500), Issachar (V. 23-25: 64.300), Sebulon (V. 26-27: 60.500), Manasse (V. 28-34: 52.700), Ephraim (V. 35-37: 32.500), Benjamin (V. 38-41: 45.600), Dan (V. 42-43: 64.400), Ascher (V. 44-47: 53.400), Naphthali (V. 48-50: 45.400). Vers 51 gibt die Gesamtsumme an.]
Vers 15-27: Die LXX hat eine völlig andere Reihenfolge der Stämme: 
Sie listet 
· Juda (V. 15-18), 
· Issaschar (V. 19-21), 
· Sebulon (V. 22-23), 
· Gad (V. 24-27) auf, 
· während der MT 
· Gad (V. 15-18), 
· Juda (V. 19-22), 
· Issaschar (V. 23-25), 
· Sebulon (V. 26-27) hat.

Vers 21 (MT): Die LXX übersetzt „חָמוּל" (Hamul) als „Ἰαμουηλ" (Jamuel), eine Namensvariation.
Vers 28-31 (LXX): Die LXX platziert Asser (V. 28-31) vor den Söhnen Josephs, während der MT die Söhne Josephs (V. 28-37) zuerst und dann Asser (V. 44-47) auflistet.
Vers 35-36 (MT) / 39 (LXX): Die LXX lässt „Beker" (בֶכֶר) aus der Liste der Söhne Ephraims weg und hat nur zwei Söhne statt drei.
Vers 39 (MT): Die LXX übersetzt „שְׁפוּפָם" (Schupham) als „Σωφάν" (Sophan), und lässt „Hupham" (חוּפָם) aus Vers 39 weg, fügt ihn aber unter den Söhnen Belas (Vers 44) hinzu.
Vers 40 (MT) / 44 (LXX): Die LXX übersetzt „אַרְדְּ" (Ard) als „Ἀδάρ" (Adar), eine leichte Namensvariation.
Vers 42-43 (MT) / 46-47 (LXX): Die LXX übersetzt „שׁוּחָם" (Schuham) als „Σαμί" (Sami), eine erhebliche Namensänderung für den einzigen Sohn Dans.
Numeri 26,51
Hebräisch: אֵ֗לֶּה פְּקוּדֵי֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל שֵׁשׁ־מֵא֥וֹת אֶ֖לֶף וָאָ֑לֶף שְׁבַ֥ע מֵא֖וֹת וּשְׁלֹשִֽׁים׃
Deutsch: Das sind die Gemusterten der Söhne Jisra'el: 601.730.

Kommentar: אֵלֶּה פְּקוּדֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die summarische Abschlussformel. שֵׁשׁ־מֵאוֹת אֶלֶף וָאָלֶף שְׁבַע מֵאוֹת וּשְׁלֹשִׁים ist 601.730. Im Vergleich zur ersten Zählung (Num 1,46: 603.550) ist dies ein Rückgang von 1.820 Mann oder 0,3%. Die nahezu identische Gesamtzahl trotz der vierzig Jahre ist bemerkenswert und zeigt göttliche Bewahrung trotz der Katastrophen. Einige Stämme wuchsen (Juda, Issachar, Sebulon, Manasse, Benjamin, Dan, Ascher), andere schrumpften dramatisch (besonders Simeon, aber auch Ruben, Gad, Ephraim).
Die LXX gibt die Zahl präzise wieder.
Der Vers dokumentiert die vollständige Erfüllung des göttlichen Gerichts: Die alte Generation ist gestorben, eine neue steht bereit, annähernd gleich stark, aber gereinigt und kampfbereit für die Landeroberung.
Numeri 26,52-56
[Die Verse 52-56 geben göttliche Anweisungen zur Landverteilung: proportional nach Stammesgrößen, aber durch das Los bestimmt, um sowohl Gerechtigkeit als auch göttliche Souveränität zu gewährleisten.]
Numeri 26,57-62
[Die Verse 57-62 listen die Leviten separat auf (23.000 ab einem Monat alt), da sie keinen territorialen Erbteil erhalten, sondern Priesterdienst verrichten.]
Vers 58: Die LXX erwähnt „δῆμος ὁ Κόρε" (den Stamm Korahs) in der Liste der levitischen Familien, während der MT die „Familie des Korach" (מִשְׁפַּחַת הַקָּרְחִי) auflistet.
Vers 59: Die LXX übersetzt den Namen von Amrams Frau als „Ἰωχάβεδ" (Jochabed) statt „יוֹכֶבֶד" (Jochebed), eine Transliterationsvariante, und fügt hinzu „ἣ ἔτεκεν τούτους τῷ Λευὶ ἐν Αἰγύπτῳ" (die diese dem Levi in Ägypten gebar), während der MT sagt „אֲשֶׁר יָלְדָה אֹתָהּ לְלֵוִי בְּמִצְרָיִם" (die dem Levi in Ägypten geboren wurde).
Numeri 26,63-65
Hebräisch: אֵ֚לֶּה פְּקוּדֵ֣י מֹשֶׁ֔ה וְאֶלְעָזָ֖ר הַכֹּהֵ֑ן אֲשֶׁ֨ר פָּֽקְד֜וּ אֶת־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ בְּעַֽרְבֹ֣ת מוֹאָ֔ב עַ֖ל יַרְדֵּ֥ן יְרֵחֽוֹ׃ וּבְאֵ֨לֶּה֙ לֹא־הָ֣יָה אִ֔ישׁ מִפְּקוּדֵ֣י מֹשֶׁ֔ה וְאַהֲרֹ֖ן הַכֹּהֵ֑ן אֲשֶׁ֥ר פָּקְד֛וּ אֶת־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל בְּמִדְבַּ֥ר סִינָֽי׃ כִּֽי־אָמַ֤ר יְהוָה֙ לָהֶ֔ם מ֥וֹת יָמֻ֖תוּ בַּמִּדְבָּ֑ר וְלֹא־נוֹתַ֤ר מֵהֶם֙ אִ֔ישׁ כִּ֚י אִם־כָּלֵ֣ב בֶּן־יְפֻנֶּ֔ה וִיהוֹשֻׁ֖עַ בִּן־נֽוּן׃
Deutsch: Das sind die von Mosche und El'asar, dem Priester, Gemusterten, welche die Söhne Jisra'el in den Ebenen Mo'avs, am Jarden Jerechos, musterten. Und unter diesen war kein Mann von denen, die von Mosche und 'Aharon, dem Priester, gemustert worden waren, als sie die Söhne Jisra'el in der Wüste Sinai musterten. Denn der Ewige hatte von ihnen gesagt: Sie werden gewiss in der Wüste sterben! Und kein Mann von ihnen war übriggeblieben außer Kalev, dem Sohn Jephunnes, und Jehoschua, dem Sohn Nuns.

Kommentar: Die Schlussverse betonen den vollständigen Generationenwechsel. וּבְאֵלֶּה לֹא־הָיָה אִישׁ מִפְּקוּדֵי מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן הַכֹּהֵן ist die zentrale Aussage: בְּ mit dem Demonstrativpronomen („unter diesen"), לֹא־הָיָה אִישׁ (Negation mit Qal Perfekt von היה und אִישׁ „kein Mann war"), מִפְּקוּדֵי (Präposition מִן mit Plural von פָּקוּד „von den Gemusterten"). Niemand aus der ersten Zählung am Sinai (Num 1) ist noch am Leben.
כִּי־אָמַר יהוה לָהֶם מוֹת יָמֻתוּ בַּמִּדְבָּר gibt die theologische Begründung. מוֹת יָמֻתוּ ist die emphatische Construction mit Infinitiv Absolutus und finitem Verb („sie werden gewiss sterben"), die das göttliche Urteil nach der Kundschafterrebellion (Num 14,29-35) zitiert. וְלֹא־נוֹתַר מֵהֶם אִישׁ כִּי אִם־כָּלֵב בֶּן־יְפֻנֶּה וִיהוֹשֻׁעַ בִּן־נוּן nennt die einzigen zwei Ausnahmen: נוֹתַר (Niphal Perfekt von יתר „übrigbleiben"), כִּי אִם ist die exklusive Construction („außer, nur"). Kaleb und Josua hatten Glauben gezeigt (Num 14,6-9.30.38) und dürfen als Einzige der alten Generation das Land betreten.
Die LXX Vers 61: Die LXX fügt hinzu „ἐν τῇ ἐρήμῳ Σινά" (in der Wüste Sinai), was im MT nicht erscheint, der nur sagt „vor dem Ewigen" (לִפְנֵי יְהוָה).
Die Satzstruktur zeigt eine Identifikationsformel, gefolgt von einer negativen Existenzaussage mit Begründungssatz und Ausnahmeklausel. Die Verse schließen das Buch Numeri mit dem Grundthema: Gottes Gericht über Ungehorsam ist ernst und vollständig, aber seine Verheißungen an die Treuen bleiben bestehen. Die neue Generation steht bereit, die Aufgabe zu erfüllen, an der die Väter gescheitert waren.
Gesamtstruktur: Die Stammeslisten in der LXX folgen einer anderen Ordnung als im MT, was auf verschiedene Texttraditionen oder redaktionelle Entscheidungen hindeutet.
Numeri 27,1
Hebräisch: וַתִּקְרַ֜בְנָה בְּנ֣וֹת צְלָפְחָ֗ד בֶּן־חֵ֤פֶר בֶּן־גִּלְעָד֙ בֶּן־מָכִ֣יר בֶּן־מְנַשֶּׁ֔ה לְמִשְׁפְּחֹ֖ת מְנַשֶּׁ֣ה בֶן־יוֹסֵ֑ף וְאֵ֨לֶּה֙ שְׁמ֣וֹת בְּנֹתָ֔יו מַחְלָ֣ה נֹעָ֔ה וְחָגְלָ֥ה וּמִלְכָּ֖ה וְתִרְצָֽה׃
Deutsch: Da nahten die Töchter Zelophchads, des Sohnes Chephers, des Sohnes Gil'ads, des Sohnes Machirs, des Sohnes Menasches, von den Familien Menasches, des Sohnes Josefs. Und dies sind die Namen seiner Töchter: Machla, Noa und Chogla und Milka und Tirza.

Kommentar: Der Vers führt eine bedeutende Rechtsfallerzählung ein. וַתִּקְרַבְנָה בְּנוֹת צְלָפְחָד ist die Haupthandlung. וַתִּקְרַבְנָה ist Qal Wayyiqtol 3. Person feminin Plural von קרב („nahen, herantreten"), wobei die feminine Pluralendung ־נָה die weiblichen Subjekte markiert. בְּנוֹת ist der feminine Plural Constructus von בַּת („Tochter"), צְלָפְחָד (Zelophchad, Zelafchad) ist der Vatersname. Das Verb קרב wird oft für das formelle Herantreten vor eine Autorität verwendet.
Die ausführliche Genealogie בֶּן־חֵפֶר בֶּן־גִּלְעָד בֶּן־מָכִיר בֶּן־מְנַשֶּׁה לְמִשְׁפְּחֹת מְנַשֶּׁה בֶן־יוֹסֵף etabliert die legitime Stammeszugehörigkeit. Die fünffache בֶּן-Construction („Sohn des... Sohn des...") führt von Zelophchad über Chepher, Gilead und Makir bis zu Manasse zurück. לְמִשְׁפְּחֹת מְנַשֶּׁה (Präposition לְ mit Plural von מִשְׁפָּחָה „für die Familien Manasses") und בֶן־יוֹסֵף ordnen Manasse als Sohn Josefs ein. Diese detaillierte Abstammung legitimiert den Anspruch der Töchter und verweist zurück auf die Erwähnung Zelophchads in Num 26,33.
וְאֵלֶּה שְׁמוֹת בְּנֹתָיו leitet die Namensaufzählung ein. אֵלֶּה („diese") ist das Demonstrativpronomen, שְׁמוֹת (Plural von שֵׁם „Name"), בְּנֹתָיו (feminine Plural Constructus von בַּת mit Suffix 3. Person maskulin Singular „seine Töchter"). מַחְלָה נֹעָה וְחָגְלָה וּמִלְכָּה וְתִרְצָה sind die fünf Namen: Machla, Noa, Chogla, Milka und Tirza. Die Namen wurden bereits in Num 26,33 erwähnt, hier aber in leicht veränderter Reihenfolge. Die fünf Frauen werden als Gruppe handelnd dargestellt, was ihre Solidarität betont.
Die LXX übersetzt „חֵפֶר" (Hepher) als „Ὅφερ" (Opher), eine Transliterationsvariante, und „לְמִשְׁפְּחֹת מְנַשֶּׁה בֶן־יוֹסֵף" (zu den Familien Manasses, des Sohnes Josephs) wird zu „τοῦ δήμου Μανασσὴ τῶν υἱῶν Ἰωσήφ" (vom Stamm Manasses der Söhne Josephs).
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (die Töchter nahten heran) mit ausführlicher genealogischer Erweiterung, gefolgt von einem Nominalsatz, der die Namen aufzählt.
Der Vers eröffnet einen Präzedenzfall für Erbrecht: Fünf Frauen treten mutig vor die Autoritäten, um eine rechtliche Klärung zu erreichen. Ihre ausführliche Genealogie unterstreicht die Legitimität ihres Anliegens und ihre feste Verankerung im Stammessystem Israels.
Numeri 27,2
Hebräisch: וַֽתַּעֲמֹ֜דְנָה לִפְנֵ֣י מֹשֶׁ֗ה וְלִפְנֵי֙ אֶלְעָזָ֣ר הַכֹּהֵ֔ן וְלִפְנֵ֥י הַנְּשִׂיאִ֖ם וְכָל־הָעֵדָ֑ה פֶּ֥תַח אֹֽהֶל־מוֹעֵ֖ד לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und sie standen vor Mosche und vor El'asar, dem Priester, und vor den Fürsten und der ganzen Gemeinde am Eingang des Zeltes der Begegnung, sagend:

Kommentar: Der Vers beschreibt die öffentliche Präsentation des Falles. וַתַּעֲמֹדְנָה לִפְנֵי zeigt die formelle Stellung. וַתַּעֲמֹדְנָה ist Qal Wayyiqtol 3. Person feminin Plural von עמד („stehen, stehen bleiben"), mit der femininen Pluralendung ־נָה. לִפְנֵי (Präposition לְ mit Plural Constructus von פָּנִים „Gesicht, Angesicht") bedeutet „vor, in Gegenwart von". Die Wiederholung von לִפְנֵי vier Mal betont die Vollständigkeit und Öffentlichkeit der Verhandlung vor allen Autoritätsebenen.
Die vier Instanzen sind: מֹשֶׁה (Mose, die höchste zivile Autorität), אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן (Eleasar der Priester, die religiöse Autorität), הַנְּשִׂיאִם (maskuliner Plural von נָשִׂיא „Fürst, Anführer" mit Artikel, die Stammesführer), וְכָל־הָעֵדָה („und die ganze Gemeinde", das Volk als Zeugen). Die Aufzählung zeigt die Bedeutung des Falles: Er betrifft nicht nur eine Familie, sondern hat Konsequenzen für ganz Israel.
פֶּתַח אֹהֶל־מוֹעֵד gibt den Ort an: פֶּתַח („Eingang, Öffnung"), אֹהֶל־מוֹעֵד („Zelt der Begegnung") im Genitiv. Der Eingang des Zeltes ist der offizielle Ort für rechtliche Verhandlungen und göttliche Offenbarung. לֵאמֹר leitet die direkte Rede ein.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit vierfacher Wiederholung der präpositionalen Phrase vor verschiedenen Autoritäten, gefolgt von der Ortsangabe und der Redeeinleitung.
Der Vers unterstreicht die Öffentlichkeit und Legitimität des Verfahrens: Die Frauen agieren nicht heimlich, sondern treten vor alle Instanzen der israelitischen Gesellschaft. Dies zeigt ihren Mut und die grundsätzliche Bedeutung ihrer Anfrage für das gesamte Rechtssystem.
Numeri 27,3
Hebräisch: אָבִינוּ֮ מֵ֣ת בַּמִּדְבָּר֒ וְה֨וּא לֹא־הָיָ֜ה בְּת֣וֹךְ הָעֵדָ֗ה הַנּוֹעָדִ֛ים עַל־יְהוָ֖ה בַּעֲדַת־קֹ֑רַח כִּֽי־בְחֶטְאֹ֣ו מֵ֔ת וּבָנִ֖ים לֹא־הָ֥יוּ לוֹֽ׃
Deutsch: „Unser Vater ist in der Wüste gestorben; er war aber nicht inmitten der Gemeinde, die sich in der Gemeinde Korachs gegen den Ewigen zusammenrotteten, sondern er ist durch seine eigene Sünde gestorben, und er hatte keine Söhne.

Kommentar: Der Vers beginnt die Argumentation mit drei Punkten. אָבִינוּ מֵת בַּמִּדְבָּר stellt den Grundsachverhalt fest. אָבִינוּ („unser Vater") mit Suffix 1. Person Plural schafft emotionale Nähe, מֵת ist Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular von מות („sterben"), בַּמִּדְבָּר (Präposition בְּ mit מִדְבָּר „Wüste" und Artikel) gibt den Ort an. Der Vater gehört zur Generation, die in der Wüste sterben musste (Num 14,29-35; 26,64-65).
וְהוּא לֹא־הָיָה בְּתוֹךְ הָעֵדָה הַנּוֹעָדִים עַל־יהוה בַּעֲדַת־קֹרַח ist die erste Verteidigungsaussage. וְהוּא (emphatisches Personalpronomen „aber er"), לֹא־הָיָה (Negation mit Qal Perfekt von היה „er war nicht"), בְּתוֹךְ (Präposition בְּ mit תּוֹךְ „Mitte, Inneres"), הָעֵדָה („die Gemeinde") mit Artikel. הַנּוֹעָדִים ist Niphal-Partizip maskulin Plural von יעד („sich versammeln, sich zusammenrotten") mit Artikel, das eine rebellische Versammlung bezeichnet. עַל־יהוה (Präposition עַל „gegen" mit dem Tetragramm) zeigt die Richtung der Rebellion. בַּעֲדַת־קֹרַח (Präposition בְ mit עֲדַת „Rotte, Gruppe" im Constructus und קֹרַח „Korach") identifiziert die spezifische Rebellion aus Num 16. Die Töchter distanzieren ihren Vater explizit von der schwersten kollektiven Sünde.
כִּי־בְחֶטְאֹו מֵת ist die zweite Verteidigungsaussage. כִּי („sondern, vielmehr") ist adversativ, בְחֶטְאֹו (Präposition בְ mit maskulinem Singular von חֵטְא „Sünde" und Suffix 3. Person maskulin Singular „durch seine Sünde"), מֵת (Qal Perfekt von מות). Die Formulierung bedeutet, dass er durch seine eigene, individuelle Sünde starb, nicht durch kollektive Rebellion. Dies ist vermutlich eine Anspielung auf das allgemeine Urteil über die Exodus-Generation (Num 14,29-35). וּבָנִים לֹא־הָיוּ לוֹ stellt das praktische Problem dar: בָּנִים (Plural von בֵּן „Sohn"), לֹא־הָיוּ (Negation mit Qal Perfekt 3. Person Plural von היה), לוֹ (Präposition לְ mit Suffix „für ihn, ihm"). Das Fehlen männlicher Erben gefährdet das Familienerbe.
Die LXX übersetzt „בְּחֶטְאוֹ מֵת" (durch seine Sünde starb er) mit „διὰ ἁμαρτίαν αὐτοῦ ἀπέθανεν" (wegen seiner Sünde starb er), was ähnlich ist, aber „וּבָנִים לֹא־הָיוּ לוֹ" (und er hatte keine Söhne) wird zu „καὶ υἱοὶ οὐκ ἐγένοντο αὐτῷ" (und es wurden ihm keine Söhne).
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Hauptsätze: eine Feststellung (Vater starb in der Wüste), eine negative Aussage mit Partizipialattribut (er war nicht bei Korachs Rebellion), und zwei weitere Hauptsätze (er starb durch eigene Sünde, er hatte keine Söhne).
Der Vers zeigt geschickte Rhetorik: Die Töchter distanzieren ihren Vater von schwerer kollektiver Schuld, akzeptieren aber seine persönliche Verantwortung für sein Schicksal. Dies macht ihn weder zu einem Helden noch zu einem Erzrebellen, sondern zu einem normalen Israeliten der verlorenen Generation. Das Fehlen von Söhnen wird als faktisches Problem präsentiert, das eine Lösung erfordert.
Numeri 27,4
Hebräisch: לָ֣מָּה יִגָּרַ֤ע שֵׁם־אָבִ֨ינוּ֙ מִתּ֣וֹךְ מִשְׁפַּחְתּוֹ֔ כִּ֛י אֵ֥ין לוֹ֖ בֵּ֑ן תְּנָה־לָּ֣נוּ אֲחֻזָּ֔ה בְּת֖וֹךְ אֲחֵ֥י אָבִֽינוּ׃
Deutsch: Warum soll der Name unseres Vaters aus der Mitte seiner Familie fehlen, weil er keinen Sohn hat? Gib uns einen Besitz inmitten der Brüder unseres Vaters!

Kommentar: Der Vers formuliert die rhetorische Frage und die konkrete Bitte. לָמָּה יִגָּרַע שֵׁם־אָבִינוּ מִתּוֹךְ מִשְׁפַּחְתּוֹ ist die rhetorische Frage. לָמָּה ist das Interrogativadverb („warum"), יִגָּרַע ist Niphal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von גרע („vermindern, fehlen, weggenommen werden"). שֵׁם־אָבִינוּ („Name unseres Vaters") steht für die familiale Identität und Kontinuität. מִתּוֹךְ מִשְׁפַּחְתּוֹ (Präposition מִן mit תּוֹךְ und מִשְׁפָּחָה „Familie" mit Suffix 3. Person maskulin Singular) bedeutet „aus seiner Familie heraus". Die Frage impliziert: Es gibt keinen guten Grund für diese Ungerechtigkeit.
כִּי אֵין לוֹ בֵּן gibt die kausale Begründung. כִּי („weil"), אֵין ist die Existenznegation („es gibt nicht"), לוֹ (Dativpräposition mit Suffix „für ihn"), בֵּן („Sohn"). Die Formulierung zeigt, dass das biologische Faktum (kein Sohn) nicht automatisch zum rechtlichen Verlust (keine Identität) führen sollte.
תְּנָה־לָּנוּ אֲחֻזָּה בְּתוֹךְ אֲחֵי אָבִינוּ ist die direkte Bitte. תְּנָה ist Qal Imperativ maskulin Singular von נתן („geben") mit Paragogischem He, das Emphase oder Höflichkeit ausdrückt. לָּנוּ (Präposition לְ mit Suffix 1. Person Plural „uns"). אֲחֻזָּה ist feminin Singular von אֲחֻזָּה („Besitz, Landbesitz, Erbteil"), ein technischer Terminus für dauerhaften Grundbesitz. בְּתוֹךְ אֲחֵי אָבִינוּ (Präposition בְ mit תּוֹךְ, אֲחֵי Plural Constructus von אָח „Bruder" und אָבִינוּ „unser Vater") bedeutet „inmitten der Brüder unseres Vaters", d.h. gleichberechtigt mit den männlichen Verwandten. Die Frauen fordern nicht Sonderrechte, sondern Gleichbehandlung innerhalb des bestehenden Systems.
Die LXX übersetzt „לָמָּה יִגָּרַע שֵׁם־אָבִינוּ" (Warum soll der Name unseres Vaters vermindert werden?) mit „μὴ ἐξαλειφθήτω τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς ἡμῶν" (Möge der Name unseres Vaters nicht ausgelöscht werden), was eine etwas andere Nuance hat.
Die Satzstruktur zeigt eine rhetorische Frage mit kausalem Nebensatz, gefolgt von einem emphatischen Imperativsatz mit präpositionaler Ergänzung.
Der Vers formuliert ein fundamentales Gerechtigkeitsprinzip: Biologische Zufälle (Geschlecht der Nachkommen) sollen nicht zur Auslöschung familärer Identität führen. Die Frauen argumentieren klug: Sie stellen das System nicht grundsätzlich infrage, fordern aber eine Korrektur einer ungerechten Lücke. Ihre Bitte ist bescheiden (Gleichstellung, nicht Bevorzugung) und legitimiert durch familiäre Solidarität.
Numeri 27,5
Hebräisch: וַיַּקְרֵ֥ב מֹשֶׁ֛ה אֶת־מִשְׁפָּטָ֖ן לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und Mosche brachte ihre Rechtssache vor den Ewigen.

Kommentar: Der Vers zeigt Moses Reaktion auf den ungewöhnlichen Fall. וַיַּקְרֵב מֹשֶׁה אֶת־מִשְׁפָּטָן לִפְנֵי יהוה ist ein prägnanter Satz. וַיַּקְרֵב ist Hiphil Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von קרב („nahe bringen, herbringen, vorlegen"), מֹשֶׁה ist das Subjekt. אֶת־מִשְׁפָּטָן ist das Akkusativobjekt: מִשְׁפָּט (maskuliner Singular „Rechtsfall, Rechtssache, Urteil") mit Suffix 3. Person feminin Plural („ihre Rechtssache"). לִפְנֵי יהוה (Präposition לִפְנֵי „vor" mit dem Tetragramm) zeigt, dass Mose den Fall an die höchste Instanz weiterleitet.
Moses Handeln zeigt Weisheit und Demut: Er entscheidet den Fall nicht eigenmächtig, obwohl er die höchste irdische Autorität ist. Er erkennt, dass hier ein grundsätzliches rechtliches Prinzip etabliert werden muss, das göttliche Autorität erfordert. Dies entspricht seinem früheren Verhalten in schwierigen Fällen (vgl. Ex 18,15-16; Lev 24,12; Num 9,8; 15,34).
Die Satzstruktur zeigt einen einfachen Hauptsatz mit Verb, Subjekt, Objekt und Zielangabe.
Der Vers dokumentiert Moses Weisheit: Er weiß, wann ein Fall seine Kompetenz übersteigt oder wenn eine göttliche Entscheidung erforderlich ist, um Präzedenz für künftige Generationen zu schaffen. Die knappe Formulierung betont die Selbstverständlichkeit, mit der Mose bei grundsätzlichen Rechtsfragen göttliche Weisung einholt.
Numeri 27,6
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche, sagend:

Kommentar: Der Vers ist die Standard-Redeeinleitung für göttliche Offenbarung. וַיֹּאמֶר ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von אמר („sagen, sprechen"), יהוה ist das Subjekt (Tetragramm), אֶל־מֹשֶׁה (Präposition אֶל mit dem Eigennamen מֹשֶׁה) gibt den Adressaten an. לֵּאמֹר ist Qal Infinitiv Constructus von אמר mit לְ („sagend"), die standard-Formel zur Einleitung direkter Rede.
Die Satzstruktur ist eine einfache Redeeinleitung mit Subjekt, Prädikat und Adressat, gefolgt von der Infinitivformel.
Der Vers leitet die göttliche Antwort auf den Rechtsfall der Töchter Zelophchads ein und schafft Spannung für das folgende göttliche Urteil.
Numeri 27,7
Hebräisch: כֵּ֗ן בְּנ֣וֹת צְלָפְחָד֮ דֹּבְרֹת֒ נָתֹ֨ן תִּתֵּ֤ן לָהֶם֙ אֲחֻזַּ֣ת נַחֲלָ֔ה בְּת֖וֹךְ אֲחֵ֣י אֲבִיהֶ֑ם וְהַֽעֲבַרְתָּ֛ אֶת־נַחֲלַ֥ת אֲבִיהֶ֖ן לָהֶֽן׃
Deutsch: „Recht reden die Töchter Zelophchads. Du sollst ihnen gewiss einen Erbbesitz inmitten der Brüder ihres Vaters geben und sollst das Erbe ihres Vaters auf sie übergehen lassen.

Kommentar: Der Vers enthält die bemerkenswerte göttliche Bestätigung und den Befehl. כֵּן בְּנוֹת צְלָפְחָד דֹּבְרֹת ist die Eröffnung. כֵּן ist ein Adverb der Bestätigung („richtig, recht, so"), בְּנוֹת צְלָפְחָד ist das Subjekt, דֹּבְרֹת ist Qal-Partizip feminin Plural von דבר („reden, sprechen"). Die Construction ist ein Nominalsatz: „Recht reden die Töchter Zelophchads". Gott bestätigt explizit die Richtigkeit ihres Arguments, was außergewöhnlich ist und ihre mutige Initiative würdigt.
נָתֹן תִּתֵּן לָהֶם אֲחֻזַּת נַחֲלָה בְּתוֹךְ אֲחֵי אֲבִיהֶם ist der erste Befehl. נָתֹן תִּתֵּן ist die emphatische Verstärkungskonstruktion mit Infinitiv Absolutus und Qal Imperfekt 2. Person maskulin Singular von נתן („du sollst gewiss geben"). לָהֶם (Präposition לְ mit Suffix 3. Person feminin Plural „ihnen"). אֲחֻזַּת נַחֲלָה ist eine Genitivverbindung zweier synonymer Begriffe: אֲחֻזָּה („Besitz, Landbesitz") im Constructus und נַחֲלָה („Erbe, Erbbesitz"), die zusammen „erblicher Landbesitz" bedeuten. בְּתוֹךְ אֲחֵי אֲבִיהֶם (Präposition בְ mit תּוֹךְ „Mitte", אֲחֵי Plural Constructus von אָח „Bruder" und אֲבִיהֶם „ihr Vater" mit Suffix 3. Person feminin Plural) wiederholt die Formulierung aus V. 4 und bestätigt die Gleichstellung mit den männlichen Verwandten.
וְהַעֲבַרְתָּ אֶת־נַחֲלַת אֲבִיהֶן לָהֶן ist der zweite Befehl. וְהַעֲבַרְתָּ ist Hiphil Perfekt (mit Waw consecutivum) 2. Person maskulin Singular von עבר („übergehen lassen, übertragen"), אֶת־נַחֲלַת אֲבִיהֶן („das Erbe ihres Vaters") ist das Objekt mit נַחֲלַת im Constructus und אֲבִיהֶן (Suffix 3. Person feminin Plural), לָהֶן (Präposition לְ mit Suffix 3. Person feminin Plural „auf sie, zu ihnen") gibt die Richtung an. Das Hiphil drückt die kausative Handlung aus: Mose soll aktiv dafür sorgen, dass das Erbe auf die Töchter übergeht.
Die LXX übersetzt „כֵּן בְּנוֹת צְלָפְחָד דֹּבְרֹת" (Die Töchter Zelophchads sprechen recht) mit „Ὀρθῶς θυγατέρες Σαλπαὰδ λελαλήκασιν" (Richtig haben die Töchter Salpaads gesprochen).
Die Satzstruktur zeigt einen bestätigenden Nominalsatz, gefolgt von zwei koordinierten Imperativen (der erste mit Verstärkungskonstruktion, der zweite mit Waw consecutivum), die die praktische Umsetzung anordnen.
Der Vers validiert nicht nur die Bitte der Töchter, sondern lobt ausdrücklich ihre Argumentation, was ihre Rechtschaffenheit und ihren Mut würdigt. Das göttliche Urteil schafft einen rechtlichen Präzedenzfall für alle zukünftigen Generationen und zeigt, dass Gerechtigkeit über Tradition steht. Gerechtigkeit ist nicht identisch mit Tradition.
Die Torah zeigt sich hier dynamisch, nicht statisch:
· Tradition = bewahrenswert
· Gerechtigkeit (צְדָקָה) = normativ höhergestellt
NT-Perspektive
Dieses Prinzip findet im NT klare Entsprechungen:
· Jesus:
· Mk 2,27: „Der Sabbat ist um des Menschen willen gemacht…“
· Mt 12; Joh 5: Heilung gegen tradierte Auslegung
· Paulus:
· Gal 3,28: Überwindung sozialer/rechtlicher Grenzziehungen
· Jakobus 2:
· Kritik an formal-rechtlicher Ungleichbehandlung
Numeri 27 antizipiert das NT-Prinzip, dass Gottes Wille nicht mechanisch-traditionell, sondern gerechtigkeitsorientiert ist.
Numeri 27,8
Hebräisch: וְאֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל תְּדַבֵּ֣ר לֵאמֹ֑ר אִ֣ישׁ כִּֽי־יָמ֗וּת וּבֵן֙ אֵ֣ין לוֹ֔ וְהַֽעֲבַרְתֶּ֥ם אֶת־נַחֲלָתוֹ֖ לְבִתּוֹֽ׃
Deutsch: Und zu den Söhnen Jisra'el sollst du reden, sagend: Wenn ein Mann stirbt und keinen Sohn hat, so sollt ihr sein Erbe auf seine Tochter übergehen lassen.

Kommentar: Der Vers etabliert das erste allgemeine Erbprinzip für ganz Israel. וְאֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל תְּדַבֵּר לֵאמֹר leitet die Gesetzgebung ein. וְ ist die kopulative Konjunktion, אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition אֶל „zu" mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל „Söhne Israels") gibt die Adressaten an, תְּדַבֵּר ist Piel Imperfekt 2. Person maskulin Singular von דבר („reden, sprechen"), לֵאמֹר (Infinitiv Constructus von אמר mit לְ) leitet die direkte Rede ein.
אִישׁ כִּי־יָמוּת וּבֵן אֵין לוֹ ist die Bedingungssetzung. אִישׁ („ein Mann, jemand"), כִּי־יָמוּת (konditionale Konjunktion כִּי „wenn" mit Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von מות „sterben"), וּבֵן אֵין לוֹ (Konjunktion וְ mit בֵן „Sohn", Existenznegation אֵין und Präposition לְ mit Suffix 3. Person maskulin Singular „für ihn"). Die Construction אֵין לוֹ bedeutet „er hat nicht". Die Bedingung beschreibt den Fall eines Mannes, der ohne männlichen Erben stirbt.
וְהַעֲבַרְתֶּם אֶת־נַחֲלָתוֹ לְבִתּוֹ ist die rechtliche Konsequenz. וְהַעֲבַרְתֶּם ist Hiphil Perfekt (mit Waw consecutivum) 2. Person maskulin Plural von עבר („ihr sollt übergehen lassen, übertragen"), אֶת־נַחֲלָתוֹ („sein Erbe") mit נַחֲלָה und Suffix 3. Person maskulin Singular, לְבִתּוֹ (Präposition לְ „zu, auf" mit feminin Singular בַּת „Tochter" und Suffix 3. Person maskulin Singular „zu seiner Tochter"). Das Hiphil hat kausative Bedeutung: aktiv veranlassen, dass das Erbe übergeht. Das Gesetz etabliert Töchter als legitime Erbinnen beim Fehlen von Söhnen.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ mit Redeeinleitung und Adressat, gefolgt von einem Konditionalsatz (Protasis mit Subjekt, Verb und zweitem Satz mit Existenznegation) und der rechtlichen Folge (Apodosis mit Hiphil-Perfekt und Waw consecutivum).
Der Vers universalisiert den spezifischen Fall der Töchter Zelophchads zu einem allgemeinen Rechtsprinzip für ganz Israel und sichert damit das Erbrecht von Töchtern bei Fehlen männlicher Nachkommen.
Numeri 27,9
Hebräisch: וְאִם־אֵ֥ין לוֹ֖ בַּ֑ת וּנְתַתֶּ֥ם אֶת־נַחֲלָתוֹ֖ לְאֶחָיו׃
Deutsch: Und wenn er keine Tochter hat, so sollt ihr sein Erbe seinen Brüdern geben.

Kommentar: Der Vers setzt die Erbfolgeregelung fort. וְאִם־אֵין לוֹ בַּת ist die nächste Bedingung. וְ ist die kopulative Konjunktion, אִם („wenn") ist die Bedingungspartikel, אֵין ist die Existenznegation, לוֹ (Präposition לְ mit Suffix 3. Person maskulin Singular „für ihn, ihm"), בַּת („Tochter"). Die Construction אֵין לוֹ בַּת bedeutet „er hat keine Tochter". Die Bedingung setzt den Fall voraus, dass weder Sohn noch Tochter vorhanden sind.
וּנְתַתֶּם אֶת־נַחֲלָתוֹ לְאֶחָיו ist die Rechtsfolge. וּנְתַתֶּם ist Qal Perfekt (mit Waw consecutivum) 2. Person maskulin Plural von נתן („geben"), hier „ihr sollt geben". אֶת־נַחֲלָתוֹ („sein Erbe") ist das Akkusativobjekt, לְאֶחָיו (Präposition לְ mit Plural von אָח „Bruder" und Suffix 3. Person maskulin Singular „seinen Brüdern") gibt die Empfänger an. Die Brüder des Verstorbenen sind die nächsten in der Erbfolge.
Die Satzstruktur zeigt einen Konditionalsatz (Protasis mit Existenznegation) und die rechtliche Folge (Apodosis mit Qal-Perfekt und Waw consecutivum).
Der Vers etabliert die zweite Stufe der Erbfolge: Nach direkten Nachkommen (Söhnen und Töchtern) kommen die Brüder des Verstorbenen als Erben in Betracht.
Numeri 27,10
Hebräisch: וְאִם־אֵ֥ין לוֹ֖ אַחִ֑ים וּנְתַתֶּ֥ם אֶת־נַחֲלָתוֹ֖ לַאֲחֵ֥י אָבִֽיו׃
Deutsch: Und wenn er keine Brüder hat, so sollt ihr sein Erbe den Brüdern seines Vaters geben.

Kommentar: Der Vers setzt die Erbfolge in die nächste Generation fort. וְאִם־אֵין לוֹ אַחִים ist die dritte Bedingung. וְאִם („und wenn") mit Existenznegation אֵין, לוֹ (Dativpräposition mit Suffix), אַחִים ist der maskuline Plural von אָח („Brüder"). Die Bedingung setzt voraus, dass der Verstorbene keine direkten Nachkommen und keine Brüder hat.
וּנְתַתֶּם אֶת־נַחֲלָתוֹ לַאֲחֵי אָבִיו ist die entsprechende Rechtsfolge. וּנְתַתֶּם ist wieder Qal Perfekt 2. Person maskulin Plural mit Waw consecutivum von נתן, אֶת־נַחֲלָתוֹ ist das Objekt. לַאֲחֵי אָבִיו (Präposition לְ mit אֲחֵי Plural Constructus von אָח „Brüder" und אָבִיו „sein Vater" mit Suffix 3. Person maskulin Singular) bezeichnet die Onkel väterlicherseits. Die Erbfolge geht in die vorherige Generation zurück.
Die Satzstruktur wiederholt das Muster aus V. 9: Konditionalsatz mit Existenznegation und Rechtsfolge mit Qal-Perfekt und Waw consecutivum.
Der Vers etabliert die dritte Stufe der Erbfolge: Die Onkel (Brüder des Vaters) erben, wenn keine direkten Nachkommen und keine Brüder vorhanden sind, wodurch das Erbe in der erweiterten Familie bleibt.
Numeri 27,11
Hebräisch: וְאִם־אֵ֣ין אַחִים֮ לְאָבִיו֒ וּנְתַתֶּ֣ם אֶת־נַחֲלָתוֹ֗ לִשְׁאֵרֹ֞ו הַקָּרֹ֥ב אֵלָ֛יו מִמִּשְׁפַּחְתּוֹ֖ וְיָרַ֣שׁ אֹתָ֑הּ וְֽהָ֨יְתָ֜ה לִבְנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ לְחֻקַּ֣ת מִשְׁפָּ֔ט כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und wenn sein Vater keine Brüder hat, so sollt ihr sein Erbe seinem Verwandten, der ihm am nächsten ist aus seiner Familie, geben, dass er es besitze. Und dies soll den Söhnen Jisra'el zu einer Rechtssatzung sein, wie der Ewige dem Mosche geboten hat.

Kommentar: Der Vers gibt die letzte Stufe der Erbfolge und schließt mit einer Autorisierungsformel. וְאִם־אֵין אַחִים לְאָבִיו ist die vierte und letzte Bedingung. וְאִם־אֵין („und wenn nicht gibt es"), אַחִים (Plural „Brüder"), לְאָבִיו (Präposition לְ mit אָב „Vater" und Suffix 3. Person maskulin Singular „für seinen Vater"). Die Bedingung beschreibt den Fall, dass auch die Onkel nicht vorhanden sind.
וּנְתַתֶּם אֶת־נַחֲלָתוֹ לִשְׁאֵרוֹ הַקָּרֹב אֵלָיו מִמִּשְׁפַּחְתּוֹ ist die umfassende Lösung. וּנְתַתֶּם אֶת־נַחֲלָתוֹ folgt dem bekannten Muster. לִשְׁאֵרוֹ (Präposition לְ mit maskulinem Singular שְׁאֵר „Verwandter, Blutsverwandter" und Suffix 3. Person maskulin Singular „seinem Verwandten"), הַקָּרֹב אֵלָיו (Qal-Partizip maskulin Singular von קרב „nahe sein" mit Artikel und Präposition אֶל mit Suffix „der nahe zu ihm ist") spezifiziert als nächster Verwandter, מִמִּשְׁפַּחְתּוֹ (Präposition מִן mit מִשְׁפָּחָה „Familie, Sippe" und Suffix 3. Person maskulin Singular „aus seiner Familie"). Die Formulierung ist bewusst weit gefasst und schließt alle Fälle ein.
וְיָרַשׁ אֹתָהּ gibt den Zweck an. וְיָרַשׁ ist Qal Perfekt (mit Waw consecutivum) 3. Person maskulin Singular von ירשׁ („besitzen, erben, in Besitz nehmen"), אֹתָהּ (Akkusativpartikel mit feminin Singular Suffix, bezieht sich auf נַחֲלָה „dass er es besitze"). Das Verb betont den tatsächlichen Besitzübergang.
וְהָיְתָה לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל לְחֻקַּת מִשְׁפָּט ist die Abschlussformel. וְהָיְתָה (Qal Perfekt 3. Person feminin Singular von היה mit Waw consecutivum, bezieht sich auf die gesamte Regelung), לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition לְ mit „Söhne Israels"), לְחֻקַּת מִשְׁפָּט ist eine Genitivverbindung: חֻקָּה („Satzung, Verordnung") im Constructus und מִשְׁפָּט („Recht, Rechtsspruch"), zusammen „Rechtssatzung". Der Begriff bezeichnet ein bindendes, dauerhaftes Gesetz. כַּאֲשֶׁר צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה (Vergleichskonjunktion כַּאֲשֶׁר „wie" mit Piel Perfekt 3. Person maskulin Singular von צוה „befehlen" und den beiden Objekten יהוה als Subjekt und מֹשֶׁה als indirektem Objekt) bestätigt die göttliche Autorität und schließt die Regelung ab.
Die Satzstruktur zeigt einen finalen Konditionalsatz mit Rechtsfolge, gefolgt von einem konsekutiven Satz (Zweckangabe), abgeschlossen durch eine doppelte Schlussformel (Rechtsstatus und göttliche Autorisierung).
Der Vers vervollständigt das Erbrecht durch eine umfassende Auffangregelung für alle denkbaren Fälle und erhebt die gesamte Ordnung zu einem dauerhaften Gesetz für Israel; damit wird das Familienerbe unter allen Umständen gesichert, wobei die Initiative der Töchter Zelophchads zu einem bleibenden Rechtsprinzip wird, das in Numeri 36 durch die Regelung der endogamen Eheschließung innerhalb des Stammes weiter konkretisiert und abgesichert wird.

Im altorientalischen Kontext:
Numeri 27,11 steht im Vergleich zum altorientalischen Recht – etwa dem Codex Hammurapi – als bemerkenswert fortschrittliche Regelung da.
· Im Codex Hammurapi konnten Töchter nur ausnahmsweise erben, meist nur bei fehlenden Söhnen und häufig unter Einschränkungen (Mitgift, begrenzter Besitz).
· Numeri 27 gewährt Töchtern dagegen ein vollwertiges Erbrecht, ausdrücklich bestätigt durch ein göttliches Rechtsurteil.
Der entscheidende Unterschied liegt nicht nur im Ergebnis, sondern in der Begründung:
· Hammurapi: Recht dient primär der sozialen Ordnung.
· Tora: Recht entspringt Gottes Gerechtigkeit und ist offen für Weiterentwicklung.

Numeri 27,12
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר יְהוָה֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה עֲלֵ֛ה אֶל־הַ֥ר הָעֲבָרִ֖ים הַזֶּ֑ה וּרְאֵה֙ אֶת־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁ֥ר נָתַ֖תִּי לִבְנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: „Steige auf dieses Gebirge Avarim und sieh das Land, das ich den Söhnen Jisra'el gegeben habe.

Kommentar: Der Vers leitet einen dramatischen Themenwechsel ein: von Erbrecht zu Moses bevorstehendem Tod. וַיֹּאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה ist die Standard-Redeeinleitung. עֲלֵה אֶל־הַר הָעֲבָרִים הַזֶּה ist der erste Befehl. עֲלֵה ist Qal Imperativ maskulin Singular von עלה („hinaufsteigen"), אֶל־הַר הָעֲבָרִים (Präposition אֶל „zu, auf" mit הַר „Berg" im Constructus und עֲבָרִים „Abarim, Jenseits") bezeichnet das Gebirge östlich des Jordan. הַזֶּה (Demonstrativpronomen „dieser") zeigt, dass der Berg in Sichtweite ist. Das Gebirge Abarim umfasst den Berg Nebo (Dtn 32,49; 34,1).
וּרְאֵה אֶת־הָאָרֶץ אֲשֶׁר נָתַתִּי לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל ist der zweite Befehl mit Begründung. וּרְאֵה ist Qal Imperativ maskulin Singular von ראה („sehen") mit Konjunktion וְ, אֶת־הָאָרֶץ („das Land") mit Artikel ist das Akkusativobjekt. אֲשֶׁר נָתַתִּי לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (Relativpronomen), נָתַתִּי (Qal Perfekt 1. Person Singular von נתן „geben"), לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition לְ mit „Söhne Israels") als indirektes Objekt. Das Perfekt drückt die bereits erfolgte göttliche Zusage aus, obwohl die physische Inbesitznahme noch bevorsteht. Mose darf das Land sehen, aber nicht betreten - eine bittersüße Gnade.
Die LXX fügt eine signifikante Glosse hinzu: „Ἀνάβηθι εἰς τὸ ὄρος τὸ ἐν τῷ πέραν (τοῦτο ὄρος Ναβαύ)" (Steige auf den Berg, der jenseits ist (dies ist der Berg Nebo)), während der MT nur „הַר הָעֲבָרִים הַזֶּה" (diesen Berg Abarim) hat. Die LXX identifiziert den Berg explizit als Nebo.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von zwei koordinierten Imperativen mit lokaler bzw. objektbezogener Ergänzung, wobei der zweite Imperativ durch einen Relativsatz erweitert wird.
Der Vers kündet Moses bevorstehendes Ende an: Er darf das verheißene Land vom Berg aus sehen, was zugleich Erfüllung (er sieht das Ziel) und Tragik (er darf nicht hinein) bedeutet und den Preis seiner früheren Verfehlung zeigt.
Numeri 27,13
Hebräisch: וְרָאִ֣יתָה אֹתָ֔הּ וְנֶאֱסַפְתָּ֥ אֶל־עַמֶּ֖יךָ גַּם־אָ֑תָּה כַּאֲשֶׁ֥ר נֶאֱסַ֖ף אַהֲרֹ֥ן אָחִֽיךָ׃
Deutsch: Und wenn du es gesehen hast, sollst auch du zu deinen Völkern versammelt werden, wie dein Bruder 'Aharon versammelt worden ist,

Kommentar: Der Vers verkündet Moses Tod. וְרָאִיתָה אֹתָהּ ist die Vorbedingung. וְרָאִיתָה ist Qal Perfekt 2. Person maskulin Singular von ראה („sehen") mit Waw consecutivum und Paragogischem He (das Emphase ausdrückt), אֹתָהּ (Akkusativpartikel mit feminin Singular Suffix „es"), bezieht sich auf הָאָרֶץ aus V. 12. Die Construction „und wenn du es gesehen hast" oder „nachdem du es gesehen hast" markiert eine zeitliche Sequenz.
וְנֶאֱסַפְתָּ אֶל־עַמֶּיךָ גַּם־אָתָּה verkündet das Ende. וְנֶאֱסַפְתָּ ist Niphal Perfekt 2. Person maskulin Singular von אסף („versammeln") mit Waw consecutivum, im Niphal „versammelt werden". אֶל־עַמֶּיךָ (Präposition אֶל mit Plural von עַם „Volk" und Suffix 2. Person maskulin Singular „zu deinen Völkern") ist eine euphemistische Umschreibung für Sterben, die die Wiedervereinigung mit den Ahnen ausdrückt. גַּם־אָתָּה („auch du") mit der emphatischen Partikel גַּם und dem Personalpronomen betont Moses Einbeziehung in das allgemeine menschliche Schicksal.
כַּאֲשֶׁר נֶאֱסַף אַהֲרֹן אָחִיךָ stellt die Parallele zu Aaron her. כַּאֲשֶׁר ist die Vergleichskonjunktion („wie, so wie"), נֶאֱסַף ist Niphal Perfekt 3. Person maskulin Singular von אסף, אַהֲרֹן אָחִיךָ („Aaron dein Bruder") mit אָח und Suffix 2. Person maskulin Singular. Der Verweis auf Aarons Tod (Num 20,22-29) verbindet beide Brüder im gemeinsamen Schicksal.
Die LXX fügt hinzu „ἐν τῷ Ὢρ τῷ ὄρει" (auf dem Berg Hor), was im MT nicht erscheint, der nur sagt „wie Aaron, dein Bruder, versammelt wurde".
Die Satzstruktur zeigt einen temporalen Nebensatz (Perfekt mit Waw consecutivum), gefolgt von der Hauptaussage (Niphal-Perfekt mit Waw consecutivum) mit emphatischer Ergänzung und einem Vergleichssatz.
Der Vers verkündet Moses baldigen Tod in parallel zu Aaron: Beide Brüder dürfen das verheißene Land nicht betreten, beide sterben kurz vor dem Ziel, was die Schwere ihrer gemeinsamen Verfehlung unterstreicht.
Numeri 27,14
Hebräisch: כַּאֲשֶׁר֩ מְרִיתֶ֨ם פִּ֜י בְּמִדְבַּר־צִ֗ן בִּמְרִיבַת֙ הָֽעֵדָ֔ה לְהַקְדִּישֵׁ֥נִי בַמַּ֖יִם לְעֵינֵיהֶ֑ם הֵ֛ם מֵֽי־מְרִיבַ֥ת קָדֵ֖שׁ מִדְבַּר־צִֽן׃
Deutsch: weil ihr in der Wüste Zin, beim Hadern der Gemeinde, meinem Mund widerspenstig gewesen seid, mich durch das Wasser vor ihren Augen zu heiligen." Das ist das Haderwasser von Kadesch in der Wüste Zin.

Kommentar: Der Vers gibt die Begründung für Moses Ausschluss vom verheißenen Land. כַּאֲשֶׁר מְרִיתֶם פִּי בְּמִדְבַּר־צִן בִּמְרִיבַת הָעֵדָה erklärt die Verfehlung. כַּאֲשֶׁר ist die kausale Konjunktion („weil, da"), מְרִיתֶם ist Qal Perfekt 2. Person maskulin Plural von מרה („widerspenstig sein, rebellieren, sich widersetzen"), פִּי ist das Akkusativobjekt mit Suffix 1. Person Singular („meinen Mund"), was idiomatisch für Gottes Befehl steht. בְּמִדְבַּר־צִן (Präposition בְ mit מִדְבָּר „Wüste" im Constructus und צִן „Zin") lokalisiert das Ereignis. בִּמְרִיבַת הָעֵדָה (Präposition בְ mit מְרִיבָה „Streit, Hadern" im Constructus und הָעֵדָה „die Gemeinde" mit Artikel) spezifiziert den Anlass. Der Plural מְרִיתֶם („ihr habt rebelliert") schließt sowohl Mose als auch Aaron ein.
לְהַקְדִּישֵׁנִי בַמַּיִם לְעֵינֵיהֶם erklärt, worin die Verfehlung bestand. לְהַקְדִּישֵׁנִי (Präposition לְ mit Hiphil Infinitiv Constructus von קדשׁ „heiligen" und Suffix 1. Person Singular „mich zu heiligen") gibt den Zweck an, der verfehlt wurde. Das Hiphil bedeutet „heilig machen, als heilig erweisen". בַמַּיִם (Präposition בְ mit Plural מַיִם „Wasser" und Artikel „durch das Wasser, am Wasser"), לְעֵינֵיהֶם (Präposition לְ mit Dual Constructus von עַיִן „Auge" und Suffix 3. Person maskulin Plural „vor ihren Augen"). Der Infinitiv mit לְ nach einem Verb der Unterlassung drückt aus, was hätte geschehen sollen, aber nicht geschah: Mose und Aaron sollten Gott durch ihr Handeln am Wasser vor dem Volk heiligen, haben dies aber verfehlt. Die genaue Natur der Verfehlung wird in Num 20,7-13 beschrieben: Sie schlugen den Felsen zweimal statt zu ihm zu reden und schrieben sich selbst die Wunderkraft zu.
הֵם מֵי־מְרִיבַת קָדֵשׁ מִדְבַּר־צִן ist die abschließende topographische Identifikation. הֵם ist das Personalpronomen 3. Person maskulin Plural („das sind, dies ist"), מֵי ist der Plural Constructus von מַיִם („Wasser"), מְרִיבַת קָדֵשׁ ist eine Genitivverbindung: מְרִיבַת (Constructus von מְרִיבָה „Hadern, Streit") und קָדֵשׁ (Ortsname „Kadesch"), zusammen „Hadern von Kadesch" oder „Haderwasser von Kadesch". מִדְבַּר־צִן („Wüste Zin") ist die weitere Lokalisierung. Die Formulierung betont die Erinnerung an diesen Ort als Stätte der Rebellion.
Die LXX hat „ἐν τῷ ἀντιπίπτειν τὴν συναγωγὴν ἁγιάσαι με· οὐχ ἡγιάσατέ με" (als die Gemeinde widerstrebte, mich zu heiligen; ihr habt mich nicht geheiligt) statt dem MT „בִּמְרִיבַת הָעֵדָה לְהַקְדִּישֵׁנִי" (beim Streit der Gemeinde, mich zu heiligen), und fügt eine erklärende Glosse hinzu: „(τοῦτό ἐστιν ὕδωρ ἀντιλογίας Καδὴς ἐν τῇ ἐρήμῳ Σίν)" (dies ist das Wasser des Widerspruchs von Kadesch in der Wüste Sin).
Die Satzstruktur zeigt einen kausalen Nebensatz mit Verb und Objekt, gefolgt von zwei lokalen/temporalen Bestimmungen, einem finalen Infinitivsatz, der die verfehlte Aufgabe beschreibt, und einer abschließenden Identifikationsformel.
Der Vers hält die schwere Verfehlung Moses und Aarons fest: In einem Moment der Frustration versagten sie darin, Gottes Heiligkeit vor dem Volk zu demonstrieren, und müssen dafür den höchsten Preis zahlen - den Ausschluss vom verheißenen Land. Die Härte des Urteils unterstreicht die besondere Verantwortung der Leiter und zeigt, dass selbst treue Diener für Ungehorsam zur Rechenschaft gezogen werden.
Numeri 27,15
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֣ר מֹשֶׁ֔ה אֶל־יְהוָ֖ה לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und Mosche redete zum Ewigen, sagend:

Kommentar: Der Vers zeigt Moses sofortige Reaktion auf die Todesankündigung. וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה אֶל־יהוה לֵאמֹר ist die Redeeinleitung. וַיְדַבֵּר ist Piel Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von דבר („reden, sprechen"), מֹשֶׁה ist das Subjekt. Bemerkenswert ist אֶל־יהוה („zu JHWH") statt des üblicheren „JHWH sprach zu Mose": Mose ergreift die Initiative und wendet sich an Gott. Das Piel von דבר kann intensivere oder autoritativere Rede implizieren. לֵאמֹר (Infinitiv Constructus von אמר mit לְ) leitet die direkte Rede ein.
Die Satzstruktur ist eine einfache Redeeinleitung mit Subjekt, Prädikat und Adressat.
Der Vers zeigt Moses charakteristische Selbstlosigkeit: Statt über sein eigenes Schicksal zu klagen oder zu protestieren, wendet er sich sofort der Sorge um das Volk zu, was seine Größe als Führer demonstriert.
Numeri 27,16
Hebräisch: יִפְקֹ֣ד יְהוָ֔ה אֱלֹהֵ֥י הָרוּחֹ֖ת לְכָל־בָּשָׂ֑ר אִ֖ישׁ עַל־הָעֵדָֽה׃
Deutsch: „Es bestelle der Ewige, der Gott der Geister allen Fleisches, einen Mann über die Gemeinde,

Kommentar: Der Vers enthält Moses Bitte um einen Nachfolger. יִפְקֹד יהוה אֱלֹהֵי הָרוּחֹת לְכָל־בָּשָׂר אִישׁ עַל־הָעֵדָה ist ein vollständiger Satz. יִפְקֹד ist Qal Jussiv (oder Imperfekt) 3. Person maskulin Singular von פקד („bestellen, einsetzen, beaufsichtigen, mustern"), hier mit präkativem oder optativem Sinn („möge bestellen, er möge bestellen"). Der Jussiv drückt einen Wunsch oder eine höfliche Bitte aus.
יהוה אֱלֹהֵי הָרוּחֹת לְכָל־בָּשָׂר ist die einzigartige Gottesbezeichnung. יהוה (Tetragramm) ist das Subjekt, אֱלֹהֵי הָרוּחֹת לְכָל־בָּשָׂר ist die appositionelle Erweiterung. אֱלֹהֵי ist der Plural Constructus von אֱלֹהִים („Gott"), הָרוּחֹת ist der feminine Plural von רוּחַ („Geist, Atem, Lebenshauch") mit Artikel, לְכָל־בָּשָׂר (Präposition לְ mit כֹּל „alles" und בָּשָׂר „Fleisch") bedeutet „für alles Fleisch" oder „allen Fleisches". Die gesamte Bezeichnung „Gott der Geister allen Fleisches" erscheint nur hier und in Num 16,22. Sie betont Gottes Souveränität über das Leben aller Menschen, seine Kenntnis der innersten Natur jedes Menschen und seine Fähigkeit, den rechten Führer zu erkennen und zu berufen. Die Anrede zeigt Moses Vertrauen, dass Gott den richtigen Nachfolger kennt.
אִישׁ עַל־הָעֵדָה ist das Objekt der Bitte. אִישׁ („ein Mann, jemand"), עַל־הָעֵדָה (Präposition עַל „über" mit הָעֵדָה „die Gemeinde" mit Artikel) bezeichnet die Führungsposition. Die Präposition עַל drückt Autorität aus.
Die LXX übersetzt אֱלֹהֵי הָרוּחֹת mit ὁ θεὸς τῶν πνευμάτων, eine wörtliche Wiedergabe.
Die Satzstruktur zeigt einen Jussiv mit erweitertem Subjekt (Gottesname mit appositiver Beschreibung) und Akkusativobjekt (Mann über die Gemeinde).
Der Vers offenbart Moses pastorale Sorge: Seine erste Reaktion auf die Nachricht seines bevorstehenden Todes ist nicht Selbstmitleid, sondern die Bitte um einen würdigen Nachfolger. Die besondere Gottesanrede zeigt Moses Vertrauen in Gottes Weisheit, den richtigen Führer zu wählen.
Numeri 27,17
Hebräisch: אֲשֶׁר־יֵצֵ֣א לִפְנֵיהֶ֗ם וַאֲשֶׁ֤ר יָבֹא֙ לִפְנֵיהֶ֔ם וַאֲשֶׁ֥ר יוֹצִיאֵ֖ם וַאֲשֶׁ֣ר יְבִיאֵ֑ם וְלֹ֤א תִהְיֶה֙ עֲדַ֣ת יְהוָ֔ה כַּצֹּ֕אן אֲשֶׁ֥ר אֵין־לָהֶ֖ם רֹעֶֽה׃
Deutsch: der vor ihnen her ausziehe und vor ihnen her einziehe, und der sie ausführe und einführe, damit die Gemeinde des Ewigen nicht sei wie Schafe, die keinen Hirten haben.

Kommentar: Der Vers definiert die Anforderungen an den Nachfolger durch vier Relativsätze und eine negative Finalbestimmung. אֲשֶׁר־יֵצֵא לִפְנֵיהֶם וַאֲשֶׁר יָבֹא לִפְנֵיהֶם beschreibt die erste Qualifikation. אֲשֶׁר ist das Relativpronomen („der"), יֵצֵא ist Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von יצא („ausziehen, hinausgehen"), לִפְנֵיהֶם (Präposition לְ mit Plural Constructus von פָּנִים „Gesicht" und Suffix 3. Person maskulin Plural „vor ihnen"). וַאֲשֶׁר יָבֹא לִפְנֵיהֶם ist parallel konstruiert: וַאֲשֶׁר (Konjunktion וְ mit Relativpronomen), יָבֹא (Qal Imperfekt von בוא „einziehen, hineingehen, kommen"), ebenfalls לִפְנֵיהֶם. Die Wendung „ausziehen und einziehen vor ihnen" ist eine Merismus für alle Aspekte der Führung, besonders die militärische Führung (vgl. Dtn 31,2; 1 Sam 18,13.16; 2 Chr 1,10).
וַאֲשֶׁר יוֹצִיאֵם וַאֲשֶׁר יְבִיאֵם intensiviert die Anforderung. וַאֲשֶׁר יוֹצִיאֵם (Relativpronomen mit Hiphil Imperfekt 3. Person maskulin Singular von יצא „ausführen, hinausführen" und Suffix 3. Person maskulin Plural als Objekt „sie"), וַאֲשֶׁר יְבִיאֵם (Relativpronomen mit Hiphil Imperfekt von בוא „einführen, hineinführen" und Suffix). Das Hiphil ist kausativ: Der Führer geht nicht nur selbst, sondern führt das Volk. Die vierfache Wiederholung mit אֲשֶׁר betont die Wichtigkeit dieser Führungsqualitäten.
וְלֹא תִהְיֶה עֲדַת יהוה כַּצֹּאן אֲשֶׁר אֵין־לָהֶם רֹעֶה gibt den Zweck an. וְלֹא תִהְיֶה (Konjunktion וְ mit Negation לֹא und Qal Imperfekt 3. Person feminin Singular von היה „sein") drückt Absicht oder Zweck aus („damit nicht sei"). עֲדַת יהוה („Gemeinde JHWHs") ist das Subjekt, wobei die Genitivverbindung betont, dass das Volk Gott gehört. כַּצֹּאן אֲשֶׁר אֵין־לָהֶם רֹעֶה ist der Vergleich: כְּ ist die Vergleichspräposition, צֹאן (kollektiver Singular „Schafe, Kleinvieh"), אֲשֶׁר אֵין־לָהֶם (Relativpronomen mit Existenznegation und Dativpräposition mit Suffix 3. Person maskulin Plural), רֹעֶה (Qal-Partizip maskulin Singular von רעה „weiden" als Substantiv „Hirte"). Das Bild der Schafe ohne Hirten drückt Hilflosigkeit, Orientierungslosigkeit und Gefährdung aus (vgl. 1 Kön 22,17; Ez 34,5; Mt 9,36).
Die Satzstruktur zeigt vier parallele Relativsätze (zwei mit Qal, zwei mit Hiphil), die die Anforderungen beschreiben, gefolgt von einer negativen Finalbestimmung mit Vergleich, die den Zweck angibt.
Der Vers zeigt Moses tiefe pastorale Sorge: Der Nachfolger muss ein Führer sein, der das Volk in allen Situationen leitet, besonders im Krieg. Die Hirtenmetapher betont die Fürsorge und Schutzverantwortung, die Moses für das Volk empfindet und die sein Nachfolger übernehmen muss.
Numeri 27,18
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה אֶל־מֹשֶׁ֗ה קַח־לְךָ֙ אֶת־יְהוֹשֻׁ֣עַ בִּן־נ֔וּן אִ֖ישׁ אֲשֶׁר־ר֣וּחַ בּוֹ֑ וְסָמַכְתָּ֥ אֶת־יָדְךָ֖ עָלָֽיו׃
Deutsch: Und der Ewige sprach zu Mosche: „Nimm dir Jehoschua, den Sohn Nuns, einen Mann, in dem Geist ist, und lege deine Hand auf ihn;

Kommentar: Der Vers enthält Gottes Antwort mit der Wahl Josuas. וַיֹּאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה ist die Standard-Redeeinleitung. קַח־לְךָ אֶת־יְהוֹשֻׁעַ בִּן־נוּן ist der erste Befehl. קַח־לְךָ ist Qal Imperativ maskulin Singular von לקח („nehmen") mit ethischem Dativ לְךָ (der Moses persönliches Interesse oder Vorteil andeutet). אֶת־יְהוֹשֻׁעַ בִּן־נוּן identifiziert den Nachfolger: יְהוֹשֻׁעַ (Josua, bedeutet „JHWH ist Rettung"), בִּן־נוּן („Sohn des Nun"). Josua war bereits Moses Diener und militärischer Führer (Ex 17,9-14; 24,13; 33,11; Num 11,28; 13,16; 14,6.30.38).
אִישׁ אֲשֶׁר־רוּחַ בּוֹ ist die entscheidende Qualifikation. אִישׁ („ein Mann"), אֲשֶׁר־רוּחַ בּוֹ ist ein Relativsatz: אֲשֶׁר (Relativpronomen), רוּחַ (feminin Singular „Geist, Atem") ohne Artikel, בּוֹ (Präposition בְ mit Suffix 3. Person maskulin Singular „in ihm"). Die Construction רוּחַ בּוֹ („Geist in ihm") ohne Artikel kann bedeuten „ein Mann, in dem Geist ist" oder spezifischer „ein Mann, in dem göttlicher Geist ist". Das Fehlen des Artikels bei רוּחַ kann qualitativ verstanden werden: Josua besitzt geistliche Qualitäten. Die Formulierung antwortet direkt auf Moses Anrede Gottes als „Gott der Geister" (V. 16): Gott, der alle Geister kennt, hat einen Mann mit dem rechten Geist gewählt.
וְסָמַכְתָּ אֶת־יָדְךָ עָלָיו ist der zweite Befehl. וְסָמַכְתָּ ist Qal Perfekt (mit Waw consecutivum) 2. Person maskulin Singular von סמך („stützen, legen, auflegen"), אֶת־יָדְךָ („deine Hand") ist das Akkusativobjekt, עָלָיו (Präposition עַל „auf" mit Suffix 3. Person maskulin Singular „auf ihn"). Die Handauflegung ist ein symbolischer Akt der Amtsübertragung und Autoritätsweitergabe.
Die LXX übersetzt „אִישׁ אֲשֶׁר־רוּחַ בּוֹ" (ein Mann, in dem Geist ist) mit „ἄνθρωπον, ὃς ἔχει πνεῦμα ἐν ἑαυτῷ" (einen Menschen, der Geist in sich hat).
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von einem Imperativ mit ethischem Dativ und Akkusativobjekt, einer appositiven Qualifikation (Relativsatz) und einem zweiten Imperativ (Perfekt mit Waw consecutivum).
Der Vers zeigt Gottes souveräne Wahl: Josua wird nicht aufgrund menschlicher Überlegungen, sondern aufgrund göttlicher Erkenntnis seines Geistes ausgewählt. Die Handauflegung markiert den offiziellen Beginn der Amtsübergabe und verbindet Josuas Autorität mit Moses Amt.
Numeri 27,19
Hebräisch: וְהַֽעֲמַדְתָּ֣ אֹתוֹ֗ לִפְנֵי֙ אֶלְעָזָ֣ר הַכֹּהֵ֔ן וְלִפְנֵ֖י כָּל־הָעֵדָ֑ה וְצִוִּיתָ֥ה אֹתוֹ֖ לְעֵינֵיהֶֽם׃
Deutsch: und stelle ihn vor El'asar, den Priester, und vor die ganze Gemeinde, und gib ihm Weisung vor ihren Augen,

Kommentar: Der Vers beschreibt die öffentliche Amtseinsetzung. וְהַעֲמַדְתָּ אֹתוֹ לִפְנֵי אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן וְלִפְנֵי כָל־הָעֵדָה ist der erste Teil. וְהַעֲמַדְתָּ ist Hiphil Perfekt (mit Waw consecutivum) 2. Person maskulin Singular von עמד („stehen"), im Hiphil „stellen, hinstellen, aufstellen". אֹתוֹ (Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person maskulin Singular „ihn") ist das Objekt. לִפְנֵי אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן (Präposition mit Plural Constructus von פָּנִים und אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן „Eleasar der Priester") gibt die erste Instanz an, וְלִפְנֵי כָל־הָעֵדָה (Konjunktion mit gleicher Präpositionalphrase und כָּל־הָעֵדָה „die ganze Gemeinde") die zweite. Die doppelte Präsentation betont die Öffentlichkeit und Legitimität der Amtsübertragung vor der religiösen und der zivilen Autorität.
וְצִוִּיתָה אֹתוֹ לְעֵינֵיהֶם ist der zweite Befehl. וְצִוִּיתָה ist Piel Perfekt (mit Waw consecutivum) 2. Person maskulin Singular von צוה („befehlen, beauftragen, anweisen"), mit Paragogischem He. Das Piel kann „Anweisungen geben, beauftragen, einsetzen" bedeuten. אֹתוֹ ist das direkte Objekt („ihn"). לְעֵינֵיהֶם (Präposition לְ mit Dual Constructus von עַיִן „Auge" und Suffix 3. Person maskulin Plural „vor ihren Augen") betont die Öffentlichkeit. Mose soll Josua öffentlich beauftragen und ihm Anweisungen geben, damit alle Zeugen der Autorität übertragung sind.
Die LXX fügt hinzu „καὶ ἐντελῇ περὶ αὐτοῦ ἐναντίον αὐτῶν" (und befiehl bezüglich ihm vor ihnen), was im MT nicht explizit erscheint.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hiphil/Piel-Perfekta mit Waw consecutivum, das erste mit doppelter präpositionaler Ergänzung (vor Eleasar und vor der Gemeinde), das zweite mit präpositionaler Modalbestimmung (vor ihren Augen).
Der Vers betont die Öffentlichkeit und Transparenz der Nachfolgeregelung: Die Amtsübertragung geschieht vor allen Instanzen (religiöse und zivile Autorität) und vor dem ganzen Volk, um Josuas Legitimität zweifelsfrei zu etablieren.
Numeri 27,20
Hebräisch: וְנָתַתָּ֥ה מֵהֽוֹדְךָ֖ עָלָ֑יו לְמַ֣עַן יִשְׁמְע֔וּ כָּל־עֲדַ֖ת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: und lege von deiner Majestät auf ihn, damit die ganze Gemeinde der Söhne Jisra'el hören.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Übertragung von Autorität. וְנָתַתָּה מֵהוֹדְךָ עָלָיו ist der zentrale Befehl. וְנָתַתָּה ist Qal Perfekt (mit Waw consecutivum und Paragogischem He) 2. Person maskulin Singular von נתן („geben, legen"), מֵהוֹדְךָ (Präposition מִן in partitiver Funktion „von" mit maskulinem Singular הוֹד „Majestät, Pracht, Würde, Glanz" und Suffix 2. Person maskulin Singular „von deiner Majestät") ist das Objekt. עָלָיו (Präposition עַל mit Suffix 3. Person maskulin Singular „auf ihn") gibt die Richtung an. Das Wort הוֹד bezeichnet äußere Pracht, Würde und Autorität, die Respekt einflößt. Die partitive Präposition מִן („von") ist bedeutsam: Mose soll von seiner Majestät geben, nicht alle, d.h. einen Teil seiner Autorität übertragen. Mose bleibt bis zu seinem Tod der oberste Führer, aber Josua erhält bereits einen Teil der Autorität zur Vorbereitung.
לְמַעַן יִשְׁמְעוּ כָּל־עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל gibt den Zweck an. לְמַעַן ist die finale Konjunktion („damit, auf dass"), יִשְׁמְעוּ ist Qal Imperfekt 3. Person maskulin Plural von שׁמע („hören, gehorchen"). Das Verb שׁמע bedeutet im Hebräischen oft mehr als nur akustisches Hören, sondern impliziert Gehorsam und Befolgung. כָּל־עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל („die ganze Gemeinde der Söhne Israels") ist das Subjekt. Der Zweck der Autoritätsübertragung ist, dass das ganze Volk Josua gehorchen wird.
Die LXX übersetzt „מֵהוֹדְךָ" (von deiner Hoheit/Würde) mit „τῆς δόξης σου" (von deiner Herrlichkeit).
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (Imperativ mit partitivem Objekt und Richtungsangabe), gefolgt von einer finalen Nebensatzkonjunktion mit Imperfekt.
Der Vers regelt die Autoritätsübertragung: Josua erhält einen Teil von Moses Würde, was seine Legitimität in den Augen des Volkes etabliert und Gehorsam sichert, aber Moses einzigartige Position bleibt bis zu seinem Tod unangetastet.
Numeri 27,21
Hebräisch: וְלִפְנֵ֨י אֶלְעָזָ֤ר הַכֹּהֵן֙ יַעֲמֹ֔ד וְשָׁ֥אַל לוֹ֛ בְּמִשְׁפַּ֥ט הָאוּרִ֖ים לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה עַל־פִּ֨יו יֵצְא֜וּ וְעַל־פִּ֣יו יָבֹ֗אוּ ה֛וּא וְכָל־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֥ל אִתּוֹ֖ וְכָל־הָעֵדָֽה׃
Deutsch: Und er soll vor El'asar, den Priester, treten, und der soll für ihn das Urteil der Urim vor dem Ewigen erfragen. Nach seinem Wort sollen sie ausziehen, und nach seinem Wort sollen sie einziehen, er und alle Söhne Jisra'el mit ihm, und die ganze Gemeinde.

Kommentar: Der Vers definiert Josuas Abhängigkeit vom Priester für göttliche Führung. וְלִפְנֵי אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן יַעֲמֹד beschreibt Josuas Position. וְלִפְנֵי אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן (Konjunktion וְ mit Präposition לִפְנֵי „vor" und אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן „Eleasar der Priester"), יַעֲמֹד ist Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von עמד („stehen"). Das Imperfekt drückt wiederholte oder gewohnheitsmäßige Handlung aus: Josua soll regelmäßig vor dem Priester stehen.
וְשָׁאַל לוֹ בְּמִשְׁפַּט הָאוּרִים לִפְנֵי יהוה beschreibt den Prozess der Entscheidungsfindung. וְשָׁאַל ist Qal Perfekt (mit Waw consecutivum) 3. Person maskulin Singular von שׁאל („fragen, befragen"), wobei Eleasar das implizite Subjekt ist. לוֹ (Präposition לְ mit Suffix 3. Person maskulin Singular „für ihn", d.h. für Josua). בְּמִשְׁפַּט הָאוּרִים (Präposition בְ mit מִשְׁפָּט „Urteil, Entscheidung, Weissagung" im Constructus und הָאוּרִים „die Urim" mit Artikel). Die Urim (zusammen mit Tummim, vgl. Ex 28,30; Lev 8,8) waren Los-Weissagung im Brustschild des Hohenpriesters zur Einholung göttlicher Entscheidungen. לִפְנֵי יהוה („vor JHWH") betont, dass dies göttliche Offenbarung ist. Der Unterschied zu Mose ist bedeutsam: Mose sprach direkt mit Gott (Num 12,6-8), Josua muss durch priesterliche Vermittlung göttliche Führung empfangen.
עַל־פִּיו יֵצְאוּ וְעַל־פִּיו יָבֹאוּ beschreibt die Konsequenzen. עַל־פִּיו (Präposition עַל „nach, gemäß" mit פֶּה „Mund" und Suffix 3. Person maskulin Singular „nach seinem Wort/Befehl") erscheint zweimal. יֵצְאוּ ist Qal Imperfekt 3. Person maskulin Plural von יצא („ausziehen"), יָבֹאוּ ist Qal Imperfekt 3. Person maskulin Plural von בוא („einziehen"). Diese Verben greifen Moses Bitte aus V. 17 auf. Das Suffix in פִּיו bezieht sich auf die Weissagung bzw. Gottes Wort durch die Weissagung.
הוּא וְכָל־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל אִתּוֹ וְכָל־הָעֵדָה spezifiziert die Subjekte. הוּא („er", d.h. Josua), וְכָל־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל („und alle Söhne Israels"), אִתּוֹ (Präposition אֵת „mit" und Suffix 3. Person maskulin Singular „mit ihm"), וְכָל־הָעֵדָה („und die ganze Gemeinde"). Die dreifache Formulierung betont die Totalität: Josua, alle Israeliten und die gesamte Gemeinde sollen nach der göttlichen Weissagung handeln.
Die LXX übersetzt „בְּמִשְׁפַּט הָאוּרִים" (durch das Urteil der Urim) mit „τὴν κρίσιν τῶν δήλων" (das Urteil der Offenbarungen/der Delos), wobei „δήλων" die Urim umschreibt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz (er soll stehen), gefolgt von einem Perfekt mit Waw consecutivum (er soll befragen), dann zwei parallele Imperfektsätze mit doppelter präpositionaler Phrase (nach seinem Wort sollen sie aus-/einziehen) und einer dreifachen Subjektspezifikation.
Der Vers etabliert die Regierungsstruktur für die Zeit nach Mose: Josua ist der zivile und militärische Führer, aber abhängig von Eleasar als Hohepriester für göttliche Weisung. Dies unterscheidet sich von Moses direktem Zugang zu Gott und zeigt eine institutionalisierte Form der Theokratie, in der priesterliche Vermittlung notwendig wird.
Numeri 27,22
Hebräisch: וַיַּ֣עַשׂ מֹשֶׁ֔ה כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֹתוֹ֑ וַיִּקַּ֣ח אֶת־יְהוֹשֻׁ֗עַ וַיַּֽעֲמִדֵ֨הוּ֙ לִפְנֵי֙ אֶלְעָזָ֣ר הַכֹּהֵ֔ן וְלִפְנֵ֖י כָּל־הָעֵדָֽה׃
Deutsch: Und Mosche tat, wie der Ewige ihm geboten hatte, und er nahm Jehoschua und stellte ihn vor El'asar, den Priester, und vor die ganze Gemeinde.

Kommentar: Der Vers dokumentiert Moses gehorsame Ausführung. וַיַּעַשׂ מֹשֶׁה כַּאֲשֶׁר צִוָּה יהוה אֹתוֹ ist die Gehorsamformel. וַיַּעַשׂ ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von עשׂה („tun, machen"), מֹשֶׁה ist das Subjekt. כַּאֲשֶׁר צִוָּה יהוה אֹתוֹ (Vergleichskonjunktion כַּאֲשֶׁר „wie" mit Piel Perfekt 3. Person maskulin Singular von צוה „befehlen", יהוה als Subjekt und אֹתוֹ „ihn" als Objekt) bestätigt, dass Mose exakt nach göttlicher Anweisung handelte.
וַיִּקַּח אֶת־יְהוֹשֻׁעַ beginnt die Detailbeschreibung. וַיִּקַּח ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von לקח („nehmen"), אֶת־יְהוֹשֻׁעַ ist das Akkusativobjekt. Das Verb entspricht dem Befehl aus V. 18. וַיַּעֲמִדֵהוּ לִפְנֵי אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן וְלִפְנֵי כָל־הָעֵדָה führt die Ausführung fort. וַיַּעֲמִדֵהוּ ist Hiphil Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von עמד („stellen") mit Suffix 3. Person maskulin Singular („ihn"). לִפְנֵי אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן וְלִפְנֵי כָל־הָעֵדָה (doppelte Präpositionalphrase „vor Eleasar dem Priester und vor der ganzen Gemeinde") entspricht genau dem Befehl aus V. 19.
Die Satzstruktur zeigt eine Gehorsamformel, gefolgt von drei koordinierten Wayyiqtol-Sätzen, die die einzelnen Schritte der Ausführung dokumentieren.
Der Vers dokumentiert Moses vollständigen Gehorsam gegenüber Gottes Anweisungen und zeigt, dass die öffentliche Amtseinsetzung Josuas vor allen Autoritäten stattfand, wodurch seine Legitimität zweifelsfrei etabliert wurde.
Numeri 27,23
Hebräisch: וַיִּסְמֹ֧ךְ אֶת־יָדָ֛יו עָלָ֖יו וַיְצַוֵּ֑הוּ כַּאֲשֶׁ֛ר דִּבֶּ֥ר יְהוָ֖ה בְּיַד־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und er legte seine Hände auf ihn und gab ihm Weisung, so wie der Ewige durch Mosche geredet hatte.

Kommentar: Der Vers schließt die Amtseinsetzung ab. וַיִּסְמֹךְ אֶת־יָדָיו עָלָיו beschreibt die symbolische Handlung. וַיִּסְמֹךְ ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von סמך („stützen, auflegen"), אֶת־יָדָיו („seine Hände") ist das Akkusativobjekt. Bemerkenswert ist der Plural יָדָיו (Dual „seine beiden Hände"), während V. 18 den Singular יָדְךָ („deine Hand") verwendet. Mose legt beide Hände auf, was die Vollständigkeit und Feierlichkeit der Handlung unterstreicht. עָלָיו (Präposition עַל mit Suffix „auf ihn"). Die Handauflegung symbolisiert Autoritätsübertragung, Segnung und Identifikation.
וַיְצַוֵּהוּ ist der zweite Akt. וַיְצַוֵּהוּ ist Piel Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von צוה („befehlen, beauftragen, anweisen") mit Suffix 3. Person maskulin Singular („ihn"). Das Piel betont die Autorität der Anweisung. Mose gibt Josua die notwendigen Anweisungen für sein Amt.
כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר יהוה בְּיַד־מֹשֶׁה ist die abschließende Validierung. כַּאֲשֶׁר („wie, so wie") mit דִּבֶּר (Piel Perfekt 3. Person maskulin Singular von דבר „reden"), יהוה als Subjekt. בְּיַד־מֹשֶׁה (Präposition בְ mit יָד „Hand" im Constructus und מֹשֶׁה) ist eine idiomatische Wendung, die „durch, vermittels" bedeutet. Die Formulierung betont, dass Mose als Instrument Gottes handelt.
Die LXX übersetzt „וַיִּסְמֹךְ אֶת־יָדָיו" (und er legte seine Hände auf) mit „καὶ ἐπέθηκεν τὰς χεῖρας αὐτοῦ" (und er legte seine Hände auf), was singular statt dual ist, und fügt „καὶ συνέστησεν αὐτόν" (und er setzte ihn ein) hinzu.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Wayyiqtol-Sätze (er legte auf, er wies an), gefolgt von einer Validierungsformel mit Vergleichskonjunktion.
Der Vers schließt die feierliche Amtseinsetzung Josuas ab: Durch Handauflegung und Beauftragung überträgt Mose sein Amt auf Josua, wobei die doppelte Bestätigung (V. 22: „wie JHWH ihm geboten hatte", V. 23: „wie JHWH durch Mose geredet hatte") die göttliche Autorität des gesamten Vorgangs unterstreicht und Josuas Legitimität als Moses Nachfolger zweifelsfrei etabliert. Die Verwendung beider Hände betont die Vollständigkeit der Übertragung, während die Formulierung „durch Mose" Moses bleibende Mittlerrolle würdigt.
Numeri 28,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Der Vers ist die Standard-Redeeinleitung für ein neues göttliches Gesetz. וַיְדַבֵּר ist Piel Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von דבר („reden, sprechen"), יהוה ist das Subjekt (Tetragramm), אֶל־מֹשֶׁה (Präposition אֶל mit dem Eigennamen) gibt den Adressaten an. לֵּאמֹר ist Qal Infinitiv Constructus von אמר mit לְ („sagend"), die standard-Formel zur Einleitung direkter Rede. Das Piel von דבר wird oft für göttliche Offenbarung verwendet.
Die Satzstruktur ist eine einfache Redeeinleitung.
Der Vers eröffnet Kapitel 28, das den kultischen Kalender Israels mit den regelmäßigen Opfern systematisch darstellt - ein passender Übergang nach der Nachfolgeregelung für Josua, da der neue Führer diese gottesdienstliche Ordnung aufrechterhalten muss.
Numeri 28,2
Hebräisch: צַ֚ו אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאָמַרְתָּ֖ אֲלֵהֶ֑ם אֶת־קָרְבָּנִ֨י לַחְמִ֜י לְאִשַּׁ֗י רֵ֚יחַ נִֽיחֹחִ֔י תִּשְׁמְר֕וּ לְהַקְרִ֥יב לִ֖י בְּמוֹעֲדֹֽו׃
Deutsch: „Befiehl den Söhnen Jisra'els und sprich zu ihnen: Mein Opfer, meine Speise für meine Feueropfer, meinen wohlgefälligen Geruch, sollt ihr darauf achten, mir darzubringen zu seiner bestimmten Zeit.

Kommentar: Der Vers enthält den göttlichen Auftrag zur Einhaltung des Opferkalenders. צַו אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם ist die doppelte Beauftragungsformel. צַו ist Piel Imperativ maskulin Singular von צוה („befehlen"), אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist das Akkusativobjekt. וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם (Konjunktion וְ mit Qal Perfekt 2. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von אמר „sagen" und Präposition אֶל mit Suffix 3. Person maskulin Plural „zu ihnen") verstärkt die Anweisung.
אֶת־קָרְבָּנִי לַחְמִי לְאִשַּׁי רֵיחַ נִיחֹחִי ist eine Kette von Genitivverbindungen. אֶת־קָרְבָּנִי (Akkusativpartikel mit קָרְבָּן „Opfer, Opfergabe" und Suffix 1. Person Singular „mein Opfer"), לַחְמִי (maskuliner Singular לֶחֶם „Brot, Speise" mit Suffix 1. Person Singular „meine Speise") steht in Apposition. לְאִשַּׁי (Präposition לְ mit Plural von אִשֶּׁה „Feueropfer" und Suffix 1. Person Singular „für meine Feueropfer"), רֵיחַ נִיחֹחִי ist eine Genitivverbindung: רֵיחַ („Geruch, Duft") im Constructus mit נִיחֹחַ („wohlgefällig, beruhigend") und Suffix 1. Person Singular. Die anthropomorphe Sprache von „meiner Speise" und „meinem wohlgefälligen Geruch" drückt Gottes Annahme der Opfer aus.
תִּשְׁמְרוּ לְהַקְרִיב לִי בְּמוֹעֲדוֹ ist der eigentliche Befehl. תִּשְׁמְרוּ ist Qal Imperfekt 2. Person maskulin Plural von שׁמר („bewahren, beachten, darauf achten"), לְהַקְרִיב (Präposition לְ mit Hiphil Infinitiv Constructus von קרב „nahe bringen, darbringen") gibt den Zweck an. לִי (Präposition לְ mit Suffix 1. Person Singular „mir, für mich"). בְּמוֹעֲדוֹ (Präposition בְ mit מוֹעֵד „bestimmte Zeit, Festzeit" und Suffix 3. Person maskulin Singular „zu seiner bestimmten Zeit") betont die zeitliche Präzision.
Die LXX übersetzt „אֶת־קָרְבָּנִי לַחְמִי לְאִשַּׁי" (meine Opfergabe, meine Speise für meine Feueropfer) mit „Τὰ δῶρά μου δόματά μου καρπώματά μου" (Meine Gaben, meine Geschenke, meine Opfergaben), wobei drei verschiedene griechische Begriffe verwendet werden, und „בְּמוֹעֲדוֹ" (zu seiner bestimmten Zeit) wird zu „ἐν ταῖς ἑορταῖς μου" (an meinen Festen), was die zeitliche Bestimmung zu Festzeiten präzisiert.
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte Beauftragungsformel, gefolgt von einem erweiterten Akkusativobjekt (Opfer mit mehreren Appositionen) und einem Imperativ mit finalem Infinitiv und temporaler Bestimmung.
Der Vers betont die Wichtigkeit der regelmäßigen und pünktlichen Opferdarbringung als zentrale Verpflichtung Israels gegenüber Gott, wobei die anthropomorphe Sprache die Beziehungsebene zwischen Gott und seinem Volk unterstreicht.
Numeri 28,3
Hebräisch: וְאָמַרְתָּ֣ לָהֶ֔ם זֶ֚ה הָֽאִשֶּׁ֔ה אֲשֶׁ֥ר תַּקְרִ֖יבוּ לַיהוָ֑ה כְּבָשִׂ֨ים בְּנֵֽי־שָׁנָ֧ה תְמִימִ֛ם שְׁנַ֥יִם לַיּ֖וֹם עֹלָ֥ה תָמִֽיד׃
Deutsch: Und sage zu ihnen: Dies ist das Feueropfer, das ihr dem Ewigen darbringen sollt: zwei einjährige Lämmer ohne Fehl, täglich, als beständiges Aufsteigeopfer.

Kommentar: Der Vers spezifiziert das tägliche Opfer. וְאָמַרְתָּ לָהֶם wiederholt die Redeformel aus V. 2 (Qal Perfekt mit Waw consecutivum 2. Person maskulin Singular von אמר mit Präposition לְ und Suffix 3. Person maskulin Plural). זֶה הָאִשֶּׁה אֲשֶׁר תַּקְרִיבוּ לַיהוה ist die einleitende Formel. זֶה („dies") ist das Demonstrativpronomen, הָאִשֶּׁה (maskulines Nomen אִשֶּׁה „Feueropfer" mit Artikel), אֲשֶׁר (Relativpronomen), תַּקְרִיבוּ (Hiphil Imperfekt 2. Person maskulin Plural von קרב „darbringen"), לַיהוה (Präposition לְ mit Tetragramm „dem Ewigen").
כְּבָשִׂים בְּנֵי־שָׁנָה תְמִימִם שְׁנַיִם לַיּוֹם beschreibt das Opfer. כְּבָשִׂים (maskuliner Plural von כֶּבֶשׂ „Lamm"), בְּנֵי־שָׁנָה ist eine Genitivverbindung: בְּנֵי (Plural Constructus von בֵּן „Sohn") mit שָׁנָה („Jahr") bedeutet idiomatisch „einjährig". תְמִימִם (maskuliner Plural von תָּמִים „vollkommen, makellos, ohne Fehl"), שְׁנַיִם ist die Kardinalzahl „zwei". לַיּוֹם (Präposition לְ mit יוֹם „Tag" und Artikel „pro Tag, täglich"). עֹלָה תָמִיד ist eine Apposition: עֹלָה (feminin Singular „Aufsteigeopfer"), תָמִיד (Adverb „beständig, regelmäßig, kontinuierlich"). Das תָּמִיד-Opfer (Tamid) wurde zum zentralen Begriff für das tägliche Morgen- und Abendopfer.
Die LXX übersetzt „הָאִשֶּׁה" (das Feueropfer) mit „τὰ καρπώματα" (die Opfergaben), wobei der Aspekt des Feuers weggelassen wird.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeformel, gefolgt von einem Demonstrativsatz mit Relativsatz und einer detaillierten Objektbeschreibung mit mehreren Attributen und appositiver Ergänzung.
Der Vers etabliert das fundamentale tägliche Opfer: zwei makellose einjährige Lämmer als beständiges Aufsteigeopfer, das die kontinuierliche Beziehung zwischen Gott und Israel symbolisiert und später im Jerusalemer Tempel zentral wurde.
Numeri 28,4
Hebräisch: אֶת־הַכֶּ֥בֶשׂ אֶחָ֖ד תַּעֲשֶׂ֣ה בַבֹּ֑קֶר וְאֵת֙ הַכֶּ֣בֶשׂ הַשֵּׁנִ֔י תַּעֲשֶׂ֖ה בֵּ֥ין הָֽעַרְבָּֽיִם׃
Deutsch: Das eine Lamm sollst du am Morgen machen, und das zweite Lamm sollst du zwischen den beiden Abenden machen;

Kommentar: Der Vers teilt das tägliche Opfer zeitlich auf. אֶת־הַכֶּבֶשׂ אֶחָד תַּעֲשֶׂה בַבֹּקֶר gibt die Morgenzeit an. אֶת־הַכֶּבֶשׂ (Akkusativpartikel mit כֶּבֶשׂ „Lamm" und Artikel), אֶחָד (Kardinalzahl „eins, ein"), תַּעֲשֶׂה (Qal Imperfekt 2. Person maskulin Singular von עשׂה „machen, bereiten, darbringen"), בַבֹּקֶר (Präposition בְ mit בֹּקֶר „Morgen" und Artikel „am Morgen").
וְאֵת הַכֶּבֶשׂ הַשֵּׁנִי תַּעֲשֶׂה בֵּין הָעַרְבָּיִם gibt die Abendzeit an. וְאֵת הַכֶּבֶשׂ הַשֵּׁנִי (Konjunktion mit Akkusativpartikel, כֶּבֶשׂ mit Artikel und שֵׁנִי „zweiter" mit Artikel), תַּעֲשֶׂה (wie zuvor). בֵּין הָעַרְבָּיִם ist idiomatisch: בֵּין („zwischen"), הָעַרְבָּיִם (Dual von עֶרֶב „Abend" mit Artikel „die beiden Abende"). Der Ausdruck בֵּין הָעַרְבָּיִם wird unterschiedlich interpretiert: entweder zwischen Sonnenuntergang und Dunkelheit oder zwischen Nachmittag (wenn die Sonne zu sinken beginnt) und Sonnenuntergang.
Die LXX übersetzt בֵּין הָעַרְבָּיִם mit τὸ πρὸς ἑσπέραν („gegen Abend").
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Sätze mit Akkusativobjekt, Verb und temporaler Bestimmung.
Der Vers etabliert den zweimaligen täglichen Rhythmus des Opferdienstes, der den Tag kultisch rahmt und Israel in ständiger Verbindung mit Gott hält.
Numeri 28,5
Hebräisch: וַעֲשִׂירִ֧ית הָאֵיפָ֛ה סֹ֖לֶת לְמִנְחָ֑ה בְּלוּלָ֛ה בְּשֶׁ֥מֶן כָּתִ֖ית רְבִיעִ֥ת הַהִֽין׃
Deutsch: und zum Speiseopfer ein Zehntel Epha Feinmehl, gemengt mit einem Viertel Hin gestoßenem Öl.

Kommentar: Der Vers fügt das begleitende Speiseopfer hinzu. וַעֲשִׂירִית הָאֵיפָה סֹלֶת לְמִנְחָה beschreibt das Mehl. וַעֲשִׂירִית (Konjunktion mit femininem Singular von עֲשִׂירִית „Zehntel"), הָאֵיפָה (feminin Singular אֵיפָה „Epha" mit Artikel, ein Hohlmaß von ca. 22 Litern), zusammen „ein Zehntel Epha" (ca. 2,2 Liter). סֹלֶת (feminin Singular „Feinmehl, Weizenmehl"), לְמִנְחָה (Präposition לְ mit מִנְחָה „Speiseopfer, Gaben" „als Speiseopfer").
בְּלוּלָה בְּשֶׁמֶן כָּתִית רְבִיעִת הַהִין beschreibt das Öl. בְּלוּלָה (Qal Passiv-Partizip feminin Singular von בלל „mengen, mischen" „gemengt"), בְּשֶׁמֶן (Präposition בְ mit שֶׁמֶן „Öl" „mit Öl"). כָּתִית (Qal Passiv-Partizip maskulin Singular von כתת „zerstoßen, schlagen" „gestoßen, zerkleinert"), bezieht sich auf die Qualität des Öls: aus zerstoßenen (nicht gepressten) Oliven. רְבִיעִת הַהִין (feminin Singular Constructus von רְבִיעִית „Viertel" mit הִין „Hin" mit Artikel), ein Hin ist ca. 6 Liter, ein Viertel also ca. 1,5 Liter.
Die Satzstruktur zeigt eine nominale Construction mit Mengenangaben und partizipialen Attributen.
Der Vers spezifiziert die Begleitung des Aufsteigeopfers durch ein Speiseopfer aus Feinmehl mit hochwertigem Öl, was die Ganzheitlichkeit der Hingabe an Gott symbolisiert.
Numeri 28,6
Hebräisch: עֹלַ֖ת תָּמִ֑יד הָעֲשֻׂיָה֙ בְּהַ֣ר סִינַ֔י לְרֵ֣יחַ נִיחֹ֔חַ אִשֶּׁ֖ה לַֽיהוָֽה׃
Deutsch: Es ist das beständige Aufsteigeopfer, das am Berg Sinai gemacht wurde zum wohlgefälligen Geruch, ein Feueropfer dem Ewigen.

Kommentar: Der Vers verbindet das tägliche Opfer mit der Sinai-Offenbarung. עֹלַת תָּמִיד (Genitivverbindung: עֹלָה „Aufsteigeopfer" im Constructus mit תָּמִיד „beständig") ist das Subjekt eines Nominalsatzes. הָעֲשֻׂיָה בְּהַר סִינַי ist ein attributiver Relativsatz ohne אֲשֶׁר. הָעֲשֻׂיָה (Qal Passiv-Partizip feminin Singular von עשׂה „gemacht" mit Artikel), בְּהַר סִינַי (Präposition בְ mit הַר „Berg" im Constructus , סִינַי „Sinai" „am Berg Sinai"). Der Verweis bezieht sich auf Ex 29,38-42, wo das tägliche Opfer erstmals eingesetzt wurde.
לְרֵיחַ נִיחֹחַ אִשֶּׁה לַיהוה gibt Zweck und Charakter an. לְרֵיחַ נִיחֹחַ (Präposition לְ mit der Genitivverbindung רֵיחַ „Geruch" im Constructus und נִיחֹחַ „wohlgefällig, beruhigend" „zum wohlgefälligen Geruch"), אִשֶּׁה (maskulines Nomen „Feueropfer"), לַיהוה (Präposition mit Tetragramm „dem Ewigen").
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz mit Subjekt und partizipialem Attribut, gefolgt von zwei präpositionalen Phrasen.
Der Vers legitimiert das tägliche Opfer durch Rückbezug auf die Sinai-Offenbarung und unterstreicht dessen kontinuierliche Gültigkeit seit der Wüstenzeit.
Numeri 28,7
Hebräisch: וְנִסְכּוֹ֙ רְבִיעִ֣ת הַהִ֔ין לַכֶּ֖בֶשׂ הָאֶחָ֑ד בַּקֹּ֗דֶשׁ הַסֵּ֛ךְ נֶ֥סֶךְ שֵׁכָ֖ר לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und sein Trankopfer, ein Viertel Hin zu dem einen Lamm; im Heiligtum sollst du das Trankopfer von starkem Getränk dem Ewigen ausgießen.

Kommentar: Der Vers fügt das Trankopfer hinzu. וְנִסְכּוֹ רְבִיעִת הַהִין לַכֶּבֶשׂ הָאֶחָד beschreibt die Menge. וְנִסְכּוֹ (Konjunktion mit maskulinem Singular נֶסֶךְ „Trankopfer, Libation" und Suffix 3. Person maskulin Singular „sein Trankopfer"), רְבִיעִת הַהִין („ein Viertel Hin" wie in V. 5), לַכֶּבֶשׂ הָאֶחָד (Präposition לְ „für" mit כֶּבֶשׂ „Lamm" und אֶחָד „eins" mit Artikeln „für das eine Lamm").
בַּקֹּדֶשׁ הַסֵּךְ נֶסֶךְ שֵׁכָר לַיהוה gibt Ort und Art an. בַּקֹּדֶשׁ (Präposition בְ mit קֹדֶשׁ „Heiligtum, heiliger Ort" und Artikel „im Heiligtum"), הַסֵּךְ (Hiphil Imperativ maskulin Singular von נסך „ausgießen" mit Artikel, ungewöhnlich für einen Imperativ), נֶסֶךְ שֵׁכָר (Genitivverbindung: נֶסֶךְ „Trankopfer" im Constructus mit שֵׁכָר „starkes Getränk, berauschendes Getränk"), לַיהוה (Präposition mit Tetragramm). Der Ausdruck שֵׁכָר bezeichnet hier wahrscheinlich Wein (vgl. V. 14), nicht Bier.
Die LXX übersetzt „נֶסֶךְ שֵׁכָר" (ein Trankopfer von berauschendem Getränk) mit „σπονδὴν σίκερα" (ein Trankopfer von Sikera), wobei „σίκερα" eine Transliteration des hebräischen Begriffs ist.
Die Satzstruktur zeigt ein nominales Subjekt mit Mengenangabe und Bezug, gefolgt von einer Imperativkonstruktion mit lokaler und objektbezogener Bestimmung.
Der Vers vervollständigt das tägliche Opfer durch das Trankopfer, das im Heiligtum ausgegossen werden muss, wodurch die Ganzheit der Hingabe symbolisiert wird.
Numeri 28,8
Hebräisch: וְאֵת֙ הַכֶּ֣בֶשׂ הַשֵּׁנִ֔י תַּעֲשֶׂ֖ה בֵּ֣ין הָֽעַרְבָּ֑יִם כְּמִנְחַ֨ת הַבֹּ֤קֶר וּכְנִסְכּוֹ֙ תַּעֲשֶׂ֔ה אִשֵּׁ֛ה רֵ֥יחַ נִיחֹ֖חַ לַיהוָֽה׃
Deutsch: Und das zweite Lamm sollst du zwischen den beiden Abenden machen; wie das Morgen-Speiseopfer und wie sein Trankopfer sollst du es machen, ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem Ewigen.

Kommentar: Der Vers wiederholt die Anweisung für das Abendopfer. וְאֵת הַכֶּבֶשׂ הַשֵּׁנִי תַּעֲשֶׂה בֵּין הָעַרְבָּיִם greift V. 4 auf (Akkusativobjekt, Verb, temporale Bestimmung). כְּמִנְחַת הַבֹּקֶר וּכְנִסְכּוֹ תַּעֲשֶׂה gibt die Gleichheit der Opfer an. כְּמִנְחַת הַבֹּקֶר (Vergleichspräposition כְּ mit מִנְחַת „Speiseopfer" im Constructus und הַבֹּקֶר „der Morgen" mit Artikel „wie das Morgen-Speiseopfer"), וּכְנִסְכּוֹ (Konjunktion mit Vergleichspräposition und נֶסֶךְ mit Suffix „und wie sein Trankopfer"), תַּעֲשֶׂה wiederholt das Verb. אִשֵּׁה רֵיחַ נִיחֹחַ לַיהוה (Apposition: אִשֶּׁה „Feueropfer", Genitivverbindung רֵיחַ נִיחֹחַ „wohlgefälliger Geruch", Präposition mit Tetragramm) wiederholt die Formulierung aus V. 6.
Die Satzstruktur zeigt ein Akkusativobjekt mit Verb und temporaler Bestimmung, gefolgt von zwei Vergleichsphrasen mit wiederholtem Verb und appositiver Ergänzung.
Der Vers betont die Symmetrie der Morgen- und Abendopfer, die den Tag kultisch rahmen und die beständige Präsenz Gottes symbolisieren.
Numeri 28,9
Hebräisch: וּבְיוֹם֙ הַשַּׁבָּ֔ת שְׁנֵֽי־כְבָשִׂ֥ים בְּנֵֽי־שָׁנָ֖ה תְּמִימִ֑ם וּשְׁנֵ֣י עֶשְׂרֹנִ֗ים סֹ֧לֶת מִנְחָ֛ה בְּלוּלָ֥ה בַשֶּׁ֖מֶן וְנִסְכֹּֽו׃
Deutsch: Und am Schabbattag zwei einjährige Lämmer ohne Fehl, und als Speiseopfer zwei Zehntel Feinmehl, gemengt mit Öl, und sein Trankopfer.

Kommentar: Der Vers beschreibt das zusätzliche Sabbatopfer. וּבְיוֹם הַשַּׁבָּת ist die temporale Einleitung. וּבְ (Konjunktion וְ mit Präposition בְ), יוֹם („Tag"), הַשַּׁבָּת (feminin Singular שַׁבָּת „Sabbat" mit Artikel „am Sabbattag"). שְׁנֵי־כְבָשִׂים בְּנֵי־שָׁנָה תְּמִימִם beschreibt die Opfertiere. שְׁנֵי (Constructus  der Kardinalzahl „zwei"), כְבָשִׂים (Plural von כֶּבֶשׂ „Lämmer"), בְּנֵי־שָׁנָה („einjährig" wie in V. 3), תְּמִימִם (Plural von תָּמִים „ohne Fehl").
וּשְׁנֵי עֶשְׂרֹנִים סֹלֶת מִנְחָה בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן וְנִסְכּוֹ beschreibt die Begleitopfer. וּשְׁנֵי עֶשְׂרֹנִים („und zwei Zehntel"), סֹלֶת („Feinmehl"), מִנְחָה („Speiseopfer"), בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן („gemengt mit Öl" wie in V. 5), וְנִסְכּוֹ („und sein Trankopfer" mit Suffix, wobei die genaue Menge nicht spezifiziert wird, vermutlich weil sie aus V. 7 bekannt ist).
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung, gefolgt von einer Aufzählung von Opfergaben ohne finites Verb (elliptische Construction).
Der Vers etabliert ein zusätzliches Opfer für den Sabbat, das zum täglichen Tamid hinzukommt und die besondere Heiligkeit dieses Tages unterstreicht.
Numeri 28,10
Hebräisch: עֹלַ֥ת שַׁבַּ֖ת בְּשַׁבַּתֹּ֑ו עַל־עֹלַ֥ת הַתָּמִ֖יד וְנִסְכָּֽהּ׃
Deutsch: Es ist das Schabbat-Aufsteigeopfer an jedem Schabbat, außer dem beständigen Aufsteigeopfer und seinem Trankopfer.

Kommentar: Der Vers klärt das Verhältnis zwischen Sabbat- und Tamid-Opfer. עֹלַת שַׁבַּת בְּשַׁבַּתּוֹ ist ein Nominalsatz. עֹלַת שַׁבַּת (Genitivverbindung: עֹלָה „Aufsteigeopfer" im Constructus mit שַׁבָּת „Sabbat"), בְּשַׁבַּתּוֹ (Präposition בְ mit שַׁבָּת und Suffix 3. Person maskulin Singular „an seinem Sabbat"), wobei die Wiederholung בְּשַׁבַּתּוֹ distributive Bedeutung hat: „an jedem Sabbat, Sabbat für Sabbat".
עַל־עֹלַת הַתָּמִיד וְנִסְכָּהּ zeigt die Zusätzlichkeit. עַל (Präposition „auf, über, zusätzlich zu, außer"), עֹלַת הַתָּמִיד (Genitivverbindung „das beständige Aufsteigeopfer" mit Artikel), וְנִסְכָּהּ (Konjunktion mit נֶסֶךְ „Trankopfer" und feminin Singular Suffix, bezieht sich auf עֹלָה „und ihr Trankopfer"). Das Sabbatopfer kommt zum täglichen Opfer hinzu, ersetzt es nicht.
Die Satzstruktur zeigt einen Nominalsatz mit Genitivverbindung und präpositionaler Ergänzung, gefolgt von einer präpositionalen Phrase, die die Kumulation ausdrückt.
Der Vers stellt klar, dass das Sabbatopfer zusätzlich zum täglichen Tamid-Opfer dargebracht wird, wodurch der Sabbat als Tag erhöhter Heiligkeit und intensivierter Gottesverehrung markiert wird.
Numeri 28,11
Hebräisch: וּבְרָאשֵׁי֙ חָדְשֵׁיכֶ֔ם תַּקְרִ֥יבוּ עֹלָ֖ה לַיהוָ֑ה פָּרִ֨ים בְּנֵֽי־בָקָ֤ר שְׁנַ֨יִם֙ וְאַ֣יִל אֶחָ֔ד כְּבָשִׂ֧ים בְּנֵי־שָׁנָ֛ה שִׁבְעָ֖ה תְּמִימִֽם׃
Deutsch: Und an euren Monatsanfängen sollt ihr dem Ewigen als Aufsteigeopfer darbringen: zwei junge Stiere und einen Widder, sieben einjährige Lämmer ohne Fehl;

Kommentar: Der Vers beschreibt das Neumondopfer. וּבְרָאשֵׁי חָדְשֵׁיכֶם ist die temporale Einleitung. וּבְרָאשֵׁי (Konjunktion mit Präposition בְ und Plural Constructus von רֹאשׁ „Haupt, Anfang"), חָדְשֵׁיכֶם (Plural von חֹדֶשׁ „Monat, Neumond" mit Suffix 2. Person maskulin Plural „eurer Monate" d.h. „an euren Monatsanfängen"). Der Neumond war ein wichtiger Feiertag im antiken Israel.
תַּקְרִיבוּ עֹלָה לַיהוה ist das Hauptverb. תַּקְרִיבוּ (Hiphil Imperfekt 2. Person maskulin Plural von קרב „darbringen"), עֹלָה („Aufsteigeopfer"), לַיהוה (Präposition mit Tetragramm). פָּרִים בְּנֵי־בָקָר שְׁנַיִם beschreibt die ersten Opfertiere. פָּרִים (Plural von פַּר „Stier, junger Stier"), בְּנֵי־בָקָר (Genitivverbindung: Plural Constructus von בֵּן mit בָּקָר „Rind" „junge Rinder"), eine appositive Erklärung, שְׁנַיִם („zwei").
וְאַיִל אֶחָד fügt hinzu: אַיִל (maskuliner Singular „Widder"), אֶחָד („einer"). כְּבָשִׂים בְּנֵי־שָׁנָה שִׁבְעָה תְּמִימִם ergänzt: כְּבָשִׂים („Lämmer"), בְּנֵי־שָׁנָה („einjährig"), שִׁבְעָה (Kardinalzahl „sieben"), תְּמִימִם („ohne Fehl").
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung, gefolgt von einem Hauptsatz mit Verb und Objekt, das durch drei koordinierte Aufzählungen von Opfertieren erweitert wird.
Der Vers etabliert das monatliche Neumondopfer, das deutlich umfangreicher ist als das tägliche oder Sabbatopfer (zehn Tiere statt zwei), was die besondere Bedeutung dieses zyklischen Festes unterstreicht.
Numeri 28,12-13
Hebräisch: וּשְׁלֹשָׁ֣ה עֶשְׂרֹנִ֗ים סֹ֤לֶת מִנְחָה֙ בְּלוּלָ֣ה בַשֶּׁ֔מֶן לַפָּ֖ר הָאֶחָ֑ד וּשְׁנֵ֣י עֶשְׂרֹנִ֗ים סֹ֤לֶת מִנְחָה֙ בְּלוּלָ֣ה בַשֶּׁ֔מֶן לָאַ֖יִל הָֽאֶחָֽד׃ וְעִשָּׂרֹ֣ן עִשָּׂר֗וֹן סֹ֤לֶת מִנְחָה֙ בְּלוּלָ֣ה בַשֶּׁ֔מֶן לַכֶּ֖בֶשׂ הָאֶחָ֑ד עֹלָה֙ רֵ֣יחַ נִיחֹ֔חַ אִשֶּׁ֖ה לַיהוָֽה׃
Deutsch: und drei Zehntel Feinmehl, gemengt mit Öl, als Speiseopfer zu dem einen Stier; und zwei Zehntel Feinmehl, gemengt mit Öl, als Speiseopfer zu dem einen Widder; und je ein Zehntel Feinmehl, gemengt mit Öl, als Speiseopfer zu jedem Lamm. Es ist ein Aufsteigeopfer, ein wohlgefälliger Geruch, ein Feueropfer dem Ewigen.

Kommentar: Die Verse spezifizieren die Speiseopfer zum Neumondopfer. וּשְׁלֹשָׁה עֶשְׂרֹנִים סֹלֶת מִנְחָה בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן לַפָּר הָאֶחָד gibt die Menge für den Stier. שְׁלֹשָׁה עֶשְׂרֹנִים („drei Zehntel"), סֹלֶת („Feinmehl"), מִנְחָה („Speiseopfer"), בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן („gemengt mit Öl"), לַפָּר הָאֶחָד (Präposition לְ „für" mit פַּר „Stier" und אֶחָד „der eine" mit Artikeln).
וּשְׁנֵי עֶשְׂרֹנִים סֹלֶת מִנְחָה בְּלוּלָה בַשֶּׁמֶן לָאַיִל הָאֶחָד folgt dem gleichen Muster für den Widder („zwei Zehntel"). וְעִשָּׂרֹן עִשָּׂרוֹן in V. 13 ist eine distributive Construction: עִשָּׂרֹן („Zehntel") wiederholt bedeutet „je ein Zehntel". לַכֶּבֶשׂ הָאֶחָד („für das eine Lamm", d.h. für jedes einzelne der sieben Lämmer).
עֹלָה רֵיחַ נִיחֹחַ אִשֶּׁה לַיהוה ist die abschließende Charakterisierung (wie in V. 6 und 8).
Die Satzstruktur zeigt drei parallele nominale Constructionen mit Mengenangaben und Bezugsobjekten, abgeschlossen durch eine appositive Charakterisierung.
Die Verse zeigen die abgestufte Menge der Speiseopfer entsprechend der Größe der Tiere: drei Zehntel für den Stier, zwei für den Widder, eines für jedes Lamm, was eine proportionale Ordnung widerspiegelt.
Numeri 28,14-15
Hebräisch: וְנִסְכֵּיהֶ֗ם חֲצִ֣י הַהִין֩ יִהְיֶ֨ה לַפָּ֜ר וּשְׁלִישִׁ֧ת הַהִ֣ין לָאַ֗יִל וּרְבִיעִ֥ת הַהִ֛ין לַכֶּ֖בֶשׂ יָ֑יִן זֹ֣את עֹלַ֥ת חֹ֨דֶשׁ֙ בְּחָדְשֹׁ֔ו לְחָדְשֵׁ֖י הַשָּׁנָֽה׃ וּשְׂעִ֨יר עִזִּ֥ים אֶחָ֛ד לְחַטָּ֖את לַיהוָ֑ה עַל־עֹלַ֧ת הַתָּמִ֛יד יֵעָשֶׂ֖ה וְנִסְכֹּֽו׃
Deutsch: Und ihre Trankopfer: ein halbes Hin Wein soll zu einem Stier sein, und ein Drittel Hin zu dem Widder, und ein viertel Hin zu einem Lamm. Das ist das monatliche Aufsteigeopfer für die Monate des Jahres. Und ein Ziegenbock zum Sündopfer dem Ewigen; außer dem beständigen Aufsteigeopfer soll er gemacht werden mit seinem Trankopfer.

Kommentar: Die Verse spezifizieren die Trankopfer und fügen ein Sündopfer hinzu. וְנִסְכֵּיהֶם (Konjunktion mit Plural von נֶסֶךְ „Trankopfer" und Suffix 3. Person maskulin Plural „ihre Trankopfer"), חֲצִי הַהִין יִהְיֶה לַפָּר („ein halbes Hin soll für den Stier sein"), וּשְׁלִישִׁת הַהִין לָאַיִל („und ein Drittel Hin für den Widder"), וּרְבִיעִת הַהִין לַכֶּבֶשׂ („und ein Viertel Hin für das Lamm"). יָיִן („Wein") spezifiziert die Flüssigkeit (vgl. V. 7 שֵׁכָר). Die Mengen sind wieder proportional zur Größe der Tiere.
זֹאת עֹלַת חֹדֶשׁ בְּחָדְשׁוֹ לְחָדְשֵׁי הַשָּׁנָה ist die Zusammenfassung. זֹאת („dies"), עֹלַת חֹדֶשׁ (Genitivverbindung „Monats-Aufsteigeopfer"), בְּחָדְשׁוֹ (Präposition בְ mit חֹדֶשׁ und Suffix „in seinem Monat"), distributiv: „Monat für Monat". לְחָדְשֵׁי הַשָּׁנָה (Präposition לְ mit Plural Constructus von חֹדֶשׁ und שָׁנָה „Jahr" mit Artikel „für die Monate des Jahres").
וּשְׂעִיר עִזִּים אֶחָד לְחַטָּאת לַיהוה fügt ein Sündopfer hinzu. שְׂעִיר עִזִּים (Genitivverbindung: שָׂעִיר „Ziegenbock" im Constructus mit Plural עֵז „Ziege"), אֶחָד („einer"), לְחַטָּאת (Präposition לְ mit חַטָּאת „Sündopfer"), לַיהוה (Präposition mit Tetragramm). עַל־עֹלַת הַתָּמִיד יֵעָשֶׂה וְנִסְכּוֹ (wie in V. 10: „zusätzlich zum beständigen Aufsteigeopfer soll er gemacht werden und sein Trankopfer").
Die LXX übersetzt „וּשְׂעִיר עִזִּים" (und ein Ziegenbock) mit „καὶ χίμαρον ἐξ αἰγῶν" (und einen Ziegenbock aus Ziegen), was expliziter ist.
Die Satzstruktur zeigt nominale Aufzählungen mit proportionalen Mengenangaben, eine summarische Identifikation und eine Ergänzung durch ein Sündopfer.
Die Verse vervollständigen das Neumondopfer durch Trankopfer (proportional abgestuft) und ein Sündopfer, das die sühnende Dimension hinzufügt und zusätzlich zu allen anderen Opfern kommt.
Numeri 28,16-25
Diese Verse beschreiben die Passah- und Mazzotfest-Opfer: Am 14. des ersten Monats ist Passah (V. 16), vom 15.-21. wird das Fest der ungesäuerten Brote gefeiert (V. 17-25) mit täglichen Opfern von zwei Stieren, einem Widder, sieben Lämmern plus Speise- und Trankopfern sowie einem Sündopfer-Ziegenbock, zusätzlich zum täglichen Tamid.
Die LXX fügt „τῆς πρωινῆς" (des Morgens) hinzu zu „ὁλοκαυτώσεως τῆς διὰ παντὸς τῆς πρωινῆς" (das beständige Aufsteigeopfer des Morgens), während der MT nur „עֹלַת הַבֹּקֶר אֲשֶׁר לְעֹלַת הַתָּמִיד" (das Morgenaufsteigeopfer, welches das beständige Aufsteigeopfer ist) hat.
Numeri 28,26
Hebräisch: וּבְי֣וֹם הַבִּכּוּרִ֗ים בְּהַקְרִ֨יבְכֶ֜ם מִנְחָ֤ה חֲדָשָׁה֙ לַֽיהוָ֔ה בְּשָׁבֻעֹ֖תֵיכֶ֑ם מִֽקְרָא־קֹ֨דֶשׁ֙ יִהְיֶ֣ה לָכֶ֔ם כָּל־מְלֶ֥אכֶת עֲבֹדָ֖ה לֹ֥א תַעֲשֽׂוּ׃
Deutsch: Und am Tag der Erstlinge, wenn ihr dem Ewigen ein neues Speiseopfer darbringt, an eurem Wochenfest, soll euch eine heilige Einberufung sein; keinerlei Dienstarbeit sollt ihr tun.

Kommentar: Der Vers beschreibt das Wochenfest (Schawuot). וּבְיוֹם הַבִּכּוּרִים ist die temporale Einleitung. יוֹם הַבִּכּוּרִים (Genitivverbindung: יוֹם „Tag" mit Plural von בִּכּוּר „Erstlingsfrucht" mit Artikel „Tag der Erstlinge"), das Fest der ersten Ernte. בְּהַקְרִיבְכֶם מִנְחָה חֲדָשָׁה לַיהוה spezifiziert weiter. בְּהַקְרִיבְכֶם (Präposition בְ mit Hiphil Infinitiv Constructus von קרב „darbringen" und Suffix 2. Person maskulin Plural „wenn ihr darbringt"), מִנְחָה חֲדָשָׁה („neues Speiseopfer" von der neuen Ernte), לַיהוה (Präposition mit Tetragramm).
בְּשָׁבֻעֹתֵיכֶם ist eine weitere Bezeichnung. שָׁבֻעוֹת (Plural von שָׁבוּעַ „Woche") mit Suffix 2. Person maskulin Plural („an eurem Wochenfest"). Das Fest wird nach den sieben Wochen seit dem Passah benannt (vgl. Lev 23,15-16). מִקְרָא־קֹדֶשׁ יִהְיֶה לָכֶם ist die Charakterisierung. מִקְרָא־קֹדֶשׁ (Genitivverbindung: מִקְרָא „Einberufung, Versammlung" mit קֹדֶשׁ „Heiligkeit" „heilige Einberufung"), יִהְיֶה (Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von היה „sein"), לָכֶם (Präposition mit Suffix 2. Person maskulin Plural „für euch").
כָּל־מְלֶאכֶת עֲבֹדָה לֹא תַעֲשׂוּ ist das Arbeitsverbot. כָּל־מְלֶאכֶת עֲבֹדָה (Genitivverbindung: כֹּל „alle" mit מְלֶאכֶת „Arbeit" im Constructus und עֲבֹדָה „Dienstarbeit, schwere Arbeit"), לֹא תַעֲשׂוּ (Negation mit Qal Imperfekt 2. Person maskulin Plural von עשׂה „tun" „ihr sollt nicht tun").
Die LXX übersetzt „וּבְיוֹם הַבִּכּוּרִים" (und am Tag der Erstlinge) mit „Καὶ τῇ ἡμέρᾳ τῶν νέων" (Und am Tag der Neuen), und „בְּשָׁבֻעֹתֵיכֶם" (an eurem Wochenfest) wird zu „τῶν ἑβδομάδων" (der Wochen), was das Wochenfest (Schawuot/Pfingsten) bezeichnet.
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte temporale Einleitung (Tag der Erstlinge, wenn ihr darbringt, an eurem Wochenfest), gefolgt von einem Hauptsatz (es soll eine heilige Einberufung sein) und einem prohibitiven Satz.
Der Vers etabliert das Wochenfest als heiligen Feiertag mit Arbeitsruhe, der die Dankbarkeit für die Ernte ausdrückt und sieben Wochen nach dem Passah gefeiert wird.
Numeri 28,27-31
Hebräisch: [Diese Verse spezifizieren die Opfer für Schawuot: zwei Stiere, ein Widder, sieben Lämmer mit den entsprechenden Speise- und Trankopfern sowie ein Sündopfer-Ziegenbock, alles zusätzlich zum täglichen Tamid. V. 31 betont, dass die Tiere תְּמִימִם „ohne Fehl" sein müssen.]

Das Kapitel Numeri 28 systematisiert den israelitischen Opferkalender mit präzisen Anweisungen für die regelmäßigen Opfer: 
· das tägliche Tamid (morgens und abends, V. 3-8), 
· das zusätzliche Sabbatopfer (V. 9-10), 
· das monatliche Neumondopfer (V. 11-15), 
· die Passah- und Mazzot-Opfer (V. 16-25) und 
· das Wochenfest-Opfer (V. 26-31). 
Jedes Opfer ist detailliert mit Tierzahl, -art, -alter sowie den begleitenden Speise- und Trankopfern spezifiziert. Das Kapitel betont die kumulative Natur: Festopfer kommen zum täglichen Tamid hinzu, nicht an dessen Stelle. Die Struktur zeigt eine Steigerung von täglich (2 Lämmer) über wöchentlich (zusätzlich 2 Lämmer am Sabbat) zu monatlich (10 Tiere am Neumond) bis zu den Jahresfesten. Diese liturgische Ordnung schafft einen heiligen Rhythmus, der das gesamte Jahr durchzieht und Israel in ständiger Verbindung mit Gott hält.
Die LXX fügt hinzu „ποιήσετέ μοι" (ihr sollt mir tun/bereiten), was im MT nicht erscheint, und übersetzt „תְּמִימִם יִהְיוּ־לָכֶם" (makellos sollen sie für euch sein) mit „ἄμωμοι ἔσονται ὑμῖν" (makellos werden sie für euch sein).
Allgemeine Beobachtung: Die LXX verwendet durchgehend „καρπώματα" (Opfergaben) für „אִשֶּׁה" (Feueropfer), was den Fokus vom Feueraspekt zur allgemeinen Opfergabe verschiebt. Die LXX tendiert auch dazu, erklärende Zusätze einzufügen, um liturgische Begriffe zu verdeutlichen.
Numeri 29,1
Hebräisch: וּבַחֹ֨דֶשׁ הַשְּׁבִיעִ֜י בְּאֶחָ֣ד לַחֹ֗דֶשׁ מִֽקְרָא־קֹ֨דֶשׁ֙ יִהְיֶ֣ה לָכֶ֔ם כָּל־מְלֶ֥אכֶת עֲבֹדָ֖ה לֹ֣א תַעֲשׂ֑וּ י֥וֹם תְּרוּעָ֖ה יִהְיֶ֥ה לָכֶֽם׃
Deutsch: Und im siebten Monat, am Ersten des Monats, soll euch eine heilige Einberufung sein; keinerlei Dienstarbeit sollt ihr tun; ein Tag des Lärmblasens soll es euch sein.

Kommentar: Der Vers eröffnet das Kapitel über die Herbstfeste im siebten Monat. וּבַחֹדֶשׁ הַשְּׁבִיעִי בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ ist die temporale Einleitung. וּבַחֹדֶשׁ הַשְּׁבִיעִי (Konjunktion mit Präposition בְ, חֹדֶשׁ „Monat" und הַשְּׁבִיעִי „der siebte" mit Artikel „im siebten Monat"), בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ (Präposition mit Kardinalzahl אֶחָד „eins, erster" und Präposition לְ mit חֹדֶשׁ „am Ersten des Monats"). Der siebte Monat ist nach der Frühjahrszählung (ab Nisan/Abib) der Monat Tischri, nach der Herbstzählung der erste Monat des Jahres.
מִקְרָא־קֹדֶשׁ יִהְיֶה לָכֶם ist die Charakterisierung (wie in 28,26). מִקְרָא־קֹדֶשׁ (Genitivverbindung „heilige Einberufung"), יִהְיֶה לָכֶם (Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von היה mit Präposition und Suffix „soll für euch sein"). כָּל־מְלֶאכֶת עֲבֹדָה לֹא תַעֲשׂוּ ist das Arbeitsverbot (identisch mit 28,26).
יוֹם תְּרוּעָה יִהְיֶה לָכֶם gibt die besondere Bezeichnung. יוֹם תְּרוּעָה (Genitivverbindung: יוֹם „Tag" mit תְּרוּעָה „Lärmblasen, Trompetenschall, Jubel" „Tag des Lärmblasens"), יִהְיֶה לָכֶם wiederholt die Formel. Das Wort תְּרוּעָה bezeichnet den durchdringenden Schall des Schofar (Widderhorn). Dieser Tag wird später Rosch HaSchana (Neujahr) genannt, obwohl der Text ihn hier nicht als Jahresbeginn bezeichnet.
Die LXX übersetzt „יוֹם תְּרוּעָה" (ein Tag des Posaunenblasens) mit „ἡμέρα σημασίας" (ein Tag des Signals/der Verkündigung), was den Aspekt des Alarmschlags oder der Verkündigung betont.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung, gefolgt von zwei Nominalsätzen (heilige Einberufung, Tag des Lärmblasens) mit Arbeitsverbot dazwischen.
Der Vers etabliert den Neujahrstag (Rosch HaSchana) als heiligen Festtag, charakterisiert durch Schofarschall, der zum Gedenken, zur Umkehr und zur Vorbereitung auf Jom Kippur aufruft.
Numeri 29,2-5
Hebräisch: [Die Verse spezifizieren das Opfer für Rosch HaSchana: ein Stier, ein Widder, sieben Lämmer mit Speiseopfern (drei Zehntel für den Stier, zwei für den Widder, je eins für jedes Lamm) plus ein Sündopfer-Ziegenbock.]
Numeri 29,6
Hebräisch: מִלְּבַד֩ עֹלַ֨ת הַחֹ֜דֶשׁ וּמִנְחָתָ֗הּ וְעֹלַ֤ת הַתָּמִיד֙ וּמִנְחָתָ֔הּ וְנִסְכֵּיהֶ֖ם כְּמִשְׁפָּטָ֑ם לְרֵ֣יחַ נִיחֹ֔חַ אִשֶּׁ֖ה לַיהוָֽה׃
Deutsch: außer dem Aufsteigeopfer des Neumondes und seinem Speiseopfer und dem beständigen Aufsteigeopfer und seinem Speiseopfer und ihren Trankopfern, nach ihrer Vorschrift, zum wohlgefälligen Geruch, ein Feueropfer dem Ewigen.

Kommentar: Der Vers klärt die Kumulation der Opfer. מִלְּבַד עֹלַת הַחֹדֶשׁ וּמִנְחָתָהּ zeigt die erste Zusätzlichkeit. מִלְּבַד (Präposition „außer, zusätzlich zu"), עֹלַת הַחֹדֶשׁ (Genitivverbindung „das Neumond-Aufsteigeopfer" mit Artikel), וּמִנְחָתָהּ (Konjunktion mit מִנְחָה „Speiseopfer" und feminin Singular Suffix „und sein Speiseopfer"). Das Rosch-HaSchana-Opfer kommt zum regulären Neumondopfer (28,11-15) hinzu.
וְעֹלַת הַתָּמִיד וּמִנְחָתָהּ וְנִסְכֵּיהֶם כְּמִשְׁפָּטָם fügt das tägliche Opfer hinzu. עֹלַת הַתָּמִיד („das beständige Aufsteigeopfer"), וּמִנְחָתָהּ („und sein Speiseopfer"), וְנִסְכֵּיהֶם (Konjunktion mit Plural von נֶסֶךְ „Trankopfer" und Suffix 3. Person maskulin Plural „und ihre Trankopfer"), כְּמִשְׁפָּטָם (Präposition כְּ „gemäß" mit מִשְׁפָּט „Vorschrift, Ordnung" und Suffix „gemäß ihrer Vorschrift").
לְרֵיחַ נִיחֹחַ אִשֶּׁה לַיהוה ist die abschließende Charakterisierung (wie zuvor).
Die LXX übersetzt „כְּמִשְׁפָּטָם" (nach ihrer Ordnung) mit „κατὰ τὴν σύγκρισιν αὐτῶν" (nach ihrer Zusammensetzung/Vorschrift).
Die Satzstruktur zeigt eine Kette präpositionaler Ausnahmen/Ergänzungen mit einer abschließenden Zweckbestimmung.
Der Vers betont die Kumulation: Am ersten des siebten Monats werden drei Opfergruppen dargebracht - das spezielle Rosch-HaSchana-Opfer, das reguläre Neumondopfer und das tägliche Tamid, was die außerordentliche Heiligkeit dieses Tages unterstreicht.
Numeri 29,7
Hebräisch: וּבֶעָשׂוֹר֩ לַחֹ֨דֶשׁ הַשְּׁבִיעִ֜י הַזֶּ֗ה מִֽקְרָא־קֹ֨דֶשׁ֙ יִהְיֶ֣ה לָכֶ֔ם וְעִנִּיתֶ֖ם אֶת־נַפְשֹׁתֵיכֶ֑ם כָּל־מְלָאכָ֖ה לֹ֥א תַעֲשֽׂוּ׃
Deutsch: Und am Zehnten dieses siebten Monats soll euch eine heilige Einberufung sein, und ihr sollt eure Seelen kasteien; keinerlei Arbeit sollt ihr tun.

Kommentar: Der Vers beschreibt Jom Kippur, den Versöhnungstag. וּבֶעָשׂוֹר לַחֹדֶשׁ הַשְּׁבִיעִי הַזֶּה ist die temporale Einleitung. וּבֶעָשׂוֹר (Konjunktion mit Präposition בְ und עָשׂוֹר „Zehnter, der Zehnte"), לַחֹדֶשׁ הַשְּׁבִיעִי הַזֶּה (Präposition mit חֹדֶשׁ „Monat", הַשְּׁבִיעִי „der siebte" und Demonstrativpronomen הַזֶּה „dieser" „am Zehnten dieses siebten Monats"). Der zehnte Tischri ist Jom Kippur.
מִקְרָא־קֹדֶשׁ יִהְיֶה לָכֶם wiederholt die Formel aus V. 1. וְעִנִּיתֶם אֶת־נַפְשֹׁתֵיכֶם ist die besondere Verpflichtung. וְעִנִּיתֶם (Konjunktion mit Piel Perfekt 2. Person maskulin Plural mit Waw consecutivum von ענה „demütigen, kasteien, plagen"), אֶת־נַפְשֹׁתֵיכֶם (Akkusativpartikel mit feminin Plural von נֶפֶשׁ „Seele, Person, Leben" und Suffix 2. Person maskulin Plural „eure Seelen"). Das Piel von ענה mit נֶפֶשׁ bedeutet „fasten, sich kasteien" (vgl. Lev 16,29.31; 23,27.32). Dies ist der höchste Fastentag im jüdischen Kalender.
כָּל־מְלָאכָה לֹא תַעֲשׂוּ ist das Arbeitsverbot, hier mit כָּל־מְלָאכָה („jegliche Arbeit") statt מְלֶאכֶת עֲבֹדָה („Dienstarbeit"), was ein noch strengeres Verbot andeutet.
Die LXX übersetzt „וְעִנִּיתֶם אֶת־נַפְשֹׁתֵיכֶם" (und ihr sollt eure Seelen demütigen/kasteien) mit „καὶ κακώσετε τὰς ψυχὰς ὑμῶν" (und ihr sollt eure Seelen bedrängen/quälen), was einen stärkeren Ton der Selbstbedrängnis hat.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung, einen Nominalsatz, einen Imperativ (als Perfekt mit Waw consecutivum) und ein Verbot.
Der Vers etabliert Jom Kippur als den heiligsten Tag des Jahres, charakterisiert durch Fasten und vollständige Arbeitsruhe, ein Tag der Selbsterniedrigung und Versöhnung mit Gott.
Numeri 29,8-11
Hebräisch: [Die Verse spezifizieren das Opfer für Jom Kippur: ein Stier, ein Widder, sieben Lämmer mit den entsprechenden Speiseopfern plus ein Sündopfer-Ziegenbock. V. 11 betont, dass dies מִלְּבַד חַטַּאת הַכִּפֻּרִים „außer dem Sündopfer der Versöhnung" ist - eine Anspielung auf das spezielle Jom-Kippur-Ritual aus Lev 16 mit dem Sündenbock (Asasel).]
Vers 8: Die LXX fügt „καρπώματα" (Opfergaben) nach „ὁλοκαυτώματα εἰς ὀσμὴν εὐωδίας" hinzu, was im MT nicht erscheint.
Vers 11: Die LXX fügt am Ende hinzu „κατὰ τὴν σύγκρισιν, εἰς ὀσμὴν εὐωδίας κάρπωμα κυρίῳ" (nach der Vorschrift, zu einem wohlriechenden Duft, eine Opfergabe für den Herrn), eine erklärende Ergänzung.
Numeri 29,12
Hebräisch: וּבַחֲמִשָּׁה֩ עָשָׂ֨ר י֜וֹם לַחֹ֣דֶשׁ הַשְּׁבִיעִ֗י מִֽקְרָא־קֹ֨דֶשׁ֙ יִהְיֶ֣ה לָכֶ֔ם כָּל־מְלֶ֥אכֶת עֲבֹדָ֖ה לֹ֣א תַעֲשׂ֑וּ וְחַגֹּתֶ֥ם חַ֛ג לַיהוָ֖ה שִׁבְעַ֥ת יָמִֽים׃
Deutsch: Und am 15. Tag des siebten Monats soll euch eine heilige Einberufung sein; keinerlei Dienstarbeit sollt ihr tun, und ihr sollt dem Ewigen ein Fest feiern, sieben Tage.

Kommentar: Der Vers leitet das Laubhüttenfest (Sukkot) ein. וּבַחֲמִשָּׁה עָשָׂר יוֹם לַחֹדֶשׁ הַשְּׁבִיעִי ist die temporale Einleitung. חֲמִשָּׁה עָשָׂר („fünfzehn"), יוֹם („Tag"), לַחֹדֶשׁ הַשְּׁבִיעִי (Präposition mit „Monat" und „der siebte" „am 15. Tag des siebten Monats"). Das Fest beginnt fünf Tage nach Jom Kippur.
מִקְרָא־קֹדֶשׁ יִהְיֶה לָכֶם כָּל־מְלֶאכֶת עֲבֹדָה לֹא תַעֲשׂוּ wiederholt die bekannte Formel. וְחַגֹּתֶם חַג לַיהוה שִׁבְעַת יָמִים gibt die Dauer an. וְחַגֹּתֶם (Konjunktion mit Qal Perfekt 2. Person maskulin Plural mit Waw consecutivum von חגג „feiern, ein Fest halten"), חַג (maskuliner Singular „Fest") als inneres Objekt, לַיהוה (Präposition mit Tetragramm „dem Ewigen"), שִׁבְעַת יָמִים (Constructus  der Kardinalzahl „sieben" mit Plural יוֹם „Tage" „sieben Tage"). Das Verb חגג mit dem Objekt חַג ist eine figura etymologica („ein Fest feiern").
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung, einen Nominalsatz mit Verbot und einen Imperativ (Perfekt mit Waw consecutivum) mit temporaler Bestimmung.
Der Vers eröffnet das siebentägige Laubhüttenfest (Sukkot), das fröhlichste der drei Pilgerfeste, das die Erntedankbarkeit und die Erinnerung an die Wüstenwanderung verbindet.
Numeri 29,13
Hebräisch: וְהִקְרַבְתֶּ֨ם עֹלָ֜ה אִשֵּׁ֨ה רֵ֤יחַ נִיחֹ֨חַ֙ לַֽיהוָ֔ה פָּרִ֧ים בְּנֵי־בָקָ֛ר שְׁלֹשָׁ֥ה עָשָׂ֖ר אֵילִ֣ם שְׁנָ֑יִם כְּבָשִׂ֧ים בְּנֵֽי־שָׁנָ֛ה אַרְבָּעָ֥ה עָשָׂ֖ר תְּמִימִ֥ם יִהְיֽוּ׃
Deutsch: Und ihr sollt ein Aufsteigeopfer darbringen, ein Feueropfer wohlgefälligen Geruchs dem Ewigen: 13 junge Stiere, zwei Widder, 14 einjährige Lämmer; ohne Fehl sollen sie sein;

Kommentar: Der Vers beschreibt das beeindruckende erste Opfer von Sukkot. וְהִקְרַבְתֶּם עֹלָה אִשֵּׁה רֵיחַ נִיחֹחַ לַיהוה ist die Einleitung (Hiphil Perfekt mit Waw consecutivum 2. Person maskulin Plural von קרב „darbringen"). פָּרִים בְּנֵי־בָקָר שְׁלֹשָׁה עָשָׂר beschreibt die Stiere. שְׁלֹשָׁה עָשָׂר („dreizehn") - die höchste Anzahl von Stieren bei irgendeinem Fest. אֵילִם שְׁנָיִם („zwei Widder"), כְּבָשִׂים בְּנֵי־שָׁנָה אַרְבָּעָה עָשָׂר („vierzehn einjährige Lämmer"). תְּמִימִם יִהְיוּ (Plural „ohne Fehl" mit Qal Imperfekt 3. Person maskulin Plural von היה „sie sollen sein").
Insgesamt 29 Tiere am ersten Tag - das umfangreichste Tagesopfer im gesamten Kalender.
Die LXX fügt „τῇ ἡμέρᾳ τῇ πρώτῃ" (am ersten Tag) hinzu, was im MT nicht explizit erscheint, obwohl es impliziert ist. 
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ mit Objektbeschreibung und drei koordinierten Aufzählungen, abgeschlossen durch eine Qualitätsbestimmung.
Der Vers zeigt den Höhepunkt der festlichen Opfer: 29 Tiere am ersten Sukkot-Tag, was die außerordentliche Freude und Dankbarkeit dieses Festes ausdrückt.
Numeri 29,14-16
Hebräisch: [Die Verse spezifizieren die Speiseopfer (drei Zehntel pro Stier für 13 Stiere = 39 Zehntel, zwei Zehntel pro Widder für 2 Widder = 4 Zehntel, ein Zehntel pro Lamm für 14 Lämmer = 14 Zehntel) plus ein Sündopfer-Ziegenbock, alles zusätzlich zum täglichen Tamid.]
Numeri 29,17-34
Hebräisch: [Die Verse 17-34 beschreiben die Opfer für die Tage 2-7 von Sukkot. Ein bemerkenswertes Muster zeigt sich: Die Anzahl der Stiere nimmt täglich um eins ab:
· Tag 1: 13 Stiere (V. 13)
· Tag 2: 12 Stiere (V. 17)
· Tag 3: 11 Stiere (V. 20)
· Tag 4: 10 Stiere (V. 23)
· Tag 5: 9 Stiere (V. 26)
· Tag 6: 8 Stiere (V. 29)
· Tag 7: 7 Stiere (V. 32)
Während die Widder (2) und Lämmer (14) konstant bleiben. Insgesamt werden während der sieben Tage 70 Stiere geopfert. Jeder Tag hat sein eigenes Sündopfer-Ziegenbock zusätzlich zum Tamid.]
Numeri 29,35
Hebräisch: בַּיּוֹם֙ הַשְּׁמִינִ֔י עֲצֶ֖רֶת תִּהְיֶ֣ה לָכֶ֑ם כָּל־מְלֶ֥אכֶת עֲבֹדָ֖ה לֹ֥א תַעֲשֽׂוּ׃
Deutsch: Am achten Tag soll euch eine Festversammlung sein; keinerlei Dienstarbeit sollt ihr tun.

Kommentar: Der Vers beschreibt Schemini Azeret, den achten Tag. בַּיּוֹם הַשְּׁמִינִי (Präposition בְ mit יוֹם „Tag" und הַשְּׁמִינִי „der achte" mit Artikel „am achten Tag"), der Tag nach dem siebentägigen Sukkot. עֲצֶרֶת תִּהְיֶה לָכֶם ist die Charakterisierung. עֲצֶרֶת (feminin Singular „Festversammlung, feierliche Versammlung") von der Wurzel עצר („zurückhalten, versammeln"), תִּהְיֶה לָכֶם (Qal Imperfekt von היה mit Präposition und Suffix „soll für euch sein"). כָּל־מְלֶאכֶת עֲבֹדָה לֹא תַעֲשׂוּ ist das bekannte Arbeitsverbot.
Die LXX übersetzt „עֲצֶרֶת" (eine Versammlung/ein Abschlussfest) mit „ἐξόδιον" (ein Abschied/Weggang), was den Aspekt des Abschlusses betont.
Die Satzstruktur zeigt eine temporale Einleitung, einen Nominalsatz und ein Verbot.
Der Vers etabliert den achten Tag als eigenständiges Fest nach Sukkot, eine feierliche Versammlung, die den festlichen Herbstzyklus abschließt.
Numeri 29,36-38
Hebräisch: [Die Verse beschreiben das Opfer für den achten Tag: ein Stier, ein Widder, sieben Lämmer mit Speise- und Trankopfern plus ein Sündopfer-Ziegenbock. Die drastische Reduktion von 29 Tieren am ersten Sukkot-Tag auf 9 Tiere am achten Tag markiert den Übergang vom Fest zur Normalität.]
Numeri 29,39
Hebräisch: אֵ֛לֶּה תַּעֲשׂ֥וּ לַיהוָ֖ה בְּמוֹעֲדֵיכֶ֑ם לְבַ֨ד מִנִּדְרֵיכֶ֜ם וְנִדְבֹתֵיכֶ֗ם לְעֹלֹֽתֵיכֶם֙ וּלְמִנְחֹ֣תֵיכֶ֔ם וּלְנִסְכֵּיכֶ֖ם וּלְשַׁלְמֵיכֶֽם׃
Deutsch: Das sollt ihr dem Ewigen machen an euren Festen, außer euren Gelübden und euren freiwilligen Gaben, für eure Aufsteigeopfer und eure Speiseopfer und eure Trankopfer und eure Friedensopfer.

Kommentar: Der Vers schließt die Opferordnung ab. אֵלֶּה תַּעֲשׂוּ לַיהוה בְּמוֹעֲדֵיכֶם ist die Zusammenfassung. אֵלֶּה (Demonstrativpronomen Plural „diese"), תַּעֲשׂוּ (Qal Imperfekt 2. Person maskulin Plural von עשׂה „machen, tun"), לַיהוה (Präposition mit Tetragramm), בְּמוֹעֲדֵיכֶם (Präposition בְ mit Plural von מוֹעֵד „Festzeit, bestimmte Zeit" und Suffix 2. Person maskulin Plural „an euren Festen").
לְבַד מִנִּדְרֵיכֶם וְנִדְבֹתֵיכֶם fügt die freiwilligen Opfer hinzu. לְבַד (Präposition „außer, abgesehen von"), מִנִּדְרֵיכֶם (Präposition מִן mit Plural von נֶדֶר „Gelübde" und Suffix „von euren Gelübden"), וְנִדְבֹתֵיכֶם (Konjunktion mit Plural von נְדָבָה „freiwillige Gabe" und Suffix „und euren freiwilligen Gaben"). לְעֹלֹתֵיכֶם וּלְמִנְחֹתֵיכֶם וּלְנִסְכֵּיכֶם וּלְשַׁלְמֵיכֶם ist eine vierfache Aufzählung: עֹלוֹת („Aufsteigeopfer"), מִנְחוֹת („Speiseopfer"), נְסָכִים („Trankopfer"), שְׁלָמִים („Friedensopfer"), alle im Plural mit Suffix 2. Person maskulin Plural.
Die LXX übersetzt „וּלְשַׁלְמֵיכֶם" (und für eure Friedensopfer) mit „καὶ τὰ σωτήρια ὑμῶν" (und eure Heilsopfer), wobei „σωτήρια" (Heilsopfer) eine theologische Interpretation des hebräischen Begriffs darstellt.
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit temporaler Bestimmung, gefolgt von einer Ausnahme/Ergänzung mit vierfacher Aufzählung.
Der Vers stellt klar, dass die detailliert beschriebenen Festopfer das Minimum sind - individuelle Gelübde und freiwillige Gaben kommen noch hinzu, was die lebendige persönliche Beziehung zwischen Israeliten und Gott betont.

Das Kapitel Numeri 29 beschreibt die Opfer für die Herbstfeste im siebten Monat: 
· Rosch HaSchana am 1. (Tag des Lärmblasens, V. 1-6), 
· Jom Kippur am 10. (Versöhnungstag mit Fasten, V. 7-11), 
· Sukkot vom 15.-21. (Laubhüttenfest, V. 12-34) und 
· Schemini Azeret am 22. (achter Tag, V. 35-38). 
Ein bemerkenswertes Muster zeigt sich bei Sukkot: Die Stieropfer nehmen täglich von 13 auf 7 ab (insgesamt 70 Stiere in sieben Tagen), während Widder (2) und Lämmer (14) konstant bleiben. 
Der achte Tag reduziert drastisch auf 1 Stier, 1 Widder, 7 Lämmer. V. 39 betont, dass diese Pflichtopfer zusätzlich zu freiwilligen Gaben dargebracht werden. Die Herbstfeste bilden mit ihrem Ernst (Jom Kippur) und ihrer Freude (Sukkot) den Höhepunkt des liturgischen Jahres und zeigen die Fülle der Versöhnung und des Segens.

Allgemeine Beobachtung: Die LXX fügt durchgängig „κατὰ τὴν σύγκρισιν αὐτῶν" (nach ihrer Vorschrift/Zusammensetzung) für das hebräische „כַּמִּשְׁפָּט" hinzu und verwendet konsistent „καρπώματα" (Opfergaben) neben „ὁλοκαυτώματα" (Aufsteigeopfer), um die liturgischen Details zu präzisieren. Die präzise Aufzählung der Opfertiere für jeden Tag des Laubhüttenfestes bleibt in beiden Texten weitgehend identisch.
Numeri 30,1
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר מֹשֶׁ֖ה אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל כְּכֹ֛ל אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und Mosche sagte den Söhnen Jisra'el alles, wie der Ewige Mosche geboten hatte.

Kommentar: Der Vers schließt Kapitel 29 ab und leitet zu Kapitel 30 über. וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die Redeeinleitung. וַיֹּאמֶר (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von אמר „sagen"), מֹשֶׁה ist das Subjekt, אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition אֶל mit „Söhne Israels") gibt die Adressaten an. כְּכֹל אֲשֶׁר־צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה ist die Validierungsformel. כְּכֹל (Präposition כְּ „gemäß" mit כֹּל „alles"), אֲשֶׁר־צִוָּה (Relativpronomen mit Piel Perfekt 3. Person maskulin Singular von צוה „befehlen"), יהוה als Subjekt, אֶת־מֹשֶׁה als Objekt („wie der Ewige Mose befohlen hatte").
Vers 1 (MT) = 29:40 (LXX): Dieser Vers erscheint als Abschluss von Kapitel 29 in der LXX, während er im MT Kapitel 30 eröffnet. Die LXX hat „Καὶ ἐλάλησεν Μωυσῆς τοῖς υἱοῖς Ἰσραὴλ κατὰ πάντα, ὅσα ἐνετείλατο κύριος τῷ Μωυσῇ" (Und Mose sprach zu den Söhnen Israels gemäß allem, was der Herr dem Mose befohlen hatte).
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Prädikat, Subjekt, Adressat und einer Vergleichsphrase mit Relativsatz.
Der Vers betont Moses treue Weitergabe der göttlichen Anweisungen über die Festopfer und bildet die Überleitung zum neuen Thema der Gelübde.
Numeri 30,2
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֤ר מֹשֶׁה֙ אֶל־רָאשֵׁ֣י הַמַּטּ֔וֹת לִבְנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר זֶ֣ה הַדָּבָ֔ר אֲשֶׁ֖ר צִוָּ֥ה יְהוָֽה׃
Deutsch: Und Mosche redete zu den Häuptern der Stämme der Söhne Jisra'el, sagend: Dies ist die Sache, die der Ewige geboten hat:

Kommentar: Der Vers leitet das Gelübdegesetz ein. וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה אֶל־רָאשֵׁי הַמַּטּוֹת לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל ist die Redeeinleitung. וַיְדַבֵּר (Piel Wayyiqtol von דבר), אֶל־רָאשֵׁי הַמַּטּוֹת (Präposition mit Plural Constructus von רֹאשׁ „Haupt" und Plural von מַטֶּה „Stamm" mit Artikel „zu den Häuptern der Stämme"). לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition לְ mit „Söhne Israels") ist entweder eine weitere Apposition oder Genitiv zu מַטּוֹת („Stämme der Söhne Israels"). Die Adressierung an die Stammeshäupter betont die rechtliche und administrative Bedeutung der folgenden Regelung.
לֵאמֹר זֶה הַדָּבָר אֲשֶׁר צִוָּה יהוה ist die einleitende Formel. לֵאמֹר (Infinitiv Constructus ), זֶה הַדָּבָר (Demonstrativpronomen mit דָּבָר „Sache, Wort, Angelegenheit" und Artikel „dies ist die Sache"), אֲשֶׁר צִוָּה יהוה (Relativsatz: „die der Ewige geboten hat").
Vers 2 (MT) = Vers 1 (LXX): Die Versenzählung unterscheidet sich ab hier um eins zwischen MT und LXX. 
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung mit spezifizierten Adressaten, gefolgt von einer Demonstrativformel mit Relativsatz.
Der Vers markiert den thematischen Wechsel von den Festopfern zu den Gelübdegesetzen und betont durch die Adressierung der Stammeshäupter deren juristische Autorität in diesen Fragen.
Numeri 30,3
Hebräisch: אִישׁ֩ כִּֽי־יִדֹּ֨ר נֶ֜דֶר לַֽיהוָ֗ה אֽוֹ־הִשָּׁ֤בַע שְׁבֻעָה֙ לֶאְסֹ֤ר אִסָּר֙ עַל־נַפְשֹׁ֔ו לֹ֥א יַחֵ֖ל דְּבָרֹ֑ו כְּכָל־הַיֹּצֵ֥א מִפִּ֖יו יַעֲשֶֽׂה׃
Deutsch: Wenn ein Mann dem Ewigen ein Gelübde gelobt oder einen Eid schwört, eine Verpflichtung auf seine Seele zu nehmen, soll er sein Wort nicht entweihen: nach allem, was aus seinem Mund gegangen ist, soll er tun.

Kommentar: Der Vers etabliert das Grundprinzip der Gelübdebindung für Männer. אִישׁ כִּי־יִדֹּר נֶדֶר לַיהוה ist der erste Fall. אִישׁ („ein Mann"), כִּי־יִדֹּר (konditionale Konjunktion כִּי „wenn" mit Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von נדר „geloben"), נֶדֶר (maskulines Nomen als inneres Objekt „ein Gelübde"), לַיהוה (Präposition mit Tetragramm „dem Ewigen"). Die figura etymologica נדר נֶדֶר betont die Ernsthaftigkeit der Handlung.
אוֹ־הִשָּׁבַע שְׁבֻעָה לֶאְסֹר אִסָּר עַל־נַפְשׁוֹ ist der zweite Fall. אוֹ („oder"), הִשָּׁבַע (Niphal Perfekt 3. Person maskulin Singular von שׁבע „schwören"), שְׁבֻעָה (feminine Form „einen Eid" als inneres Objekt), לֶאְסֹר אִסָּר (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von אסר „binden" und maskulines Nomen אִסָּר „Verpflichtung, Bindung" als inneres Objekt „eine Verpflichtung zu binden"), עַל־נַפְשׁוֹ (Präposition עַל „auf" mit נֶפֶשׁ „Seele, Person" und Suffix 3. Person maskulin Singular „auf seine Seele").
לֹא יַחֵל דְּבָרוֹ ist das Verbot. לֹא (Negation), יַחֵל (Hiphil Imperfekt 3. Person maskulin Singular von חלל „entweihen, profanieren, brechen"), דְּבָרוֹ (maskulines Nomen דָּבָר „Wort" mit Suffix „sein Wort"). Das Verb חלל im Hiphil bedeutet „entweihen, für gemein erklären", d.h. das gegebene Wort durch Nichterfüllung entwerten.
כְּכָל־הַיֹּצֵא מִפִּיו יַעֲשֶׂה ist die positive Verpflichtung. כְּכָל (Präposition כְּ „gemäß" mit כֹּל „alles"), הַיֹּצֵא מִפִּיו (Qal-Partizip maskulin Singular von יצא „ausgehen, herauskommen" mit Artikel, Präposition מִן mit פֶּה „Mund" und Suffix „das Ausgehende aus seinem Mund"), יַעֲשֶׂה (Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von עשׂה „tun, machen").
Vers 3: Die LXX übersetzt „לֹא יַחֵל דְּבָרוֹ" (er soll sein Wort nicht entweihen/brechen) mit „οὐ βεβηλώσει τὸ ῥῆμα αὐτοῦ" (er soll sein Wort nicht profanieren), wobei dieselbe Wurzel verwendet wird. 
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte konditionale Einleitung (wenn ein Mann gelobt oder schwört), gefolgt von einem Verbot und einer positiven Verpflichtung.
Der Vers etabliert die absolute Bindungskraft von Gelübden für erwachsene Männer: Was einmal gesprochen ist, muss erfüllt werden, ohne Möglichkeit der Aufhebung - ein Prinzip, das die Heiligkeit des gesprochenen Wortes betont.
Numeri 30,4
Hebräisch: וְאִשָּׁ֕ה כִּֽי־תִדֹּ֥ר נֶ֖דֶר לַיהוָ֑ה וְאָסְרָ֥ה אִסָּ֛ר בְּבֵ֥ית אָבִ֖יהָ בִּנְעֻרֶֽיהָ׃
Deutsch: Und wenn eine Frau dem Ewigen ein Gelübde gelobt oder eine Verpflichtung bindet im Haus ihres Vaters, in ihrer Jugend,

Kommentar: Der Vers beginnt die Regelung für unverheiratete Frauen. וְאִשָּׁה כִּי־תִדֹּר נֶדֶר לַיהוה folgt dem Muster von V. 3. אִשָּׁה (feminine Form „eine Frau"), תִדֹּר (Qal Imperfekt 3. Person feminin Singular von נדר), נֶדֶר לַיהוה wie zuvor. וְאָסְרָה אִסָּר (Konjunktion mit Qal Perfekt 3. Person feminin Singular mit Waw consecutivum von אסר „binden" und maskulines Nomen אִסָּר „Verpflichtung" „oder bindet eine Verpflichtung").
בְּבֵית אָבִיהָ בִּנְעֻרֶיהָ sind zwei situative Bestimmungen. בְּבֵית אָבִיהָ (Präposition בְ mit בַּיִת „Haus" im Constructus , אָב „Vater" und Suffix 3. Person feminin Singular „im Haus ihres Vaters"), בִּנְעֻרֶיהָ (Präposition בְ mit Plural von נְעוּרִים „Jugend" und Suffix „in ihrer Jugend"). Die doppelte Lokalisierung (im Vaterhaus + in der Jugend) bezeichnet eine unverheiratete junge Frau unter väterlicher Autorität.
Die Satzstruktur zeigt eine konditionale Einleitung mit zwei situativen Bestimmungen, die den Protasis eines längeren Konditionalgefüges bildet (die Apodosis folgt in V. 5-6).
Der Vers eröffnet die differenziertere Regelung für Frauen, deren Gelübde im Unterschied zu Männern unter bestimmten Bedingungen aufgehoben werden können - eine Reflexion der patriarchalen Familienstruktur des antiken Israel.
Numeri 30,5
Hebräisch: וְשָׁמַ֨ע אָבִ֜יהָ אֶת־נִדְרָ֗הּ וֶֽאֱסָרָהּ֙ אֲשֶׁ֣ר אָֽסְרָ֣ה עַל־נַפְשָׁ֔הּ וְהֶחֱרִ֥ישׁ לָ֖הּ אָבִ֑יהָ וְקָ֨מוּ֙ כָּל־נְדָרֶ֔יהָ וְכָל־אִסָּ֛ר אֲשֶׁר־אָסְרָ֥ה עַל־נַפְשָׁ֖הּ יָקֽוּם׃
Deutsch: und ihr Vater hört ihr Gelübde oder ihre Verpflichtung, die sie auf ihre Seele gebunden hat, und ihr Vater schweigt ihr gegenüber: so sollen alle ihre Gelübde bestehen, und jede Verpflichtung, die sie auf ihre Seele gebunden hat, soll bestehen.

Kommentar: Der Vers gibt den ersten Fall: Bestätigung durch Schweigen. וְשָׁמַע אָבִיהָ אֶת־נִדְרָהּ וֶאֱסָרָהּ אֲשֶׁר אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ ist die Bedingung. וְשָׁמַע (Konjunktion mit Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von שׁמע „hören"), אָבִיהָ (Subjekt mit Suffix), אֶת־נִדְרָהּ (Akkusativpartikel mit נֶדֶר und Suffix 3. Person feminin Singular „ihr Gelübde"), וֶאֱסָרָהּ (Konjunktion mit Akkusativpartikel und אִסָּר mit Suffix „und ihre Verpflichtung"), אֲשֶׁר אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ (Relativsatz: „die sie auf ihre Seele gebunden hat").
וְהֶחֱרִישׁ לָהּ אָבִיהָ ist die entscheidende Reaktion. וְהֶחֱרִישׁ (Konjunktion mit Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von חרשׁ „schweigen, still sein"), לָהּ (Präposition לְ mit Suffix 3. Person feminin Singular „ihr gegenüber"), אָבִיהָ ist das Subjekt. Das Schweigen gilt als Zustimmung.
וְקָמוּ כָּל־נְדָרֶיהָ וְכָל־אִסָּר אֲשֶׁר־אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ יָקוּם ist die Rechtsfolge. וְקָמוּ (Konjunktion mit Qal Perfekt 3. Person maskulin Plural mit Waw consecutivum von קום „bestehen, gültig sein"), כָּל־נְדָרֶיהָ („alle ihre Gelübde"), וְכָל־אִסָּר... יָקוּם (Konjunktion mit „jede Verpflichtung" und Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von קום „soll bestehen"). Die Wiederholung mit קום in zwei Formen betont die Gültigkeit.
Die Satzstruktur zeigt eine Kette von Perfekta mit Waw consecutivum (hört, schweigt, bestehen), die die zeitliche Abfolge und kausale Verbindung ausdrücken.
Der Vers etabliert das Prinzip des stillschweigenden Einverständnisses: Wenn der Vater am Tag, an dem er vom Gelübde erfährt, schweigt, wird das Gelübde automatisch gültig und bindend.
Numeri 30,6
Hebräisch: וְאִם־הֵנִ֨יא אָבִ֣יהָ אֹתָהּ֮ בְּי֣וֹם שָׁמְעֹו֒ כָּל־נְדָרֶ֗יהָ וֶֽאֱסָרֶ֛יהָ אֲשֶׁר־אָסְרָ֥ה עַל־נַפְשָׁ֖הּ לֹ֣א יָק֑וּם וַֽיהוָה֙ יִֽסְלַח־לָ֔הּ כִּי־הֵנִ֥יא אָבִ֖יהָ אֹתָֽהּ׃
Deutsch: Wenn aber ihr Vater ihr wehrt an dem Tag, da er hört, so sollen alle ihre Gelübde und alle ihre Verpflichtungen, die sie auf ihre Seele gebunden hat, nicht bestehen; und der Ewige wird ihr vergeben, weil ihr Vater ihr gewehrt hat.

Kommentar: Der Vers gibt den zweiten Fall: Aufhebung durch den Vater. וְאִם־הֵנִיא אָבִיהָ אֹתָהּ בְּיוֹם שָׁמְעוֹ ist die gegenteilige Bedingung. וְאִם („aber wenn"), הֵנִיא (Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular von נוא „wehren, hindern, verbieten"), אָבִיהָ (Subjekt), אֹתָהּ (Akkusativpartikel mit Suffix „ihr"), בְּיוֹם שָׁמְעוֹ (Präposition בְ mit יוֹם „Tag" im Constructus und Qal Infinitiv Constructus von שׁמע mit Suffix „an dem Tag seines Hörens"). Die zeitliche Begrenzung ist entscheidend: nur am Tag des Hörens kann der Vater widersprechen.
כָּל־נְדָרֶיהָ וֶאֱסָרֶיהָ אֲשֶׁר־אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ לֹא יָקוּם ist die Rechtsfolge. לֹא יָקוּם (Negation mit Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von קום „nicht soll bestehen"). Das Gelübde wird ungültig.
וַיהוה יִסְלַח־לָהּ כִּי־הֵנִיא אָבִיהָ אֹתָהּ ist die göttliche Vergebung. וַיהוה יִסְלַח־לָהּ (Konjunktion mit Tetragramm und Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von סלח „vergeben" mit Präposition und Suffix „und der Ewige wird ihr vergeben"), כִּי־הֵנִיא אָבִיהָ אֹתָהּ (kausale Konjunktion mit der Wiederholung „weil ihr Vater ihr gewehrt hat"). Die Frau ist nicht schuldig für die Nichterfüllung des Gelübdes, da es durch väterliche Autorität aufgehoben wurde.
Vers 6: Die LXX übersetzt „וַיהוָה יִסְלַח־לָהּ" (und der HERR wird ihr vergeben) mit „καὶ κύριος καθαριεῖ αὐτήν" (und der Herr wird sie reinigen), was statt Vergebung Reinigung betont.
Die Satzstruktur zeigt einen Konditionalsatz mit temporaler Bestimmung, gefolgt von der negativen Rechtsfolge und einer göttlichen Vergebungsaussage mit kausaler Begründung.
Der Vers etabliert das väterliche Vetorecht: Am Tag, an dem der Vater vom Gelübde seiner unverheirateten Tochter erfährt, kann er es aufheben, wobei Gott die Frau von jeglicher Schuld freispricht, da sie unter väterlicher Autorität stand.
Numeri 30,7
Hebräisch: וְאִם־הָי֤וֹ תִֽהְיֶה֙ לְאִ֔ישׁ וּנְדָרֶ֖יהָ עָלֶ֑יהָ א֚וֹ מִבְטָ֣א שְׂפָתֶ֔יהָ אֲשֶׁ֥ר אָסְרָ֖ה עַל־נַפְשָֽׁהּ׃
Deutsch: Und wenn sie etwa eines Mannes wird, und ihre Gelübde sind auf ihr oder ein unbesonnener Ausspruch ihrer Lippen, womit sie ihre Seele gebunden hat,

Kommentar: Der Vers behandelt den Fall einer Frau, die heiratet. וְאִם־הָיוֹ תִהְיֶה לְאִישׁ ist die konditionale Einleitung. וְאִם („und wenn"), הָיוֹ תִהְיֶה ist eine Verstärkungskonstruktion: Infinitiv Absolutus von היה mit Qal Imperfekt 3. Person feminin Singular von היה („sie wird gewiss werden, sie wird sein"), לְאִישׁ (Präposition לְ mit אִישׁ „Mann" „für einen Mann, eines Mannes"). Die Formulierung bezeichnet die Heirat.
וּנְדָרֶיהָ עָלֶיהָ beschreibt die Situation. וּנְדָרֶיהָ (Konjunktion mit Plural von נֶדֶר „Gelübde" und Suffix 3. Person feminin Singular „und ihre Gelübde"), עָלֶיהָ (Präposition עַל „auf" mit Suffix 3. Person feminin Singular „auf ihr"). Die Präposition עַל drückt aus, dass die Gelübde bereits auf ihr lasten, d.h. sie wurden vor oder während der Ehe abgelegt.
אוֹ מִבְטָא שְׂפָתֶיהָ אֲשֶׁר אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ ist die Alternative. אוֹ („oder"), מִבְטָא (maskulines Nomen von der Wurzel בטא „aussprechen, unüberlegt reden" „unbesonnener Ausspruch, übereilter Ausspruch"), שְׂפָתֶיהָ (Dual von שָׂפָה „Lippe" mit Suffix „ihrer Lippen" im Genitiv), אֲשֶׁר אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ (Relativsatz: „womit sie ihre Seele gebunden hat"). מִבְטָא שְׂפָתֶיהָ bezeichnet ein unüberlegtes Versprechen oder Gelübde, das spontan ausgesprochen wurde.
Vers 7: Die LXX übersetzt „מִבְטָא שְׂפָתֶיהָ" (ein unbedachter Ausspruch ihrer Lippen) mit „κατὰ τὴν διαστολὴν τῶν χειλέων αὐτῆς" (gemäß dem Ausspruch ihrer Lippen), was neutraler ist. 
Die Satzstruktur zeigt einen Konditionalsatz mit Verstärkungskonstruktion, gefolgt von zwei Objektbeschreibungen (Gelübde oder unbesonnener Ausspruch), die die Protasis für die folgenden Verse bilden.
Der Vers beschreibt den Fall einer Frau, die mit bereits bestehenden Gelübden in die Ehe tritt oder während der Ehe unüberlegt ein Versprechen ablegt - eine Situation, die die Autorität des Ehemannes über solche Verpflichtungen klärt.
Numeri 30,8
Hebräisch: וְשָׁמַ֥ע אִישָׁ֛הּ בְּי֥וֹם שָׁמְעֹ֖ו וְהֶחֱרִ֣ישׁ לָ֑הּ וְקָ֣מוּ נְדָרֶ֗יהָ וֶֽאֱסָרֶ֛הָ אֲשֶׁר־אָסְרָ֥ה עַל־נַפְשָׁ֖הּ יָקֻֽמוּ׃
Deutsch: und ihr Mann hört es und schweigt ihr gegenüber an dem Tag, da er hört: so sollen ihre Gelübde bestehen, und ihre Verpflichtungen, die sie auf ihre Seele gebunden hat, sollen bestehen.

Kommentar: Der Vers gibt die erste Rechtsfolge: Bestätigung durch Schweigen. וְשָׁמַע אִישָׁהּ בְּיוֹם שָׁמְעוֹ beschreibt die Reaktion des Ehemannes. וְשָׁמַע (Konjunktion mit Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von שׁמע „hören"), אִישָׁהּ (maskulines Nomen אִישׁ „Mann, Ehemann" mit Suffix 3. Person feminin Singular „ihr Mann"), בְּיוֹם שָׁמְעוֹ (Präposition בְ mit יוֹם „Tag" im Constructus und Qal Infinitiv Constructus von שׁמע mit Suffix 3. Person maskulin Singular „an dem Tag seines Hörens"). Die temporale Bestimmung ist entscheidend.
וְהֶחֱרִישׁ לָהּ ist die Handlung (bzw. Nicht-Handlung). וְהֶחֱרִישׁ (Konjunktion mit Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von חרשׁ „schweigen, still sein"), לָהּ (Präposition לְ mit Suffix 3. Person feminin Singular „ihr gegenüber, zu ihr"). Das Schweigen gilt als stillschweigende Zustimmung.
וְקָמוּ נְדָרֶיהָ וֶאֱסָרֶהָ אֲשֶׁר־אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ יָקֻמוּ ist die Rechtsfolge. וְקָמוּ (Konjunktion mit Qal Perfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von קום „bestehen, gültig sein"), נְדָרֶיהָ (Plural „ihre Gelübde" als Subjekt), וֶאֱסָרֶהָ אֲשֶׁר־אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ (Konjunktion mit Plural von אִסָּר „Verpflichtung" mit Suffix, gefolgt von Relativsatz), יָקֻמוּ (Qal Imperfekt 3. Person Plural von קום „sollen bestehen"). Die Wiederholung mit קום in zwei Formen betont die Bindungskraft.
Die Satzstruktur zeigt eine Kette von drei Perfekta mit Waw consecutivum (hört, schweigt, bestehen), die die zeitliche Abfolge und kausale Verbindung ausdrücken.
Der Vers etabliert das Prinzip, dass wenn der Ehemann am Tag, an dem er vom Gelübde seiner Frau erfährt, schweigt, gilt dies als Zustimmung und das Gelübde wird bindend und kann nicht mehr aufgehoben werden.
Numeri 30,9
Hebräisch: וְ֠אִם בְּי֨וֹם שְׁמֹ֣עַ אִישָׁהּ֮ יָנִ֣יא אוֹתָהּ֒ וְהֵפֵ֗ר אֶת־נִדְרָהּ֙ אֲשֶׁ֣ר עָלֶ֔יהָ וְאֵת֙ מִבְטָ֣א שְׂפָתֶ֔יהָ אֲשֶׁ֥ר אָסְרָ֖ה עַל־נַפְשָׁ֑הּ וַיהוָ֖ה יִֽסְלַֽח־לָֽהּ׃
Deutsch: Wenn aber ihr Mann an dem Tag, da er hört, ihr wehrt, so hebt er ihr Gelübde auf, das auf ihr ist, und den unbesonnenen Ausspruch ihrer Lippen, womit sie ihre Seele gebunden hat; und der Ewige wird ihr vergeben.

Kommentar: Der Vers gibt die alternative Rechtsfolge: Aufhebung durch den Ehemann. וְאִם בְּיוֹם שְׁמֹעַ אִישָׁהּ יָנִיא אוֹתָהּ ist die Gegenbedingung. וְאִם („aber wenn"), בְּיוֹם שְׁמֹעַ אִישָׁהּ (Präposition mit יוֹם im Constructus , Qal Infinitiv Constructus von שׁמע und אִישׁ mit Suffix „an dem Tag des Hörens ihres Mannes"), יָנִיא (Hiphil Imperfekt 3. Person maskulin Singular von נוא „wehren, hindern, verbieten"), אוֹתָהּ (Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person feminin Singular „ihr"). Die temporale Begrenzung בְּיוֹם שְׁמֹעַ ist entscheidend: nur am Tag des Hörens kann widersprochen werden.
וְהֵפֵר אֶת־נִדְרָהּ אֲשֶׁ֣ר עָלֶיהָ וְאֵת מִבְטָא שְׂפָתֶיהָ אֲשֶׁר אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ ist die Wirkung. וְהֵפֵר (Konjunktion mit Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von פרר „aufheben, ungültig machen, brechen"), אֶת־נִדְרָהּ אֲשֶׁר עָלֶיהָ (Akkusativpartikel mit „ihr Gelübde" und Relativsatz „das auf ihr ist"), וְאֵת מִבְטָא שְׂפָתֶיהָ אֲשֶׁר אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ (Konjunktion mit Akkusativpartikel, „unbesonnener Ausspruch ihrer Lippen" und Relativsatz). Das Hiphil von פרר bedeutet „zunichte machen, für ungültig erklären".
וַיהוה יִסְלַח־לָהּ ist die göttliche Vergebung. וַיהוה (Konjunktion mit Tetragramm), יִסְלַח־לָהּ (Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von סלח „vergeben" mit Präposition und Suffix „wird ihr vergeben"). Die Frau trägt keine Schuld für die Nichterfüllung, da das Gelübde durch legitime Autorität aufgehoben wurde.
Vers 9: Die LXX übersetzt „וְהֵפֵר" (und er macht ungültig) mit „ἀνανεύων ἀνανεύσῃ" (ablehnend ablehnen wird), was die Ablehnung betont, und verwendet wieder „καθαριεῖ" (wird reinigen) statt „יִסְלַח" (wird vergeben). 
Die Satzstruktur zeigt einen Konditionalsatz mit temporaler Bestimmung, gefolgt von einem Perfekt mit Waw consecutivum (aufheben) und einer göttlichen Vergebungszusage.
Der Vers etabliert das eheliche Vetorecht: Am Tag, an dem der Ehemann vom Gelübde seiner Frau erfährt, kann er es aufheben, wobei Gott der Frau vergibt, da sie unter ehelicher Autorität steht - ein Spiegelbild der väterlichen Autorität aus V. 6.
Numeri 30,10
Hebräisch: וְנֵ֥דֶר אַלְמָנָ֖ה וּגְרוּשָׁ֑ה כֹּ֛ל אֲשֶׁר־אָסְרָ֥ה עַל־נַפְשָׁ֖הּ יָק֥וּם עָלֶֽיהָ׃
Deutsch: Aber das Gelübde einer Witwe und einer Verstoßenen: alles, womit sie ihre Seele gebunden hat, soll für sie bestehen.

Kommentar: Der Vers behandelt rechtlich unabhängige Frauen. וְנֵדֶר אַלְמָנָה וּגְרוּשָׁה identifiziert die Subjekte. וְנֵדֶר (Konjunktion mit נֶדֶר „Gelübde"), אַלְמָנָה (feminine Form „Witwe"), וּגְרוּשָׁה (Konjunktion mit Qal Passiv-Partizip feminin Singular von גרשׁ „vertreiben, verstoßen" als Substantiv „Verstoßene, Geschiedene"). Beide Frauengruppen stehen nicht mehr unter männlicher Autorität.
כֹּל אֲשֶׁר־אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ יָקוּם עָלֶיהָ ist die uneingeschränkte Rechtsfolge. כֹּל אֲשֶׁר־אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ (Relativsatz: כֹּל „alles" mit Relativpronomen, Qal Perfekt 3. Person feminin Singular von אסר „binden" und Präposition עַל mit נֶפֶשׁ und Suffix „was sie auf ihre Seele gebunden hat"), יָקוּם עָלֶיהָ (Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von קום „bestehen" mit Präposition עַל und Suffix 3. Person feminin Singular „soll auf ihr bestehen, soll für sie bindend sein").
Vers 10: Die LXX übersetzt „וּגְרוּשָׁה" (und eine Verstoßene) mit „καὶ ἐκβεβλημένης" (und eine Hinausgeworfene), was denselben Sinn hat. Die Satzstruktur zeigt eine nominale Einleitung mit zwei koordinierten Subjekten (Witwe und Geschiedene), gefolgt von einer Aussage über die absolute Gültigkeit ihrer Gelübde.
Der Vers etabliert die volle rechtliche Autonomie von Witwen und geschiedenen Frauen in Gelübdefragen: Da sie nicht unter väterlicher oder ehelicher Autorität stehen, sind ihre Gelübde absolut bindend wie die von Männern (V. 3), ohne Möglichkeit der Aufhebung durch eine männliche Autoritätsperson.
Numeri 30,11
Hebräisch: וְאִם־בֵּ֥ית אִישָׁ֖הּ נָדָ֑רָה אֽוֹ־אָסְרָ֥ה אִסָּ֛ר עַל־נַפְשָׁ֖הּ בִּשְׁבֻעָֽה׃
Deutsch: Und wenn eine Frau im Haus ihres Mannes ein Gelübde gelobt oder durch einen Eid eine Verpflichtung auf ihre Seele gebunden hat,

Kommentar: Der Vers leitet einen weiteren Fall ein: verheiratete Frauen. וְאִם־בֵּית אִישָׁהּ נָדָרָה ist die situative Bedingung. וְאִם („und wenn"), בֵּית אִישָׁהּ (Constructus verbindung: בַּיִת „Haus" mit אִישׁ „Mann" und Suffix 3. Person feminin Singular „Haus ihres Mannes"), נָדָרָה (Qal Perfekt 3. Person feminin Singular von נדר „geloben" „sie gelobt hat"). Die Formulierung בֵּית אִישָׁהּ („im Haus ihres Mannes") bezeichnet eindeutig eine verheiratete Frau, die in der ehelichen Gemeinschaft lebt.
אוֹ־אָסְרָה אִסָּר עַל־נַפְשָׁהּ בִּשְׁבֻעָה ist die alternative Formulierung. אוֹ („oder"), אָסְרָה אִסָּר (Qal Perfekt 3. Person feminin Singular von אסר „binden" mit innerem Objekt אִסָּר „Verpflichtung" „bindet eine Verpflichtung"), עַל־נַפְשָׁהּ (Präposition עַל mit נֶפֶשׁ und Suffix „auf ihre Seele"), בִּשְׁבֻעָה (Präposition בְ mit שְׁבוּעָה „Eid, Schwur" „durch einen Eid"). Die Verpflichtung wird durch einen Eid bekräftigt.
Die Satzstruktur zeigt einen Konditionalsatz mit situativer Lokalisierung (im Haus ihres Mannes), gefolgt von zwei alternativen Handlungen (Gelübde geloben oder Verpflichtung mit Eid binden), der die Protasis für die folgenden Verse bildet.
Der Vers beschreibt Gelübde, die eine Frau während der Ehe im ehelichen Haus ablegt, und leitet die Regelung über die Autorität des Ehemannes in solchen Fällen ein - eine Situation, die sich von V. 7-9 unterscheidet, wo es um Gelübde ging, die vor der Ehe abgelegt wurden.
Numeri 30,12
Hebräisch: וְשָׁמַ֤ע אִישָׁהּ֙ וְהֶחֱרִ֣שׁ לָ֔הּ לֹ֥א הֵנִ֖יא אֹתָ֑הּ וְקָ֨מוּ֙ כָּל־נְדָרֶ֔יהָ וְכָל־אִסָּ֛ר אֲשֶׁר־אָסְרָ֥ה עַל־נַפְשָׁ֖הּ יָקֽוּם׃
Deutsch: und ihr Mann hat es gehört und ihr gegenüber geschwiegen, er hat ihr nicht gewehrt: so sollen alle ihre Gelübde bestehen, und jede Verpflichtung, die sie auf ihre Seele gebunden hat, soll bestehen.

Kommentar: Der Vers gibt die erste Rechtsfolge: Bestätigung durch Schweigen. וְשָׁמַע אִישָׁהּ וְהֶחֱרִשׁ לָהּ לֹא הֵנִיא אֹתָהּ beschreibt die Reaktion. וְשָׁמַע אִישָׁהּ (Konjunktion mit Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von שׁמע „hören" und אִישׁ mit Suffix „ihr Mann hat gehört"), וְהֶחֱרִשׁ לָהּ (Konjunktion mit Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von חרשׁ „schweigen" mit Präposition und Suffix „und geschwiegen ihr gegenüber"), לֹא הֵנִיא אֹתָהּ (Negation mit Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular von נוא „wehren" und Akkusativpartikel mit Suffix „er hat ihr nicht gewehrt"). Die dreifache Formulierung (gehört, geschwiegen, nicht gewehrt) betont die stillschweigende Zustimmung.
וְקָמוּ כָּל־נְדָרֶיהָ וְכָל־אִסָּר אֲשֶׁר־אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ יָקוּם ist die Rechtsfolge. וְקָמוּ כָּל־נְדָרֶיהָ (Konjunktion mit Qal Perfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von קום „bestehen" und „alle ihre Gelübde"), וְכָל־אִסָּר אֲשֶׁר־אָסְרָה עַל־נַפְשָׁהּ יָקוּם (Konjunktion mit „jede Verpflichtung" und Relativsatz, gefolgt von Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von קום „soll bestehen"). Die Variation zwischen Plural (וְקָמוּ) und Singular (יָקוּם) betont die umfassende Gültigkeit.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Perfekta (gehört, geschwiegen, nicht gewehrt), gefolgt von der Rechtsfolge mit Perfekt und Imperfekt von קום.
Der Vers etabliert erneut das Prinzip der stillschweigenden Zustimmung: Wenn der Ehemann vom Gelübde hört und nicht sofort widerspricht, gilt dies als Bestätigung und das Gelübde wird bindend - parallel zu V. 8, aber hier für Gelübde, die während der Ehe abgelegt wurden.
Numeri 30,13
Hebräisch: וְאִם־הָפֵר֩ יָפֵ֨ר אֹתָ֥ם׀ אִישָׁהּ֮ בְּי֣וֹם שָׁמְעֹו֒ כָּל־מוֹצָ֨א שְׂפָתֶ֧יהָ לִנְדָרֶ֛יהָ וּלְאִסַּ֥ר נַפְשָׁ֖הּ לֹ֣א יָק֑וּם אִישָׁ֣הּ הֲפֵרָ֔ם וַיהוָ֖ה יִֽסְלַֽח־לָֽהּ׃
Deutsch: Wenn aber ihr Mann sie gewiss aufhebt an dem Tag, da er hört, so soll alles, was über ihre Lippen gegangen ist, an Gelübden und an Verpflichtungen ihrer Seele, nicht bestehen; ihr Mann hat sie aufgehoben, und der Ewige wird ihr vergeben.

Kommentar: Der Vers gibt die alternative Rechtsfolge: Aufhebung durch den Ehemann. וְאִם־הָפֵר יָפֵר אֹתָם אִישָׁהּ בְּיוֹם שָׁמְעוֹ ist die Gegenbedingung mit Verstärkung. וְאִם („aber wenn"), הָפֵר יָפֵר ist die Verstärkungskonstruktion: Hiphil Infinitiv Absolutus und Hiphil Imperfekt 3. Person maskulin Singular von פרר („gewiss aufheben, sicherlich ungültig machen"), אֹתָם (Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person maskulin Plural „sie", bezieht sich auf die Gelübde), אִישָׁהּ (Subjekt „ihr Mann"), בְּיוֹם שָׁמְעוֹ (Präposition mit יוֹם im Constructus und Infinitiv Constructus mit Suffix „an dem Tag seines Hörens"). Die temporale Begrenzung ist wieder entscheidend.
כָּל־מוֹצָא שְׂפָתֶיהָ לִנְדָרֶיהָ וּלְאִסַּר נַפְשָׁהּ לֹא יָקוּם ist die Rechtsfolge. כָּל־מוֹצָא שְׂפָתֶיהָ (Constructus verbindung: כֹּל „alles" mit מוֹצָא Hiphil-Partizip maskulin Singular von יצא „Ausgehendes, das Hervorkommende" und שָׂפָה „Lippe" im Dual mit Suffix „alles, was über ihre Lippen gegangen ist"), לִנְדָרֶיהָ וּלְאִסַּר נַפְשָׁהּ (zwei präpositionale Phrasen mit לְ „bezüglich ihrer Gelübde und bezüglich der Verpflichtung ihrer Seele"), לֹא יָקוּם (Negation mit Qal Imperfekt von קום „soll nicht bestehen").
אִישָׁהּ הֲפֵרָם וַיהוה יִסְלַח־לָהּ ist die Begründung und göttliche Vergebung. אִישָׁהּ הֲפֵרָם („ihr Mann hat sie aufgehoben"), הֲפֵרָם ist Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular von פרר mit Suffix 3. Person maskulin Plural. וַיהוה יִסְלַח־לָהּ (Konjunktion mit Tetragramm und Qal Imperfekt von סלח mit Präposition und Suffix „und der Ewige wird ihr vergeben").
Die LXX Vers 13: Die LXX übersetzt „הָפֵר יָפֵר" (ungültig machen wird er ungültig machen) mit „περιελὼν περιέλῃ" (wegnehmend wird er wegnehmen), was eine andere Metapher verwendet.
Die Satzstruktur zeigt einen Konditionalsatz mit Verstärkungskonstruktion und temporaler Bestimmung, gefolgt von der negativen Rechtsfolge, einer Begründung und einer göttlichen Vergebungszusage.
Der Vers etabliert das absolute Aufhebungsrecht des Ehemannes am Tag des Hörens: Durch seine Autorität kann er jedes gesprochene Gelübde oder Versprechen seiner Frau ungültig machen, wobei Gott ihr die Nichterfüllung vergibt - die emphatische Verstärkungskonstruktion הָפֵר יָפֵר unterstreicht die Wirksamkeit dieser Aufhebung.
Numeri 30,14
Hebräisch: כָּל־נֵ֛דֶר וְכָל־שְׁבֻעַ֥ת אִסָּ֖ר לְעַנֹּ֣ת נָ֑פֶשׁ אִישָׁ֥הּ יְקִימֶ֖נּוּ וְאִישָׁ֥הּ יְפֵרֶֽנּוּ׃
Deutsch: Jedes Gelübde und jeder Eid der Verpflichtung, um die Seele zu kasteien - ihr Mann kann es bestätigen, und ihr Mann kann es aufheben.

Kommentar: Der Vers verallgemeinert die eheliche Autorität. כָּל־נֵדֶר וְכָל־שְׁבֻעַת אִסָּר לְעַנֹּת נָפֶשׁ definiert den Umfang. כָּל־נֵדֶר („jedes Gelübde"), וְכָל־שְׁבֻעַת אִסָּר (Konjunktion mit „jeder Eid" im Constructus mit אִסָּר „Verpflichtung" „jeder Schwur der Verpflichtung"), לְעַנֹּת נָפֶשׁ (Präposition לְ mit Piel Infinitiv Constructus von ענה „demütigen, kasteien" und נֶפֶשׁ „Seele" „um die Seele zu kasteien"). Die Formulierung לְעַנֹּת נָפֶשׁ bezeichnet Fastengelübde oder asketische Selbstverpflichtungen (vgl. 29,7).
אִישָׁהּ יְקִימֶנּוּ וְאִישָׁהּ יְפֵרֶנּוּ ist die doppelte Autorität. אִישָׁהּ („ihr Mann") wird zweimal wiederholt als Subjekt, יְקִימֶנּוּ (Hiphil Imperfekt 3. Person maskulin Singular von קום „bestätigen, gültig machen" mit Suffix 3. Person maskulin Singular „kann es bestätigen"), וְאִישָׁהּ יְפֵרֶנּוּ (Konjunktion mit wiederholtem Subjekt und Hiphil Imperfekt 3. Person maskulin Singular von פרר „aufheben" mit Suffix „und ihr Mann kann es aufheben"). Die parallele Struktur betont die vollständige Autorität des Ehemannes: Er kann sowohl bestätigen als auch aufheben.
Vers 14: Die LXX übersetzt „לְעַנֹּת נָפֶשׁ" (um die Seele zu demütigen) mit „κακῶσαι ψυχήν" (die Seele zu bedrängen), was stärker ist. Die Satzstruktur zeigt eine nominale Einleitung, die den Umfang definiert (alle Gelübde zur Selbstkasteiung), gefolgt von zwei parallelen Aussagen über die doppelte Autorität des Ehemannes.
Der Vers verallgemeinert das Prinzip der ehelichen Autorität: Der Ehemann hat die vollständige Kontrolle über alle Gelübde seiner Frau, einschließlich Fastengelübde - er kann sie entweder bestätigen (wodurch sie bindend werden) oder aufheben (wodurch sie ungültig werden), was seine Position als Haupt der Familie unterstreicht.
Numeri 30,15
Hebräisch: וְאִם־הַחֲרֵשׁ֩ יַחֲרִ֨ישׁ לָ֥הּ אִישָׁהּ֮ מִיּ֣וֹם אֶל־יוֹם֒ וְהֵקִים֙ אֶת־כָּל־נְדָרֶ֔יהָ א֥וֹ אֶת־כָּל־אֱסָרֶ֖יהָ אֲשֶׁ֣ר עָלֶ֑יהָ הֵקִ֣ים אֹתָ֔ם כִּי־הֶחֱרִ֥שׁ לָ֖הּ בְּי֥וֹם שָׁמְעֹֽו׃
Deutsch: Und wenn ihr Mann von Tag zu Tag gewiss dazu schweigt, so bestätigt er alle ihre Gelübde oder alle ihre Verpflichtungen, die auf ihr sind; er hat sie bestätigt, weil er an dem Tag, da er hörte, geschwiegen hat.

Kommentar: Der Vers präzisiert die Bestätigung durch Schweigen. וְאִם־הַחֲרֵשׁ יַחֲרִישׁ לָהּ אִישָׁהּ מִיּוֹם אֶל־יוֹם ist die Bedingung mit Verstärkung. וְאִם („und wenn"), הַחֲרֵשׁ יַחֲרִישׁ ist die Verstärkungskonstruktion: Hiphil Infinitiv Absolutus und Hiphil Imperfekt 3. Person maskulin Singular von חרשׁ („gewiss schweigen, beständig schweigen"), לָהּ אִישָׁהּ (Präposition mit Suffix und „ihr Mann"), מִיּוֹם אֶל־יוֹם (Präposition מִן mit יוֹם „Tag", Präposition אֶל und יוֹם „von Tag zu Tag"). Die Formulierung מִיּוֹם אֶל־יוֹם bezeichnet kontinuierliches, wiederholtes Schweigen über mehrere Tage hinweg.
וְהֵקִים אֶת־כָּל־נְדָרֶיהָ אוֹ אֶת־כָּל־אֱסָרֶיהָ אֲשֶׁר עָלֶיהָ ist die erste Rechtsfolge. וְהֵקִים (Konjunktion mit Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von קום „bestätigen"), אֶת־כָּל־נְדָרֶיהָ (Akkusativpartikel mit „alle ihre Gelübde"), אוֹ אֶת־כָּל־אֱסָרֶיהָ אֲשֶׁר עָלֶיהָ (Alternative mit „oder alle ihre Verpflichtungen, die auf ihr sind").
הֵקִים אֹתָם כִּי־הֶחֱרִישׁ לָהּ בְּיוֹם שָׁמְעוֹ ist die Wiederholung und Begründung. הֵקִים אֹתָם (Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular von קום mit Akkusativpartikel und Suffix 3. Person maskulin Plural „er hat sie bestätigt"), כִּי (kausale Konjunktion „weil"), הֶחֱרִישׁ לָהּ (Hiphil Perfekt von חרשׁ mit Präposition und Suffix „er geschwiegen hat ihr gegenüber"), בְּיוֹם שָׁמְעוֹ (Präposition mit יוֹם im Constructus und Infinitiv Constructus mit Suffix „an dem Tag seines Hörens"). Die Begründung betont: die Bestätigung erfolgte am ersten Tag durch Schweigen.
Die LXX gibt keine bedeutenden 
Die Satzstruktur zeigt einen Konditionalsatz mit Verstärkungskonstruktion und temporaler Bestimmung, gefolgt von zwei Perfekta mit Waw consecutivum (bestätigt) und einer kausalen Begründung.
Der Vers klärt die rechtliche Wirkung des Schweigens: Wenn der Ehemann kontinuierlich von Tag zu Tag schweigt, gilt dies als unwiderrufliche Bestätigung der Gelübde - die Bestätigung erfolgte bereits am ersten Tag durch sein Schweigen, und er kann später nicht mehr zurücknehmen.
Numeri 30,16
Hebräisch: וְאִם־הָפֵ֥ר יָפֵ֛ר אֹתָ֖ם אַחֲרֵ֣י שָׁמְעֹ֑ו וְנָשָׂ֖א אֶת־עֲוֹנָֽהּ׃
Deutsch: Wenn er sie aber gewiss aufhebt, nachdem er gehört hat, so wird er ihre Schuld tragen.

Kommentar: Der Vers warnt vor verspäteter Aufhebung. וְאִם־הָפֵר יָפֵר אֹתָם אַחֲרֵי שָׁמְעוֹ ist die Bedingung. וְאִם („wenn aber"), הָפֵר יָפֵר ist wieder die Verstärkungskonstruktion: Hiphil Infinitiv Absolutus und Hiphil Imperfekt 3. Person maskulin Singular von פרר („gewiss aufheben"), אֹתָם (Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person maskulin Plural „sie", bezieht sich auf die Gelübde), אַחֲרֵי שָׁמְעוֹ (Präposition אַחֲרֵי „nach, nachdem" mit Qal Infinitiv Constructus von שׁמע und Suffix „nachdem er gehört hat"). Die entscheidende Wendung ist אַחֲרֵי „nach": nicht am Tag des Hörens, sondern später.
וְנָשָׂא אֶת־עֲוֹנָהּ ist die schwerwiegende Rechtsfolge. וְנָשָׂא (Konjunktion mit Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von נשׂא „tragen, erheben"), אֶת־עֲוֹנָהּ (Akkusativpartikel mit עָוֹן „Schuld, Sünde, Verfehlung" und Suffix 3. Person feminin Singular „ihre Schuld"). Die Formulierung נשׂא עָוֹן bedeutet „Schuld tragen, die Konsequenzen der Sünde tragen" (vgl. Lev 5,1; 7,18; 17,16; 19,8). Wenn der Ehemann nach dem ersten Tag die Gelübde aufhebt, ist die Frau bereits durch sein ursprüngliches Schweigen gebunden - die Aufhebung ist ungültig, und er trägt die Schuld für ihre Unfähigkeit, das Gelübde zu erfüllen.
Vers 16: Die LXX übersetzt „וְנָשָׂא אֶת־עֲוֹנָהּ" (und er trägt ihre Schuld) mit „καὶ λήμψεται τὴν ἁμαρτίαν αὐτοῦ" (und er wird seine Sünde auf sich nehmen), wobei interessanterweise „seine" statt „ihre" Sünde steht. 
Die Satzstruktur zeigt einen Konditionalsatz mit Verstärkungskonstruktion und temporaler Bestimmung, gefolgt von einer drastischen Rechtsfolge.
Der Vers warnt eindringlich vor unüberlegtem Handeln: Ein Ehemann, der am Tag des Hörens schweigt (und damit die Gelübde bestätigt), aber später versucht, sie aufzuheben, trägt selbst die Schuld für die Nichterfüllung - ein Prinzip, das Verantwortlichkeit und die Endgültigkeit der stillschweigenden Zustimmung betont.
Numeri 30,17
Hebräisch: אֵ֣לֶּה הַֽחֻקִּ֗ים אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֤ה יְהוָה֙ אֶת־מֹשֶׁ֔ה בֵּ֥ין אִ֖ישׁ לְאִשְׁתּוֹ֑ בֵּֽין־אָ֣ב לְבִתּוֹ֔ בִּנְעֻרֶ֖יהָ בֵּ֥ית אָבִֽיהָ׃
Deutsch: Das sind die Satzungen, die der Ewige dem Mosche geboten hat, zwischen einem Mann und seiner Frau, zwischen einem Vater und seiner Tochter in ihrer Jugend, im Haus ihres Vaters.

Kommentar: Der Vers schließt das Gelübdekapitel ab. אֵלֶּה הַחֻקִּים אֲשֶׁר צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה ist die Abschlussformel. אֵלֶּה (Demonstrativpronomen Plural „diese"), הַחֻקִּים (Plural von חֹק „Satzung, Verordnung, Statute" mit Artikel), אֲשֶׁר צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה (Relativsatz: Relativpronomen mit Piel Perfekt 3. Person maskulin Singular von צוה „befehlen", Tetragramm als Subjekt und Akkusativpartikel mit מֹשֶׁה „die der Ewige Mose geboten hat").
בֵּין אִישׁ לְאִשְׁתּוֹ בֵּין־אָב לְבִתּוֹ בִּנְעֻרֶיהָ בֵּית אָבִיהָ definiert den Geltungsbereich. בֵּין (Präposition „zwischen"), אִישׁ („Mann"), לְאִשְׁתּוֹ (Präposition לְ mit אִשָּׁה „Frau" und Suffix 3. Person maskulin Singular „seiner Frau"), בֵּין־אָב לְבִתּוֹ (wiederholte Präposition בֵּין mit אָב „Vater" und Präposition לְ mit בַּת „Tochter" und Suffix „zwischen einem Vater und seiner Tochter"), בִּנְעֻרֶיהָ בֵּית אָבִיהָ (zwei Lokalisierungen ohne Präposition: בִּנְעֻרֶיהָ „in ihrer Jugend" mit Präposition בְ und Plural von נְעוּרִים mit Suffix, בֵּית אָבִיהָ „Haus ihres Vaters" im Status constructus). Die zweifache בֵּין-Construction definiert klar die zwei behandelten Rechtsbeziehungen.
Die LXX Vers 17: Die LXX übersetzt „בֵּין אִישׁ לְאִשְׁתּוֹ" (zwischen einem Mann und seiner Frau) mit „ἀνὰ μέσον ἀνδρὸς καὶ γυναικὸς αὐτοῦ" (zwischen einem Mann und seiner Frau).
Die Satzstruktur zeigt eine Demonstrativformel mit Relativsatz, gefolgt von zwei präpositionalen Phrasen (zwischen Mann und Frau, zwischen Vater und Tochter), wobei die zweite durch zwei weitere Bestimmungen spezifiziert wird.
Der Vers fasst das Kapitel präzise zusammen: Die göttlichen Satzungen regeln zwei spezifische Autoritätsbeziehungen - die eheliche (Mann über Frau) und die väterliche (Vater über unverheiratete Tochter im Vaterhaus). Witwen, Geschiedene und volljährige Männer werden nicht erwähnt, da ihre Gelübde absolut bindend sind ohne Aufhebungsmöglichkeit.

Das Kapitel Numeri 30 regelt die Gültigkeit von Gelübden unter verschiedenen Bedingungen. 
· Männer sind absolut an ihre Gelübde gebunden (V. 3). 
· Unverheiratete Töchter unter väterlicher Autorität können ihre Gelübde durch väterliches Veto am Tag des Hörens aufgehoben bekommen (V. 4-6). 
· Verheiratete Frauen unterliegen ähnlich der ehelichen Autorität: Der Ehemann kann am Tag des Hörens Gelübde aufheben, Schweigen gilt als Zustimmung (V. 7-15). 
· Verspätete Aufhebung ist unwirksam und überträgt die Schuld auf den Mann (V. 16). 
· Witwen und Geschiedene sind wie Männer absolut an ihre Gelübde gebunden (V. 10). 
Das Kapitel spiegelt die patriarchale Familienstruktur des antiken Israel, betont aber auch Verantwortlichkeit: Männliche Autoritätspersonen müssen prompt reagieren und tragen die Konsequenzen unüberlegten Handelns. Die göttliche Vergebung für Frauen, deren Gelübde aufgehoben wurden, zeigt Gottes Verständnis für hierarchische Strukturen.
Allgemeine Beobachtung: Die LXX verwendet durchgängig „καθαριεῖ" (wird reinigen) statt „יִסְלַח" (wird vergeben), was eine theologische Nuance verschiebt von Vergebung zu ritueller Reinigung. Die Kapitelzählung unterscheidet sich um einen Vers zwischen den beiden Texten.
Numeri 31,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Der Vers ist die Standard-Redeeinleitung für ein neues göttliches Gebot. וַיְדַבֵּר ist Piel Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von דבר („reden, sprechen"), יהוה ist das Subjekt (Tetragramm), אֶל־מֹשֶׁה (Präposition אֶל mit dem Eigennamen) gibt den Adressaten an. לֵּאמֹר ist Qal Infinitiv Constructus von אמר mit לְ („sagend"), die standard-Formel zur Einleitung direkter Rede.
Die Satzstruktur ist eine einfache Redeeinleitung.
Der Vers eröffnet Kapitel 31 mit einem göttlichen Befehl, der Moses letzte militärische Aufgabe vor seinem Tod betrifft - ein passender Abschluss seiner Führung.
Numeri 31,2
Hebräisch: נְקֹ֗ם נִקְמַת֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל מֵאֵ֖ת הַמִּדְיָנִ֑ים אַחַ֖ר תֵּאָסֵ֥ף אֶל־עַמֶּֽיךָ׃
Deutsch: „Nimm Rache für die Söhne Jisra'el an den Midjanim; danach sollst du zu deinen Völkern versammelt werden."

Kommentar: Der Vers enthält den göttlichen Befehl zur Vergeltung gegen Midian. נְקֹם נִקְמַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מֵאֵת הַמִּדְיָנִים ist der Auftrag. נְקֹם ist Qal Imperativ maskulin Singular von נקם („rächen, Rache nehmen"), נִקְמַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Constructus verbindung: נִקְמָה „Rache, Vergeltung" mit „Söhne Israels" „die Rache der Söhne Israels"), מֵאֵת הַמִּדְיָנִים (Präposition מִן mit אֵת und מִדְיָנִים „Midianiter" mit Artikel „von den Midianitern"). Die Rache bezieht sich auf die Verführung zum Baal-Peor-Kult (Num 25,1-18), wo midianitische Frauen Israel zur Hurerei und zum Götzendienst verführten.
אַחַר תֵּאָסֵף אֶל־עַמֶּיךָ kündigt Moses Tod an. אַחַר (Präposition „danach, nachher"), תֵּאָסֵף (Niphal Imperfekt 2. Person maskulin Singular von אסף „versammelt werden"), אֶל־עַמֶּיךָ (Präposition אֶל mit Plural עַם „Volk" und Suffix 2. Person maskulin Singular „zu deinen Völkern"). Die euphemistische Formulierung „zu deinen Völkern versammelt werden" bezeichnet den Tod und die Wiedervereinigung mit den Ahnen (vgl. 27,13). Die Koppelung zeigt: Diese militärische Aktion ist Moses letzte Aufgabe.
Die LXX übersetzt „אַחַר תֵּאָסֵף אֶל־עַמֶּיךָ" (danach wirst du zu deinem Volk versammelt werden) mit „καὶ ἔσχατον προστεθήσῃ πρὸς τὸν λαόν σου" (und zuletzt wirst du zu deinem Volk hinzugefügt werden), was ähnlich ist, aber „zuletzt" betont.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativsatz mit Objekt, gefolgt von einer temporalen Aussage über Moses bevorstehendes Ende.
Der Vers verbindet Rache mit Übergang: Bevor Mose stirbt, soll er die letzte offene Rechnung Israels mit Midian begleichen - ein Abschluss sowohl für Israel als auch für Moses Lebenswerk.
Numeri 31,3
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֤ר מֹשֶׁה֙ אֶל־הָעָ֣ם לֵאמֹ֔ר הֵחָלְצ֧וּ מֵאִתְּכֶ֛ם אֲנָשִׁ֖ים לַצָּבָ֑א וְיִהְיוּ֙ עַל־מִדְיָ֔ן לָתֵ֥ת נִקְמַת־יְהוָ֖ה בְּמִדְיָֽן׃
Deutsch: Und Mosche redete zum Volk, sagend: „Rüstet euch Männer zum Heer aus, dass sie gegen Midjan seien, um die Rache des Ewigen an Midjan zu geben.

Kommentar: Der Vers zeigt Moses Weitergabe des göttlichen Befehls. וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה אֶל־הָעָם לֵאמֹר ist die Redeeinleitung (Piel Wayyiqtol von דבר mit מֹשֶׁה als Subjekt und אֶל־הָעָם „zum Volk"). הֵחָלְצוּ מֵאִתְּכֶם אֲנָשִׁים לַצָּבָא ist der Befehl. הֵחָלְצוּ ist Niphal Imperativ maskulin Plural von חלץ („ausrüsten, waffnen, bereit machen"), מֵאִתְּכֶם (Präposition מִן mit אֵת und Suffix 2. Person maskulin Plural „von euch, aus eurer Mitte"), אֲנָשִׁים (Plural „Männer"), לַצָּבָא (Präposition לְ mit צָבָא „Heer, Kriegsdienst" und Artikel „zum Heer"). Das Niphal von חלץ bedeutet „sich rüsten, sich bewaffnen" oder passivisch „ausgerüstet/bewaffnet werden".
וְיִהְיוּ עַל־מִדְיָן לָתֵת נִקְמַת־יהוה בְּמִדְיָן gibt Zweck und Ziel an. וְיִהְיוּ (Konjunktion mit Qal Imperfekt 3. Person maskulin Plural von היה „sein" „und sie sollen sein"), עַל־מִדְיָן (Präposition עַל „gegen" mit מִדְיָן „Midian"), לָתֵת (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von נתן „geben" „um zu geben"), נִקְמַת־יהוה (Constructus verbindung „die Rache JHWHs"), בְּמִדְיָן (Präposition בְ „an, gegen" mit מִדְיָן). Bemerkenswert: Mose nennt es נִקְמַת־יהוה „die Rache des Ewigen" (statt „Rache der Söhne Israels" wie in V. 2), was zeigt, dass die Sünde gegen Israel zugleich Sünde gegen Gott ist.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von einem Imperativ und einem finalen Infinitivsatz, der den Zweck angibt.
Der Vers zeigt Moses Interpretation des göttlichen Befehls: Was Gott als Rache für Israel bezeichnet, nennt Mose „Rache des Ewigen" - eine Identifikation Gottes mit seinem Volk, die zeigt, dass Angriffe auf Israel Angriffe auf Gott selbst sind.
Numeri 31,4
Hebräisch: אֶ֚לֶף לַמַּטֶּ֔ה אֶ֖לֶף לַמַּטֶּ֑ה לְכֹל֙ מַטּ֣וֹת יִשְׂרָאֵ֔ל תִּשְׁלְח֖וּ לַצָּבָֽא׃
Deutsch: Je 1.000 vom Stamm, von allen Stämmen Jisra'els, sollt ihr zum Heer senden.

Kommentar: Der Vers spezifiziert die Truppenstärke. אֶלֶף לַמַּטֶּה אֶלֶף לַמַּטֶּה ist eine Wiederholung. אֶלֶף („tausend"), לַמַּטֶּה (Präposition לְ mit מַטֶּה „Stamm" und Artikel „pro Stamm, für den Stamm"). Die doppelte Formulierung betont die gleichmäßige Verteilung. לְכֹל מַטּוֹת יִשְׂרָאֵל erweitert: לְכֹל (Präposition mit כֹּל „alle"), מַטּוֹת יִשְׂרָאֵל (Plural „Stämme Israels"). תִּשְׁלְחוּ לַצָּבָא ist der Imperativ: תִּשְׁלְחוּ (Qal Imperfekt 2. Person maskulin Plural von שׁלח „senden"), לַצָּבָא (Präposition mit צָבָא und Artikel „zum Heer").
Die Satzstruktur zeigt eine wiederholte nominale Construction (tausend pro Stamm), gefolgt von einer Erweiterung (von allen Stämmen) und einem Imperativ.
Der Vers etabliert eine gleichmäßige Verteilung der militärischen Last: Jeder der zwölf Stämme soll 1.000 Mann stellen (insgesamt 12.000), was Einheit und gemeinsame Verantwortung symbolisiert.
Numeri 31,5
Hebräisch: וַיִּמָּֽסְרוּ֙ מֵאַלְפֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל אֶ֖לֶף לַמַּטֶּ֑ה שְׁנֵים־עָשָׂ֥ר אֶ֖לֶף חֲלוּצֵ֥י צָבָֽא׃
Deutsch: Und es wurden aus den Tausenden Jisra'els 1.000 von jedem Stamm übergeben: 12.000 zum Heer Gerüstete.

Kommentar: Der Vers dokumentiert die Ausführung. וַיִּמָּסְרוּ מֵאַלְפֵי יִשְׂרָאֵל אֶלֶף לַמַּטֶּה zeigt die Mobilisierung. וַיִּמָּסְרוּ ist Niphal Wayyiqtol 3. Person maskulin Plural von מסר („übergeben werden, ausgeliefert werden"), מֵאַלְפֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition מִן mit Plural Constructus von אֶלֶף „Tausend" und „Israel" „aus den Tausenden Israels"), אֶלֶף לַמַּטֶּה („tausend pro Stamm"). שְׁנֵים־עָשָׂר אֶלֶף חֲלוּצֵי צָבָא ist die Gesamtsumme. שְׁנֵים־עָשָׂר אֶלֶף („zwölftausend"), חֲלוּצֵי צָבָא (Plural Constructus von חָלוּץ Qal Passiv-Partizip von חלץ „Gerüsteter, Bewaffneter" mit צָבָא „Heer" „zum Heer Gerüstete").
Die Satzstruktur zeigt ein Niphal-Verb (passivisch: wurden übergeben), gefolgt von der Spezifikation und Gesamtsumme.
Der Vers dokumentiert die präzise Befolgung des Befehls: Genau 12.000 bewaffnete Männer wurden mobilisiert, jeweils 1.000 pro Stamm, was militärische Disziplin und Einheit zeigt.
Numeri 31,6
Hebräisch: וַיִּשְׁלַ֨ח אֹתָ֥ם מֹשֶׁ֛ה אֶ֥לֶף לַמַּטֶּ֖ה לַצָּבָ֑א אֹ֠תָם וְאֶת־פִּ֨ינְחָ֜ס בֶּן־אֶלְעָזָ֤ר הַכֹּהֵן֙ לַצָּבָ֔א וּכְלֵ֥י הַקֹּ֛דֶשׁ וַחֲצֹצְר֥וֹת הַתְּרוּעָ֖ה בְּיָדֹֽו׃
Deutsch: Und Mosche sandte sie, 1.000 von jedem Stamm, zum Heer aus, sie und Pinchas, den Sohn El'asars, des Priesters, zum Heer; und die heiligen Geräte und die Trompeten zum Lärmblasen waren in seiner Hand.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Entsendung mit geistlicher Führung. וַיִּשְׁלַח אֹתָם מֹשֶׁה אֶלֶף לַמַּטֶּה לַצָּבָא wiederholt die Truppenstärke. וַיִּשְׁלַח (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von שׁלח „senden"), אֹתָם (Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person maskulin Plural „sie"), מֹשֶׁה ist das Subjekt. אֹתָם וְאֶת־פִּינְחָס בֶּן־אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן לַצָּבָא fügt die Führung hinzu. פִּינְחָס (Pinchas, der Priester, der bereits in Num 25,7-13 als Eiferer für Gott auftrat und einen Bund ewigen Priestertums erhielt).
וּכְלֵי הַקֹּדֶשׁ וַחֲצֹצְרוֹת הַתְּרוּעָה בְּיָדוֹ beschreibt die sakralen Gegenstände. וּכְלֵי הַקֹּדֶשׁ (Konjunktion mit Plural Constructus von כְּלִי „Gerät, Gefäß" und קֹדֶשׁ „Heiligkeit" mit Artikel „die heiligen Geräte"), möglicherweise die Bundeslade oder Kultgegenstände. וַחֲצֹצְרוֹת הַתְּרוּעָה (Konjunktion mit feminin Plural von חֲצֹצְרָה „Trompete" im Constructus mit תְּרוּעָה „Lärmblasen, Kriegsgeschrei" mit Artikel „die Trompeten zum Lärmblasen"), בְּיָדוֹ (Präposition בְ mit יָד „Hand" und Suffix 3. Person maskulin Singular „in seiner Hand").
Die LXX übersetzt „וּכְלֵי הַקֹּדֶשׁ וַחֲצֹצְרוֹת הַתְּרוּעָה בְּיָדוֹ" (und die heiligen Geräte und die Trompeten zum Blasen in seiner Hand) mit „καὶ τὰ σκεύη τὰ ἅγια καὶ αἱ σάλπιγγες τῶν σημασιῶν ἐν ταῖς χερσὶν αὐτῶν" (und die heiligen Geräte und die Trompeten der Signale in ihren Händen), wobei Plural statt Singular verwendet wird.
Die Satzstruktur zeigt ein Hauptverb mit Objekt und Subjekt, gefolgt von erweiterten Objekten (sie und Pinchas) und einer Beschreibung der sakralen Ausrüstung.
Der Vers betont den heiligen Charakter des Krieges: Pinchas als Priester, heilige Geräte und Trompeten zeigen, dass dies kein gewöhnlicher Krieg, sondern ein von Gott befohlener heiliger Krieg (מלחמת יהוה) ist.
Numeri 31,7
Hebräisch: וַֽיִּצְבְּאוּ֙ עַל־מִדְיָ֔ן כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶׁ֑ה וַיַּֽהַרְג֖וּ כָּל־זָכָֽר׃
Deutsch: Und sie zogen zum Heer gegen Midjan, so wie der Ewige Mosche geboten hatte, und töteten alles Männliche.

Kommentar: Der Vers berichtet vom Kriegszug und dessen erstem Ergebnis. וַיִּצְבְּאוּ עַל־מִדְיָן כַּאֲשֶׁר צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה beschreibt den Angriff. וַיִּצְבְּאוּ ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Plural von צבא („Krieg führen, zum Heer ziehen"), עַל־מִדְיָן (Präposition עַל „gegen" mit מִדְיָן), כַּאֲשֶׁר צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה (Vergleichskonjunktion mit Piel Perfekt von צוה „befehlen" „wie der Ewige Mose geboten hatte") betont die göttliche Autorität des Krieges.
וַיַּהַרְגוּ כָּל־זָכָר ist das erste Ergebnis. וַיַּהַרְגוּ (Konjunktion mit Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Plural von הרג „töten, umbringen"), כָּל־זָכָר (כֹּל „alles" mit זָכָר „Männliches, männlich" „alles Männliche"). Die totale Tötung aller männlichen Midianiter entspricht dem Charakter des חֵרֶם (Bann), der vollständigen Vernichtung im heiligen Krieg.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Wayyiqtol-Sätze mit Validierungsformel zwischen ihnen.
Der Vers dokumentiert den Gehorsam gegenüber dem göttlichen Befehl und die kompromisslose Ausführung: Alle männlichen Midianiter werden getötet - eine drastische Maßnahme, die den Ernst der midianitischen Verführung Israels zum Götzendienst reflektiert.
Numeri 31,8
Hebräisch: וְאֶת־מַלְכֵ֨י מִדְיָ֜ן הָרְג֣וּ עַל־חַלְלֵיהֶ֗ם אֶת־אֱוִ֤י וְאֶת־רֶ֙קֶם֙ וְאֶת־צ֤וּר וְאֶת־חוּר֙ וְאֶת־רֶ֔בַע חֲמֵ֖שֶׁת מַלְכֵ֣י מִדְיָ֑ן וְאֵת֙ בִּלְעָ֣ם בֶּן־בְּע֔וֹר הָרְג֖וּ בֶּחָֽרֶב׃
Deutsch: Und die Könige von Midjan töteten sie zu ihren Erschlagenen: Ewi und Rekem und Zur und Chur und Rewa, fünf Könige von Midjan; und auch Bil'am, den Sohn Be'ors, töteten sie mit dem Schwert.

Kommentar: Der Vers listet die prominenten Opfer auf. וְאֶת־מַלְכֵי מִדְיָן הָרְגוּ עַל־חַלְלֵיהֶם ist die Einleitung. וְאֶת־מַלְכֵי מִדְיָן (Konjunktion mit Akkusativpartikel und Plural Constructus von מֶלֶךְ „König" mit מִדְיָן „die Könige von Midian"), הָרְגוּ (Qal Perfekt 3. Person maskulin Plural von הרג „töten"), עַל־חַלְלֵיהֶם (Präposition עַל „zu, zusätzlich zu" mit Plural von חָלָל „Erschlagener, Gefallener" und Suffix 3. Person maskulin Plural „zu ihren Erschlagenen"), d.h. zusätzlich zu den bereits Getöteten.
אֶת־אֱוִי וְאֶת־רֶקֶם וְאֶת־צוּר וְאֶת־חוּר וְאֶת־רֶבַע חֲמֵשֶׁת מַלְכֵי מִדְיָן ist die Namensliste. Fünf Namen mit jeweils אֶת (Akkusativpartikel): אֱוִי (Ewi), רֶקֶם (Rekem), צוּר (Zur), חוּר (Chur), רֶבַע (Rewa). חֲמֵשֶׁת מַלְכֵי מִדְיָן (Constructus  der Kardinalzahl „fünf" mit Plural Constructus von מֶלֶךְ und מִדְיָן „fünf Könige von Midian") fasst zusammen. Zur wurde bereits in Num 25,15 als Vater der Kosbi erwähnt, die Pinchas getötet hatte.
וְאֵת בִּלְעָם בֶּן־בְּעוֹר הָרְגוּ בֶּחָרֶב ist die dramatische Ergänzung. בִּלְעָם בֶּן־בְּעוֹר (Bileam, Sohn Beors, der Prophet aus Num 22-24), הָרְגוּ בֶּחָרֶב (Qal Perfekt von הרג mit Präposition בְ und חֶרֶב „Schwert" „töteten mit dem Schwert"). Bileams Anwesenheit bei den Midianitern zeigt seine Rolle bei der Verführung Israels (vgl. V. 16), obwohl er Israel nicht verfluchen konnte (Num 22-24), gab er den bösen Rat zur Verführung.
Die LXX übersetzt die Namen der midianitischen Könige leicht unterschiedlich: „רֶקֶם" (Rekem) wird zu „Ῥόκομ" (Rokom), „רֶבַע" (Reba) wird zu „Ῥόβοκ" (Robok), und fügt „σὺν τοῖς τραυματίαις αὐτῶν" (mit ihren Verwundeten) am Ende hinzu, was im MT nicht erscheint.
Die Satzstruktur zeigt ein Hauptverb mit Objekt, gefolgt von einer fünffachen Aufzählung von Namen mit zusammenfassender Phrase und einer dramatischen Ergänzung (Bileam).
Der Vers listet die Führer Midians und enthüllt Bileams Schicksal: Der Prophet, der Israel nicht verfluchen konnte, aber zum Verführer wurde, findet sein Ende durch israelitisches Schwert - eine göttliche Vergeltung für seinen bösen Rat.
Numeri 31,9
Hebräisch: וַיִּשְׁבּ֧וּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵ֛ל אֶת־נְשֵׁ֥י מִדְיָ֖ן וְאֶת־טַפָּ֑ם וְאֵ֨ת כָּל־בְּהֶמְתָּ֧ם וְאֶת־כָּל־מִקְנֵהֶ֛ם וְאֶת־כָּל־חֵילָ֖ם בָּזָֽזוּ׃
Deutsch: Und die Söhne Jisra'el führten die Frauen Midjans und ihre Kinder gefangen weg; und all ihr Vieh und alle ihre Herden und alle ihre Habe plünderten sie.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Kriegsbeute. וַיִּשְׁבּוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל אֶת־נְשֵׁי מִדְיָן וְאֶת־טַפָּם zeigt die Gefangennahme. וַיִּשְׁבּוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Plural von שׁבה „gefangen führen, gefangen nehmen"), בְנֵי־יִשְׂרָאֵל ist das Subjekt, אֶת־נְשֵׁי מִדְיָן (Akkusativpartikel mit Plural Constructus von אִשָּׁה „Frau" und מִדְיָן „die Frauen Midians"), וְאֶת־טַפָּם (Konjunktion mit Akkusativpartikel und טַף „Kinder, Kleinkinder" mit Suffix 3. Person maskulin Plural „ihre Kinder"). Die Gefangennahme der Frauen wird später von Mose kritisiert (V. 15-18).
וְאֵת כָּל־בְּהֶמְתָּם וְאֶת־כָּל־מִקְנֵהֶם וְאֶת־כָּל־חֵילָם בָּזָזוּ beschreibt die Plünderung. בָּזָזוּ (Qal Perfekt 3. Person maskulin Plural von בזז „plündern, Beute machen"), mit drei Objekten: כָּל־בְּהֶמְתָּם („all ihr Vieh"), כָּל־מִקְנֵהֶם (Plural von מִקְנֶה „Herden, Viehbesitz"), כָּל־חֵילָם (חַיִל „Habe, Besitz, Reichtum" mit Suffix). Die dreifache כָּל-Wiederholung betont die Totalität der Plünderung.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Hauptsätze (führten gefangen, plünderten) mit jeweils mehrfachen Objekten.
Der Vers dokumentiert die umfassende Beute: Menschen (Frauen und Kinder) und Besitz werden weggeführt - eine übliche Praxis im antiken Krieg, die hier jedoch zu Moses Zorn führen wird (V. 14-18).
Numeri 31,10
Hebräisch: וְאֵ֤ת כָּל־עָרֵיהֶם֙ בְּמ֣וֹשְׁבֹתָ֔ם וְאֵ֖ת כָּל־טִֽירֹתָ֑ם שָׂרְפ֖וּ בָּאֵֽשׁ׃
Deutsch: Und alle ihre Städte in ihren Wohnsitzen und alle ihre Zeltlager verbrannten sie mit Feuer.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Zerstörung der midianitischen Siedlungen. וְאֵת כָּל־עָרֵיהֶם בְּמוֹשְׁבֹתָם identifiziert die festen Siedlungen. עָרֵיהֶם (Plural von עִיר „Stadt" mit Suffix 3. Person maskulin Plural „ihre Städte"), בְּמוֹשְׁבֹתָם (Präposition בְ mit Plural von מוֹשָׁב „Wohnsitz, Siedlung" und Suffix „in ihren Wohnsitzen"). וְאֵת כָּל־טִירֹתָם fügt hinzu: טִירָה (feminine „Zeltlager, befestigtes Lager" im Plural mit Suffix „ihre Zeltlager"), was die nomadischen Siedlungen bezeichnet.
שָׂרְפוּ בָּאֵשׁ ist die Zerstörung. שָׂרְפוּ (Qal Perfekt 3. Person maskulin Plural von שׂרף „verbrennen"), בָּאֵשׁ (Präposition בְ mit אֵשׁ „Feuer" „mit Feuer"). Die vollständige Verbrennung sowohl der Städte als auch der Lager zeigt die totale Vernichtung der midianitischen Infrastruktur.
Die Satzstruktur zeigt zwei akkusativische Objekte (Städte und Lager), gefolgt vom Verb (verbrannten) mit instrumentaler Bestimmung (mit Feuer).
Der Vers dokumentiert die systematische Zerstörung aller midianitischen Siedlungen - sowohl fester Städte als auch nomadischer Lager - durch Feuer, eine Praxis des heiligen Krieges, die keine Rückkehr der Feinde ermöglichen sollte.
Numeri 31,11
Hebräisch: וַיִּקְחוּ֙ אֶת־כָּל־הַשָּׁלָ֔ל וְאֵ֖ת כָּל־הַמַּלְק֑וֹחַ בָּאָדָ֖ם וּבַבְּהֵמָֽה׃
Deutsch: Und sie nahmen alle Beute und allen Raub an Menschen und an Vieh,

Kommentar: Der Vers fasst die gesamte Beute zusammen. וַיִּקְחוּ אֶת־כָּל־הַשָּׁלָל וְאֵת כָּל־הַמַּלְקוֹחַ unterscheidet zwei Begriffe. וַיִּקְחוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Plural von לקח „nehmen"), אֶת־כָּל־הַשָּׁלָל (Akkusativpartikel mit כֹּל und שָׁלָל „Beute, Plündergut" mit Artikel „alle Beute"), וְאֵת כָּל־הַמַּלְקוֹחַ (Konjunktion mit Akkusativpartikel, כֹּל und מַלְקוֹחַ „Raub, Kriegsbeute" mit Artikel). שָׁלָל bezeichnet generell erbeutete Güter, מַלְקוֹחַ (von לקח „nehmen") betont das Genommene, Weggeführte.
בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה spezifiziert die Kategorien. בָּאָדָם (Präposition בְ mit אָדָם „Mensch" und Artikel „an Menschen"), וּבַבְּהֵמָה (Konjunktion mit Präposition und בְּהֵמָה „Vieh" mit Artikel „und an Vieh"). Die beiden Kategorien umfassen die gesamte lebende Beute.
Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit zwei koordinierten Objekten (Beute und Raub), spezifiziert durch zwei präpositionale Phrasen (Menschen und Vieh).
Der Vers fasst die Gesamtheit der Kriegsbeute zusammen, sowohl bewegliches Gut als auch Menschen und Tiere - eine Vorbereitung für die detaillierte Aufzählung und Verteilung in den folgenden Versen.
Numeri 31,12
Hebräisch: וַיָּבִ֡אוּ אֶל־מֹשֶׁה֩ וְאֶל־אֶלְעָזָ֨ר הַכֹּהֵ֜ן וְאֶל־עֲדַ֣ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֗ל אֶת־הַשְּׁבִ֧י וְאֶת־הַמַּלְק֛וֹחַ וְאֶת־הַשָּׁלָ֖ל אֶל־הַֽמַּחֲנֶ֑ה אֶל־עַֽרְבֹ֣ת מוֹאָ֔ב אֲשֶׁ֖ר עַל־יַרְדֵּ֥ן יְרֵחֽוֹ׃
Deutsch: und brachten die Gefangenen und den Raub und die Beute zu Mosche und zu El'asar, dem Priester, und zu der Gemeinde der Söhne Jisra'el ins Lager, in die Ebenen Mo'avs, die am Jarden Jerechos sind.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Rückkehr mit der Beute. וַיָּבִאוּ אֶל־מֹשֶׁה וְאֶל־אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן וְאֶל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל zeigt die Adressaten. וַיָּבִאוּ (Hiphil Wayyiqtol 3. Person maskulin Plural von בוא „bringen"), mit dreifacher Adressierung: אֶל־מֹשֶׁה („zu Mose"), וְאֶל־אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן („und zu Eleasar dem Priester"), וְאֶל־עֲדַת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל („und zur Gemeinde der Söhne Israels"). Die dreifache Nennung betont die offizielle Übergabe an alle Autoritätsebenen.
אֶת־הַשְּׁבִי וְאֶת־הַמַּלְקוֹחַ וְאֶת־הַשָּׁלָל ist das dreifache Objekt: הַשְּׁבִי (maskuliner Singular „die Gefangenen" von שׁבה), הַמַּלְקוֹחַ („der Raub"), הַשָּׁלָל („die Beute"). אֶל־הַמַּחֲנֶה אֶל־עַרְבֹת מוֹאָב אֲשֶׁר עַל־יַרְדֵּן יְרֵחוֹ gibt die Lokalisierung. הַמַּחֲנֶה („das Lager"), עַרְבֹת מוֹאָב (Plural Constructus von עֲרָבָה „Ebene, Steppe" mit מוֹאָב „Ebenen Moabs"), אֲשֶׁר עַל־יַרְדֵּן יְרֵחוֹ (Relativsatz: „die am Jordan von Jericho sind"). Dies ist der Ort, wo Israel seit Num 22,1 lagert.
Die Satzstruktur zeigt ein Hiphil-Verb mit dreifacher Adressierung, dreifachem Objekt und doppelter geographischer Lokalisierung.
Der Vers dokumentiert die Rückkehr der siegreichen Truppen: Sie bringen die gesamte Beute zu den Führern und zur Gemeinde ins Lager in den Ebenen Moabs - der Ort der letzten Station vor dem Einzug ins verheißene Land.
Numeri 31,13
Hebräisch: וַיֵּ֨צְא֜וּ מֹשֶׁ֨ה וְאֶלְעָזָ֧ר הַכֹּהֵ֛ן וְכָל־נְשִׂיאֵ֥י הָעֵדָ֖ה לִקְרָאתָ֑ם אֶל־מִח֖וּץ לַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Und Mosche und El'asar, der Priester, und alle Fürsten der Gemeinde gingen ihnen entgegen außerhalb des Lagers.

Kommentar: Der Vers beschreibt die offizielle Begrüßung der zurückkehrenden Truppen. וַיֵּצְאוּ מֹשֶׁה וְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן וְכָל־נְשִׂיאֵי הָעֵדָה zeigt die Delegation. וַיֵּצְאוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Plural von יצא „hinausgehen"), מֹשֶׁה וְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן sind die ersten beiden Subjekte, וְכָל־נְשִׂיאֵי הָעֵדָה (Konjunktion mit כֹּל und Plural Constructus von נָשִׂיא „Fürst, Anführer" mit הָעֵדָה „die Gemeinde" „alle Fürsten der Gemeinde") vervollständigt. Die vollständige Führung geht hinaus - ein Zeichen der Wichtigkeit.
לִקְרָאתָם אֶל־מִחוּץ לַמַּחֲנֶה gibt Zweck und Ort an. לִקְרָאתָם (Präposition לְ mit קִרְאָה „Begegnung" und Suffix 3. Person maskulin Plural „ihnen entgegen"), אֶל־מִחוּץ לַמַּחֲנֶה (Präposition אֶל mit מִחוּץ „Außenseite, außerhalb" und Präposition לְ mit מַחֲנֶה „Lager" und Artikel „nach außerhalb des Lagers"). Die Begegnung außerhalb des Lagers ist bedeutsam - möglicherweise aus Reinheitsgründen, da die Krieger Tote berührt haben (vgl. V. 19).

Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit dreifachem koordiniertem Subjekt, gefolgt von zwei präpositionalen Phrasen (Zweck und Ort).
Der Vers zeigt die feierliche Begrüßung: Die gesamte Führung Israels geht den siegreichen Truppen außerhalb des Lagers entgegen - ein Zeichen der Ehre, aber auch eine notwendige Vorsichtsmaßnahme wegen der rituellen Unreinheit durch Kriegsführung.
Numeri 31,14
Hebräisch: וַיִּקְצֹ֣ף מֹשֶׁ֔ה עַ֖ל פְּקוּדֵ֣י הֶחָ֑יִל שָׂרֵ֤י הָאֲלָפִים֙ וְשָׂרֵ֣י הַמֵּא֔וֹת הַבָּאִ֖ים מִצְּבָ֥א הַמִּלְחָמָֽה׃
Deutsch: Und Mosche zürnte über die Vorgesetzten des Heeres, die Obersten über 1.000 und die Obersten über 100, die von dem Heeresdienst kamen.

Kommentar: Der Vers zeigt Moses unerwartete Reaktion. וַיִּקְצֹף מֹשֶׁה עַל פְּקוּדֵי הֶחָיִל ist die Grundaussage. וַיִּקְצֹף (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von קצף „zürnen, zornig sein"), מֹשֶׁה ist das Subjekt, עַל פְּקוּדֵי הֶחָיִל (Präposition עַל „über, gegen" mit Plural Constructus von פָּקִיד „Vorgesetzter, Beamter" und חַיִל „Heer" mit Artikel „über die Vorgesetzten des Heeres"). Moses Zorn ist bemerkenswert nach einem militärischen Sieg.
שָׂרֵי הָאֲלָפִים וְשָׂרֵי הַמֵּאוֹת spezifiziert die Adressaten. שָׂרֵי הָאֲלָפִים (Plural Constructus von שַׂר „Oberster, Anführer" mit Plural אֶלֶף „Tausend" und Artikel „die Obersten über die Tausende"), וְשָׂרֵי הַמֵּאוֹת (Konjunktion mit Plural Constructus von שַׂר und Plural מֵאָה „Hundert" mit Artikel „und die Obersten über die Hunderte"). Dies sind die militärischen Befehlshaber auf zwei Ebenen.
הַבָּאִים מִצְּבָא הַמִּלְחָמָה ist der Relativsatz. הַבָּאִים (Qal-Partizip maskulin Plural von בוא „kommen" mit Artikel „die Kommenden"), מִצְּבָא הַמִּלְחָמָה (Präposition מִן mit צָבָא „Heeresdienst" im Constructus und מִלְחָמָה „Krieg" mit Artikel „vom Heeresdienst des Krieges").
Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit Subjekt und präpositionaler Ergänzung, gefolgt von einer appositiven Erweiterung und einem partizipialen Relativsatz.
Der Vers markiert einen dramatischen Wendepunkt: Statt die siegreichen Kommandanten zu loben, zürnt Mose ihnen - eine Spannung, die im nächsten Vers aufgelöst wird.
Numeri 31,15
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר אֲלֵיהֶ֖ם מֹשֶׁ֑ה הַֽחִיִּיתֶ֖ם כָּל־נְקֵבָֽה׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu ihnen: „Habt ihr alle Weiblichen am Leben gelassen?"

Kommentar: Der Vers enthält Moses rhetorische Frage. וַיֹּאמֶר אֲלֵיהֶם מֹשֶׁה ist die Redeeinleitung (Qal Wayyiqtol von אמר mit Präposition und Suffix „zu ihnen"). הַחִיִּיתֶם כָּל־נְקֵבָה ist die empörte Frage. הַחִיִּיתֶם ist eine Kombination aus Fragepartikel הַ mit Piel Perfekt 2. Person maskulin Plural von חיה („am Leben lassen, am Leben erhalten"), כָּל־נְקֵבָה (כֹּל „alle" mit נְקֵבָה „weiblich, Weibliches"). Das Piel von חיה ist kausativ: „Leben geben, am Leben lassen". Die Frage ist rhetorisch und drückt Erstaunen und Missbilligung aus.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von einer rhetorischen Frage mit Fragepartikel.
Der Vers enthüllt den Grund für Moses Zorn: Die Truppen haben alle Frauen am Leben gelassen, was Moses für einen schwerwiegenden Fehler hält - die Begründung folgt im nächsten Vers.
Numeri 31,16
Hebräisch: הֵ֣ן הֵ֜נָּה הָי֨וּ לִבְנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ בִּדְבַ֣ר בִּלְעָ֔ם לִמְסָר־מַ֥עַל בַּיהוָ֖ה עַל־דְּבַר־פְּע֑וֹר וַתְּהִ֥י הַמַּגֵּפָ֖ה בַּעֲדַ֥ת יְהוָֽה׃
Deutsch: Siehe, sie sind ja auf Bil'ams Rat den Söhnen Jisra'el ein Anlass geworden, in der Sache des Pe'or eine Untreue gegen den Ewigen zu begehen, so dass die Plage über die Gemeinde des Ewigen kam.

Kommentar: Der Vers enthüllt die historische Begründung für Moses Zorn. הֵן הֵנָּה הָיוּ לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל בִּדְבַר בִּלְעָם ist die Anklage. הֵן (Interjektion „siehe"), הֵנָּה (Personalpronomen 3. Person feminin Plural „sie" mit emphatischer Endung ־נָה), הָיוּ (Qal Perfekt 3. Person Plural von היה „sein, werden"), לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition לְ „für, zu" mit „Söhne Israels"), בִּדְבַר בִּלְעָם (Präposition בְ mit דָּבָר „Wort, Rat" im Constructus und בִּלְעָם „auf Bileams Rat"). Dies enthüllt, dass Bileam den Midianitern riet, Israel durch Frauen zu verführen.
לִמְסָר־מַעַל בַּיהוה עַל־דְּבַר־פְּעוֹר beschreibt die Sünde. לִמְסָר (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von מסר „übergeben, verraten, treulos handeln" „um treulos zu handeln"), מַעַל (maskulines Nomen „Untreue, Treubruch"), בַּיהוה (Präposition בְ „gegen" mit Tetragramm), עַל־דְּבַר־פְּעוֹר (Präposition עַל „über, wegen" mit דָּבָר „Sache, Angelegenheit" im Constructus und פְּעוֹר „Peor" „in der Sache des Peor"). Der Verweis ist auf Num 25,1-9, wo israelitische Männer mit moabitischen/midianitischen Frauen hurten und Baal-Peor anbeteten.
וַתְּהִי הַמַּגֵּפָה בַּעֲדַת יהוה ist die Konsequenz. וַתְּהִי (Qal Wayyiqtol 3. Person feminin Singular von היה „sein, geschehen"), הַמַּגֵּפָה (feminin Singular מַגֵּפָה „Plage, Seuche" mit Artikel), בַּעֲדַת יהוה (Präposition בְ mit עֲדַת „Gemeinde" im Constructus und Tetragramm „in der Gemeinde des Ewigen"). Die Plage von Num 25,8-9 tötete 24.000 Israeliten.
Die LXX übersetzt „לִמְסָר־מַעַל בַּיהוָה" (um Untreue gegen den Ewigen zu begehen) mit „τοῦ ἀποστῆσαι καὶ ὑπεριδεῖν τὸ ῥῆμα κυρίου" (um abzufallen und das Wort des Herrn zu missachten), was expliziter ist.
Die Satzstruktur zeigt eine emphatische Aussage mit Interjektion, gefolgt von zwei präpositionalen Phrasen (auf Bileams Rat, wegen der Peor-Sache) und einer konsekutiven Folge (die Plage kam).
Der Vers enthüllt die tiefere Dimension: Die midianitischen Frauen waren keine unschuldigen Opfer, sondern aktive Verführerinnen auf Bileams bösen Rat hin, was zur verheerenden Plage führte - daher Moses Zorn über ihre Verschonung.
Numeri 31,17
Hebräisch: וְעַתָּ֕ה הִרְג֥וּ כָל־זָכָ֖ר בַּטָּ֑ף וְכָל־אִשָּׁ֗ה יֹדַ֥עַת אִ֛ישׁ לְמִשְׁכַּ֥ב זָכָ֖ר הֲרֹֽגוּ׃
Deutsch: So tötet nun alles Männliche unter den Kindern, und tötet jede Frau, die einen Mann im Beischlaf erkannt hat.

Kommentar: Der Vers enthält Moses drastischen Befehl. וְעַתָּה הִרְגוּ כָל־זָכָר בַּטָּף ist der erste Teil. וְעַתָּה (Konjunktion mit Adverb „und nun, also"), הִרְגוּ (Qal Imperativ maskulin Plural von הרג „töten"), כָל־זָכָר בַּטָּף (כֹּל „alles" mit זָכָר „Männliches" und Präposition בְ mit טַף „Kinder, Kleinkinder" „alles Männliche unter den Kindern").
וְכָל־אִשָּׁה יֹדַעַת אִישׁ לְמִשְׁכַּב זָכָר הֲרֹגוּ ist der zweite Teil. וְכָל־אִשָּׁה (Konjunktion mit כֹּל und אִשָּׁה „Frau" „und jede Frau"), יֹדַעַת אִישׁ (Qal-Partizip feminin Singular von ידע „kennen, erkennen" mit אִישׁ „Mann" „die einen Mann kennt/erkannt hat"), לְמִשְׁכַּב זָכָר (Präposition לְ mit מִשְׁכָּב „Beischlaf, Lager" im Constructus und זָכָר „männlich, Mann" „bezüglich des Beischlafes eines Mannes"). Die Formulierung ידע אִישׁ לְמִשְׁכַּב ist euphemistisch für sexuelle Erfahrung. הֲרֹגוּ wiederholt den Imperativ von הרג.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Imperative mit ihren jeweiligen Objekten.
Der Vers enthält Moses harten Befehl: Alle männlichen Kinder und alle nicht-jungfräulichen Frauen sollen getötet werden - die männlichen Kinder als potenzielle zukünftige Feinde, die Frauen als die Verführerinnen von Baal-Peor.
Numeri 31,18
Hebräisch: וְכֹל֙ הַטַּ֣ף בַּנָּשִׁ֔ים אֲשֶׁ֥ר לֹא־יָדְע֖וּ מִשְׁכַּ֣ב זָכָ֑ר הַחֲי֖וּ לָכֶֽם׃
Deutsch: Aber alle Kinder unter den Frauen, die den Beischlaf eines Mannes nicht erkannt haben, lasst für euch am Leben.

Kommentar: Der Vers gibt die Ausnahme an. וְכֹל הַטַּף בַּנָּשִׁים אֲשֶׁר לֹא־יָדְעוּ מִשְׁכַּב זָכָר beschreibt die zu verschonenden. וְכֹל הַטַּף בַּנָּשִׁים (Konjunktion mit כֹּל „alle", טַף „Kinder" mit Artikel und Präposition בְ mit נָשִׁים „Frauen" „alle Kinder unter den Frauen"), אֲשֶׁר לֹא־יָדְעוּ מִשְׁכַּב זָכָר (Relativsatz: Relativpronomen mit Negation לֹא, Qal Perfekt 3. Person Plural von ידע „kennen" und מִשְׁכַּב זָכָר „Beischlaf eines Mannes" „die den Beischlaf eines Mannes nicht erkannt haben"), d.h. Jungfrauen.
הַחֲיוּ לָכֶם ist der Befehl. הַחֲיוּ (Hiphil Imperativ maskulin Plural von חיה „am Leben lassen, Leben geben"), לָכֶם (Präposition לְ mit Suffix 2. Person maskulin Plural „für euch"). Die Präposition לְ kann besitzergreifend verstanden werden: „lasst für euch am Leben", d.h. als Dienerinnen oder künftige Ehefrauen.
Die Satzstruktur zeigt ein erweitertes Objekt (alle Kinder unter den Frauen mit Relativsatz) und einen Imperativ mit Dativergänzung.
Der Vers erlaubt die Verschonung der jungfräulichen Mädchen, die nicht an der Verführung Israels beteiligt waren - ein harter Text, der die brutale Realität antiker Kriegsführung und die Konsequenzen der midianitischen Verführung Israels reflektiert.
EXKURS: THEOLOGISCHE REFLEXION ZUR חֵרֶם-PROBLEMATIK
Das Problem
Numeri 31:17-18 befiehlt die Tötung aller männlichen Kinder und aller nicht-jungfräulichen Frauen. Dies wirft ernste theologische und ethische Fragen auf.
Historischer Kontext
1. Vergeltung, nicht Aggression: Der Feldzug ist Reaktion auf die systematische Verführung Israels zum Baal-Peor-Kult (Num 25), die 24.000 israelitische Todesopfer forderte.
2. V. 16 enthüllt: Die midianitischen Frauen handelten auf Bileams Rat, um Israel von JHWH abzubringen.
3. Altorientalischer Kriegskontext: Totaler Krieg war im Alten Orient übliche Praxis. Assyrische und babylonische Quellen dokumentieren ähnliche oder härtere Kriegsführung.
4. Heiliger Krieg (חֵרֶם): Israel verstand dies als religiösen Akt zum Schutz der eigenen Heiligkeit, nicht als bloße Machtpolitik.
Theologische Funktion im AT
1. Schutz vor Synkretismus: Dtn 7:3-4 warnt, dass Mischehen zum Götzendienst führen würden. Der חֵרֶם sollte religiöse Vermischung verhindern.
2. Gericht über extreme Sünde: Gen 15:16 zeigt, dass Gott 400 Jahre wartete, bis "die Sünde der Amoriter voll" war. Der חֵרֶם richtete sich gegen Kulturen mit Kinderopfern, kultischer Prostitution und systematischer Gewalt.
3. Warnung an Israel: Das Prinzip galt auch für Israel selbst - bei Untreue würde das gleiche Gericht folgen (erfüllt 722 und 586 v.Chr.).
Neutestamentliche Perspektive
1. Christus als Ende des חֵרֶם: Gal 3:13 - Christus wurde zum Fluch, damit der Bann endet. Röm 8:1 - keine Verdammnis mehr für die in Christus sind.
2. Spiritualisierung des Kampfes: Eph 6:12 - "Wir kämpfen nicht gegen Fleisch und Blut, sondern gegen geistliche Mächte." Der Kampf richtet sich nun gegen Sünde, falsche Gedanken und dämonische Mächte, nicht gegen Menschen.
3. Feindesliebe statt Vernichtung: Mt 5:44 - "Liebt eure Feinde." Röm 12:19-21 - "Rächt euch nicht selbst... überwinde das Böse mit Gutem." Das NT kehrt die AT-Kriegsethik grundlegend um.
Hermeneutische Prinzipien
1. Progressive Offenbarung: Hebr 1:1-2 zeigt, dass Gottes Offenbarung in Christus ihren Höhepunkt findet. Das AT ist Vorbereitung, Christus ist Erfüllung. Wo AT und NT kollidieren, hat Christus das letzte Wort.
2. Deskriptiv vs. präskriptiv: Der Text beschreibt, was Gott damals in einem spezifischen Kontext befahl. Dies ist keine Legitimation für heutige Gewalt, religiöse Kriege oder Kreuzzüge.
3. Kanonischer Bogen: Von Gen 12 (Segen für alle Völker) über Jes 2:2-4 (Völkerwallfahrt) bis Mt 28:19 (alle Völker zu Jüngern machen) und Offb 7:9 (Menschen aus allen Nationen) zeigt sich: Gottes Ziel ist Rettung, nicht Vernichtung. Der חֵרֶם war Zwischenphase, nicht Endziel.
Praktische Konsequenzen
1. Für die Auslegung: Num 31 historisch und theologisch kontextualisieren. Nicht als Vorbild für christliche Ethik verwenden. Typologisch auf geistlichen Kampf und Endgericht deuten.
2. Für die Ethik: Der חֵרֶם legitimiert keine moderne religiöse Gewalt, keine "heiligen Kriege", keine ethnischen Säuberungen. Christliche Ethik orientiert sich an der Bergpredigt, Feindesliebe und Gewaltlosigkeit.
3. Für die Verkündigung: Die Hauptbotschaften von Num 31 sind Gottes Schutz (null Gefallene), Dankbarkeit (freiwilliges Opfer), Gerechtigkeit (faire Verteilung) und Heiligkeit (Reinigung). Diese Themen predigen, nicht die Gewalt.
Fazit
Num 31 bleibt ein schwieriger Text, der uns historisch und theologisch herausfordert. Verantwortliche Auslegung erkennt den Kontext an, versteht die theologische Funktion, wendet aber konsequent die christologische Brille an: In Christus ist der Bann aufgehoben, der Kampf spiritualisiert, und Feindesliebe das neue Gebot. Historischer Kontext erklärt den Text, aber Christus transformiert seine Anwendung.
Numeri 31,19
Hebräisch: וְאַתֶּ֗ם חֲנ֛וּ מִח֥וּץ לַֽמַּחֲנֶ֖ה שִׁבְעַ֣ת יָמִ֑ים כֹּל֩ הֹרֵ֨ג נֶ֜פֶשׁ וְכֹ֣ל׀ נֹגֵ֣עַ בֶּֽחָלָ֗ל תִּֽתְחַטְּא֞וּ בַּיּ֤וֹם הַשְּׁלִישִׁי֙ וּבַיּ֣וֹם הַשְּׁבִיעִ֔י אַתֶּ֖ם וּשְׁבִיכֶֽם׃
Deutsch: Ihr aber lagert euch außerhalb des Lagers sieben Tage; jeder, der einen Menschen getötet, und jeder, der einen Erschlagenen berührt hat, ihr sollt euch entsündigen am dritten Tag und am siebten Tag, ihr und eure Gefangenen.

Kommentar: Der Vers ordnet die rituelle Reinigung an. וְאַתֶּם חֲנוּ מִחוּץ לַמַּחֲנֶה שִׁבְעַת יָמִים ist der erste Befehl. וְאַתֶּם (Konjunktion mit Personalpronomen 2. Person maskulin Plural „und ihr"), חֲנוּ (Qal Imperativ maskulin Plural von חנה „lagern, sich lagern"), מִחוּץ לַמַּחֲנֶה (Präposition מִן mit חוּץ „Außenseite" und Präposition לְ mit מַחֲנֶה „Lager" mit Artikel „außerhalb des Lagers"), שִׁבְעַת יָמִים (Constructus  der Kardinalzahl „sieben" mit Plural יוֹם „Tage" „sieben Tage"). Die siebentägige Quarantäne außerhalb des Lagers ist wegen der Leichenunreinheit erforderlich (vgl. Num 19,11-22).
כֹּל הֹרֵג נֶפֶשׁ וְכֹל נֹגֵעַ בֶּחָלָל spezifiziert die Betroffenen. כֹּל הֹרֵג נֶפֶשׁ (כֹּל „jeder" mit Qal-Partizip maskulin Singular von הרג „töten" und נֶפֶשׁ „Person, Seele" „jeder, der eine Person getötet hat"), וְכֹל נֹגֵעַ בֶּחָלָל (Konjunktion mit כֹּל und Qal-Partizip von נגע „berühren" und Präposition בְ mit חָלָל „Erschlagener, Gefallener" „und jeder, der einen Erschlagenen berührt hat"). Beide Gruppen sind unrein geworden.
תִּתְחַטְּאוּ בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי אַתֶּם וּשְׁבִיכֶם ist die Anweisung zur Reinigung. תִּתְחַטְּאוּ (Hithpael Imperfekt 2. Person maskulin Plural von חטא „entsündigen, sich reinigen"), בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי וּבַיּוֹם הַשְּׁבִיעִי (Präposition בְ mit יוֹם „Tag" und Ordinalzahlen mit Artikel „am dritten Tag und am siebten Tag"), entspricht dem Reinigungsritual von Num 19,12.19. אַתֶּם וּשְׁבִיכֶם (Personalpronomen „ihr" und Konjunktion mit שְׁבִי „Gefangene" und Suffix 2. Person maskulin Plural „und eure Gefangenen") - auch die Gefangenen müssen gereinigt werden.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ mit Ortsangabe und Zeitdauer, gefolgt von zwei partizipialen Subjektbeschreibungen und einem Hithpael-Imperfekt mit temporalen Bestimmungen.
Der Vers zeigt die Verbindung von Kriegsführung und ritueller Reinheit: Wer im Kampf getötet oder Tote berührt hat, ist unrein und muss sich einer siebentägigen Reinigungszeremonie unterziehen - ein Prinzip, das die Heiligkeit der Gemeinde auch im Krieg bewahrt.
Numeri 31,20
Hebräisch: וְכָל־בֶּ֧גֶד וְכָל־כְּלִי־ע֛וֹר וְכָל־מַעֲשֵׂ֥ה עִזִּ֖ים וְכָל־כְּלִי־עֵ֑ץ תִּתְחַטָּֽאוּ׃
Deutsch: Und alle Kleider und alle Geräte von Leder und alle Arbeit von Ziegenhaar und alle Geräte von Holz sollt ihr entsündigen.

Kommentar: Der Vers erweitert die Reinigungspflicht auf Gegenstände. וְכָל־בֶּגֶד וְכָל־כְּלִי־עוֹר וְכָל־מַעֲשֵׂה עִזִּים וְכָל־כְּלִי־עֵץ ist die vierfache Aufzählung. כָל־בֶּגֶד (Konjunktion mit כֹּל und בֶּגֶד „Kleid, Gewand" „alle Kleider"), כָל־כְּלִי־עוֹר (כֹּל mit כְּלִי „Gerät, Gefäß" im Constructus und עוֹר „Leder, Haut" „alle Geräte von Leder"), כָל־מַעֲשֵׂה עִזִּים (כֹּל mit מַעֲשֶׂה „Arbeit, Werk" im Constructus und Plural עֵז „Ziege" „alle Arbeit von Ziegenhaar", d.h. Ziegenhaarstoffe), כָל־כְּלִי־עֵץ (כֹּל mit כְּלִי im Constructus und עֵץ „Holz, Baum" „alle Geräte von Holz"). Die vierfache כָל-Wiederholung betont die Vollständigkeit.
תִּתְחַטָּאוּ wiederholt das Hithpael Imperfekt von חטא aus V. 19. Alle diese Gegenstände, die mit den Toten in Berührung kamen oder von den Midianitern stammen, müssen gereinigt werden.
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Objekte (alle mit כָל beginnend), gefolgt von einem Hithpael-Imperfekt.
Der Vers zeigt die umfassende Natur der Reinigungspflicht: Nicht nur Menschen, sondern auch alle Textilien, Leder-, Ziegenhaar- und Holzgegenstände müssen gereinigt werden - ein Prinzip, das die Ausbreitung ritueller Unreinheit verhindert.
Numeri 31,21
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר אֶלְעָזָ֤ר הַכֹּהֵן֙ אֶל־אַנְשֵׁ֣י הַצָּבָ֔א הַבָּאִ֖ים לַמִּלְחָמָ֑ה זֹ֚את חֻקַּ֣ת הַתּוֹרָ֔ה אֲשֶׁר־צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und El'asar, der Priester, sprach zu den Männern des Heeres, die in den Kampf gezogen waren: „Dies ist die Satzung der Torah, die der Ewige Mosche geboten hat:

Kommentar: Der Vers zeigt Eleasars Unterweisung. וַיֹּאמֶר אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן אֶל־אַנְשֵׁי הַצָּבָא הַבָּאִים לַמִּלְחָמָה ist die Redeeinleitung. וַיֹּאמֶר (Qal Wayyiqtol von אמר), אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן ist das Subjekt, אֶל־אַנְשֵׁי הַצָּבָא (Präposition mit Plural Constructus von אִישׁ „Mann" und צָבָא „Heer" mit Artikel „zu den Männern des Heeres"), הַבָּאִים לַמִּלְחָמָה (Qal-Partizip Plural von בוא mit Artikel und Präposition לְ mit מִלְחָמָה „Krieg" „die in den Kampf gezogen waren"). Eleasar übernimmt die priesterliche Belehrung.
זֹאת חֻקַּת הַתּוֹרָה אֲשֶׁר־צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה ist die Einleitung der Belehrung. זֹאת (Demonstrativpronomen feminin „dies"), חֻקַּת הַתּוֹרָה (Constructus verbindung: חֻקָּה „Satzung" mit תּוֹרָה „Torah, Weisung" mit Artikel „die Satzung der Torah"), אֲשֶׁר־צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה (Relativsatz mit Piel Perfekt von צוה „befehlen" „die der Ewige Mose geboten hat"). Die Formulierung חֻקַּת הַתּוֹרָה betont die göttliche Autorität der folgenden Anweisungen.

Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung mit spezifizierten Adressaten (Männer des Heeres, die in den Kampf zogen), gefolgt von einer Demonstrativformel mit Relativsatz.
Der Vers markiert den Übergang von Moses Anweisungen (V. 19-20) zu Eleasars priesterlicher Belehrung über die technischen Details der Reinigung - eine Aufgabenteilung zwischen ziviler und priesterlicher Autorität.
Numeri 31,22-23
Hebräisch: אַ֥ךְ אֶת־הַזָּהָ֖ב וְאֶת־הַכָּ֑סֶף אֶֽת־הַנְּחֹ֙שֶׁת֙ אֶת־הַבַּרְזֶ֔ל אֶֽת־הַבְּדִ֖יל וְאֶת־הָעֹפָֽרֶת׃ כָּל־דָּבָ֞ר אֲשֶׁר־יָבֹ֣א בָאֵ֗שׁ תַּעֲבִ֤ירוּ בָאֵשׁ֙ וְטָהֵ֔ר אַ֕ךְ בְּמֵ֥י נִדָּ֖ה יִתְחַטָּ֑א וְכֹ֨ל אֲשֶׁ֧ר לֹֽא־יָבֹ֛א בָּאֵ֖שׁ תַּעֲבִ֥ירוּ בַמָּֽיִם׃
Deutsch: Nur das Gold und das Silber, das Kupfer, das Eisen, das Zinn und das Blei, alles, was ins Feuer kommt, sollt ihr durchs Feuer gehen lassen, und es wird rein sein; nur soll es mit dem Entsündigungswasser entsündigt werden; und alles, was nicht ins Feuer kommt, sollt ihr durchs Wasser gehen lassen.

Kommentar: Die Verse geben die Reinigungsmethoden an. אַךְ אֶת־הַזָּהָב וְאֶת־הַכָּסֶף אֶת־הַנְּחֹשֶׁת אֶת־הַבַּרְזֶל אֶת־הַבְּדִיל וְאֶת־הָעֹפָרֶת ist die sechsfache Metallaufzählung. אַךְ (Partikel „nur, jedoch"), dann sechs Metalle mit אֶת: זָהָב („Gold"), כֶּסֶף („Silber"), נְחֹשֶׁת („Kupfer, Bronze"), בַּרְזֶל („Eisen"), בְּדִיל („Zinn"), עֹפָרֶת („Blei").
כָּל־דָּבָר אֲשֶׁר־יָבֹא בָאֵשׁ תַּעֲבִירוּ בָאֵשׁ וְטָהֵר ist die erste Methode. כָּל־דָּבָר („alles, jede Sache"), אֲשֶׁר־יָבֹא בָאֵשׁ (Relativsatz: Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von בוא „kommen" mit Präposition בְ und אֵשׁ „Feuer" „was ins Feuer kommen kann"), d.h. hitzebeständiges Material. תַּעֲבִירוּ בָאֵשׁ (Hiphil Imperfekt 2. Person maskulin Plural von עבר „durchgehen lassen" mit Präposition und אֵשׁ „sollt ihr durchs Feuer gehen lassen"), וְטָהֵר (Konjunktion mit Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von טהר „rein sein, rein werden" „und es wird rein sein").
אַךְ בְּמֵי נִדָּה יִתְחַטָּא fügt die zweite Reinigungsstufe hinzu. אַךְ („nur, jedoch"), בְּמֵי נִדָּה (Präposition בְ mit Plural Constructus von מַיִם „Wasser" und נִדָּה „Unreinheit, Entsündigungswasser" „mit dem Entsündigungswasser"), יִתְחַטָּא (Hithpael Imperfekt 3. Person maskulin Singular von חטא „soll entsündigt werden"). Das מֵי נִדָּה ist das spezielle Reinigungswasser aus Num 19,9 mit der Asche der roten Kuh.
וְכֹל אֲשֶׁר לֹא־יָבֹא בָאֵשׁ תַּעֲבִירוּ בַמָּיִם ist die alternative Methode. וְכֹל אֲשֶׁר לֹא־יָבֹא בָאֵשׁ (Konjunktion mit כֹּל und Relativsatz mit Negation „und alles, was nicht ins Feuer kommen kann"), תַּעֲבִירוּ בַמָּיִם (Hiphil Imperfekt von עבר mit Präposition בְ und Plural מַיִם „sollt ihr durchs Wasser gehen lassen"). Nicht-hitzebeständige Materialien werden nur mit Wasser gereinigt.
Vers 22: Die LXX übersetzt „הַבְּדִיל" (Zinn) mit „μολίβου" (Blei) und „הָעֹפָרֶת" (Blei) mit „κασσιτέρου" (Zinn), was die beiden Metalle vertauscht. Vers 23: Die LXX hat einen etwas anderen Text: „πᾶν πρᾶγμα, ὃ διελεύσεται ἐν πυρί, καὶ καθαρισθήσεται" (alles, was durch Feuer geht, wird auch gereinigt werden), während der MT „תַּעֲבִירוּ בָאֵשׁ וְטָהֵר" (ihr sollt es durchs Feuer gehen lassen und es wird rein sein) hat.
Die Satzstruktur zeigt eine Aufzählung, gefolgt von zwei konditionalen Reinigungsmethoden (Feuer für Hitzebeständiges, Wasser für Nicht-Hitzebeständiges) mit einer zusätzlichen Wasserstufe für das Feuergereinigte.
Die Verse etablieren ein zweigeteiltes Reinigungssystem: Metalle und andere hitzebeständige Gegenstände durchlaufen Feuerreinigung plus Entsündigungswasser, während empfindlichere Materialien nur mit Wasser gereinigt werden - ein praktisches System, das materielle Eigenschaften mit rituellen Anforderungen verbindet.
Numeri 31,24
Hebräisch: וְכִבַּסְתֶּ֧ם בִּגְדֵיכֶ֛ם בַּיּ֥וֹם הַשְּׁבִיעִ֖י וּטְהַרְתֶּ֑ם וְאַחַ֖ר תָּבֹ֥אוּ אֶל־הַֽמַּחֲנֶֽה׃
Deutsch: Und am siebten Tag sollt ihr eure Kleider waschen, und ihr werdet rein sein; und danach mögt ihr ins Lager kommen.

Kommentar: Der Vers schließt die Reinigungsanweisungen ab. וְכִבַּסְתֶּם בִּגְדֵיכֶם בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי ist die letzte Anweisung. וְכִבַּסְתֶּם (Konjunktion mit Piel Perfekt 2. Person maskulin Plural mit Waw consecutivum von כבס „waschen"), בִּגְדֵיכֶם (Plural von בֶּגֶד „Kleid" mit Suffix 2. Person maskulin Plural „eure Kleider"), בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי (Präposition בְ mit יוֹם „Tag" und Ordinalzahl mit Artikel „am siebten Tag"). Das Waschen der Kleider am siebten Tag ist der Abschluss der Reinigung.
וּטְהַרְתֶּם ist die Folge. וּטְהַרְתֶּם (Konjunktion mit Qal Perfekt 2. Person maskulin Plural mit Waw consecutivum von טהר „rein sein, rein werden" „und ihr werdet rein sein"). וְאַחַר תָּבֹאוּ אֶל־הַמַּחֲנֶה ist die Erlaubnis. וְאַחַר (Konjunktion mit Präposition/Adverb „und danach, und nachher"), תָּבֹאוּ (Qal Imperfekt 2. Person maskulin Plural von בוא „kommen"), אֶל־הַמַּחֲנֶה (Präposition mit מַחֲנֶה „Lager" und Artikel „ins Lager"). Erst nach vollständiger Reinigung dürfen die Krieger ins Lager zurückkehren.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Perfekta mit Waw consecutivum (waschen, rein werden) und einen Imperfekt (kommen dürfen) mit temporaler Bestimmung.
Der Vers schließt den siebentägigen Reinigungsprozess ab: Am siebten Tag Kleiderwäsche, dann ist Reinheit erreicht, und erst danach darf die Rückkehr ins Lager erfolgen - ein System, das die Heiligkeit der Gemeinde schützt.
Numeri 31,25
Hebräisch: וַיֹּ֥אמֶר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Der Vers ist die Standard-Redeeinleitung für ein neues göttliches Gebot. וַיֹּאמֶר ist Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von אמר („sagen, sprechen"), יהוה ist das Subjekt (Tetragramm), אֶל־מֹשֶׁה (Präposition אֶל mit dem Eigennamen) gibt den Adressaten an. לֵּאמֹר ist Qal Infinitiv Constructus von אמר mit לְ („sagend").
Die Satzstruktur ist eine einfache Redeeinleitung.
Der Vers leitet die göttlichen Anweisungen zur Verteilung der Kriegsbeute ein - ein Übergang von Reinigungsvorschriften zu wirtschaftlichen Regelungen.
Numeri 31,26
Hebräisch: שָׂ֗א אֵ֣ת רֹ֤אשׁ מַלְקוֹחַ֙ הַשְּׁבִ֔י בָּאָדָ֖ם וּבַבְּהֵמָ֑ה אַתָּה֙ וְאֶלְעָזָ֣ר הַכֹּהֵ֔ן וְרָאשֵׁ֖י אֲב֥וֹת הָעֵדָֽה׃
Deutsch: „Nimm die Summe der weggeführten Beute auf, an Menschen und an Vieh, du und El'asar, der Priester, und die Häupter der Väter der Gemeinde;

Kommentar: Der Vers befiehlt die Inventarisierung der Beute. שָׂא אֵת רֹאשׁ מַלְקוֹחַ הַשְּׁבִי בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה ist der Befehl. שָׂא (Qal Imperativ maskulin Singular von נשׂא „erheben, aufnehmen"), אֵת רֹאשׁ (Akkusativpartikel mit רֹאשׁ „Haupt, Summe" „nimm die Summe auf"), מַלְקוֹחַ הַשְּׁבִי (Genitivverbindung: מַלְקוֹחַ „Raub, Beute" im Constructus mit שְׁבִי „Gefangenschaft, Gefangene" mit Artikel „der weggeführten Beute"), בָּאָדָם וּבַבְּהֵמָה (Präposition בְ mit אָדָם „Mensch" und בְּהֵמָה „Vieh" mit Artikeln „an Menschen und an Vieh"). Die Formulierung נשׂא רֹאשׁ bedeutet idiomatisch „eine Zählung durchführen, eine Volkszählung machen" (vgl. Num 1,2).
אַתָּה וְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן וְרָאשֵׁי אֲבוֹת הָעֵדָה sind die Beauftragten. אַתָּה (Personalpronomen 2. Person maskulin Singular „du", d.h. Mose), וְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן (Konjunktion mit „Eleasar der Priester"), וְרָאשֵׁי אֲבוֹת הָעֵדָה (Konjunktion mit Plural Constructus von רֹאשׁ „Haupt" und אָבוֹת „Väter" im Constructus mit עֵדָה „Gemeinde" mit Artikel „und die Häupter der Väter der Gemeinde"). Die dreifache Beauftragung zeigt die Bedeutung und verlangt Transparenz.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ mit Akkusativobjekt (Summe der Beute), spezifiziert durch zwei präpositionale Phrasen (Menschen und Vieh), gefolgt von drei koordinierten Subjekten (Mose, Eleasar, Familienoberhäupter).
Der Vers ordnet eine offizielle Bestandsaufnahme der Kriegsbeute an, durchgeführt von einer dreiköpfigen Kommission, was Transparenz und gerechte Verteilung gewährleisten soll.
Numeri 31,27
Hebräisch: וְחָצִ֙יתָ֙ אֶת־הַמַּלְק֔וֹחַ בֵּ֚ין תֹּפְשֵׂ֣י הַמִּלְחָמָ֔ה הַיֹּצְאִ֖ים לַצָּבָ֑א וּבֵ֖ין כָּל־הָעֵדָֽה׃
Deutsch: und teile die Beute zur Hälfte zwischen denen, die den Krieg geführt haben, die ins Feld gezogen sind, und der ganzen Gemeinde.

Kommentar: Der Vers ordnet die Aufteilung der Beute an. וְחָצִיתָ אֶת־הַמַּלְקוֹחַ ist der Befehl zur Teilung. וְחָצִיתָ (Konjunktion mit Qal Perfekt 2. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von חצה „teilen, halbieren"), אֶת־הַמַּלְקוֹחַ (Akkusativpartikel mit מַלְקוֹחַ „Beute" mit Artikel „die Beute"). בֵּין תֹּפְשֵׂי הַמִּלְחָמָה הַיֹּצְאִים לַצָּבָא וּבֵין כָּל־הָעֵדָה gibt die beiden Empfängergruppen an. בֵּין („zwischen"), תֹּפְשֵׂי הַמִּלְחָמָה (Qal-Partizip Plural Constructus von תפשׂ „ergreifen, führen" mit מִלְחָמָה „Krieg" mit Artikel „denen, die den Krieg geführt haben"), הַיֹּצְאִים לַצָּבָא (Qal-Partizip Plural von יצא „ausziehen" mit Artikel und Präposition לְ mit צָבָא „Heer" „die zum Heer ausgezogen sind"), וּבֵין כָּל־הָעֵדָה (Konjunktion mit בֵּין und כָּל־הָעֵדָה „und zwischen der ganzen Gemeinde"). Die Hälfte geht an die 12.000 Kämpfer, die andere Hälfte an die gesamte Gemeinde, die nicht gekämpft hat.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ (Perfekt mit Waw consecutivum) mit Akkusativobjekt, gefolgt von einer doppelten בֵּין-Construction, die die beiden Empfängergruppen identifiziert.
Der Vers etabliert das Prinzip der gerechten Verteilung: Die Hälfte der Beute geht an die Kämpfer als Belohnung für ihre Anstrengung und ihr Risiko, die andere Hälfte an die gesamte Gemeinde, da der Krieg im Namen aller geführt wurde.
Numeri 31,28
Hebräisch: וַהֲרֵמֹתָ֨ מֶ֜כֶס לַֽיהוָ֗ה מֵאֵ֞ת אַנְשֵׁ֤י הַמִּלְחָמָה֙ הַיֹּצְאִ֣ים לַצָּבָ֔א אֶחָ֣ד נֶ֔פֶשׁ מֵחֲמֵ֖שׁ הַמֵּא֑וֹת מִן־הָאָדָם֙ וּמִן־הַבָּקָ֔ר וּמִן־הַחֲמֹרִ֖ים וּמִן־הַצֹּֽאן׃
Deutsch: Und erhebe von den Männern des Heeres, die ins Feld gezogen sind, eine Abgabe für den Ewigen: eine Seele von 500, von den Menschen und von den Rindern und von den Eseln und vom Kleinvieh;

Kommentar: Der Vers verlangt eine Steuer für Gott von den Kämpfern. וַהֲרֵמֹתָ מֶכֶס לַיהוה מֵאֵת אַנְשֵׁי הַמִּלְחָמָה הַיֹּצְאִים לַצָּבָא ist der Befehl. וַהֲרֵמֹתָ (Konjunktion mit Hiphil Perfekt 2. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von רום „erheben, abheben"), מֶכֶס (maskulines Nomen „Steuer, Abgabe, Tribut"), לַיהוה (Präposition mit Tetragramm „für den Ewigen"), מֵאֵת אַנְשֵׁי הַמִּלְחָמָה הַיֹּצְאִים לַצָּבָא (Präposition מִן mit אֵת und „Männer des Krieges, die zum Heer ausgezogen sind"). Das Hiphil von רום bedeutet hier „eine Abgabe erheben".
אֶחָד נֶפֶשׁ מֵחֲמֵשׁ הַמֵּאוֹת gibt den Steuersatz an. אֶחָד נֶפֶשׁ („eine Seele, ein Individuum"), מֵחֲמֵשׁ הַמֵּאוֹת (Präposition מִן mit חָמֵשׁ „fünf" und מֵאָה „hundert" mit Artikel „von fünfhundert"), d.h. 1:500 oder 0,2%. מִן־הָאָדָם וּמִן־הַבָּקָר וּמִן־הַחֲמֹרִים וּמִן־הַצֹּאן spezifiziert die Kategorien: אָדָם („Mensch"), בָּקָר („Rinder"), חֲמֹרִים (Plural von חֲמוֹר „Esel"), צֹאן (kollektiver Singular „Kleinvieh, Schafe und Ziegen"). Die vierfache Wiederholung von מִן betont, dass von allen Kategorien die Steuer erhoben wird.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ (Hiphil-Perfekt mit Waw consecutivum) mit Objekt (Abgabe), Bestimmung (für den Ewigen), Quelle (von den Kriegern) und Spezifikation des Steuersatzes (1:500) mit vier Kategorien.
Der Vers verlangt eine göttliche Steuer von 0,2% auf den Anteil der Kämpfer - eine bescheidene Abgabe als Anerkennung, dass der Sieg von Gott kam.
Numeri 31,29
Hebräisch: מִמַּֽחֲצִיתָ֖ם תִּקָּ֑חוּ וְנָתַתָּ֛ה לְאֶלְעָזָ֥ר הַכֹּהֵ֖ן תְּרוּמַ֥ת יְהוָֽה׃
Deutsch: von ihrer Hälfte sollt ihr sie nehmen, und du sollst sie El'asar, dem Priester, geben als Hebopfer des Ewigen.

Kommentar: Der Vers präzisiert die Quelle und den Empfänger. מִמַּחֲצִיתָם תִּקָּחוּ spezifiziert die Quelle. מִמַּחֲצִיתָם (Präposition מִן mit מַחֲצִית „Hälfte" und Suffix 3. Person maskulin Plural „von ihrer Hälfte"), תִּקָּחוּ (Qal Imperfekt 2. Person maskulin Plural von לקח „nehmen" „sollt ihr nehmen"). Die Steuer kommt aus dem Anteil der Kämpfer (ihrer Hälfte), nicht aus dem Anteil der Gemeinde.
וְנָתַתָּה לְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן תְּרוּמַת יהוה gibt den Empfänger an. וְנָתַתָּה (Konjunktion mit Qal Perfekt 2. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von נתן „geben"), לְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן (Präposition לְ mit „Eleasar dem Priester"), תְּרוּמַת יהוה (Constructus verbindung: תְּרוּמָה „Hebopfer, Abgabe" mit Tetragramm „als Hebopfer des Ewigen"). Der Begriff תְּרוּמָה (von רום „erheben") bezeichnet eine gehobene, abgehobene Gabe für Gott, die an die Priester geht.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ mit präpositionaler Quelle (von ihrer Hälfte) und einen konsekutiven Imperativ (Perfekt mit Waw consecutivum) mit Empfänger und Charakterisierung der Gabe.
Der Vers klärt: Die göttliche Steuer von 0,2% kommt aus dem Anteil der Kämpfer und geht an Eleasar als priesterliches Hebopfer - eine Gabe für den Tempeldienst.
Numeri 31,30
Hebräisch: וּמִמַּחֲצִ֨ת בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֜ל תִּקַּ֣ח׀ אֶחָ֣ד׀ אָחֻ֣ז מִן־הַחֲמִשִּׁ֗ים מִן־הָאָדָ֧ם מִן־הַבָּקָ֛ר מִן־הַחֲמֹרִ֥ים וּמִן־הַצֹּ֖אן מִכָּל־הַבְּהֵמָ֑ה וְנָתַתָּ֤ה אֹתָם֙ לַלְוִיִּ֔ם שֹׁמְרֵ֕י מִשְׁמֶ֖רֶת מִשְׁכַּ֥ן יְהוָֽה׃
Deutsch: Und von der Hälfte der Söhne Jisra'el sollst du eines nehmen, herausgegriffen von 50, von den Menschen, von den Rindern, von den Eseln und vom Kleinvieh, von allem Vieh; und du sollst es den Levijim geben, welche den Dienst der Wohnung des Ewigen bewahren.

Kommentar: Der Vers regelt die Abgabe vom Anteil der Gemeinde. וּמִמַּחֲצִת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל תִּקַּח אֶחָד אָחֻז מִן־הַחֲמִשִּׁים gibt Quelle und Rate an. וּמִמַּחֲצִת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (Konjunktion mit Präposition מִן, מַחֲצִית „Hälfte" im Constructus und „Söhne Israels" „von der Hälfte der Söhne Israels"), d.h. vom Anteil der nicht kämpfenden Gemeinde. תִּקַּח (Qal Imperfekt 2. Person maskulin Singular von לקח „nehmen"), אֶחָד אָחֻז מִן־הַחֲמִשִּׁים ist eine komplexe Formulierung: אֶחָד („eins"), אָחֻז (Qal Passiv-Partizip von אחז „ergreifen, herausgreifen" „herausgegriffen"), מִן־הַחֲמִשִּׁים („von fünfzig"), zusammen „eins herausgegriffen von fünfzig", d.h. 1:50 oder 2%.
מִן־הָאָדָם מִן־הַבָּקָר מִן־הַחֲמֹרִים וּמִן־הַצֹּאן מִכָּל־הַבְּהֵמָה sind die Kategorien (wie in V. 28), mit der Ergänzung מִכָּל־הַבְּהֵמָה („von allem Vieh"). וְנָתַתָּה אֹתָם לַלְוִיִּם שֹׁמְרֵי מִשְׁמֶרֶת מִשְׁכַּן יהוה gibt den Empfänger an. וְנָתַתָּה אֹתָם (Konjunktion mit Qal Perfekt 2. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von נתן und Akkusativpartikel mit Suffix „und du sollst sie geben"), לַלְוִיִּם (Präposition לְ mit לְוִיִּם „Leviten" mit Artikel), שֹׁמְרֵי מִשְׁמֶרֶת מִשְׁכַּן יהוה (Qal-Partizip Plural Constructus von שׁמר „bewahren" mit מִשְׁמֶרֶת „Dienst, Wache" im Constructus und מִשְׁכַּן יהוה „Wohnung des Ewigen" „die Bewahrer des Dienstes der Wohnung des Ewigen").
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ mit präpositionaler Quelle, Steuersatz und vier Kategorien, gefolgt von einem konsekutiven Imperativ mit Empfänger und partizipialer Beschreibung.
Der Vers etabliert eine höhere Steuer (2% statt 0,2%) vom Anteil der Gemeinde für die Leviten - gerecht, da die Gemeinde nicht gekämpft hat und die Leviten den Dienst am Heiligtum verrichten.
Numeri 31,31
Hebräisch: וַיַּ֣עַשׂ מֹשֶׁ֔ה וְאֶלְעָזָ֖ר הַכֹּהֵ֑ן כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und Mosche und El'asar, der Priester, taten, so wie der Ewige Mosche geboten hatte.

Kommentar: Der Vers dokumentiert die Ausführung der göttlichen Anweisungen. וַיַּעַשׂ מֹשֶׁה וְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן zeigt die Handelnden. וַיַּעַשׂ (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von עשׂה „tun, machen"), מֹשֶׁה וְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן (zwei koordinierte Subjekte „Mose und Eleasar der Priester"). כַּאֲשֶׁר צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה ist die Validierungsformel (Vergleichskonjunktion כַּאֲשֶׁר „wie" mit Piel Perfekt 3. Person maskulin Singular von צוה „befehlen", Tetragramm als Subjekt und Akkusativpartikel mit מֹשֶׁה „wie der Ewige Mose geboten hatte").
Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit zwei koordinierten Subjekten, gefolgt von einer Validierungsformel.
Der Vers betont den Gehorsam der Führung: Mose und Eleasar führen die göttlichen Anweisungen zur Beuteverteilung präzise aus.
Numeri 31,32
Hebräisch: וַיְהִי֙ הַמַּלְק֔וֹחַ יֶ֣תֶר הַבָּ֔ז אֲשֶׁ֥ר בָּזְז֖וּ עַ֣ם הַצָּבָ֑א צֹ֗אן שֵׁשׁ־מֵא֥וֹת אֶ֛לֶף וְשִׁבְעִ֥ים אֶ֖לֶף וַחֲמֵֽשֶׁת־אֲלָפִֽים׃
Deutsch: Und die Beute, was von der Beute übriggeblieben war, welche das Volk des Heeres gemacht hatte, war: 675.000 Stück Kleinvieh,

Kommentar: Der Vers beginnt die detaillierte Aufzählung der Beute. וַיְהִי הַמַּלְקוֹחַ יֶתֶר הַבָּז אֲשֶׁר בָּזְזוּ עַם הַצָּבָא ist die Einleitung. וַיְהִי (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von היה „sein, werden"), הַמַּלְקוֹחַ (maskulines Nomen מַלְקוֹחַ „Beute" mit Artikel) ist das Subjekt, יֶתֶר הַבָּז (Constructus verbindung: יֶתֶר „Rest, Überrest" mit בַּז „Beute, Plündergut" mit Artikel „der Rest der Beute"), אֲשֶׁר בָּזְזוּ עַם הַצָּבָא (Relativsatz: Relativpronomen mit Qal Perfekt 3. Person Plural von בזז „plündern" und עַם הַצָּבָא „das Volk des Heeres" „welche das Volk des Heeres geplündert hatte"). Die Formulierung יֶתֶר הַבָּז deutet darauf hin, dass dies die Beute ist, die nach Abzug des persönlichen Plünderguts der Soldaten übrigblieb (vgl. V. 53).
צֹאן שֵׁשׁ־מֵאוֹת אֶלֶף וְשִׁבְעִים אֶלֶף וַחֲמֵשֶׁת־אֲלָפִים ist die erste Kategorie. צֹאן (kollektiver Singular „Kleinvieh, Schafe und Ziegen"), dann die Zahl: שֵׁשׁ־מֵאוֹת אֶלֶף („sechshunderttausend"), וְשִׁבְעִים אֶלֶף (Konjunktion mit „siebzigtausend"), וַחֲמֵשֶׁת־אֲלָפִים (Konjunktion mit „fünftausend"), zusammen 675.000 Stück Kleinvieh.
Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit Subjekt und zwei appositiven Erweiterungen (Rest der Beute, die das Heer plünderte), gefolgt von der ersten Kategorie mit Zahlangabe.
Der Vers beginnt die beeindruckende Aufzählung der Kriegsbeute mit 675.000 Stück Kleinvieh - eine gewaltige Zahl, die den Reichtum der besiegten Midianiter zeigt.
Numeri 31,33-35
Hebräisch: וּבָקָ֕ר שְׁנַ֥יִם וְשִׁבְעִ֖ים אָֽלֶף׃ וַחֲמֹרִ֕ים אֶחָ֥ד וְשִׁשִּׁ֖ים אָֽלֶף׃ וְנֶ֣פֶשׁ אָדָ֔ם מִן־הַ֨נָּשִׁ֔ים אֲשֶׁ֥ר לֹֽא־יָדְע֖וּ מִשְׁכַּ֣ב זָכָ֑ר כָּל־נֶ֕פֶשׁ שְׁנַ֥יִם וּשְׁלֹשִׁ֖ים אָֽלֶף׃
Deutsch: 72.000 Rinder, 61.000 Esel; und an Menschenseelen, von den Frauen, die den Beischlaf eines Mannes nicht erkannt hatten, alle Seelen: 32.000.

Kommentar: Die Verse setzen die Aufzählung fort. וּבָקָר שְׁנַיִם וְשִׁבְעִים אָלֶף gibt die Rinder an: בָּקָר („Rinder"), שְׁנַיִם וְשִׁבְעִים אָלֶף („zweiundsiebzigtausend"), zusammen 72.000. וַחֲמֹרִים אֶחָד וְשִׁשִּׁים אָלֶף gibt die Esel an: חֲמֹרִים (Plural von חֲמוֹר „Esel"), אֶחָד וְשִׁשִּׁים אָלֶף („einundsechzigtausend"), zusammen 61.000.
וְנֶפֶשׁ אָדָם מִן־הַנָּשִׁים אֲשֶׁר לֹא־יָדְעוּ מִשְׁכַּב זָכָר כָּל־נֶפֶשׁ שְׁנַיִם וּשְׁלֹשִׁים אָלֶף gibt die Menschen an. וְנֶפֶשׁ אָדָם (Konjunktion mit נֶפֶשׁ „Seele, Person" im Constructus mit אָדָם „Mensch" „und Menschenseelen"), מִן־הַנָּשִׁים אֲשֶׁר לֹא־יָדְעוּ מִשְׁכַּב זָכָר (Präposition מִן mit נָשִׁים „Frauen" mit Artikel und Relativsatz wie in V. 18 „von den Frauen, die den Beischlaf eines Mannes nicht erkannt hatten"), כָּל־נֶפֶשׁ („alle Seelen" als Zusammenfassung), שְׁנַיִם וּשְׁלֹשִׁים אָלֶף („zweiunddreißigtausend"), zusammen 32.000 jungfräuliche Mädchen.
Die Satzstruktur zeigt drei parallele nominale Aufzählungen mit Zahlangaben.
Die Verse vervollständigen die Bestandsaufnahme: 675.000 Kleinvieh, 72.000 Rinder, 61.000 Esel und 32.000 jungfräuliche Frauen - eine gewaltige Beute, die nun verteilt werden muss.
Numeri 31,36-40
Hebräisch: [Die Verse geben die erste Hälfte (für die Kämpfer) mit genauen Zahlen: 337.500 Kleinvieh (davon 675 als Steuer für den Ewigen), 36.000 Rinder (davon 72 für den Ewigen), 30.500 Esel (davon 61 für den Ewigen), 16.000 Menschen (davon 32 für den Ewigen). Die Steuer von 1:500 wird präzise berechnet.]
Numeri 31,41
Hebräisch: וַיִּתֵּ֣ן מֹשֶׁ֗ה אֶת־מֶ֙כֶס֙ תְּרוּמַ֣ת יְהוָ֔ה לְאֶלְעָזָ֖ר הַכֹּהֵ֑ן כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶֽׁה׃
Deutsch: Und Mosche gab die Abgabe des Hebopfers des Ewigen El'asar, dem Priester, so wie der Ewige Mosche geboten hatte.

Kommentar: Der Vers dokumentiert die Übergabe der priesterlichen Steuer. וַיִּתֵּן מֹשֶׁה אֶת־מֶכֶס תְּרוּמַת יהוה לְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן zeigt die Handlung. וַיִּתֵּן (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von נתן „geben"), מֹשֶׁה ist das Subjekt, אֶת־מֶכֶס תְּרוּמַת יהוה (Akkusativpartikel mit der Genitivverbindung מֶכֶס „Abgabe, Steuer" mit תְּרוּמַת יהוה „Hebopfer des Ewigen" „die Abgabe des Hebopfers des Ewigen"), לְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן (Präposition לְ mit „Eleasar dem Priester"). כַּאֲשֶׁר צִוָּה יהוה אֶת־מֹשֶׁה ist die Validierungsformel.
Die LXX fügt hinzu „τὸ ἀφαίρεμα τοῦ θεοῦ" (die Abgabe Gottes) nach „τὸ τέλος κυρίῳ" (die Steuer für den Herrn), was im MT nicht erscheint.
Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit Subjekt, erweitertem Objekt, indirektem Objekt und Validierungsformel.
Der Vers dokumentiert Moses Gehorsam: Er übergibt die göttliche Steuer (787 Tiere und 32 Menschen) an Eleasar für den Tempeldienst.
Numeri 31,42-47
Hebräisch: [Die Verse geben die zweite Hälfte (für die Gemeinde): ebenfalls 337.500 Kleinvieh, 36.000 Rinder, 30.500 Esel, 16.000 Menschen. Mose nahm davon die höhere Steuer von 1:50 (6.750 Kleinvieh, 720 Rinder, 610 Esel, 320 Menschen) und gab sie den Leviten, die den Dienst der Wohnung des Ewigen bewahren, wie der Ewige geboten hatte.]
Numeri 31,48
Hebräisch: וַֽיִּקְרְבוּ֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה הַפְּקֻדִ֕ים אֲשֶׁ֖ר לְאַלְפֵ֣י הַצָּבָ֑א שָׂרֵ֥י הָאֲלָפִ֖ים וְשָׂרֵ֥י הַמֵּאֽוֹת׃
Deutsch: Und es traten zu Mosche die Vorgesetzten über die Tausenden des Heeres, die Obersten über 1.000 und die Obersten über 100,

Kommentar: Der Vers leitet eine freiwillige Opfergabe ein. וַיִּקְרְבוּ אֶל־מֹשֶׁה הַפְּקֻדִים אֲשֶׁר לְאַלְפֵי הַצָּבָא zeigt die Handelnden. וַיִּקְרְבוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Plural von קרב „nahen, herantreten"), אֶל־מֹשֶׁה (Präposition mit מֹשֶׁה „zu Mose"), הַפְּקֻדִים (Qal Passiv-Partizip Plural von פקד „mustern, bestellen" mit Artikel „die Vorgesetzten, die Bestellten"), אֲשֶׁר לְאַלְפֵי הַצָּבָא (Relativsatz: Relativpronomen mit Präposition לְ und Plural Constructus von אֶלֶף „Tausend" und צָבָא „Heer" „die über die Tausenden des Heeres").
שָׂרֵי הָאֲלָפִים וְשָׂרֵי הַמֵּאוֹת ist die appositive Erweiterung (wie in V. 14): „die Obersten über die Tausende und die Obersten über die Hunderte".
Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit präpositionalem Ziel, Subjekt mit Relativsatz und appositiver Erweiterung.
Der Vers zeigt die militärischen Befehlshaber, die zu Mose kommen - dieselben, über die er in V. 14 zürnte, nun mit einem anderen Anliegen.
Numeri 31,49
Hebräisch: וַיֹּֽאמְרוּ֙ אֶל־מֹשֶׁ֔ה עֲבָדֶ֣יךָ נָֽשְׂא֗וּ אֶת־רֹ֛אשׁ אַנְשֵׁ֥י הַמִּלְחָמָ֖ה אֲשֶׁ֣ר בְּיָדֵ֑נוּ וְלֹא־נִפְקַ֥ד מִמֶּ֖נּוּ אִֽישׁ׃
Deutsch: und sprachen zu Mosche: „Deine Knechte haben die Summe der Männer des Heeres aufgenommen, die unter unserer Hand waren, und es fehlt von uns nicht ein Mann.

Kommentar: Der Vers enthält die erstaunliche Nachricht. וַיֹּאמְרוּ אֶל־מֹשֶׁה עֲבָדֶיךָ נָשְׂאוּ אֶת־רֹאשׁ אַנְשֵׁי הַמִּלְחָמָה אֲשֶׁר בְּיָדֵנוּ ist die Einleitung. עֲבָדֶיךָ („deine Knechte" - demütige Selbstbezeichnung), נָשְׂאוּ אֶת־רֹאשׁ (Qal Perfekt 3. Person Plural von נשׂא „erheben" mit Akkusativpartikel und רֹאשׁ „Haupt, Summe" „haben die Summe aufgenommen"), אַנְשֵׁי הַמִּלְחָמָה אֲשֶׁר בְּיָדֵנוּ („die Männer des Krieges, die unter unserer Hand waren").
וְלֹא־נִפְקַד מִמֶּנּוּ אִישׁ ist die bemerkenswerte Feststellung. וְלֹא־נִפְקַד (Konjunktion mit Negation לֹא und Niphal Perfekt 3. Person maskulin Singular von פקד „fehlen, vermisst werden"), מִמֶּנּוּ (Präposition מִן mit Suffix 1. Person Plural „von uns"), אִישׁ („ein Mann"). Die Aussage ist erstaunlich: Von 12.000 Kriegern ist kein einziger gefallen - ein Zeichen göttlichen Schutzes.
Die LXX übersetzt „וְלֹא־נִפְקַד מִמֶּנּוּ אִישׁ" (und es fehlt von uns nicht ein Mann) mit „καὶ οὐ διαπεφώνηκεν ἀπʼ αὐτῶν οὐδὲ εἷς" (und es ist von ihnen nicht einer abgewichen/gefehlt), wobei ein anderes Verb verwendet wird. Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von zwei koordinierten Aussagen (haben gezählt, keiner fehlt).
Der Vers enthüllt das Wunder: Keine Verluste unter den israelitischen Truppen - ein außergewöhnliches Ereignis, das die Kommandanten zu einer Dankgabe motiviert.
Numeri 31,50
Hebräisch: וַנַּקְרֵ֞ב אֶת־קָרְבַּ֣ן יְהוָ֗ה אִישׁ֩ אֲשֶׁ֨ר מָצָ֤א כְלִֽי־זָהָב֙ אֶצְעָדָ֣ה וְצָמִ֔יד טַבַּ֖עַת עָגִ֣יל וְכוּמָ֑ז לְכַפֵּ֥ר עַל־נַפְשֹׁתֵ֖ינוּ לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und so bringen wir eine Opfergabe für den Ewigen dar, ein jeder, was er an goldenem Geschmeide gefunden hat: Armspangen und Handspangen, Siegelringe, Ohrringe und Spangen, um für unsere Seelen Sühne zu erwirken vor dem Ewigen.

Kommentar: Der Vers beschreibt die freiwillige Opfergabe. וַנַּקְרֵב אֶת־קָרְבַּן יהוה אִישׁ אֲשֶׁר מָצָא כְלִי־זָהָב ist die Einleitung. וַנַּקְרֵב (Hiphil Wayyiqtol 1. Person Plural von קרב „darbringen, nahe bringen"), אֶת־קָרְבַּן יהוה (Akkusativpartikel mit קָרְבָּן „Opfergabe" im Constructus und Tetragramm „eine Opfergabe für den Ewigen"), אִישׁ אֲשֶׁר מָצָא כְלִי־זָהָב („ein jeder, was er an goldenem Geschmeide gefunden hat").
אֶצְעָדָה וְצָמִיד טַבַּעַת עָגִיל וְכוּמָז ist die fünffache Aufzählung von Schmuckstücken: אֶצְעָדָה („Armspange"), צָמִיד („Armband, Handspange"), טַבַּעַת („Siegelring, Ring"), עָגִיל („Ohrring"), כוּמָז („Spange, Halsspange" - ein seltenes Wort). לְכַפֵּר עַל־נַפְשֹׁתֵינוּ לִפְנֵי יהוה gibt den Zweck an. לְכַפֵּר (Präposition לְ mit Piel Infinitiv Constructus von כפר „Sühne erwirken, bedecken"), עַל־נַפְשֹׁתֵינוּ (Präposition עַל mit Plural von נֶפֶשׁ und Suffix 1. Person Plural „für unsere Seelen"), לִפְנֵי יהוה („vor dem Ewigen").
Die LXX übersetzt die Schmuckgegenstände unterschiedlich: „אֶצְעָדָה" (Fußspange) wird zu „χλιδῶνα" (Armband), „צָמִיד" (Armband) zu „ψέλιον" (Armreif), „טַבַּעַת" (Ring) zu „δακτύλιον" (Ring), „עָגִיל" (Ohrring) zu „περιδέξιον" (Armband), und „כוּמָז" (eine Art Schmuck) zu „ἐμπλόκιον" (Halsschmuck).
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Objekt, spezifiziert durch einen Relativsatz, gefolgt von einer fünffachen Aufzählung und einem finalen Infinitiv.
Der Vers zeigt die Dankbarkeit der Kommandanten: Sie bringen freiwillig goldenen Schmuck als Sühnegabe dar - nicht weil sie gesündigt haben, sondern als Dank für den göttlichen Schutz und zur Sühne für mögliche unbewusste Verfehlungen im Krieg.
Numeri 31,51
Hebräisch: וַיִּקַּ֨ח מֹשֶׁ֜ה וְאֶלְעָזָ֧ר הַכֹּהֵ֛ן אֶת־הַזָּהָ֖ב מֵֽאִתָּ֑ם כֹּ֖ל כְּלִ֥י מַעֲשֶֽׂה׃
Deutsch: Und Mosche und El'asar, der Priester, nahmen das Gold von ihnen, allerlei verarbeitetes Geschmeide.

Kommentar: Der Vers dokumentiert die Annahme der Gabe. וַיִּקַּח מֹשֶׁה וְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן אֶת־הַזָּהָב מֵאִתָּם zeigt die Handlung. וַיִּקַּח (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von לקח „nehmen"), מֹשֶׁה וְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן (zwei koordinierte Subjekte), אֶת־הַזָּהָב (Akkusativpartikel mit זָהָב „Gold" und Artikel „das Gold"), מֵאִתָּם (Präposition מִן mit אֵת und Suffix 3. Person maskulin Plural „von ihnen"). כֹּל כְּלִי מַעֲשֶׂה ist die Beschreibung: כֹּל („alles, allerlei"), כְּלִי מַעֲשֶׂה (Constructus verbindung: כְּלִי „Gerät, Geschmeide" mit מַעֲשֶׂה „Arbeit, Werk" „verarbeitetes Geschmeide, kunstvolles Werk").
Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit zwei koordinierten Subjekten, Akkusativobjekt mit Quelle und appositiver Beschreibung.
Der Vers dokumentiert die offizielle Annahme des goldenen Schmucks durch Mose und Eleasar - kunstvolle, verarbeitete Stücke von hohem Wert.
Numeri 31,52
Hebräisch: וַיְהִ֣י׀ כָּל־זְהַ֣ב הַתְּרוּמָ֗ה אֲשֶׁ֤ר הֵרִ֙ימוּ֙ לַֽיהוָ֔ה שִׁשָּׁ֨ה עָשָׂ֥ר אֶ֛לֶף שְׁבַע־מֵא֥וֹת וַחֲמִשִּׁ֖ים שָׁ֑קֶל מֵאֵת֙ שָׂרֵ֣י הָֽאֲלָפִ֔ים וּמֵאֵ֖ת שָׂרֵ֥י הַמֵּאֽוֹת׃
Deutsch: Und alles Gold des Hebopfers, das sie für den Ewigen spendeten, war 16.750 Schekel, von den Obersten über 1.000 und von den Obersten über 100.

Kommentar: Der Vers gibt das Gesamtgewicht an. וַיְהִי כָּל־זְהַב הַתְּרוּמָה אֲשֶׁר הֵרִימוּ לַיהוה ist die Einleitung. וַיְהִי (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von היה „sein"), כָּל־זְהַב הַתְּרוּמָה (כֹּל mit זָהָב „Gold" im Constructus und תְּרוּמָה „Hebopfer" mit Artikel „alles Gold des Hebopfers"), אֲשֶׁר הֵרִימוּ לַיהוה (Relativsatz: Relativpronomen mit Hiphil Perfekt 3. Person Plural von רום „erheben, darbringen" und Präposition mit Tetragramm „das sie für den Ewigen spendeten").
שִׁשָּׁה עָשָׂר אֶלֶף שְׁבַע־מֵאוֹת וַחֲמִשִּׁים שָׁקֶל ist das Gewicht: „sechzehntausend siebenhundertundfünfzig Schekel". Ein Schekel entspricht ca. 11,4 Gramm, also etwa 191 kg Gold - eine gewaltige Summe. מֵאֵת שָׂרֵי הָאֲלָפִים וּמֵאֵת שָׂרֵי הַמֵּאוֹת gibt die Quelle an: „von den Obersten über die Tausende und von den Obersten über die Hunderte".
Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit Subjekt (alles Gold mit Relativsatz), Prädikatsnomen (Gewichtsangabe) und Quellenangabe.
Der Vers beziffert die freiwillige Opfergabe: Fast 191 kg Gold von den militärischen Führern - ein beeindruckendes Zeichen der Dankbarkeit für den göttlichen Schutz im Krieg.
Numeri 31,53
Hebräisch: אַנְשֵׁי֙ הַצָּבָ֔א בָּזְז֖וּ אִ֥ישׁ לֽוֹ׃
Deutsch: Die Männer des Heeres hatten aber ein jeder für sich geplündert.

Kommentar: Der Vers erklärt eine wichtige Unterscheidung. אַנְשֵׁי הַצָּבָא בָּזְזוּ אִישׁ לוֹ ist eine prägnante Aussage. אַנְשֵׁי הַצָּבָא (Plural Constructus von אִישׁ „Mann" mit צָבָא „Heer" mit Artikel „die Männer des Heeres"), בָּזְזוּ (Qal Perfekt 3. Person Plural von בזז „plündern"), אִישׁ לוֹ (idiomatische Wendung: אִישׁ „jeder" mit Präposition לְ und Suffix 3. Person maskulin Singular „ein jeder für sich"). Die Aussage klärt: Die einfachen Soldaten behielten ihre persönliche Beute, während die Offiziere ihre Beute (oder einen Teil davon) als Opfergabe darbrachten.
Die Satzstruktur zeigt ein Subjekt, ein Verb und eine idiomatische Objektivergänzung.
Der Vers erklärt, warum die Opfergabe nur von den Offizieren kam: Die einfachen Soldaten behielten ihre persönliche Beute, während die Kommandanten aus Dankbarkeit für den göttlichen Schutz ihr Gold opferten - ein Zeichen besonderer Verantwortung der Führung.
Numeri 31,54
Hebräisch: וַיִּקַּ֨ח מֹשֶׁ֜ה וְאֶלְעָזָ֤ר הַכֹּהֵן֙ אֶת־הַזָּהָ֔ב מֵאֵ֛ת שָׂרֵ֥י הָאֲלָפִ֖ים וְהַמֵּא֑וֹת וַיָּבִ֤אוּ אֹתוֹ֙ אֶל־אֹ֣הֶל מוֹעֵ֔ד זִכָּר֥וֹן לִבְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und Mosche und El'asar, der Priester, nahmen das Gold von den Obersten über 1.000 und über 100 und brachten es in das Zelt der Begegnung, als ein Gedächtnis der Söhne Jisra'el vor dem Ewigen.

Kommentar: Der Vers schließt das Kapitel ab. וַיִּקַּח מֹשֶׁה וְאֶלְעָזָר הַכֹּהֵן אֶת־הַזָּהָב מֵאֵת שָׂרֵי הָאֲלָפִים וְהַמֵּאוֹת wiederholt die Annahme (wie V. 51, aber mit präziserer Quellenangabe). וַיָּבִאוּ אֹתוֹ אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד zeigt die Deponierung. וַיָּבִאוּ (Hiphil Wayyiqtol 3. Person Plural von בוא „bringen"), אֹתוֹ (Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person maskulin Singular „es"), אֶל־אֹהֶל מוֹעֵד (Präposition mit אֹהֶל מוֹעֵד „Zelt der Begegnung" „ins Zelt der Begegnung"). Das Gold wird im Heiligtum deponiert.
זִכָּרוֹן לִבְנֵי־יִשְׂרָאֵל לִפְנֵי יהוה gibt den Zweck an. זִכָּרוֹן (maskulines Nomen „Gedächtnis, Erinnerung, Denkmal"), לִבְנֵי־יִשְׂרָאֵל (Präposition לְ mit „Söhne Israels" „für die Söhne Israels"), לִפְנֵי יהוה (Präposition mit Tetragramm „vor dem Ewigen"). Das Gold dient als dauerndes Denkmal des göttlichen Schutzes im Krieg gegen Midian und der Dankbarkeit der Offiziere.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Wayyiqtol-Sätze (nahmen, brachten), gefolgt von einer Zweckbestimmung (als Gedächtnis).
Der Vers schließt das Kapitel feierlich ab: Das Gold wird im Heiligtum deponiert als bleibendes Gedächtnis vor Gott - ein Zeugnis des wunderbaren göttlichen Schutzes, der alle 12.000 Krieger ohne einen einzigen Verlust durch den Krieg führte.

Das Kapitel 31 beschreibt Moses letzten militärischen Auftrag: 
· den Vergeltungskrieg gegen Midian wegen der Verführung Israels zum Baal-Peor-Kult (V. 1-2). 
· 12.000 Israeliten unter Pinchas besiegen die Midianiter, töten alle Männer einschließlich der fünf Könige und Bileam (V. 3-8)
· und erbeuten große Mengen Vieh sowie Frauen und Kinder (V. 9-12). 
· Mose befiehlt die Tötung aller männlichen Kinder und nicht-jungfräulichen Frauen, da diese Israel verführt hatten (V. 13-18). 
· Die Krieger durchlaufen eine siebentägige Reinigungszeremonie (V. 19-24).
·  Die Beute wird hälftig zwischen Kämpfern und Gemeinde geteilt, wobei je eine Steuer für Priester (0,2%) und Leviten (2%) erhoben wird (V. 25-47). 
Da kein einziger Israelit gefallen ist, bringen die Offiziere freiwillig 16.750 Schekel Gold (ca. 191 kg) als Dankopfer dar, das im Heiligtum als ewiges Gedächtnis deponiert wird (V. 48-54).
Allgemeine Beobachtung: Die LXX verwendet durchgängig „τέλος" (Steuer/Abgabe) für „מֶכֶס" (Steuer) und „ἀφαίρεμα" (Abnahme/Erhebung) für „תְּרוּמָה" (Hebopfer). Die numerischen Angaben bleiben in beiden Texten identisch, aber die Terminologie für rituelle Reinigung und Opfergaben unterscheidet sich leicht.
Numeri 32,1
Hebräisch: וּמִקְנֶ֣ה׀ רַ֗ב הָיָ֞ה לִבְנֵ֧י רְאוּבֵ֛ן וְלִבְנֵי־גָ֖ד עָצ֣וּם מְאֹ֑ד וַיִּרְא֞וּ אֶת־אֶ֤רֶץ יַעְזֵר֙ וְאֶת־אֶ֣רֶץ גִּלְעָ֔ד וְהִנֵּ֥ה הַמָּק֖וֹם מְק֥וֹם מִקְנֶֽה׃
Deutsch: Und die Söhne Re'uven und die Söhne Gad hatten viel Vieh, sehr zahlreich; und sie sahen das Land Ja'ser und das Land Gil'ad, und siehe, der Ort war ein Ort für Vieh.

Kommentar: Der Vers setzt die Situation für den Konflikt. וּמִקְנֶה רַב הָיָה לִבְנֵי רְאוּבֵן וְלִבְנֵי־גָד עָצוּם מְאֹד beschreibt den Besitz. וּמִקְנֶה רַב (Konjunktion mit מִקְנֶה „Vieh, Viehbesitz" und רַב „viel, zahlreich" „viel Vieh"), הָיָה (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular von היה „sein, haben"), לִבְנֵי רְאוּבֵן וְלִבְנֵי־גָד (Präposition לְ mit „Söhne Rubens und Söhne Gads"), עָצוּם מְאֹד (Adjektiv עָצוּם „zahlreich, gewaltig" und Adverb מְאֹד „sehr" „sehr zahlreich"). Die doppelte Betonung (viel Vieh, sehr zahlreich) unterstreicht den enormen Viehreichtum.
וַיִּרְאוּ אֶת־אֶרֶץ יַעְזֵר וְאֶת־אֶרֶץ גִּלְעָד וְהִנֵּה הַמָּקוֹם מְקוֹם מִקְנֶה zeigt die Erkenntnis. וַיִּרְאוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von ראה „sehen"), אֶת־אֶרֶץ יַעְזֵר וְאֶת־אֶרֶץ גִּלְעָד (zwei Akkusativobjekte: „das Land Jaeser und das Land Gilead"), eroberte Gebiete östlich des Jordan (Num 21,32; 32,1). וְהִנֵּה הַמָּקוֹם מְקוֹם מִקְנֶה (Konjunktion mit Interjektion הִנֵּה „siehe", הַמָּקוֹם „der Ort" mit Artikel und מְקוֹם מִקְנֶה „ein Ort für Vieh" - die Wiederholung von מָקוֹם betont die Eignung).
Die Satzstruktur zeigt zwei Hauptsätze: einen über den Viehbesitz und einen über die Erkundung des Landes mit Erkenntnissatz.
Der Vers schafft die Ausgangssituation: Ruben und Gad besitzen riesige Viehherden und erkennen, dass das bereits eroberte Ostjordanland ideal für Viehzucht ist - eine Erkenntnis, die zu einem problematischen Antrag führen wird.
Numeri 32,2
Hebräisch: וַיָּבֹ֥אוּ בְנֵֽי־גָ֖ד וּבְנֵ֣י רְאוּבֵ֑ן וַיֹּאמְר֤וּ אֶל־מֹשֶׁה֙ וְאֶל־אֶלְעָזָ֣ר הַכֹּהֵ֔ן וְאֶל־נְשִׂיאֵ֥י הָעֵדָ֖ה לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und die Söhne Gad und die Söhne Re'uven kamen und sprachen zu Mosche und zu El'asar, dem Priester, und zu den Fürsten der Gemeinde, sagend:

Kommentar: Der Vers leitet die offizielle Anfrage ein. וַיָּבֹאוּ בְנֵי־גָד וּבְנֵי רְאוּבֵן zeigt die Handelnden. וַיָּבֹאוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von בוא „kommen"), בְנֵי־גָד וּבְנֵי רְאוּבֵן (zwei koordinierte Subjekte, bemerkenswert: die Reihenfolge ist vertauscht im Vergleich zu V. 1, Gad steht jetzt vor Ruben - möglicherweise weil Gad die Initiative ergriff). וַיֹּאמְרוּ אֶל־מֹשֶׁה וְאֶל־אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן וְאֶל־נְשִׂיאֵי הָעֵדָה gibt die dreifache Adressierung an (wie in 31,13): Mose (zivile Autorität), Eleasar (religiöse Autorität), die Fürsten (Stammesführer). לֵאמֹר leitet die direkte Rede ein.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Wayyiqtol-Sätze mit dreifacher Adressierung.
Der Vers zeigt das offizielle Vorgehen: Gad und Ruben wenden sich an alle Autoritätsebenen - ein Zeichen, dass sie eine wichtige und legitime Anfrage vorbringen.
Numeri 32,3
Hebräisch: עֲטָרוֹת וְדִיבֹן וְיַעְזֵר וְנִמְרָה וְחֶשְׁבּוֹן וְאֶלְעָלֵה וּשְׂבָם וּנְבוֹ וּבְעֹן׃
Deutsch: Atarot und Divon und Ja'ser und Nimra und Cheschbon und El'ale und Sevam und Nevo und Be'on.

Kommentar: Der Vers zählt neun Städte im Ostjordanland auf. עֲטָרוֹת וְדִיבֹן וְיַעְזֵר וְנִמְרָה וְחֶשְׁבּוֹן וְאֶלְעָלֵה וּשְׂבָם וּנְבוֹ וּבְעֹן ist eine elliptische Aufzählung ohne Verb. Die neun Städtenamen sind durch Konjunktion וְ verbunden: עֲטָרוֹת (Ataroth), דִּיבֹן (Dibon), יַעְזֵר (Jaeser), נִמְרָה (Nimra), חֶשְׁבּוֹן (Heschbon), אֶלְעָלֵה (Elale), שְׂבָם (Sebam), נְבוֹ (Nebo), בְעֹן (Beon). Alle Orte liegen im eroberten moabitischen und amoritischen Gebiet östlich des Jordan.
Die LXX transliteriert die Stadtnamen leicht unterschiedlich: שְׂבָם (Sebam) wird zu Σεβαμά (Sebama), בְעֹן (Beon) wird zu Βαιάν (Baian).
Die Satzstruktur zeigt eine reine nominale Aufzählung ohne Prädikat - eine elliptische Construction, bei der das Verb aus dem Kontext (V. 2 oder V. 4) zu ergänzen ist.
Der Vers nennt gezielt die begehrtesten Städte im Ostjordanland - die elliptische Formulierung (ohne Verb) lässt die Liste wie einen Katalog wirken und baut Spannung auf für die folgende Begründung in V. 4.
Numeri 32,4
Hebräisch: הָאָרֶץ אֲשֶׁר הִכָּה יְהוָה לִפְנֵי עֲדַת יִשְׂרָאֵל אֶרֶץ מִקְנֶה הִוא וְלַעֲבָדֶיךָ מִקְנֶה׃
Deutsch: Das Land, das der Ewige vor der Gemeinde Jisra'el geschlagen hat, ist ein Land für Vieh, und deine Knechte haben Vieh.

Kommentar: Der Vers charakterisiert das begehrte Land theologisch und praktisch. הָאָרֶץ אֲשֶׁר הִכָּה יהוה לִפְנֵי עֲדַת יִשְׂרָאֵל ist die Subjektphrase mit Relativsatz. הָאָרֶץ (Subjekt אֶרֶץ „Land" mit Artikel), אֲשֶׁר הִכָּה יהוה (Relativsatz: Relativpartikel mit Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular von נכה „schlagen, besiegen" und Tetragramm als Subjekt „das der Ewige geschlagen hat"), לִפְנֵי עֲדַת יִשְׂרָאֵל (Präposition לִפְנֵי „vor" mit עֵדָה „Gemeinde, Versammlung" im Constructus und יִשְׂרָאֵל „vor der Gemeinde Israels").
אֶרֶץ מִקְנֶה הִוא ist die erste Prädikatsaussage. אֶרֶץ מִקְנֶה (Constructusverbindung: אֶרֶץ „Land" mit מִקְנֶה „Vieh, Viehbesitz" - von קנה „erwerben" - „ein Land für Vieh, ein Viehland"), הִוא (Pronomen 3. Person maskulin Singular „es ist"). וְלַעֲבָדֶיךָ מִקְנֶה ist die zweite Aussage. וְלַעֲבָדֶיךָ (Konjunktion mit Präposition לְ und Plural עֶבֶד „Knecht" mit Suffix 2. Person maskulin Singular „und deinen Knechten"), מִקְנֶה (מִקְנֶה „Vieh" - hier als Prädikatsnomen „haben Vieh, gehört Vieh").
Die Satzstruktur zeigt eine Subjektphrase mit Relativsatz, gefolgt von zwei nominalen Prädikatsaussagen (charakterisierend und possessiv).
Der Vers argumentiert geschickt auf zwei Ebenen: (1) Theologisch - אֲשֶׁר הִכָּה יהוה לִפְנֵי עֲדַת יִשְׂרָאֵל betont, dass Gott dieses Land erobert hat (nicht die Stämme selbst), also gehört es Gott und steht zur Verteilung bereit. (2) Praktisch - אֶרֶץ מִקְנֶה הִוא (das Land ist für Vieh geeignet) und וְלַעֲבָדֶיךָ מִקְנֶה (wir haben Vieh) - perfekte Übereinstimmung zwischen Landcharakter und Bedarf. Die demütige Selbstbezeichnung עֲבָדֶיךָ („deine Knechte") zeigt Respekt vor Moses Autorität. Die implizite Logik: Gott hat das Land gegeben, es passt zu unserem Besitz, also ist es sinnvoll, dass wir es bekommen.
Numeri 32,5
Hebräisch: וַיֹּאמְר֗וּ אִם־מָצָ֤אנוּ חֵן֙ בְּעֵינֶ֔יךָ יֻתַּ֞ן אֶת־הָאָ֧רֶץ הַזֹּ֛את לַעֲבָדֶ֖יךָ לַאֲחֻזָּ֑ה אַל־תַּעֲבִרֵ֖נוּ אֶת־הַיַּרְדֵּֽן׃
Deutsch: Und sie sprachen: „Wenn wir Gnade in deinen Augen gefunden haben, so möge dieses Land deinen Knechten zum Besitztum gegeben werden; lass uns nicht über den Jarden ziehen."

Kommentar: Der Vers enthält die konkrete Bitte. וַיֹּאמְרוּ אִם־מָצָאנוּ חֵן בְּעֵינֶיךָ ist die höfliche Einleitung. אִם־מָצָאנוּ חֵן בְּעֵינֶיךָ (konditionale Construction: אִם „wenn" mit Qal Perfekt 1. Person Plural von מצא „finden", חֵן „Gnade, Gunst" und idiomatische Wendung בְּעֵינֶיךָ „in deinen Augen" „wenn wir Gnade in deinen Augen gefunden haben") ist eine standardisierte Höflichkeitsformel.
יֻתַּן אֶת־הָאָרֶץ הַזֹּאת לַעֲבָדֶיךָ לַאֲחֻזָּה ist die erste Bitte. יֻתַּן (Hophal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von נתן „gegeben werden"), אֶת־הָאָרֶץ הַזֹּאת (Akkusativpartikel mit אֶרֶץ „Land" und Demonstrativpronomen „dieses Land"), לַעֲבָדֶיךָ (Präposition לְ mit עֲבָדֶיךָ „deinen Knechten"), לַאֲחֻזָּה (Präposition לְ mit אֲחֻזָּה „Besitztum" „zum Besitztum"). אַל־תַּעֲבִרֵנוּ אֶת־הַיַּרְדֵּן ist die zweite Bitte. אַל (negative Partikel des Verbots), תַּעֲבִרֵנוּ (Hiphil Jussiv 2. Person maskulin Singular von עבר „hinüberbringen" mit Suffix 1. Person Plural „lass uns nicht hinüberziehen"), אֶת־הַיַּרְדֵּן (Akkusativpartikel mit יַרְדֵּן „Jordan" mit Artikel „über den Jordan"). Die Bitte, nicht über den Jordan ziehen zu müssen, ist der problematische Teil.
Die Satzstruktur zeigt eine höfliche Konditionalkonstruktion, gefolgt von zwei Bitten (eine positive, eine negative).
Der Vers formuliert die heikle Bitte: Gad und Ruben möchten im Ostjordanland bleiben und nicht ins verheißene Land westlich des Jordan ziehen - eine Anfrage, die Moses als Ablehnung der göttlichen Verheißung verstehen wird.
Numeri 32,6
Hebräisch: וַיֹּ֣אמֶר מֹשֶׁ֔ה לִבְנֵי־גָ֖ד וְלִבְנֵ֣י רְאוּבֵ֑ן הַאַֽחֵיכֶ֗ם יָבֹ֙אוּ֙ לַמִּלְחָמָ֔ה וְאַתֶּ֖ם תֵּ֥שְׁבוּ פֹֽה׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu den Söhnen Gad und zu den Söhnen Re'uven: „Sollen eure Brüder in den Kampf ziehen, und ihr wollt hier sitzen?

Kommentar: Der Vers zeigt Moses empörte Reaktion. וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה לִבְנֵי־גָד וְלִבְנֵי רְאוּבֵן ist die Redeeinleitung. הַאַחֵיכֶם יָבֹאוּ לַמִּלְחָמָה וְאַתֶּם תֵּשְׁבוּ פֹה ist die rhetorische Frage. הַ ist die Fragepartikel, אַחֵיכֶם (Plural von אָח „Bruder" mit Suffix 2. Person maskulin Plural „eure Brüder"), יָבֹאוּ (Qal Imperfekt 3. Person Plural von בוא „kommen, gehen"), לַמִּלְחָמָה (Präposition לְ mit מִלְחָמָה „Krieg" mit Artikel „in den Kampf"), וְאַתֶּם תֵּשְׁבוּ פֹה (Konjunktion mit emphatischem Personalpronomen 2. Person Plural, Qal Imperfekt von ישׁב „sitzen, bleiben" und Adverb פֹה „hier" „und ihr wollt hier sitzen/bleiben"). Die rhetorische Frage drückt scharfe Kritik aus: Während die Brüder kämpfen, wollen diese beiden Stämme sich drücken.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von einer kontrastierenden rhetorischen Frage.
Der Vers enthüllt Moses sofortige Interpretation: Er sieht in der Bitte einen Versuch, sich dem Kampf zu entziehen - ein unverantwortliches Verhalten gegenüber den Brüdern, die kämpfen müssen.
Numeri 32,7
Hebräisch: וְלָ֣מָּה תְנוּאוּן אֶת־לֵ֖ב בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל מֵֽעֲבֹר֙ אֶל־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁר־נָתַ֥ן לָהֶ֖ם יְהוָֽה׃
Deutsch: Und warum wollt ihr das Herz der Söhne Jisra'el abwenden, in das Land hinüberzuziehen, das der Ewige ihnen gegeben hat?

Kommentar: Der Vers wirft eine tiefere Anklage auf. וְלָמָּה תְנוּאוּן אֶת־לֵב בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die Frage nach der Wirkung. וְלָמָּה (Konjunktion mit Interrogativadverb „und warum"), תְנוּאוּן (Hiphil Imperfekt 2. Person maskulin Plural von נוא „abwenden, hindern, entmutigen" mit Paragogischem Nun), אֶת־לֵב בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Akkusativpartikel mit לֵב „Herz" im Constructus und „Söhne Israels" „das Herz der Söhne Israels"). מֵעֲבֹר אֶל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר־נָתַן לָהֶם יהוה gibt den Inhalt der Abwendung an. מֵעֲבֹר (Präposition מִן mit Qal Infinitiv Constructus von עבר „vom Hinüberziehen"), אֶל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר־נָתַן לָהֶם יהוה (Präposition mit אֶרֶץ „Land" und Relativsatz „in das Land, das der Ewige ihnen gegeben hat"). Moses fürchtet, dass die Weigerung dieser zwei Stämme die anderen entmutigen wird.
Die Satzstruktur zeigt eine rhetorische Frage mit Objekt (Herz der Israeliten) und finalem Infinitiv mit Relativsatz.
Der Vers zeigt Moses tiefere Sorge: Die Weigerung wird nicht nur diese zwei Stämme betreffen, sondern das ganze Volk entmutigen und vom Einzug ins verheißene Land abhalten - eine kollektive Katastrophe.
Numeri 32,8
Hebräisch: כֹּ֥ה עָשׂ֖וּ אֲבֹתֵיכֶ֑ם בְּשָׁלְחִ֥י אֹתָ֛ם מִקָּדֵ֥שׁ בַּרְנֵ֖עַ לִרְא֥וֹת אֶת־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: So taten eure Väter, als ich sie von Kadesch-Barnea aussandte, das Land zu sehen:

Kommentar: Der Vers leitet die historische Parallele ein. כֹּה עָשׂוּ אֲבֹתֵיכֶם ist der Vergleich. כֹּה (Adverb „so, auf diese Weise"), עָשׂוּ (Qal Perfekt 3. Person maskulin Plural von עשׂה „tun, machen"), אֲבֹתֵיכֶם (Plural von אָב „Vater" mit Suffix 2. Person maskulin Plural „eure Väter"). בְּשָׁלְחִי אֹתָם מִקָּדֵשׁ בַּרְנֵעַ לִרְאוֹת אֶת־הָאָרֶץ gibt den Kontext an. בְּשָׁלְחִי (Präposition בְ mit Qal Infinitiv Constructus von שׁלח „senden" und Suffix 1. Person Singular „als ich sandte"), אֹתָם (Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person maskulin Plural „sie"), מִקָּדֵשׁ בַּרְנֵעַ (Präposition מִן mit קָדֵשׁ בַּרְנֵעַ „von Kadesch-Barnea"), לִרְאוֹת אֶת־הָאָרֶץ (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von ראה „sehen" und Akkusativpartikel mit אֶרֶץ „das Land zu sehen"). Der Verweis ist auf die Kundschaftergeschichte in Num 13-14.
Die Satzstruktur zeigt einen Vergleichssatz mit temporalem Infinitivsatz.
Der Vers beginnt Moses historischen Rückblick: Was Gad und Ruben jetzt tun, ist genau das, was ihre Väter bei der Kundschaftung taten - eine verheerende Parallele.
Numeri 32,9
Hebräisch: וַֽיַּעֲל֞וּ עַד־נַ֣חַל אֶשְׁכּ֗וֹל וַיִּרְאוּ֙ אֶת־הָאָ֔רֶץ וַיָּנִ֕יאוּ אֶת־לֵ֖ב בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל לְבִלְתִּי־בֹא֙ אֶל־הָאָ֔רֶץ אֲשֶׁר־נָתַ֥ן לָהֶ֖ם יְהוָֽה׃
Deutsch: Sie zogen hinauf bis zum Tal Eschkol und sahen das Land; und sie machten das Herz der Söhne Jisra'el abwendig, dass sie nicht in das Land gehen wollten, das der Ewige ihnen gegeben hatte.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Sünde der Kundschafter. וַיַּעֲלוּ עַד־נַחַל אֶשְׁכּוֹל וַיִּרְאוּ אֶת־הָאָרֶץ zeigt die erste Phase. וַיַּעֲלוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von עלה „hinaufziehen"), עַד־נַחַל אֶשְׁכּוֹל (Präposition עַד „bis" mit נַחַל „Tal, Bach" im Constructus und אֶשְׁכּוֹל „Eschkol" „bis zum Tal Eschkol"), וַיִּרְאוּ אֶת־הָאָרֶץ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von ראה „sehen" mit Akkusativpartikel und אֶרֶץ „und sie sahen das Land"). Das Tal Eschkol wird in Num 13,23-24 als Ort erwähnt, wo die Kundschafter eine riesige Weintraube fanden.
וַיָּנִיאוּ אֶת־לֵב בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְבִלְתִּי־בֹא אֶל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר־נָתַן לָהֶם יהוה ist die Sünde. וַיָּנִיאוּ (Hiphil Wayyiqtol 3. Person Plural von נוא „abwenden, entmutigen, hindern" - dasselbe Verb wie in V. 7), אֶת־לֵב בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Akkusativpartikel mit לֵב „Herz" im Constructus und „Söhne Israels"), לְבִלְתִּי־בֹא (Präposition לְ mit בִּלְתִּי „nicht" und Qal Infinitiv Constructus von בוא „kommen, gehen" „sodass sie nicht gingen"), אֶל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר־נָתַן לָהֶם יהוה (Präposition mit אֶרֶץ und Relativsatz „in das Land, das der Ewige ihnen gegeben hatte").
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Wayyiqtol-Sätze, der letzte mit finalem Infinitiv.
Der Vers beschreibt die verhängnisvolle Sequenz: Die Kundschafter sahen das Land, aber statt das Volk zu ermutigen, entmutigten sie es - genau das, was Moses jetzt bei Gad und Ruben befürchtet.
Numeri 32,10
Hebräisch: וַיִּֽחַר־אַ֥ף יְהוָ֖ה בַּיּ֣וֹם הַה֑וּא וַיִּשָּׁבַ֖ע לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Zorn des Ewigen entbrannte an jenem Tag, und er schwor, sagend:

Kommentar: Der Vers zeigt Gottes Reaktion auf die Entmutigung. וַיִּחַר־אַף יהוה בַּיּוֹם הַהוּא beschreibt den Zorn. וַיִּחַר (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von חרה „brennen, entbrennen"), אַף יהוה (Constructus verbindung: אַף „Nase, Zorn" mit Tetragramm „der Zorn des Ewigen"), בַּיּוֹם הַהוּא (Präposition בְ mit יוֹם „Tag" und Demonstrativpronomen הַהוּא „jener" mit Artikel „an jenem Tag"). Die idiomatische Wendung חרה אַף („der Zorn entbrannte") ist bildlich: die Nase brennt vor Zorn.
וַיִּשָּׁבַע לֵאמֹר ist die Folge. וַיִּשָּׁבַע (Niphal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von שׁבע „schwören"), לֵאמֹר (Infinitiv Constructus von אמר mit לְ „sagend"). Der göttliche Schwur leitet das vernichtende Urteil ein.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Wayyiqtol-Sätze.
Der Vers markiert den Wendepunkt: Gottes Zorn entbrannte, und er schwor einen Schwur - die Einleitung zum Urteil über die Exodus-Generation.
Numeri 32,11
Hebräisch: אִם־יִרְא֨וּ הָאֲנָשִׁ֜ים הָעֹלִ֣ים מִמִּצְרַ֗יִם מִבֶּ֨ן עֶשְׂרִ֤ים שָׁנָה֙ וָמַ֔עְלָה אֵ֚ת הָאֲדָמָ֔ה אֲשֶׁ֥ר נִשְׁבַּ֛עְתִּי לְאַבְרָהָ֥ם לְיִצְחָ֖ק וּֽלְיַעֲקֹ֑ב כִּ֥י לֹא־מִלְא֖וּ אַחֲרָֽי׃
Deutsch: „Wenn die Männer, die aus Mizrajim heraufgezogen sind, von 20 Jahren an und darüber, das Land sehen werden, das ich 'Avraham, Jitzchak und Ja'akov zugeschworen habe! Denn sie sind mir nicht vollständig nachgefolgt;

Kommentar: Der Vers enthält den göttlichen Schwur. אִם־יִרְאוּ הָאֲנָשִׁים הָעֹלִים מִמִּצְרַיִם מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה אֵת הָאֲדָמָה ist eine Schwurformel. אִם hier als Schwurpartikel (nicht konditional), יִרְאוּ (Qal Imperfekt 3. Person Plural von ראה „sehen"), הָאֲנָשִׁים הָעֹלִים מִמִּצְרַיִם („die Männer, die aus Ägypten heraufgezogen sind"), מִבֶּן עֶשְׂרִים שָׁנָה וָמַעְלָה (Präposition מִן mit בֶּן „Sohn" im Constructus , עֶשְׂרִים שָׁנָה „zwanzig Jahre" und מַעְלָה „aufwärts" „von zwanzig Jahren an und darüber"), אֵת הָאֲדָמָה (Akkusativpartikel mit אֲדָמָה „Land, Erde"). Die Schwurformel mit אִם bedeutet hier „gewiss nicht" (negative Schwurformel).
אֲשֶׁר נִשְׁבַּעְתִּי לְאַבְרָהָם לְיִצְחָק וּלְיַעֲקֹב ist der Relativsatz zum Land. נִשְׁבַּעְתִּי (Niphal Perfekt 1. Person Singular von שׁבע „schwören"), לְאַבְרָהָם לְיִצְחָק וּלְיַעֲקֹב (dreifache Präposition לְ mit den drei Patriarchennamen). כִּי לֹא־מִלְאוּ אַחֲרָי ist die Begründung. כִּי („denn, weil"), לֹא־מִלְאוּ (Negation mit Piel Perfekt 3. Person Plural von מלא „füllen, vollständig sein"), אַחֲרָי (Präposition אַחַר „hinter, nach" mit Suffix 1. Person Singular „mir nach"). Die Wendung מלא אַחֲרֵי bedeutet idiomatisch „jemandem vollständig nachfolgen, völlig ergeben sein".
Die LXX erweitert den Text nach „von zwanzig Jahren und darüber" um „οἱ ἐπιστάμενοι τὸ κακὸν καὶ τὸ ἀγαθόν" (die das Böse und das Gute kennen), eine interpretierende Ergänzung, die im MT fehlt, und übersetzt „כִּי לֹא־מִלְאוּ אַחֲרָי" (denn sie sind mir nicht völlig nachgefolgt) mit „οὐ γὰρ συνεπηκολούθησαν ὀπίσω μου" (denn sie sind mir nicht gefolgt).
Die Satzstruktur zeigt eine negative Schwurformel mit Relativsatz und kausaler Begründung.
Der Vers verkündet das harte Urteil: Die Exodus-Generation ab 20 Jahren wird das Land nicht sehen, weil sie Gott nicht vollständig nachgefolgt sind - die Konsequenz der Entmutigung.
Numeri 32,12
Hebräisch: בִּלְתִּ֞י כָּלֵ֤ב בֶּן־יְפֻנֶּה֙ הַקְּנִזִּ֔י וִיהוֹשֻׁ֖עַ בִּן־נ֑וּן כִּ֥י מִלְא֖וּ אַחֲרֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: ausgenommen Kalev, der Sohn Jephunnes, der Kenisi, und Jehoschua, der Sohn Nuns; denn sie sind dem Ewigen vollständig nachgefolgt.

Kommentar: Der Vers gibt die Ausnahme an. בִּלְתִּי כָּלֵב בֶּן־יְפֻנֶּה הַקְּנִזִּי וִיהוֹשֻׁעַ בִּן־נוּן nennt die zwei Ausnahmen. בִּלְתִּי (Präposition „außer, ausgenommen"), כָּלֵב בֶּן־יְפֻנֶּה (Kaleb, Sohn Jefunnes), הַקְּנִזִּי (Gentilizium mit Artikel „der Kenisiter", was seine ethnische Zugehörigkeit angibt), וִיהוֹשֻׁעַ בִּן־נוּן (Konjunktion mit „Josua, Sohn des Nun"). Diese beiden treuen Kundschafter ermutigten das Volk (Num 13,30; 14,6-9).
כִּי מִלְאוּ אַחֲרֵי יהוה ist die Begründung. כִּי („denn"), מִלְאוּ אַחֲרֵי יהוה (Piel Perfekt 3. Person Plural von מלא mit Präposition אַחַר und Tetragramm „sie sind dem Ewigen vollständig nachgefolgt"). Die positive Formulierung steht im Kontrast zu V. 11.
Die LXX übersetzt „הַקְּנִזִּי" (der Kenasiter) mit „ὁ διακεχωρισμένος" (der Abgesonderte), was eine Interpretation statt Transliteration ist.
Die Satzstruktur zeigt eine Ausnahmeformel mit zwei Namen und kausaler Begründung.
Der Vers hebt die zwei treuen Kundschafter hervor: Kaleb und Josua dürfen ins Land, weil sie Gott vollständig nachfolgten - ein Kontrast zur untreuen Generation und ein Vorbild für Gad und Ruben.
Numeri 32,13
Hebräisch: וַיִּֽחַר־אַ֤ף יְהוָה֙ בְּיִשְׂרָאֵ֔ל וַיְנִעֵם֙ בַּמִּדְבָּ֔ר אַרְבָּעִ֖ים שָׁנָ֑ה עַד־תֹּם֙ כָּל־הַדּ֔וֹר הָעֹשֶׂ֥ה הָרַ֖ע בְּעֵינֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: Und der Zorn des Ewigen entbrannte gegen Jisra'el, und er ließ sie umherziehen 40 Jahre in der Wüste, bis die ganze Generation aufgerieben war, die das Böse in den Augen des Ewigen getan hatte.

Kommentar: Der Vers beschreibt die Strafe. וַיִּחַר־אַף יהוה בְּיִשְׂרָאֵל wiederholt die Zornformel (wie V. 10), jetzt mit בְּיִשְׂרָאֵל („gegen Israel"). וַיְנִעֵם בַּמִּדְבָּר אַרְבָּעִים שָׁנָה ist die Strafe. וַיְנִעֵם (Hiphil Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular mit Suffix 3. Person Plural von נוע „schwanken, umherwandern lassen"), בַּמִּדְבָּר (Präposition בְ mit מִדְבָּר „Wüste" mit Artikel „in der Wüste"), אַרְבָּעִים שָׁנָה („vierzig Jahre"). עַד־תֹּם כָּל־הַדּוֹר הָעֹשֶׂה הָרַע בְּעֵינֵי יהוה gibt die Dauer an. עַד־תֹּם (Präposition עַד „bis" mit Qal Infinitiv Constructus von תמם „zu Ende sein, aufgerieben sein"), כָּל־הַדּוֹר („die ganze Generation"), הָעֹשֶׂה הָרַע בְּעֵינֵי יהוה (Qal-Partizip von עשׂה „tun" mit רַע „Böses" und idiomatische Wendung בְּעֵינֵי יהוה „in den Augen des Ewigen" „die das Böse in den Augen des Ewigen tat").
Die LXX übersetzt „וַיְנִעֵם בַּמִּדְבָּר" (und er ließ sie umherirren in der Wüste) mit „καὶ κατερρέμβευσεν αὐτοὺς ἐν τῇ ἐρήμῳ" (und er ließ sie in der Wüste herumschweifen).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Wayyiqtol-Sätze mit temporaler Bestimmung.
Der Vers fasst die 40-jährige Wüstenwanderung als Strafe zusammen: Gott ließ die untreue Generation umherirren, bis sie völlig ausgestorben war - eine drastische Warnung an Gad und Ruben.
Numeri 32,14
Hebräisch: וְהִנֵּ֣ה קַמְתֶּ֗ם תַּ֚חַת אֲבֹ֣תֵיכֶ֔ם תַּרְבּ֖וּת אֲנָשִׁ֣ים חַטָּאִ֑ים לִסְפּ֣וֹת ע֗וֹד עַ֛ל חֲר֥וֹן אַף־יְהוָ֖ה אֶל־יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und siehe, ihr seid aufgestanden an eurer Väter Stelle, eine Brut von sündigen Männern, um die Glut des Zornes des Ewigen gegen Jisra'el noch zu mehren.

Kommentar: Der Vers zieht die vernichtende Parallele. וְהִנֵּה קַמְתֶּם תַּחַת אֲבֹתֵיכֶם ist die Anklage. וְהִנֵּה (Konjunktion mit Interjektion „und siehe"), קַמְתֶּם (Qal Perfekt 2. Person Plural von קום „aufstehen, sich erheben"), תַּחַת אֲבֹתֵיכֶם (Präposition תַּחַת „anstelle von, unter, an die Stelle von" mit אָבוֹת „Väter" und Suffix 2. Person Plural „an eurer Väter Stelle"). תַּרְבּוּת אֲנָשִׁים חַטָּאִים ist die harte Charakterisierung. תַּרְבּוּת (feminines Nomen „Brut, Nachwuchs, Nachkommenschaft" - ein abwertendes Wort), אֲנָשִׁים חַטָּאִים (Plural von אִישׁ „Mann" mit Qal-Partizip Plural von חטא „sündigen" „sündige Männer").
לִסְפּוֹת עוֹד עַל חֲרוֹן אַף־יהוה אֶל־יִשְׂרָאֵל gibt den Zweck an. לִסְפּוֹת (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von סוף/יסף „hinzufügen, vermehren"), עוֹד (Adverb „noch, weiter"), עַל חֲרוֹן אַף־יהוה (Präposition עַל „auf, zu" mit Constructus verbindung: חָרוֹן „Glut, Hitze" mit אַף „Zorn" und Tetragramm „auf die Glut des Zornes des Ewigen"), אֶל־יִשְׂרָאֵל („gegen Israel").
Die LXX übersetzt „תַּרְבּוּת אֲנָשִׁים חַטָּאִים" (eine Brut sündiger Männer) mit „σύστρεμμα ἀνθρώπων ἁμαρτωλῶν" (eine Zusammenrottung sündiger Männer), was negativer konnotiert ist.
Die Satzstruktur zeigt einen Erkenntnissatz mit Interjektion, appositive Charakterisierung und finalem Infinitiv.
Der Vers enthält Moses härteste Anklage: Gad und Ruben sind eine „Brut von Sündern", die wie ihre Väter Gottes Zorn auf Israel mehren - eine vernichtende Charakterisierung, die die Schwere ihres Anliegens unterstreicht.
Numeri 32,15
Hebräisch: כִּ֤י תְשׁוּבֻן֙ מֵֽאַחֲרָ֔יו וְיָסַ֣ף ע֔וֹד לְהַנִּיחֹ֖ו בַּמִּדְבָּ֑ר וְשִֽׁחַתֶּ֖ם לְכָל־הָעָ֥ם הַזֶּֽה׃
Deutsch: Wenn ihr euch von ihm abwendet, so wird er es noch länger in der Wüste lassen, und ihr werdet dieses ganze Volk verderben.

Kommentar: Der Vers warnt vor den katastrophalen Folgen. כִּי תְשׁוּבֻן מֵאַחֲרָיו ist die Bedingung. כִּי (konditionale Konjunktion „wenn"), תְשׁוּבֻן (Qal Imperfekt 2. Person Plural von שׁוב „umkehren, sich abwenden" mit Paragogischem Nun), מֵאַחֲרָיו (Präposition מִן mit אַחַר „hinter, nach" und Suffix 3. Person maskulin Singular „von hinter ihm", d.h. „von ihm weg"). וְיָסַף עוֹד לְהַנִּיחוֹ בַּמִּדְבָּר ist die erste Folge. וְיָסַף (Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von יסף „hinzufügen, noch mehr tun, fortfahren"), עוֹד („noch, weiter"), לְהַנִּיחוֹ (Präposition לְ mit Hiphil Infinitiv Constructus von נוח „ruhen lassen, lassen" und Suffix 3. Person maskulin Singular „es/ihn zu lassen"), בַּמִּדְבָּר (Präposition בְ mit מִדְבָּר „Wüste" mit Artikel „in der Wüste"). Gott wird das Volk noch länger in der Wüste lassen.
וְשִׁחַתֶּם לְכָל־הָעָם הַזֶּה ist die zweite, noch schlimmere Folge. וְשִׁחַתֶּם (Piel Perfekt 2. Person Plural mit Waw consecutivum von שׁחת „verderben, zugrunde richten"), לְכָל־הָעָם הַזֶּה (Präposition לְ mit כֹּל „alles, ganz", עָם „Volk" mit Artikel und Demonstrativpronomen זֶה „dieses" „dieses ganze Volk"). Die Präposition לְ hier im Sinne von „im Hinblick auf" oder als Akkusativ-Äquivalent.
Die Satzstruktur zeigt einen Konditionalsatz, gefolgt von zwei Konsekutivsätzen (Perfekta mit Waw consecutivum).
Der Vers malt das Schreckenszenario aus: Wenn Gad und Ruben sich abwenden, wird Gott das Volk erneut in der Wüste lassen, und sie tragen die Verantwortung für die Vernichtung des ganzen Volkes - eine maximale Drohung.
Numeri 32,16
Hebräisch: וַיִּגְּשׁ֤וּ אֵלָיו֙ וַ֣יֹּאמְר֔וּ גִּדְרֹ֥ת צֹ֛אן נִבְנֶ֥ה לְמִקְנֵ֖נוּ פֹּ֑ה וְעָרִ֖ים לְטַפֵּֽנוּ׃
Deutsch: Und sie traten zu ihm und sprachen: „Schafhürden wollen wir hier bauen für unser Vieh und Städte für unsere Kinder;

Kommentar: Der Vers zeigt die Reaktion von Gad und Ruben. וַיִּגְּשׁוּ אֵלָיו וַיֹּאמְרוּ ist die Einleitung. וַיִּגְּשׁוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von נגשׁ „herantreten, nahen"), אֵלָיו (Präposition mit Suffix 3. Person maskulin Singular „zu ihm", d.h. zu Mose), וַיֹּאמְרוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von אמר „sagen"). גִּדְרֹת צֹאן נִבְנֶה לְמִקְנֵנוּ פֹּה ist die erste Zusage. גִּדְרֹת צֹאן (Plural Constructus von גְּדֵרָה „Hürde, Umzäunung" mit צֹאן „Kleinvieh" „Schafhürden"), נִבְנֶה (Qal Imperfekt 1. Person Plural von בנה „bauen"), לְמִקְנֵנוּ (Präposition לְ mit מִקְנֶה „Vieh" und Suffix 1. Person Plural „für unser Vieh"), פֹּה (Adverb „hier").
וְעָרִים לְטַפֵּנוּ ist die zweite Zusage. וְעָרִים (Konjunktion mit Plural von עִיר „Stadt" „und Städte"), לְטַפֵּנוּ (Präposition לְ mit טַף „Kinder, Kleinkinder" und Suffix 1. Person Plural „für unsere Kinder"). Bemerkenswert: Sie erwähnen zuerst das Vieh, dann die Kinder - eine Priorität, die Mose später korrigieren wird (V. 24).
Die Satzstruktur zeigt zwei Wayyiqtol-Einleitungen, gefolgt von zwei koordinierten Objekten mit einem gemeinsamen Verb.
Der Vers zeigt, dass Gad und Ruben Moses Kritik verstanden haben: Sie treten näher und schlagen einen Kompromiss vor - sie wollen Infrastruktur für Vieh und Kinder bauen, aber was folgt, bleibt offen.
Numeri 32,17
Hebräisch: וַאֲנַ֜חְנוּ נֵחָלֵ֣ץ חֻשִׁ֗ים לִפְנֵי֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל עַ֛ד אֲשֶׁ֥ר אִם־הֲבִֽיאֹנֻ֖ם אֶל־מְקוֹמָ֑ם וְיָשַׁ֤ב טַפֵּ֙נוּ֙ בְּעָרֵ֣י הַמִּבְצָ֔ר מִפְּנֵ֖י יֹשְׁבֵ֥י הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: wir selbst aber wollen uns eilends rüsten vor den Söhnen Jisra'els, bis wir sie an ihren Ort gebracht haben; und unsere Kinder sollen in den festen Städten bleiben vor den Bewohnern des Landes.

Kommentar: Der Vers enthält die entscheidende Zusage. וַאֲנַחְנוּ נֵחָלֵץ חֻשִׁים לִפְנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist das Versprechen. וַאֲנַחְנוּ (Konjunktion mit emphatischem Personalpronomen 1. Person Plural „wir selbst aber"), נֵחָלֵץ (Niphal Imperfekt 1. Person Plural von חלץ „sich rüsten, bewaffnen"), חֻשִׁים (Qal Passiv-Partizip Plural von חושׁ „eilen, sich beeilen" „eilig, gerüstet" - ein adverbialer Akkusativ „eilends"), לִפְנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition לִפְנֵי „vor, an der Spitze von" mit „Söhne Israels"). עַד אֲשֶׁר אִם־הֲבִיאֹנֻם אֶל־מְקוֹמָם gibt die Dauer an. עַד אֲשֶׁר (temporale Konjunktion „bis"), אִם (hier emphatic, nicht konditional), הֲבִיאֹנֻם (Hiphil Perfekt 1. Person Plural von בוא „bringen" mit Suffix 3. Person Plural und Paragogischem Nun „wir sie gebracht haben"), אֶל־מְקוֹמָם („an ihren Ort").
וְיָשַׁב טַפֵּנוּ בְּעָרֵי הַמִּבְצָר מִפְּנֵי יֹשְׁבֵי הָאָרֶץ erklärt die Sicherheitsvorkehrung. וְיָשַׁב (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von ישׁב „sitzen, wohnen, bleiben"), טַפֵּנוּ („unsere Kinder"), בְּעָרֵי הַמִּבְצָר (Präposition בְ mit Plural Constructus von עִיר „Stadt" und מִבְצָר „Festung, befestigte Stadt" mit Artikel „in den festen Städten"), מִפְּנֵי יֹשְׁבֵי הָאָרֶץ (Präposition מִן mit פָּנִים „Angesicht" und Qal-Partizip Plural Constructus von ישׁב „wohnen" mit אֶרֶץ „vor den Bewohnern des Landes").
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit adverbialem Akkusativ und temporalem Nebensatz, gefolgt von einem konsekutiven Satz.
Der Vers enthält das entscheidende Versprechen: Gad und Ruben werden bewaffnet an der Spitze Israels kämpfen, bis alle im Land angesiedelt sind, während ihre Familien in befestigten Städten sicher sind - ein Kompromiss zwischen ihrem Wunsch und ihrer Pflicht.
Numeri 32,18
Hebräisch: לֹ֥א נָשׁ֖וּב אֶל־בָּתֵּ֑ינוּ עַ֗ד הִתְנַחֵל֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל אִ֖ישׁ נַחֲלָתֽוֹ׃
Deutsch: Wir wollen nicht zu unseren Häusern zurückkehren, bis die Söhne Jisra'el jeder sein Erbteil in Besitz genommen haben.

Kommentar: Der Vers verstärkt die Zusage. לֹא נָשׁוּב אֶל־בָּתֵּינוּ ist das negative Versprechen. לֹא נָשׁוּב (Negation mit Qal Imperfekt 1. Person Plural von שׁוב „zurückkehren"), אֶל־בָּתֵּינוּ (Präposition mit Plural von בַּיִת „Haus" und Suffix 1. Person Plural „zu unseren Häusern"). עַד הִתְנַחֵל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אִישׁ נַחֲלָתוֹ gibt die Bedingung an. עַד (temporale Präposition „bis"), הִתְנַחֵל (Hithpael Infinitiv Constructus von נחל „in Besitz nehmen, erben"), בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Subjekt des Infinitivs), אִישׁ נַחֲלָתוֹ (distributive Construction: אִישׁ „jeder" mit נַחֲלָה „Erbteil" und Suffix 3. Person maskulin Singular „jeder sein Erbteil").
Die Satzstruktur zeigt einen negativen Hauptsatz mit temporaler Infinitivkonstruktion.
Der Vers unterstreicht die Entschlossenheit: Gad und Ruben werden nicht in ihre Häuser zurückkehren, bis jeder Israelit sein Erbteil erhalten hat - ein totales Engagement für die Sache des ganzen Volkes.
Numeri 32,19
Hebräisch: כִּ֣י לֹ֤א נִנְחַל֙ אִתָּ֔ם מֵעֵ֥בֶר לַיַּרְדֵּ֖ן וָהָ֑לְאָה כִּ֣י בָ֤אָה נַחֲלָתֵ֙נוּ֙ אֵלֵ֔ינוּ מֵעֵ֥בֶר הַיַּרְדֵּ֖ן מִזְרָֽחָה׃
Deutsch: Denn wir wollen nicht mit ihnen erben jenseits des Jardens und weiterhin, denn unser Erbteil ist uns diesseits des Jardens gegen Sonnenaufgang zugekommen.

Kommentar: Der Vers klärt die territoriale Abgrenzung. כִּי לֹא נִנְחַל אִתָּם מֵעֵבֶר לַיַּרְדֵּן וָהָלְאָה ist die Verzichtserklärung. כִּי (kausale Konjunktion „denn"), לֹא נִנְחַל (Negation mit Qal Imperfekt 1. Person Plural von נחל „erben, in Besitz nehmen"), אִתָּם (Präposition mit Suffix 3. Person Plural „mit ihnen"), מֵעֵבֶר לַיַּרְדֵּן (Präposition מִן mit עֵבֶר „Seite, jenseits" im Constructus und Präposition לְ mit יַרְדֵּן „von jenseits des Jordan"), וָהָלְאָה (Konjunktion mit הָלְאָה „weiter, darüber hinaus").
כִּי בָאָה נַחֲלָתֵנוּ אֵלֵינוּ מֵעֵבֶר הַיַּרְדֵּן מִזְרָחָה ist die Begründung. כִּי („denn"), בָאָה (Qal Perfekt 3. Person feminin Singular von בוא „kommen"), נַחֲלָתֵנוּ (נַחֲלָה „Erbteil" mit Suffix 1. Person Plural „unser Erbteil"), אֵלֵינוּ (Präposition mit Suffix 1. Person Plural „zu uns"), מֵעֵבֶר הַיַּרְדֵּן מִזְרָחָה (Präposition מִן mit עֵבֶר הַיַּרְדֵּן „von der Seite des Jordan" und מִזְרָחָה „ostwärts, gegen Sonnenaufgang" „diesseits des Jordan ostwärts").
Die Satzstruktur zeigt zwei kausale Sätze, die die Verzichtserklärung und ihre Begründung enthalten.
Der Vers klärt: Gad und Ruben verzichten auf Land westlich des Jordan, weil ihr Erbteil bereits im Ostjordanland liegt - eine wichtige Klarstellung, dass sie nicht mehr Land wollen, sondern nur im bereits eroberten Gebiet bleiben möchten.
Numeri 32,20
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר אֲלֵיהֶם֙ מֹשֶׁ֔ה אִֽם־תַּעֲשׂ֖וּן אֶת־הַדָּבָ֣ר הַזֶּ֑ה אִם־תֵּחָ֥לְצ֛וּ לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה לַמִּלְחָמָֽה׃
Deutsch: Und Mosche sprach zu ihnen: „Wenn ihr dieses tun wollt, wenn ihr euch vor dem Ewigen zum Kriege rüsten wollt,

Kommentar: Der Vers beginnt Moses bedingte Zustimmung. וַיֹּאמֶר אֲלֵיהֶם מֹשֶׁה ist die Redeeinleitung. אִם־תַּעֲשׂוּן אֶת־הַדָּבָר הַזֶּה ist die erste Bedingung. אִם (konditionale Konjunktion „wenn"), תַּעֲשׂוּן (Qal Imperfekt 2. Person maskulin Plural von עשׂה „tun" mit Paragogischem Nun), אֶת־הַדָּבָר הַזֶּה (Akkusativpartikel mit דָּבָר „Sache, Wort" mit Artikel und Demonstrativpronomen זֶה „dieses" „diese Sache"). אִם־תֵּחָלְצוּ לִפְנֵי יהוה לַמִּלְחָמָה ist die Spezifizierung. אִם wiederholt die konditionale Partikel, תֵּחָלְצוּ (Niphal Imperfekt 2. Person Plural von חלץ „sich rüsten, sich bewaffnen"), לִפְנֵי יהוה (Präposition לִפְנֵי „vor" mit Tetragramm „vor dem Ewigen"), לַמִּלְחָמָה (Präposition לְ mit מִלְחָמָה „Krieg" mit Artikel „zum Krieg"). Die Formulierung לִפְנֵי יהוה betont, dass dies ein heiliger Krieg ist.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von zwei konditionalen Protasen (wenn-Sätze).
Der Vers zeigt Moses vorsichtige Öffnung: Er ist bereit zu verhandeln, aber stellt klare Bedingungen - die Rüstung zum Krieg muss vor dem Ewigen geschehen, d.h. im Dienst Gottes.
Numeri 32,21
Hebräisch: וְעָבַ֨ר לָכֶ֧ם כָּל־חָל֛וּץ אֶת־הַיַּרְדֵּ֖ן לִפְנֵ֣י יְהוָ֑ה עַ֧ד הוֹרִישׁ֛וֹ אֶת־אֹיְבָ֖יו מִפָּנָֽיו׃
Deutsch: und alle unter euch, die gerüstet sind, vor dem Ewigen über den Jarden ziehen, bis er seine Feinde vor sich her vertrieben hat,

Kommentar: Der Vers setzt die Bedingungen fort. וְעָבַר לָכֶם כָּל־חָלוּץ אֶת־הַיַּרְדֵּן לִפְנֵי יהוה ist die zweite Bedingung. וְעָבַר (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von עבר „hinüberziehen"), לָכֶם (Präposition לְ mit Suffix 2. Person Plural - hier ethischer Dativ oder „von euch"), כָּל־חָלוּץ (כֹּל „jeder" mit חָלוּץ Qal Passiv-Partizip von חלץ „gerüstet, bewaffnet" „jeder Gerüstete"), אֶת־הַיַּרְדֵּן (Akkusativpartikel mit יַרְדֵּן mit Artikel „den Jordan"), לִפְנֵי יהוה (wieder die Betonung „vor dem Ewigen").
עַד הוֹרִישׁוֹ אֶת־אֹיְבָיו מִפָּנָיו gibt die Dauer an. עַד (temporale Präposition „bis"), הוֹרִישׁוֹ (Hiphil Infinitiv Constructus von ירשׁ „vertreiben, in Besitz nehmen" mit Suffix 3. Person maskulin Singular „sein Vertreiben", d.h. „bis er vertrieben hat"), אֶת־אֹיְבָיו (Akkusativpartikel mit Plural von אֹיֵב „Feind" und Suffix 3. Person maskulin Singular „seine Feinde"), מִפָּנָיו (Präposition מִן mit Plural von פָּנִים „Angesicht" und Suffix „von vor ihm"). Das Subjekt von הוֹרִישׁוֹ ist Gott (יהוה aus dem vorherigen Satz).
Die Satzstruktur zeigt einen konsekutiven Satz (Perfekt mit Waw consecutivum) mit temporalem Infinitiv.
Der Vers präzisiert: Alle Bewaffneten müssen über den Jordan ziehen und kämpfen, bis Gott alle Feinde vertrieben hat - kein vorzeitiger Rückzug ist erlaubt.
Numeri 32,22
Hebräisch: וְנִכְבְּשָׁ֨ה הָאָ֜רֶץ לִפְנֵ֤י יְהוָה֙ וְאַחַ֣ר תָּשֻׁ֔בוּ וִהְיִיתֶ֧ם נְקִיִּ֛ים מֵיְהוָ֖ה וּמִיִּשְׂרָאֵ֑ל וְ֠הָיְתָה הָאָ֨רֶץ הַזֹּ֥את לָכֶ֛ם לַאֲחֻזָּ֖ה לִפְנֵ֥י יְהוָֽה׃
Deutsch: und das Land vor dem Ewigen unterworfen ist, und ihr danach zurückkehrt, so sollt ihr schuldlos sein vor dem Ewigen und vor Jisra'el; und dieses Land soll euch zum Besitztum sein vor dem Ewigen.

Kommentar: Der Vers schließt die Bedingungen ab und nennt die Konsequenzen. וְנִכְבְּשָׁה הָאָרֶץ לִפְנֵי יהוה ist die dritte Bedingung. וְנִכְבְּשָׁה (Niphal Perfekt 3. Person feminin Singular mit Waw consecutivum von כבשׁ „unterwerfen"), הָאָרֶץ (Subjekt mit Artikel „das Land"), לִפְנֵי יהוה („vor dem Ewigen"). וְאַחַר תָּשֻׁבוּ ist die vierte Bedingung. וְאַחַר (Konjunktion mit Adverb אַחַר „danach, nachher"), תָּשֻׁבוּ (Qal Imperfekt 2. Person Plural von שׁוב „zurückkehren").
וִהְיִיתֶם נְקִיִּים מֵיהוה וּמִיִּשְׂרָאֵל ist die erste positive Folge (Apodosis). וִהְיִיתֶם (Qal Perfekt 2. Person Plural mit Waw consecutivum von היה „sein"), נְקִיִּים (Adjektiv Plural von נָקִי „unschuldig, schuldlos, frei"), מֵיהוה וּמִיִּשְׂרָאֵל (Präposition מִן mit Tetragramm und Konjunktion mit Präposition und יִשְׂרָאֵל „vor/gegenüber dem Ewigen und vor/gegenüber Israel"). Sie werden keine Schuld haben - weder vor Gott noch vor dem Volk.
וְהָיְתָה הָאָרֶץ הַזֹּאת לָכֶם לַאֲחֻזָּה לִפְנֵי יהוה ist die zweite positive Folge. וְהָיְתָה (Qal Perfekt 3. Person feminin Singular mit Waw consecutivum von היה), הָאָרֶץ הַזֹּאת (Subjekt „dieses Land"), לָכֶם (Dativ „euch"), לַאֲחֻזָּה (Präposition לְ mit אֲחֻזָּה „Besitztum" „zum Besitztum"), לִפְנֵי יהוה („vor dem Ewigen", d.h. mit göttlicher Legitimation).
Die Satzstruktur zeigt zwei weitere Bedingungen (Perfekta mit Waw consecutivum im Protasis) und zwei positive Folgen im Apodosis.
Der Vers verspricht: Wenn alle Bedingungen erfüllt sind, werden Gad und Ruben schuldlos vor Gott und Israel sein, und das Ostjordanland wird rechtmäßig ihr Besitz - eine göttlich legitimierte Landnahme.
Numeri 32,23
Hebräisch: וְאִם־לֹ֤א תַעֲשׂוּן֙ כֵּ֔ן הִנֵּ֥ה חֲטָאתֶ֖ם לַיהוָ֑ה וּדְעוּ֙ חַטַּאתְכֶ֔ם אֲשֶׁ֥ר תִּמְצָ֖א אֶתְכֶֽם׃
Deutsch: Wenn ihr aber nicht so tut, siehe, so habt ihr gegen den Ewigen gesündigt; und erkennt, dass eure Sünde euch finden wird.

Kommentar: Der Vers warnt vor den negativen Folgen bei Nichterfüllung. וְאִם־לֹא תַעֲשׂוּן כֵּן ist die negative Bedingung. וְאִם־לֹא (Konjunktion mit konditionaler Partikel und Negation „wenn aber nicht"), תַעֲשׂוּן (Qal Imperfekt 2. Person Plural von עשׂה „tun" mit Paragogischem Nun), כֵּן (Adverb „so"). הִנֵּה חֲטָאתֶם לַיהוה ist die Folge. הִנֵּה (Interjektion „siehe"), חֲטָאתֶם (Qal Perfekt 2. Person Plural von חטא „sündigen"), לַיהוה (Präposition לְ mit Tetragramm „gegen den Ewigen"). Das Perfekt drückt hier die Gewissheit der Folge aus.
וּדְעוּ חַטַּאתְכֶם אֲשֶׁר תִּמְצָא אֶתְכֶם ist die dramatische Warnung. וּדְעוּ (Konjunktion mit Qal Imperativ maskulin Plural von ידע „wissen, erkennen"), חַטַּאתְכֶם (feminin חַטָּאת „Sünde" mit Suffix 2. Person Plural „eure Sünde"), אֲשֶׁר תִּמְצָא אֶתְכֶם (Relativsatz: Qal Imperfekt 3. Person feminin Singular von מצא „finden" mit Akkusativpartikel und Suffix 2. Person Plural „die euch finden wird"). Die Personifizierung der Sünde als aktive Macht, die den Sünder verfolgt und findet, ist eindrucksvoll.
Die Satzstruktur zeigt eine negative Bedingung, gefolgt von zwei Apodosen (eine als Feststellung, eine als Imperativ mit Relativsatz).
Der Vers enthält eine der eindringlichsten Warnungen der Torah: Wer sein Versprechen nicht hält, sündigt gegen Gott, und diese Sünde wird den Schuldigen unweigerlich einholen - keine Flucht ist möglich.
Numeri 32,24
Hebräisch: בְּנֽוּ־לָכֶ֤ם עָרִים֙ לְטַפְּכֶ֔ם וּגְדֵרֹ֖ת לְצֹנַאֲכֶ֑ם וְהַיֹּצֵ֥א מִפִּיכֶ֖ם תַּעֲשֽׂוּ׃
Deutsch: Baut euch Städte für eure Kinder und Hürden für euer Kleinvieh, und tut, was aus eurem Mund hervorgegangen ist.

Kommentar: Der Vers gibt Moses Erlaubnis und Mahnung. בְּנוּ־לָכֶם עָרִים לְטַפְּכֶם וּגְדֵרֹת לְצֹנַאֲכֶם ist die Erlaubnis. בְּנוּ (Qal Imperativ maskulin Plural von בנה „bauen"), לָכֶם (Dativ „für euch"), עָרִים לְטַפְּכֶם (Plural עִיר „Städte" mit Präposition לְ, טַף „Kinder" und Suffix 2. Person Plural „für eure Kinder"), וּגְדֵרֹת לְצֹנַאֲכֶם (Konjunktion mit Plural von גְּדֵרָה „Hürde" und Präposition mit צֹאן „Kleinvieh" und Suffix „und Hürden für euer Kleinvieh"). Bemerkenswert: Mose korrigiert die Reihenfolge aus V. 16 - jetzt stehen die Kinder vor dem Vieh, was die richtige Priorität zeigt.
וְהַיֹּצֵא מִפִּיכֶם תַּעֲשׂוּ ist die Mahnung. וְהַיֹּצֵא מִפִּיכֶם (Konjunktion mit Qal-Partizip von יצא „ausgehen" mit Artikel und Präposition מִן mit פֶּה „Mund" und Suffix 2. Person Plural „was aus eurem Mund herausgeht"), תַּעֲשׂוּ (Qal Imperfekt 2. Person Plural von עשׂה „tun"). Das Gesagte muss getan werden - ein Prinzip der Verbindlichkeit mündlicher Zusagen.
Die Satzstruktur zeigt zwei Imperative, der zweite mit partizipialem Objekt.
Der Vers gibt die Erlaubnis zur Ansiedlung, korrigiert aber subtil die Prioritäten (Kinder vor Vieh) und mahnt zur Erfüllung der gegebenen Versprechen - was aus dem Mund kam, muss getan werden.
Numeri 32,25
Hebräisch: וַיֹּ֤אמֶר בְּנֵי־גָד֙ וּבְנֵ֣י רְאוּבֵ֔ן אֶל־מֹשֶׁ֖ה לֵאמֹ֑ר עֲבָדֶ֣יךָ יַעֲשׂ֔וּ כַּאֲשֶׁ֥ר אֲדֹנִ֖י מְצַוֶּֽה׃
Deutsch: Und die Söhne Gad und die Söhne Re'uven sprachen zu Mosche, sagend: „Deine Knechte werden tun, wie mein Herr gebietet.

Kommentar: Der Vers zeigt die Zusage von Gad und Ruben. וַיֹּאמֶר בְּנֵי־גָד וּבְנֵי רְאוּבֵן אֶל־מֹשֶׁה לֵאמֹר ist die Redeeinleitung. עֲבָדֶיךָ יַעֲשׂוּ כַּאֲשֶׁר אֲדֹנִי מְצַוֶּה ist die demütige Zusage. עֲבָדֶיךָ (Plural von עֶבֶד „Knecht" mit Suffix 2. Person maskulin Singular „deine Knechte" - demütige Selbstbezeichnung), יַעֲשׂוּ (Qal Imperfekt 3. Person Plural von עשׂה „tun, machen"), כַּאֲשֶׁר (Vergleichskonjunktion „wie, so wie"), אֲדֹנִי (Singular אָדוֹן „Herr" mit Suffix 1. Person Singular „mein Herr"), מְצַוֶּה (Piel-Partizip maskulin Singular von צוה „befehlen, gebieten").
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von einer einfachen Zusage mit Vergleichssatz.
Der Vers zeigt die bedingungslose Annahme von Moses Bedingungen: Gad und Ruben verpflichten sich, genau das zu tun, was Mose befiehlt - eine klare Unterwerfung unter seine Autorität.
Numeri 32,26
Hebräisch: טַפֵּ֣נוּ נָשֵׁ֔ינוּ מִקְנֵ֖נוּ וְכָל־בְּהֶמְתֵּ֑נוּ יִֽהְיוּ־שָׁ֖ם בְּעָרֵ֥י הַגִּלְעָֽד׃
Deutsch: Unsere Kinder, unsere Frauen, unsere Herden und all unser Vieh sollen dort in den Städten Gil'ads sein;

Kommentar: Der Vers spezifiziert, wer zurückbleibt. טַפֵּנוּ נָשֵׁינוּ מִקְנֵנוּ וְכָל־בְּהֶמְתֵּנוּ ist die vierfache Aufzählung. טַפֵּנוּ (טַף „Kinder" mit Suffix 1. Person Plural „unsere Kinder"), נָשֵׁינוּ (Plural von אִשָּׁה „Frau" mit Suffix „unsere Frauen" - jetzt erstmals erwähnt), מִקְנֵנוּ (מִקְנֶה „Herden, Vieh" mit Suffix „unsere Herden"), וְכָל־בְּהֶמְתֵּנוּ (Konjunktion mit כֹּל und בְּהֵמָה „Vieh" mit Suffix „und all unser Vieh"). Die Reihenfolge (Kinder, Frauen, dann Vieh) zeigt die korrekte Priorität.
יִהְיוּ־שָׁם בְּעָרֵי הַגִּלְעָד gibt den Ort an. יִהְיוּ (Qal Imperfekt 3. Person Plural von היה „sein"), שָׁם (Adverb „dort"), בְּעָרֵי הַגִּלְעָד (Präposition בְ mit Plural Constructus von עִיר „Stadt" und גִּלְעָד „Gilead" mit Artikel „in den Städten Gileads").
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Subjekte mit einem gemeinsamen Prädikat und Ortsangabe.
Der Vers klärt die Arrangements: Familien (jetzt einschließlich der Frauen) und Vieh bleiben in Gilead, während die wehrfähigen Männer in den Krieg ziehen - eine klare Aufgabenteilung.
Numeri 32,27
Hebräisch: וַעֲבָדֶ֨יךָ יַֽעַבְר֜וּ כָּל־חֲל֥וּץ צָבָ֛א לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה לַמִּלְחָמָ֑ה כַּאֲשֶׁ֥ר אֲדֹנִ֖י דֹּבֵֽר׃
Deutsch: deine Knechte aber, alle zum Heere Gerüsteten, werden vor dem Ewigen hinüberziehen zum Kriege, wie mein Herr redet.

Kommentar: Der Vers wiederholt die Kriegszusage. וַעֲבָדֶיךָ יַעַבְרוּ כָּל־חֲלוּץ צָבָא לִפְנֵי יהוה לַמִּלְחָמָה ist das Versprechen. וַעֲבָדֶיךָ (Konjunktion mit עֶבֶד „Knecht" Plural und Suffix 2. Person maskulin Singular „deine Knechte"), יַעַבְרוּ (Qal Imperfekt 3. Person Plural von עבר „hinüberziehen"), כָּל־חֲלוּץ צָבָא (כֹּל mit חָלוּץ Qal Passiv-Partizip von חלץ „gerüstet" im Constructus mit צָבָא „Heer" „jeder zum Heer Gerüstete"), לִפְנֵי יהוה („vor dem Ewigen"), לַמִּלְחָמָה (Präposition לְ mit מִלְחָמָה „Krieg" mit Artikel „zum Krieg"). כַּאֲשֶׁר אֲדֹנִי דֹּבֵר ist die Bekräftigung: כַּאֲשֶׁר („wie, so wie"), אֲדֹנִי („mein Herr"), דֹּבֵר (Qal-Partizip von דבר „reden").
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptsatz mit Vergleichssatz.
Der Vers bekräftigt: Alle wehrfähigen Männer werden bewaffnet vor dem Ewigen in den Krieg ziehen - genau wie Mose es verlangt hat.
Numeri 32,28
Hebräisch: וַיְצַ֤ו לָהֶם֙ מֹשֶׁ֔ה אֵ֚ת אֶלְעָזָ֣ר הַכֹּהֵ֔ן וְאֵ֖ת יְהוֹשֻׁ֣עַ בִּן־נ֑וּן וְאֶת־רָאשֵׁ֛י אֲב֥וֹת הַמַּטּ֖וֹת לִבְנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und Mosche gebot ihretwegen El'asar, dem Priester, und Jehoschua, dem Sohn Nuns, und den Häuptern der Vaterhäuser der Stämme der Söhne Jisra'el;

Kommentar: Der Vers zeigt Moses Vorsichtsmaßnahme. וַיְצַו לָהֶם מֹשֶׁה ist die Einleitung. וַיְצַו (Piel Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von צוה „befehlen, gebieten"), לָהֶם (Präposition לְ mit Suffix 3. Person Plural „ihretwegen, über sie"), מֹשֶׁה ist das Subjekt. אֵת אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן וְאֵת יְהוֹשֻׁעַ בִּן־נוּן וְאֶת־רָאשֵׁי אֲבוֹת הַמַּטּוֹת לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל sind die dreifachen Adressaten: אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן (Eleasar der Priester), יְהוֹשֻׁעַ בִּן־נוּן (Josua, Sohn des Nun - Moses Nachfolger), רָאשֵׁי אֲבוֹת הַמַּטּוֹת לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל (Plural Constructus von רֹאשׁ „Haupt" mit אָבוֹת „Väter" im Constructus , מַטֶּה „Stamm" Plural und „Söhne Israels" „die Häupter der Vaterhäuser der Stämme der Söhne Israels"). Mose befiehlt den zukünftigen Führern, die die Erfüllung überwachen sollen.
Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit indirektem Objekt und dreifachem direktem Objekt.
Der Vers zeigt Moses Weitsicht: Er befiehlt Eleasar, Josua und den Stammesführern - denjenigen, die nach seinem Tod die Einhaltung der Vereinbarung überwachen müssen.
Numeri 32,29
Hebräisch: וַיֹּ֨אמֶר מֹשֶׁ֜ה אֲלֵהֶ֗ם אִם־יַעַבְר֣וּ בְנֵי־גָ֣ד וּבְנֵי־רְאוּבֵ֣ן׀ אִ֠תְּכֶם אֶֽת־הַיַּרְדֵּ֞ן כָּל־חָל֤וּץ לַמִּלְחָמָה֙ לִפְנֵ֣י יְהוָ֔ה וְנִכְבְּשָׁ֥ה הָאָ֖רֶץ לִפְנֵיכֶ֑ם וּנְתַתֶּ֥ם לָהֶ֛ם אֶת־אֶ֥רֶץ הַגִּלְעָ֖ד לַאֲחֻזָּֽה׃
Deutsch: und Mosche sprach zu ihnen: „Wenn die Söhne Gad und die Söhne Re'uven, alle zum Kriege Gerüsteten, mit euch vor dem Ewigen über den Jarden ziehen, und das Land vor euch unterworfen sein wird, so sollt ihr ihnen das Land Gil'ad zum Besitztum geben;

Kommentar: Der Vers enthält Moses Anweisungen an die zukünftigen Führer. וַיֹּאמֶר מֹשֶׁה אֲלֵהֶם ist die Redeeinleitung. אִם־יַעַבְרוּ בְנֵי־גָד וּבְנֵי־רְאוּבֵן אִתְּכֶם אֶת־הַיַּרְדֵּן כָּל־חָלוּץ לַמִּלְחָמָה לִפְנֵי יהוה ist die Bedingung. אִם (konditionale Partikel), יַעַבְרוּ (Qal Imperfekt 3. Person Plural von עבר „hinüberziehen"), בְנֵי־גָד וּבְנֵי־רְאוּבֵן (Subjekte), אִתְּכֶם (Präposition mit Suffix 2. Person Plural „mit euch"), אֶת־הַיַּרְדֵּן („den Jordan"), כָּל־חָלוּץ לַמִּלְחָמָה („jeder zum Krieg Gerüstete"), לִפְנֵי יהוה („vor dem Ewigen").
וְנִכְבְּשָׁה הָאָרֶץ לִפְנֵיכֶם ist die zweite Bedingung. וְנִכְבְּשָׁה (Niphal Perfekt 3. Person feminin Singular mit Waw consecutivum von כבשׁ „unterworfen werden"), הָאָרֶץ („das Land"), לִפְנֵיכֶם („vor euch"). וּנְתַתֶּם לָהֶם אֶת־אֶרֶץ הַגִּלְעָד לַאֲחֻזָּה ist die Folge (Apodosis). וּנְתַתֶּם (Qal Perfekt 2. Person Plural mit Waw consecutivum von נתן „geben"), לָהֶם („ihnen"), אֶת־אֶרֶץ הַגִּלְעָד („das Land Gilead"), לַאֲחֻזָּה („zum Besitztum").
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, zwei konditionale Protasen und eine Apodosis.
Der Vers formuliert die bindende Anweisung an die Nachfolger: Wenn Gad und Ruben ihre Versprechen erfüllen, sollen sie Gilead erhalten - eine rechtliche Absicherung der Vereinbarung.
Numeri 32,30
Hebräisch: וְאִם־לֹ֧א יַֽעַבְר֛וּ חֲלוּצִ֖ים אִתְּכֶ֑ם וְנֹֽאחֲז֥וּ בְתֹכְכֶ֖ם בְּאֶ֥רֶץ כְּנָֽעַן׃
Deutsch: wenn sie aber nicht gerüstet mit euch hinüberziehen, so sollen sie sich unter euch ansiedeln im Land Kena'an.

Kommentar: Der Vers gibt die Alternative. וְאִם־לֹא יַעַבְרוּ חֲלוּצִים אִתְּכֶם ist die negative Bedingung. וְאִם־לֹא (Konjunktion mit konditionaler Partikel und Negation „wenn aber nicht"), יַעַבְרוּ (Qal Imperfekt 3. Person Plural von עבר „hinüberziehen"), חֲלוּצִים (Qal Passiv-Partizip Plural von חלץ „gerüstet"), אִתְּכֶם („mit euch"). וְנֹאחֲזוּ בְתֹכְכֶם בְּאֶרֶץ כְּנָעַן ist die Folge. וְנֹאחֲזוּ (Niphal Perfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von אחז „ergreifen, sich ansiedeln, Besitz ergreifen"), בְתֹכְכֶם (Präposition בְ mit תָּוֶךְ „Mitte" und Suffix 2. Person Plural „in eurer Mitte, unter euch"), בְּאֶרֶץ כְּנָעַן (Präposition בְ mit אֶרֶץ כְּנָעַן „im Land Kanaan").
Die LXX erweitert den Text erheblich um: „καὶ διαβιβάσετε τὴν ἀποσκευὴν αὐτῶν καὶ τὰς γυναῖκας αὐτῶν καὶ τὰ κτήνη αὐτῶν πρότερα ὑμῶν εἰς γῆν Χανάαν" (und ihr sollt ihr Gepäck und ihre Frauen und ihr Vieh vor euch ins Land Kanaan hinüberbringen), eine bedeutende textliche Erweiterung, die im MT völlig fehlt.
Die Satzstruktur zeigt eine negative Bedingung mit konsekutiver Folge.
Der Vers stellt klar: Wenn Gad und Ruben ihre Versprechen nicht halten, verlieren sie das Ostjordanland und müssen sich wie alle anderen westlich des Jordan ansiedeln - eine wirksame Drohung.
Numeri 32,31
Hebräisch: וַיַּֽעֲנ֧וּ בְנֵי־גָ֛ד וּבְנֵ֥י רְאוּבֵ֖ן לֵאמֹ֑ר אֵ֩ת אֲשֶׁ֨ר דִּבֶּ֧ר יְהוָ֛ה אֶל־עֲבָדֶ֖יךָ כֵּ֥ן נַעֲשֶֽׂה׃
Deutsch: Und die Söhne Gad und die Söhne Re'uven antworteten, sagend: „Wie der Ewige zu deinen Knechten geredet hat, so wollen wir tun.

Kommentar: Der Vers zeigt die feierliche Zusage. וַיַּעֲנוּ בְנֵי־גָד וּבְנֵי רְאוּבֵן לֵאמֹר ist die Einleitung. וַיַּעֲנוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von ענה „antworten"). אֵת אֲשֶׁר דִּבֶּר יהוה אֶל־עֲבָדֶיךָ כֵּן נַעֲשֶׂה ist die Zusage. אֵת אֲשֶׁר (Akkusativpartikel mit Relativpronomen „das, was"), דִּבֶּר יהוה (Piel Perfekt 3. Person maskulin Singular von דבר „reden" mit Tetragramm als Subjekt „der Ewige geredet hat"), אֶל־עֲבָדֶיךָ („zu deinen Knechten"), כֵּן נַעֲשֶׂה (Adverb כֵּן „so" und Qal Imperfekt 1. Person Plural von עשׂה „tun" „so wollen wir tun"). Bemerkenswert: Sie sagen nicht „wie Mose geredet hat", sondern „wie der Ewige geredet hat" - sie erkennen Moses Worte als göttliche Worte an.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von einer Zusage mit Relativsatz.
Der Vers zeigt die theologische Dimension: Gad und Ruben erkennen, dass Moses Bedingungen göttliche Bedingungen sind - sie verpflichten sich gegenüber Gott selbst.
Numeri 32,32
Hebräisch: נַ֣חְנוּ נַעֲבֹ֧ר חֲלוּצִ֛ים לִפְנֵ֥י יְהוָ֖ה אֶ֣רֶץ כְּנָ֑עַן וְאִתָּ֨נוּ֙ אֲחֻזַּ֣ת נַחֲלָתֵ֔נוּ מֵעֵ֖בֶר לַיַּרְדֵּֽן׃
Deutsch: Wir wollen gerüstet vor dem Ewigen in das Land Kena'an hinüberziehen, und der Besitz unseres Erbteils sei uns diesseits des Jardens.

Kommentar: Der Vers fasst die Vereinbarung zusammen. נַחְנוּ נַעֲבֹר חֲלוּצִים לִפְנֵי יהוה אֶרֶץ כְּנָעַן ist die Verpflichtung. נַחְנוּ (emphatisches Personalpronomen 1. Person Plural „wir"), נַעֲבֹר (Qal Imperfekt 1. Person Plural von עבר „hinüberziehen"), חֲלוּצִים (Qal Passiv-Partizip Plural von חלץ „gerüstet"), לִפְנֵי יהוה („vor dem Ewigen"), אֶרֶץ כְּנָעַן (Akkusativ „das Land Kanaan" - sie werden nach Kanaan hinüberziehen). וְאִתָּנוּ אֲחֻזַּת נַחֲלָתֵנוּ מֵעֵבֶר לַיַּרְדֵּן ist die Gegenleistung. וְאִתָּנוּ (Konjunktion mit Präposition אֵת „mit" und Suffix 1. Person Plural „und mit uns", d.h. „uns gehört"), אֲחֻזַּת נַחֲלָתֵנוּ (DoppelConstructus : אֲחֻזָּה „Besitztum" im Constructus mit נַחֲלָה „Erbteil" und Suffix 1. Person Plural „der Besitz unseres Erbteils"), מֵעֵבֶר לַיַּרְדֵּן („diesseits des Jordan", d.h. Ostjordanland).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Aussagen (Verpflichtung und Gegenleistung).
Der Vers formuliert präzise: Wir ziehen bewaffnet nach Kanaan, aber unser Erbteil bleibt im Ostjordanland - eine klare vertragliche Formulierung.
Numeri 32,33
Hebräisch: וַיִּתֵּ֣ן לָהֶ֣ם׀ מֹשֶׁ֡ה לִבְנֵי־גָד֩ וְלִבְנֵ֨י רְאוּבֵ֜ן וְלַחֲצִ֣י׀ שֵׁ֣בֶט׀ מְנַשֶּׁ֣ה בֶן־יוֹסֵ֗ף אֶת־מַמְלֶ֨כֶת֙ סִיחֹן֙ מֶ֣לֶךְ הָֽאֱמֹרִ֔י וְאֶת־מַמְלֶ֔כֶת ע֖וֹג מֶ֣לֶךְ הַבָּשָׁ֑ן הָאָ֗רֶץ לְעָרֶ֙יהָ֙ בִּגְבֻלֹ֔ת עָרֵ֥י הָאָ֖רֶץ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und Mosche gab ihnen, den Söhnen Gad und den Söhnen Re'uven und der Hälfte des Stammes Menasche, des Sohnes Josefs, das Königreich Sichons, des Königs der Emori, und das Königreich Ogs, des Königs von Baschan, das Land nach seinen Städten in den Grenzen, die Städte des Landes ringsum.

Kommentar: Der Vers dokumentiert die Landübertragung. וַיִּתֵּן לָהֶם מֹשֶׁה לִבְנֵי־גָד וְלִבְנֵי רְאוּבֵן וְלַחֲצִי שֵׁבֶט מְנַשֶּׁה בֶן־יוֹסֵף nennt die Empfänger. וַיִּתֵּן (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von נתן „geben"), לָהֶם („ihnen"), מֹשֶׁה (Subjekt), לִבְנֵי־גָד וְלִבְנֵי רְאוּבֵן (wie zuvor), וְלַחֲצִי שֵׁבֶט מְנַשֶּׁה בֶן־יוֹסֵף (Konjunktion mit Präposition לְ, חֲצִי „Hälfte" im Constructus , שֵׁבֶט „Stamm" mit מְנַשֶּׁה בֶּן־יוֹסֵף „Manasse, Sohn Josefs" „und der Hälfte des Stammes Manasse"). Überraschend: Ein halber Stamm Manasse wird erstmals erwähnt - möglicherweise schlossen sie sich später an.
אֶת־מַמְלֶכֶת סִיחֹן מֶלֶךְ הָאֱמֹרִי וְאֶת־מַמְלֶכֶת עוֹג מֶלֶךְ הַבָּשָׁן sind die Gebiete. מַמְלֶכֶת סִיחֹן מֶלֶךְ הָאֱמֹרִי (Constructus verbindung: מַמְלֶכֶת „Königreich" mit סִיחֹן מֶלֶךְ הָאֱמֹרִי „Sichon, König der Amoriter"), מַמְלֶכֶת עוֹג מֶלֶךְ הַבָּשָׁן („Königreich Ogs, des Königs von Baschan"). Diese Gebiete wurden in Num 21 erobert. הָאָרֶץ לְעָרֶיהָ בִּגְבֻלֹת עָרֵי הָאָרֶץ סָבִיב präzisiert. הָאָרֶץ („das Land"), לְעָרֶיהָ בִּגְבֻלֹת (Präposition לְ mit Plural von עִיר „Stadt" und Suffix und Präposition בְ mit Plural von גְּבוּל „Grenze" „nach seinen Städten in den Grenzen"), עָרֵי הָאָרֶץ סָבִיב (Plural Constructus von עִיר mit אֶרֶץ und Adverb סָבִיב „ringsum" „die Städte des Landes ringsum").
Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit indirektem Objekt (dreifach), direktem Objekt (zweifach) und präzisierender Apposition.
Der Vers dokumentiert die offizielle Landübertragung: Mose gibt die eroberten Königreiche Sichons und Ogs an Gad, Ruben und halb Manasse - eine rechtliche Besiegelung der Vereinbarung.
Numeri 32,34
Hebräisch: וַיִּבְנ֣וּ בְנֵי־גָ֔ד אֶת־דִּיבֹ֖ן וְאֶת־עֲטָרֹ֑ת וְאֵ֖ת עֲרֹעֵֽר׃
Deutsch: Und die Söhne Gads bauten Divon und Atarot und Aro'er,

Kommentar: Der Vers beginnt die Liste der gadditischen Städte. וַיִּבְנוּ בְנֵי־גָד ist die Einleitung. וַיִּבְנוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von בנה „bauen"), בְנֵי־גָד („die Söhne Gads"). אֶת־דִּיבֹן וְאֶת־עֲטָרֹת וְאֵת עֲרֹעֵר sind die ersten drei Städte: דִּיבֹן (Dibon), עֲטָרֹת (Ataroth), עֲרֹעֵר (Aroer). Alle drei wurden bereits in V. 3 erwähnt.
Die Satzstruktur zeigt ein Verb mit Subjekt und drei koordinierten Objekten.
Der Vers dokumentiert die Bautätigkeit: Gad beginnt mit dem Wiederaufbau oder der Befestigung der zugeteilten Städte.
Numeri 32,35
Hebräisch: וְאֶת־עַטְרֹ֥ת שׁוֹפָ֛ן וְאֶת־יַעְזֵ֖ר וְיָגְבֳּהָֽה׃
Deutsch: und Atrot-Schofan und Ja'ser und Jogbeha,

Kommentar: Der Vers setzt die gadditische Städteliste fort. וְאֶת־עַטְרֹת שׁוֹפָן וְאֶת־יַעְזֵר וְיָגְבֳּהָה sind drei weitere Städte: עַטְרֹת שׁוֹפָן (Atrot-Schofan - eine Variation von Ataroth), יַעְזֵר (Jaeser, bereits in V. 3 erwähnt), יָגְבֳּהָה (Jogbeha).
Die LXX übersetzt „עַטְרֹת שׁוֹפָן" (Atrot-Schophan) mit „Σωφάρ" (Sophar), während „יָגְבֳּהָה" (Jogbeha) zu „καὶ ὕψωσαν αὐτάς" (und sie erhöhten sie) wird - eine interpretierende Übersetzung, die den Ortsnamen von der Wortwurzel גבה „hoch sein" ableitet und als Verb wiedergibt.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Objekte, die das Verb aus V. 34 fortsetzen.
Der Vers fügt drei weitere Städte zur gadditischen Liste hinzu.
Numeri 32,36
Hebräisch: וְאֶת־בֵּ֥ית נִמְרָ֖ה וְאֶת־בֵּ֣ית הָרָ֑ן עָרֵ֥י מִבְצָ֖ר וְגִדְרֹ֥ת צֹֽאן׃
Deutsch: und Bet-Nimra und Bet-Haran, feste Städte und Schafhürden.

Kommentar: Der Vers schließt die gadditische Liste ab. וְאֶת־בֵּית נִמְרָה וְאֶת־בֵּית הָרָן sind die letzten zwei Städte: בֵּית נִמְרָה (Bet-Nimra, Nimra wurde in V. 3 erwähnt), בֵּית הָרָן (Bet-Haran). עָרֵי מִבְצָר וְגִדְרֹת צֹאן charakterisiert. עָרֵי מִבְצָר (Plural Constructus von עִיר mit מִבְצָר „Festung" „feste Städte"), וְגִדְרֹת צֹאן (Konjunktion mit Plural von גְּדֵרָה „Hürde" im Constructus mit צֹאן „Kleinvieh" „und Schafhürden"). Die Zusammenfassung zeigt die doppelte Funktion: befestigte Städte zum Schutz und Hürden für das Vieh.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Objekte mit zusammenfassender Charakterisierung.
Der Vers schließt die gadditische Bautätigkeit ab: Insgesamt acht Städte wurden gebaut, sowohl befestigte Städte als auch Viehhürden - wie in V. 16 versprochen.
Numeri 32,37
Hebräisch: וּבְנֵ֤י רְאוּבֵן֙ בָּנ֔וּ אֶת־חֶשְׁבּ֖וֹן וְאֶת־אֶלְעָלֵ֑א וְאֵ֖ת קִרְיָתָֽיִם׃
Deutsch: Und die Söhne Re'uven bauten Cheschbon und El'ale und Kirjatajim,

Kommentar: Der Vers beginnt die Liste der rubenitischen Städte. וּבְנֵי רְאוּבֵן בָּנוּ ist die Einleitung. וּבְנֵי רְאוּבֵן (Konjunktion mit „Söhne Rubens"), בָּנוּ (Qal Perfekt 3. Person Plural von בנה „bauen"). אֶת־חֶשְׁבּוֹן וְאֶת־אֶלְעָלֵא וְאֵת קִרְיָתָיִם sind die ersten drei Städte: חֶשְׁבּוֹן (Heschbon, die ehemalige Hauptstadt Sichons, Num 21,26), אֶלְעָלֵא (Elale, in V. 3 erwähnt), קִרְיָתָיִם (Kirjatajim - „die Doppelstadt").
Die Satzstruktur zeigt ein Subjekt mit Verb und drei koordinierten Objekten.
Der Vers dokumentiert Rubens Bautätigkeit, beginnend mit der bedeutenden Stadt Heschbon.
Numeri 32,38
Hebräisch: וְאֶת־נְב֞וֹ וְאֶת־בַּ֧עַל מְע֛וֹן מֽוּסַבֹּ֥ת שֵׁ֖ם וְאֶת־שִׂבְמָ֑ה וַיִּקְרְא֣וּ בְשֵׁמֹ֔ת אֶת־שְׁמ֥וֹת הֶעָרִ֖ים אֲשֶׁ֥ר בָּנֽוּ׃
Deutsch: und Nevo und Ba'al-Me'on, deren Namen geändert wurden, und Sivma; und sie nannten mit Namen die Namen der Städte, die sie bauten.

Kommentar: Der Vers schließt die rubenitische Liste ab. וְאֶת־נְבוֹ וְאֶת־בַּעַל מְעוֹן מוּסַבֹּת שֵׁם וְאֶת־שִׂבְמָה sind die letzten drei Städte: נְבוֹ (Nebo, der Berg, wo Mose sterben wird, Dtn 34,1), בַּעַל מְעוֹן (Baal-Meon - ein Name mit der heidnischen Gottheit Baal), מוּסַבֹּת שֵׁם (Hophal-Partizip feminin Plural Constructus von סבב „umgeben, ändern" mit שֵׁם „Name" „deren Namen geändert wurden"), שִׂבְמָה (Sibma, Sebam in V. 3). Die Notiz über die Namensänderung bezieht sich vermutlich auf Baal-Meon, dessen heidnischer Name geändert werden sollte.
וַיִּקְרְאוּ בְשֵׁמֹת אֶת־שְׁמוֹת הֶעָרִים אֲשֶׁר בָּנוּ ist die Zusammenfassung. וַיִּקְרְאוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von קרא „rufen, nennen"), בְשֵׁמֹת (Präposition בְ mit Plural von שֵׁם „Name" „mit Namen"), אֶת־שְׁמוֹת הֶעָרִים אֲשֶׁר בָּנוּ (Akkusativpartikel mit Plural Constructus von שֵׁם mit עִיר „Stadt" Plural mit Artikel und Relativsatz „die Namen der Städte, die sie bauten"). Die Formulierung קרא בשמות bedeutet „neue Namen geben".
Die LXX übersetzt „מוּסַבֹּת שֵׁם" (mit geänderten Namen) mit „περικεκυκλωμένας" (umzingelt/ummauert), was eine deutlich abweichende Interpretation darstellt, und „שִׂבְמָה" (Sibma) wird zu „Σεβαμά" (Sebama).
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Objekte mit partizipialer Erläuterung, gefolgt von einem zusammenfassenden Satz.
Der Vers dokumentiert Rubens Umbenennung heidnischer Städtenamen - ein Zeichen der religiösen Reinigung des Landes von kanaanäischen Einflüssen.
Numeri 32,39
Hebräisch: וַיֵּ֨לְכ֜וּ בְּנֵ֨י מָכִ֧יר בֶּן־מְנַשֶּׁ֛ה גִּלְעָ֖דָה וַֽיִּלְכְּדֻ֑הָ וַיּ֖וֹרֶשׁ אֶת־הָאֱמֹרִ֥י אֲשֶׁר־בָּֽהּ׃
Deutsch: Und die Söhne Machir, des Sohnes Menasche, zogen nach Gil'ad und nahmen es ein; und sie vertrieben den Emori, der darin war.

Kommentar: Der Vers erklärt, wie halb Manasse zu seinem Anteil kam. וַיֵּלְכוּ בְּנֵי מָכִיר בֶּן־מְנַשֶּׁה גִּלְעָדָה וַיִּלְכְּדֻהָ zeigt die Eroberung. וַיֵּלְכוּ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von הלך „gehen, ziehen"), בְּנֵי מָכִיר בֶּן־מְנַשֶּׁה (Plural Constructus von בֵּן „Sohn" mit מָכִיר „Machir" im Constructus mit בֶּן־מְנַשֶּׁה „Sohn Manasses" „die Söhne Machirs, des Sohnes Manasses"), גִּלְעָדָה (Ortsadverb zu גִּלְעָד „nach Gilead"), וַיִּלְכְּדֻהָ (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von לכד „erobern, einnehmen" mit Suffix 3. Person feminin Singular „und sie nahmen es ein"). וַיּוֹרֶשׁ אֶת־הָאֱמֹרִי אֲשֶׁר־בָּהּ zeigt die Vertreibung. וַיּוֹרֶשׁ (Hiphil Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von ירשׁ „vertreiben, in Besitz nehmen"), אֶת־הָאֱמֹרִי (Akkusativpartikel mit אֱמֹרִי „Amoriter" mit Artikel „den Amoriter"), אֲשֶׁר־בָּהּ (Relativsatz „der darin war").
Die LXX übersetzt „וַיּוֹרֶשׁ אֶת־הָאֱמֹרִי" (und er vertrieb den Amoriter) mit „καὶ ἀπώλεσεν τὸν Ἀμορραῖον" (und er vernichtete den Amoriter), was drastischer ist.
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Wayyiqtol-Sätze.
Der Vers erklärt rückblickend: Die Söhne Machirs (ein Clan Manasses) eroberten Gilead eigenständig, weshalb sie Anspruch auf dieses Gebiet hatten - eine Legitimation ihres Landbesitzes.
Numeri 32,40
Hebräisch: וַיִּתֵּ֤ן מֹשֶׁה֙ אֶת־הַגִּלְעָ֔ד לְמָכִ֖יר בֶּן־מְנַשֶּ֑ה וַיֵּ֖שֶׁב בָּֽהּ׃
Deutsch: Und Mosche gab Gil'ad dem Machir, dem Sohn Menasche; und er wohnte darin.

Kommentar: Der Vers dokumentiert die Zuteilung an Machir. וַיִּתֵּן מֹשֶׁה אֶת־הַגִּלְעָד לְמָכִיר בֶּן־מְנַשֶּׁה ist die Übertragung. וַיִּתֵּן (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von נתן „geben"), מֹשֶׁה (Subjekt), אֶת־הַגִּלְעָד (Akkusativpartikel mit גִּלְעָד mit Artikel), לְמָכִיר בֶּן־מְנַשֶּׁה (Präposition לְ mit „Machir, Sohn Manasses"). וַיֵּשֶׁב בָּהּ ist die Ansiedlung. וַיֵּשֶׁב (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von ישׁב „wohnen, sich niederlassen"), בָּהּ (Präposition בְ mit Suffix 3. Person feminin Singular „darin").
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Wayyiqtol-Sätze.
Der Vers dokumentiert Moses offizielle Anerkennung: Er gibt Gilead den Machiriter, die sich dort niederließen - eine Legitimation durch Eroberung und offizielle Zuteilung.
Numeri 32,41
Hebräisch: וְיָאִ֤יר בֶּן־מְנַשֶּׁה֙ הָלַ֔ךְ וַיִּלְכֹּ֖ד אֶת־חַוֹּתֵיהֶ֑ם וַיִּקְרָ֥א אֶתְהֶ֖ן חַוֹּ֥ת יָאִֽיר׃
Deutsch: Und Ja'ir, der Sohn Menasche, zog hin und nahm ihre Dörfer ein und nannte sie Chawot-Ja'ir.

Kommentar: Der Vers berichtet von einem weiteren manassitischen Eroberer. וְיָאִיר בֶּן־מְנַשֶּׁה הָלַךְ וַיִּלְכֹּד אֶת־חַוֹּתֵיהֶם zeigt die Eroberung. וְיָאִיר בֶּן־מְנַשֶּׁה (Konjunktion mit יָאִיר „Jair" im Constructus mit בֶּן־מְנַשֶּׁה „Sohn Manasses"), הָלַךְ (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular von הלך „gehen, ziehen"), וַיִּלְכֹּד (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von לכד „erobern"), אֶת־חַוֹּתֵיהֶם (Akkusativpartikel mit Plural von חַוָּה „Zeltdorf, Dorf" und Suffix 3. Person maskulin Plural „ihre Dörfer"). וַיִּקְרָא אֶתְהֶן חַוֹּת יָאִיר ist die Benennung. וַיִּקְרָא (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von קרא „nennen, rufen"), אֶתְהֶן (Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person feminin Plural „sie"), חַוֹּת יָאִיר („Chawot-Jair" = „Zeltdörfer Jairs").
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Verben (ein Perfekt, zwei Wayyiqtol).
Der Vers dokumentiert Jairs individuelle Eroberung und Benennung der Dörfer nach sich selbst - eine persönliche Landnahme innerhalb des manassitischen Gebiets.
Numeri 32,42
Hebräisch: וְנֹ֣בַח הָלַ֔ךְ וַיִּלְכֹּ֥ד אֶת־קְנָ֖ת וְאֶת־בְּנֹתֶ֑יהָ וַיִּקְרָ֧א לָ֦ה נֹ֖בַח בִּשְׁמֹֽו׃
Deutsch: Und Novach zog hin und nahm Kenat und seine Töchter ein und nannte es Novach nach seinem Namen.

Kommentar: Der Vers schließt das Kapitel mit einem dritten Eroberer ab. וְנֹבַח הָלַךְ וַיִּלְכֹּד אֶת־קְנָת וְאֶת־בְּנֹתֶיהָ zeigt die Eroberung. וְנֹבַח (Konjunktion mit נֹבַח „Nobah" - ein weiterer manassitischer Krieger), הָלַךְ (Qal Perfekt von הלך), וַיִּלְכֹּד (Qal Wayyiqtol von לכד), אֶת־קְנָת (Akkusativpartikel mit קְנָת „Kenat"), וְאֶת־בְּנֹתֶיהָ (Konjunktion mit Akkusativpartikel, Plural von בַּת „Tochter" und Suffix 3. Person feminin Singular „und ihre Töchter"). Der Ausdruck „Töchter" bezeichnet hier die abhängigen Dörfer oder Siedlungen einer Hauptstadt.
וַיִּקְרָא לָה נֹבַח בִּשְׁמוֹ ist die Benennung. וַיִּקְרָא (Qal Wayyiqtol von קרא), לָה (Präposition לְ mit Suffix 3. Person feminin Singular „ihr", d.h. der Stadt), נֹבַח („Nobah"), בִּשְׁמוֹ (Präposition בְ mit שֵׁם „Name" und Suffix 3. Person maskulin Singular „nach seinem Namen").
Die LXX übersetzt „נֹבַח" (Nobah) mit „Ναβώθ" (Naboth), eine Namensvariation, und „קְנָת" (Kenat) wird zu „Κανάθ" (Kanath).
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Verben (ein Perfekt, zwei Wayyiqtol).
Der Vers schließt das Kapitel mit einem dritten Beispiel individueller Eroberung und Benennung ab: Nobah eroberte Kenat und benannte es nach sich selbst - ein Zeichen persönlichen Besitzanspruchs.
Kapitel 32 beschreibt wie Gad und Ruben um Ansiedlung im fruchtbaren Ostjordanland statt westlich des Jordan bitten (V. 1-5). Mose zürnt und wirft ihnen vor, wie die untreuen Kundschafter das Volk zu entmutigen (V. 6-15). Sie versprechen, bewaffnet vorauszuziehen bis ganz Israel angesiedelt ist (V. 16-19). Mose akzeptiert unter der Bedingung vollständiger Erfüllung, sonst verlieren sie alles (V. 20-30). Nach ihrer Zustimmung (V. 31-32) gibt Mose Gad, Ruben und halb Manasse die eroberten Königreiche Sichons und Ogs (V. 33). Die Stämme bauen ihre Städte (V. 34-38), manassitische Clans erobern weitere Gebiete in Gilead (V. 39-42).
Allgemeine Beobachtung: Die LXX verwendet durchgängig „ἀποσκευή" (Gepäck/Hausrat) für „טַף" (Kinder/Familie), was die Bedeutung von Personen zu Besitz verschiebt. Die LXX fügt in Vers 30 eine erhebliche Klärung hinzu über das Überführen von Familien und Besitz, die im MT fehlt.
Numeri 33,1
Hebräisch: אֵ֜לֶּה מַסְעֵ֣י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֗ל אֲשֶׁ֥ר יָצְא֛וּ מֵאֶ֥רֶץ מִצְרַ֖יִם לְצִבְאֹתָ֑ם בְּיַד־מֹשֶׁ֖ה וְאַהֲרֹֽן׃
Deutsch: Dies sind die Züge der Söhne Jisra'el, die aus dem Land Mizrajim ausgezogen sind, nach ihren Heeren, unter der Hand Mosches und Aharons.

Kommentar: Der Vers ist die feierliche Überschrift über das ganze Kapitel. אֵלֶּה מַסְעֵי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל ist die Hauptaussage. אֵלֶּה (Demonstrativpronomen Plural „dies, diese"), מַסְעֵי (Plural Constructus von מַסַּע „Zug, Aufbruch, Wanderung" - von נסע „aufbrechen"), בְנֵי־יִשְׂרָאֵל (Plural Constructus בֵּן mit יִשְׂרָאֵל „die Züge der Söhne Israels").
אֲשֶׁר יָצְאוּ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם לְצִבְאֹתָם ist der Relativsatz mit Charakterisierung. אֲשֶׁר יָצְאוּ (Relativpartikel mit Qal Perfekt 3. Person Plural von יצא „hinausgehen, ausziehen" „die ausgezogen sind"), מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם (Präposition מִן „aus" mit אֶרֶץ „Land" im Constructus und מִצְרַיִם „Ägypten" „aus dem Land Ägypten"), לְצִבְאֹתָם (Präposition לְ mit Plural צָבָא „Heer, Schar" und Suffix 3. Person Plural „nach ihren Heeren" - die militärische Organisation Israels).
בְּיַד־מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן gibt die Führung an. בְּיַד־מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן (Präposition בְ mit יָד „Hand" im Constructus und מֹשֶׁה und Konjunktion mit אַהֲרֹן „unter der Hand Moses und Aarons" - בְּיַד bedeutet idiomatisch „unter der Führung, unter der Leitung von").
Die Satzstruktur zeigt eine Demonstrativüberschrift mit Relativsatz und zwei präpositionalen Ergänzungen (Art der Organisation und Führung).
Der Vers ist die feierliche Einleitung zu einem Reiseitinerar - אֵלֶּה מַסְעֵי („dies sind die Züge") kündigt eine Liste an. Der Auszug מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם wird als organisiertes Unternehmen dargestellt: לְצִבְאֹתָם („nach ihren Heeren" - militärische Ordnung) und בְּיַד־מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן („unter der Führung von Mose und Aaron"). Dies ist kein chaotischer Exodus, sondern ein geordneter Marsch unter göttlicher und menschlicher Führung.
Numeri 33,2
Hebräisch: וַיִּכְתֹּ֨ב מֹשֶׁ֜ה אֶת־מוֹצָאֵיהֶ֛ם לְמַסְעֵיהֶ֖ם עַל־פִּ֣י יְהוָ֑ה וְאֵ֥לֶּה מַסְעֵיהֶ֖ם לְמוֹצָאֵיהֶֽם׃
Deutsch: Und Mosche schrieb ihre Auszüge auf, nach ihren Zügen, nach dem Mund des Ewigen; und dies sind ihre Züge, nach ihren Auszügen.

Kommentar: Der Vers betont die schriftliche Fixierung des Itinerars. וַיִּכְתֹּב מֹשֶׁה אֶת־מוֹצָאֵיהֶם לְמַסְעֵיהֶם עַל־פִּי יהוה ist die Hauptaussage. וַיִּכְתֹּב מֹשֶׁה (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von כתב „schreiben" mit מֹשֶׁה als Subjekt „und Mose schrieb auf"), אֶת־מוֹצָאֵיהֶם (Akkusativpartikel mit Plural מוֹצָא „Ausgang, Auszug, Aufbruch" - von יצא - und Suffix 3. Person Plural „ihre Auszüge"), לְמַסְעֵיהֶם (Präposition לְ mit Plural מַסַּע und Suffix „nach ihren Zügen, entsprechend ihren Zügen"), עַל־פִּי יהוה (Präposition עַל mit פֶּה „Mund" im Constructus und Tetragramm „nach dem Mund des Ewigen" - göttlicher Befehl).
וְאֵלֶּה מַסְעֵיהֶם לְמוֹצָאֵיהֶם ist die wiederholende Überschrift. וְאֵלֶּה מַסְעֵיהֶם (Konjunktion mit Demonstrativpronomen Plural und Plural מַסַּע mit Suffix „und dies sind ihre Züge"), לְמוֹצָאֵיהֶם (Präposition לְ mit Plural מוֹצָא und Suffix „nach ihren Auszügen"). Der Chiasmus ist bemerkenswert: erst מוֹצָאֵיהֶם לְמַסְעֵיהֶם („Auszüge nach Zügen"), dann umgekehrt מַסְעֵיהֶם לְמוֹצָאֵיהֶם („Züge nach Auszügen").
Die Satzstruktur zeigt eine narrative Aussage über Moses Schreibakt (mit göttlicher Autorität) und eine demonstrative Wiederaufnahme der Überschrift mit chiastischer Umkehrung der Begriffe.
Der Vers legitimiert die folgende Liste doppelt: (1) וַיִּכְתֹּב מֹשֶׁה - Mose selbst hat sie aufgeschrieben (Augenzeugenschaft), (2) עַל־פִּי יהוה - auf göttlichen Befehl. Dies ist keine nachträgliche Rekonstruktion, sondern zeitgenössische, autorisierte Dokumentation. Der Chiasmus מוֹצָאֵיהֶם לְמַסְעֵיהֶם / מַסְעֵיהֶם לְמוֹצָאֵיהֶם betont die Wechselbeziehung: Jeder Aufbruch führt zu einem Zug, jeder Zug beginnt mit einem Aufbruch - die vollständige Reiseroute.
EXKURS: DIE BEDEUTUNG DES REISEITINERARS 
Die 42 Stationen Israels (V. 3-49) sind mehr als geographische Notizen. Sie erfüllen mehrere theologische Funktionen: 
DOKUMENTARISCHE FUNKTION: וַיִּכְתֹּב מֹשֶׁה עַל־פִּי יְהוָה - "Mose schrieb auf göttlichen Befehl" legitimiert die Liste doppelt: als Augenzeugenzeugnis und als göttlich autorisiertes Dokument. Dies ist keine spätere Legendenbildung, sondern zeitgenössische Aufzeichnung. 
PÄDAGOGISCHE FUNKTION: Die rhythmische Monotonie וַיִּסְעוּ מִן... וַיַּחֲנוּ בְּ ("sie brachen auf von... lagerten in...") spiegelt die jahrzehntelange Wüstenerfahrung: Station für Station, Jahr für Jahr. Die Wiederholung ist literarisches Mittel, um die Geduld Gottes und die Ausdauer Israels zu zeigen. 
THEOLOGISCHE FUNKTION: Jede Station ist Zeugnis göttlicher Führung. Israel irrte nicht ziellos umher - jeder Aufbruch und jede Lagerung geschah unter Gottes Leitung. Die 42 Stationen bilden eine heilige Geographie des Glaubens. 
MAHNENDE FUNKTION: Ortsnamen wie Mara (Bitterkeit), Kivrot-Hattaawa (Gräber der Begierde), Refidim (kein Wasser) sind eingeschriebene Mahnmale. Das Land selbst erinnert an Rebellion und Gericht. 
Die Liste endet nicht mit Triumph (Einzug ins Land), sondern in den Ebenen Moabs - Israel steht noch vor der Schwelle. Die Reise ist dokumentiert, aber die Verheißung noch nicht erfüllt. Erst Josua wird den Jordan überqueren.
Numeri 33,3
Hebräisch: וַיִּסְע֤וּ מֵֽרַעְמְסֵס֙ בַּחֹ֣דֶשׁ הָרִאשׁ֔וֹן בַּחֲמִשָּׁ֥ה עָשָׂ֛ר י֖וֹם לַחֹ֣דֶשׁ הָרִאשׁ֑וֹן מִֽמָּחֳרַ֣ת הַפֶּ֗סַח יָצְא֤וּ בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֙ בְּיָ֣ד רָמָ֔ה לְעֵינֵ֖י כָּל־מִצְרָֽיִם׃
Deutsch: Sie brachen auf von Ra'mses im ersten Monat, am 15. Tag des ersten Monats. Am Morgen nach dem Pesach zogen die Söhne Jisra'el aus mit erhobener Hand, vor den Augen aller Mizrajim.

Kommentar: Der Vers datiert und charakterisiert den Exodus präzise. וַיִּסְעוּ מֵרַעְמְסֵס בַּחֹדֶשׁ הָרִאשׁוֹן בַּחֲמִשָּׁה עָשָׂר יוֹם לַחֹדֶשׁ הָרִאשׁוֹן ist die zeitlich fixierte Aufbruchsformel. וַיִּסְעוּ מֵרַעְמְסֵס (Qal Wayyiqtol 3. Person Plural von נסע mit Präposition מִן und Eigenname רַעְמְסֵס „sie brachen auf von Ramses"), בַּחֹדֶשׁ הָרִאשׁוֹן (Präposition בְ mit חֹדֶשׁ „Monat" mit Artikel und Ordinalzahl רִאשׁוֹן „erster" mit Artikel „im ersten Monat" - Abib/Nisan), בַּחֲמִשָּׁה עָשָׂר יוֹם לַחֹדֶשׁ הָרִאשׁוֹן (Präposition בְ mit zusammengesetzter Kardinalzahl „fünfzehn" und יוֹם „Tag", dann Präposition לְ mit חֹדֶשׁ הָרִאשׁוֹן „am fünfzehnten Tag des ersten Monats").
מִמָּחֳרַת הַפֶּסַח präzisiert weiter. מִמָּחֳרַת הַפֶּסַח (Präposition מִן mit מָחֳרָת „Morgen, Tag danach" mit Artikel - מִמָּחֳרַת „am Morgen nach, am Tag nach" - im Constructus mit פֶּסַח mit Artikel „am Morgen nach dem Pesach").
יָצְאוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל בְּיָד רָמָה לְעֵינֵי כָּל־מִצְרָיִם charakterisiert den Auszug. יָצְאוּ בְנֵי־יִשְׂרָאֵל (Qal Perfekt 3. Person Plural von יצא „ausziehen" mit „Söhne Israels" als Subjekt), בְּיָד רָמָה (Präposition בְ mit יָד „Hand" im Constructus und Adjektiv רָם „hoch, erhaben" feminin רָמָה „mit erhobener Hand" - Ausdruck für Triumph, Kühnheit, offene Demonstration), לְעֵינֵי כָּל־מִצְרָיִם (Präposition לְ mit Dual עַיִן „Auge" im Constructus, כֹּל und מִצְרַיִם „vor den Augen aller Ägypter").
Die Satzstruktur zeigt die Standardformel mit dreifacher Zeitangabe (Monat, Tag, Bezug zu Pesach), gefolgt von einem parallel strukturierten zweiten Verb mit zwei adverbialen Bestimmungen (Art und Öffentlichkeit des Auszugs).
Der Vers datiert den Exodus präzise: 15. Abib, מִמָּחֳרַת הַפֶּסַח („am Morgen nach dem Pesach" - Pesach war am 14. Abend, Ex 12,6). Die Formulierung בְּיָד רָמָה („mit erhobener Hand") ist triumphierend - keine heimliche Flucht, sondern ein offener, siegreicher Auszug לְעֵינֵי כָּל־מִצְרָיִם („vor den Augen aller Ägypter"). Die Besiegten müssen zusehen, wie die Befreiten triumphierend abziehen.
Numeri 33,3-49 Zusammenfassung
Die Stationenliste der Wüstenwanderung
Die Verse 3-49 bilden das Herzstück des Kapitels: eine systematische Aufzählung aller 42 Stationen Israels von Ägypten bis zu den Ebenen Moabs. Die Liste folgt einem streng rhythmischen Formular: וַיִּסְעוּ מִן... וַיַּחֲנוּ בְּ... („Und sie brachen auf von... und lagerten in..."), das sich mit liturgischer Monotonie wiederholt.
Die Hauptphasen der Reise:
V. 3-4: Der triumphale Auszug aus Ägypten Israel bricht am 15. Abib (am Morgen nach dem Pesach) von Ramses auf - mit erhobener Hand, vor den Augen aller Ägypter, die ihre Erstgeborenen begraben. Gott hat nicht nur die Ägypter, sondern auch ihre Götter gerichtet.
V. 5-15: Von Ägypten zum Sinai (11 Stationen) Sukkot → Etam (am Rand der Wüste) → Pi-Hachirot (Rückwendung vor dem Meer) → Durchzug durchs Schilfmeer → drei Tage Marsch in der Wüste Etam → Mara (bitteres Wasser) → Elim (12 Quellen, 70 Palmen) → am Schilfmeer → Wüste Sin → Dofka → Alusch → Refidim (kein Wasser!) → Wüste Sinai.
V. 16-36: Vom Sinai nach Kadesch (20 Stationen) Aufbruch von der Wüste Sinai → Kivrot-Hattaawa (Gräber der Begierde) → Chazerot (Mirjams Aussatz) → dann folgen 17 weitere, meist unbekannte Stationen: Ritma, Rimmon-Perez, Livna, Rissa, Kehelata, Berg Schefer, Charada, Makhelot, Tachat, Terach, Mitka, Chaschmona, Moserot, Bne-Jaakan, Chor-Hagidgad, Jotvata, Avrona, Ezjon-Gever → Wüste Zin (= Kadesch).
V. 37-49: Von Kadesch zu den Ebenen Moabs (12 Stationen) Berg Hor (Aarons Tod im 40. Jahr, am 1. des fünften Monats; Aaron war 123 Jahre alt) → Zalmona → Punon → Ovot → Ije-Haavarim (an Moabs Grenze) → Divon-Gad → Almon-Divlatajim → Gebirge Haavarim (vor Nebo) → Ebenen Moabs am Jordan gegenüber Jericho. Die letzte Station erstreckt sich von Bet-Hajeschimot bis Avel-Haschittim.
Besonderheiten der Liste:
1. Rhythmische Monotonie: Die strenge Wiederholung des Formulars spiegelt die Monotonie der 40-jährigen Wanderung wider - Station für Station, Jahr für Jahr.
2. Selektive Kommentare: Nur wenige Stationen erhalten erklärende Zusätze: Etam (am Rand der Wüste), Elim (12 Quellen, 70 Palmen), Refidim (kein Wasser), Wüste Zin (= Kadesch), Berg Hor (Aarons Tod mit genauer Datierung).
3. Verschleierte Dramatik: Die Liste verschweigt die dramatischen Ereignisse - das Schilfmeerwunder wird in einem Halbsatz erwähnt, die Sinai-Offenbarung gar nicht, die Rebellionen nur durch Ortsnamen angedeutet (Kivrot-Hattaawa = "Gräber der Begierde").
4. Symbolische Namen: Viele Ortsnamen tragen symbolische Bedeutung - Mara (Bitterkeit), Kivrot-Hattaawa (Gräber der Begierde), Charada (Beben) - sie sind eingeschriebene Mahnmale der Wüstengeschichte.
5. Unbekannte Stationen: Die meisten der 42 Stationen werden nur hier erwähnt und sind geographisch nicht identifizierbar - die Liste bewahrt Namen, deren Orte längst vergessen sind.
6. Aarons Tod als Einschnitt: Die einzige ausführliche Unterbrechung der rhythmischen Liste ist die präzise Datierung von Aarons Tod am Berg Hor (V. 38-39) - ein markanter Wendepunkt vor dem Einzug ins verheißene Land.
Die vollständige Liste umfasst 42 Stationen - von Ramses in Ägypten bis zu den Ebenen Moabs am Jordan - und dokumentiert damit systematisch die gesamte Wüstenwanderung als geordneten, von Gott geleiteten Prozess trotz aller Rebellionen und Krisen.
SYMBOLIK DER 42 STATIONEN 
Die Zahl 42 hat in der jüdischen Tradition besondere Bedeutung: 
HISTORISCHE DEUTUNG: 42 Stationen entsprechen ca. 38 Jahren aktiver Wanderung (40 Jahre minus ca. 2 Jahre bis Sinai). Die meisten Stationen liegen zwischen Sinai und Kadesch bzw. zwischen Kadesch und Moab - die "verlorenen Jahre" der Wüstengeneration. 
GEISTLICHE DEUTUNG: Jede Station ist eine Etappe der Läuterung. Israel musste durch die Wüste, um von der Sklavenmentalität Ägyptens zur Bundesgemeinschaft mit Gott transformiert zu werden. Die Wüste ist Übergangsraum zwischen Knechtschaft und Freiheit. 
ESCHATOLOGISCHE DEUTUNG: Die Wanderung von Ägypten nach Kanaan wird zum Urbild der Pilgerschaft des Gottesvolkes durch die Zeit zur ewigen Heimat. Hebr 11:13-16 deutet die Väter als Fremdlinge auf Erden, die nach einer besseren Heimat suchen. 
DIE AUSLASSUNGEN: Bemerkenswert ist, was die Liste NICHT erwähnt: Die Sinai-Offenbarung, die Gesetzgebung, die goldene Kalb-Rebellion, die meisten Murrepisoden. Die Liste konzentriert sich auf den äußeren Reiseweg, nicht die inneren Krisen. Sie dokumentiert den geographischen Rahmen, nicht die dramatischen Ereignisse - diese sind in den vorherigen Kapiteln erzählt.
Numeri 33,50
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֧ר יְהוָ֛ה אֶל־מֹשֶׁ֖ה בְּעַֽרְבֹ֣ת מוֹאָ֑ב עַל־יַרְדֵּ֥ן יְרֵח֖וֹ לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche in den Ebenen von Moav am Jarden Jerechos sagend:

Kommentar: Der Vers leitet eine neue göttliche Rede ein nach Abschluss der Stationenliste. וַיְדַבֵּר יהוה אֶל־מֹשֶׁה ist die Standard-Redeeinleitung (Piel Wayyiqtol von דבר „reden" mit Tetragramm als Subjekt und Präposition אֶל mit מֹשֶׁה). בְּעַרְבֹת מוֹאָב עַל־יַרְדֵּן יְרֵחוֹ gibt den Ort an. בְּעַרְבֹת מוֹאָב (Präposition בְ mit Plural עֲרָבָה „Steppe, Ebene" im Constructus und מוֹאָב „Moab" „in den Ebenen/Steppen Moabs"), עַל־יַרְדֵּן יְרֵחוֹ (Präposition עַל „an, bei" mit יַרְדֵּן „Jordan" im Constructus und יְרֵחוֹ „Jericho" „am Jordan Jerichos" - die Jordanseite gegenüber von Jericho). לֵאמֹר leitet die direkte Rede ein.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung mit doppelter Ortsangabe und finalem Infinitiv.
Der Vers lokalisiert die folgende Rede präzise: in den Ebenen Moabs, am Jordan gegenüber Jericho - die Endstation der Wüstenwanderung (V. 48-49), unmittelbar vor dem Eintritt ins verheißene Land. Dies ist der Ort der letzten großen Reden Moses im Buch Numeri und im Deuteronomium.
Numeri 33,51
Hebräisch: דַּבֵּר֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאָמַרְתָּ֖ אֲלֵהֶ֑ם כִּ֥י אַתֶּ֛ם עֹבְרִ֥ים אֶת־הַיַּרְדֵּ֖ן אֶל־אֶ֥רֶץ כְּנָֽעַן׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'el und sage zu ihnen: Wenn ihr über den Jarden in das Land Kenaan übergeht,

Kommentar: Der Vers gibt Mose den Auftrag zur Verkündigung. דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם ist die doppelte Redeaufforderung. דַּבֵּר (Piel Imperativ maskulin Singular von דבר „reden"), אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Präposition אֶל mit „Söhne Israels"), וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם (Konjunktion mit Qal Perfekt 2. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von אמר „sagen" und Präposition אֶל mit Suffix 3. Person Plural „und sage zu ihnen"). Die Doppelung דַּבֵּר ... וְאָמַרְתָּ betont die Wichtigkeit.
כִּי אַתֶּם עֹבְרִים אֶת־הַיַּרְדֵּן אֶל־אֶרֶץ כְּנָעַן ist die temporale Einleitung. כִּי אַתֶּם עֹבְרִים (Partikel כִּי „wenn, dass" mit Pronomen 2. Person Plural und Qal-Partizip Plural maskulin von עבר „hinübergehen, überqueren" „wenn ihr übergeht"), אֶת־הַיַּרְדֵּן (Akkusativpartikel mit יַרְדֵּן mit Artikel „den Jordan"), אֶל־אֶרֶץ כְּנָעַן (Präposition אֶל mit אֶרֶץ „Land" im Constructus und כְּנָעַן „Kanaan" „in das Land Kanaan").
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte Redeaufforderung, gefolgt von einer konditional-temporalen Einleitung der eigentlichen Botschaft.
Der Vers schafft den Übergang von der Vergangenheit (Stationenliste V. 1-49) zur Zukunft: כִּי אַתֶּם עֹבְרִים אֶת־הַיַּרְדֵּן („wenn ihr den Jordan überquert") - die Landnahme steht unmittelbar bevor. Die folgende Rede wird Anweisungen für diese neue Phase geben.
Numeri 33,52
Hebräisch: וְה֨וֹרַשְׁתֶּ֜ם אֶת־כָּל־יֹשְׁבֵ֤י הָאָ֙רֶץ֙ מִפְּנֵיכֶ֔ם וְאִ֨בַּדְתֶּ֔ם אֵ֖ת כָּל־מַשְׂכִּיֹּתָ֑ם וְאֵ֨ת כָּל־צַלְמֵ֤י מַסֵּֽכֹתָם֙ תְּאַבֵּ֔דוּ וְאֵ֥ת כָּל־בָּמֹתָ֖ם תַּשְׁמִֽידוּ׃
Deutsch: Sollt ihr alle Bewohner des Landes vor eurem Angesicht vertreiben und all ihre Bildwerke zerstören; und all ihre gegossenen Bilder sollt ihr zerstören und all ihre Höhen vernichten.

Kommentar: Der Vers gibt drei strenge Befehle zur Landnahme. וְהוֹרַשְׁתֶּם אֶת־כָּל־יֹשְׁבֵי הָאָרֶץ מִפְּנֵיכֶם ist der erste Befehl. וְהוֹרַשְׁתֶּם (Konjunktion mit Hiphil Perfekt 2. Person Plural mit Waw consecutivum von ירשׁ „in Besitz nehmen, vertreiben" „sollt ihr vertreiben"), אֶת־כָּל־יֹשְׁבֵי הָאָרֶץ (Akkusativpartikel mit כֹּל „alle" und Qal-Partizip Plural von ישׁב „wohnen" im Constructus mit אֶרֶץ mit Artikel „alle Bewohner des Landes"), מִפְּנֵיכֶם (Präposition מִן mit Plural פָּנֶה „Angesicht" und Suffix 2. Person Plural „vor eurem Angesicht, weg von euch").
וְאִבַּדְתֶּם אֵת כָּל־מַשְׂכִּיֹּתָם ist der zweite Befehl. וְאִבַּדְתֶּם (Konjunktion mit Piel Perfekt 2. Person Plural mit Waw consecutivum von אבד „zugrunde richten, vernichten, zerstören"), אֵת כָּל־מַשְׂכִּיֹּתָם (Akkusativpartikel mit כֹּל und Plural מַשְׂכִּית „Bildwerk, Relief, Skulptur" - von שׂכה „schauen" - mit Suffix 3. Person Plural „all ihre Bildwerke").
וְאֵת כָּל־צַלְמֵי מַסֵּכֹתָם תְּאַבֵּדוּ וְאֵת כָּל־בָּמֹתָם תַּשְׁמִידוּ sind der dritte und vierte Befehl. וְאֵת כָּל־צַלְמֵי מַסֵּכֹתָם תְּאַבֵּדוּ (Konjunktion mit Akkusativpartikel, כֹּל, Plural Constructus צֶלֶם „Bild, Abbild" mit Plural מַסֵּכָה „Gussbild" - von נסך „gießen" - und Suffix, dann Piel Imperfekt 2. Person Plural von אבד „all ihre gegossenen Bilder sollt ihr zerstören"), וְאֵת כָּל־בָּמֹתָם תַּשְׁמִידוּ (Konjunktion mit Akkusativpartikel, כֹּל, Plural בָּמָה „Höhe, Kulthöhe" mit Suffix und Hiphil Imperfekt 2. Person Plural von שׁמד „vernichten, vertilgen" „und all ihre Höhen sollt ihr vernichten").
Die Satzstruktur zeigt vier koordinierte Befehle: Vertreibung der Menschen, dann dreifache Zerstörung ihrer Kultgegenstände (Bildwerke, Gussbilder, Kulthöhen).
Der Vers befiehlt radikale Maßnahmen: (1) וְהוֹרַשְׁתֶּם - Vertreibung aller Bewohner, (2-4) vollständige Zerstörung ihrer Kultobjekte (מַשְׂכִּיֹּת = Reliefs/Skulpturen, צַלְמֵי מַסֵּכֹת = Gussbilder, בָּמוֹת = Kulthöhen). Die dreifache Wiederholung von כָּל („alle") unterstreicht: keine Ausnahmen. Ziel ist die vollständige Beseitigung kanaanäischer Religion, um Israel vor Götzendienst zu schützen.
Numeri 33,53
Hebräisch: וְהוֹרַשְׁתֶּ֥ם אֶת־הָאָ֖רֶץ וִֽישַׁבְתֶּם־בָּ֑הּ כִּ֥י לָכֶ֛ם נָתַ֥תִּי אֶת־הָאָ֖רֶץ לָרֶ֥שֶׁת אֹתָֽהּ׃
Deutsch: Und ihr sollt das Land in Besitz nehmen und darin wohnen; denn euch habe ich das Land gegeben, es in Besitz zu nehmen.

Kommentar: Der Vers begründet die Befehle theologisch. וְהוֹרַשְׁתֶּם אֶת־הָאָרֶץ וִישַׁבְתֶּם־בָּהּ sind die beiden Hauptbefehle. וְהוֹרַשְׁתֶּם אֶת־הָאָרֶץ (Konjunktion mit Hiphil Perfekt 2. Person Plural mit Waw consecutivum von ירשׁ „in Besitz nehmen" und Akkusativpartikel mit אֶרֶץ mit Artikel „und ihr sollt das Land in Besitz nehmen"), וִישַׁבְתֶּם־בָּהּ (Konjunktion mit Qal Perfekt 2. Person Plural mit Waw consecutivum von ישׁב „wohnen, siedeln" und Präposition בְ mit Suffix 3. Person feminin Singular „und darin wohnen").
כִּי לָכֶם נָתַתִּי אֶת־הָאָרֶץ לָרֶשֶׁת אֹתָהּ ist die theologische Begründung. כִּי (kausale Konjunktion „denn"), לָכֶם נָתַתִּי (Präposition לְ mit Suffix 2. Person Plural und Qal Perfekt 1. Person Singular von נתן „geben" „euch habe ich gegeben"), אֶת־הָאָרֶץ (Akkusativpartikel mit אֶרֶץ mit Artikel), לָרֶשֶׁת אֹתָהּ (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von ירשׁ und Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person feminin Singular „es in Besitz zu nehmen").
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Imperative, gefolgt von einer kausalen Begründung mit finalem Infinitiv.
Der Vers gibt die doppelte Anweisung: (1) וְהוֹרַשְׁתֶּם - das Land in Besitz nehmen (durch Vertreibung der Bewohner), (2) וִישַׁבְתֶּם־בָּהּ - darin wohnen (sesshaft werden). Die Begründung ist fundamental: כִּי לָכֶם נָתַתִּי אֶת־הָאָרֶץ („denn euch habe ich das Land gegeben") - Gottes Gabe legitimiert und verpflichtet zugleich. Das Land gehört Israel nicht durch Eroberung, sondern durch göttliche Schenkung, die wiederum zur Inbesitznahme verpflichtet.
Numeri 33,54
Hebräisch: וְהִתְנַחַלְתֶּם֩ אֶת־הָאָ֨רֶץ בְּגוֹרָ֜ל לְמִשְׁפְּחֹֽתֵיכֶ֗ם לָרַ֞ב תַּרְבּ֤וּ אֶת־נַחֲלָתוֹ֙ וְלַמְעַט֙ תַּמְעִ֣יט אֶת־נַחֲלָתוֹ֔ אֶל֩ אֲשֶׁר־יֵ֨צֵא לוֹ֥ שָׁ֛מָּה הַגּוֹרָ֖ל לוֹ֣ יִהְיֶ֑ה לְמַטּ֥וֹת אֲבֹתֵיכֶ֖ם תִּתְנֶחָֽלוּ׃
Deutsch: Und ihr sollt das Land durch das Los als Erbe verteilen, nach euren Familien; dem Vielen sollt ihr sein Erbe mehren, und dem Wenigen sollt ihr sein Erbe mindern; wohin für ihn das Los herauskommt, das soll ihm gehören; nach den Stämmen eurer Väter sollt ihr erben.

Kommentar: Der Vers regelt die Landverteilung detailliert. וְהִתְנַחַלְתֶּם אֶת־הָאָרֶץ בְּגוֹרָל לְמִשְׁפְּחֹתֵיכֶם ist die Grundanweisung. וְהִתְנַחַלְתֶּם (Konjunktion mit Hitpael Perfekt 2. Person Plural mit Waw consecutivum von נחל „erben, als Erbe verteilen" - Hitpael reflexiv „sich als Erbe zuteilen, als Erbe verteilen"), אֶת־הָאָרֶץ (Akkusativpartikel mit אֶרֶץ mit Artikel), בְּגוֹרָל (Präposition בְ mit גּוֹרָל „Los" „durch das Los, mittels des Loses"), לְמִשְׁפְּחֹתֵיכֶם (Präposition לְ mit Plural מִשְׁפָּחָה „Familie, Sippe" und Suffix 2. Person Plural „nach euren Familien").
לָרַב תַּרְבּוּ אֶת־נַחֲלָתוֹ וְלַמְעַט תַּמְעִיט אֶת־נַחֲלָתוֹ regelt die proportionale Verteilung. לָרַב תַּרְבּוּ אֶת־נַחֲלָתוֹ (Präposition לְ mit רַב „viel, zahlreich" - substantiviert „dem Vielen" - Hiphil Imperfekt 2. Person Plural von רבה „mehren, vermehren" und Akkusativpartikel mit נַחֲלָה „Erbteil, Erbbesitz" und Suffix 3. Person maskulin Singular „dem Vielen sollt ihr sein Erbe mehren"), וְלַמְעַט תַּמְעִיט אֶת־נַחֲלָתוֹ (parallele Struktur: Konjunktion mit Präposition לְ und מְעַט „wenig" - substantiviert „dem Wenigen" - Hiphil Imperfekt 2. Person Plural von מעט „vermindern, verringern" und Akkusativpartikel mit נַחֲלָה und Suffix „und dem Wenigen sollt ihr sein Erbe mindern"). Die Paronomasie לָרַב תַּרְבּוּ und לַמְעַט תַּמְעִיט (Verb von derselben Wurzel wie das Nomen) betont die Proportionalität.
אֶל אֲשֶׁר־יֵצֵא לוֹ שָׁמָּה הַגּוֹרָל לוֹ יִהְיֶה ist die Losformel. אֶל אֲשֶׁר־יֵצֵא לוֹ שָׁמָּה הַגּוֹרָל (Präposition אֶל mit Relativsatz: אֲשֶׁר mit Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von יצא „hinausgehen, herauskommen" und Präposition לְ mit Suffix 3. Person maskulin Singular und Adverb שָׁם mit He-locale ־ָה „dorthin" und גּוֹרָל als Subjekt „wohin für ihn das Los herauskommt"), לוֹ יִהְיֶה (Präposition לְ mit Suffix und Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von היה „sein" „ihm soll es gehören").
לְמַטּוֹת אֲבֹתֵיכֶם תִּתְנֶחָלוּ ist die abschließende Anweisung. לְמַטּוֹת אֲבֹתֵיכֶם (Präposition לְ mit Plural מַטֶּה „Stamm" im Constructus mit Plural אָב „Väter" und Suffix 2. Person Plural „nach den Stämmen eurer Väter"), תִּתְנֶחָלוּ (Hitpael Imperfekt 2. Person Plural von נחל „sollt ihr erben, sollt ihr euch als Erbe zuteilen").
Die Satzstruktur zeigt einen Hauptbefehl mit Modalangabe (durch Los, nach Familien), zwei parallele proportionale Bestimmungen, eine Losformel und einen abschließenden Rahmenbefehl.
Der Vers regelt drei Prinzipien der Landverteilung: (1) בְּגוֹרָל - durch Los (göttliche Bestimmung, nicht menschliche Willkür), (2) Proportionalität - לָרַב תַּרְבּוּ ... וְלַמְעַט תַּמְעִיט (große Familien erhalten mehr, kleine weniger - Gerechtigkeit durch Verhältnismäßigkeit), (3) לְמַטּוֹת אֲבֹתֵיכֶם - nach Stämmen (Bewahrung der Stammesidentität). Das Los entscheidet die Lage, die Größe richtet sich nach der Bevölkerungszahl - eine Kombination von göttlicher Vorsehung und praktischer Gerechtigkeit.
Numeri 33,55
Hebräisch: וְאִם־לֹ֨א תוֹרִ֜ישׁוּ אֶת־יֹשְׁבֵ֣י הָאָרֶץ֮ מִפְּנֵיכֶם֒ וְהָיָה֙ אֲשֶׁ֣ר תּוֹתִ֣ירוּ מֵהֶ֔ם לְשִׂכִּים֙ בְּעֵ֣ינֵיכֶ֔ם וְלִצְנִינִ֖ם בְּצִדֵּיכֶ֑ם וְצָרֲר֣וּ אֶתְכֶ֔ם עַל־הָאָ֕רֶץ אֲשֶׁ֥ר אַתֶּ֖ם יֹשְׁבִ֥ים בָּֽהּ׃
Deutsch: Wenn ihr aber die Bewohner des Landes nicht vor eurem Angesicht vertreibt, so werden die, die ihr von ihnen übriglasst, zu Dornen in euren Augen und zu Stacheln in euren Seiten werden, und sie werden euch bedrängen auf dem Land, in dem ihr wohnt.

Kommentar: Der Vers warnt vor den Folgen des Ungehorsams. וְאִם־לֹא תוֹרִישׁוּ אֶת־יֹשְׁבֵי הָאָרֶץ מִפְּנֵיכֶם ist die negative Bedingung. וְאִם־לֹא תוֹרִישׁוּ (Konjunktion mit Konditionalspartikel אִם und Negation לֹא und Hiphil Imperfekt 2. Person Plural von ירשׁ „vertreiben" „wenn ihr aber nicht vertreibt"), אֶת־יֹשְׁבֵי הָאָרֶץ מִפְּנֵיכֶם (wie V. 52: Akkusativpartikel mit Qal-Partizip Plural von ישׁב im Constructus mit אֶרֶץ mit Artikel und Präposition מִן mit Plural פָּנֶה und Suffix „die Bewohner des Landes vor eurem Angesicht").
וְהָיָה אֲשֶׁר תּוֹתִירוּ מֵהֶם לְשִׂכִּים בְּעֵינֵיכֶם וְלִצְנִינִם בְּצִדֵּיכֶם ist die erste Folge. וְהָיָה אֲשֶׁר תּוֹתִירוּ מֵהֶם (Konjunktion mit Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von היה und Relativsatz: אֲשֶׁר mit Hiphil Imperfekt 2. Person Plural von יתר „übriglassen, überlassen" und Präposition מִן mit Suffix 3. Person Plural „und es wird geschehen, dass die, die ihr von ihnen übriglasst"), לְשִׂכִּים בְּעֵינֵיכֶם (Präposition לְ mit Plural שֵׂךְ „Dorn" - sonst selten - und Präposition בְ mit Dual עַיִן „Auge" und Suffix 2. Person Plural „zu Dornen in euren Augen werden"), וְלִצְנִינִם בְּצִדֵּיכֶם (parallele Struktur: Konjunktion mit Präposition לְ und Plural צְנִין „Stachel, Dorn" und Präposition בְ mit Plural צַד „Seite" und Suffix „und zu Stacheln in euren Seiten").
וְצָרֲרוּ אֶתְכֶם עַל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר אַתֶּם יֹשְׁבִים בָּהּ ist die zweite Folge. וְצָרֲרוּ אֶתְכֶם (Konjunktion mit Qal Perfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von צרר „bedrängen, beengen, quälen" und Akkusativpartikel mit Suffix 2. Person Plural „und sie werden euch bedrängen"), עַל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר אַתֶּם יֹשְׁבִים בָּהּ (Präposition עַל „auf" mit אֶרֶץ mit Artikel und Relativsatz: אֲשֶׁר mit Pronomen 2. Person Plural und Qal-Partizip Plural maskulin von ישׁב und Präposition בְ mit Suffix 3. Person feminin Singular „auf dem Land, in dem ihr wohnt").
Die Satzstruktur zeigt eine negative Konditionalbedingung, gefolgt von zwei Folgeaussagen (metaphorische und konkrete Bedrängnis).
Der Vers malt drastisch die Konsequenzen des Ungehorsams: Wenn Israel die Bewohner nicht תוֹרִישׁוּ („vertreibt"), werden die Übriggebliebenen לְשִׂכִּים בְּעֵינֵיכֶם וְלִצְנִינִם בְּצִדֵּיכֶם („zu Dornen in euren Augen und zu Stacheln in euren Seiten") - schmerzhafte Metaphern für ständige Irritation und Bedrohung. Die konkrete Folge: וְצָרֲרוּ אֶתְכֶם („sie werden euch bedrängen") - militärisch, kulturell, religiös. Die Warnung ist prophetisch: Die Geschichte Israels im Buch der Richter wird genau dies zeigen - übriggebliebene Kanaaniter als ständige Quelle von Konflikt und Verführung zum Götzendienst.
Numeri 33,56
Hebräisch: וְהָיָ֗ה כַּאֲשֶׁ֥ר דִּמִּ֛יתִי לַעֲשׂ֥וֹת לָהֶ֖ם אֶֽעֱשֶׂ֥ה לָכֶֽם׃
Deutsch: Und es wird geschehen, wie ich gedacht habe, ihnen zu tun, werde ich euch tun.

Kommentar: Der Vers schließt mit einer ultimativen Warnung. וְהָיָה כַּאֲשֶׁר דִּמִּיתִי לַעֲשׂוֹת לָהֶם אֶעֱשֶׂה לָכֶם ist die gesamte Aussage. וְהָיָה (Konjunktion mit Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von היה „und es wird geschehen"), כַּאֲשֶׁר דִּמִּיתִי לַעֲשׂוֹת לָהֶם (Präposition כְ „wie" mit Relativsatz: אֲשֶׁר mit Piel Perfekt 1. Person Singular von דמה „denken, planen, beabsichtigen" und Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von עשׂה „tun, machen" und Präposition לְ mit Suffix 3. Person Plural „wie ich gedacht/geplant habe, ihnen zu tun"), אֶעֱשֶׂה לָכֶם (Qal Imperfekt 1. Person Singular von עשׂה mit Präposition לְ und Suffix 2. Person Plural „werde ich euch tun").
Die Satzstruktur zeigt eine Einleitungsformel mit einer vergleichenden Hauptaussage (Parallelität zwischen geplantem Gericht über Kanaaniter und drohendem Gericht über Israel).
Der Vers ist eine erschreckende Umkehrung: כַּאֲשֶׁר דִּמִּיתִי לַעֲשׂוֹת לָהֶם אֶעֱשֶׂה לָכֶם („wie ich gedacht habe, ihnen zu tun, werde ich euch tun") - das Gericht, das für die Kanaaniter bestimmt war (Vertreibung, Vernichtung), wird auf Israel selbst fallen, wenn es ungehorsam ist. Die Verben דִּמִּיתִי („ich habe gedacht/geplant") und אֶעֱשֶׂה („ich werde tun") zeigen: Gottes Plan ist fest, und er wird ausgeführt - entweder an den Kanaanitern (bei Israels Gehorsam) oder an Israel selbst (bei Ungehorsam). Dies ist keine leere Drohung: Die babylonische Exilierung wird genau diese Warnung erfüllen - Israel wird aus dem Land vertrieben, wie die Kanaaniter hätten vertrieben werden sollen. Das Kapitel endet nicht mit Triumph, sondern mit ernster Warnung.
THEOLOGISCHE REFLEXION: WARNUNG VOR SYNKRETISMUS 
Die harten Befehle (V. 52-56) zur Vertreibung der Kanaaniter und Zerstörung ihrer Kultstätten werfen ähnliche Fragen auf wie der חֵרֶם in Num 31: 

HISTORISCHER KONTEXT: Kanaan war von Kulten durchsetzt, die Kinderopfer (Lev 18:21), kultische Prostitution und extreme Gewalt praktizierten. Die Befehle zielten auf Schutz Israels vor religiöser Kontamination, nicht auf ethnische Säuberung. 

DER KERN DES BEFEHLS: 
V. 52 nennt drei Zerstörungsobjekte: 
- מַשְׂכִּיֹּת (Bildwerke/Reliefs) 
- צַלְמֵי מַסֵּכֹת (Gussbilder) 
- בָּמוֹת (Kulthöhen) 
→ Es geht um Beseitigung des GÖTZENDIENSTES, nicht primär um Völkervernichtung. 

DIE PROPHETISCHE WARNUNG (V. 55-56): Israel versagte bei der vollständigen Vertreibung. Das Buch Richter dokumentiert die Folgen: Mischehen, Götzendienst, militärische Niederlagen - genau wie vorhergesagt wurden die Kanaaniter zu "Dornen in den Augen und Stacheln in den Seiten." 

DIE ULTIMATIVE IRONIE (V. 56): "Wie ich gedacht habe, ihnen zu tun, werde ich euch tun" - erfüllt 586 v.Chr.: Israel selbst wird aus dem Land VERTRIEBEN, weil es die kanaanäischen Götter annahm statt die Kanaaniter zu vertreiben. 

NEUTESTAMENTLICHE TRANSFORMATION: Das NT spiritualisiert den Kampf: Nicht gegen Fleisch und Blut, sondern gegen geistliche Mächte (Eph 6:12). Die "Vertreibung" gilt nun dem Götzendienst im Herzen (1 Kor 10:14), nicht Völkern im Land. 

HEUTIGE ANWENDUNG: Die Warnung gilt der Gemeinde: Kompromisse mit götzendienerischen Weltanschauungen führen zu geistlicher Knechtschaft. Was Israel räumlich-politisch befohlen war (Trennung von Götzendienst), gilt Christen geistlich (2 Kor 6:14-17: "Geht hinaus aus ihrer Mitte").



ZUSAMMENFASSUNG NUMERI 33 

STRUKTUR: V. 1-2: Überschrift - Mose schrieb die 42 Stationen auf göttlichen Befehl V. 3-49: Das Reiseitinerar - systematische Dokumentation aller Stationen V. 50-56: Befehle für die Landnahme - Vertreibung und Warnung 

DIE REISE IN DREI PHASEN: 1. Ägypten zum Sinai (V. 3-15): 11 Stationen, inkl. Schilfmeer-Durchzug 2. Sinai nach Kadesch (V. 16-36): 20 Stationen, meist unbekannt 3. Kadesch nach Moab (V. 37-49): 12 Stationen, inkl. Aarons Tod 

THEOLOGISCHE BOTSCHAFT: Das Kapitel dokumentiert Gottes treue Führung durch 40 Jahre Wüste. Jede der 42 Stationen bezeugt: Israel irrte nicht ziellos - jeder Aufbruch geschah unter göttlicher Leitung. Die rhythmische Monotonie spiegelt die Geduld Gottes. 

DIE ERNSTE WARNUNG: Nach der Rückschau folgt Vorschau: Israel soll Kanaans Bewohner vertreiben und alle Götzenbilder zerstören. Warnung: Übriggebliebene Kanaaniter werden zu "Dornen in den Augen und Stacheln in den Seiten." Ultimative Drohung (V. 56): Bei Ungehorsam trifft Israel das Gericht, das für Kanaan bestimmt war - prophetisch erfüllt 586 v.Chr. 

DAS KAPITEL ENDET IN SPANNUNG: Israel steht in den Ebenen Moabs, am Jordan gegenüber Jericho (V. 48-50). Die Wanderung ist dokumentiert, aber die Verheißung noch nicht erfüllt. Der Jordan bleibt zu überqueren - das wird Josuas Aufgabe sein. Numeri 33 ist Geschichtsschreibung mit theologischem Zweck: Dokumentation göttlicher Treue in der Vergangenheit, Mahnung zum Gehorsam für die Zukunft.
Numeri 34,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Der Vers ist die Standard-Redeeinleitung für eine neue göttliche Offenbarung. וַיְדַבֵּר ist Piel Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von דבר („reden, sprechen"). Das Piel bezeichnet hier die intensive oder häufige Rede - Gott spricht autoritativ. יְהוָה ist das Subjekt (Tetragramm - der göttliche Eigenname), אֶל־מֹשֶׁה (Präposition אֶל „zu" mit dem Eigennamen Mose) gibt den Adressaten an. לֵאמֹר ist Qal Infinitiv Constructus von אמר mit Präposition לְ („sagend"), die standardisierte Formel zur Einleitung direkter göttlicher Rede.
Die Satzstruktur ist eine einfache Redeeinleitung: Verb (redete) + Subjekt (JHWH) + indirektes Objekt (zu Mose) + Infinitiv (sagend).
Der Vers leitet ein neues göttliches Gebot ein, das sich - wie der nächste Vers zeigt - mit den präzisen Grenzen des verheißenen Landes befasst. Nach der Auflistung der Wüstenstationen (Kap. 33) und den allgemeinen Anweisungen zur Landnahme (33,50-56) folgt nun die detaillierte Grenzziehung. Die formale Einleitung unterstreicht die göttliche Autorität der folgenden Grenzbeschreibung - diese Grenzen sind nicht menschliche Willkür, sondern göttliche Festlegung.
Numeri 34,2
Hebräisch: צַ֞ו אֶת־בְּנֵ֤י יִשְׂרָאֵל֙ וְאָמַרְתָּ֣ אֲלֵהֶ֔ם כִּֽי־אַתֶּ֥ם בָּאִ֖ים אֶל־הָאָ֣רֶץ כְּנָ֑עַן זֹ֣את הָאָ֗רֶץ אֲשֶׁ֨ר תִּפֹּ֤ל לָכֶם֙ בְּֽנַחֲלָ֔ה אֶ֥רֶץ כְּנַ֖עַן לִגְבֻלֹתֶֽיהָ׃
Deutsch: Befiehl den Söhnen Jisra'el und sage zu ihnen: Wenn ihr in das Land Kena'an kommt, so ist dies das Land, das euch als Erbe zufällt, das Land Kena'an nach seinen Grenzen.

Kommentar: Der Vers enthält Moses Auftrag zur Verkündigung der Landesgrenzen. צַו אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם ist die doppelte Aufforderung. צַו (Piel Imperativ maskulin Singular von צוה „befehlen, gebieten"), אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Akkusativpartikel mit „Söhne Israels"), וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם (Konjunktion mit Qal Perfekt 2. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von אמר „sagen" und Präposition אֶל mit Suffix 3. Person Plural „und du sollst zu ihnen sagen"). Die Doppelung צַו ... וְאָמַרְתָּ betont die Wichtigkeit und Feierlichkeit der Botschaft.
כִּי־אַתֶּם בָּאִים אֶל־הָאָרֶץ כְּנַעַן ist die temporale Einleitung. כִּי (temporale Konjunktion „wenn, als"), אַתֶּם בָּאִים (Personalpronomen 2. Person maskulin Plural mit Qal-Partizip Plural von בוא „kommen"), אֶל־הָאָרֶץ כְּנַעַן (Präposition mit אֶרֶץ כְּנַעַן „in das Land Kanaan"). Das Partizip drückt die unmittelbar bevorstehende, als sicher geltende Handlung aus - der Einzug wird als Tatsache behandelt.
זֹאת הָאָרֶץ אֲשֶׁר תִּפֹּל לָכֶם בְּנַחֲלָה אֶרֶץ כְּנַעַן לִגְבֻלֹתֶיהָ ist die Definition. זֹאת הָאָרֶץ (Demonstrativpronomen feminin Singular „dies" mit אֶרֶץ „Land" mit Artikel „dies ist das Land"), אֲשֶׁר תִּפֹּל לָכֶם בְּנַחֲלָה (Relativsatz: Qal Imperfekt 3. Person feminin Singular von נפל „fallen" mit Dativ לָכֶם „euch" und Präposition בְ mit נַחֲלָה „Erbteil" „das euch als Erbe zufällt"). Die Wendung נפל בְּנַחֲלָה ist idiomatisch für „durch Los als Erbe zufallen" - es impliziert göttliche Zuteilung. אֶרֶץ כְּנַעַן לִגְבֻלֹתֶיהָ (appositive Wiederholung: „das Land Kanaan" mit Präposition לְ und Plural von גְּבוּל „Grenze" mit Suffix 3. Person feminin Singular „nach seinen Grenzen").
Die Satzstruktur zeigt einen doppelten Imperativ (befiehl und sage), gefolgt von einer temporalen Protasis (wenn ihr kommt) und einer definitorischen Hauptaussage mit Relativsatz und appositiver Erweiterung.
Der Vers setzt die Landnahme als unmittelbar bevorstehend voraus und kündigt eine präzise Grenzbeschreibung an. Die feierliche Doppelformel צַו ... וְאָמַרְתָּ zeigt die Bedeutung: Die folgenden Grenzen sind nicht verhandelbar, sondern göttlich festgelegt. Die Wendung תִּפֹּל לָכֶם בְּנַחֲלָה unterstreicht, dass das Land göttliches Geschenk ist - es „fällt zu" durch göttliche Bestimmung, nicht durch menschliche Eroberung allein.
Theologische Vertiefung zu Vers 2:
Das Land als göttliche Gabe – Grundlinien der biblischen Landtheologie:
Die Formulierung תִּפֹּל לָכֶם בְּנַחֲלָה ("es soll euch durch Los als Erbe zufallen") ist theologisch hochbedeutsam und verdichtet mehrere zentrale Aspekte der biblischen Landtheologie:
a) Land als unverdientes Geschenk
Das Verb נפל im Qal ("fallen") mit der Präposition בְּנַחֲלָה betont die Passivität Israels – das Land "fällt zu", es wird nicht erobert oder verdient. Dies steht in Spannung zu den Eroberungserzählungen des Josuabuches, löst aber die theologische Grundfrage: Israel erhält das Land nicht aufgrund eigener Gerechtigkeit (vgl. Dtn 9,4-6), sondern durch göttliche Verheißung und Gnade.
b) Losverfahren als göttliche Entscheidung
Das Los (גּוֹרָל) ist im Alten Orient kein Zufallsprinzip, sondern ein Orakelverfahren zur Ermittlung des göttlichen Willens. Die Landverteilung durch Los (Jos 14-19) bedeutet: Nicht menschliche Macht oder Präferenz, sondern JHWH selbst bestimmt, welcher Stamm welches Gebiet erhält. Dies verhindert Konflikte und schafft Akzeptanz.
c) Erbe (נַחֲלָה) und Bundestheologie
נַחֲלָה bezeichnet das Erbteil, das von Generation zu Generation weitergegeben wird. Das Land ist:
· Erbgut JHWHs: Das Land gehört JHWH (Lev 25,23: "Das Land ist mein")
· Leihgabe an Israel: Israel ist "Fremdling und Beisasse" bei JHWH
· Unveräußerlich: Das Land darf nicht dauerhaft verkauft werden (Lev 25)
· Bundeszeichen: Landbesitz ist an Bundestreue gebunden (Dtn 28)
d) Spannung zwischen Verheißung und Bedingung
Numeri 34 präsentiert die Grenzen als göttliche Festsetzung – ohne ethische Bedingungen. Doch andere Texte (besonders Deuteronomium) machen deutlich: Landbesitz ist an Gehorsam gebunden. Diese Spannung durchzieht das gesamte Alte Testament:
· Bedingungslose Verheißung: Gen 12,7; 15,18-21; Num 34
· Bedingte Landgabe: Dtn 28; Lev 26 (Landverlust bei Ungehorsam)
Die spätere Geschichte (Exil!) zeigt: Die "ewige" Landgabe war doch an Bedingungen geknüpft.
e) Exklusion und Inklusion
Die präzise Grenzziehung impliziert auch: Wer ist drinnen, wer draußen? Die kanaanäische Bevölkerung wird ausgegrenzt (33,50-56), was theologisch und ethisch problematisch ist. Spätere prophetische Texte (Jes 56; Ez 47,22-23) öffnen die Landverheißung auch für "Fremde".
f) Eschatologische Dimension
Die nie vollständig realisierten Grenzen von Num 34 wurden in der jüdischen und christlichen Tradition eschatologisch gedeutet:
· Judentum: Messianische Hoffnung auf vollständige Landnahme
· Christentum: Spiritualisierung (Land als "himmlisches Erbe") oder als Symbol für die universale Gottesherrschaft
g) Aktuelle hermeneutische Fragen
Die Landverheißung wirft bis heute schwierige Fragen auf:
· Kann ein antiker Text politische Gebietsansprüche heute legitimieren?
· Wie verhält sich die partikulare Landverheißung zur universalen Gottesherrschaft?
· Welche Rechte haben Bewohner, die seit Jahrhunderten im Land leben?
Die christliche Theologie hat mehrheitlich eine symbolisch-eschatologische Deutung gewählt (Hebr 11,13-16: "ein besseres, himmlisches Vaterland"), während in jüdischer Theologie Land und konkrete Verheißung untrennbar verbunden bleiben.
Numeri 34,3
Hebräisch: וְהָיָ֨ה לָכֶ֧ם פְּאַת־נֶ֛גֶב מִמִּדְבַּר־צִ֖ן עַל־יְדֵ֣י אֱד֑וֹם וְהָיָ֤ה לָכֶם֙ גְּב֣וּל נֶ֔גֶב מִקְצֵ֥ה יָם־הַמֶּ֖לַח קֵֽדְמָה׃
Deutsch: Und es soll euch die Südseite sein von der Wüste Zin an der Seite Edoms, und es soll euch die südliche Grenze sein vom Ende des Salzmeeres nach Osten.

Kommentar: Der Vers beginnt die Beschreibung der Südgrenze. וְהָיָה לָכֶם פְּאַת־נֶגֶב מִמִּדְבַּר־צִן עַל־יְדֵי אֱדוֹם gibt den westlichen Ausgangspunkt. וְהָיָה לָכֶם (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von היה „sein" mit Dativ „und es soll euch sein"), פְּאַת־נֶגֶב (Constructus verbindung: פֵּאָה „Ecke, Seite" mit נֶגֶב „Süden, Südland" „die Südseite"), מִמִּדְבַּר־צִן (Präposition מִן mit מִדְבָּר צִן „von der Wüste Zin"), עַל־יְדֵי אֱדוֹם (Präposition עַל mit יָד „Hand" Plural im Constructus - idiomatisch „an der Seite von" - und אֱדוֹם „Edom"). Die Wüste Zin liegt südlich von Kanaan an der Grenze zu Edom.
וְהָיָה לָכֶם גְּבוּל נֶגֶב מִקְצֵה יָם־הַמֶּלַח קֵדְמָה gibt den östlichen Ausgangspunkt. גְּבוּל נֶגֶב (Constructus- Verbindung „die südliche Grenze"), מִקְצֵה יָם־הַמֶּלַח (Präposition מִן mit קָצֶה „Ende, Rand" im Constructus und יָם־הַמֶּלַח „Salzmeer" = Totes Meer „vom Ende des Salzmeeres"), קֵדְמָה (Richtungsadverb „ostwärts, nach Osten"). Die Südgrenze beginnt also am Südostende des Toten Meeres.
Die LXX übersetzt „פְּאַת־נֶגֶב" (die Südseite) mit „τὸ κλίτος τὸ πρὸς λίβα" (die Seite nach Südwesten), wobei „λίβα" spezifisch Südwesten bezeichnet.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Aussagen mit וְהָיָה לָכֶם, die den westlichen und östlichen Bezugspunkt der Südgrenze angeben.
Der Vers definiert die Südgrenze von Ost nach West: beginnend am Südende des Toten Meeres, verlaufend durch die Wüste Zin entlang Edoms Grenze.
Numeri 34,4
Hebräisch: וְנָסַ֣ב לָכֶם֩ הַגְּב֨וּל מִנֶּ֜גֶב לְמַעֲלֵ֤ה עַקְרַבִּים֙ וְעָ֣בַר צִ֔נָה וְהָיָה֙ תּֽוֹצְאֹתָ֔יו מִנֶּ֖גֶב לְקָדֵ֣שׁ בַּרְנֵ֑עַ וְיָצָ֥א חֲצַר־אַדָּ֖ר וְעָבַ֥ר עַצְמֹֽנָה׃
Deutsch: Und es soll sich euch die Grenze wenden südlich vom Aufstieg Akravvim und hinübergehen nach Zin, und es sollen ihre Ausgänge sein südlich von Kadesch-Barnea; und sie soll hinausgehen nach Chazar-Addar und hinübergehen nach Azmon.

Kommentar: Der Vers beschreibt den Verlauf der Südgrenze nach Westen. וְנָסַב לָכֶם הַגְּבוּל מִנֶּגֶב לְמַעֲלֵה עַקְרַבִּים zeigt die erste Wendung. וְנָסַב (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von סבב „sich wenden, sich drehen"), לָכֶם (ethischer Dativ „für euch"), הַגְּבוּל (Subjekt mit Artikel „die Grenze"), מִנֶּגֶב (Präposition מִן mit נֶגֶב „vom Süden, südlich"), לְמַעֲלֵה עַקְרַבִּים (Präposition לְ mit מַעֲלֶה „Aufstieg" im Constructus und עַקְרַבִּים Plural von עַקְרָב „Skorpion" „zum Skorpionen-Aufstieg" = Ma'ale Akrabbim, ein Gebirgspass).
וְעָבַר צִנָה וְהָיָה תּוֹצְאֹתָיו מִנֶּגֶב לְקָדֵשׁ בַּרְנֵעַ setzt den Verlauf fort. וְעָבַר (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von עבר „hinübergehen, durchziehen"), צִנָה (Ortsname „Zin" - hier ohne מִדְבַּר), וְהָיָה תּוֹצְאֹתָיו (Qal Perfekt mit Waw consecutivum von היה und Plural von תּוֹצָאָה „Ausgang, Ende" mit Suffix 3. Person maskulin Singular „und es sollen seine Ausgänge/Endpunkte sein"), מִנֶּגֶב לְקָדֵשׁ בַּרְנֵעַ (Präposition מִן mit נֶגֶב und Präposition לְ mit קָדֵשׁ בַּרְנֵעַ „südlich von Kadesch-Barnea"). Kadesch-Barnea, der Ort der Kundschaftergeschichte (Num 13-14), liegt also nördlich der Grenze.
וְיָצָא חֲצַר־אַדָּר וְעָבַר עַצְמֹנָה nennt weitere Stationen. וְיָצָא (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von יצא „hinausgehen"), חֲצַר־אַדָּר (Ortsname „Chazar-Addar"), וְעָבַר עַצְמֹנָה (Qal Perfekt mit Waw consecutivum von עבר und Ortsname עַצְמוֹן mit Richtungsendung ־ָה „und hinübergehen nach Azmon").
Die LXX übersetzt „מַעֲלֵה עַקְרַבִּים" (Aufstieg der Skorpione) mit „ἀνάβασιν Ἀκραβίν" (Aufstieg von Akrabin), eine Transliteration, und „חֲצַר־אַדָּר" (Hazar-Addar) wird zu „ἔπαυλιν Ἀράδ" (Gehöft von Arad).
Die Satzstruktur zeigt fünf koordinierte Verben (sich wenden, hinübergehen, sein, hinausgehen, hinübergehen), die den Grenzverlauf dynamisch beschreiben.
Der Vers verfolgt die Südgrenze westwärts vom Toten Meer über den Skorpionen-Pass, durch Zin südlich von Kadesch-Barnea, über Chazar-Addar nach Azmon.
Numeri 34,5
Hebräisch: וְנָסַ֧ב הַגְּב֛וּל מֵעַצְמ֖וֹן נַ֣חְלָה מִצְרָ֑יִם וְהָי֥וּ תוֹצְאֹתָ֖יו הַיָּֽמָּה׃
Deutsch: Und es soll sich die Grenze wenden von Azmon zum Bach Mizrajims, und es sollen ihre Ausgänge sein zum Meer hin.

Kommentar: Der Vers schließt die Südgrenze ab. וְנָסַב הַגְּבוּל מֵעַצְמוֹן נַחְלָה מִצְרָיִם zeigt die letzte Wendung. וְנָסַב הַגְּבוּל (wie in V. 4), מֵעַצְמוֹן (Präposition מִן mit עַצְמוֹן „von Azmon"), נַחְלָה מִצְרָיִם (Constructus verbindung ohne Präposition - Richtungsakkusativ: נַחַל „Bach, Fluss" mit Richtungsendung ־ָה und מִצְרַיִם „Ägypten" „zum Bach Ägyptens"). Der נַחַל מִצְרַיִם (traditionell identifiziert mit Wadi el-Arisch) markiert die südwestliche Grenze zwischen Kanaan und ägyptischem Einflussgebiet.
וְהָיוּ תוֹצְאֹתָיו הַיָּמָּה gibt den Endpunkt an. וְהָיוּ (Qal Perfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von היה), תוֹצְאֹתָיו (Plural von תּוֹצָאָה mit Suffix „seine Ausgänge/Endpunkte"), הַיָּמָּה (Richtungsadverb von יָם „Meer" mit Richtungsendung ־ָה und Artikel „zum Meer hin", d.h. zum Mittelmeer).
Die LXX übersetzt „נַחְלָה מִצְרָיִם" (Bach Ägyptens) mit „χειμάρρουν Αἰγύπτου" (Wildbach Ägyptens).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Aussagen über die letzte Wendung und den Endpunkt der Südgrenze.
Der Vers beschließt die Südgrenze: von Azmon zum Bach Ägyptens, der ins Mittelmeer mündet - die Südwestecke des Landes.
Numeri 34,6
Hebräisch: וּגְב֣וּל יָ֔ם וְהָיָ֥ה לָכֶ֛ם הַיָּ֥ם הַגָּד֖וֹל וּגְב֑וּל זֶֽה־יִהְיֶ֥ה לָכֶ֖ם גְּב֥וּל יָֽם׃
Deutsch: Und die Westgrenze: Es soll euch das große Meer und das Gebiet sein; das soll euch die Westgrenze sein.

Kommentar: Der Vers definiert die Westgrenze - die einfachste aller Grenzen. וּגְבוּל יָם ist die Überschrift. וּגְבוּל יָם (Konjunktion mit Constructus verbindung: גְּבוּל „Grenze" mit יָם „Meer" „und die Meergrenze", d.h. Westgrenze). וְהָיָה לָכֶם הַיָּם הַגָּדוֹל וּגְבוּל ist die Definition. וְהָיָה לָכֶם (wie in V. 3), הַיָּם הַגָּדוֹל (Constructus verbindung: יָם „Meer" mit Artikel und גָּדוֹל „groß" „das große Meer" = das Mittelmeer), וּגְבוּל (Konjunktion mit גְּבוּל „und das Gebiet/die Grenze"). זֶה־יִהְיֶה לָכֶם גְּבוּל יָם ist die bekräftigende Wiederholung. זֶה (Demonstrativpronomen maskulin „dies"), יִהְיֶה לָכֶם (Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von היה mit Dativ), גְּבוּל יָם („Westgrenze").
Die Satzstruktur zeigt eine Überschrift, eine Definition und eine bekräftigende Wiederholung.
Der Vers definiert die Westgrenze als das Mittelmeer - eine natürliche, klare Grenze, die keine detaillierte Beschreibung erfordert. Die Kürze kontrastiert mit den komplexen Land- und Gebirgsgrenzen.
Numeri 34,7
Hebräisch: וְזֶֽה־יִהְיֶ֥ה לָכֶ֖ם גְּב֣וּל צָפ֑וֹן מִן־הַיָּם֙ הַגָּדֹ֔ל תְּתָא֥וּ לָכֶ֖ם הֹ֥ר הָהָֽר׃
Deutsch: Und dies soll euch die Nordgrenze sein: Vom großen Meer sollt ihr euch abmessen zum Berg Hor.

Kommentar: Der Vers beginnt die Nordgrenze. וְזֶה־יִהְיֶה לָכֶם גְּבוּל צָפוֹן ist die Überschrift. וְזֶה (Konjunktion mit Demonstrativpronomen), גְּבוּל צָפוֹן (Constructus verbindung „Nordgrenze"). מִן־הַיָּם הַגָּדֹל תְּתָאוּ לָכֶם הֹר הָהָר gibt den Verlauf an. מִן־הַיָּם הַגָּדֹל („vom großen Meer", d.h. Ausgangspunkt im Westen), תְּתָאוּ (Piel Imperfekt 2. Person maskulin Plural von תאה/תוה „abgrenzen, abmessen, markieren"), לָכֶם (Dativ), הֹר הָהָר (Constructus verbindung: הֹר „Berg" mit הָהָר „der Berg" mit Artikel „der Berg Hor"). Dieser הֹר הָהָר ist nicht identisch mit dem Berg Hor in 33,37-39 (wo Aaron starb) - das war im Süden an Edoms Grenze. Dies ist ein nördlicher Berg, dessen genaue Lage unbekannt ist.
Die LXX übersetzt „תְּתָאוּ לָכֶם הֹר הָהָר" (ihr sollt euch den Berg Hor abgrenzen) mit „καταμετρήσετε ὑμῖν αὐτοῖς παρὰ τὸ ὄρος τὸ ὄρος" (ihr sollt für euch selbst beim Berg, dem Berg, abmessen), was etwas redundant ist.
Die Satzstruktur zeigt eine Überschrift und eine Anweisung mit Ausgangs- und Zielpunkt.
Der Vers leitet die Nordgrenze ein: vom Mittelmeer ostwärts zu einem Berg Hor - der Beginn der komplexesten Grenzbeschreibung.
Numeri 34,8
Hebräisch: מֵהֹ֣ר הָהָ֔ר תְּתָא֖וּ לְבֹ֣א חֲמָ֑ת וְהָי֛וּ תּוֹצְאֹ֥ת הַגְּבֻ֖ל צְדָֽדָה׃
Deutsch: Vom Berg Hor sollt ihr abmessen bis man nach Chamat kommt, und es sollen die Ausgänge der Grenze nach Zedad hin sein.

Kommentar: Der Vers setzt die Nordgrenze fort. מֵהֹר הָהָר תְּתָאוּ לְבֹא חֲמָת zeigt die Richtung. מֵהֹר הָהָר (Präposition מִן mit „Berg Hor" „vom Berg Hor"), תְּתָאוּ (wie in V. 7), לְבֹא חֲמָת (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von בוא „kommen" und חֲמָת „Hamath" „bis man nach Hamath kommt"). Hamath (heute Hama in Syrien) liegt weit im Norden - die Formulierung לְבֹא חֲמָת („Eingang/Zugang zu Hamath") bezeichnet wahrscheinlich den südlichen Zugang zum Gebiet von Hamath. וְהָיוּ תוֹצְאֹת הַגְּבֻל צְדָדָה gibt den nächsten Punkt an. תוֹצְאֹת הַגְּבֻל („die Ausgänge/Endpunkte der Grenze"), צְדָדָה (Ortsname צְדָד „Zedad" mit Richtungsendung ־ָה).
Die LXX übersetzt „לְבֹא חֲמָת" (nach Lebo-Hamat) mit „εἰσπορευομένων εἰς Ἑμάθ" (beim Hineingehen nach Hamat), und „צְדָדָה" (Zedad) wird zu „Σαραδά" (Sarada).
Die Satzstruktur zeigt eine Anweisung mit Ausgangs- und Richtungspunkt, gefolgt von der Angabe des nächsten Grenzpunktes.
Der Vers führt die Nordgrenze weiter ostwärts: vom Berg Hor zum Gebiet von Hamath, mit Zedad als nächstem Grenzpunkt.
Numeri 34,9
Hebräisch: וְיָצָ֤א הַגְּבֻל֙ זִפְרֹ֔נָה וְהָי֥וּ תוֹצְאֹתָ֖יו חֲצַ֣ר עֵינָ֑ן זֶֽה־יִהְיֶ֥ה לָכֶ֖ם גְּב֥וּל צָפֽוֹן׃
Deutsch: Und es soll die Grenze nach Siphron hinausgehen, und es sollen ihre Ausgänge nach Chazar-Enan sein. Das soll euch die Nordgrenze sein.

Kommentar: Der Vers schließt die Nordgrenze ab. וְיָצָא הַגְּבֻל זִפְרֹנָה setzt den Verlauf fort. וְיָצָא הַגְּבֻל (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von יצא „hinausgehen" mit גְּבוּל „die Grenze"), זִפְרֹנָה (Ortsname זִפְרוֹן „Sifron" mit Richtungsendung). וְהָיוּ תוֹצְאֹתָיו חֲצַר עֵינָן gibt den Endpunkt an. חֲצַר עֵינָן (Ortsname „Chazar-Enan" - חָצֵר „Gehöft, Dorf" im Constructus mit עֵינָן, vielleicht „Augen-Dorf" oder Eigenname). זֶה־יִהְיֶה לָכֶם גְּבוּל צָפוֹן ist die abschließende Formel (wie in V. 6).
Die LXX übersetzt „חֲצַר עֵינָן" (Hazar-Enan) mit „Ἁσερναίν" (Hasernain), eine Transliterationsvariante.
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Aussagen über den Grenzverlauf und eine bekräftigende Schlussformel.
Der Vers beschließt die Nordgrenze bei Chazar-Enan im Nordosten - dies wird auch der Ausgangspunkt für die Ostgrenze sein (V. 10).
Numeri 34,10
Hebräisch: וְהִתְאַוִּיתֶ֥ם לָכֶ֖ם לִגְב֣וּל קֵ֑דְמָה מֵחֲצַ֥ר עֵינָ֖ן שְׁפָֽמָה׃
Deutsch: Und messt euch ab als östliche Grenze von Chazar-Enan nach Schepham.

Kommentar: Der Vers beginnt die Ostgrenze. וְהִתְאַוִּיתֶם לָכֶם לִגְבוּל קֵדְמָה ist die Überschrift. וְהִתְאַוִּיתֶם (Hithpael Perfekt 2. Person maskulin Plural mit Waw consecutivum von תוה/תאה „sich abgrenzen, sich abmessen"), לָכֶם (Dativ), לִגְבוּל קֵדְמָה (Präposition לְ mit גְּבוּל „Grenze" und קֵדְמָה „Osten" „als östliche Grenze"). מֵחֲצַר עֵינָן שְׁפָמָה gibt Ausgangs- und Zielpunkt an. מֵחֲצַר עֵינָן (Präposition מִן mit „Chazar-Enan" - der Endpunkt der Nordgrenze aus V. 9), שְׁפָמָה (Ortsname שְׁפָם „Schefam" mit Richtungsendung).
Die LXX übersetzt „הָרִבְלָה" (Ribla) mit „Ἁρβηλά" (Harbela), „עַל־כֶּתֶף יָם־כִּנֶּרֶת" (an die Schulter des Sees Kinneret) wird zu „ἐπὶ νώτου θαλάσσης Χενέρεθ" (auf den Rücken des Sees Chenereth), wobei „νώτου" (Rücken) für „Schulter" verwendet wird.
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ mit Ausgangs- und Zielpunkt.
Der Vers leitet die Ostgrenze ein: von Chazar-Enan (Nordostecke) südwärts nach Schefam.
Numeri 34,11
Hebräisch: וְיָרַ֨ד הַגְּבֻ֧ל מִשְּׁפָ֛ם הָרִבְלָ֖ה מִקֶּ֣דֶם לָעָ֑יִן וְיָרַ֣ד הַגְּב֔וּל וּמָחָ֛ה עַל־כֶּ֥תֶף יָם־כִּנֶּ֖רֶת קֵֽדְמָה׃
Deutsch: Und es soll die Grenze von Schepham nach Ha-Rivla hinabgehen, östlich von Ajin; und es soll die Grenze hinabgehen und stoßen an die Seite des Sees Kinneret nach Osten.

Kommentar: Der Vers führt die Ostgrenze südwärts. וְיָרַד הַגְּבֻל מִשְּׁפָם הָרִבְלָה מִקֶּדֶם לָעָיִן zeigt die erste Etappe. וְיָרַד הַגְּבֻל (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von ירד „hinabgehen, hinabsteigen" - die Grenze verläuft nach Süden und abwärts), מִשְּׁפָם (Präposition מִן mit שְׁפָם), הָרִבְלָה (Ortsname רִבְלָה „Ribla" mit Artikel und Richtungsendung „nach Ribla"), מִקֶּדֶם לָעָיִן (Präposition מִן mit קֶדֶם „Osten, östlich" und Präposition לְ mit עַיִן „Ajin" „östlich von Ajin").
וְיָרַד הַגְּבוּל וּמָחָה עַל־כֶּתֶף יָם־כִּנֶּרֶת קֵדְמָה setzt den Verlauf fort. וְיָרַד הַגְּבוּל (wiederholt), וּמָחָה (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von מחה „berühren, stoßen an"), עַל־כֶּתֶף יָם־כִּנֶּרֶת (Präposition עַל mit כָּתֵף „Schulter, Seite" im Constructus und יָם־כִּנֶּרֶת „See Kinneret" = See Genezareth „an die Seite des Sees Kinneret"), קֵדְמָה („ostwärts, nach Osten" - die Grenze verläuft entlang der Ostseite des Sees).
Die Satzstruktur zeigt zwei koordinierte Sätze mit וְיָרַד, die den Verlauf nach Süden beschreiben.
Der Vers führt die Ostgrenze südwärts: von Schefam über Ribla östlich von Ajin bis zur Ostseite des Sees Genezareth - die Grenze verläuft also östlich der späteren Gebiete von Naftali und Gad.
Numeri 34,12
Hebräisch: וְיָרַ֤ד הַגְּבוּל֙ הַיַּרְדֵּ֔נָה וְהָי֥וּ תוֹצְאֹתָ֖יו יָ֣ם הַמֶּ֑לַח זֹאת֩ תִּהְיֶ֨ה לָכֶ֥ם הָאָ֛רֶץ לִגְבֻלֹתֶ֖יהָ סָבִֽיב׃
Deutsch: Und es soll die Grenze zum Jarden hinabgehen, und es sollen ihre Ausgänge zum Salzmeer sein. Dies soll euch das Land sein nach seinen Grenzen ringsum.

Kommentar: Der Vers schließt die Ostgrenze und die gesamte Grenzbeschreibung ab. וְיָרַד הַגְּבוּל הַיַּרְדֵּנָה führt zum Jordan. וְיָרַד הַגְּבוּל (wie in V. 11), הַיַּרְדֵּנָה (יַרְדֵּן „Jordan" mit Artikel und Richtungsendung ־ָה „zum Jordan"). Die Grenze folgt dem Jordan südwärts. וְהָיוּ תוֹצְאֹתָיו יָם הַמֶּלַח gibt den Endpunkt an. וְהָיוּ תוֹצְאֹתָיו („und es sollen seine Ausgänge/Endpunkte sein"), יָם הַמֶּלַח („Salzmeer" = Totes Meer). Die Ostgrenze endet dort, wo die Südgrenze begann (V. 3) - der Kreis schließt sich.
זֹאת תִּהְיֶה לָכֶם הָאָרֶץ לִגְבֻלֹתֶיהָ סָבִיב ist die abschließende Formel. זֹאת תִּהְיֶה לָכֶם הָאָרֶץ („dies soll euch das Land sein"), לִגְבֻלֹתֶיהָ סָבִיב (Präposition לְ mit Plural von גְּבוּל mit Suffix und Adverb סָבִיב „ringsum" „nach seinen Grenzen ringsum").
Die Satzstruktur zeigt den Abschluss der Ostgrenze und eine feierliche Schlussformel für die gesamte Grenzbeschreibung.
Der Vers vollendet die Umrundung des Landes: die Grenze folgt dem Jordan südwärts bis zum Toten Meer, wo sie die Südgrenze trifft. Die Schlussformel סָבִיב („ringsum") unterstreicht, dass nun alle vier Seiten definiert sind - das verheißene Land ist vollständig abgegrenzt.
[image: ]
Geografische Identifikationen (Stand der Forschung):
SÜDGRENZE (V. 3-5):
· Totes Meer (Südende): ca. 31°03'N, 35°27'E
· Wüste Zin: Negev-Hochland, südlich von Kadesch-Barnea
· Ma'ale Akrabbim (Skorpionen-Pass): Wahrscheinlich Naqb es-Safa, ca. 50 km südlich des Toten Meeres
· Kadesch-Barnea: En el-Qudeirat (mehrheitlich akzeptiert) oder En Qedeis (ältere Identifikation)
· Chazar-Addar: Unbekannt, vermutlich zwischen Kadesch und Azmon
· Azmon: Möglicherweise Ain el-Qoseimeh, ca. 15 km südwestlich von Kadesch
· Bach Ägyptens (Nachal Mizrajim): Wadi el-Arisch (wahrscheinlichste Identifikation), mündet bei El-Arish ins Mittelmeer
WESTGRENZE (V. 6):
· Das Große Meer (ha-Yam ha-Gadol): Mittelmeer – natürliche, klare Grenze von ca. El-Arish bis zur phönizischen Küste
NORDGRENZE (V. 7-9):
· Berg Hor (nördlicher): NICHT identisch mit dem Berg in 33,37-39! Möglicherweise: 
· Jebel Akkar im nördlichen Libanon
· Ein Berg in der Amanus-Kette (heute Nur Dağları, Türkei)
· Genaue Identifikation unsicher
· Lebo-Hamat (לְבֹא חֲמָת): "Eingang zu Hamath" – wahrscheinlich: 
· Lebweh in der Bekaa-Ebene (Libanon)
· Oder die Region um den südlichen Zugang zum Gebiet von Hamath (heute Hama, Syrien)
· Zedad: Sadad, ca. 115 km nordöstlich von Damaskus
· Zifron: Unbekannt, nordöstlich von Zedad
· Chazar-Enan: Qaryatein oder in der Nähe, ca. 100 km nordöstlich von Damaskus
OSTGRENZE (V. 10-12):
· Schefam: Unbekannt
· Ribla: Wahrscheinlich Riblah am Orontes (2 Kön 23,33; 25,6)
· Ajin: Unbekannt, möglicherweise eine Quelle
· See Kinneret: See Genezareth (heute: Yam Kinneret / Sea of Galilee)
· Jordan: Vom See Genezareth südwärts bis zum Toten Meer
Geografische Beobachtungen:
1. Maximalausdehnung: Die beschriebenen Grenzen umfassen ein deutlich größeres Gebiet als das historisch von Israel kontrollierte Territorium
2. Idealgrenze: Die Nordgrenze (bis Lebo-Hamath) entspricht den "idealen" Grenzen aus Texten wie 1 Kön 8,65
3. Historische Realität: Nur unter David und Salomo näherte sich das Reich diesen Grenzen (aber auch da nicht vollständig)
4. Ostjordanland ausgeschlossen: Die Grenzen umfassen bewusst NICHT das bereits an Ruben, Gad und halb Manasse vergebene Territorium
Vergleich mit anderen biblischen Grenzbeschreibungen:
	Text
	Nordgrenze
	Besonderheit

	Num 34
	Lebo-Hamath
	Detaillierteste Grenzbeschreibung

	Jos 13-19
	Variabel nach Stamm
	Praktische Landverteilung

	Ez 47,15-20
	Lebo-Hamath
	Eschatologische Vision

	1 Kön 8,65
	Lebo-Hamath bis Bach Ägyptens
	Salomos Reich

	Gen 15,18
	Vom Strom Ägyptens bis Euphrat
	Noch größere Verheißung



Numeri 34,13
Hebräisch: וַיְצַ֣ו מֹשֶׁ֔ה אֶת־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵ֖ל לֵאמֹ֑ר זֹ֣את הָאָ֗רֶץ אֲשֶׁ֨ר תִּתְנַחֲל֤וּ אֹתָהּ֙ בְּגוֹרָ֔ל אֲשֶׁר֙ צִוָּ֣ה יְהוָ֔ה לָתֵ֛ת לְתִשְׁעַ֥ת הַמַּטּ֖וֹת וַחֲצִ֥י הַמַּטֶּֽה׃
Deutsch: Und Mosche befahl den Söhnen Jisra'el, sagend: Dies ist das Land, das ihr durch das Los als Erbe verteilen sollt, das der Ewige geboten hat, den neun Stämmen und dem halben Stamm zu geben.

Kommentar: Der Vers leitet Moses Weitergabe der Grenzbeschreibung ein. וַיְצַו מֹשֶׁה אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר ist die Einleitung. וַיְצַו (Piel Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von צוה „befehlen"), מֹשֶׁה (Subjekt), אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Akkusativpartikel mit „Söhne Israels"), לֵאמֹר (Infinitiv mit לְ „sagend"). זֹאת הָאָרֶץ אֲשֶׁר תִּתְנַחֲלוּ אֹתָהּ בְּגוֹרָל ist die Definition. זֹאת הָאָרֶץ („dies ist das Land"), אֲשֶׁר תִּתְנַחֲלוּ אֹתָהּ (Relativsatz: Hithpael Imperfekt 2. Person Plural von נחל „als Erbe verteilen, erben" mit Akkusativpartikel und Suffix 3. Person feminin Singular „das ihr es als Erbe verteilen sollt"), בְּגוֹרָל (Präposition בְ mit גּוֹרָל „Los" „durch das Los").
אֲשֶׁר צִוָּה יהוה לָתֵת לְתִשְׁעַת הַמַּטּוֹת וַחֲצִי הַמַּטֶּה gibt die göttliche Autorität und die Empfänger an. אֲשֶׁר צִוָּה יהוה (Relativsatz: Piel Perfekt 3. Person maskulin Singular von צוה mit Tetragramm als Subjekt „das der Ewige geboten hat"), לָתֵת (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von נתן „geben" „zu geben"), לְתִשְׁעַת הַמַּטּוֹת וַחֲצִי הַמַּטֶּה (Präposition לְ mit Kardinalzahl תֵּשַׁע „neun" im Constructus mit Plural מַטֶּה „Stamm" mit Artikel und Konjunktion mit חֲצִי „Hälfte" im Constructus mit מַטֶּה „den neun Stämmen und dem halben Stamm"). Die Erwähnung von neuneinhalb Stämmen erinnert daran, dass zweieinhalb Stämme bereits im Ostjordanland angesiedelt sind.
Die Satzstruktur zeigt eine Redeeinleitung, gefolgt von einer Definition mit zwei koordinierten Relativsätzen.
Der Vers macht deutlich: Das soeben beschriebene Land ist für neuneinhalb Stämme bestimmt - eine Erinnerung an die Vereinbarung mit Ruben, Gad und halb Manasse aus Kapitel 32.
Numeri 34,14
Hebräisch: כִּ֣י לָקְח֞וּ מַטֵּ֨ה בְנֵ֤י הָראוּבֵנִי֙ לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֔ם וּמַטֵּ֥ה בְנֵֽי־הַגָּדִ֖י לְבֵ֣ית אֲבֹתָ֑ם וַחֲצִי֙ מַטֵּ֣ה מְנַשֶּׁ֔ה לָקְח֖וּ נַחֲלָתָֽם׃
Deutsch: Denn sie haben empfangen, der Stamm der Söhne Re'uven nach ihren Vaterhäusern und der Stamm der Söhne Gad nach ihren Vaterhäusern und der halbe Stamm Menasche haben empfangen ihr Erbteil.

Kommentar: Der Vers erklärt die Ausnahme. כִּי לָקְחוּ מַטֵּה בְנֵי הָראוּבֵנִי לְבֵית אֲבֹתָם וּמַטֵּה בְנֵי־הַגָּדִי לְבֵית אֲבֹתָם nennt die ersten zwei Stämme. כִּי (kausale Konjunktion „denn"), לָקְחוּ (Qal Perfekt 3. Person Plural von לקח „nehmen, empfangen"), מַטֵּה בְנֵי הָראוּבֵנִי (Constructus verbindung: מַטֶּה „Stamm" mit Plural Constructus von בֵּן „Sohn" und Gentilizium ראוּבֵנִי „Rubeniter" „der Stamm der Söhne des Rubeniters", d.h. der Stamm Ruben), לְבֵית אֲבֹתָם (Präposition לְ mit בַּיִת „Haus" im Constructus , Plural אָב „Väter" und Suffix 3. Person Plural „nach ihren Vaterhäusern"), וּמַטֵּה בְנֵי־הַגָּדִי לְבֵית אֲבֹתָם (parallel: „und der Stamm der Söhne des Gaditen nach ihren Vaterhäusern"). וַחֲצִי מַטֵּה מְנַשֶּׁה לָקְחוּ נַחֲלָתָם fügt den dritten hinzu. וַחֲצִי מַטֵּה מְנַשֶּׁה („und der halbe Stamm Manasse"), לָקְחוּ נַחֲלָתָם (Qal Perfekt von לקח mit Akkusativ נַחֲלָה „Erbteil" und Suffix „haben ihr Erbteil empfangen").
Die Satzstruktur zeigt eine kausale Erklärung mit drei koordinierten Subjekten.
Der Vers begründet, warum nur neuneinhalb Stämme Land westlich des Jordan erhalten: Ruben, Gad und halb Manasse haben bereits ihr Erbteil im Ostjordanland empfangen.
Numeri 34,15
Hebräisch: שְׁנֵ֥י הַמַּטּ֖וֹת וַחֲצִ֣י הַמַּטֶּ֑ה לָקְח֣וּ נַחֲלָתָ֗ם מֵעֵ֛בֶר לְיַרְדֵּ֥ן יְרֵח֖וֹ קֵ֥דְמָה מִזְרָֽחָה׃
Deutsch: Die zwei Stämme und der halbe Stamm haben ihr Erbteil empfangen diesseits des Jardens Jerechos nach Osten, gegen Sonnenaufgang.

Kommentar: Der Vers präzisiert die Lage des Ostjordanlandes. שְׁנֵי הַמַּטּוֹת וַחֲצִי הַמַּטֶּה לָקְחוּ נַחֲלָתָם fasst zusammen. שְׁנֵי הַמַּטּוֹת (Kardinalzahl שְׁנַיִם „zwei" im Constructus mit Plural מַטֶּה mit Artikel „die zwei Stämme"), וַחֲצִי הַמַּטֶּה („und der halbe Stamm"), לָקְחוּ נַחֲלָתָם (wie in V. 14). מֵעֵבֶר לְיַרְדֵּן יְרֵחוֹ קֵדְמָה מִזְרָחָה gibt die präzise Lage an. מֵעֵבֶר לְיַרְדֵּן יְרֵחוֹ (Präposition מִן mit עֵבֶר „Seite, jenseits" und Präposition לְ mit יַרְדֵּן „Jordan" und יְרֵחוֹ „Jericho" „diesseits des Jordan von Jericho"), קֵדְמָה מִזְרָחָה (zwei Richtungsadverbien: קֶדֶם „Osten" mit ־ָה und מִזְרָח „Sonnenaufgang" mit ־ָה „nach Osten, gegen Sonnenaufgang"). Die doppelte Richtungsangabe betont: östlich des Jordan.
Die LXX fügt hinzu „ἀπὸ νότου" (von Süden) nach „κατʼ ἀνατολάς" (nach Osten), was im MT nicht erscheint.
Die Satzstruktur zeigt eine zusammenfassende Wiederholung mit präziser geographischer Lokalisierung.
Der Vers unterstreicht mit doppelter Richtungsangabe (קֵדְמָה מִזְרָחָה): Das Erbteil der zweieinhalb Stämme liegt östlich des Jordan gegenüber Jericho - außerhalb der soeben beschriebenen Grenzen.
Numeri 34,16
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Standard-Redeeinleitung für eine neue göttliche Anweisung (wie V. 1).
Der Vers leitet die Ernennung der Landverteilungskommission ein.
Numeri 34,17
Hebräisch: אֵ֚לֶּה שְׁמ֣וֹת הָֽאֲנָשִׁ֔ים אֲשֶׁר־יִנְחֲל֥וּ לָכֶ֖ם אֶת־הָאָ֑רֶץ אֶלְעָזָר֙ הַכֹּהֵ֔ן וִיהוֹשֻׁ֖עַ בִּן־נֽוּן׃
Deutsch: Dies sind die Namen der Männer, die euch das Land als Erbe zuteilen sollen: El'asar, der Priester, und Jehoschua, der Sohn Nuns.

Kommentar: Der Vers nennt die beiden Hauptverantwortlichen. אֵלֶּה שְׁמוֹת הָאֲנָשִׁים אֲשֶׁר־יִנְחֲלוּ לָכֶם אֶת־הָאָרֶץ ist die Einleitung. אֵלֶּה שְׁמוֹת הָאֲנָשִׁים („dies sind die Namen der Männer"), אֲשֶׁר־יִנְחֲלוּ לָכֶם אֶת־הָאָרֶץ (Relativsatz: Qal Imperfekt 3. Person Plural von נחל „als Erbe zuteilen" mit Dativ לָכֶם und Akkusativ „die euch das Land als Erbe zuteilen sollen"). אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן וִיהוֹשֻׁעַ בִּן־נוּן sind die beiden Namen. אֶלְעָזָר הַכֹּהֵן (Eleasar der Priester - Aarons Sohn und Nachfolger), וִיהוֹשֻׁעַ בִּן־נוּן (Konjunktion mit „Josua, Sohn des Nun" - Moses Nachfolger). Die beiden zukünftigen Führer Israels werden die Landverteilung leiten.
Die Satzstruktur zeigt eine Einleitungsformel mit Relativsatz und zwei koordinierte Namen.
Der Vers nennt die Hauptverantwortlichen für die Landverteilung: Eleasar (religiöse Autorität) und Josua (zivile/militärische Autorität) - die beiden Nachfolger von Aaron und Mose.
Numeri 34,18
Hebräisch: וְנָשִׂ֥יא אֶחָ֛ד נָשִׂ֥יא אֶחָ֖ד מִמַּטֶּ֑ה תִּקְח֖וּ לִנְחֹ֥ל אֶת־הָאָֽרֶץ׃
Deutsch: Und je einen Fürsten von einem Stamm sollt ihr nehmen, um das Land als Erbe zu zuteilen.

Kommentar: Der Vers ordnet die Beteiligung der Stammesführer an. וְנָשִׂיא אֶחָד נָשִׂיא אֶחָד מִמַּטֶּה תִּקְחוּ ist die Anweisung. וְנָשִׂיא אֶחָד נָשִׂיא אֶחָד (Konjunktion mit נָשִׂיא „Fürst, Anführer" und אֶחָד „einer" wiederholt - distributive Betonung „je einen Fürsten, einen Fürsten"), מִמַּטֶּה (Präposition מִן mit מַטֶּה „Stamm" „von einem Stamm"), תִּקְחוּ (Qal Imperfekt 2. Person Plural von לקח „nehmen" „sollt ihr nehmen"). לִנְחֹל אֶת־הָאָרֶץ gibt den Zweck an. לִנְחֹל (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von נחל „als Erbe zuteilen"), אֶת־הָאָרֶץ (Akkusativpartikel mit אֶרֶץ mit Artikel).
Die Satzstruktur zeigt eine Anweisung mit distributiver Wiederholung und finalem Infinitiv.
Der Vers ordnet an: Neben Eleasar und Josua soll je ein Stammesführer pro Stamm an der Landverteilung beteiligt sein - ein Prinzip der repräsentativen Beteiligung und Transparenz.
Numeri 34,19-28
Hebräisch: [Die zehn Verse listen die Namen der Stammesführer für die neuneinhalb Stämme auf]

Kommentar (zusammenfassend): Die Verse folgen einem streng repetitiven Muster: לְמַטֵּה X נָשִׂיא Y בֶּן־Z („Für den Stamm X ein Fürst: Y, Sohn des Z"). Die Liste:
V. 19: Juda: Kaleb, Sohn des Jefunne - bemerkenswert: der treue Kundschafter aus Num 13-14, der einzige Überlebende der Exodus-Generation außer Josua!
V. 20: Simeon: Schemuel, Sohn Ammihuds
Die LXX übersetzt „שְׁמוּאֵל בֶּן־עַמִּיהוּד" (Schemuel, Sohn des Ammihud) mit „Σαλαμιὴλ υἱὸς Ἐμιούδ" (Salamiel, Sohn des Emiud), eine Namensvariante.
V. 21: Benjamin: Elidad, Sohn Kislons
Die LXX übersetzt „אֱלִידָד בֶּן־כִּסְלוֹן" (Elidad, Sohn des Kislon) mit „Ἐλδὰδ υἱὸς Χασλών" (Eldad, Sohn des Chaslon).
V. 22: Dan: Bukki, Sohn Joglis
Die LXX übersetzt „בֻּקִּי בֶּן־יָגְלִי" (Bukki, Sohn des Jogli) mit „Βακχὶρ υἱὸς Ἐγλί" (Bakchir, Sohn des Egli).
V. 23: Manasse: Channiel, Sohn Efods (nur der westliche Halbstamm)
Die LXX übersetzt „חַנִּיאֵל בֶּן־אֵפֹד" (Hanniel, Sohn des Efod) mit „Ἁνιὴλ υἱὸς Οὐφίδ" (Haniel, Sohn des Uphid).
V. 24: Efraim: Kemuel, Sohn Schiftans
V. 25: Sebulon: Elizafan, Sohn Parnachs
V. 26: Issachar: Paltiel, Sohn Assans
V. 27: Ascher: Achihud, Sohn Schelomis
Die LXX übersetzt „אֲחִיהוּד בֶּן־שְׁלֹמִי" (Ahihud, Sohn des Schelomi) mit „Ἀχιὼρ υἱὸς Σελεμί" (Achior, Sohn des Selemi).
V. 28: Naftali: Pedahel, Sohn Ammihuds
Die LXX übersetzt „פְּדַהְאֵל בֶּן־עַמִּיהוּד" (Pedahel, Sohn des Ammihud) mit „Φαδαὴλ υἱὸς Βεναμιούδ" (Phadael, Sohn des Benamiud).
Die Reihenfolge entspricht nicht der üblichen Stammesordnung - sie beginnt mit den drei südlichen Stämmen (Juda, Simeon, Benjamin), dann folgen die nördlichen und mittleren Stämme. Die Erwähnung Kalebs unterstreicht die Verbindung zur Kundschaftergeschichte: Der treue Kundschafter wird bei der Landverteilung dabei sein - eine Belohnung für seine Treue.
Numeri 34,29
Hebräisch: אֵ֕לֶּה אֲשֶׁ֖ר צִוָּ֣ה יְהוָ֑ה לְנַחֵ֥ל אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵ֖ל בְּאֶ֥רֶץ כְּנָֽעַן׃
Deutsch: Diese (sind es), denen der Ewige gebot, den Söhnen Jisra'els ein Erbe im Land Kena'an zuzuteilen.

Kommentar: Der Vers schließt die Liste mit einer Validierungsformel ab. אֵלֶּה אֲשֶׁר צִוָּה יהוה ist die Formel. אֵלֶּה (Demonstrativpronomen Plural „diese"), אֲשֶׁר צִוָּה יהוה (Relativsatz: Piel Perfekt 3. Person maskulin Singular von צוה „befehlen" mit Tetragramm als Subjekt „die der Ewige geboten hat"). לְנַחֵל אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל בְּאֶרֶץ כְּנַעַן gibt den Auftrag an. לְנַחֵל (Piel Infinitiv Constructus von נחל „als Erbe zuteilen"), אֶת־בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (Akkusativpartikel mit „Söhne Israels" - hier im Dativ-Sinn „den Söhnen Israels"), בְּאֶרֶץ כְּנָעַן (Präposition בְ mit אֶרֶץ כְּנַעַן „im Land Kanaan").
Die Satzstruktur zeigt eine Demonstrativformel mit Relativsatz und finalem Infinitiv.
Der Vers unterstreicht die göttliche Autorität der Kommission: Diese zwölf Männer (Eleasar, Josua und zehn Stammesführer) sind von Gott selbst beauftragt, die Landverteilung durchzuführen.

Numeri 34: Das Kapitel definiert präzise die Grenzen des verheißenen Landes für die neuneinhalb Stämme westlich des Jordan (V. 1-12): Südgrenze vom Toten Meer durch die Wüste Zin zum Mittelmeer, Westgrenze am Mittelmeer, Nordgrenze vom Mittelmeer über den Berg Hor bis Chazar-Enan, Ostgrenze vom See Genezareth den Jordan hinab zum Toten Meer. Mose erklärt, dass dieses Land durch Los an die neuneinhalb Stämme verteilt werden soll, da Ruben, Gad und halb Manasse bereits ihr Erbteil östlich des Jordan empfangen haben (V. 13-15). Eine Kommission wird eingesetzt: Eleasar und Josua als Hauptverantwortliche, unterstützt von je einem Stammesführer pro Stamm, darunter der treue Kundschafter Kaleb für Juda (V. 16-29) - eine göttlich autorisierte Kommission zur gerechten Landverteilung.
Allgemeine Beobachtung: Die LXX zeigt erhebliche Variationen in der Transliteration von Personennamen, wobei viele Namen leicht unterschiedlich wiedergegeben werden. Die geographischen Grenzbeschreibungen bleiben weitgehend ähnlich, obwohl einige Ortsnamen unterschiedlich transliteriert werden.
Numeri 34 im Kontext der Priesterschrift:
Numeri 34 gehört zur priesterschriftlichen Tradition (P) und zeigt charakteristische Merkmale:
1. Präzision und Ordnung: Die detaillierte Grenzbeschreibung entspricht dem P-Interesse an exakter Ordnung (vgl. Gen 1; Ex 25-31)
2. Göttliche Autorität: Die doppelte Betonung "JHWH befahl" (V. 1, 16, 29) legitimiert die Grenzen als göttliche Setzung
3. Institutionelle Absicherung: Die Kommission aus Priester, ziviler Führung und Stammesvertretern spiegelt das P-Ideal transparenter Governance
4. Landtheologie: P betont: Das Land ist göttliche Gabe (nicht Eroberung) und göttliches Eigentum (nicht israelischer Besitz)
Komposition und Datierung:
Die Entstehungszeit von Num 34 ist umstritten:
· Vorexilisch? Einige Forscher sehen Reflexe aus der Königszeit (8.-7. Jh. v. Chr.)
· Exilisch-nachexilisch (6.-5. Jh. v. Chr.): Wahrscheinlicher! Die idealen Grenzen spiegeln die Hoffnung der Exilsgemeinschaft auf Wiederherstellung
· Literarische Fiktion: Die Grenzen wurden historisch nie so realisiert – sie sind theologisches Programm, nicht geografische Beschreibung
Theologische Gesamtaussage von Numeri 34:
1. Ordnung vor Chaos: Nach der Wüstenwanderung (Num 33) schafft Gott klare, geordnete Strukturen
2. Gemeinschaft vor Individuum: Die Landverteilung erfolgt stammesbezogen – das Kollektiv steht im Zentrum
3. Gerechtigkeit durch Transparenz: Die öffentliche Kommission (V. 16-29) verhindert Willkür
4. Kontinuität der Verheißung: Kaleb (V. 19) verkörpert die Treue Gottes – der treue Kundschafter von damals erlebt die Erfüllung
Historisch-kritische Analyse: Numeri 34
A) QUELLENKRITIK
Priesterschriftliche Herkunft (P): Numeri 34 wird einhellig der Priesterschrift (P) zugeordnet. Charakteristische P-Merkmale:
	Merkmal
	Nachweis in Num 34

	Formelhafte Sprache
	וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה לֵּאמֹר(V. 1, 16) 

	Präzise Listen
	Stammesführer V. 19-28

	Geordnete Systematik
	Vier Himmelsrichtungen nacheinander

	Institutionen
	Priester + zivile Führung (V. 17)

	Losverfahren
	גּוֹרָל als göttliches Orakel (V. 13)


Keine deuteronomistische Bearbeitung erkennbar, im Gegensatz zu vielen anderen Numeri-Texten.
3. Spätpersisch-frühhellenistische Datierung:
· Vertreter: einige neuere Forscher
· Zeitraum: 5.-4. Jahrhundert v. Chr.
· Argument: Endredaktion des Pentateuch erst in dieser Zeit
Wahrscheinlichste Lösung: Num 34 entstand in der exilisch-frühnachexilischen Zeit (ca. 550-450 v. Chr.) als Teil der priesterschriftlichen Komposition. Möglicherweise verwendete P ältere geographische Traditionen, formte sie aber zu einem theologischen Programm um.
B) VERHÄLTNIS ZU ANDEREN TEXTEN
1. Numeri 34 und Josua 13-19:
· Jos 13-19 bietet detaillierte Stammesgrenzen
· Num 34 gibt nur die Außengrenzen des Gesamtlandes
· Literarisches Verhältnis: Num 34 ist wahrscheinlich älter und diente Jos 13-19 als Rahmen
2. Numeri 34 und Ezechiel 47,13-20:
· Frappante Parallelen in der Grenzbeschreibung
· Ez betont die gleichmäßige Verteilung (gegen historische Ungerechtigkeiten)
· Ez öffnet die Landgabe auch für Fremde (47,22-23) – sozialer Fortschritt!
· Literarisches Verhältnis: Umstritten; wahrscheinlich kennen beide eine gemeinsame Tradition
3. Numeri 34 und 1 Könige 8,65:
· 1 Kön 8,65 beschreibt Salomos Reich "von Lebo-Hamat bis zum Bach Ägyptens"
· Fast identisch mit Num 34!
· Deutung: Entweder ist Num 34 eine Rückprojektion salomonischer Ausdehnung, oder 1 Kön 8,65 greift auf die Verheißungstradition zurück
4. Numeri 34 und Genesis 15,18:
· Gen 15,18: "Vom Strom Ägyptens bis zum großen Strom Euphrat"
· Noch größere Verheißung als Num 34!
· Unterschiedliche Traditionen: Gen 15 = maximale Verheißung; Num 34 = realistischere Grenze
C) HISTORISCHE REALITÄT VS. THEOLOGISCHES IDEAL
Die Grenzen von Num 34 wurden NIE vollständig realisiert:
	Periode
	Kontrollierte Gebiete
	Vergleich mit Num 34

	Richterzeit
	Fragmentiert, keine Einheit
	Weit unter Num 34

	David/Salomo
	Größte Ausdehnung
	Nähert sich Num 34, bleibt aber darunter

	Geteiltes Reich
	Israel: Norden; Juda: Süden
	Deutlich kleiner als Num 34

	Exil
	Kein Territorium
	-

	Perserzeit
	Kleine Provinz Jehud
	Winzig im Vergleich zu Num 34


Schlussfolgerung: Num 34 ist kein historisches Dokument, sondern ein theologisches Programm. Die Grenzen beschreiben nicht das, was war, sondern das, was sein sollte – die vollständige Erfüllung der Verheißung an die Väter.
D) FUNKTION IM LITERARISCHEN KONTEXT
Innerhalb des Buches Numeri:
· Num 33: Rückblick (Wüstenwanderung)
· Num 34: Vorausblick (künftiges Land)
· Num 35-36: Weitere Landregelungen (Levitenstädte, Erbrecht)
Innerhalb der Priesterschrift:
· P strukturiert die Heilsgeschichte durch "Räume": 
Eden → Arche → Sinai → Verheißenes Land
· Num 34 definiert den finalen Raum der göttlichen Gegenwart
· Das Land ist der geordnete Kosmos, in dem Israel nach göttlichen Weisungen lebt
Innerhalb des Pentateuch:
· Gen 12,7: Erste Landverheißung an Abraham
· Ex 3,8: Verheißung des "Landes, wo Milch und Honig fließt"
· Num 34: Präzise Definition der Verheißung
· Dtn 34: Mose schaut das Land, betritt es aber nicht
Num 34 steht kurz vor dem Ende des Pentateuch und bereitet die Landnahme vor – aber der Pentateuch endet VOR der Erfüllung (Dtn 34). Diese Spannung ist theologisch gewollt: Die Verheißung bleibt offen, auf Erfüllung wartend.
Numeri 35,1
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֧ר יְהוָ֛ה אֶל־מֹשֶׁ֖ה בְּעַֽרְבֹ֣ת מוֹאָ֑ב עַל־יַרְדֵּ֥ן יְרֵח֖וֹ לֵאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche in den Ebenen von Mo'av am Jarden Jerechos, sagend:

Kommentar: Standard-Redeeinleitung mit Ortsangabe. וַיְדַבֵּר יְהוָה אֶל־מֹשֶׁה (Piel Wayyiqtol von דבר „reden" mit Tetragramm als Subjekt und Präposition mit Mose). בְּעַרְבֹת מוֹאָב עַל־יַרְדֵּן יְרֵחוֹ ist die Ortsangabe: בְּעַרְבֹת מוֹאָב (Präposition בְ mit Plural Constructus von עֲרָבָה „Ebene, Steppe" und מוֹאָב „in den Ebenen Moabs"), עַל־יַרְדֵּן יְרֵחוֹ (Präposition עַל „an, bei" mit יַרְדֵּן יְרֵחוֹ „Jordan von Jericho"). Diese Ortsangabe erscheint wiederholt in den letzten Kapiteln (33,48-50; 34,13) - der Ort der letzten göttlichen Offenbarungen vor Moses Tod.
Die Satzstruktur ist eine Standard-Redeeinleitung mit präziser geographischer Lokalisierung.
Der Vers leitet eine neue göttliche Anweisung ein - diesmal über die Städte der Leviten und die Zufluchtsstädte.
Numeri 35,2
Hebräisch: צַו֮ אֶת־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ וְנָתְנ֣וּ לַלְוִיִּ֗ם מִֽנַּחֲלַ֛ת אֲחֻזָּתָ֖ם עָרִ֣ים לָשָׁ֑בֶת וּמִגְרָ֗שׁ לֶֽעָרִים֙ סְבִיבֹ֣תֵיהֶ֔ם תִּתְּנ֖וּ לַלְוִיִּֽם׃
Deutsch: Befiehl den Söhnen Jisra'el, dass sie von ihrem Erbbesitz den Levijim Städte zum Wohnen geben; und Weideplätze zu den Städten ringsum sie sollt ihr den Levijim geben.

Kommentar: Der Vers befiehlt die Zuweisung von Levitenstädte. צַו אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die Aufforderung an Mose (Piel Imperativ von צוה „befehlen"). וְנָתְנוּ לַלְוִיִּם מִנַּחֲלַת אֲחֻזָּתָם עָרִים לָשָׁבֶת ist die Hauptanweisung. וְנָתְנוּ (Qal Perfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von נתן „geben"), לַלְוִיִּם (Präposition לְ mit לְוִיִּם „Leviten" mit Artikel „den Leviten"), מִנַּחֲלַת אֲחֻזָּתָם (Präposition מִן mit Doppel-Constructus: נַחֲלָה „Erbteil" im Constructus mit אֲחֻזָּה „Besitz" und Suffix 3. Person Plural „von ihrem Erbbesitz"), עָרִים לָשָׁבֶת (Plural עִיר „Städte" und Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von ישׁב „wohnen" „Städte zum Wohnen").
וּמִגְרָשׁ לֶעָרִים סְבִיבֹתֵיהֶם תִּתְּנוּ לַלְוִיִּם fügt die Weideplätze hinzu. וּמִגְרָשׁ (Konjunktion mit מִגְרָשׁ „Weideplatz, Weidegebiet" - von גרשׁ „vertreiben, hinaustreiben"), לֶעָרִים סְבִיבֹתֵיהֶם (Präposition לְ mit Plural עִיר mit Artikel und Plural von סָבִיב „ringsum" mit Suffix „zu den Städten ringsum sie"), תִּתְּנוּ לַלְוִיִּם (Qal Imperfekt 2. Person Plural von נתן mit Präposition und לְוִיִּם mit Artikel).
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ an Mose, gefolgt von zwei koordinierten Anweisungen über Städte und Weideplätze.
Der Vers regelt die territoriale Versorgung der Leviten: Da sie kein eigenes Stammesgebiet erhalten (wie in 18,20-24 festgelegt), sollen sie Städte zum Wohnen und umgebende Weideplätze für ihr Vieh erhalten - eine praktische Lösung für den priesterlichen Stamm.
Numeri 35,3
Hebräisch: וְהָי֧וּ הֶֽעָרִ֛ים לָהֶ֖ם לָשָׁ֑בֶת וּמִגְרְשֵׁיהֶ֗ם יִהְי֤וּ לִבְהֶמְתָּם֙ וְלִרְכֻשָׁ֔ם וּלְכֹ֖ל חַיָּתָֽם׃
Deutsch: Und die Städte sollen ihnen zum Wohnen sein, und ihre Weideplätze sollen für ihr Vieh und für ihre Habe und für all ihre Lebewesen sein.

Kommentar: Der Vers erläutert den Zweck. וְהָיוּ הֶעָרִים לָהֶם לָשָׁבֶת definiert den Zweck der Städte. וְהָיוּ (Qal Perfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von היה), הֶעָרִים לָהֶם (Plural עִיר mit Artikel und Dativ „die Städte für sie"), לָשָׁבֶת (Präposition mit Infinitiv von ישׁב „zum Wohnen"). וּמִגְרְשֵׁיהֶם יִהְיוּ לִבְהֶמְתָּם וְלִרְכֻשָׁם וּלְכֹל חַיָּתָם definiert den Zweck der Weideplätze. וּמִגְרְשֵׁיהֶם (Konjunktion mit Plural von מִגְרָשׁ und Suffix 3. Person Plural „ihre Weideplätze"), יִהְיוּ (Qal Imperfekt 3. Person Plural von היה „sein"), לִבְהֶמְתָּם (Präposition לְ mit בְּהֵמָה „Vieh" und Suffix), וְלִרְכֻשָׁם (Konjunktion mit Präposition und רְכוּשׁ „Habe, Besitz" mit Suffix), וּלְכֹל חַיָּתָם (Konjunktion mit Präposition, כֹּל „alles" und חַיָּה „Lebewesen, Tier" mit Suffix „für all ihre Lebewesen").
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Aussagen über den Zweck von Städten und Weideplätzen.
Der Vers klärt: Die Städte dienen als Wohnorte für die Leviten, die Weideplätze für ihre gesamte Viehhaltung und ihren Besitz - eine vollständige Lebensgrundlage.
Numeri 35,4-5
Hebräisch: [V. 4 gibt an: Die Weideplätze sollen von der Stadtmauer 1.000 Ellen nach außen reichen. V. 5 präzisiert: Man soll außerhalb der Stadt 2.000 Ellen in alle vier Richtungen messen, mit der Stadt in der Mitte.]

Kommentar: Die Verse regeln die Größe der Weideplätze mit scheinbar widersprüchlichen Angaben. V. 4: מִקִּיר הָעִיר וָחוּצָה אֶלֶף אַמָּה סָבִיב („von der Stadtmauer nach außen 1.000 Ellen ringsum"). V. 5: מִחוּץ לָעִיר ... אַלְפַּיִם בָּאַמָּה („außerhalb der Stadt 2.000 Ellen") in alle vier Richtungen (פְּאַת־קֵדְמָה Osten, פְּאַת־נֶגֶב Süden, פְּאַת־יָם Westen, פְּאַת צָפוֹן Norden), וְהָעִיר בַּתָּוֶךְ („und die Stadt in der Mitte").
Die traditionelle Interpretation: V. 4 beschreibt einen inneren Gürtel von 1.000 Ellen unmittelbar um die Stadt (für intensivere Nutzung), V. 5 einen äußeren Bereich, der insgesamt 2.000 Ellen von der Stadtgrenze reicht. Andere Interpretation: V. 5 erklärt V. 4 - die 2.000 Ellen werden vom Stadtzentrum gemessen, sodass effektiv etwa 1.000 Ellen von der Stadtmauer nach außen entstehen.
Vers 4: Die LXX übersetzt „אֶלֶף אַמָּה סָבִיב" (tausend Ellen ringsum) mit „δισχιλίους πήχεις κύκλῳ" (zweitausend Ellen ringsum), was die Entfernung verdoppelt.
Vers 5: Die LXX hat „δισχιλίους πήχεις" (zweitausend Ellen) für alle vier Seiten, während der MT „אַלְפַּיִם בָּאַמָּה" (zweitausend Ellen) hat. Die LXX ist hier konsistent mit ihrer Änderung in Vers 4, aber es gibt eine Spannung zwischen den 1000 Ellen in Vers 4 (MT) und den 2000 Ellen in Vers 5 (beide Texte).
Die Verse etablieren großzügige Weideplätze für die Leviten - wirtschaftliche Sicherheit für den priesterlichen Stamm.
Numeri 35,6
Hebräisch: וְאֵ֣ת הֶֽעָרִ֗ים אֲשֶׁ֤ר תִּתְּנוּ֙ לַלְוִיִּ֔ם אֵ֚ת שֵׁשׁ־עָרֵ֣י הַמִּקְלָ֔ט אֲשֶׁ֣ר תִּתְּנ֔וּ לָנֻ֥ס שָׁ֖מָּה הָרֹצֵ֑חַ וַעֲלֵיהֶ֣ם תִּתְּנ֔וּ אַרְבָּעִ֥ים וּשְׁתַּ֖יִם עִֽיר׃
Deutsch: Und von den Städten, die ihr den Levijim geben sollt: die sechs Zufluchtsstädte, die ihr geben sollt, damit dorthin fliehe, wer einen Totschlag begangen hat; und außer ihnen sollt ihr 42 Städte geben.

Kommentar: Der Vers führt das zentrale Konzept der Zufluchtsstädte ein und gibt die Gesamtzahl der Levitenstädte an. וְאֵת הֶעָרִים אֲשֶׁר תִּתְּנוּ לַלְוִיִּם ist die allgemeine Einleitung. וְאֵת הֶעָרִים (Konjunktion mit Akkusativpartikel und Plural von עִיר „Stadt" mit Artikel „und die Städte"), אֲשֶׁר תִּתְּנוּ לַלְוִיִּם (Relativsatz: Qal Imperfekt 2. Person Plural von נתן „geben" mit Präposition לְ und לְוִיִּם mit Artikel „die ihr den Leviten geben sollt").
אֵת שֵׁשׁ־עָרֵי הַמִּקְלָט אֲשֶׁר תִּתְּנוּ לָנֻס שָׁמָּה הָרֹצֵחַ definiert die erste Kategorie. אֵת שֵׁשׁ־עָרֵי הַמִּקְלָט (Akkusativpartikel mit Constructus verbindung: Kardinalzahl שֵׁשׁ „sechs" mit Plural עִיר „Städte" und מִקְלָט „Zuflucht" mit Artikel „die sechs Zufluchtsstädte"). Das Nomen מִקְלָט ist von der Wurzel קלט abgeleitet, die im Qal nicht vorkommt, aber im Piel „aufnehmen, empfangen" bedeutet - מִקְלָט ist also ein Ort der Aufnahme, der Zuflucht. אֲשֶׁר תִּתְּנוּ לָנֻס שָׁמָּה הָרֹצֵחַ ist der Relativsatz, der den Zweck erklärt. תִּתְּנוּ (Qal Imperfekt 2. Person Plural von נתן), לָנֻס (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von נוס „fliehen" „damit fliehe"), שָׁמָּה (Adverb „dorthin"), הָרֹצֵחַ (Qal-Partizip von רצח „morden, töten" mit Artikel „der Totschläger, der Mörder"). Der Begriff רֹצֵחַ ist hier neutral - er bezeichnet jeden, der einen Menschen getötet hat, unabhängig davon ob absichtlich oder versehentlich. Die Unterscheidung folgt später.
וַעֲלֵיהֶם תִּתְּנוּ אַרְבָּעִים וּשְׁתַּיִם עִיר gibt die zusätzlichen Städte an. וַעֲלֵיהֶם (Konjunktion mit Präposition עַל „auf, zusätzlich zu" und Suffix 3. Person Plural „und zusätzlich zu ihnen, außer ihnen"), תִּתְּנוּ (Qal Imperfekt 2. Person Plural von נתן), אַרְבָּעִים וּשְׁתַּיִם עִיר (Kardinalzahlen „vierzig und zwei" = 42 mit עִיר „Stadt" Singular). Die Gesamtzahl: 6 + 42 = 48 Levitenstädte.
Die Satzstruktur zeigt ein Akkusativobjekt mit Relativsatz, gefolgt von einer zusätzlichen Mengenangabe.
Der Vers führt ein fundamentales rechtliches und soziales Konzept ein: die עָרֵי מִקְלָט (Zufluchtsstädte). Diese sechs Städte unter den 48 Levitenstädten haben eine spezielle Funktion - sie bieten Schutz für Totschläger vor der גְּאֻלַּת הַדָּם (Blutrache). Die Verbindung zu den Leviten ist bedeutsam: Als priesterlicher Stamm ohne eigenes Territorium sind die Leviten über ganz Israel verteilt und können daher ein landesweites Netz von Zufluchtsorten gewährleisten. Die Zahl sechs (je drei östlich und westlich des Jordan, wie V. 14 zeigen wird) stellt sicher, dass jeder Totschläger eine erreichbare Zuflucht hat. Dies ist ein revolutionäres Rechtsprinzip: Zwischen sofortiger Blutrache und Straflosigkeit wird ein dritter Weg geschaffen - vorläufiger Schutz bis zur gerichtlichen Klärung, ob vorsätzlicher Mord oder unbeabsichtigte Tötung vorliegt.
Numeri 35,7
Hebräisch: כָּל־הֶעָרִ֗ים אֲשֶׁ֤ר תִּתְּנוּ֙ לַלְוִיִּ֔ם אַרְבָּעִ֥ים וּשְׁמֹנֶ֖ה עִ֑יר אֶתְהֶ֖ן וְאֶת־מִגְרְשֵׁיהֶֽן׃
Deutsch: Alle Städte, die ihr den Levijim geben sollt, sollen 48 Städte sein, sie und ihre Weideplätze.

Kommentar: Der Vers fasst die Gesamtzahl zusammen. כָּל־הֶעָרִים אֲשֶׁר תִּתְּנוּ לַלְוִיִּם ist das Subjekt. כָּל־הֶעָרִים (כֹּל „alle" mit Plural עִיר mit Artikel „alle Städte"), אֲשֶׁר תִּתְּנוּ לַלְוִיִּם (Relativsatz wie in V. 6). אַרְבָּעִים וּשְׁמֹנֶה עִיר ist die Gesamtsumme. אַרְבָּעִים וּשְׁמֹנֶה („vierzig und acht" = 48), עִיר (Singular nach Zahlwörtern). אֶתְהֶן וְאֶת־מִגְרְשֵׁיהֶן präzisiert. אֶתְהֶן (Akkusativpartikel mit Suffix 3. Person feminin Plural „sie"), וְאֶת־מִגְרְשֵׁיהֶן (Konjunktion mit Akkusativpartikel und Plural von מִגְרָשׁ „Weideplätze" mit Suffix „und ihre Weideplätze").
Die Satzstruktur zeigt ein Subjekt mit Relativsatz, eine Zahlenangabe und eine präzisierende Ergänzung.
Der Vers unterstreicht: 48 Städte insgesamt - eine beträchtliche Zahl, die den Leviten eine angemessene Verteilung über ganz Israel sichert. Die Ergänzung אֶתְהֶן וְאֶת־מִגְרְשֵׁיהֶן betont, dass zu jeder Stadt auch die Weideplätze gehören - eine vollständige wirtschaftliche Grundlage.
Numeri 35,8
Hebräisch: וְהֶֽעָרִ֗ים אֲשֶׁ֤ר תִּתְּנוּ֙ מֵאֲחֻזַּ֣ת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵ֔ל מֵאֵ֤ת הָרַב֙ תַּרְבּ֔וּ וּמֵאֵ֥ת הַמְעַ֖ט תַּמְעִ֑יטוּ אִ֗ישׁ כְּפִ֤י נַחֲלָתוֹ֙ אֲשֶׁ֣ר יִנְחָ֔לוּ יִתֵּ֥ן מֵעָרָ֖יו לַלְוִיִּֽם׃
Deutsch: Und die Städte, die ihr vom Besitz der Söhne Jisra'el geben sollt: Von dem Vielen sollt ihr viel nehmen, und von dem Wenigen sollt ihr wenig nehmen; jeder entsprechend seinem Erbteil, das sie erben werden, soll von seinen Städten den Levijim geben.

Kommentar: Der Vers regelt die proportionale Verteilung der Last. וְהֶעָרִים אֲשֶׁר תִּתְּנוּ מֵאֲחֻזַּת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל ist das Subjekt. מֵאֲחֻזַּת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל (Präposition מִן mit אֲחֻזָּה „Besitztum" im Constructus und „Söhne Israels" „vom Besitz der Söhne Israels"). מֵאֵת הָרַב תַּרְבּוּ וּמֵאֵת הַמְעַט תַּמְעִיטוּ ist das Proportionalitätsprinzip. מֵאֵת הָרַב (Präposition מִן mit אֵת und רַב „viel, zahlreich" mit Artikel „von dem Vielen/Zahlreichen"), תַּרְבּוּ (Hiphil Imperfekt 2. Person Plural von רבה „mehren, viel nehmen"), וּמֵאֵת הַמְעַט (Konjunktion mit מְעַט „wenig"), תַּמְעִיטוּ (Hiphil Imperfekt 2. Person Plural von מעט „verringern, wenig nehmen").
אִישׁ כְּפִי נַחֲלָתוֹ אֲשֶׁר יִנְחָלוּ יִתֵּן מֵעָרָיו לַלְוִיִּם ist die Zusammenfassung. אִישׁ (distributiv „jeder"), כְּפִי נַחֲלָתוֹ (Präposition כְּ „wie, gemäß" mit פֶּה „Mund" im Constructus  - idiomatisch „entsprechend, gemäß" - und נַחֲלָה „Erbteil" mit Suffix 3. Person maskulin Singular „entsprechend seinem Erbteil"), אֲשֶׁר יִנְחָלוּ (Relativsatz: Qal Imperfekt 3. Person Plural von נחל „erben" „das sie erben werden"), יִתֵּן מֵעָרָיו לַלְוִיִּם (Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von נתן „geben" mit Präposition מִן und Plural עִיר mit Suffix und Dativ „soll von seinen Städten den Leviten geben").
Die Satzstruktur zeigt ein Subjekt, ein Proportionalitätsprinzip und eine zusammenfassende Anwendung.
Der Vers etabliert ein gerechtes Verteilungsprinzip: Größere Stämme mit mehr Land geben mehr Städte, kleinere Stämme weniger - dasselbe Prinzip wie bei der Landverteilung in 33,54 und 34,54. Dies verhindert, dass kleinere Stämme unverhältnismäßig belastet werden. Die 48 Städte werden also nicht gleichmäßig auf die Stämme verteilt, sondern proportional zu deren Landbesitz - ein Prinzip der distributiven Gerechtigkeit.
Numeri 35,9
Hebräisch: וַיְדַבֵּ֥ר יְהוָ֖ה אֶל־מֹשֶׁ֥ה לֵּאמֹֽר׃
Deutsch: Und der Ewige redete zu Mosche, sagend:

Kommentar: Eine neue Redeeinleitung markiert den Übergang zur detaillierten Regelung der Zufluchtsstädte.
Der Vers leitet die spezifischen Gesetze über die עָרֵי מִקְלָט ein, die nun ausführlich behandelt werden.
Numeri 35,10
Hebräisch: דַּבֵּר֙ אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל וְאָמַרְתָּ֖ אֲלֵהֶ֑ם כִּ֥י אַתֶּ֛ם עֹבְרִ֥ים אֶת־הַיַּרְדֵּ֖ן אַ֥רְצָה כְּנָֽעַן׃
Deutsch: Rede zu den Söhnen Jisra'el und sage zu ihnen: Wenn ihr über den Jarden in das Land Kena'an übergeht,

Kommentar: Der Vers enthält die Aufforderung an Mose. דַּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם ist die doppelte Redeaufforderung (Piel Imperativ von דבר und Qal Perfekt mit Waw consecutivum von אמר). כִּי אַתֶּם עֹבְרִים אֶת־הַיַּרְדֵּן אַרְצָה כְּנָעַן ist die temporale Einleitung. כִּי (temporal „wenn"), אַתֶּם עֹבְרִים (Partizip - unmittelbar bevorstehende Handlung), אֶת־הַיַּרְדֵּן („den Jordan"), אַרְצָה כְּנָעַן (אֶרֶץ „Land" mit Richtungsendung ־ָה und כְּנַעַן „Kanaan" „in das Land Kanaan").
Die Satzstruktur zeigt eine doppelte Redeaufforderung mit temporaler Bedingung.
Der Vers setzt erneut die Landnahme als unmittelbar bevorstehend voraus - die Regelungen gelten für das Leben im verheißenen Land.
Numeri 35,11
Hebräisch: וְהִקְרִיתֶ֤ם לָכֶם֙ עָרִ֔ים עָרֵ֥י מִקְלָ֖ט תִּהְיֶ֣ינָה לָכֶ֑ם וְנָ֥ס שָׁ֙מָּה֙ רֹצֵ֔חַ מַכֵּה־נֶ֖פֶשׁ בִּשְׁגָגָֽה׃
Deutsch: sollt ihr euch Städte auswählen; Zufluchtsstädte sollen sie für euch sein, damit dorthin fliehe ein Totschläger, der einen Menschen aus Versehen erschlagen hat.

Kommentar: Der Vers gibt die erste Anweisung zur Einrichtung der Zufluchtsstädte. וְהִקְרִיתֶם לָכֶם עָרִים ist der Befehl. וְהִקְרִיתֶם (Hiphil Perfekt 2. Person Plural mit Waw consecutivum von קרה „begegnen, sich ereignen" - im Hiphil „zuordnen, auswählen, bestimmen"), לָכֶם (Dativ „für euch"), עָרִים (Plural „Städte"). עָרֵי מִקְלָט תִּהְיֶינָה לָכֶם ist die Charakterisierung. עָרֵי מִקְלָט (Constructus  „Zufluchtsstädte"), תִּהְיֶינָה (Qal Imperfekt 3. Person feminin Plural von היה „sein"), לָכֶם („für euch").
וְנָס שָׁמָּה רֹצֵחַ מַכֵּה־נֶפֶשׁ בִּשְׁגָגָה gibt den Zweck an. וְנָס (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von נוס „fliehen"), שָׁמָּה („dorthin"), רֹצֵחַ (Qal-Partizip von רצח „der Totschläger"), מַכֵּה־נֶפֶשׁ (Hiphil-Partizip von נכה „schlagen" im Constructus mit נֶפֶשׁ „Seele, Person" „der einen Menschen schlägt/erschlägt"), בִּשְׁגָגָה (Präposition בְ mit שְׁגָגָה „Versehen, Irrtum, Unabsichtlichkeit" „aus Versehen, unabsichtlich"). Das Nomen שְׁגָגָה von der Wurzel שׁגג („irren, sich verirren") bezeichnet eine unbeabsichtigte, versehentliche Handlung - im Gegensatz zu בְּזָדוֹן („vorsätzlich, absichtlich").
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ, eine Charakterisierung und einen Zwecksatz mit partizipialem Subjekt.
Der Vers etabliert den Kernzweck der Zufluchtsstädte: Sie dienen ausschließlich für רֹצֵחַ מַכֵּה־נֶפֶשׁ בִּשְׁגָגָה - jemanden, der einen Menschen unabsichtlich getötet hat. Die Unterscheidung zwischen vorsätzlichem Mord (רֶצַח בְּזָדוֹן) und unbeabsichtigter Tötung (רֶצַח בִּשְׁגָגָה) ist fundamental für dieses Rechtssystem. Die Zufluchtsstädte bieten keinen Schutz für vorsätzliche Mörder, sondern nur für diejenigen, die durch einen Unfall einen Menschen getötet haben.
Numeri 35,12
Hebräisch: וְהָי֨וּ לָכֶ֧ם הֶעָרִ֛ים לְמִקְלָ֖ט מִגֹּאֵ֑ל וְלֹ֤א יָמוּת֙ הָרֹצֵ֔חַ עַד־עָמְדֹ֛ו לִפְנֵ֥י הָעֵדָ֖ה לַמִּשְׁפָּֽט׃
Deutsch: Und die Städte sollen euch als Zuflucht vor dem Bluträcher sein, damit der Totschläger nicht sterbe, bis er vor der Gemeinde zum Gericht gestanden hat.

Kommentar: Der Vers erklärt den Schutzzweck präziser. וְהָיוּ לָכֶם הֶעָרִים לְמִקְלָט מִגֹּאֵל definiert die Funktion. וְהָיוּ לָכֶם (Qal Perfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von היה mit Dativ), הֶעָרִים לְמִקְלָט (Subjekt „die Städte" mit Präposition לְ und מִקְלָט „als Zuflucht"), מִגֹּאֵל (Präposition מִן mit גֹּאֵל „Erlöser, Löser" „vor dem Erlöser"). Der Begriff גֹּאֵל (Qal-Partizip von גאל „lösen, erlösen") bezeichnet normalerweise den Verwandten, der ein Loskaufrecht oder eine Lösungspflicht hat. Hier ist גֹּאֵל הַדָּם (wörtlich „Bluträcher" oder „Blutlöser") der nächste männliche Verwandte des Getöteten, der das Recht und die Pflicht hat, den Tod zu rächen.
וְלֹא יָמוּת הָרֹצֵחַ עַד־עָמְדוֹ לִפְנֵי הָעֵדָה לַמִּשְׁפָּט gibt den Rechtsschutz an. וְלֹא יָמוּת הָרֹצֵחַ (Konjunktion mit Negation und Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von מות „sterben" und רֹצֵחַ „damit nicht sterbe der Totschläger"), עַד־עָמְדוֹ לִפְנֵי הָעֵדָה לַמִּשְׁפָּט (Präposition עַד „bis" mit Qal Infinitiv Constructus von עמד „stehen" mit Suffix 3. Person maskulin Singular, Präposition לִפְנֵי „vor" mit עֵדָה „Gemeinde" mit Artikel und Präposition לְ mit מִשְׁפָּט „Gericht, Recht" „bis er vor der Gemeinde zum Gericht gestanden hat").
Die LXX übersetzt „מִגֹּאֵל" (vor dem Bluträcher) mit „ἀπὸ ἀγχιστεύοντος τὸ αἷμα" (vor dem, der das Blut als Verwandter rächt), was den Verwandtschaftsaspekt betont.
Die Satzstruktur zeigt eine Definition der Funktion und einen negativen Zwecksatz mit temporaler Begrenzung.
Der Vers enthüllt das revolutionäre Element: Die Zufluchtsstädte schützen vor sofortiger Blutrache durch den גֹּאֵל הַדָּם und garantieren ein ordentliches Gerichtsverfahren. Zwischen Tat und Strafe wird der Rechtsstaat eingeschaltet - die עֵדָה (Gemeinde) muss urteilen, ob vorsätzlicher Mord oder unbeabsichtigte Tötung vorliegt. Dies ersetzt das archaische System der privaten Blutrache durch ein öffentliches Gerichtsverfahren. Der Totschläger hat das Recht auf ein faires Verfahren - ein fundamentales Prinzip der Rechtsstaatlichkeit.
Numeri 35,13
Hebräisch: וְהֶעָרִ֖ים אֲשֶׁ֣ר תִּתֵּ֑נוּ שֵׁשׁ־עָרֵ֥י מִקְלָ֖ט תִּהְיֶ֥ינָה לָכֶֽם׃
Deutsch: Und die Städte, die ihr geben sollt, sollen sechs Zufluchtsstädte für euch sein.

Kommentar: Der Vers wiederholt die Zahl aus V. 6 zur Betonung. וְהֶעָרִים אֲשֶׁר תִּתֵּנוּ שֵׁשׁ־עָרֵי מִקְלָט תִּהְיֶינָה לָכֶם - die Wiederholung nach der Zweckbeschreibung unterstreicht die Bedeutung der Sechszahl.
Der Vers bekräftigt: Genau sechs Zufluchtsstädte - keine mehr, keine weniger - eine für ganz Israel ausreichende, aber auch notwendige Anzahl.
Numeri 35,14
Hebräisch: אֵ֣ת׀ שְׁלֹ֣שׁ הֶעָרִ֗ים תִּתְּנוּ֙ מֵעֵ֣בֶר לַיַּרְדֵּ֔ן וְאֵת֙ שְׁלֹ֣שׁ הֶֽעָרִ֔ים תִּתְּנ֖וּ בְּאֶ֣רֶץ כְּנָ֑עַן עָרֵ֥י מִקְלָ֖ט תִּהְיֶֽינָה׃
Deutsch: Drei Städte sollt ihr diesseits des Jardens geben, und drei Städte sollt ihr im Land Kena'an geben; Zufluchtsstädte sollen sie sein.

Kommentar: Der Vers regelt die geographische Verteilung. אֵת שְׁלֹשׁ הֶעָרִים תִּתְּנוּ מֵעֵבֶר לַיַּרְדֵּן gibt die Ostseite an. אֵת שְׁלֹשׁ הֶעָרִים (Akkusativpartikel mit Kardinalzahl „drei" und Plural עִיר mit Artikel „die drei Städte"), תִּתְּנוּ (Qal Imperfekt 2. Person Plural von נתן „geben"), מֵעֵבֶר לַיַּרְדֵּן (Präposition מִן mit עֵבֶר „Seite" im Constructus und Präposition לְ mit יַרְדֵּן „diesseits des Jordan", aus der Perspektive Moses im Ostjordanland = östlich des Jordan). וְאֵת שְׁלֹשׁ הֶעָרִים תִּתְּנוּ בְּאֶרֶץ כְּנָעַן gibt die Westseite an (im eigentlichen Kanaan westlich des Jordan). עָרֵי מִקְלָט תִּהְיֶינָה bekräftigt ihren Status.
Die Satzstruktur zeigt zwei parallele Anweisungen mit abschließender Charakterisierung.
Der Vers etabliert eine geographisch ausgewogene Verteilung: drei Städte östlich, drei westlich des Jordan. Dies stellt sicher, dass sowohl die zweieinhalb Stämme im Ostjordanland als auch die neuneinhalb Stämme westlich des Jordan Zugang zu Zufluchtsstädten haben. Die gleichmäßige Verteilung bedeutet, dass kein Totschläger eine unerreichbare Distanz zurücklegen muss - Gerechtigkeit muss zugänglich sein.
Die konkrete Verteilung der Städte (nach Josua 21 und 20)
48 Levitenstädte nach Stämmen:
	Stamm
	Anzahl Städte
	Bemerkung

	Juda + Simeon
	13
	Inkl. Hebron (Zufluchtsstadt)

	Benjamin
	4
	Inkl. viele priesterliche Städte

	Efraim
	4
	Inkl. Sichem (Zufluchtsstadt)

	Dan
	4
	Westlich des Jordan

	Manasse (West)
	2
	

	Issachar
	4
	Nördliche Städte

	Ascher
	4
	Küstenregion

	Naftali
	3
	Inkl. Kedesch (Zufluchtsstadt)

	Sebulon
	4
	Galiläa

	Ruben
	4
	Inkl. Bezer (Zufluchtsstadt)

	Gad
	4
	Inkl. Ramot (Zufluchtsstadt)

	Manasse (Ost)
	2
	Inkl. Golan (Zufluchtsstadt)


Die 6 Zufluchtsstädte (Jos 20,7-8):
Westlich des Jordan:
1. Kedesch (קֶדֶשׁ) in Galiläa (Naftali) – nördlichste
2. Sichem (שְׁכֶם) im Gebirge Efraim – zentral
3. Hebron (חֶבְרוֹן) im Gebirge Juda – südlichste
Östlich des Jordan: 4. Bezer (בֶּצֶר) in der Wüste (Ruben) – Süden 5. Ramot in Gilead (רָמוֹת בַּגִּלְעָד) (Gad) – Mitte 6. Golan (גּוֹלָן) in Baschan (Manasse) – Norden
Geografische Beobachtungen:
· Symmetrische Verteilung: Je 3 westlich und östlich
· Nord-Süd-Streuung: Jede Region hat Zugang zu einer Zufluchtsstadt
· Maximale Distanz: Keine Person in Israel ist mehr als ca. 50 km von einer Zufluchtsstadt entfernt
· Levitenstädte: Alle Zufluchtsstädte sind auch Levitenstädte – die Leviten als neutrale Schiedsrichter
Numeri 35,15
Hebräisch: לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֗ל וְלַגֵּ֤ר וְלַתּוֹשָׁב֙ בְּתוֹכָ֔ם תִּהְיֶ֛ינָה שֵׁשׁ־הֶעָרִ֥ים הָאֵ֖לֶּה לְמִקְלָ֑ט לָנ֣וּס שָׁ֔מָּה כָּל־מַכֵּה־נֶ֖פֶשׁ בִּשְׁגָגָֽה׃
Deutsch: Für die Söhne Jisra'el und für den Fremden und für den Beisassen in ihrer Mitte sollen diese sechs Städte als Zuflucht sein, damit dorthin fliehe jeder, der einen Menschen aus Versehen erschlagen hat.

Kommentar: Der Vers erweitert den Schutz auf Nichtisraeliten. לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל וְלַגֵּר וְלַתּוֹשָׁב בְּתוֹכָם nennt drei Kategorien. לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל („für die Söhne Israels"), וְלַגֵּר (Konjunktion mit Präposition לְ und גֵּר „Fremder, Fremdling" - der ansässige Fremde mit bestimmten Rechten), וְלַתּוֹשָׁב בְּתוֹכָם (Konjunktion mit Präposition und תּוֹשָׁב „Beisasse, zeitweiliger Bewohner" - von ישׁב „wohnen" - und Präposition בְ mit תָּוֶךְ „Mitte" und Suffix „der Beisasse in ihrer Mitte"). תִּהְיֶינָה שֵׁשׁ־הֶעָרִים הָאֵלֶּה לְמִקְלָט wiederholt die Funktion. לָנוּס שָׁמָּה כָּל־מַכֵּה־נֶפֶשׁ בִּשְׁגָגָה wiederholt den Zweck aus V. 11, jetzt mit כָּל („jeder").
Die Satzstruktur zeigt eine dreifache Adressatenangabe, gefolgt von der Funktionsbeschreibung mit Zwecksatz.
Der Vers ist bemerkenswert: Das Zufluchtsrecht gilt nicht nur für Israeliten, sondern auch für גֵּר (ansässige Fremde) und תּוֹשָׁב (temporäre Bewohner) - eine universale Rechtsgleichheit vor dem Gesetz. Dies ist ein revolutionäres Prinzip: Gerechtigkeit und Rechtsschutz gelten unabhängig von ethnischer Zugehörigkeit. Jeder Mensch, der unabsichtlich einen anderen tötet, hat das Recht auf ein faires Verfahren und Schutz vor sofortiger Rache.
Numeri 35,16
Hebräisch: וְאִם־בִּכְלִ֨י בַרְזֶ֧ל׀ הִכָּ֛הוּ וַיָּמֹ֖ת רֹצֵ֣חַֽ ה֑וּא מ֥וֹת יוּמַ֖ת הָרֹצֵֽחַ׃
Deutsch: Wenn er ihn aber mit einem eisernen Gerät geschlagen hat, und er starb, so ist er ein Mörder; der Mörder soll gewiss getötet werden.

Kommentar: Der Vers beginnt die Kasuistik zur Unterscheidung von Mord und Totschlag. וְאִם־בִּכְלִי בַרְזֶל הִכָּהוּ וַיָּמֹת ist der Tatbestand. וְאִם (konditionale Konjunktion „wenn aber"), בִּכְלִי בַרְזֶל (Präposition בְ mit כְּלִי „Gerät, Werkzeug" im Constructus und בַּרְזֶל „Eisen" „mit einem eisernen Gerät"), הִכָּהוּ (Hiphil Perfekt 3. Person maskulin Singular von נכה „schlagen" mit Suffix 3. Person maskulin Singular „er schlug ihn"), וַיָּמֹת (Qal Wayyiqtol 3. Person maskulin Singular von מות „sterben" „und er starb"). רֹצֵחַ הוּא ist das Urteil. רֹצֵחַ (Qal-Partizip „Mörder"), הוּא (emphatisches Pronomen „er ist"). מוֹת יוּמַת הָרֹצֵחַ ist die Strafe. מוֹת יוּמַת (Qal Infinitiv Absolutus mit Hophal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von מות - die klassische Formel für die Todesstrafe: „er soll gewiss getötet werden"), הָרֹצֵחַ (Subjekt mit Artikel).
Die Satzstruktur zeigt eine Kondition (wenn-Satz), ein kategorisches Urteil und eine Strafformel.
Der Vers etabliert das erste Kriterium für vorsätzlichen Mord: die Verwendung eines eisernen Werkzeugs. Eisen ist ein Material für tödliche Waffen - wer mit Eisen zuschlägt, zeigt die Absicht zu töten. Die Waffe selbst verrät die Absicht. Dies ist keine unbeabsichtigte Tötung, sondern Mord, der mit der Todesstrafe geahndet wird. Für solche Mörder bieten die Zufluchtsstädte keinen Schutz.
Numeri 35,17
Hebräisch: וְאִ֡ם בְּאֶ֣בֶן יָד֩ אֲשֶׁר־יָמ֨וּת בָּ֥הּ הִכָּ֛הוּ וַיָּמֹ֖ת רֹצֵ֣חַֽ ה֑וּא מ֥וֹת יוּמַ֖ת הָרֹצֵֽחַ׃
Deutsch: Und wenn er ihn mit einem Stein in der Hand, durch den man sterben kann, geschlagen hat, und er starb, so ist er ein Mörder; der Mörder soll gewiss getötet werden.

Kommentar: Der Vers nennt das zweite Kriterium. וְאִם בְּאֶבֶן יָד אֲשֶׁר־יָמוּת בָּהּ הִכָּהוּ וַיָּמֹת ist der Tatbestand. בְּאֶבֶן יָד (Präposition mit אֶבֶן „Stein" im Constructus und יָד „Hand" „mit einem Stein in der Hand", d.h. ein Stein, der mit der Hand geschwungen werden kann), אֲשֶׁר־יָמוּת בָּהּ (Relativsatz: Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von מות „sterben" mit Präposition בְ und Suffix 3. Person feminin Singular „durch den man sterben kann"), הִכָּהוּ וַיָּמֹת (wie V. 16). רֹצֵחַ הוּא מוֹת יוּמַת הָרֹצֵחַ - dieselbe Formel wie V. 16.
Die Satzstruktur ist parallel zu V. 16.
Der Vers fügt einen großen Stein hinzu - groß genug, um tödlich zu sein. Auch hier zeigt das Werkzeug die Tötungsabsicht. Wer einen schweren Stein als Waffe benutzt, handelt vorsätzlich.
Numeri 35,18
Hebräisch: א֡וֹ בִּכְלִ֣י עֵֽץ־יָד֩ אֲשֶׁר־יָמ֨וּת בּוֹ֥ הִכָּ֛הוּ וַיָּמֹ֖ת רֹצֵ֣חַֽ ה֑וּא מ֥וֹת יוּמַ֖ת הָרֹצֵֽחַ׃
Deutsch: Oder wenn er ihn mit einem hölzernen Gerät in der Hand, durch das man sterben kann, geschlagen hat, und er starb, so ist er ein Mörder; der Mörder soll gewiss getötet werden.

Kommentar: Der Vers fügt das dritte Kriterium hinzu. אוֹ בִּכְלִי עֵץ־יָד אֲשֶׁר־יָמוּת בּוֹ הִכָּהוּ וַיָּמֹת - parallel zu V. 17, jetzt mit כְּלִי עֵץ־יָד („hölzernes Gerät in der Hand", d.h. eine Holzwaffe wie Knüppel oder Keule). רֹצֵחַ הוּא מוֹת יוּמַת הָרֹצֵחַ - wieder dieselbe Formel.
Die Satzstruktur ist parallel zu V. 16-17.
Die drei Verse (16-18) etablieren das Prinzip: Tödliche Waffen (Eisen, schwerer Stein, Holzwaffe) zeigen vorsätzlichen Mord. Das Werkzeug offenbart die Absicht.
Numeri 35,19
Hebräisch: גֹּאֵ֣ל הַדָּ֔ם ה֥וּא יָמִ֖ית אֶת־הָרֹצֵ֑חַ בְּפִגְעֹו־בוֹ֖ ה֥וּא יְמִיתֶֽנּוּ׃
Deutsch: Der Bluträcher, er soll den Mörder töten; wenn er ihn trifft, soll er ihn töten.

Kommentar: Der Vers gibt dem Bluträcher das Recht zur Vollstreckung. גֹּאֵל הַדָּם הוּא יָמִית אֶת־הָרֹצֵחַ ist die Grundaussage. גֹּאֵל הַדָּם (Constructus  „Bluträcher" - wörtlich „Blutlöser"), הוּא יָמִית (emphatisches Pronomen mit Hiphil Imperfekt 3. Person maskulin Singular von מות „töten" „er soll töten"), אֶת־הָרֹצֵחַ („den Mörder"). בְּפִגְעוֹ־בוֹ הוּא יְמִיתֶנּוּ präzisiert. בְּפִגְעוֹ־בוֹ (Präposition בְ mit Qal Infinitiv Constructus von פגע „treffen, begegnen" mit Suffix 3. Person maskulin Singular und Präposition בְ mit Suffix „wenn er ihn trifft"), הוּא יְמִיתֶנּוּ (emphatisches Pronomen mit Hiphil Imperfekt von מות und Suffix 3. Person maskulin Singular „er soll ihn töten").
Die Satzstruktur zeigt eine Hauptaussage und eine temporale Präzisierung.
Der Vers ist drastisch: Bei erwiesenem vorsätzlichem Mord hat der גֹּאֵל הַדָּם das Recht, ja die Pflicht, den Mörder zu töten. Kein Gerichtsverfahren ist nötig, keine Zuflucht möglich. Dies ist der Rest des alten Blutrache-Systems, aber jetzt begrenzt auf bewiesenen vorsätzlichen Mord.
Numeri 35,20-21
Hebräisch: [V. 20-21 fügen weitere Kriterien für vorsätzlichen Mord hinzu: Stoßen aus Hass, Werfen mit Absicht, Schlagen aus Feindschaft - alles Handlungen mit erkennbarer Tötungsabsicht. Auch hier: מוֹת יוּמַת - die Todesstrafe.]

Kommentar (zusammenfassend): V. 20: וְאִם־בְּשִׂנְאָה יֶהְדָּפֶנּוּ („wenn aus Hass er ihn stößt"), אוֹ־הִשְׁלִיךְ עָלָיו בִּצְדִיָּה („oder auf ihn wirft mit Absicht" - צְדִיָּה von צדה „lauern"). V. 21: אוֹ בְאֵיבָה הִכָּהוּ בְיָדוֹ („oder aus Feindschaft ihn schlug mit seiner Hand"). Die Kriterien: שִׂנְאָה (Hass), צְדִיָּה (Absicht, Vorsatz), אֵיבָה (Feindschaft). Diese psychologischen Faktoren beweisen Vorsatz. מוֹת־יוּמַת הַמַּכֶּה רֹצֵחַ הוּא („der Schläger soll gewiss getötet werden, ein Mörder ist er"). גֹּאֵל הַדָּם יָמִית אֶת־הָרֹצֵחַ בְּפִגְעוֹ־בוֹ - wieder das Recht des Bluträchers.
Vers 20: Die LXX übersetzt „בִּצְדִיָּה" (aus einem Hinterhalt/mit Vorsatz) mit „ἐξ ἐνέδρου" (aus einem Hinterhalt).
Vers 21: Die LXX übersetzt „בְאֵיבָה" (in Feindschaft) mit „διὰ μῆνιν" (wegen Zorn/Groll).
Die Verse etablieren: Nicht nur die Waffe, sondern auch die erkennbare Gesinnung (Hass, Feindschaft, Vorsatz) macht Mord zum Mord.
Numeri 35,22-23
Hebräisch: [V. 22-23 beschreiben den Gegensatz: unbeabsichtigte Tötung ohne Feindschaft, ohne Absicht, ohne vorheriges Sehen des Opfers.]

Kommentar (zusammenfassend): V. 22: וְאִם־בְּפֶתַע בְּלֹא־אֵיבָה הֲדָפוֹ („wenn plötzlich ohne Feindschaft er ihn stieß"), אוֹ־הִשְׁלִיךְ עָלָיו כָּל־כְּלִי בְּלֹא צְדִיָּה („oder auf ihn warf irgendein Gerät ohne Absicht"). V. 23: אוֹ בְכָל־אֶבֶן אֲשֶׁר־יָמוּת בָּהּ בְּלֹא רְאוֹת וַיַּפֵּל עָלָיו וַיָּמֹת („oder mit irgendeinem Stein, durch den man sterben kann, ohne ihn zu sehen, und er ließ ihn auf ihn fallen, und er starb"), וְהוּא לֹא־אוֹיֵב לוֹ וְלֹא מְבַקֵּשׁ רָעָתוֹ („und er war ihm nicht feind und suchte nicht sein Unglück").
Die Kriterien für Totschlag: בְּפֶתַע (plötzlich), בְּלֹא־אֵיבָה (ohne Feindschaft), בְּלֹא צְדִיָּה (ohne Absicht), בְּלֹא רְאוֹת (ohne zu sehen), לֹא־אוֹיֵב (nicht feind), לֹא מְבַקֵּשׁ רָעָתוֹ (nicht sein Unglück suchend). All diese negativen Bestimmungen definieren das Versehen.
Numeri 35,24
Hebräisch: וְשָֽׁפְטוּ֙ הָֽעֵדָ֔ה בֵּ֚ין הַמַּכֶּ֔ה וּבֵ֖ין גֹּאֵ֣ל הַדָּ֑ם עַ֥ל הַמִּשְׁפָּטִ֖ים הָאֵֽלֶּה׃
Deutsch: so soll die Gemeinde richten zwischen dem Schläger und dem Bluträcher nach diesen Rechtssätzen.

Kommentar: Der Vers ordnet das Gerichtsverfahren an. וְשָׁפְטוּ הָעֵדָה בֵּין הַמַּכֶּה וּבֵין גֹּאֵל הַדָּם עַל הַמִּשְׁפָּטִים הָאֵלֶּה - die gesamte Anweisung. וְשָׁפְטוּ (Qal Perfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von שׁפט „richten, Recht sprechen"), הָעֵדָה (Subjekt „die Gemeinde"), בֵּין הַמַּכֶּה וּבֵין גֹּאֵל הַדָּם (doppeltes בֵּין „zwischen" - „zwischen dem Schläger und dem Bluträcher"), עַל הַמִּשְׁפָּטִים הָאֵלֶּה (Präposition עַל „nach, gemäß" mit Plural מִשְׁפָּט „Rechtssatz, Urteil" mit Artikel und Demonstrativpronomen „nach diesen Rechtssätzen").
Die Satzstruktur zeigt einen Imperativ mit Subjekt, doppeltem בֵּין und normativer Grundlage.
Der Vers ist der Kern des Rechtssystems: Die עֵדָה (Gemeinde) muss urteilen. Zwischen Täter und Bluträcher tritt das Gericht. Nach den soeben dargelegten Kriterien (V. 16-23) muss entschieden werden: vorsätzlicher Mord oder unbeabsichtigter Totschlag? Dies ist Rechtsstaatlichkeit - nicht private Rache, sondern öffentliches Gericht nach festen Rechtsnormen.
Numeri 35,25
Hebräisch: וְהִצִּ֨ילוּ הָעֵדָ֜ה אֶת־הָרֹצֵ֗חַ מִיַּד֮ גֹּאֵ֣ל הַדָּם֒ וְהֵשִׁ֤יבוּ אֹתוֹ֙ הָֽעֵדָ֔ה אֶל־עִ֥יר מִקְלָטֹ֖ו אֲשֶׁר־נָ֣ס שָׁ֑מָּה וְיָ֣שַׁב בָּ֗הּ עַד־מוֹת֙ הַכֹּהֵ֣ן הַגָּדֹ֔ל אֲשֶׁר־מָשַׁ֥ח אֹתוֹ֖ בְּשֶׁ֥מֶן הַקֹּֽדֶשׁ׃
Deutsch: Und die Gemeinde soll den Totschläger aus der Hand des Bluträchers erretten, und die Gemeinde soll ihn in seine Zufluchtsstadt zurückbringen, wohin er geflohen war; und er soll darin wohnen bis zum Tod des Hohepriesters, den man mit dem heiligen Öl gesalbt hat.

Kommentar: Der Vers regelt das Urteil bei erwiesenem Totschlag. וְהִצִּילוּ הָעֵדָה אֶת־הָרֹצֵחַ מִיַּד גֹּאֵל הַדָּם ist die erste Pflicht. וְהִצִּילוּ (Hiphil Perfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von נצל „retten, erretten"), הָעֵדָה (Subjekt), אֶת־הָרֹצֵחַ (Akkusativ „den Totschläger"), מִיַּד גֹּאֵל הַדָּם (Präposition מִן mit יָד „Hand" im Constructus und גֹּאֵל הַדָּם „aus der Hand des Bluträchers"). וְהֵשִׁיבוּ אֹתוֹ הָעֵדָה אֶל־עִיר מִקְלָטוֹ אֲשֶׁר־נָס שָׁמָּה ist die zweite Pflicht. וְהֵשִׁיבוּ (Hiphil Perfekt mit Waw consecutivum von שׁוב „zurückbringen"), אֹתוֹ (Akkusativpartikel mit Suffix), אֶל־עִיר מִקְלָטוֹ („in seine Zufluchtsstadt" - mit Suffix: die Stadt, in die er geflohen war), אֲשֶׁר־נָס שָׁמָּה (Relativsatz: Qal Perfekt von נוס „fliehen" „wohin er geflohen war").
וְיָשַׁב בָּהּ עַד־מוֹת הַכֹּהֵן הַגָּדֹל אֲשֶׁר־מָשַׁח אֹתוֹ בְּשֶׁמֶן הַקֹּדֶשׁ gibt die Dauer an. וְיָשַׁב בָּהּ (Qal Perfekt mit Waw consecutivum von ישׁב „wohnen" mit Präposition und Suffix „und er soll darin wohnen"), עַד־מוֹת הַכֹּהֵן הַגָּדֹל (Präposition עַד „bis" mit Qal Infinitiv Constructus von מות „sterben" und כֹּהֵן גָּדוֹל „Hohepriester" mit Artikel „bis zum Tod des Hohepriesters"), אֲשֶׁר־מָשַׁח אֹתוֹ בְּשֶׁמֶן הַקֹּדֶשׁ (Relativsatz: Qal Perfekt von משׁח „salben" mit Akkusativpartikel und Suffix und Präposition בְ mit שֶׁמֶן הַקֹּדֶשׁ „heiliges Öl" „den man mit dem heiligen Öl gesalbt hat").
Die Satzstruktur zeigt drei koordinierte Aussagen: Rettung, Rückbringung, Wohndauer.
Der Vers enthält das Urteil bei Totschlag: Die Gemeinde schützt den Totschläger vor dem Bluträcher und bringt ihn in die Zufluchtsstadt zurück. Dort muss er bis zum Tod des amtierenden Hohepriesters bleiben. Dies ist keine Todesstrafe, aber auch keine völlige Freisprechung - es ist ein Mittelweg: Asyl, aber mit Ortsbindung. Der Tod des Hohepriesters markiert einen Neuanfang, eine Art kollektive Sühne oder Epochenwechsel, nach dem der Totschläger heimkehren darf. Die Bindung an den Tod des Hohepriesters (nicht eine feste Jahreszahl) betont die sakrale Dimension - dies ist nicht nur rechtliche, sondern auch religiöse Regelung.
Numeri 35,26
Hebräisch: וְאִם־יָצֹ֥א יֵצֵ֖א הָרֹצֵ֑חַ אֶת־גְּבוּל֙ עִ֣יר מִקְלָטֹ֔ו אֲשֶׁ֥ר יָנ֖וּס שָֽׁמָּה׃
Deutsch: Wenn aber der Totschläger irgendwie über die Grenze seiner Zufluchtsstadt, wohin er geflohen ist, hinausgeht,

Kommentar: Der Vers führt eine neue Bedingung ein - das Verlassen der Zufluchtsstadt. וְאִם־יָצֹא יֵצֵא הָרֹצֵחַ אֶת־גְּבוּל עִיר מִקְלָטוֹ ist die Bedingung. וְאִם (konditionale Konjunktion „wenn aber"), יָצֹא יֵצֵא (Qal Infinitiv Absolutus mit Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von יצא „hinausgehen" - die Doppelung betont die Tatsächlichkeit: „wenn er wirklich hinausgeht, irgendwie hinausgeht"), הָרֹצֵחַ (Subjekt „der Totschläger"), אֶת־גְּבוּל עִיר מִקְלָטוֹ (Akkusativpartikel mit גְּבוּל „Grenze" im Constructus mit עִיר מִקְלָט „Zufluchtsstadt" und Suffix 3. Person maskulin Singular „die Grenze seiner Zufluchtsstadt"). אֲשֶׁר יָנוּס שָׁמָּה ist der Relativsatz. אֲשֶׁר יָנוּס שָׁמָּה (Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von נוס „fliehen" mit Adverb „wohin er flieht/geflohen ist").
Die Satzstruktur zeigt einen konditionalen Protasis mit betontem Verb (Infinitiv Absolutus + Imperfekt) und Relativsatz.
Der Vers warnt: Die Zufluchtsstadt bietet nur Schutz innerhalb ihrer Grenzen. Wer die גְּבוּל עִיר מִקְלָט verlässt, verliert den Schutzstatus - die nächsten Verse werden die Konsequenzen zeigen.
Numeri 35,27
Hebräisch: וּמָצָ֤א אֹתוֹ֙ גֹּאֵ֣ל הַדָּ֔ם מִח֕וּץ לִגְב֖וּל עִ֣יר מִקְלָטֹ֑ו וְרָצַ֞ח גֹּאֵ֤ל הַדָּם֙ אֶת־הָ֣רֹצֵ֔חַ אֵ֥ין לוֹ֖ דָּֽם׃
Deutsch: und der Bluträcher findet ihn außerhalb der Grenze seiner Zufluchtsstadt, und der Bluträcher tötet den Totschläger, so hat er keine Blutschuld.

Kommentar: Der Vers gibt die Konsequenz des Verlassens an. וּמָצָא אֹתוֹ גֹּאֵל הַדָּם מִחוּץ לִגְבוּל עִיר מִקְלָטוֹ ist die Situation. וּמָצָא אֹתוֹ (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von מצא „finden" mit Akkusativpartikel und Suffix „und er findet ihn"), גֹּאֵל הַדָּם (Subjekt „der Bluträcher"), מִחוּץ לִגְבוּל עִיר מִקְלָטוֹ (Präposition מִן mit חוּץ „außen" und Präposition לְ mit גְּבוּל עִיר מִקְלָט mit Suffix „außerhalb der Grenze seiner Zufluchtsstadt"). וְרָצַח גֹּאֵל הַדָּם אֶת־הָרֹצֵחַ ist die Handlung. וְרָצַח (Qal Perfekt 3. Person maskulin Singular mit Waw consecutivum von רצח „töten, morden"), גֹּאֵל הַדָּם (Subjekt), אֶת־הָרֹצֵחַ (Akkusativ „den Totschläger"). אֵין לוֹ דָּם ist das Urteil. אֵין לוֹ דָּם (Negationspartikel אֵין „nicht ist" mit Dativ und דָּם „Blut" „er hat kein Blut", d.h. keine Blutschuld).
Die Satzstruktur zeigt eine Situation (finden), eine Handlung (töten) und ein rechtliches Urteil (keine Schuld).
Der Vers ist drastisch: Außerhalb der Zufluchtsstadtgrenzen ist der Totschläger schutzlos. Der Bluträcher darf ihn töten, ohne selbst schuldig zu werden (אֵין לוֹ דָּם). Dies unterstreicht die absolute Bindung an die Zufluchtsstadt - der Schutz ist territorial begrenzt. Wer die Stadt verlässt (sei es aus Leichtsinn, Verzweiflung oder aus welchem Grund auch immer), verwirkt seinen Schutz.
Numeri 35,28
Hebräisch: כִּ֣י בְעִ֤יר מִקְלָטוֹ֙ יֵשֵׁ֔ב עַד־מ֖וֹת הַכֹּהֵ֣ן הַגָּדֹ֑ל וְאַחֲרֵ֥י מוֹת֙ הַכֹּהֵ֣ן הַגָּדֹ֔ל יָשׁוּב֙ הָרֹצֵ֔חַ אֶל־אֶ֖רֶץ אֲחֻזָּתוֹֽ׃
Deutsch: Denn er soll in seiner Zufluchtsstadt wohnen bis zum Tod des Hohepriesters; und nach dem Tod des Hohepriesters darf der Totschläger in das Land seines Eigentums zurückkehren.

Kommentar: Der Vers begründet die Regelung aus V. 27 und wiederholt die Zeitdauer. כִּי בְעִיר מִקְלָטוֹ יֵשֵׁב עַד־מוֹת הַכֹּהֵן הַגָּדֹל ist die Begründung. כִּי (kausale Konjunktion „denn"), בְעִיר מִקְלָטוֹ (Präposition mit עִיר מִקְלָט und Suffix „in seiner Zufluchtsstadt"), יֵשֵׁב (Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von ישׁב „wohnen, bleiben"), עַד־מוֹת הַכֹּהֵן הַגָּדֹל (wie in V. 25 „bis zum Tod des Hohepriesters"). וְאַחֲרֵי מוֹת הַכֹּהֵן הַגָּדֹל יָשׁוּב הָרֹצֵחַ אֶל־אֶרֶץ אֲחֻזָּתוֹ gibt die Freilassung an. וְאַחֲרֵי מוֹת הַכֹּהֵן הַגָּדֹל (Konjunktion mit אַחַר „nach" Plural im Constructus  - idiomatisch אַחֲרֵי „nach" - und Infinitiv Constructus von מות mit כֹּהֵן גָּדֹל „nach dem Tod des Hohepriesters"), יָשׁוּב הָרֹצֵחַ (Qal Imperfekt von שׁוב „zurückkehren" mit Subjekt „der Totschläger darf/soll zurückkehren"), אֶל־אֶרֶץ אֲחֻזָּתוֹ (Präposition mit אֶרֶץ „Land" im Constructus und אֲחֻזָּה „Eigentum, Besitztum" mit Suffix „in das Land seines Eigentums").
Die Satzstruktur zeigt eine kausale Begründung und eine temporale Folgebestimmung.
Der Vers wiederholt und präzisiert: Der Totschläger muss bis zum Tod des Hohepriesters in der Zufluchtsstadt bleiben - danach ist er frei und darf heimkehren. Der Tod des Hohepriesters wirkt wie eine kollektive Sühne oder ein genereller Schuldenerlass - danach beginnt eine neue Ära, in der der Totschläger ohne Blutrache-Gefahr in seine Heimat zurückkehren kann. Dies ist eine bemerkenswerte Verbindung von Recht und Kult: Der Tod des höchsten religiösen Amtsträgers markiert einen rechtlichen Neuanfang.
Theologische Vertiefung: Warum der Tod des Hohepriesters?
Die Regelung, dass der Totschläger bis zum Tod des amtierenden Hohepriesters in der Zufluchtsstadt bleiben muss (V. 25, 28), ist theologisch höchst bedeutsam und wirft Fragen auf:
1. Der Hohepriester als Sühnefigur
Die Verbindung zwischen dem Tod des Hohepriesters und der Freilassung des Totschlägers deutet auf eine stellvertretende Sühnefunktion:
· Der Hohepriester trägt am Versöhnungstag (Jom Kippur) die Sünden des Volkes (Lev 16)
· Sein Tod bewirkt eine Art kollektive Sühne oder generellen Schuldenerlass
· Der Tod des Hohepriesters schließt eine Epoche ab und eröffnet einen Neuanfang
2. Mögliche Erklärungen in der Forschung:
a) Epochenwechsel-Theorie:
· Der Hohepriester verkörpert seine Generation
· Sein Tod markiert einen generationellen Neuanfang
· Der Totschläger gehört damit zu einer "neuen Ära" ohne Blutschuld
b) Stellvertretende Sühne:
· Der Hohepriester stirbt "anstelle" des Totschlägers
· Sein Tod "bezahlt" die unbeabsichtigte Blutschuld
· Parallele zur Opfertheologie: Leben für Leben
c) Natürliche Vergessens-Zeitspanne:
· Der Tod des Hohepriesters markiert normalerweise Jahrzehnte
· In dieser Zeit kann die Rachebereitschaft der Angehörigen abkühlen
· Pragmatische Lösung: Zeitspanne ohne feste Jahresangabe
d) Zufälligkeit als göttliche Fügung:
· Der Zeitpunkt ist nicht vom Totschläger beeinflussbar
· Damit liegt die "Strafe" in Gottes Hand
· Verhindert Manipulation und Ungerechtigkeit
3. Rabbinische Interpretation:
Mischna (Makkot 2,6):
· Die Mutter des Hohepriesters brachte den Totschlägern in den Zufluchtsstädten Essen und Kleidung
· Warum? Damit sie NICHT für den Tod ihres Sohnes beten!
· Dies zeigt: Man war sich der Spannung bewusst
Talmud (b. Makkot 11b):
· Diskussion: Was, wenn der Hohepriester stirbt, BEVOR das Urteil gesprochen wird?
· Antwort: Der neue Hohepriester "erbt" die Sühnefunktion
· Der Totschläger muss bis zum Tod des ZWEITEN Hohepriesters warten
4. Christologische Deutung (christliche Perspektive):
Die frühe Kirche sah in der Zufluchtsstadt ein Typus Christi:
· Hebräer 6,18: "...dass wir einen starken Trost hätten, die wir unsere Zuvers icht zu der angebotenen Hoffnung nehmen"
· Christus als ewige Zufluchtsstadt
· Sein Tod bewirkt endgültige Sühne, nicht nur temporäre
· Der christliche Gläubige ist dauerhaft "in Christus" sicher
5. Moderne rechtliche Reflexion:
· Das System zeigt Zeitstrafe ohne feste Dauer – abhängig von externem Ereignis
· Vergleichbar: "lebenslänglich mit Möglichkeit der Bewährung" – aber Kriterium ist nicht Verhalten, sondern Tod einer Person
· Ethische Frage: Ist es gerecht, dass die Strafe von einem Zufall abhängt?
· Antwort: In einer theokratischen Gesellschaft ist nichts "Zufall" – alles liegt in Gottes Hand
6. Theologische Gesamtaussage:
Die Verbindung von unbeabsichtigter Tötung → Asyl → Tod des Hohepriesters → Freilassung zeigt:
· Blutschuld ist real, auch wenn unbeabsichtigt
· Sühne ist nötig, kann aber stellvertretend erfolgen
· Der Hohepriester ist zentrale Sühnefigur
· Zeit (bzw. der Tod des Hohepriesters) heilt und sühnt
· Das Land wird durch den Tod des Hohepriesters von der Blutschuld befreit
Numeri 35,29
Hebräisch: וְהָי֨וּ אֵ֧לֶּה לָכֶ֛ם לְחֻקַּ֥ת מִשְׁפָּ֖ט לְדֹרֹתֵיכֶ֑ם בְּכֹ֖ל מוֹשְׁבֹתֵיכֶֽם׃
Deutsch: Und dies soll euch zu einer Rechtssatzung sein bei euren Generationen in allen euren Wohnsitzen.

Kommentar: Der Vers markiert einen Abschnitt mit einer Gültigkeitsformel. וְהָיוּ אֵלֶּה לָכֶם לְחֻקַּת מִשְׁפָּט ist die Hauptaussage. וְהָיוּ (Qal Perfekt 3. Person Plural mit Waw consecutivum von היה), אֵלֶּה (Demonstrativpronomen Plural „diese"), לָכֶם (Dativ), לְחֻקַּת מִשְׁפָּט (Präposition לְ mit חֻקָּה „Satzung, Verordnung" im Constructus und מִשְׁפָּט „Recht, Rechtssatz" „zu einer Rechtssatzung, zu einem Rechtsstatut"). לְדֹרֹתֵיכֶם בְּכֹל מוֹשְׁבֹתֵיכֶם gibt die zeitliche und räumliche Gültigkeit an. לְדֹרֹתֵיכֶם (Präposition mit Plural von דּוֹר „Generation" und Suffix „bei euren Generationen", d.h. für alle zukünftigen Generationen), בְּכֹל מוֹשְׁבֹתֵיכֶם (Präposition בְ mit כֹּל und Plural von מוֹשָׁב „Wohnsitz" und Suffix „in allen euren Wohnsitzen").
Die Satzstruktur zeigt eine Gültigkeitsformel mit zeitlicher und räumlicher Erstreckung.
Der Vers unterstreicht die fundamentale und dauerhafte Bedeutung der Zufluchtsstadt-Gesetze: Sie gelten לְדֹרֹתֵיכֶם (für alle Generationen) und בְּכֹל מוֹשְׁבֹתֵיכֶם (überall wo Israel wohnt) - ein ewiges Gesetz, das die Rechtsordnung Israels prägt.
Numeri 35,30
Hebräisch: כָּל־מַ֨כֵּה־נֶ֔פֶשׁ לְפִ֣י עֵדִ֔ים יִרְצַ֖ח אֶת־הָרֹצֵ֑חַ וְעֵ֣ד אֶחָ֔ד לֹא־יַעֲנֶ֥ה בְנֶ֖פֶשׁ לָמֽוּת׃
Deutsch: Jeder, der einen Menschen erschlägt: Auf die Aussage von Zeugen soll man den Mörder töten; aber ein einzelner Zeuge kann nicht gegen einen Menschen aussagen, dass er sterbe.

Kommentar: Der Vers gibt prozessuale Schutzbestimmungen. כָּל־מַכֵּה־נֶפֶשׁ לְפִי עֵדִים יִרְצַח אֶת־הָרֹצֵחַ regelt die Beweislast. כָּל־מַכֵּה־נֶפֶשׁ (distributiv כֹּל mit Hiphil-Partizip von נכה im Constructus und נֶפֶשׁ „jeder, der einen Menschen erschlägt"), לְפִי עֵדִים (Präposition לְ mit פֶּה „Mund" im Constructus und Plural עֵד „Zeuge" „nach dem Mund von Zeugen", d.h. auf die Aussage von Zeugen), יִרְצַח אֶת־הָרֹצֵחַ (Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von רצח „töten" mit Akkusativ „soll man den Mörder töten" - unpersönliches Subjekt). וְעֵד אֶחָד לֹא־יַעֲנֶה בְנֶפֶשׁ לָמוּת ist die Schutzbestimmung. וְעֵד אֶחָד (Konjunktion mit עֵד „Zeuge" und אֶחָד „einer, ein einzelner" „aber ein einzelner Zeuge"), לֹא־יַעֲנֶה (Negation mit Qal Imperfekt 3. Person maskulin Singular von ענה „antworten, aussagen" „kann nicht aussagen"), בְנֶפֶשׁ (Präposition בְ mit נֶפֶשׁ „gegen einen Menschen"), לָמוּת (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von מות „dass er sterbe").
Die Satzstruktur zeigt eine allgemeine Regel mit Zeugenerfordernis und eine negative Schutzbestimmung.
Der Vers etabliert ein fundamentales prozessuales Prinzip: Todesstrafe nur bei Aussage mehrerer Zeugen (Plural עֵדִים), nie auf die Aussage eines einzelnen Zeugen. Dies ist ein wesentlicher Schutz gegen falsche Anklagen - das Prinzip לֹא־יָקוּם עֵד אֶחָד („ein einzelner Zeuge soll nicht auftreten") aus Dtn 19,15. Die Rechtsordnung verlangt Mehrfachbezeugung bei Kapitalverbrechen - ein Schutz vor Justizirrtum und falscher Anklage.
Numeri 35,31
Hebräisch: וְלֹֽא־תִקְח֥וּ כֹ֨פֶר֙ לְנֶ֣פֶשׁ רֹצֵ֔חַ אֲשֶׁר־ה֥וּא רָשָׁ֖ע לָמ֑וּת כִּי־מ֖וֹת יוּמָֽת׃
Deutsch: Und ihr sollt keine Sühne annehmen für das Leben eines Mörders, der schuldig ist zu sterben, sondern er soll gewiss getötet werden.

Kommentar: Der Vers verbietet Lösegeld für Mörder. וְלֹא־תִקְחוּ כֹפֶר לְנֶפֶשׁ רֹצֵחַ אֲשֶׁר־הוּא רָשָׁע לָמוּת ist das Verbot. וְלֹא־תִקְחוּ (Konjunktion mit Negation und Qal Imperfekt 2. Person Plural von לקח „nehmen" „ihr sollt nicht nehmen"), כֹפֶר (Akkusativ - כֹּפֶר „Lösegeld, Sühne, Ersatzleistung" von כפר „sühnen, bedecken"), לְנֶפֶשׁ רֹצֵחַ (Präposition לְ mit נֶפֶשׁ „Leben, Person" im Constructus und רֹצֵחַ „für das Leben eines Mörders"), אֲשֶׁר־הוּא רָשָׁע לָמוּת (Relativsatz: אֲשֶׁר mit Pronomen הוּא und Adjektiv רָשָׁע „schuldig, gottlos" und Präposition לְ mit Infinitiv von מות „der schuldig ist zu sterben"). כִּי־מוֹת יוּמָת ist die Begründung (die klassische Todesstrafe-Formel „denn er soll gewiss getötet werden").
Die Satzstruktur zeigt ein Verbot mit relativem Attribut und kausaler Bekräftigung.
Der Vers ist kategorisch: Bei vorsätzlichem Mord ist kein כֹּפֶר (Lösegeld) möglich - kein finanzieller Ausgleich, keine Ersatzleistung. Das Leben eines Menschen kann nicht mit Geld aufgewogen werden. Dies steht im Gegensatz zu anderen altorientalischen Rechtssystemen, wo auch bei Tötungsdelikten oft finanzielle Kompensation möglich war. Hier gilt: Mord erfordert die Todesstrafe - keine Ausnahme, kein Freikauf. Dies unterstreicht die absolute Heiligkeit des menschlichen Lebens.
Numeri 35,32
Hebräisch: וְלֹא־תִקְח֣וּ כֹ֔פֶר לָנ֖וּס אֶל־עִ֣יר מִקְלָטֹ֑ו לָשׁוּב֙ לָשֶׁ֣בֶת בָּאָ֔רֶץ עַד־מ֖וֹת הַכֹּהֵֽן׃
Deutsch: Auch sollt ihr keine Sühne annehmen für den in seine Zufluchtsstadt Geflohenen, dass er zurückkehre, um im Land zu wohnen, vor dem Tod des Hohepriesters.

Kommentar: Der Vers verbietet vorzeitige Freilassung. וְלֹא־תִקְחוּ כֹפֶר לָנוּס אֶל־עִיר מִקְלָטוֹ לָשׁוּב לָשֶׁבֶת בָּאָרֶץ עַד־מוֹת הַכֹּהֵן ist das gesamte Verbot. וְלֹא־תִקְחוּ כֹפֶר (wie V. 31), לָנוּס אֶל־עִיר מִקְלָטוֹ (Präposition לְ mit Qal-Partizip von נוס „fliehen" und Präposition אֶל mit עִיר מִקְלָט mit Suffix „für den in seine Zufluchtsstadt Geflohenen"), לָשׁוּב לָשֶׁבֶת בָּאָרֶץ (Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von שׁוב „zurückkehren" und Präposition לְ mit Qal Infinitiv Constructus von ישׁב „wohnen" und Präposition בְ mit אֶרֶץ mit Artikel „dass er zurückkehre, um im Land zu wohnen"), עַד־מוֹת הַכֹּהֵן (Präposition עַד „bis" mit Infinitiv Constructus von מות und כֹּהֵן mit Artikel „vor dem Tod des Hohepriesters").
Die Satzstruktur zeigt ein Verbot mit partizipialem Objekt und zwei finalen Infinitiven mit temporaler Begrenzung.
Der Vers verbietet auch für den Totschläger ein כֹּפֶר: Er kann sich nicht freikaufen, um vor dem Tod des Hohepriesters heimzukehren. Die Aufenthaltspflicht in der Zufluchtsstadt ist absolut - kein Geld, keine Verbindungen können sie verkürzen. Dies stellt sicher, dass das System gerecht funktioniert: Arm und Reich werden gleich behandelt. Der Totschläger muss die volle Zeit in der Zufluchtsstadt bleiben - dies ist seine „Strafe" für die unbeabsichtigte Tötung.
Numeri 35,33
Hebräisch: וְלֹא־תַחֲנִ֣יפוּ אֶת־הָאָ֗רֶץ אֲשֶׁ֤ר אַתֶּם֙ בָּ֔הּ כִּ֣י הַדָּ֔ם ה֥וּא יַחֲנִ֖יף אֶת־הָאָ֑רֶץ וְלָאָ֣רֶץ לֹֽא־יְכֻפַּ֗ר לַדָּם֙ אֲשֶׁ֣ר שֻׁפַּךְ־בָּ֔הּ כִּי־אִ֖ם בְּדַ֥ם שֹׁפְכֹֽו׃
Deutsch: Und ihr sollt das Land nicht entweihen, in dem ihr seid; denn das Blut, das entweiht das Land; und dem Land kann nicht Sühne erwirkt werden wegen des Blutes, das darin vergossen worden ist, außer durch das Blut dessen, der es vergossen hat.

Kommentar: Der Vers gibt die theologische Begründung des ganzen Systems. וְלֹא־תַחֲנִיפוּ אֶת־הָאָרֶץ אֲשֶׁר אַתֶּם בָּהּ ist das Hauptverbot. וְלֹא־תַחֲנִיפוּ (Konjunktion mit Negation und Hiphil Imperfekt 2. Person Plural von חנף „entweihen, profanieren, verunreinigen"), אֶת־הָאָרֶץ (Akkusativ „das Land"), אֲשֶׁר אַתֶּם בָּהּ (Relativsatz „in dem ihr seid"). כִּי הַדָּם הוּא יַחֲנִיף אֶת־הָאָרֶץ ist die erste Begründung. כִּי (kausal), הַדָּם (Subjekt „das Blut" mit Artikel), הוּא (emphatisches Pronomen), יַחֲנִיף אֶת־הָאָרֶץ (Hiphil Imperfekt von חנף mit Akkusativ „es entweiht das Land").
וְלָאָרֶץ לֹא־יְכֻפַּר לַדָּם אֲשֶׁר שֻׁפַּךְ־בָּהּ כִּי־אִם בְּדַם שֹׁפְכוֹ ist die zweite Begründung. וְלָאָרֶץ (Konjunktion mit Präposition לְ mit אֶרֶץ mit Artikel „und dem Land"), לֹא־יְכֻפַּר (Negation mit Pual Imperfekt 3. Person maskulin Singular von כפר „sühnen" - Passiv „kann nicht Sühne erwirkt werden"), לַדָּם אֲשֶׁר שֻׁפַּךְ־בָּהּ (Präposition לְ mit דָּם „Blut" und Relativsatz: Pual Perfekt von שׁפך „vergießen" mit Präposition und Suffix „wegen des Blutes, das darin vergossen worden ist"), כִּי־אִם בְּדַם שֹׁפְכוֹ (restriktive Partikel כִּי אִם „außer, nur" mit Präposition בְ und דָּם „Blut" im Constructus mit Qal-Partizip von שׁפך mit Suffix 3. Person maskulin Singular „außer durch das Blut dessen, der es vergossen hat").
Die LXX übersetzt „וְלֹא־תַחֲנִיפוּ אֶת־הָאָרֶץ" (und ihr sollt das Land nicht entweihen) mit „καὶ οὐ μὴ φονοκτονήσητε τὴν γῆν" (und ihr sollt das Land nicht durch Mord verunreinigen), wobei ein spezifisches Verb für Mord-Verunreinigung verwendet wird, und „יַחֲנִיף" (entweiht) wird ebenfalls mit „φονοκτονεῖ" (verunreinigt durch Mord) übersetzt.
Die Satzstruktur zeigt ein Verbot mit Relativsatz und zwei kausale Begründungen.
Der Vers offenbart die tiefe theologische Dimension: Vergossenes Menschenblut יַחֲנִיף אֶת־הָאָרֶץ - es entweiht, profaniert, verunreinigt das Land. Das Land selbst wird durch ungesühntes Blut befleckt. Die einzige Sühne (כִּפֻּר) für das Land ist בְּדַם שֹׁפְכוֹ - das Blut des Mörders. Dies ist keine primitive Blutrache, sondern theologisches Prinzip: Das Land, in dem Gott wohnt (siehe V. 34), muss rein bleiben. Ungesühnte Morde verschmutzen nicht nur die Gesellschaft, sondern das Land selbst. Daher die strikte Forderung nach Bestrafung von Mördern und das komplexe System von Zufluchtsstädten, Gerichtsverfahren und Blutrache - alles dient der Reinheit des Landes. Die Todesstrafe für Mord ist hier nicht Rache, sondern Sühne für das Land.
Numeri 35,34
Hebräisch: וְלֹ֧א תְטַמֵּ֣א אֶת־הָאָ֗רֶץ אֲשֶׁ֤ר אַתֶּם֙ יֹשְׁבִ֣ים בָּ֔הּ אֲשֶׁ֥ר אֲנִ֖י שֹׁכֵ֣ן בְּתוֹכָ֑הּ כִּ֚י אֲנִ֣י יְהוָ֔ה שֹׁכֵ֕ן בְּת֖וֹךְ בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und du sollst nicht verunreinigen das Land, in dem ihr wohnt, in dessen Mitte ich wohne; denn ich, der Ewige, wohne inmitten der Söhne Jisra'el.

Kommentar: Der Vers schließt das Kapitel mit der höchsten theologischen Begründung ab. וְלֹא תְטַמֵּא אֶת־הָאָרֶץ אֲשֶׁר אַתֶּם יֹשְׁבִים בָּהּ ist das Verbot. וְלֹא תְטַמֵּא (Konjunktion mit Negation und Piel Imperfekt 2. Person maskulin Singular von טמא „unrein machen, verunreinigen" - hier im Singular als Anrede an das Volk als Einheit), אֶת־הָאָרֶץ (Akkusativ „das Land"), אֲשֶׁר אַתֶּם יֹשְׁבִים בָּהּ (Relativsatz: Qal-Partizip Plural von ישׁב „wohnen" mit Präposition und Suffix „in dem ihr wohnt"). אֲשֶׁר אֲנִי שֹׁכֵן בְּתוֹכָהּ ist die erste Begründung. אֲשֶׁר אֲנִי שֹׁכֵן בְּתוֹכָהּ (Relativsatz: Pronomen 1. Person Singular mit Qal-Partizip von שׁכן „wohnen, verweilen" und Präposition בְ mit תָּוֶךְ „Mitte" und Suffix „in dessen Mitte ich wohne").
כִּי אֲנִי יְהוָה שֹׁכֵן בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist die feierliche Schlussformel. כִּי (kausal „denn"), אֲנִי יְהוָה (Pronomen 1. Person Singular mit Tetragramm „ich, JHWH/der Ewige"), שֹׁכֵן בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Qal-Partizip von שׁכן mit Präposition בְ und תָּוֶךְ im Constructus und „Söhne Israels" „wohnend inmitten der Söhne Israels"). Die Wiederholung von שֹׁכֵן („wohnend") unterstreicht Gottes bleibende Gegenwart.
Die LXX übersetzt „שֹׁכֵן בְּתוֹךְ" (der wohnt inmitten) zweimal mit „κατασκηνῶν" (der zeltet/lagert), was die temporäre Natur der Stiftshütte betont.
Die Satzstruktur zeigt ein Verbot mit zwei relativischen Begründungen und eine feierliche Selbstvorstellungsformel Gottes.
Der Vers ist der theologische Höhepunkt: Das Land darf nicht verunreinigt werden, אֲשֶׁר אֲנִי שֹׁכֵן בְּתוֹכָהּ - „weil ICH in dessen Mitte wohne". Gottes Gegenwart im Land erfordert Reinheit. Die Schlussformel כִּי אֲנִי יְהוָה שֹׁכֵן בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל ist programmatisch: Der heilige Gott wohnt mitten in Israel - daher muss das Land heilig bleiben. Vergossenes Blut ist nicht nur ein soziales oder rechtliches Problem, sondern eine theologische Krise: Es bedroht Gottes Gegenwart im Land. Das gesamte Rechtssystem der Zufluchtsstädte, die Unterscheidung zwischen Mord und Totschlag, die Gerichtsverfahren, die Bestrafung von Mördern - all dies dient letztlich einem Ziel: Das Land rein zu halten, damit der heilige Gott weiterhin inmitten seines Volkes wohnen kann.
Der Vers schließt mit dem Namen Gottes (יְהוָה) und seiner bleibenden Gegenwart (שֹׁכֵן בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל) - eine feierliche Erinnerung, dass Israels Rechtssystem nicht nur menschlichen Ursprungs ist, sondern im Wesen Gottes selbst verwurzelt: Gott ist heilig, daher muss sein Land heilig sein.

Das Kapitel 35 regelt die Versorgung der Leviten und das System der Zufluchtsstädte. Die Leviten erhalten 48 Städte mit Weideplätzen, proportional vom Besitz aller Stämme (V. 1-8). Sechs davon sind Zufluchtsstädte (je drei östlich und westlich des Jordan) für alle - Israeliten, Fremde und Beisassen (V. 9-15). Das Gesetz unterscheidet zwischen vorsätzlichem Mord (tödliche Waffen, Hass, Vorsatz → Todesstrafe durch Bluträcher) und unbeabsichtigtem Totschlag (ohne Feindschaft, ohne Absicht → Schutz bis zum Tod des Hohepriesters) (V. 16-28). Prozessuale Schutzbestimmungen: Mehrere Zeugen erforderlich, kein Lösegeld möglich (V. 29-32). Theologische Begründung: Vergossenes Blut entweiht das Land; Sühne nur durch das Blut des Mörders; das Land muss rein bleiben, weil Gott inmitten Israels wohnt (V. 33-34). 
Allgemeine Beobachtung: Die bedeutendste Abweichung ist in Vers 4, wo die LXX 2000 Ellen statt 1000 Ellen für die Weidegründe um die Levitenstädte angibt. Dies könnte auf eine unterschiedliche Textvorlage oder eine bewusste Harmonisierung mit Vers 5 hindeuten. Die LXX verwendet durchgängig „φονεύων" (Mörder) für „רֹצֵחַ" und betont den Verwandtschaftsaspekt des Bluträchers mit „ἀγχιστεύων τὸ αἷμα" (der das Blut als naher Verwandter rächt).
Numeri 36,1
Hebräisch: וַֽיִּקְרְב֞וּ רָאשֵׁ֣י הָֽאָב֗וֹת לְמִשְׁפַּ֤חַת בְּנֵֽי־גִלְעָד֙ בֶּן־מָכִ֣יר בֶּן־מְנַשֶּׁ֔ה מִֽמִּשְׁפְּחֹ֖ת בְּנֵ֣י יוֹסֵ֑ף וַֽיְדַבְּר֞וּ לִפְנֵ֤י מֹשֶׁה֙ וְלִפְנֵ֣י הַנְּשִׂאִ֔ים רָאשֵׁ֥י אָב֖וֹת לִבְנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und es nahten die Häupter der Väter des Geschlechts der Söhne Gil'ad, des Sohnes Machirs, des Sohnes Menasches, aus den Geschlechtern der Söhne Josefs; und sie redeten vor Mosche und vor den Fürsten, den Häuptern der Väter der Söhne Jisra'el,

Kommentar: Das Kapitel beginnt mit dem Waw-Konsekutiv-Imperfekt וַיִּקְרְבוּ (3. Person Plural maskulin von קרב), das die Handlung des Herantretens oder Nahens beschreibt und die erzählende Fortsetzung der vorherigen Kapitel markiert. Das Subjekt sind רָאשֵׁי הָאָבוֹת (Häupter der Väter), ein Construct-Verhältnis, wobei רָאשֵׁי im Plural constructus steht und הָאָבוֹת im Plural absolutus mit Artikel. Diese Construction bezeichnet die führenden Familienoberhäupter.
Die präpositionale Phrase לְמִשְׁפַּחַת בְּנֵי־גִלְעָד zeigt eine mehrfache Genitivkette: Die Präposition לְ leitet hier die Zugehörigkeit ein (für/zu dem Geschlecht), gefolgt von מִשְׁפַּחַת (Geschlecht, feminin singular constructus). Die weitere Spezifizierung erfolgt durch בְּנֵי־גִלְעָד בֶּן־מָכִיר בֶּן־מְנַשֶּׁה, eine dreifache genealogische Abstammungslinie, wobei בֶּן jeweils als Apposition fungiert und die Verbindung der Generationen herstellt. גִלְעָד, מָכִיר und מְנַשֶּׁה sind Eigennamen, die die Abstammung bis zum Stammvater zurückverfolgen.
Die präpositionale Phrase מִמִּשְׁפְּחֹת בְּנֵי יוֹסֵף mit der Präposition מִן (aus) zeigt die weitere stammesmäßige Zuordnung. Hier steht מִשְׁפְּחֹת im Plural constructus, gefolgt von בְּנֵי יוֹסֵף, wodurch die Herkunft aus dem Josef-Stamm unterstrichen wird.
Das zweite Hauptverb ist wiederum ein Waw-Konsekutiv-Imperfekt: וַיְדַבְּרוּ (3. Person Plural maskulin von דבר, reden). Die präpositionalen Phrasen לִפְנֵי מֹשֶׁה und וְלִפְנֵי הַנְּשִׂאִים mit der Präposition לִפְנֵי (vor, im Angesicht von) zeigen an, vor wem die Rede stattfindet. מֹשֶׁה erscheint ohne Artikel als Eigenname, während הַנְּשִׂאִים (die Fürsten/Erhobenen, Plural maskulin mit Artikel von נשׂא) die weiteren Autoritätspersonen bezeichnet.
Die abschließende Apposition רָאשֵׁי אָבוֹת לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל spezifiziert die Identität der נְשִׂאִים weiter: Sie sind Häupter der Väter für/bezüglich der Söhne Israels. Die Präposition לְ kann hier die Relation oder den Bezug ausdrücken.
Die LXX Die LXX fügt hinzu „καὶ ἔναντι Ἐλεαζὰρ τοῦ ἱερέως" (und vor Eleasar dem Priester), was im MT nicht erscheint, wo nur Mose und die Fürsten erwähnt werden.
Die Satzstruktur besteht aus zwei koordinierten Hauptsätzen, die durch das Waw copulativum verbunden sind: (1) Subjekt (רָאשֵׁי הָאָבוֹת mit mehreren Attributen und präpositionalen Erweiterungen) + Prädikat (וַיִּקְרְבוּ), (2) Subjekt (identisch, durch Nullanaphora) + Prädikat (וַיְדַבְּרוּ) + präpositionale Phrasen als Lokalergänzungen. Beide Hauptsätze sind parataktisch verbunden und bilden eine fortlaufende Handlungssequenz.
Der Vers schildert den Beginn einer wichtigen rechtlichen Petition: Die Familienoberhäupter des Geschlechts Gileads, das zur Josephs-Sippe gehört, treten vor Mose und die Führung Israels, um eine Angelegenheit vorzubringen, die das in Kapitel 27 geregelte Erbrecht der Töchter Zelophchads betrifft.
Numeri 36,2
Hebräisch:  וַיֹּאמְר֗וּ אֶת־אֲדֹנִי֙ צִוָּ֣ה יְהוָ֔ה לָתֵ֨ת אֶת־הָאָ֧רֶץ בְּנַחֲלָ֛ה בְּגוֹרָ֖ל לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל וַֽאדֹנִי֙ צֻוָּ֣ה בַֽיהוָ֔ה לָתֵ֗ת אֶֽת־נַחֲלַ֛ת צְלָפְחָ֥ד אָחִ֖ינוּ לִבְנֹתָֽיו׃

Deutsch: und sagten: Der Ewige hat meinem Herrn geboten, den Söhnen Jisra'el das Land durch das Los als Erbteil zu geben; und meinem Herrn ist vom Ewigen geboten worden, das Erbteil Zelophchads, unseres Bruders, seinen Töchtern zu geben.

Kommentar: Der Vers beginnt mit dem Waw-Konsekutiv-Imperfekt וַיֹּאמְרוּ (3. Person Plural maskulin von אמר, sagen), das die direkte Rede einleitet und die narrative Fortsetzung markiert. Das Akkusativobjekt wird durch die Partikel אֶת eingeleitet, die hier ungewöhnlich vor dem Inhalt der direkten Rede steht: אֶת־אֲדֹנִי (meinen Herrn). Diese Construction zeigt den respektvollen Beginn der Anrede, wobei אֲדֹנִי (mein Herr, mit Suffix 1. Person Singular) sich auf Mose bezieht.
Der erste Hauptsatz der direkten Rede hat als Subjekt יְהוָה (der Ewige, Gottesname) und als Prädikat das Perfekt צִוָּה (3. Person Singular maskulin von צוה, befehlen/gebieten im Piel). Das Perfekt drückt hier eine abgeschlossene Handlung aus, die als Grundlage für die folgende Argumentation dient. Der Infinitivus constructus mit לְ: לָתֵת (zu geben, von נתן) fungiert als Objekt bzw. Inhalt des Gebots. Das direkte Objekt des Infinitivs ist אֶת־הָאָרֶץ (das Land, feminin singular mit Artikel und Akkusativpartikel).
Zwei präpositionale Phrasen spezifizieren die Art und Weise der Landverteilung: בְּנַחֲלָה (als Erbteil, mit der Präposition בְּ instrumentalis oder modaliter) und בְּגוֹרָל (durch das Los, ebenfalls mit בְּ). נַחֲלָה (Erbteil, feminin singular) und גוֹרָל (Los, maskulin singular) sind zentrale Begriffe des israelitischen Landverteilungssystems. Die Präpositionalphrase לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל gibt den Empfänger an (den Söhnen Israels).
Der zweite Hauptsatz beginnt mit dem Waw copulativum und אֲדֹנִי (mein Herr) als Subjekt. Das Verb ist das Pual-Perfekt צֻוָּה (3. Person Singular maskulin, wurde geboten), eine passive Form, die anzeigt, dass Mose der Empfänger des göttlichen Befehls ist. Die präpositionale Phrase בַיהוָה verwendet die Präposition בְּ (vom/durch, hier mit Artikel: בַּ) und zeigt den göttlichen Urheber des Befehls an (vom Ewigen).
Der Infinitivus constructus לָתֵת (zu geben) folgt wieder als Inhalt des Gebots. Das Objekt ist diesmal אֶת־נַחֲלַת צְלָפְחָד (das Erbteil Zelophchads), wobei נַחֲלַת im constructus steht und eine Genitivverbindung mit dem Eigennamen צְלָפְחָד bildet. Die Apposition אָחִינוּ (unser Bruder, maskulin singular mit Suffix 1. Person Plural) zeigt die Solidarität und Verwandtschaft an. Der Empfänger wird durch לִבְנֹתָיו (seinen Töchtern, feminin Plural mit Suffix 3. Person Singular maskulin) angegeben.
Die LXX übersetzt „וַאדֹנִי צֻוָּה בַיהוָה" (und mein Herr wurde vom Ewigen befohlen) mit „καὶ τῷ κυρίῳ συνέταξεν κύριος" (und dem Herrn befahl der Herr), was etwas anders formuliert ist.
Die Satzstruktur besteht aus einem einleitenden Redeverbum (וַיֹּאמְרוּ) gefolgt von zwei koordinierten Hauptsätzen in direkter Rede, die durch Waw verbunden sind. Beide Hauptsätze haben die Struktur: Subjekt + Perfektverb (aktiv bzw. passiv) + Infinitivkonstruktion mit Objekten und präpositionalen Ergänzungen. Es gibt keine Nebensätze; die Infinitivkonstruktionen fungieren als Objektsätze.
Der Vers präsentiert die rechtliche Grundlage für die folgende Petition: Die Sprecher erinnern an zwei göttliche Gebote – die allgemeine Landverteilung an Israel und die spezielle Regelung für Zelophchads Töchter – und bereiten damit die Problematik vor, die sich aus der Kombination beider Gebote ergeben könnte.
Numeri 36,3
Hebräisch: וְ֠הָיוּ לְאֶחָ֞ד מִבְּנֵ֨י שִׁבְטֵ֥י בְנֵֽי־יִשְׂרָאֵל֮ לְנָשִׁים֒ וְנִגְרְעָ֤ה נַחֲלָתָן֙ מִנַּחֲלַ֣ת אֲבֹתֵ֔ינוּ וְנוֹסַ֕ף עַ֚ל נַחֲלַ֣ת הַמַּטֶּ֔ה אֲשֶׁ֥ר תִּהְיֶ֖ינָה לָהֶ֑ם וּמִגֹּרַ֥ל נַחֲלָתֵ֖נוּ יִגָּרֵֽעַ׃
Deutsch: Werden sie nun einem von den Söhnen der Stämme der Söhne Jisra'el zu Frauen, so wird ihr Erbteil dem Erbteil unserer Väter entzogen und zu dem Erbteil des Stammes hinzugefügt werden, dem sie sein werden; und von dem Los unseres Erbteils wird es entzogen werden.

Kommentar: Der Vers beginnt mit dem Waw copulativum und dem Perfekt consecutivum וְהָיוּ (3. Person Plural maskulin von היה, sein/werden), das hier eine hypothetische bzw. konditionale Bedeutung hat und eine zukünftige Möglichkeit ausdrückt. Das Subjekt ist implizit die Töchter Zelophchads aus dem vorherigen Vers. Die präpositionale Phrase לְאֶחָד (für einen, zu einem) mit אֶחָד als indefinitem Pronomen (einer) führt die Bedingung ein.
Die weitere Spezifizierung erfolgt durch מִבְּנֵי שִׁבְטֵי בְנֵי־יִשְׂרָאֵל (von den Söhnen der Stämme der Söhne Israels), eine komplexe Genitivkette mit der Präposition מִן (von, aus). בְּנֵי steht zweimal im constructus, und שִׁבְטֵי (Stämme, maskulin Plural constructus) ist dazwischengeschaltet, wodurch eine dreifache hierarchische Abstufung entsteht: Söhne → Stämme → Söhne Israels. Das prädikative לְנָשִׁים (zu Frauen, feminin Plural von אִשָּׁה mit Präposition לְ) beschreibt den Heiratsstatus.
Das zweite Verb ist das Waw-Konsekutiv-Perfekt וְנִגְרְעָה (3. Person Singular feminin Nifal von גרע, entzogen werden/subtrahiert werden), das die Konsequenz der Bedingung ausdrückt. Das Subjekt ist נַחֲלָתָן (ihr Erbteil, feminin singular constructus mit Suffix 3. Person Plural feminin). Die präpositionale Phrase מִנַּחֲלַת אֲבֹתֵינוּ (vom Erbteil unserer Väter) mit der Präposition מִן (von, weg von) zeigt die Herkunft dessen, was entzogen wird. נַחֲלַת steht im constructus mit אֲבֹתֵינוּ (unsere Väter, Plural mit Suffix 1. Person Plural).
Das dritte Verb ist das Waw-Konsekutiv-Perfekt וְנוֹסַף (3. Person Singular maskulin Nifal von יסף, hinzugefügt werden), wobei das Subjekt durch Nullanaphora auf נַחֲלָתָן zurückverweist. Die präpositionale Phrase עַל נַחֲלַת הַמַּטֶּה (zu dem Erbteil des Stammes) mit der Präposition עַל (auf, zu) zeigt an, wozu hinzugefügt wird. הַמַּטֶּה (der Stamm, maskulin singular mit Artikel) wird durch den Relativsatz אֲשֶׁר תִּהְיֶ֖ינָה לָהֶ֑ם näher bestimmt: אֲשֶׁר (welcher) leitet den Relativsatz ein, תִּהְיֶינָה (3. Person Plural feminin Imperfekt von היה) ist das Prädikat, und לָהֶם (für sie/ihnen, Präposition לְ mit Suffix 3. Person Plural maskulin) gibt die Zugehörigkeit an.
Der vierte und letzte Teil beginnt mit der präpositionalen Phrase וּמִגֹּרַל נַחֲלָתֵנוּ (und vom Los unseres Erbteils), wobei מִן wieder die Herkunft/Wegnahme anzeigt. גֹּרַל (Los) steht im constructus mit נַחֲלָתֵנוּ (unser Erbteil, mit Suffix 1. Person Plural). Das Verb ist יִגָּרֵעַ (3. Person Singular maskulin Nifal Imperfekt von גרע, entzogen werden), das die endgültige Konsequenz beschreibt.
Die LXX übersetzt „הַיֹּבֵל" (das Jubeljahr) mit „ἡ ἄφεσις" (die Freilassung/das Erlassjahr), was den theologischen Aspekt der Befreiung betont.
Die Satzstruktur ist komplex: Der Vers beginnt mit einem konditionalen Hauptsatz (וְהָיוּ ... לְנָשִׁים), gefolgt von drei koordinierten Hauptsätzen, die die Konsequenzen beschreiben (וְנִגְרְעָה, וְנוֹסַף, יִגָּרֵעַ). Ein Relativsatz (אֲשֶׁר תִּהְיֶ֖ינָה לָהֶ֑ם) ist in den zweiten Konsequenzsatz eingebettet und dient als Attribut zu הַמַּטֶּה. Die Struktur folgt dem Muster: Wenn A (Bedingung), dann B, C und D (Konsequenzen).
Der Vers artikuliert das zentrale Problem: Wenn die Töchter Zelophchads Männer aus anderen Stämmen heiraten, wird ihr Erbland vom Stamm Manasse zum Stamm ihrer Ehemänner übertragen, was zu einer dauerhaften Verschiebung der Stammeserbteile führen würde – ein Verstoß gegen das göttlich geordnete Landverteilungssystem.
Numeri 36,4
Hebräisch: וְאִם־יִהְיֶ֣ה הַיֹּבֵל֮ לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ וְנֽוֹסְפָה֙ נַחֲלָתָ֔ן עַ֚ל נַחֲלַ֣ת הַמַּטֶּ֔ה אֲשֶׁ֥ר תִּהְיֶ֖ינָה לָהֶ֑ם וּמִֽנַּחֲלַת֙ מַטֵּ֣ה אֲבֹתֵ֔ינוּ יִגָּרַ֖ע נַחֲלָתָֽן׃
Deutsch: Und wenn das Jubeljahr der Söhne Jisra'el sein wird, so wird ihr Erbteil zu dem Erbteil des Stammes hinzugefügt werden, dem sie sein werden; und von dem Erbteil des Stammes unserer Väter wird ihr Erbteil entzogen werden.

Kommentar: Der Vers beginnt mit der konditionalen Konjunktion וְאִם (und wenn), die aus dem Waw copulativum und אִם (wenn) besteht und einen hypothetischen Fall einleitet. Das Verb ist יִהְיֶה (3. Person Singular maskulin Imperfekt von היה, sein), das die zukünftige Möglichkeit ausdrückt. Das Subjekt ist הַיֹּבֵל (das Jubeljahr/Jobeljahr, maskulin singular mit Artikel), ein zentraler Begriff des israelitischen Rechtssystems, der sich auf das fünfzigste Jahr bezieht, in dem Schulden erlassen und verkauftes Land zurückgegeben wird (vgl. Levitikus 25). Die Präpositionalphrase לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל (für die Söhne Israels) gibt den Geltungsbereich an.
Das zweite Verb ist das Waw-Konsekutiv-Perfekt וְנוֹסְפָה (3. Person Singular feminin Nifal von יסף, hinzugefügt werden), das die Apodosis des Konditionalsatzes einleitet. Das Subjekt ist נַחֲלָתָן (ihr Erbteil, feminin singular constructus mit Suffix 3. Person Plural feminin), das auf die Töchter Zelophchads verweist. Die präpositionale Phrase עַל נַחֲלַת הַמַּטֶּה (zum Erbteil des Stammes) mit der Präposition עַל (auf, zu) zeigt an, wozu das Erbteil hinzugefügt wird.
Der Relativsatz אֲשֶׁר תִּהְיֶינָה לָהֶם modifiziert הַמַּטֶּה: אֲשֶׁר (welcher/dem) leitet den Relativsatz ein, תִּהְיֶינָה (3. Person Plural feminin Imperfekt von היה) ist das Prädikat, und לָהֶם (für sie/ihnen, mit Suffix 3. Person Plural maskulin) gibt die Zugehörigkeit durch Heirat an – der Stamm, dem die Töchter durch ihre Ehe angehören werden.
Der dritte Teil beginnt mit der präpositionalen Phrase וּמִנַּחֲלַת מַטֵּה אֲבֹתֵינוּ (und vom Erbteil des Stammes unserer Väter): מִן (von, aus) zeigt die Herkunft/Wegnahme an, נַחֲלַת (Erbteil) steht im constructus mit מַטֵּה (Stamm), der wiederum im constructus mit אֲבֹתֵינוּ (unsere Väter, Plural mit Suffix 1. Person Plural) steht – eine doppelte Genitivkonstruktion. Das Verb ist יִגָּרַע (3. Person Singular maskulin Nifal Imperfekt von גרע, entzogen werden), und das Subjekt ist נַחֲלָתָן (ihr Erbteil).
Die LXX übersetzt die konditionale Einleitung וְאִם־יִהְיֶה mit ἐὰν δὲ γένηται (wenn aber geschehen wird), wobei das griechische Konjunktiv-Futur die Potentialität wiedergibt. Die Phrase הַיֹּבֵל wird mit ἡ ἄφεσις (die Freilassung/das Erlassjahr) übersetzt, eine gängige LXX-Wiedergabe für das Jubeljahr-Konzept. Für לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל verwendet die LXX τοῖς υἱοῖς Ισραηλ im Dativ, was den Geltungsbereich markiert. Das Nifal וְנוֹסְפָה wird mit προστεθήσεται (wird hinzugefügt werden) als Passiv futurisch wiedergegeben. Der Relativsatz אֲשֶׁר תִּהְיֶינָה לָהֶם erscheint als οὗ ἐὰν γένωνται γυναῖκες (zu wem sie Frauen werden), wodurch die Heirat explizit gemacht wird. Das zweite Nifal יִגָּרַע wird mit ἀφαιρεθήσεται (wird weggenommen werden) übersetzt, parallel zur LXX-Wiedergabe in Vers 3.
Die Satzstruktur besteht aus einem konditionalen Nebensatz (וְאִם־יִהְיֶה הַיֹּבֵל לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל) als Protasis, gefolgt von zwei koordinierten Hauptsätzen als Apodosis (וְנוֹסְפָה ... und יִגָּרַע ...). Ein Relativsatz (אֲשֶׁר תִּהְיֶינָה לָהֶם) ist als Attribut zu הַמַּטֶּה in die Apodosis eingebettet. Die Struktur folgt dem Muster: Wenn X, dann Y und Z.
Der Vers verstärkt die Argumentation aus Vers 3, indem er auf das Jubeljahr verweist: Selbst im Jubeljahr, das normalerweise eine Rückkehr des Landes an die ursprünglichen Besitzer vorsieht, würde das Erbteil der Töchter beim Stamm ihrer Ehemänner verbleiben, da das Jubeljahr-Gesetz nur für verkauftes, nicht aber für durch Erbschaft übertragenes Land gilt. Dies würde zu einem permanenten Verlust für den Stamm Manasse führen und die göttlich festgelegte Stammesverteilung dauerhaft verzerren.
Exkurs: Warum hilft das Jubeljahr nicht?
V. 4 argumentiert: Selbst im Jubeljahr (הַיֹּבֵל) würde das Land NICHT zum Stamm Manasse zurückkehren.
Warum ist das so?
1. Das Jubeljahr-Gesetz (Lev 25,10-28)
Grundprinzip (Lev 25,13):
"Im Jubeljahr soll ein jeder wieder zu seinem Besitz kommen"
ABER: Dies gilt nur für VERKAUFTES Land!
Lev 25,25-28:
· Wenn jemand sein Land verkauft (מָכַר), kann ein Verwandter es auslösen (גָּאַל)
· Im Jubeljahr kehrt es automatisch zum ursprünglichen Besitzer zurück
· ZWECK: Verhindert dauerhafte Landkonzentration bei Reichen
2. Erbschaft ist KEIN Verkauf
Die entscheidende Unterscheidung:
	Kategorie
	Verkauf (מֶכֶר)
	Erbschaft (נַחֲלָה)

	Grund
	Not, Armut
	Tod des Vaters

	Willentlich?
	Ja
	Nein (automatisch)

	Rückgabe?
	Ja, im Jubeljahr
	NEIN!

	Jubeljahr gilt?
	JA (Lev 25)
	NEIN (Num 36,4)


Die Töchter Zelophchads VERKAUFEN ihr Land nicht – sie erben es.
Durch Heirat geht es auf ihre Ehemänner/Söhne über.
→ Dies ist Erbübertragung, nicht Verkauf.
3. Rechtlogik: Warum diese Unterscheidung?
Verkauf:
· Ist Ausnahme in Notlage
· Sollte temporär bleiben
· → Jubeljahr korrigiert soziale Ungerechtigkeit
Erbschaft:
· Ist göttliche Ordnung (Num 26-27)
· Ist permanent und legitim
· → Jubeljahr greift nicht ein
4. Das Problem in Num 36,3-4:
OHNE die Regelung in V. 6-9:
Szenario:
1. Töchter Zelophchads erben Land (Kap. 27) → OK
2. Sie heiraten Männer aus Stamm Dan → Ihr Land geht an Dan
3. Jubeljahr kommt → Land kehrt NICHT zu Manasse zurück!
4. Ergebnis: Manasse verliert permanent Land an Dan
Dies würde die gottgegebene Stammesverteilung dauerhaft verzerren!
5. Die Lösung (V. 6-9): Endogamie
Wenn die Töchter NUR innerhalb Manasses heiraten:
· Land wird vererbt → OK
· ABER: Bleibt bei Manasse → Problem gelöst!
· Jubeljahr ist irrelevant → Spielt keine Rolle mehr
6. Moderne Analogie
Verkauf = Miete
→ Temporär, muss zurückgegeben werden
Erbschaft = Eigentum
→ Permanent, geht an Erben über
Das Jubeljahr ist wie ein "Mietvertrag-Reset" – aber Erbschaften sind davon ausgenommen.
7. Theologische Bedeutung
Das Jubeljahr-Prinzip:
· Wirtschaftliche Gerechtigkeit: Verhindert Verarmung
· Rückkehr zur göttlichen Ordnung: Alle 50 Jahre ein Reset
Das Erbschafts-Prinzip:
· Familienintegrität: Land bleibt in der Familie
· Stammesidentität: Stämme bleiben intakt
Beide Prinzipien sind heilig – Num 36 zeigt, wie sie koexistieren.
Numeri 36,5
Hebräisch: וַיְצַ֤ו מֹשֶׁה֙ אֶת־בְּנֵ֣י יִשְ רָאֵ֔ל עַל־פִּ֥י יְהוָ֖ה לֵאמֹ֑ר כֵּ֛ן מַטֵּ֥ה בְנֵֽי־יוֹסֵ֖ף דֹּבְרִֽים׃
Deutsch: Da gebot Mosche den Söhnen Jisra'el nach dem Mund des Ewigen und sprach: Der Stamm der Söhne Josef redet recht.


Kommentar: Der Vers beginnt mit dem Waw-Konsekutiv-Imperfekt וַיְצַו (3. Person Singular maskulin von צוה im Piel, befehlen/gebieten), das die narrative Fortsetzung markiert und Moses Reaktion auf die Petition einleitet. Das Subjekt ist מֹשֶׁה (Mose, Eigenname ohne Artikel). Das direkte Objekt wird durch die Akkusativpartikel אֶת eingeleitet: אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (die Söhne Israels), was den Adressatenkreis des Gebots angibt.
Die präpositionale Phrase עַל־פִּי יְהוָה (nach dem Mund des Ewigen) ist eine idiomatische Wendung, die die göttliche Autorität hinter Moses Anordnung unterstreicht. עַל (auf, gemäß) zusammen mit פִּי (Mund, maskulin singular constructus von פֶּה) und dem Gottesnamen יְהוָה bilden diese formale Formel, die häufig verwendet wird, um anzuzeigen, dass Mose nicht aus eigener Vollmacht, sondern als Mittler göttlicher Weisung handelt.
Das Verb לֵאמֹר (Infinitivus constructus von אמר, sagen/sprechen) leitet die direkte Rede ein und ist eine standardmäßige Redeeinleitungsformel im Hebräischen. Die direkte Rede selbst ist bemerkenswert knapp: כֵּן (so, recht, richtig) ist ein Adverb der Zustimmung oder Bestätigung. מַטֵּה בְנֵי־יוֹסֵף (der Stamm der Söhne Josefs) ist das Subjekt, wobei מַטֵּה (Stamm, maskulin singular) im constructus mit בְנֵי־יוֹסֵף steht – eine Genitivverbindung.
Das Partizip דֹּבְרִים (Plural maskulin von דבר, redend/sprechend) fungiert als Prädikat und drückt eine andauernde oder charakteristische Handlung aus. Die Verwendung des Partizips anstelle eines finiten Verbs verleiht der Aussage eine gewisse Unmittelbarkeit und präsentische Qualität: Sie reden (gerade/aktuell) recht.
Die LXX übersetzt וַיְצַו mit ἐνετείλατο (er befahl), wodurch die autoritative Natur des Gebots bewahrt wird. Die Phrase עַל־פִּי יְהוָה wird mit διὰ προστάγματος κυρίου (durch den Befehl des Herrn) wiedergegeben, was die göttliche Vermittlung betont, jedoch mit einer etwas anderen Nuance als das hebräische "Mund"-Idiom. Die LXX macht die Autorität expliziter durch den Begriff πρόσταγμα (Befehl/Anordnung). Für לֵאמֹר verwendet die LXX λέγων (sagend), die standardmäßige griechische Redeeinleitung. Die direkte Rede כֵּן מַטֵּה בְנֵי־יוֹסֵף דֹּבְרִים wird mit ὀρθῶς φυλὴ υἱῶν Ιωσηφ λέγουσιν (richtig redet der Stamm der Söhne Josefs) übersetzt, wobei ὀρθῶς das hebräische כֵּן wiedergibt und λέγουσιν das Partizip דֹּבְרִים als finites Verb im Präsens wiedergibt.
Die Satzstruktur besteht aus einem Hauptsatz mit einem eingebetteten Zitat: Subjekt (מֹשֶׁה) + Prädikat (וַיְצַו) + Objekt (אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל) + präpositionale Phrase (עַל־פִּי יְהוָה) + Redeeinleitung (לֵאמֹר), gefolgt von der direkten Rede, die selbst ein nominaler Satz ist: Adverb (כֵּן) + Subjekt (מַטֵּה בְנֵי־יוֹסֵף) + Partizip als Prädikat (דֹּבְרִים). Es gibt keine komplexen Nebensätze; die Struktur ist parataktisch und direkt.
Der Vers markiert einen Wendepunkt im Kapitel: Mose bestätigt offiziell und mit göttlicher Autorität, dass die Bedenken der Familienoberhäupter Gileads berechtigt sind. Diese Bestätigung bereitet die konkrete Lösung vor, die in den folgenden Versen dargelegt wird, und unterstreicht die Bedeutung der Stammesintegrität im göttlichen Landverteilungsplan.
Numeri 36,6
Hebräisch: זֶ֣ה הַדָּבָ֞ר אֲשֶׁר־צִוָּ֣ה יְהוָ֗ה לִבְנ֤וֹת צְלָפְחָד֙ לֵאמֹ֔ר לַטּ֥וֹב בְּעֵינֵיהֶ֖ם תִּהְיֶ֣ינָה לְנָשִׁ֑ים אַ֗ךְ לְמִשְׁפַּ֛חַת מַטֵּ֥ה אֲבִיהֶ֖ם תִּהְיֶ֥ינָה לְנָשִֽׁים׃
Deutsch: Dies ist die Sache, die der Ewige betreffs der Töchter Zelophchads geboten hat, sagend: Dem, der in ihren Augen gut ist, mögen sie zu Frauen werden; nur der Familie des Stammes ihres Vaters sollen sie zu Frauen werden,


Kommentar: Der Vers beginnt mit dem Demonstrativpronomen זֶה (dies, maskulin singular), das auf das Folgende hinweist und eine feierliche Einleitung bildet. הַדָּבָר (die Sache/das Wort, maskulin singular mit Artikel) ist das Subjekt des nominalen Satzes. Der Relativsatz אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָ֗ה modifiziert הַדָּבָר: אֲשֶׁר (welcher/die) ist das Relativpronomen, צִוָּה (3. Person Singular maskulin Perfekt Piel von צוה, befohlen hat) ist das Prädikat, und יְהוָה (der Ewige) ist das Subjekt.
Die präpositionale Phrase לִבְנוֹת צְלָפְחָד (für die Töchter Zelophchads) gibt an, wen das göttliche Gebot betrifft. לְ (für, betreffs) zeigt den Bezug an, בְנוֹת (Töchter, feminin Plural constructus von בַּת) steht mit צְלָפְחָד (Zelophchad, Eigenname) in einer Genitivverbindung. Die Redeeinleitung לֵאמֹר (sagend, Infinitivus constructus von אמר) leitet die direkte göttliche Anweisung ein.
Die direkte Rede beginnt mit לַטּוֹב בְּעֵינֵיהֶם (dem Guten in ihren Augen), einer idiomatischen Wendung. לְ ist hier Präposition des Dativs/der Person, טּוֹב (gut, maskulin singular, hier substantiviert: der Gute) bezeichnet den Ehemann, und בְּעֵינֵיהֶם (in ihren Augen, עֵינַיִם im Dual constructus mit Suffix 3. Person Plural feminin) drückt die subjektive Wahrnehmung und Präferenz aus – eine häufige hebräische Redewendung für "wie es ihnen gefällt/wie sie es für richtig halten".
Das Verb תִּהְיֶינָה (3. Person Plural feminin Imperfekt von היה, sie werden sein/werden) drückt hier eine permissive oder optative Bedeutung aus ("mögen sie werden"). Das prädikative לְנָשִׁים (zu Frauen, feminin Plural von אִשָּׁה mit Präposition לְ) beschreibt den Heiratsstatus.
Die Restriktion wird durch אַךְ (nur, jedoch, aber) eingeleitet, eine adversative Partikel, die eine Einschränkung markiert. Die präpositionale Phrase לְמִשְׁפַּחַת מַטֵּה אֲבִיהֶם (für die Familie des Stammes ihres Vaters) ist eine dreifache Genitivkonstruktion: לְ (für/zu), מִשְׁפַּחַת (Familie/Geschlecht, feminin singular constructus), מַטֵּה (Stamm, maskulin singular constructus), אֲבִיהֶם (ihr Vater, maskulin singular mit Suffix 3. Person Plural feminin). Diese Construction zeigt die hierarchische Struktur: Töchter → Vater → Stamm → Familie.
Das Verb תִּהְיֶינָה לְנָשִׁים wird wiederholt, nun aber mit der einschränkenden Bedingung. Diese Wiederholung schafft eine rhetorische Balance zwischen Freiheit (sie dürfen wählen, wen sie wollen) und Einschränkung (aber nur innerhalb ihres eigenen Stammes).
Die LXX übersetzt זֶה הַדָּבָר mit οὗτος ὁ λόγος (dies ist das Wort), eine direkte Entsprechung. Die Phrase אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה wird mit ὃν συνέταξεν κύριος (welches der Herr befohlen hat) wiedergegeben. Für לִבְנוֹת צְלָפְחָד verwendet die LXX ταῖς θυγατράσιν Σαλπααδ (den Töchtern Salphaads) im Dativ. Die idiomatische Wendung לַטּוֹב בְּעֵינֵיהֶם wird mit τῷ ἀρέσκοντι ἐναντίον αὐτῶν (dem, was vor ihnen gefällt) übersetzt, wodurch die subjektive Wahl ausgedrückt wird. Die LXX gibt תִּהְיֶינָה mit ἔστωσαν (sie mögen sein/lass sie sein) im Imperativ wieder, was die permissive Nuance bewahrt. Die Restriktion אַךְ wird mit πλὴν (außer, jedoch) wiedergegeben, und die komplexe Genitivkette לְמִשְׁפַּחַת מַטֵּה אֲבִיהֶם erscheint als ἐκ τῆς φυλῆς τοῦ πατρὸς αὐτῶν (aus dem Stamm ihres Vaters), wobei die LXX die Hierarchie leicht vereinfacht und מִשְׁפַּחַת nicht explizit übersetzt, sondern in φυλή integriert.
Die Satzstruktur besteht aus einem einleitenden nominalen Satz (זֶה הַדָּבָר ...) mit einem eingebetteten Relativsatz (אֲשֶׁר־צִוָּה יְהוָה לִבְנוֹת צְלָפְחָד) und einer Redeeinleitung (לֵאמֹר). Die direkte Rede enthält zwei koordinierte Hauptsätze, die beide die Struktur haben: präpositionale Phrase + Verb (תִּהְיֶינָה) + prädikatives לְנָשִׁים. Der zweite Hauptsatz wird durch die adversative Partikel אַךְ eingeleitet, die den kontrastiven Charakter markiert. Es gibt keine komplexen Nebensätze in der direkten Rede; die Struktur ist parataktisch mit adversativer Konjunktion.
Der Vers präsentiert die göttliche Lösung für das in den vorherigen Versen geschilderte Problem: Die Töchter Zelophchads erhalten Wahlfreiheit bei der Partnerwahl, solange sie Männer aus dem eigenen Stamm (Manasse) heiraten. Diese Regelung balanciert individuelle Rechte (der Töchter) mit kollektiven Interessen (der Stammesintegrität) und verhindert die dauerhafte Übertragung von Stammesland durch Heirat.
Numeri 36,7
Hebräisch: וְלֹֽא־תִסֹּ֤ב נַחֲלָה֙ לִבְנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל מִמַּטֶּ֖ה אֶל־מַטֶּ֑ה כִּ֣י אִ֗ישׁ בְּנַחֲלַת֙ מַטֵּ֣ה אֲבֹתָ֔יו יִדְבְּק֖וּ בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: damit kein Erbteil der Söhne Jisra'el von Stamm zu Stamm übergehe; denn die Söhne Jisra'el sollen ein jeder an dem Erbteil des Stammes seiner Väter anhangen.


Kommentar: Der Vers beginnt mit der Negation וְלֹא (und nicht), gefolgt vom Verb תִסֹּב (3. Person Singular feminin Imperfekt Qal von סבב, sich drehen/übergehen/übertragen werden). Das וְ verbindet diesen Vers mit der vorherigen göttlichen Anweisung und zeigt deren Zweck an. Die Negation mit Imperfekt drückt ein Verbot oder eine zu verhindernde zukünftige Handlung aus. Das Subjekt ist נַחֲלָה (Erbteil, feminin singular), ein Schlüsselbegriff im gesamten Abschnitt.
Die Dativphrase לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל (für/bezüglich der Söhne Israels) mit der Präposition לְ zeigt an, wessen Erbteile betroffen sind. Die präpositionalen Phrasen מִמַּטֶּה אֶל־מַטֶּה (von Stamm zu Stamm) bilden eine komplementäre Construction: מִן (von, aus) zeigt die Herkunft an, אֶל (zu, hin zu) zeigt die Richtung an. מַטֶּה (Stamm, maskulin singular) erscheint zweimal, jeweils ohne Artikel, was die Generalität der Aussage unterstreicht – es geht um jeden beliebigen Stamm zu einem anderen beliebigen Stamm.
Die kausale Konjunktion כִּי (denn, weil) leitet einen begründenden Hauptsatz ein, der die positive Formulierung des in der Negation ausgedrückten Prinzips gibt. Die präpositionale Phrase בְּנַחֲלַת מַטֵּה אֲבֹתָיו ist das zentrale Element dieser Begründung: בְּ (an, bei, in) mit נַחֲלַת (Erbteil, feminin singular constructus), das mit מַטֵּה (Stamm, maskulin singular constructus) verbunden ist, der wiederum mit אֲבֹתָיו (seine Väter, Plural mit Suffix 3. Person Singular maskulin) verbunden ist – eine dreifache Genitivkette, die die Kontinuität über Generationen betont.
Das Wort אִישׁ (jeder Mann/jeder einzelne) fungiert als Subjekt in distributivem Sinne – jeder Einzelne in seiner Individualität. Das Verb יִדְבְּקוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von דבק, anhangen/festhalten/kleben) ist bemerkenswert: Es drückt eine enge, bleibende Verbindung aus, die über bloßen Besitz hinausgeht. Dieses Verb wird auch in Genesis 2,24 für das Anhangen des Mannes an seiner Frau verwendet und trägt Konnotationen von Treue und untrennbarer Bindung. Das Subjekt des Pluralverbs ist בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (die Söhne Israels), wobei das Verb im Plural steht, obwohl אִישׁ (jeder) singular ist – dies ist ein distributiver Plural, der ausdrückt, dass jeder Einzelne der Israeliten diese Handlung vollziehen soll.
Die LXX übersetzt וְלֹא־תִסֹּב mit οὐ περιστραφήσεται (nicht wird herumgedreht werden/übertragen werden), wobei das griechische Passiv-Futur die hebräische Negation mit Imperfekt wiedergibt. Für נַחֲלָה לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל verwendet die LXX κληρονομία τοῖς υἱοῖς Ισραηλ, wobei κληρονομία das hebräische נַחֲלָה standardmäßig wiedergibt. Die Phrase מִמַּטֶּה אֶל־מַטֶּה wird mit ἀπὸ φυλῆς εἰς φυλὴν ἑτέραν (von Stamm zu einem anderen Stamm) übersetzt, wobei die LXX ἑτέραν (einen anderen) hinzufügt für Klarheit. Die kausale Konjunktion כִּי wird mit ἀλλ᾽ ἕκαστος (sondern jeder) wiedergegeben, wobei die LXX den adversativen Aspekt betont. Das distributive אִישׁ wird mit ἕκαστος (jeder) übersetzt. Für das Verb יִדְבְּקוּ verwendet die LXX κολληθήσεται (wird anhangen/kleben), ein Verb, das dieselben Konnotationen enger Bindung trägt. Die komplexe Genitivphrase בְּנַחֲלַת מַטֵּה אֲבֹתָיו wird mit τῇ κληρονομίᾳ τῆς φυλῆς τοῦ πατρὸς αὐτοῦ wiedergegeben, wobei die LXX den Plural אֲבֹתָיו als Singular πατρός (des Vaters) wiedergibt, möglicherweise verstehend als "Vaterstamm" im kollektiven Sinne.
Die Satzstruktur besteht aus zwei koordinierten Hauptsätzen, die durch כִּי verbunden sind: Der erste ist negativ (וְלֹא־תִסֹּב נַחֲלָה ...) mit präpositionalen Ergänzungen, der zweite ist positiv und begründend (כִּי אִישׁ ... יִדְבְּקוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל) mit einer präpositionalen Phrase, die das Objekt des Anhängens ausdrückt. Die Struktur ist: Negatives Verbot (was nicht geschehen soll) + kausale Begründung (was stattdessen geschehen soll). Beide sind Hauptsätze; es gibt keine subordinierten Nebensätze.
Der Vers formuliert das zugrundeliegende theologische und soziale Prinzip: Die Stammeserbteile sind unveräußerlich und sollen dauerhaft bei den jeweiligen Stämmen verbleiben. Das starke Verb דבק (anhangen) unterstreicht die Intensität dieser Bindung – es geht nicht nur um wirtschaftlichen Besitz, sondern um eine gottgegebene, unauflösliche Verbindung zwischen Volk, Stamm und Land, die die göttliche Ordnung der Landverteilung widerspiegelt und bewahrt.
Numeri 36,8
Hebräisch: וְכָל־בַּ֞ת יֹרֶ֣שֶׁת נַחֲלָ֗ה מִמַּטּוֹת֮ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵל֒ לְאֶחָ֗ד מִמִּשְׁפַּ֛חַת מַטֵּ֥ה אָבִ֖יהָ תִּהְיֶ֣ה לְאִשָּׁ֑ה לְמַ֗עַן יִֽירְשׁוּ֙ בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֔ל אִ֖ישׁ נַחֲלַ֥ת אֲבֹתָֽיו׃
Deutsch: Und jede Tochter, die ein Erbteil erbt aus den Stämmen der Söhne Jisra'el, soll einem aus der Familie des Stammes ihres Vaters zur Frau werden, damit die Söhne Jisra'el ein jeder das Erbteil seiner Väter erben.

Kommentar: Der Vers beginnt mit וְכָל־בַּת (und jede Tochter): וְ ist das koordinierende Waw, כָּל (jeder, ganz) ist ein universales Quantifikationswort, und בַּת (Tochter, feminin singular constructus von בַּת) ist das Subjekt. Das Partizip יֹרֶשֶׁת (erbend, feminin singular Qal Partizip von ירשׁ) fungiert als attributives Partizip und modifiziert בַּת. Das Objekt des Partizips ist נַחֲלָה (Erbteil, feminin singular), das zentrale Konzept des Verses.
Die präpositionale Phrase מִמַּטּוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (aus den Stämmen der Söhne Israels) mit der Präposition מִן (aus, von) gibt die Herkunft des Erbteils an. מַטּוֹת (Stämme, maskulin Plural constructus von מַטֶּה) steht mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (Söhne Israels) in Genitivverbindung. Diese Construction betont die gesamtisraelitische Gültigkeit der Regelung – sie gilt für alle Stämme.
Die präpositionale Phrase לְאֶחָד מִמִּשְׁפַּחַת מַטֵּה אָבִיהָ ist komplex geschichtet: לְ (zu, für) zeigt die Person an, אֶחָד (einer) ist ein indefinites Pronomen, מִן (aus, von) zeigt die Zugehörigkeit an, מִשְׁפַּחַת (Familie/Geschlecht, feminin singular constructus), מַטֵּה (Stamm, maskulin singular constructus), אָבִיהָ (ihr Vater, maskulin singular mit Suffix 3. Person Singular feminin) – eine dreifache Genitivkette, die die soziale und stammesmäßige Einbettung präzisiert.
Das Verb תִּהְיֶה (3. Person Singular feminin Imperfekt von היה, sie soll/wird sein) drückt hier eine Obligation oder Vorschrift aus. Das prädikative לְאִשָּׁה (zur Frau, feminin singular mit Präposition לְ) gibt den ehelichen Status an.
Die finale Konjunktion לְמַעַן (damit, auf dass) leitet einen Finalsatz ein, der den Zweck der vorherigen Anordnung erklärt. Das Verb ist יִירְשׁוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von ירשׁ, sie werden erben/in Besitz nehmen). Das Subjekt ist בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (die Söhne Israels), und אִישׁ (jeder Mann/jeder einzelne) fungiert als distributives Element – jeder Einzelne.
Das Objekt ist נַחֲלַת אֲבֹתָיו (das Erbteil seiner Väter), eine Genitivverbindung: נַחֲלַת (Erbteil, feminin singular constructus) mit אֲבֹתָיו (seine Väter, Plural mit Suffix 3. Person Singular maskulin). Der Plural אֲבֹתָיו (seine Väter) betont die generationenübergreifende Kontinuität – es geht um das Erbe, das von den Vorfahren weitergegeben wurde.
Die LXX übersetzt „יֹרֶשֶׁת נַחֲלָה" (die ein Erbe besitzt) mit „ἀγχιστεύουσα κληρονομίαν" (die als Verwandte ein Erbe in Besitz nimmt), was den Verwandtschaftsaspekt betont, und fügt hinzu „ἵνα ἀγχιστεύσωσιν" (damit sie als Verwandte erben), was das Verb für verwandtschaftliches Erben wiederholt.
Die Satzstruktur besteht aus einem komplexen Hauptsatz mit einem eingebetteten Finalsatz: Subjekt mit Partizip und präpositionalen Attributen (וְכָל־בַּת יֹרֶשֶׁת נַחֲלָה מִמַּטּוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל) + präpositionale Phrase (לְאֶחָד ...) + Prädikat (תִּהְיֶה לְאִשָּׁה), gefolgt von einem finalen Nebensatz, der durch לְמַעַן eingeleitet wird (**לְמַעַן יִירְשׁו בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אִישׁ נַחֲלַת אֲבֹתָיו**). Der Hauptsatz drückt die Vorschrift aus, der Nebensatz den Zweck. Die Struktur folgt dem Muster: Universale Regel (jede Tochter, die ...) + Vorschrift (soll heiraten ...) + Finalsatz (damit ... erben).
Der Vers verallgemeinert die spezifische Regelung für Zelophchads Töchter zu einem dauerhaften Gesetz für alle erbenden Töchter in Israel. Die Endogamie-Vorschrift dient einem höheren Zweck: der Bewahrung der göttlich geordneten Stammeserbteile über Generationen hinweg. Das Prinzip der patrilinearen Erbfolge wird geschützt, während gleichzeitig das in Kapitel 27 etablierte Recht der Töchter auf Erbe gewahrt bleibt – ein ausgewogener Kompromiss zwischen individuellen Rechten und kollektiver Ordnung.
Numeri 36,9
Hebräisch: וְלֹֽא־תִסֹּ֧ב נַחֲלָ֛ה מִמַּטֶּ֖ה לְמַטֶּ֣ה אַחֵ֑ר כִּי־אִישׁ֙ בְּנַ֣חֲלָתוֹ֔ יִדְבְּק֕וּ מַטּ֖וֹת בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל׃
Deutsch: Und kein Erbteil soll von einem Stamm zu einem anderen Stamm übergehen, denn die Stämme der Söhne Jisra'el sollen ein jeder an seinem Erbteil anhangen.

Kommentar: Der Vers beginnt erneut mit der Negation וְלֹא (und nicht), gefolgt vom Verb תִסֹּב (3. Person Singular feminin Imperfekt Qal von סבב, sich drehen/übergehen), identisch mit dem Beginn von Vers 7. Das Subjekt ist wieder נַחֲלָה (Erbteil, feminin singular). Diese Wiederholung verstärkt das zentrale Prinzip und bildet eine inclusio mit Vers 7, wodurch die dazwischenliegenden Verse (7-8) rahmenartig eingeschlossen werden.
Die präpositionalen Phrasen מִמַּטֶּה לְמַטֶּה אַחֵר (von einem Stamm zu einem anderen Stamm) sind leicht variiert gegenüber Vers 7: Hier wird אַחֵר (ein anderer, maskulin singular) explizit hinzugefügt, was die Alterität des Zielstammes unterstreicht – es geht um die Übertragung zu einem anderen Stamm. מִן (von) zeigt die Herkunft, לְ (zu) die Richtung.
Die kausale Konjunktion כִּי (denn, weil) leitet wieder die Begründung ein, parallel zu Vers 7. Hier ist jedoch eine wichtige Variation: Während Vers 7 אִישׁ (jeder Mann) als distributives Element hatte, verwendet Vers 9 אִישׁ im Kontext mit בְּנַחֲלָתוֹ (an seinem Erbteil). בְּ (an, bei) mit נַחֲלָה (Erbteil, feminin singular constructus) und dem Suffix וֹ (sein, 3. Person Singular maskulin) drückt die individuelle Zuordnung aus.
Das Verb יִדְבְּקוּ (3. Person Plural maskulin Imperfekt Qal von דבק, anhangen/festhalten) ist identisch mit Vers 7 und trägt dieselben Konnotationen enger, treuer Bindung. Das Subjekt ist nun מַטּוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (die Stämme der Söhne Israels), was eine bedeutende Variation darstellt: In Vers 7 war das Subjekt בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (die Söhne Israels) mit אִישׁ als distributivem Element – der Fokus lag auf den Einzelpersonen. In Vers 9 ist das Subjekt מַטּוֹת (Stämme, maskulin Plural) – der Fokus liegt auf den kollektiven Stammeseinheiten. Dies zeigt eine konzeptionelle Verschiebung von der individuellen zur kollektiven Perspektive.
Die LXX übersetzt וְלֹא־תִסֹּב נַחֲלָה mit οὐ κυκλωθήσεται κληρονομία (nicht wird herumgedreht werden ein Erbteil), wobei κυκλόω das Verb σבב wiedergibt. Die Phrase מִמַּטֶּה לְמַטֶּה אַחֵר wird mit ἀπὸ φυλῆς εἰς φυλὴν ἑτέραν (von einem Stamm zu einem anderen Stamm) übersetzt, wobei ἑτέρα das hebräische אַחֵר wiedergibt. Die LXX verwendet hier denselben Ausdruck wie in Vers 7. Für כִּי־אִישׁ בְּנַחֲלָתוֹ verwendet die LXX ἀλλ᾽ ἕκαστος ἐν τῇ κληρονομίᾳ αὐτοῦ (sondern jeder in seinem Erbteil), wobei ἕκαστος das distributive אִישׁ wiedergibt. Das Verb יִדְבְּקוּ wird mit προσκολληθήσονται (sie werden anhangen) übersetzt, einem zusammengesetzten Verb, das die Intensität der Bindung betont. Die LXX gibt מַטּוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל mit αἱ φυλαὶ τῶν υἱῶν Ισραηλ (die Stämme der Söhne Israels) wieder, eine direkte Entsprechung.
Die Satzstruktur ist parallel zu Vers 7: Ein negativer Hauptsatz (וְלֹא־תִסֹּב נַחֲלָה מִמַּטֶּה לְמַטֶּה אַחֵר) wird durch einen kausalen Hauptsatz begründet, der mit כִּי eingeleitet wird (כִּי־אִישׁ בְּנַחֲלָתוֹ יִדְבְּקוּ מַטּוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל). Beide sind Hauptsätze ohne subordinierte Nebensätze. Die Struktur: Negatives Verbot + kausale Begründung.
Der Vers bildet mit Vers 7 einen Rahmen um die konkrete Regelung in Vers 8 und formuliert das Prinzip der Stammesintegrität sowohl aus individueller (Vers 7: jeder Israelit) als auch aus kollektiver (Vers 9: die Stämme) Perspektive. Die leichte Variation לְמַטֶּה אַחֵר (zu einem anderen Stamm) und die Verschiebung des Subjekts zu מַטּוֹת (Stämme) unterstreichen die Bedeutung der Stammesidentität als kollektive Einheit im göttlichen Landverteilungssystem. Die Wiederholung verstärkt die Wichtigkeit dieses theologischen Prinzips.
Theologische Reflexion: Warum ist die Stammesintegrität so zentral?
Die doppelte Betonung in V. 7 und V. 9, dass kein Erbteil von Stamm zu Stamm übergehen darf, wirft theologische Fragen auf: Warum ist die Stammesordnung so wichtig?
1. Gottes Ordnung der Schöpfung
Die Stammesverteilung ist göttliche Ordnung, nicht menschliche Willkür:
· Num 26,52-56: Die Landverteilung erfolgte durch göttliches Los (גּוֹרָל)
· Num 33,54: "Nach euren Geschlechtern sollt ihr das Land als Erbe austeilen"
· Num 34,13: "Dies ist das Land, das euch als Erbe zufällt"
Die Stammesordnung spiegelt Gottes Schöpfungsordnung wider – jeder Stamm hat seinen gottgegebenen Platz.
2. Identität und Zugehörigkeit
Die Stammeszugehörigkeit ist mehr als administrative Einteilung:
· Religiöse Identität: Jeder Stamm hatte seine eigene Geschichte mit Gott
· Soziale Sicherheit: Der Stamm war Schutz- und Versorgungsgemeinschaft
· Rechtliche Zuordnung: Erbrecht, Blutrache, Zufluchtsstädte waren stammesgebunden
Ohne klare Stammeszugehörigkeit würde das gesamte soziale und rechtliche System Israels zusammenbrechen.
3. Das Verb דבק (anhangen) – Theologische Tiefe
V. 7 und V. 9 verwenden das intensive Verb דבק (anhangen, festkleben):
Andere Verwendungen von דבק im AT:
· Gen 2,24: "Darum wird ein Mann... seiner Frau anhangen (דָּבַק)"
→ Unauflösliche Bindung in der Ehe
· Dtn 10,20: "Dem HERRN, deinem Gott, sollst du anhangen (תִּדְבָּק)"
→ Treue zu Gott
· Rut 1,14: "Rut hing ihrer Schwiegermutter an (דָּבְקָה)"
→ Loyalität über den Tod hinaus
In Num 36,7+9:
Die Israeliten sollen ihrem Stammesland anhangen wie:
· Ein Mann seiner Frau anhängt (Treue)
· Ein Gläubiger Gott anhängt (Loyalität)
· Rut Naomi anhängt (Unauflöslichkeit)
Das Land ist nicht nur Besitz – es ist Bundesgabe, heiliges Erbe, gottgegebene Identität.
4. Spannung: Frauenrechte vs. Kollektive Ordnung
Num 36 zeigt eine ethische Spannung:
	Aspekt
	Kap. 27 (Frauenrechte)
	Kap. 36 (Stammesintegrität)

	Fokus
	Individuelle Gerechtigkeit
	Kollektive Ordnung

	Prinzip
	Töchter können erben
	Aber nur mit Einschränkung

	Wert
	Gleichberechtigung
	Gemeinschaftsstabilität

	Modern
	Progressiv
	Konservativ


Die Lösung ist ein Kompromiss:
· ✓ Frauenrecht gewahrt: Töchter können erben (revolutionär!)
· ✓ Stammesintegrität bewahrt: Aber nur innerhalb des Stammes heiraten
Dies zeigt biblische Dialektik: Nicht einfach "konservativ" oder "progressiv", sondern beide Werte in Spannung halten.

Numeri 36,10
Hebräisch: כַּאֲשֶׁ֛ר צִוָּ֥ה יְהוָ֖ה אֶת־מֹשֶׁ֑ה כֵּ֥ן עָשׂ֖וּ בְּנ֥וֹת צְלָפְחָֽד׃
Deutsch: Wie der Ewige Mosche geboten hatte, so taten die Töchter Zelophchads.

Kommentar: Der Vers ist eine klassische Formel der Gehorsamsbekundung, die häufig in der Torah erscheint, um die vollständige Befolgung göttlicher Anweisungen zu bestätigen. Er beginnt mit der Vergleichspartikel כַּאֲשֶׁר (wie, so wie), die aus כְּ (wie) und dem Relativpronomen אֲשֶׁר (welcher/was) zusammengesetzt ist und einen Vergleichssatz einleitet.
Das Verb ist צִוָּה (3. Person Singular maskulin Perfekt Piel von צוה, befohlen hat/gebieten). Das Piel unterstreicht die intensive, autoritative Natur des Gebots. Das Subjekt ist יְהוָ֖ה (der Ewige), was die göttliche Autorität betont. Das direkte Objekt wird durch die Akkusativpartikel אֶת eingeleitet: אֶת־מֹשֶׁה (Mose), der als Empfänger und Vermittler des göttlichen Gebots erscheint.
Der Hauptsatz beginnt mit כֵּן (so, auf diese Weise), einem deiktischen Adverb, das auf die Art und Weise der Handlung hinweist und die Entsprechung zum vorherigen Vergleichssatz herstellt. כַּאֲשֶׁר ... כֵּן bilden ein korrelatives Paar: "Wie ... so" – eine häufige hebräische Construction für Vergleiche.
Das Verb ist עָשׂוּ (3. Person Plural Perfekt Qal von עשׂה, taten/machten), das die vollzogene Handlung ausdrückt. Das Subjekt ist בְּנוֹת צְלָפְחָד (die Töchter Zelophchads), eine Genitivverbindung: בְּנוֹת (Töchter, feminin Plural constructus) mit צְלָפְחָד (Zelophchad, Eigenname). Die Kürze und Direktheit der Aussage unterstreichen die prompte und vollständige Befolgung.
Die LXX übersetzt כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה mit ὃν τρόπον συνέταξεν κύριος τῷ Μωυσῇ (auf welche Weise der Herr dem Mose befohlen hat), wobei ὃν τρόπον eine griechische Idiomatik für "auf welche Weise/wie" ist. Das Verb συντάσσω entspricht dem hebräischen צוה im Piel und trägt die Bedeutung von autoritativem Befehlen. Die korrelative Construction כַּאֲשֶׁר ... כֵּן wird mit ὃν τρόπον ... οὕτως wiedergegeben (auf welche Weise ... so), was die hebräische Struktur beibehält. Für עָשׂוּ בְּנוֹת צְלָפְחָד verwendet die LXX ἐποίησαν αἱ θυγατέρες Σαλπααδ (taten die Töchter Salphaads), eine direkte Entsprechung.
Die Satzstruktur besteht aus einem Vergleichsnebensatz (כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה אֶת־מֹשֶׁה), der durch כַּאֲשֶׁר eingeleitet wird, gefolgt vom Hauptsatz (כֵּן עָשׂוּ בְּנוֹת צְלָפְחָד), der durch das korrelative כֵּן markiert wird. Der Nebensatz dient als Vergleichsmaßstab für die im Hauptsatz beschriebene Handlung. Die Struktur: Wie X (Nebensatz) + so Y (Hauptsatz).
Der Vers fungiert als zusammenfassende Aussage, die den erfolgreichen Abschluss der in den vorherigen Versen dargelegten rechtlichen Regelung bestätigt. Die Töchter Zelophchads erscheinen als vorbildliche Befolgerinnen des göttlichen Willens, was ihre Position als rechtschaffene Erbtöchter bekräftigt. Die Formel schließt einen narrativen Bogen, der in Kapitel 27 mit ihrer mutigen Petition begann und hier mit ihrer gehorsamen Befolgung endet.
Numeri 36,11
Hebräisch: וַתִּהְיֶ֜ינָה מַחְלָ֣ה תִרְצָ֗ה וְחָגְלָ֧ה וּמִלְכָּ֛ה וְנֹעָ֖ה בְּנ֣וֹת צְלָפְחָ֑ד לִבְנֵ֥י דֹדֵיהֶ֖ן לְנָשִֽׁים׃
Deutsch: Und Machla, Tirza und Chogla und Milka und Noa, die Töchter Zelophchads, wurden den Söhnen ihrer Onkel zu Frauen.

Kommentar: Der Vers beginnt mit dem Waw-Konsekutiv-Imperfekt וַתִּהְיֶינָה (3. Person Plural feminin von היה, und sie wurden), das die narrative Fortsetzung markiert und die konkrete Umsetzung des vorherigen allgemeinen Gehorsamsbekenntnisses beschreibt. Die fünf Namen der Töchter werden einzeln aufgezählt: מַחְלָה (Machla), תִרְצָה (Tirza), וְחָגְלָה (und Chogla), וּמִלְכָּה (und Milka), וְנֹעָה (und Noa). Jeder Name außer dem ersten wird durch das Waw copulativum eingeleitet, was eine vollständige Aufzählung markiert.
Die Apposition בְּנוֹת צְלָפְחָד (die Töchter Zelophchads) identifiziert die fünf namentlich genannten Frauen und verknüpft diese konkrete Erzählung mit dem gesamten Kapitel. בְּנוֹת (Töchter, feminin Plural constructus) steht mit צְלָפְחָד (Zelophchad, Eigenname) in Genitivverbindung.
Die präpositionale Phrase לִבְנֵי דֹדֵיהֶן (den Söhnen ihrer Onkel) ist bemerkenswert präzise und zeigt die Befolgung der Endogamie-Vorschrift: לְ (zu, für) zeigt die Personen an, בְּנֵי (Söhne, maskulin Plural constructus) mit דֹדֵיהֶן (ihre Onkel, maskulin Plural mit Suffix 3. Person Plural feminin). דֹּד (Onkel, speziell Vatersbruder) bezeichnet die Brüder ihres Vaters Zelophchad, was bedeutet, dass die Töchter ihre Cousins ersten Grades heirateten – eine Praxis, die die stammesmäßige und familiäre Endogamie maximiert.
Das prädikative לְנָשִׁים (zu Frauen, feminin Plural von אִשָּׁה mit Präposition לְ) beschreibt den ehelichen Status und schließt die Handlung ab.
Die LXX listet die Namen der Töchter in einer anderen Reihenfolge auf: 
· „Θερσὰ καὶ Ἑγλὰ καὶ Μελχὰ καὶ Νουὰ καὶ Μααλά" (Thersa, Hegla, Melcha, Noa, Maala), während der MT hat:
· „מַחְלָה תִרְצָה וְחָגְלָה וּמִלְכָּה וְנֹעָה" (Machla, Tirza, Hogla, Milka, Noa).
Die Satzstruktur ist ein einfacher Hauptsatz: Verb (וַתִּהְיֶינָה) + Subjekt (die fünf Namen mit Apposition בְּנוֹת צְלָפְחָד) + präpositionale Phrase (לִבְנֵי דֹדֵיהֶן) + Prädikatsnomen (לְנָשִׁים). Es gibt keine Nebensätze; die Struktur ist linear und narrativ. Die Aufzählung der Namen verleiht der Aussage Gewicht und Konkretheit.
Der Vers konkretisiert die in Vers 10 allgemein beschriebene Gehorsamshandlung durch die spezifische Nennung aller fünf Töchter und ihrer genauen Heiratspartner. Die Heirat mit den Söhnen ihrer Onkel (Cousins ersten Grades) zeigt die maximale Befolgung der Endogamie-Vorschrift – sie blieben nicht nur innerhalb des Stammes Manasse, sondern sogar innerhalb der engeren Verwandtschaft, wodurch das Erbteil vollständig innerhalb der Familie Gileads bewahrt wurde.
Numeri 36,12
Hebräisch: מִֽמִּשְׁפְּחֹ֛ת בְּנֵֽי־מְנַשֶּׁ֥ה בֶן־יוֹסֵ֖ף הָי֣וּ לְנָשִׁ֑ים וַתְּהִי֙ נַחֲלָתָ֔ן עַל־מַטֵּ֖ה מִשְׁפַּ֥חַת אֲבִיהֶֽן׃
Deutsch: Männern aus den Geschlechtern der Söhne Menasche, des Sohnes Josefs, wurden sie zu Frauen. Und ihr Erbteil blieb beim Stamm der Familie ihres Vaters.

Kommentar: Der Vers beginnt mit der präpositionalen Phrase מִמִּשְׁפְּחֹת בְּנֵי־מְנַשֶּׁה בֶן־יוֹסֵף (aus den Geschlechtern der Söhne Menasches, des Sohnes Josefs), die die stammesmäßige Zugehörigkeit der Ehemänner präzisiert. מִן (aus, von) zeigt die Herkunft an, מִשְׁפְּחֹת (Geschlechter/Familien, feminin Plural constructus von מִשְׁפָּחָה) steht mit בְּנֵי־מְנַשֶּׁה (Söhne Menasches) in Genitivverbindung. Die weitere genealogische Spezifizierung בֶן־יוֹסֵף (Sohn Josefs) verknüpft Menasse mit seinem Vater Josef und betont die Zugehörigkeit zum Josefstamm.
Das Verb הָיוּ (3. Person Plural Perfekt von היה, sie waren/wurden) mit dem prädikativen לְנָשִׁים (zu Frauen) schließt den ersten Satzteil ab. Die ungewöhnliche Wortstellung – mit der präpositionalen Phrase am Anfang statt des Subjekts – betont die stammesmäßige Zugehörigkeit der Ehemänner als wichtigstes Element.
Der zweite Satz beginnt mit dem Waw-Konsekutiv-Imperfekt וַתְּהִי (3. Person Singular feminin von היה, und es war/blieb), das die Konsequenz oder das Ergebnis beschreibt. Das Subjekt ist נַחֲלָתָן (ihr Erbteil, feminin singular constructus mit Suffix 3. Person Plural feminin), das zentrale Konzept des gesamten Kapitels.
Die präpositionale Phrase עַל־מַטֵּה מִשְׁפַּחַת אֲבִיהֶן (beim Stamm der Familie ihres Vaters) ist eine dreifache Genitivkonstruktion: עַל (bei, auf) zeigt den Verbleib an, מַטֵּה (Stamm, maskulin singular) steht im constructus mit מִשְׁפַּחַת (Familie/Geschlecht, feminin singular constructus), das wiederum mit אֲבִיהֶן (ihr Vater, maskulin singular mit Suffix 3. Person Plural feminin) verbunden ist. Diese Construction unterstreicht die vollständige Bewahrung der Stammeszugehörigkeit auf allen Ebenen: Stamm → Familie → väterliche Linie.
Die LXX hat einen zusätzlichen Artikel: „ἐκ τοῦ δήμου τοῦ τοῦ Μανασσή" (vom Stamm des des Manasse), was ein redaktioneller Fehler mit doppeltem Artikel sein könnte.
Die Satzstruktur besteht aus zwei koordinierten Hauptsätzen: Der erste hat eine vorangestellte präpositionale Phrase (מִמִּשְׁפְּחֹת ...) + implizites Subjekt (die Töchter aus Vers 11) + Prädikat (הָיוּ לְנָשִׁים). Der zweite Hauptsatz hat die Struktur: Verb (וַתְּהִי) + Subjekt (נַחֲלָתָן) + präpositionale Phrase (עַל־מַטֵּה מִשְׁפַּחַת אֲבִיהֶן). Beide Hauptsätze sind parataktisch durch Waw verbunden; es gibt keine Nebensätze.
Der Vers fasst die erfolgreiche Umsetzung der göttlichen Anordnung zusammen und betont das entscheidende Ergebnis: Das Erbteil verblieb innerhalb des väterlichen Stammes. Diese Schlussaussage bestätigt, dass das in den Versen 1-4 artikulierte Problem durch die in den Versen 5-9 dargelegte Lösung erfolgreich bewältigt wurde. Die mehrfache Betonung der Stammeszugehörigkeit (Geschlechter, Menasse, Josef, Stamm, Familie, Vater) unterstreicht die zentrale Bedeutung der Stammesintegrität im göttlichen Landverteilungssystem.
Numeri 36,13
Hebräisch: אֵ֣לֶּה הַמִּצְוֹ֞ת וְהַמִּשְׁפָּטִ֗ים אֲשֶׁ֨ר צִוָּ֧ה יְהוָ֛ה בְּיַד־מֹשֶׁ֖ה אֶל־בְּנֵ֣י יִשְׂרָאֵ֑ל בְּעַֽרְבֹ֣ת מוֹאָ֔ב עַ֖ל יַרְדֵּ֥ן יְרֵחֽוֹ׃
Deutsch: Das sind die Gebote und die Rechtsbestimmungen, die der Ewige durch die Hand Mosches den Söhnen Jisra'el geboten hat in den Ebenen Mo'avs, am Jarden Jerechos.

Kommentar: Der Vers ist die abschließende Kolophon-Formel des gesamten Buches Numeri und markiert das literarische Ende. Er beginnt mit dem Demonstrativpronomen אֵלֶּה (diese), das auf das Vorhergehende zurückverweist, hier nicht nur auf Kapitel 36, sondern auf die gesamte Gesetzessammlung im Buch Numeri. הַמִּצְוֹת (die Gebote, feminin Plural von מִצְוָה mit Artikel) bezeichnet die göttlichen Anordnungen. וְהַמִּשְׁפָּטִים (und die Rechtsbestimmungen, maskulin Plural von מִשְׁפָּט mit Artikel und Waw) bezeichnet die rechtlichen Entscheidungen und Verordnungen. Diese beiden Begriffe bilden ein Hendiadyoin, das die Gesamtheit der göttlichen Weisung umfasst.
Der Relativsatz אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה modifiziert הַמִּצְוֹת וְהַמִּשְׁפָּטִים: אֲשֶׁר (welche) leitet den Relativsatz ein, צִוָּה (3. Person Singular maskulin Perfekt Piel von צוה, befohlen hat) ist das Prädikat, יְהוָה (der Ewige) das Subjekt. Das Piel unterstreicht die intensive Autorität des göttlichen Gebots.
Die präpositionale Phrase בְּיַד־מֹשֶׁה (durch die Hand Moses) ist eine idiomatische Wendung für göttliche Vermittlung: בְּ (durch, mittels) mit יַד (Hand, feminin singular constructus) und מֹשֶׁה (Mose, Eigenname). Diese Formel betont Moses Rolle als Mittler zwischen Gott und Israel.
Die Präposition אֶל (zu, für) mit בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (die Söhne Israels) gibt die Empfänger der göttlichen Gebote an.
Die doppelte Ortsangabe präzisiert den geografischen Kontext: בְּעַרְבֹת מוֹאָב (in den Ebenen Moabs) mit der Präposition בְּ (in), עַרְבֹת (Steppen/Ebenen, feminin Plural constructus von עֲרָבָה), und מוֹאָב (Moab, Eigenname). Die weitere Spezifizierung עַל יַרְדֵּן יְרֵחוֹ (am Jordan von Jericho) verwendet die Präposition עַל (an, bei), יַרְדֵּן (Jordan, Flussname) und יְרֵחוֹ (Jericho, Ortsname im Genitiv). Diese Ortsangabe verweist auf den Schauplatz der Ereignisse am Ende der Wüstenwanderung, kurz vor dem Einzug ins verheißene Land. Diese geografische Verortung ist bedeutsam, da sie die Übergangsphase zwischen Wüstenwanderung und Landnahme markiert.
Die LXX fügt hinzu „καὶ τὰ κρίματα" (und die Urteile) nach „τὰ δικαιώματα" (die Rechtsbestimmungen), was im MT nicht erscheint, der nur „הַמִּצְוֹת וְהַמִּשְׁפָּטִים" (die Gebote und die Rechtsbestimmungen) hat.
Die Satzstruktur ist ein komplexer nominaler Satz: Demonstrativpronomen (אֵלֶּה) + Subjekt (הַמִּצְוֹת וְהַמִּשְׁפָּטִים) + Relativsatz (אֲשֶׁר צִוָּה יְהוָה בְּיַד־מֹשֶׁה אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל) + doppelte Ortsangabe (בְּעַרְבֹת מוֹאָב עַל יַרְדֵּן יְרֵחוֹ). Der Relativsatz ist in das Subjekt eingebettet und enthält seinerseits mehrere präpositionale Phrasen. Die präpositionalen Ortsangaben fungieren als adverbiale Bestimmungen zum gesamten Satz. Es handelt sich um einen Hauptsatz ohne weitere subordinierte Nebensätze außer dem attributiven Relativsatz.
Der Vers fungiert als formaler Abschluss des gesamten Buches Numeri und fasst dessen Inhalt zusammen: die Sammlung der göttlichen Gebote und Rechtsbestimmungen, die Israel durch Moses Vermittlung in den Steppen Moabs empfing. Die geografische Verortung ist theologisch bedeutsam: Die Gesetzgebung erfolgt am Rand des verheißenen Landes, kurz vor dessen Eroberung, und bereitet Israel auf das Leben im Land vor. Die Betonung der Vermittlerrolle Moses (בְּיַד־מֹשֶׁה) und der göttlichen Autorität (צִוָּה יְהוָה) unterstreicht die Legitimität und Verbindlichkeit dieser Gebote. Der Vers schließt nicht nur Kapitel 36, sondern das gesamte vierte Buch der Torah ab und bildet eine Brücke zum Deuteronomium, das ebenfalls in den Steppen Moabs angesiedelt ist und Moses letzte Reden vor seinem Tod enthält.
Allgemeine Beobachtung: Die LXX fügt in Vers 1 Eleasar hinzu, was die Autorität der priesterlichen Beteiligung an diesem wichtigen Urteil über Erbrecht betont. Die unterschiedliche Reihenfolge der Töchternamen in Vers 11 könnte auf verschiedene Texttraditionen hindeuten. Die LXX betont durchgängig den Verwandtschaftsaspekt des Erbrechts durch Verwendung von „ἀγχιστεύω" (als naher Verwandter erben).

Peter Streitenberger / Ingolstadt & Thomas Schneider / Rennerod im Dezember 2025












2

image1.png
DIE GRENZEN DES

VERHEISSENEN LANDES
NUM 34

LIBANON

Mittelmeer

- Jericho

PHILISTER *,

Hebron | EDOM





image2.gif




